BIBLIOTHECA ACADEMICA

RELIGIONSWISSENSCHAFT

Band 3

Martin Baumann, Margit Wasmaier-Sailer,
Andreas Tunger-Zanetti (Hrsg.)

Reibungsgewinne —
Reibungsverluste

Religionen und ihre Reaktionen
auf die Moderne



https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Martin Baumann, Margit Wasmaier-Sailer
Andreas Tunger-Zanetti (Hrsg.)

Reibungsgewinne -
Reibungsverluste

https://dol.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (= Em=mE


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BIBLIOTHECA ACADEMICA

Reihe

Religionswissenschaft

Band 3

ERGON VERLAG


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Martin Baumann, Margit Wasmaier-Sailer
Andreas Tunger-Zanetti (Hrsg.)

Reibungsgewinne —
Reibungsverluste

Religionen und ihre Reaktionen auf die Moderne

ERGON VERLAG


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Diese Publikation wurde gefordert mit Mitteln der Forschungskommission der Universitat Luzern.

Umschlagabbildung:
St. George’s Anglican Church in Montreal (Kanada)
© Mauro Repossini - iStockphoto.com

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek:
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind

im Internet iiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

© Ergon - ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2023
Das Werk einschliefSlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschiitzt.

Jede Verwertung auflerhalb des Urheberrechtsgesetzes bedarf der Zustimmung des Verlages.
Das gilt insbesondere fiir Vervielfiltigungen jeder Art, Ubersetzungen, Mikroverfilmungen
und fiir Einspeicherungen in elektronische Systeme.

Gedruckt auf alterungsbestidndigem Papier.

Umschlaggestaltung: Jan von Hugo

www.ergon-verlag.de

1. Auflage 2023
© Die Autor:innen
Publiziert von
Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG
Waldseestrafle 3-5 | 76530 Baden-Baden
www.nomos.de
Gesamtherstellung:

Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG
Waldseestrafle 3-5 | 76530 Baden-Baden
ISBN (Print): 978-3-98740-034-6
ISBN (ePDF): 978-3-98740-035-3
ISSN: 2700-1849
DOI: https://doi.org/10.5771/9783987400353

Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung —

Nicht kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0 International Lizenz.

httpsy//dol.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access - =/ KR


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Inhalt

Martin Baumann, Margit Wasmaier-Sailer, Andreas Tunger-Zanetti
EInleitung ....c..oeiiiiiiiiiiiiiiiiiiiciit e 7

Freiheitsethos der Moderne

Reiner Anselm
Wahlverwandtschaften: Koalitionen und Konflikte zwischen
Protestantismus Und MOEITIE ....uuvviiuniiiiiiiieeiiiiiee et eevi e et e eeaaaaes 23

Margit Wasmaier-Sailer
Katholizismus und Moderne: Zwei Fallbeispiele eines
ambivalenten Verhaltnisses ..........cccocvevviiiiiiiiiiiiiiniiiiiiiciiccce 41

Religion und Wissenschaft

Reinhold Bernhardt
Der «Knoten der Geschichte» zwischen Religion
UNA WISSENSCRALT 1.vvivieiiie ittt et eee e et e eaeeeanaes 61

Silke Giilker

Die gesellschaftliche Konstruktion von Grenzen zwischen

Verfiigbarkeit und Unverfiigbarkeit: Untersuchungen in einem
US-amerikanischen Labor fiir Stammzellforschung ............ccccceeiiiin 81

Autoritdat im Wandel

Almut-Barbara Renger
Charisma und Sukzession: Formen und Wandel religioser
Autoritat von der Antike bis in die Gegenwart ...........ccoceeeviveiniiiernieennnen. 103

Erdal Toprakyaran

Mystischer Islam als Teil der Erneuerungsbewegung im

Osmanischen Reich des 19. Jahrhunderts am Beispiel

Osman Seldhaddin Dedes und Hadice Nakiye Hanims ..........ccccecueernneenee. 135

Herausforderungen an die Tradition

Valérie Rhein
Haskala, Bildung und Gender: Zum Anspruch auf jiidisches
Wissen flr alle ........coooviiiiiiiiiiiiiiiiiicc 155

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 INHALT

Markus Ries
Nation statt Religion: Kirchen und neue Herrschaftsstrukturen
im 19. Jahrhundert ......ooveivveiiiiiiieeciee e

Michael Hochgeschwender
The Fundamentals (1910-1915): Protestantische Bestimmungen
christlicher Fundamente in den USA .........cccceeeiveiiiiiieeeeeeeees

Martin Baumann

Rationalitatsprimat und Verehrungspraxis: Konkurrierende
Interpretationen der Modernisierung des Buddhismus im
kolonialen Ceylon .........coccciiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiccieec e

Moderne im Diskurs

Frank Neubert

Religion als globales Korrektiv zur Moderne: Die Globalisierung
von Hindu-Religionen als moderne Antwort auf
ModernisierungsproZesse ........coecueeerveernueersueersneerseeesoneeenne

Anne Beutter
Das Vokabular der Moderne als Ressource im Kampf um das
religiose Feld im kolonialen Kontext.........cccoecveervvieriiicnineennne.

Amir Dziri
Multiple Modernities und Multiple Islams: Uberlegungen zur
transkulturellen Universalisierbarkeit der Modernisierungsthese

RegISter ..ooooovviiiiiiiii

Autorinnen UNd AULOTEN vuu.vvvenieeneieeeiiie et e et eeeneeeeneeranns

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

Martin Baumann, Margit Wasmaier-Sailer, Andreas Tunger-Zanetti

Biicher zum Thema Religion und Moderne sind Legion und fiillen Bibliothe-
ken. Warum dennoch ein weiterer Band und mit welchem Anliegen? Zielset-
zung der Auseinandersetzung ist es, die ausgetretenen Pfade von Religion
und Moderne tiber den Neologismus «Reibungsgewinn» denkerisch zu verlas-
sen und religionswissenschaftlich informiert versuchsweise Neuland zu bege-
hen. Der Duden kennt das Stichwort «Reibungsgewinn» nicht. Er fithrt nur
den «Reibungsverlust» an und definiert ihn als «Verlust von Energie, der durch
Reibung verursacht wird; Umwandlung von Bewegungsenergie in Wéarmeener-
gie». Als Beispielsatz formuliert er: «[BJei den vielen Widerstinden und zu
tiberwindenden Schwierigkeiten entstehen Reibungsverluste (wird viel Kraft
vergeudet)» (Duden 2012: sv. Reibungsverlust). Wer im Internet sucht, findet
das Wort «Reibungsgewinn» nur vereinzelt und unsystematisch gebraucht. Was
rechtfertigt es, einen Fachbegriff aus der Mechanik umzukehren und in den
Geistes- und Sozialwissenschaften zu verwenden?!

Der Beispielsatz aus dem Duden zeigt, dass der Alltagsgebrauch den ur-
spriinglichen Terminus intuitiv auf soziale Verhaltnisse {ibertragen hat. Dort
aber gelten nicht die Gesetze der Mechanik, denen zufolge Reibung Korpern
oder Teilchen Energie entzieht und Warme oder Verschleifl erzeugt. Indem
wir das Wort «Reibungsverlust» aus der Physik entlehnen und auf den Kopf
stellen, mochten wir die gangige Perspektive auf das Verhiltnis von Religion
und Moderne irritieren. Wie wir niher ausfiihren, sieht diese gangige Perspekti-
ve Religion und Moderne zumindest in einem Spannungsverhéltnis, bisweilen
als Nullsummenspiel: Wo die eine Seite Boden gutmacht, weicht zwangslaufig
die andere zuriick. Aber stimmt das wirklich? Was soll im Ubrigen als Gewinn
oder Verlust gelten? Und wer entscheidet dariiber? Auch wenn die Metaphorik,
wie meistens in der Wissenschaft, hier rasch an ihre Grenzen stofit, so regt sie
doch zu Fragen an, von denen die Beitragerinnen und Beitrdger? des Bandes
sich haben leiten lassen.

! Nachtriglich fanden wir einen einzigen deutschen wissenschaftlichen Aufsatz, der die Wort-
schépfung «Reibungsgewinne» nutzt und kurz reflektiert (Frithwirth/Miji¢ 2018: 109-110).
Die Texte im vorliegenden Band verwenden in der Regel die weibliche und die ménnliche
grammatische Form, wo diese beiden (und eventuell weitere Geschlechter) gemeint sind. Ist
nur ein Geschlecht genannt, so ist im konkreten Kontext nur dieses gemeint. Geht es um
abstrakte Funktionen (z.B. «Akteur»), steht das generische Maskulinum.

2

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8 MARTIN BAUMANN, MARGIT WASMAIER-SAILER, ANDREAS TUNGER-ZANETTI

Sie richten ihr Augenmerk dabei auf religiose Akteure und Akteursgruppen,
die in der einen oder anderen Weise bewusst unter den Bedingungen der
Moderne agiert oder reagiert und ihre spezifischen Traditionen unter ebendie-
sen Bedingungen verdndert haben. Diese Beispiele will der Band zusammen-
fithren und unter dem Begriffspaar «Reibungsgewinne» und «Reibungsverlus-
te» reflektieren. Der Band beansprucht hingegen nicht, einen Beitrag zur De-
batte dariiber zu leisten, wie und in welchem Mafl Religion die Moderne
beeinflusst hat (vgl. Pohlig/Pollack 2020). Dennoch gilt es, im néchsten Schritt
genauer zu umreiflen, wo in der Forschung zum Verhiltnis von Religion und
Moderne sich dieser Band situiert.

Zum Verhiltnis von Moderne und Religion

Vertreterinnen und Vertreter der Sdkularisierungstheorie verstehen die Moder-
ne als einen Gegensatz zu Religion: Je mehr die religiosen Traditionen iiber-
wunden wirden, umso mehr verwirkliche sich die moderne Gesellschaft. Diese
Sichtweise ist nun seit gut zwei Jahrzehnten in die Krise geraten und lasst we-
nigstens zwei Befunde auflen vor: Erstens ist die als Moderne gekennzeichnete
Zeitepoche auf der Objektebene durch eine hohe Religionsproduktivitat mit
dem Entstehen zahlreicher neuer Erweckungsbewegungen, christlicher Kirchen
und Religionen gekennzeichnet. Religion und Religionen lassen sich mit der
Geschichte der Moderne vereinbaren (Dipper 2013: 279; Koschorke 2013:
249). Zweitens unterschlagt die Sakularisierungstheorie auf der Metaebene, dass
die Aufkldarung, die den Normenkatalog der Moderne formuliert hat, mitnich-
ten ein religionsfeindlicher philosophischer Diskurs war. Im Gegenteil, im 18.
Jahrhundert wurde wie in keiner Epoche zuvor der Begriff «Religion» als sol-
cher thematisiert und problematisiert (Dierse 2017).

Der Modernebegriff beinhaltet dem Religionswissenschaftler Hubert Seiwert
zufolge drei unterschiedliche Begriffsnuancen (1995: 92). Sie treffen sich alle
im Anspruch, die Moderne sei eine historische Zasur, die die alte Zeit hinter
sich gelassen und einen wirkmachtigen Einfluss auf Religion habe. Zum ersten
ist der Modernebegriff der Name fiir eine neue Epoche der europdischen Ge-
schichte. Den Epochenbeginn setzen Historiker und Historikerinnen zumeist
mit den Revolutionen des ausgehenden 18. Jahrhunderts an - 1776 in den
neu gegriindeten Vereinigten Staaten von Amerika und 1789 in Frankreich.
Dieses «Zeitalter der Revolutionen» (Dipper 2013: 263) markiere den Eintritt
in die geschichtliche Epoche, eine im Selbstbild neue Zeit des Aufbruchs und
des Fortschritts. An erster Stelle steht also eine chronologische Einteilung mit
einem klaren Schnitt zur Vergangenheit.

Zweitens bezeichnet, Seiwert zufolge, das Pradikat «modern» im 19. Jahr-
hundert objektbezogen die sich rasch industrialisierenden und wirtschaftlich

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG 9

prosperierenden Gesellschaften Europas und Nordamerikas. Als modern und
fortschrittlich verstehen sich Staaten mit hoher Arbeitsteilung und fortschrei-
tender Industrialisierung. Moderne Staaten sind auf der empirischen Ebene, so
argumentiert der Religionssoziologe Detlef Pollack (2013: 303), durch «wich-
tige sozialstrukturelle Sachverhalte wie etwa Wohlstandswachstum, Industriali-
sierung, Urbanisierung, den Siegeszug der Demokratie, die zunehmende Ge-
wihrleistung politischer Freiheiten und biirgerlicher Rechte, den Anstieg des
Bildungsniveaus sowie die Erhhung der Lebenserwartung» gekennzeichnet.
Der Prozess funktionaler Differenzierung hat zur Folge, dass gesellschaftliche
Bereiche wie Politik, Recht, Okonomie, Bildung und Medizin, demnach die
Organisation gesellschaftlicher Institutionen wie Parteien, Gerichte, Unterneh-
men, Schulen und Universititen sowie Krankenhduser, ohne religiése Pragung
entstehen und funktional begriindet werden (Willems et al. 2013: 316; Pollack
2020).

Drittens steht nach Seiwert der Begriff der Moderne als «Chiffre fiir eine
Utopie» (1995: 92). Es ist eine normative Annahme, dass in der Moderne des
19. und 20. Jahrhunderts die in der europiischen Aufkldrung angelegten Ratio-
nalititspotentiale zu einer wohl strukturierten Gesellschaft und zu vernunftba-
siertem sozialem Handeln fithren wiirden. Die Erfolge der jungen Naturwissen-
schaften, anthropologische und soziologische Evolutionsmodelle eines unwei-
gerlichen Fortschritts hin zu einer rationalen Gesellschaftsordnung und neue
technische Erfindungen sind gewissermafien Ausweis fiir den dynamischen
Fortschritt in eine neue, bessere Zeit. Der Beginn der Moderne ist aus diesem
Selbstverstandnis eine historische Zasur, die Religion {iberwunden und hinter
sich gelassen hat. Religion ist in den Augen der Modernevertreter hemmend,
einengend und irrational, hinkt hinter der Zeitgeschichte her. Die Moderne
fithre zur Entzauberung und Rationalisierung der Welt, Religion habe in ihr
keinen Platz, «jedenfalls keinen sinnvollen Platz» (Seiwert 1995: 95, Herv. i.
O.). Im gesellschaftsbezogenen und normativen Begriff der Moderne ist der Ge-
gensatz von Religion und Moderne unentrinnbar angelegt. «Nicht Rationalitit
und funktionale Eigenlogik machen somit das Neue der Moderne aus, sondern
deren Entbindung von den Beschriankungen religioser Vorgaben», so Seiwert
(1995: 93).

Die normativ stark aufgeladenen Selbstbilder der Moderne, eine neue Epoche
der europdischen Geschichte und eine Chiffre fiir die Utopie vernunftbasierter
Gesellschaftsordnung zu sein, konstituieren den Gegensatz von Moderne und
Religion. Selbstbildern ist zu eigen, den eigenen Status zu legitimieren und
gegenldufige Entwicklungen zu neutralisieren. Ohnehin fehlen in den Moder-
ne-Selbstbildern kritische Hinweise auf die <dunkle Seite der Moderne>, dem-
nach Kolonialismus, Imperialismus, Verarmung grofler Teile der Bevolkerung,
die sich zu Auswanderung gezwungen sehen, und weiteres, wie inzwischen
Autoren wie Walter D. Mignolo (2011) und Jeffrey C. Alexander (2013) deut-

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10 MARTIN BAUMANN, MARGIT WASMAIER-SAILER, ANDREAS TUNGER-ZANETTI

lich gemacht haben. Der Literaturwissenschaftler Albrecht Koschorke spricht
daher vom «Sékularisierungsnarrativ» (2013: 247): eine grofe Erzéhlung, die
aus disparaten Quellen eines aufklarerischen Antiklerikalismus des 17. und 18.
Jahrhunderts entsteht, im 19. Jahrhundert von protestantischen Kritikern, Libe-
ralen, Sozialisten und Freidenkern in den zuvorderst antikatholischen europa-
ischen Kulturkdmpfen stark verallgemeinert wird und sich iiber sozialwissen-
schaftliche Theorien als «hegemoniale Semantik» (Koschorke 2013: 252) weit-
gehend gegen Kritik immunisiert. Insofern konstatiert der Historiker Christof
Dipper, dass «der Merkmalskatalog von <Moderne> protestantisch bzw. laizis-
tisch bestimmt war» (2013: 271). Dies wiederum, so zeigt die narratologische
Analyse Koschorkes (2013: 239-241), erlaubte es der im 19. Jahrhundert domi-
nanten Sprecherposition des Kulturprotestantismus und des Liberalismus, den
romischen Katholizismus und auch neu gebildete Religionsgemeinschaften wie
die Heilsarmee oder die Adventisten als aus der modernen Zeit fallend zu
disqualifizieren.

Moderne und Sékularisierung stellen sich insofern sowohl objekt- als auch
metasprachlich als schwer zu fassende und inhaltlich-konzeptionell vielfiltig
bestimmte Begriffe dar. Dies macht es nicht leichter, sie zum vermeintlichen
Antipoden, der Religion, in Beziehung zu setzen. Nach Pollack und dem
Religionssoziologen Martin Riesebrodt ist Moderne und Sakularisierung «der
Prozess der Emanzipation gesellschaftlicher Institutionen von religioser Kon-
trolle» gemeinsam (Riesebrodt 2007: 245), mithin der gesamtgesellschaftliche
Vorgang funktionaler Differenzierung (Pollack 2013: 308). Dennoch stellt sich
das Verhiltnis von Moderne und Religion nicht als unentrinnbarer Gegensatz
und als kategorial unvereinbar dar. Vielmehr ist ein Ort von Religion in moder-
nen Gesellschaften als konstitutiver Teil miteingeschlossen und lasst sich in der
Zielsetzung des Bandes als «Reibungsgewinn» bzw. als «Reibungsverlust» ana-
lysieren.

Reaktionen von Religionen auf moderne Zeiten

In den européischen Gesellschaften des 19. und frithen 20. Jahrhunderts biifSten
herkommliche religiose Institutionen in bis dato ungekanntem Mafle soziale,
politische und rechtliche Legitimation ein: Religion wurde zunehmend aus
den bisherigen Machtpositionen verdrangt — sie galt nun als Hemmschuh der
vielféltigen Modernisierungsprozesse. In den Machtkdmpfen zwischen religio-
sen und modernen Kraften behielten Letztere meist die Oberhand, was deren
Siegererzahlung Geltung verschaffte, ob in den nunmehr siakular verfassten
Nationalstaaten Europas oder in den Kolonialreichen rund um den Globus.
Dieses bis in die Gegenwart hineinreichende Narrativ betont vor allem die
Reibungsverluste auf religioser Seite, die es zweifelsohne gegeben hat.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG 11

Auf die neue Situation antworteten einige Religionen mit beharrendem Wi-
derstand und Riickzug, andere jedoch mit adaptiven Reformen und Neuerung-
en. Der Historiker Christopher Bayly (2008: 405) zeigt auf, dass es in beiden
Féllen zu einer Zentralisierung religioser Strukturen und einer Kldrung der ei-
genen religiosen Identitdt kam. Dies erfolgte durch Straffung organisatorischer
Formen und durch ein Ausbuchstabieren — im schriftlichen wie {ibertragenen
Sinne - der eigenen doktrindren, rituellen und ethischen Fundamente. Zugleich
wurden Grenzen zu Positionen gezogen, die vor dem Hintergrund der eigenen
religiosen Identitét als unangemessen oder falsch galten. Lehrkonzepte erhielten
dadurch eine grofiere Uniformitdt und doktrindre Stringenz. Die Ausbildung
von religiosem Personal im christlichen Klerus und den zahlreichen Missionen,
in neuen jiidisch-theologischen Seminaren, in den unterschiedlichen buddhis-
tischen Sanghas (Orden) und islamischen Lehranstalten wurde systematisiert
und intensiviert. Die Vereinheitlichungs- und Straffungsprozesse inkludierten
und disziplinierten die Vielzahl volksreligioser Verehrungs- und Glaubensprak-
tiken und mobilisierten fiir ein rechtschaffenes Verhalten in Familie und Gesell-
schaft. Religiose Erbauungsschriften, Traktate, Bibel- und Koranausgaben und
anderweitige Druckerzeugnisse fanden in Lesergemeinschaften und Familien
der aufstrebenden Mittelschichten ihre Abnehmer, sie standardisierten Glau-
bensansichten und stabilisierten religiose Zugehorigkeiten. Reibungsgewinne
sind vor allem bei religiosen Laien der wohlhabenden Mittelschichten und den
von ihnen gegriindeten und alimentierten neuen Laiengesellschaften festzuma-
chen, die fiir ihre Religionen eintraten und sie gegen Kritik und Konkurrenz
verteidigten (Bayly 2008: 405-450).

Der Macht- und Legitimationsverlust herkoémmlicher religiéser Formationen
schuf auflerdem Freirdume fiir die Entstehung neuer religioser Gemeinschaften.
Diese neuen Religionen, allen voran protestantische Erweckungsbewegungen,
forderten ein hohes commitment ein. Sie waren stark von Laien getragen, nutz-
ten moderne Medien, setzten auf neue Verkiindigungsformen und traten fiir
eine Reform des personlichen und sozialen Lebens ein (Kuhn/Albrecht-Birkner
2017).

Die Moderne erweist sich somit als eine Zeit hoher Religionsproduktivitit,
in der neue religiose Gemeinschaften entstehen und bestehende religiose Ge-
meinschaften strukturell und doktrindr transformiert werden. Eine Demokrati-
sierung der Religionen zeichnet sich da ab, wo Laien aufgewertet und religiose
Inhalte iber moderne Medien allgemein zugénglich gemacht werden. Diese
Phanomene lassen sich nur erkldren, wenn man ein enges Austauschverhiltnis
zwischen Religion und Moderne annimmt - ein Austauschverhdltnis, in dem
neben Reibungsverlusten auch Reibungsgewinne identifiziert werden konnen.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12 MARTIN BAUMANN, MARGIT WASMAIER-SAILER, ANDREAS TUNGER-ZANETTI

Systematische Perspektiven

Mit anderen Autorinnen und Autoren (z.B. Seiwert 1995) argumentieren wir,
dass es nicht adaquat ist, Moderne und Religion als unterscheidbare Groflen
einander gegeniiberzustellen und grosso modo ihre Unvereinbarkeit zu behaup-
ten. Im Folgenden geht es darum, die zuvor summarisch benannten Reaktionen
von Religionen auf die sozialpolitischen Herausforderungen sich modernisie-
render Gesellschaften zu systematisieren. Wir stiitzen uns hierfiir auf die Ar-
beiten von Shmuel Noah Eisenstadt (Eisenstadt 2000b, 2000a) zu multiplen
Modernen. Es geht uns dabei nicht um die Theorie des Jerusalemer Soziologen
zu den Strukturen, aus denen heraus sich in unterschiedlichen Kontexten die
Bildung einer je eigenen Moderne in unterschiedlicher Weise vollzogen haben
soll — verschiedene Autorinnen und Autoren haben diese Theorie mit guten
Griinden kritisiert (knapper Uberblick bei Sinai 2020). Vielmehr greifen wir
heuristisch die von ihm genannten allgemein formulierten Merkmale von Mo-
derne auf und ergédnzen sie. Eisenstadt sieht solche Merkmale in vergleichender
Perspektive in den jeweiligen kulturellen und politischen Programmen eines
Kontexts, wobei es zwischen diesen Programmen Wechselwirkungen gibt.

Bestandteile kultureller Programme multipler Modernen sind laut Eisen-
stadt «der Vorrang der Vernunft bei der Erforschung und Gestaltung der Welt,
die «Naturalisierung> von Mensch, Gesellschaft und Natur sowie die Autonomie
des Individuums» (Eisenstadt 2000a: 24). Mit <Naturalisierung> verweist Eisen-
stadt auf die Herauslosung von Mensch, Gesellschaft und Natur aus religios
konnotierten Deutungs- und Erklarungskontexten. Weiter eignet der Moderne
nach Eisenstadt ein zuvor so nicht gekannter Grad der Reflexivitit und die
Neigung, eine iiberkommene Weltsicht und die damit verkniipften institutionel-
len Strukturen als verdnderbar zu hinterfragen; hiermit hédnge wiederum eng
zusammen, dass der und die Einzelne eine grofle Vielfalt von Rollen jenseits
der eigenen Beziige und die Moglichkeit der Zugehorigkeit zu translokalen Ge-
meinschaften wahrnehme (2000b: 4). Zudem hebt Eisenstadt den Glauben her-
vor, «durch bewusstes menschliches Handeln und kritische Reflexion die Welt
verandern zu kénnen» (2000a: 25). Ebenfalls zum kulturellen Programm geho-
ren vorhandene religios-kulturelle Traditionen, die Grundlage fiir Protestbewe-
gungen sein kénnen, sowie schliefllich in Anschluss an Nilifer Géle (1996)
das Vermégen zur Selbstkorrektur und zum Umgang mit frither undenkbaren
Herausforderungen (Eisenstadt 2000b: 25).

Unter dem Begriff des politischen Programms fiihrt Eisenstadt eine dhnliche
Anzahl von Merkmalen der Moderne an: Es konstituiert sich eine politische
Arena, die mit traditionalen Legitimationen politischer Ordnung weitgehend
bricht. In dieser Arena artikulieren sich Themen und Symbole des Protests mit
emanzipatorischen Forderungen nach Gleichheit und Freiheit, Gerechtigkeit
und Autonomie, Solidaritat und Identitat (2000b: 6). Eisenstadt identifiziert

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG 13

drei Kernmerkmale moderner politischer Prozesse: die Restrukturierung der

Zentrum-Peripherie-Beziehung, die grundsitzliche politische Dynamiken zur

Folge hat, die starke Tendenz einer Politisierung der Forderungen unterschied-

licher Gesellschaftsbereiche sowie, drittens, die fortwahrenden Auseinanderset-

zungen iiber die Bestimmung des politischen Raums (2000b: 6). Uberdies bil-
den sich neue Definitionen von kollektiven Identitdten, sei es im Riickbezug et-
wa auf biirgerliche, universalistische, konstruierte urspriingliche oder religiose

Identitaten. Solche Kollektividentititen machten beispielsweise Wortfiihrer fiir

eine Unabhingigkeit in britischen und franzosischen Kolonialgebieten stark,

indem sie Projektionen einer glorreichen Friihzeit mit ethnisch-religiosem Su-
perioritidtsanspruch des eigenen Volkes in Anschlag brachten. Es waren denn
auch bestimmte neue soziale Akteure, welche die sozialen und oft kulturell-reli-
giosen Protestbewegungen initiierten und mafSgeblich trugen (2000b: 6, 2000a:

34).

Eisenstadt fithrt seinen Ansatz der multiplen Modernen stark abstrahierend
und generalisierend aus und konkretisiert ihn in den Heidelberger Max-Weber-
Vorlesungen (1997) am Beispiel der USA und Japans (2000a: 46-173) sowie
des Fundamentalismus als «moderne Bewegung gegen die Moderne» (2000a:
174). Hier ist nicht der Ort einer vertieften Diskussion und Wiirdigung dieser
Ausfithrungen (dazu die Beitrdge in Trakulhun/Weber 2015). Vielmehr wollen
wir auf der Grundlage oben benannter Aspekte allgemeine Kriterien benennen,
welche die Analyse von Reaktionsmustern der Religionen auf die Moderne lei-
ten sollen. Als Kriterien fiir eine solche Analyse schlagen wir — ohne Anspruch
auf Vollstandigkeit und Ordnungswertung - demnach vor:

1) soziale Akteure: Aus welchen Kontexten (womdglich auch etablierten Insti-
tutionen) tauchen sie auf ? Welche Rollen ibernehmen sie?

2) Strukturbildung: Welche neuen Strukturen (bspw. neue Bildungsinstitutio-
nen, Laienvereinigungen o. 4.) entstehen?

3) normative Vorstellungen: Wo setzen sich moderne Forderungen unter ande-
rem nach Freiheit, Gleichheit und Beteiligung durch, wo treffen diese auf
Widerstinde? Wer ist von solchen Gleichheitsforderungen ausgeschlossen
(u.a. Frauen, Sklaven)? Inwieweit werden sich die Akteure ihrer Autonomie
und Handlungsfahigkeit bewusst (agency), wo hinterfragen sie vorgegebene
Strukturen als veranderbar?

4) Verhaltnis zur Tradition: Wie gehen die Akteure mit iberkommenen religio-
sen Autorititen (Personen, Amter, Texte) um? Inwieweit interpretieren sie
die Tradition neu, aus ihrer Sicht ein Reibungsgewinn?

5) Diskurs: Wie gehen die Akteure diskursiv mit lebensweltlichem Wandel und
den Versprechen der Moderne um?

6) Vernunftbezug: Wie adaptieren die Akteure fiir ihre Ziele den «Vorrang der
Vernunft bei der Erforschung und Gestaltung der Welt» (Eisenstadt 2000a,
24)?

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14 MARTIN BAUMANN, MARGIT WASMAIER-SAILER, ANDREAS TUNGER-ZANETTI

7) Selbstkorrektur: Inwieweit zeigen sich die Akteure fahig und willens, dys-
funktionale Traditionsbestinde, interpretiert als Reibungsverlust, zu erset-
zen? Wie gehen sie dabei vor (z.B. mit grundlegender Neuorientierung oder
minimaler Adaption, als progressive, reaktiondre, fundamentalistische oder
totalitare Bestrebungen)?

In jedem dieser Punkte konnen religiose Akteure Neues versuchen oder sich
ans Alte klammern, wobei sich zahlreiche Kombinationsméoglichkeiten und
Mischformen ergeben. Ob reaktionédr oder progressiv, in jedem Fall handeln
alle unter den Bedingungen der Moderne und oft mit explizitem Bezug auf
die «neuen Zeiten> und deren Versprechungen. Was von den Akteuren jeweils
als modern oder wahlweise auch als antimodern interpretiert wird, unterschei-
det sich jedoch nach gesellschaftlichen Kontexten, zeitlichen Entwicklungen
und normativen Eigen- wie Fremdzuschreibungen.

Die Beitrdige des Bandes

Die 13 in den Band aufgenommenen Beitrdge gehen auf die offentliche Ring-
vorlesung «Zwischen Erneuerung und Widerstand — Reaktionen von Religio-
nen auf moderne Zeiten» und die anschlieflende Fachtagung «Reibungsgewin-
ne — Was Religionen aus den Zumutungen der Moderne machen» zuriick. Bei-
de Anlidsse hatte das Zentrum Religionsforschung im Friihjahrssemester 2021
an der Universitdt Luzern organisiert. Die schriftlich ausgearbeiteten Vortrage
diskutierten die Referentinnen und Referenten sodann gemeinsam auf einer
Autorentagung in Luzern zu Beginn des Herbstsemesters 2021 und nahmen
Anregungen und Kritiken fiir die Endfassung der Manuskripte auf. Auf der Au-
torentagung entwickelten die Teilnehmenden auch die Struktur und Gliederung
des Bandes mit seiner Unterteilung in fiinf thematische Bereiche.

Der erste Bereich behandelt die protestantische und die katholische Position
zum Freiheitsethos der Moderne. Reiner Anselm (Ludwig-Maximilians-Univer-
sitait Miinchen) fasst die Beziehung von Protestantismus und Moderne im Sinne
von Wahlverwandtschaften auf: Weder gehe die Moderne linear auf die Refor-
mation zuriick, noch habe sie keinerlei Anhalt in ihr. Durch die Betonung
des Freiheitsgedankens, durch die Aufwertung des Weltlichen und durch die
Orientierung an der Schrift und damit am Glaubenssubjekt habe sich im
Protestantismus vielmehr eine Empfanglichkeit fiir die Ideen der Aufklirung
herausgebildet. Umgekehrt habe die Aufklirung den genannten Ideen durch In-
tensivierung und Modifikation {iberhaupt erst zur Wirksamkeit verholfen. Trotz
der Wahlverwandtschaften seien die Aushandlungsprozesse aber keineswegs
abgeschlossen: Dies gelte vor allem fiir die Frage nach den Bedingungen von
Freiheit, fiir die Kriterien humaner Arbeit und Technik und fiir die Bedeutung
der Gemeinschaft gegeniiber dem Einzelnen. Margit Wasmaier-Sailer (Univer-

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG 15

sitait Luzern) beleuchtet in ihrem Beitrag anhand von Johann Michael Sailer
und Georg Hermes, zwei Theologen des ausgehenden 18. und beginnenden
19. Jahrhunderts, die verdringte Geschichte einer frithen Anndherung von
Katholizismus und Moderne. Die theologische Rezeption des Normenkatalogs
der Moderne sei durch die restaurative Haltung der katholischen Kirche gewalt-
sam unterbunden worden - mit Konsequenzen nicht nur fiir die genannten
Theologen, sondern auch fiir die Kirche der Gegenwart, die sich mit einer
Anerkennung der Freiheitsrechte trotz der Offnung auf dem Zweiten Vatikani-
schen Konzil immer noch schwer tue.

Der zweite thematische Bereich befasst sich mit den Wechselwirkungen zwi-
schen den Religionen und den Wissenschaften seit Beginn der Moderne, die
mit guten Griinden als wissenschaftliches Zeitalter charakterisiert werden kann.
Reinhold Bernhardt (Universitit Basel) steckt in seinem Uberblicksartikel die
Felder ab, auf denen es zu Konflikten zwischen den beiden Bereichen gekom-
men ist und nach wie vor kommt: Reibungen gebe es auf der Ebene einzelner
wissenschaftlicher Theorien, in der Auseinandersetzung mit dem wissenschaft-
lich fundierten Weltbild der Moderne und angesichts des religionskritischen
Narrativs, das Wissenschaft und Religion von vornherein als Gegensatz kon-
struiere. Je nachdem, wie man die Beziehung zwischen Religion und Wissen-
schaft auffasse - ob nun im Sinne des Konfliktmodells, des Unterscheidungs-
modells, des Dialogmodells oder des Integrationsmodells — ergaben sich unter-
schiedliche Losungsoptionen. Silke Giilker (Universitit Leipzig) hinterfragt in
ihrem Beitrag anhand von Untersuchungen in einem US-amerikanischen Labor
fiir Stammzellforschung Max Webers These, dass die zunehmende Intellektua-
lisierung und Rationalisierung die Welt entzaubern werde. Die empirischen
Erhebungen in dem Labor fiir Stammzellforschung deuteten keineswegs auf
das Verschwinden von Transzendenz hin, ganz im Gegenteil: Im Anschluss
an Alfred Schiitz und Thomas Luckmann liefSen sich gerade auch an diesem
Ort modernster Wissenschaft Phanomene kleiner, mittlerer und grofier Trans-
zendenz identifizieren. Webers Prognose treffe allenfalls auf der Ebene kleiner
Transzendenzen zu. Wie die Grenzen von Verfiigbarkeit und Unverfiigbarkeit
konstruiert wiirden, hange nicht einfach nur von der Religionszugehdrigkeit ab.

Unter dem Titel «Autoritit im Wandel» wendet sich der dritte Themenbe-
reich dem Wandel von Autoritatskonzeptionen in der Zeit der Moderne zu.
Almut-Barbara Renger (Humboldt-Universitit zu Berlin) zeigt in ihrem Bei-
trag auf, dass Autorititskonzepte gegenwirtiger Autorinnen und Autoren in
systematischer Perspektive an Max Webers weiterhin hilfreicher dreigliedriger
Unterscheidung legitimer Herrschaft von legal-rationaler, traditionaler und
charismatischer Autoritdt anschlieffen. Renger rekonstruiert die Pragung des
Autoritdtskonzepts seit der Antike und zeigt auf, dass mit der Moderne und
dem aufkldrerischen Primat der Vernunft das Individuum und damit die Frage
der Legitimitat von Autoritdt ins Zentrum von Autoritatsbegriindungen riickt.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16 MARTIN BAUMANN, MARGIT WASMAIER-SAILER, ANDREAS TUNGER-ZANETTI

Mit zwei Fallbeispielen illustriert Erdal Toprakyaran (Universititen Tiibingen
und Luzern) im nachfolgenden Beitrag einen der drei Weber’schen Herrschafts-
typen von Autoritat: Osman Selahaddin Dede, Leiter des Sufi-Ordens der Mev-
levis im osmanischen Reich Mitte des 19. Jahrhunderts, und seine Schiilerin
Hadice Nakiye Hanim waren bedeutende Personlichkeiten in der islamischen
Sufi-Tradition. Beide setzten die in der Familie und im Sufi-Orden begriindete
traditionale Autoritat des religiosen und bildungsbezogenen Herrschaftstypus
fort. Selahaddin Dede und Nakiye Hanim waren dabei zeitweise auch eng mit
politischer Autoritit verbunden, im Zentrum ihres Wirkens standen jedoch ihre
literarischen und religiosen Tdtigkeiten.

Der vierte Themenbereich «Herausforderungen an die Tradition» behandelt
anhand von vier Beitrdgen Reaktionsweisen von Religionen auf normative,
soziale, technische und religiose Herausforderungen moderner Zeiten. Valérie
Rhein (Universitdt Luzern) wirft in ihrem Beitrag die Frage auf, wie es moglich
war, dass erst vor Kurzem und damit mehr als 200 Jahre nach der jiidischen
Aufkldarung (Haskala) jidischen Frauen im orthodoxen Judentum ein Recht
auf eine hohere jiidische Bildung zugestanden wurde. Trotz innerjiidischer
Aufnahme von modernen Errungenschaften im européischen Judentum des
18. Jahrhunderts mit Ausformung der jidischen Aufklirungsbewegung und
der «Wissenschaft des Judentums» im Sinne von Reibungsgewinnen waren Be-
harrungstendenzen im orthodoxen — weniger im liberalen - Judentum stark
und schlossen Frauen lange von einer Talmudbildung aus. Erst durch das
Wirken von Feministinnen wie Blu Greenberg oder Susannah Heschel, des
Religionsphilosophen Yeshayahu Leibowitz und verschiedener Rabbiner erhiel-
ten Frauen im frithen 21. Jahrhundert Zugang zur Ausbildung im Talmud.
Markus Ries (Universitit Luzern) zeigt in seinem Beitrag die Auswirkungen
der Aufklarung auf die katholische Kirche und ihre Reaktionsweisen im 19.
Jahrhundert auf. Die Kirche nahm die Folgen der Aufklarung und der Sikula-
risation als Verlust wahr. Dies fiihrte dazu, dass ihre mafigeblichen Akteure
die Moderne ablehnten und innerkirchlich Widerstand mobilisierten; einzelne
philosophische Aufkldrer blieben innerhalb der Kirche marginalisiert. Die neu
konstituierten, aufgekldrten Nationalstaaten ihrerseits konnten fiir eine Legiti-
mation nicht mehr auf Kirche und Religion zuriickgreifen und schufen mit
der Sakralisierung und Verabsolutierung der Nation eine, wie Ries es nennt,
Substituierung des Religiosen, um so Loyalitit und Hingabe einzufordern. Mi-
chael Hochgeschwender (Ludwig-Maximilians-Universitdit Miinchen) arbeitet
in seinem Beitrag zur Schriftenreihe Fundamentals: A Testimony to the Truth,
die in den Jahren 1910-1915 als Essays in den USA erschienen, heraus, dass
deren Autoren weit weniger antimodern und modernekritisch waren als weit-
hin angenommen. Das lose Netzwerk protestantisch-konservativer Theologen,
das erst riickblickend von Dritten die Bezeichnung «Fundamentalisten» erhielt,
wandte sich inhaltlich zuvorderst gegen Interpretationen der liberalen Theolo-

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG 17

gie und widmete sich in den Anfangsjahren vornehmlich einer intellektuell-aka-
demischen Auseinandersetzung. Insofern hinterfragt Hochgeschwender, ob die
frihen Fundamentalisten tatsichlich fundamentalistisch waren, so wie sich dies
bei den Neofundamentalisten sodann ab Mitte der 1920er Jahre mit ihrem
Beharren auf einem biblischen Geschlechter- und Familienverstdndnis und
in ihrem Antiintellektualismus ausdriickte. Im vierten Beitrag nimmt Martin
Baumann (Universitiat Luzern) die Leser und Leserinnen nach Siidasien mit
und beleuchtet die unterschiedlichen Reaktionen buddhistischer Ménche und
Laienvertreter auf Herausforderungen durch das britische Kolonialregime und
christliche Missionen im 19. Jahrhundert. Auf Ceylon, ab 1972 Sri Lanka,
zeigten sich exemplarisch konkurrierende Interpretationen, wie buddhistische
Inhalte und Praxis ihren Fiirsprechern zufolge an moderne Verhiltnisse mit
britischem Ausbildungssystem, neuen Technologien wie Print- und Zeitungs-
wesen, Laienvereinigungen und religioser Konkurrenz anzupassen wéren. Pro-
minente Laienvertreter warben fiir einen an den Texten des Friihbuddhismus
orientierten ethisch-rationalen und sozial aktivistischen Buddhismus und kriti-
sierten rituelle Verehrungs- und Kulthandlungen. Im Unterschied dazu propa-
gierten gelehrte Mdnche einen an neu standardisierten Verehrungspraktiken
orientierten Frommigkeitsbuddhismus. Ziel war nicht die intellektuelle Ausein-
andersetzung mit buddhistischen Lehrinhalten, sondern eine Vergewisserung
buddhistischer Identitat mittels Praxis in der breiten Dorfbevolkerung.

Der abschliefSende fiinfte Themenbereich «Moderne im Diskurs» beleuch-
tet Beispiele von Diskursen, in denen unterschiedlichste Diskursteilnehmerin-
nen und -teilnehmer darum ringen, was als <Religion> bzw. <religios> und was
als <Moderne> bzw. <modern> gelten soll. Besonders relevant im Sinn des oben
ausgefacherten Kriterienkatalogs werden dabei Formen der agency, neue sozia-
le Akteure, der Vernunftbezug sowie der jeweilige Diskurs als solcher. Frank
Neubert (Universitdt Luzern) analysiert dazu jenen Diskurs iiber Hindu-Reli-
gion, der sich im Zusammenhang mit dem Weltparlament der Religionen in
Chicago 1893 formierte. Damals entwickelte der junge Hindu-Monch Swami
Vivekananda den Topos, gemif3 dem die Menschen im Westen zwar an den
technischen Fortschritten der Moderne teilhitten, spirituell aber verarmt sei-
en. Dass Indien in Form der Hindu-Traditionen gleichsam das uralte, aber
immer noch zeitgemafle Heilmittel fiir die Moderne bereithalte, etablierte sich
damals als Denkfigur, die sich noch in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts
fiir neo-hinduistische Bewegungen wie ISKCON als charakteristisch und wirk-
machtig erweisen sollte. Wahrend dieses Beispiel einen Diskursstrang im globa-
len Mafistab verfolgt, widmet sich Anne Beutter (Universitdt Luzern) einem
lokal eingrenzbaren Feld im Ghana (damals britische Kronkolonie Goldkiis-
te) der 1890er- bis 1920er-Jahre. In einem religios pluralen Kontext entstand
hier eine durch die Kolonialmacht befeuerte Konkurrenz zwischen «traditionel-
len> Akteuren, weiblichen Medien der Ga-Gottheiten, auf der einen und ménn-

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18 MARTIN BAUMANN, MARGIT WASMAIER-SAILER, ANDREAS TUNGER-ZANETTI

lichen indigenen Ritualspezialisten auf der anderen Seite. Letztere versuchten
- zeitweise mit gewissem Erfolg — die auch 6konomisch bedrohlich gewordene
Konkurrenz zu verdrangen, indem sie deren Wirken als nicht kompatibel mit
der Moderne darstellten. Das Beispiel zeigt, wie das Ringen um Deutungshoheit
in Machtverhiltnisse eingebettet ist: Die Kolonialpolitik wirkt sakularisierend
und funktional differenzierend und restrukturiert damit das religiose Feld
auf <moderne> Weise. Im dritten Beitrag geht Amir Dziri (Universitdt Freiburg
i. Ue.) der im Diskurs scheinbar so fest etablierten Inkompatibilitdt von <Is-
lam> und <Moderne> nach. Zu diesem Zweck zieht er muslimische Reformlite-
ratur der letzten Jahrzehnte heran und entdeckt neben vielen Gemeinsamkeiten
auch unterschiedliche Akzente bei Autorinnen und Autoren, die in muslimi-
schen Gesellschaften leben und wirken, gegeniiber solchen, die zumindest
einen grofien Teil des Lebens in mehrheitlich nicht-muslimischen Gesellschaf-
ten verbracht haben. Sowohl in der Debattenliteratur als auch in Umfragen in
den Bevolkerungen zeigt sich, dass die Priferenzen nicht so sehr bei Themen
wie Partizipation und Demokratie auseinandergehen, sondern eher bei stark
mit Wertfragen verkniipften Themen im sozialen Bereich. Pauschalaussagen,
so das Fazit, gehen fehl, erst der genauere Blick in regionale oder nationale Ver-
héltnisse zeigt, wie die Menschen <modern> und <islamisch> zusammendenken
wollen.

Fazit

Analysiert man verschiedenste religiése Traditionen in ihren je lokalen und
zeitlichen Kontexten unter den genannten Gesichtspunkten, so lassen sich
wiederkehrende Muster erkennen. Je nach Kontext war und ist ein anderes
Verstandnis von programmatisch verstandener Moderne wie auch ein anderes
Verstindnis von Religion mafigebend fiir die Art der Reibung zwischen den
beiden Sinnsystemen. Beide sind dabei von Anfang an aufeinander bezogen,
diskursiv. Dabei sind intellektuelle Debatten, in denen Beteiligte wie ein Johann
Michael Sailer, ein Georg Hermes, ein Friedrich Schleiermacher oder auch
die meisten Verfasser der Fundamentals akademisch um das bessere Argument
ringen, nur ein Schauplatz unter mehreren.

Haufiger ist es ein Ringen um Deutungshoheit, das eingebettet ist in Kdémpfe
um handfeste Interessen. In diesen Kédmpfen ist nicht a priori klar, wer die
lingeren Spiefle hat. Akteure, die sich primér unter religiosem Vorzeichen han-
delnd sehen, und jene, die ihr Vorgehen als andersartig motiviert betrachten
(bspw. wissenschaftlich, politisch, sdkular), nutzen dieselben Freiheiten und
Mittel, sehen sich gendtigt, Erwartungen an Vernunftbezug und Rechenschaft
zumindest pro forma zu erfiillen. Religiose Institutionen erweisen sich dabei
mitunter als wesentlich wandlungsfahiger, als ihre antireligiosen Gegner sie

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG 19

womdglich darstellen. Neue Bildungsinstitutionen entstehen so nicht nur im
sdkularen Bereich, sondern auch im religiosen, um durch systematische Studien
und Standards den Herausforderungen der Moderne zu begegnen. Neben die
traditionell méannlichen religiésen Spezialisten treten als Folge breiter zugangli-
cher Bildung Laien, Autodidakten und generell immer mehr auch Frauen. Dass
all diese die religiose Tradition nicht immer in derselben Weise wie die etablier-
ten Krifte interpretieren, aber unter Umstdnden deutlich erfolgreicher, schafft
innerreligiose Fronten. Religiose Institutionen und Reprasentanten bewiesen in
unterschiedlichem Ausmafl die Fahigkeit zu Reflexivitit und Selbstkorrektur,
zwei Aspekte, die Eisenstadt zu den Merkmalen der Moderne zihlt.

So sind also <Religion> und <Moderne> vielfdltig ineinander verzahnt und
verschlungen. Die Einteilung des vorliegenden Sammelbandes in die The-
men «Freiheitsethos der Moderne», «Religion und Wissenschaft», «Autoritit
im Wandel», «Herausforderungen an die Tradition» und «Moderne im Dis-
kurs» versteht sich dabei nur als ein Vorschlag, so wie auch die Auswahl der
Beitrage notwendig nur eine begrenzte Anzahl Kontexte und Themen beleuch-
tet. Weitere vergleichende und systematische Perspektiven erschlief3t das Regis-
ter.

Dank

Fiir das Zustandekommen dieses Bandes danken wir zunichst den Verfasserin-
nen und Verfassern der Beitrdge fiir ihre engagierte und geduldige Mitarbeit.
Dank gebiihrt auch den Herren Andreas Kohlndorfer und Cédric Bahler sowie
Frau Dr. Franca Spies, die sich um die Kleinarbeit der Literaturverwaltung,
beim Erstellen des Registers und um die Korrektur des Manuskripts verdient
gemacht haben. Die Ringvorlesung, die 6ffentliche Tagung sowie die Autorenta-
gung zu den ersten Versionen der Beitrage wiren nicht zustande gekommen
ohne die finanzielle Forderung durch die Forschungskommission der Universi-
tat Luzern, den Schweizerischen Nationalfonds SNF sowie die Schweizerische
Gesellschaft fiir Religionswissenschaft.

Literatur

Alexander, Jeffrey C. (2013): The dark side of modernity, Cambridge: Polity Press.
Bayly, Christopher Alan (2008): Die Geburt der modernen Welt. Eine Globalgeschichte
1780 - 1940, Frankfurt, M., New York, NY: Campus.

Dierse, Ulrich (2017): «Art. Religion. V1. 18. Jahrhundert», in: Joachim Ritter, Karlfried
Grunder, Gottfried Gabriel, Ulrich Dierse, Carl-Heinz Ratschow, Stefan Lorenz,
Ernst Feil, Walter Jaeschke, Heinrich M. Schmidinger, Christoph Elsas (Hg.), Histori-
sches Warterbuch der Philosophie online, Basel: Schwabe.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 MARTIN BAUMANN, MARGIT WASMAIER-SAILER, ANDREAS TUNGER-ZANETTI

Dipper, Christopf (2013): «Religion in modernen Zeiten: Die Perspektive des Histori-
kers», in: Ulrich Willems, Detlef Pollack, Helene Basu, Thomas Gutmann, Ulrike
Spohn (Hg.), Moderne und Religion. Kontroversen um Modernitit und Sikularisie-
rung, Bielefeld: Transcript.

Duden (2012): Duden — Das groffe Worterbuch der deutschen Sprache, [Munzinger
CD-ROM], https://www.munzinger.de/search/document?index=duden-dd&id=DD
00007398&type=text/html&query.key=hLTSZ3em&template=/publikationen/duden
/document.jsp#DD0000132373 (Stand: 2.9.2022).

Eisenstadt, Shmuel N. (2000a): Die Vielfalt der Moderne, Weilerswist: Velbriick Wissen-
schaft.

Eisenstadt, Shmuel N. (2000b): «Multiple modernities», in: Daedalus, 129, S. 1-30.

Frithwirth, Angelika / Mijié, Ana (2018): «Reibungsgewinne. Identititen im Inner[Au-
Ber]|Halb», in: Momentum Quarterly, 7, Nr. 2, S. 98-111.

Gole, Niliifer (1996): The forbidden modern. Civilization and veiling, Ann Arbor: Uni-
versity of Michigan Press.

Koschorke, Albrecht (2013): «<Sékularisierung> und <Wiederkehr der Religion>: Zu
zwei Narrativen der europidischen Moderne», in: Ulrich Willems, Detlef Pollack,
Helene Basu, Thomas Gutmann, Ulrike Spohn (Hg.), Moderne und Religion. Kontro-
versen um Modernitit und Sikularisierung, Bielefeld: Transcript, S. 237-260.

Kuhn, Thomas K. / Albrecht-Birkner, Veronika (Hg.) (2017): Zwischen Aufkldrung und
Moderne. Erweckungsbewegungen als historiographische Herausforderung, Berlin: Lit.

Mignolo, Walter D. (2011): The darker side of Western modernity. Global futures, decolo-
nial options, Durham: Duke University Press.

Pohlig, Matthias / Pollack, Detlef (Hg.) (2020): Die Verwandlung des Heiligen. Die
Geburt der Moderne aus dem Geist der Religion, Wiesbaden: Berlin University Press.

Pollack, Detlef (2013): «Religion und Moderne: Theoretische Uberlegungen und empi-
rische Beobachtungen», in: Ulrich Willems, Detlef Pollack, Helene Basu, Thomas
Gutmann, Ulrike Spohn (Hg.), Moderne und Religion. Kontroversen um Modernitit
und Sikularisierung, Bielefeld: Transcript, S. 293-329.

Pollack, Detlef (2020): «Religion und gesellschaftliche Differenzierung: Sozialhistori-
sche Analysen zur Emergenz der européischen Moderne», in: Zeitschrift fiir Religion,
Gesellschaft und Politik, 4, Nr. 2, S. 203-238.

Riesebrodt, Martin (2007): Cultus und Heilsversprechen. Eine Theorie der Religionen,
Miinchen: Beck.

Seiwert, Hubert (1995): «Religion in der Geschichte der Moderne», in: Zeitschrift fiir
Religionswissenschaft, 3, Nr. 1, S. 91-101.

Sinai, Stavit (2020): «The analytical incoherence of the multiple modernities thesis», in:
Journal of Classical Sociology, 20, Nr. 4, S. 298-308.

Trakulhun, Sven / Weber, Ralph (Hg.) (2015): Delimiting modernities. Conceptual chal-
lenges and regional responses, Lanham, Maryland: Lexington Books.

Willems, Ulrich / Pollack, Detlef / Basu, Helene / Gutmann, Thomas / Spohn, Ulrike
(Hg.) (2013): Moderne und Religion. Kontroversen um Modernitit und Sikularisie-
rung, Bielefeld: Transcript.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://www.munzinger.de/search/document?index=duden-dd&id=DD00007398&type=text/html&query.key=hLTSZ3em&template=/publikationen/duden/document.jsp#DD0000132373
https://www.munzinger.de/search/document?index=duden-dd&id=DD00007398&type=text/html&query.key=hLTSZ3em&template=/publikationen/duden/document.jsp#DD0000132373
https://www.munzinger.de/search/document?index=duden-dd&id=DD00007398&type=text/html&query.key=hLTSZ3em&template=/publikationen/duden/document.jsp#DD0000132373
https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.munzinger.de/search/document?index=duden-dd&id=DD00007398&type=text/html&query.key=hLTSZ3em&template=/publikationen/duden/document.jsp#DD0000132373
https://www.munzinger.de/search/document?index=duden-dd&id=DD00007398&type=text/html&query.key=hLTSZ3em&template=/publikationen/duden/document.jsp#DD0000132373
https://www.munzinger.de/search/document?index=duden-dd&id=DD00007398&type=text/html&query.key=hLTSZ3em&template=/publikationen/duden/document.jsp#DD0000132373

Freiheitsethos der Moderne

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahlverwandtschaften:
Koalitionen und Konflikte zwischen Protestantismus
und Moderne

Reiner Anselm

1. Der zweite Blick. Das komplizierte Verhdltnis von Protestantismus
und Moderne

«Soll der Knoten der Geschichte so auseinander gehn? das Christenthum mit
der Barbarei, und die Wissenschaft mit dem Unglauben?» In diese berithmte
rhetorische Frage kleidete Friedrich Schleiermacher 1829 (1990: 347) sein Pla-
doyer fiir einen Protestantismus, der sich als anschlussfahig an die Moderne,
an die mit der Aufklairung und der Franzosischen Revolution begonnenen
Verdanderungen in Kirche und Gesellschaft, erweist. Mit seinem theologischen
und kirchenpolitischen Schaffen suchte er den damit verbundenen Herausfor-
derungen gerecht zu werden. Den Hintergrund fiir seine Bemiithungen bildet
dabei eine manifeste Krisenerfahrung: Die Aufklarung hatte mit ihrer Zentral-
stellung des Individuums und ihrer Infragestellung der klassischen Metaphy-
sik die Plausibilitit des Christentums gerade in den gebildeten Kreisen stark
schwinden lassen. An die Stelle eines von Theologie und Kirche verwalteten
Wahrheitsanspruchs, der auf der Offenbarung und damit der Autoritit der
Schrift basierte, war nun die Vernunft als Referenzpunkt getreten — und damit
die Kritik aller anderen Autoritdten. Diese neue Konstellation wurde in der
evangelischen Kirche und in der evangelischen Theologie schon frith als Epo-
chenwende wahrgenommen. Wiahrend sich ein Teil der Theologie emphatisch
dem neuen Denken zuwandte und in der Aufklarung die konsequente Weiter-
entwicklung der reformatorischen Ideen sah, lehnte ein anderer Teil dies als
einen von der Siinde motivierten Abfall des Menschen von Gott ab. Beide
Perspektiven sind nach wie vor virulent, doch beide Perspektiven vereinfachen
das komplizierte Beziehungsverhiltnis zwischen Protestantismus und Moderne
in unzuléssiger Weise. Die verschlungenen Pfade und wechselseitigen Beeinflus-
sungen zwischen beiden erschliefien sich erst auf den zweiten Blick. Nach einer
ersten Erkundung sollen darum in diesem Beitrag drei Themenbereiche, das
Freiheitsverstindnis, die Weltzuwendung und die Hochschitzung der Heiligen
Schrift als Orientierungsmaf3stab, naher untersucht werden, um einer kompli-
zierten Beziehung auf die Spur zu kommen.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24 REINER ANSELM

Charakteristisch fiir die Verhiltnisbestimmung der Moderne zur Religion,
die auch Schleiermacher vor Augen hat, ist Kants Abhandlung Die Religion
innerhalb der Grenzen der blofSen Vernunft von 1793. Der Konigsberger Philo-
soph erklarte nun nicht mehr den in der Bibel geoffenbarten Willen Gottes
und die korrespondierende Wirklichkeitssicht zum Referenzrahmen, sondern
gerade umgekehrt wurde nun die Vernunft die Instanz, vor der sich die Religion
zu rechtfertigen hat. Die dann favorisierte natiirliche Religion begrenzt die
geoffenbarte Religion, der zuvor der Primat und die strukturierende Funktion
zugemessen worden war (vgl. Birkner 1961: 279-295; 283).

In dieser Situation kristallisierten sich drei grundsitzliche Reaktionsformen
innerhalb der evangelischen Kirchen und der evangelischen Theologie heraus.
Auf der einen Seite standen diejenigen Stimmen, die die christliche Religion
mit Kant als Motivationsinstanz fiir die Moral umgestalten wollten und dariiber
hinaus die Kompatibilitit von aufgeklirtem Denken und dem evangelischen
Christentum proklamierten. Auf konservativer Seite formierten sich die Gegen-
krifte, die die Gedanken von Moderne und Aufkldrung insgesamt als Irrweg
brandmarkten. Der vermittelnde Weg Schleiermachers wiederum basierte auf
dessen Uberzeugung, die Religion sei weder mit Metaphysik noch mit Moral
gleichzusetzen, sondern als eine eigenstindige Form der Weltaneignung zu
begreifen: Sie «ist weder Denken noch Handeln, sondern Anschauung und
Gefiihl» (Schleiermacher 1984: 211). Im Einzelnen dabei das Universum, im
Begrenzten das Unendliche zu erblicken, ist dabei ein zentrales Wesensmerkmal
— auf die darin zum Ausdruck kommende Sicht des Einzelnen wird spater noch
einmal einzugehen sein.

Scheint Schleiermacher mit dieser Herangehensweise den Weg frei zu ma-
chen fiir eine Privatisierung der Religion, der Zuriickdraingung aus der 6ffent-
lichen Sphire, so bewegt sich der dominante Weg des Protestantismus im
19. Jahrhundert doch in eine andere Richtung. Hier wird die Religion trans-
formiert in eine theologische Deutung der Kultur, die insbesondere nach der
Griindung des deutschen Kaiserreichs 1871 in der Schule Albrecht Ritschls den
Gleichklang protestantischer Uberzeugungen mit dem sittlichen Fundament
des preuflischen Staates zu erweisen suchte. Im Anschluss an Positionen der
Aufklarungstheologie, vor allem aber im Anschluss an Hegels geschichtsphi-
losophisches — vielleicht besser: geschichtstheologisches — Denken erscheint
nun Luthers Freiheitsschrift von 1520 als Beginn einer neuen Epoche: der
Moderne. Deren Denken, so die Uberzeugung, die nicht nur von Theoretikern
in Deutschland, sondern auch in anderen protestantischen Lindern vertreten
wurde, gruppiert sich ebenso wie die Kultur, die gesellschaftliche und die politi-
sche Ordnung um den Begriff der Freiheit.

Besonders aufschlussreich fiir das Selbstverstandnis ist das Pathos, mit dem
Hegel diese Verbindung zwischen Reformation, Freiheit und Moderne herstellt,
wenn er formuliert: Mit der Reformation «ist das neue, das letzte Panier aufge-

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WAHLVERWANDTSCHAFTEN 25

tan, um welches die Volker sich sammeln, die Fahne des freien Geistes, der
bei sich selbst, und zwar in der Wahrheit ist und nur in ihr bei sich selbst ist.
Dies ist die Fahne, unter der wir dienen und die wir tragen. [..] Dies ist der
wesentliche Inhalt der Reformation; der Mensch ist durch sich selbst bestimmt,
frei zu sein» (Hegel 1970: 496-497). Noch die Feierlichkeiten zum Reformati-
onsjubildum 1917 und vor allem das Bild, das die sog. Lutherrenaissance um
Karl Holl zeichnete, vertreten mit Verve diese Auffassung.!

Das Selbstbewusstsein, das sich mit dieser Interpretation der Reformation
verbindet und zu einer faktischen Gleichsetzung von Protestantismus und mo-
derner Kultur fiihrt, spiegelt sich in den durchaus erfolgreichen Bemithungen
des Protestantismus, die beherrschende kulturelle Kraft des deutschen Kaiser-
reichs zu sein - zumindest fiir das Biirgertum. Dass die Verbindung von
Protestantismus und Moderne, auch von christlicher Freiheit und modernem
Emanzipationsdenken allerdings nicht so bruchlos funktionierte, hitte ein ver-
tiefter Blick auf die Lage der Arbeiterschaft zeigen konnen, die die Ambivalenz
der Modernisierungsprozesse zu spiiren bekam und deren Erwartungen an
die emanzipative Moderne viel eher von der Sozialdemokratie denn von den
Hauptstromungen evangelischer Kirchlichkeit befriedigt wurden.

Doch nicht allein diese Problematik storte das Bild einer harmonischen
Zuordnung zwischen Reformation und moderner Kultur. Noch stérker in diese
Richtung wirkten das Ende des Kaiserreichs sowie der allgemeine Plausibilitits-
verlust der zivilisatorischen Kraft einer protestantisch impragnierten Kultur
angesichts der Grauen des ersten Weltkriegs. Nachdem sich die Geschichtswis-
senschaft im 19. Jahrhundert faktisch als geisteswissenschaftliche Leitdisziplin
etabliert hat, entlarvt sie die Gleichsetzung von Reformation und Moderne, von
Widerstand gegen die romisch-katholische Dominanz und reformatorischer
Emanzipation als Konstruktion. Diese Kritik speist sich dabei sowohl aus der
eher dem konservativen Lager zuzurechnenden sog. Lutherrenaissance um de-
ren Mentor Karl Holl als auch aus Uberlegungen der modernen, religionsge-
schichtlich arbeitenden Theologie.

Die prominenteste Stimme der dieser Zugangsweise verpflichteten Theoreti-
ker war Ernst Troeltsch, der Berliner Theologe und Kulturphilosoph. Seine
differenzierend-skeptische Analyse der im 19. Jahrhundert so emphatisch ver-
tretenen Gleichsetzung zwischen Protestantismus und Moderne endete mit der
Feststellung, es lasse sich keine direkte Linie zwischen Protestantismus und Mo-
derne ziehen. Troeltsch arbeitete in seinen historisch und sozialwissenschaftlich
informierten Analysen heraus «daf§ der Protestantismus nicht unmittelbar die
Anbahnung der modernen Welt bedeuten kann. Im Gegenteil, er erscheint
zundchst als Erneuerung und Verstirkung des Ideals der kirchlichen Zwangs-
kultur, als volle Reaktion mittelalterlichen Denkens, die die bereits errungenen

1S, dazu besonders Holl (1927: 155-287).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26 REINER ANSELM

Ansitze einer freien und weltlichen Kultur wieder verschlingt» (Troeltsch 2001:
245-246).

Der Grund dafiir liegt darin, dass Luther zutiefst in der Vorstellungswelt
des Mittelalters verwurzelt war. So sind die ethischen Vorstellungen Luthers
und seiner Anhdnger bzw. Nachfolger geprigt durch die Opposition zwischen
(menschlichem) Chaos und (gottlicher) Ordnung. Gerade der Wittenberger
Reformator folgt in seinem politischen Denken einer tiefen Skepsis gegen je-
de Selbstorganisation, wie sie fiir moderne Gesellschaften charakteristisch ist.
Dementsprechend modelliert er das Politische nicht, wie es nur wenig spater
fiir die frithmodernen Denker wie Thomas Hobbes oder, mit ganz anderen
Vorannahmen, Hugo Grotius charakteristisch wird, iber den Vertragsgedanken
und damit {iber die republikanische Konzeption eines Staatswesens. Vielmehr
ergibt sich fiir Luther, in erkennbarer Spannung zu seiner Kritik an der Ver-
mischung einer weltlichen und einer geistlichen Herrschaft auf der Seite der
romischen Kirche, das Wesen des Politischen aus dem Gedanken einer stellver-
tretend fiir Gottes Ordnungswillen agierenden Obrigkeit. Sie iibt Gottes Willen
zum Widerstand gegen das Bose ebenso aus wie dessen Erhaltungswillen. Diese
Vorstellung, dass die ordnende Hand Gottes durch sein Gesetz dem Chaos am
besten wehren wiirde - sei es durch das selbstwirksame Wort (Luther), sei es
durch die Ordnung der Kirche (Calvin) - steht in deutlichem Widerspruch zu
den demokratischen Bestrebungen moderner Gesellschaften.

Fithrt man sich dies vor Augen, so wird deutlich, dass die Stilisierung der
Reformation als Wegbereiterin der Moderne und damit eine harmonische
Zuordnung zwischen der Reformation des Christentums und der modernen
Umgestaltung der Gesellschaft unsachgemafl ist. Das gilt unbeschadet der
Tatsache, dass auch die 500-Jahrfeier zum Gedenken an den Beginn der Wit-
tenberger Reformation 2017 immer wieder Hegels Melodie vom Beginn der
Moderne mit der Reformation anstimmte.? Damals wie heute ist wohl diese
Stilisierung zundchst einmal als der Versuch zu verstehen, den eingangs bei
Schleiermacher angesprochenen Antagonismus zwischen Christentum und Mo-
derne zu iberwinden und beide gerade angesichts uniibersehbarer Krisen- und
Distanzierungserfahrungen in ein neues, harmonisches, eben nicht destruktives
Verhiltnis zu bringen. Wer so argumentiert versucht, in der Terminologie die-
ses Bandes formuliert, die Widerspriiche und Antagonismen zwischen Protes-
tantismus und Moderne in «Reibungsgewinne» umzudeuten. Dabei zeigen die
konservativen Krifte, zeigt aber auch die antimoderne Stofirichtung, die im 19.
und frithen 20. Jahrhundert zunéchst vom theologischen Konfessionalismus,
dann aber besonders von der Dialektischen Theologie vertreten wird, dass die
Moderne immer auch als eigene Bedrohung wahrgenommen wurde.

2 Ein besonders prominentes Beispiel dafiir stellt die offizielle Informationsseite der deutschen
Bundesregierung zum Reformationsjubilaum dar: Bundesregierung (o. J.).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WAHLVERWANDTSCHAFTEN 27

Doch auch wenn die Opposition der Dialektischen Theologie gegen die
Moderne, gegen die Fokussierung auf den Menschen, vor dem Hintergrund
der nationalsozialistischen Exzesse durchaus Plausibilitit gewinnen konnte, so
zeigte sich im letzten Drittel des 20. Jahrhunderts, dass die Opposition zwischen
Moderne und Protestantismus letztlich nicht zum Erfolg, sondern nur zur
Distanzierung weiter Kreise von der Kirche fithrt. Denn die Zentralstellung
des Einzelnen und die damit verbundenen Fragen der Lebensfiihrung, die sich
als Fragen der Weltgestaltung und damit der Diesseitigkeit stellen, stehen in un-
tibersehbarer Spannung zu den klassischen, metaphysisch fokussierten Themen
der Theologie. Was dies fiir die Kirche bedeutet und welche Veranderungen fiir
die theologische Lehrbildung sich daraus ergeben, ist nach wie vor Gegenstand
intensiver Debatten. Dabei féllt auf, dass die Polaritat zwischen den Positionen,
die die Kompatibilitit mit der Moderne als Voraussetzung fiir eine zukunftsfa-
hige Kirche annehmen, und denen, die gerade in deren Fokussierung auf die
Einzelnen und die Kultur den entscheidenden Fehler sehen, nach wie vor den
Diskurs bestimmt.

Diese knappe Rekonstruktion zeigt: Das Verhaltnis des Protestantismus zur
Moderne ist wesentlich verschlungener und komplizierter, als es die Erzahlun-
gen des 19. und besonders des 20. Jahrhunderts nahelegen wollten. Weder eine
im Grunde als Siegesgeschichte konzipierte Erzdhlung vom Gleichklang zwi-
schen Reformation und Moderne noch ein klarer Antagonismus bilden die Be-
ziehungen addquat ab. Vielmehr gibt es durchaus Verbindungslinien zwischen
dem reformatorischen Aufbruch und der Entstehung der Moderne, allerdings
sind diese keinesfalls, wie es Hegel intonierte, im Sinne einer genetischen -
schon gar nicht im Sinne einer exklusiven — Ableitung zu beschreiben.

Stattdessen erscheint es sachgerechter, eine Figur aufzunehmen, die der So-
ziologe Philip Gorski (2020) fiir die Beschreibung des Verhiltnisses von Protes-
tantismus und Demokratie in den Vereinigten Staaten verwendet hat, und von
Wahlverwandtschaften zwischen Protestantismus und Moderne zu sprechen.
Wahlverwandtschaften bezeichnen gerade keinen genetischen Zusammenhang,
sondern, ganz im Sinne von Goethes gleichnamigem Roman, eine Beziehung,
die zunichst andere Bindungen zuriicklassen und Hindernisse tiberwinden
muss, ehe es zu einer innigen Verbindung kommen kann - ob diese Verbindung
wie in Goethes Vorbild tragisch enden wird und muss, wird abschliefiend zu
tiberlegen sein.

Es sind dabei drei Konstellationen, in denen es zur Aufldsung alter Bin-
dungen und entsprechenden Umgestaltungen gekommen ist: zum einen die
Zentralstellung des Freiheitsgedankens, zum anderen die Aufwertung des Welt-
lichen, und schliefilich die Profilierung der Bibel als leitendes Kriterium und
die damit verbundene Fokussierung auf den Einzelnen und dessen Entschei-
dung. Alle drei Konstellationen sind miteinander verbunden, sie korrigieren
und ergdnzen einander. Ob als Reaktion auf eine veranderte Wissenslandschaft,

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28 REINER ANSELM

ob als Reaktion auch auf das sich verschiebende soziale Gefiige: Mehr und
mehr bringen die an der Aufklarung und der Zentralstellung der Vernunft ori-
entierten Wissenschaften das gewachsene stratifizierte Gesellschaftsmodell ins
Wanken, gewinnen Biirgertum und Arbeiterbewegung die Oberhand. All das
zwingt den Protestantismus zu Reaktionen und Neuanpassungen — im Blick auf
Lehre, Leben und auch hinsichtlich der Organisationsformen. All das aber stellt
eben keine unmittelbare Verbindung zwischen Protestantismus und Moderne
dar. Nur indirekt, nur durch die tiefgreifende Modifikation der urspriinglichen
Konstellationen durch die geistesgeschichtlichen und sozialen Folgewirkungen,
die die Aufklarung angestofien hat, konnten sie den Weg zu einer konstruktiven
Verbindung zwischen Protestantismus und Moderne bahnen.

2. Der evangelische Freiheitsgedanke und sein Verhdltnis zur Moderne

Besondere Aufmerksamkeit muss dabei sicher dem Freiheitsgedanken gelten.
Denn es war der Freiheitsgedanke, der Luther populdr machte und ihm die
Sympathien sowohl des Volkes als auch des papstkritischen Adels einbrachte.
Und es ist der Freiheitsgedanke, der im Zentrum moderner Gesellschaften
steht. Allerdings ist eben, im Unterschied zu der bereits angesprochenen Deu-
teperspektive, die in der Fluchtlinie von Hegel und Holl argumentiert, ein
fundamentaler Unterschied zwischen der reformatorischen Sichtweise und dem
modernen Freiheitsverstaindnis zu sehen: Luthers Freiheitsschrift mit ihrer be-
rithmten Doppelthese — «ein Christenmensch ist ein freier Herr iiber alle Dinge
und niemandem untertan; ein Christenmensch ist ein dienstbarer Knecht aller
Dinge und jedermann untertan» — lasst zwar den Freiheitsbegriff zum Leitbe-
grift des reformatorischen Denkens werden, aber sein Freiheitsverstindnis ist
doch von einer ganz anderen Stofirichtung geprégt als der moderne Gedanke
der Freiheit als Emanzipation und Selbstbestimmung. Denn Luther ordnet den
Freiheitsbegrift der vertikalen Dimension, der Beziehung zwischen Gott und
Mensch zu, nicht der horizontalen, den zwischenmenschlichen Beziehungen.
Dementsprechend ist Luthers Freiheitsverstdndnis nur in der Hinsicht eman-
zipatorisch, dass es die Freiheit gegeniiber den von der Kirche geforderten
Praktiken und Vorbedingungen zur Erlangung des Heils artikuliert. Allerdings
ist diese Freiheit nichts, was der Mensch aus sich heraus zur Geltung bringen
konnte, vielmehr ist es eine geschenkte Freiheit, die sich der Hinwendung
Gottes zum Menschen verdankt. Damit ist zugleich dieser Freiheit die volun-
taristische Spitze genommen, das Befreiungserlebnis, das darin besteht, sich
gerade nicht an etwas Vorgegebenes halten zu miissen - und sei es nur der
Ausdruck der Dankbarkeit gegeniiber dem, der mir die Freiheit geschenkt hat.
Dieses voluntaristisch-emanzipative Element bestimmt aber das moderne Frei-

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WAHLVERWANDTSCHAFTEN 29

heitsdenken ganz mafigeblich. Christoph Menke?® und, in etwas abgeschwichter
Form, Christoph Mollers (2020) haben dies gegeniiber der Einbettung der
Freiheit in Formen der sozialen Kontrolle jiingst noch einmal hervorgehoben.

Fithrt man sich das vor Augen, sieht man den Unterschied zum reformato-
rischen Denken deutlich. Denn Freiheit bleibt in Luthers Denken abhingig
von dem strukturbildendem Willen Gottes. Diese Auffassung der verdankten
Freiheit markiert daher eine uniibersehbare Differenz zu einem modernen,
emanzipativen Freiheitsbewusstsein, das die Freiheit gerade im Blick auf das Le-
ben in der Gesellschaft zur Geltung bringen mochte und ihre Urspriinge in der
dem Menschen von Natur aus gegebenen Wiirde verortet. Bei Luther dagegen
wird {iber die Charakterisierung der Freiheit als verdankter sogleich auch die
Verbindlichkeit der Ordnungen als Ausfluss der Néchstenliebe zum Ausdruck
gebracht. Denn die dem Menschen geschenkte Freiheit fithrt eben den Willen
Gottes, dies allein aus Gnade zu tun, mit sich — dieser ist das strukturbildende
Element. Daher kann es dann auch nicht tiberraschen, dass das Verhalten des
Menschen, das dieser geschenkten Freiheit korrespondiert, die Akzeptanz des
formenden Willens Gottes ist — und umgekehrt der Widerstand gegen dieses
formende Prinzip und damit gegen den Willen Gottes als Siinde zu stehen
kommt. Zu dieser Akzeptanz gehort es dann, sich in die von Gott gegebenen
Ordnungsstrukturen einzufiigen. Die Eingangsthese aus der Freiheitsschrift ist
genau in diesem Sinn auszulegen.

Von hier aus erschlieft sich auch Ernst Troeltschs oben zitierte Bemerkung,
der Protestantismus habe zundchst eine kirchliche Zwangskultur befordert:
Troeltsch spielt hier genau darauf an, dass die lutherische Theologie das eman-
zipative Element der Freiheit eben nicht zur Geltung bringt, sondern ihm
gerade umgekehrt die Kraft nimmt, in dem die menschliche Freiheit unter
den Generalverdacht gestellt wird, Chaos zu bewirken. Demgegeniiber bewirkt
ein Verstindnis, das Freiheit als Gabe Gottes auffasst, Ordnung. Denn hier
unterstellt sich der Einzelne unter den Willen Gottes, der dem Chaos entge-
gentritt. Diese faktische Aushohlung der menschlichen Freiheit konnte spiritua-
listisch-mystisch von Luther durch den Verweis auf den dem Glaubenden ein-
wohnenden und seinen Willen bestimmenden Christus* interpretiert werden,
bedeutete aber faktisch eine Begrenzung der individuellen Freiheit durch die
vorgegebenen Ordnungsmuster. Genau an diesem Punkt kam es zum Bruch
der Wittenberger Reformation mit den Freiheitsbestrebungen der Bauernschatft,
genau an diesem Punkt schldgt dann auch Luthers Freiheitssemantik um in eine
Beachtung der vorgegebenen Strukturen. Und schliefSlich markiert dieser Punkt
auch die Differenz zwischen der antiken und der modernen Ethik. Denn wih-
rend sich das Gute nach der antiken Ethik durch das Vorgefundene definieren

* So kann Menke formulieren: «Freiheit heifSt Befreiung. Freiheit gibt es nur im oder als Prozess
der Befreiung» (Menke 2018: 51).
* Im Sinn des biblischen Galaterbriefes, Kap. 2, Vers 20.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30 REINER ANSELM

lasst, beharrt die moderne Ethik darauf, dass iiber die Vernunft lediglich das
moralisch Gesollte, nicht aber das Gute bestimmt werden kann.>

Der Bestand der Wittenberger Reformation war nur durch das Biindnis
mit der Obrigkeit, insbesondere mit den evangelisch gewordenen Fiirsten zu
sichern. Zudem hatte sich in den Bauernkriegen gezeigt, dass die emanzipative
Inanspruchnahme der reformatorischen Freiheitspredigt geeignet war, die tiber-
kommene Ordnung zu sprengen und Chaos zu verbreiten. Daher dominierte
schon bei Luther, erst recht aber bei der nachfolgenden Generation ein Ver-
standnis der Freiheit, das dieser im Blick auf das Verhaltnis zum Mitmenschen
enge Fesseln anlegte. Es ist dabei nicht ohne Ironie, dass diese Position das
Pladoyer gegen die weltliche Macht der Bischofe in eine Sakralisierung weltli-
cher Macht iiberfithrt: Die Obrigkeit wird Luther zur Garantin der géttlich
vorgegebenen Ordnung.

Das reformatorische Modell der Freiheit unterscheidet sich somit sehr deut-
lich von der modernen Auffassung, der zufolge der Freiheitsgedanke im Sinne
der Selbstbestimmung und damit des Heraustretens aus den iiberkommenen
Autorititen und Kausalitdten als Bedingung fiir das moralische Verhalten und
damit fiir die Ethik iiberhaupt profiliert wird. Und dennoch fiihren eindeutige
Spuren vom Freiheitsdenken der Reformation zum emanzipativen Freiheits-
denken der Moderne. Dies zeigt sich, wenn man den Blick auf die Entwicklun-
gen im Biirgertum lenkt. Denn trotz des Biindnisses gerade der Wittenberger
Reformation mit den Fiirsten wird insbesondere in den Stidten aufgrund des
wachsenden Selbstbewusstseins des aus der klerikalen und der obrigkeitlichen
Bevormundung entlassenen Biirgertums die Frage driangender, wie verhindert
werden konnte, dass der Gabe-Charakter und die Orientierung an den Ord-
nungen die Freiheit konterkarieren.

Hier zeigt sich die Ambivalenz des reformatorischen Denkens: Diese dem
wachsenden Selbstbewusstsein zugrunde liegende Aufwertung des Individuums
hatte die Reformation selbst bewirkt, denn der Glaube ist nach evangelischer
Einsicht ja institutionell unverfiigbar, er wird durch Gott selbst gewirkt. Dabei
ist die Entwicklung durch eine charakteristische Dialektik gekennzeichnet: Die
Reformation befordert mit der Vorstellung der konstitutiven Stindhaftigkeit
des Menschen auch das Freiheitsbeschrainkungen legitimierende Agieren der
Obrigkeit — und zieht sich genau dadurch die Skepsis der stadtischen Eliten
zu, die auf Emanzipation und Sékularisierung zielen. Die eingangs skizzierten
Bemiithungen, den Gleichklang zwischen evangelischem Glauben und Moderne
herzustellen, reagieren auf diese Entwicklung. Im Riickblick ist es dabei von
besonderer Bedeutung, dass von Karl Marx das Auseinandertreten von Religi-
on und Moderne beférdert worden war. Denn hier begann ein Prozess, der
schliefSlich die Gesellschaft und dann auch die politischen Systeme in einen

> Vel. dazu die Ausfithrungen von Ernst Tugendhat (1984).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WAHLVERWANDTSCHAFTEN 31

christentumaffinen und einen christentumkritischen Teil spaltete. Zwar findet
das deutsche Biirgertum mehrheitlich wieder zu einer modernisierten, aufge-
klarten evangelischen Kirche, nicht zuletzt auch in Opposition gegeniiber der
Arbeiterschaft, die sich uber die Sozialdemokratie und auch den Sozialismus
nachhaltig von der Kirche entfremdet - trotz der Reintegrationsversuche der
religiosen Sozialisten. Allerdings bleibt die Freiheitsvorstellung der Moderne
auf Distanz zu den reformatorischen Anfangen — und diese Freiheitsvorstel-
lung birgt stets latent ein kirchenkritisches emanzipatives Ideal. Die grofien
Kontroversen zundchst um die Demokratie in Deutschland, in der Gegenwart
aber vor allem die Diskussionen um die Bioethik zeigen das hier liegende
Konfliktpotenzial: Nicht nur in den Debatten um die Konflikte am Anfang
des Lebens, um Schwangerschaftsabbruch und prinatale Diagnostik, sondern
auch am Ende des Lebens sowie in der kontroversen Einschdtzung sexueller
Selbstbestimmung wird die prekire Verhiltnisbestimmung zwischen individu-
eller Freiheit und tiberindividueller Ordnung immer wieder aktualisiert.

Fur dieses moderne Freiheitsverstandnis ist charakteristisch, dass Freiheit
nicht mehr als Gabe, sondern als Selbstbestimmung modelliert wird, so dass
die Vernunft - und nicht mehr der Glaube - als einziger Legitimationsgrund
des Handelns und auch als einziger Grund von Verbindlichkeit gelten kann. Die
Konsequenzen fiir das Verstandnis von Staat, Religion, Gesellschaft liegen auf
der Hand: Verbindlichkeiten entstehen eben nicht mehr iiber den Verweis auf
die Einsetzung Gottes (die von der Bibel oder von der Kirche kommuniziert
wird), sondern durch Selbstkonstitution aus Freiheit, durch Autonomie. Die
gegenwirtige Freiheitsdebatte zeigt dabei freilich, dass die Selbstkonstitution
durch Paradoxien gekennzeichnet ist, die moglicherweise erneut auf einen sub-
stanziellen Beitrag des Protestantismus hinweisen konnten. Denn zum einen
stellt sich die Frage, warum sich die Freiheit eigentlich an Gesetzlichkeiten
binden sollte. Insbesondere Thomas Khurana hat in dieser Debatte darauf
hingewiesen, dass das Grundproblem des an Kant ankniipfenden Freiheitsver-
stindnisses darin liege, dass der Grund fiir diese Selbstbindung im Dunklen
bleibe (Khurana 2019: 12f.). Das aber bedeute, dass Freiheit in dieser Perspek-
tive unversehens in Willkiir und damit in die Heteronomie nicht mehr ver-
niinftig rekonstruierbarer Triebhaftigkeiten umzuschlagen drohe - ein Element,
das schon bei Nietzsche und seiner Praxis souverdner Einzigartigkeit zum
Ausdruck gekommen war.® Wenn man allerdings dies verneint und den Zusam-
menhang von Freiheit und Selbstbindung an ein verniinftiges Gesetz betont,
dann begibt man sich in die Paradoxie, dass der Impuls zu dieser Bindung
doch offenkundig in einer Struktur begriindet sein muss, die als natiirliche
(oder eben iibernatiirliche) bereits vorausgeht. In beiden Fallen stiinde dann

® Vel. dazu insbes. Maurice Schuhmann (2011: 93-197).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32 REINER ANSELM

die Zentralstellung der Freiheit infrage, weil sie ihren spezifischen Gehalt erst
durch etwas erfahrt, das auflerhalb ihrer selbst liegt.

In dieser Perspektive konnte eine modifizierte Fassung der reformatorischen
Einsicht hilfreich sein. Demnach verfiigt die Freiheit nicht iiber ihren Grund
und ist dennoch genétigt, sich als eine verantwortete — und das heif$t auch:
als eine kommunikativ-sozial verfasste — gleichermaflen reflexiv zu den volunta-
ristischen Bestrebungen und den vorgegebenen Strukturen zu verhalten. Dies
ist allerdings nicht so zu verstehen, als hatte die Reformation das moderne Frei-
heitsdenken hervorgebracht, noch in dem Sinn, dass das moderne Freiheitsden-
ken tiberhaupt nur durch eine Fundierung im evangelischen Glauben einen
tragfdhigen Grund gewinnen konnte. Jedoch ldsst sich moglicherweise im Sinne
des Paradigmas der Wahlverwandtschaften konstatieren, dass es einen fiir beide
Seiten gewinnbringenden Prozess der gegenseitigen Auslegung geben konnte:
Dabei konnte das reformatorische Zeugnis mit seiner latenten, wenn nicht
sogar manifesten Kritik am Einzelnen vom neuzeitlichen Freiheitsgedanken
profitieren, dieser wiederum von dem protestantischen Gedanken eines der
Freiheit selbst nicht zugdnglichen Grundes der Verbindlichkeit.

3. Zwischen Sdkularisierung und Sakralisierung: Der Berufsgedanke
zwischen Reformation und Neuzeit

Ein komplexes Beziehungsgeflecht zwischen Reformation und Moderne ldsst
sich auch im Blick auf die «Bejahung des gewohnlichen Lebens» konstatieren,
die Charles Taylor” als die entscheidende - in seinen Augen problematische
— Weichenstellung der Reformation bezeichnet hat. Fiir Taylor beginnt damit,
ganz im Banne eines hegelianisierenden Denkens, ein Prozess, der, nun signifi-
kant anders als bei Hegel bewertet, in die sdkularisierte Moderne fiihrt. Die
Verbindung von Reformation und Moderne stellt sich dabei aber fiir Taylor
eher als Problemgeschichte denn als Fortschritts- oder gar Triumphgeschichte
dar. Etwas niichterner lasst sich wohl festhalten, dass es eben auch hier so ist,
dass bestimmte Entscheidungen in die Moderne weisen, aber diese erst wirklich
wirksam werden, nachdem sie durch die Aufkldrung intensiviert und vor allem
auch modifiziert wurden.

Die «Aufwertung des gewohnlichen Lebens» ergibt sich daraus, dass die Re-
formatoren die Sphére Gottes und die Sphére des Menschen stirker unterschei-
den. Dabei ist diese Scheidung bei den Oberdeutschen pragnanter durchgefiihrt
als in der Wittenberger Reformation - mit Folgen: Kirchliche und weltliche
Macht werden getrennt, der Klerus ab-, die weltlichen Berufe aufgewertet und
die Wissenschaft freigesetzt. Neben der Depotenzierung des Klerus, der nun

7 So zunichst von Charles Taylor (1996: 373-535), spiter dann noch breiter ausgefiihrt in
Taylor (2009).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WAHLVERWANDTSCHAFTEN 33

von den Laien nurmehr funktional unterschieden wird - er ist notwendig,
damit das Evangelium recht verkiindet und die Sakramente ihrer Einsetzung
gemafd verwaltet werden - zeigen sich die entsprechenden Transformationspro-
zesse besonders an der neuen Bedeutung, die dem Berufsgedanken in der
reformatorischen und nachreformatorischen Theologie zugemessen wird. Hier
verbinden sich die Abwertung des Klerus und die Aufwertung des Laienstandes.
Bezeichnete «Berufung», vocatio, vorreformatorisch die besondere, herausge-
hobene Position der Kleriker, die sich in dieser Stellung als von Gott berufene
verstehen konnten, so ist es nun der weltliche Beruf, der als Ort des Gottes-
dienstes ausgezeichnet wird.

Diese Aufwertung des gewohnlichen Lebens und damit auch des weltlichen
Berufs ist aber nicht mit einer Sékularisierung im modernen Sinne zu verwech-
seln. Vielmehr gehen hier Verweltlichung und Sakralisierung Hand in Hand.
Die Reformation schafft nicht einfach den besonderen Weihestatus der Kleriker
ab, sondern sie legt auch den Grundstein dafiir, in der weltlichen Tédtigkeit nun
das Zentrum des von Gott gebotenen Handelns zu sehen. Der Bevorzugung der
vita contemplativa, die der monastischen Tradition trotz der dort gegebenen
Bejahung der Arbeit als Form der BufSe und der Askese eigen war, setzen die
Reformatoren ein Ende.

Es bedarf einer langen Inkubationszeit, ehe die Folgen dieser Umstellung
wirksam werden. Denn auch wenn sich die Ansitze der Reformation riickbli-
ckend als wichtiger Meilenstein auf dem Weg zu der modernen Problemlage
darstellen, darf nicht tibersehen werden, dass sich die heute bestimmende Kon-
stellation einer weiteren wichtigen Verschiebung verdankt, der Herauslosung
der Arbeitsthematik aus dem umgreifenden Modell reformatorischer Sozialphi-
losophie und der damit einhergehenden Sékularisierung des Arbeitsverstand-
nisses im Kontext des modernen Wissenschafts- und Wirtschaftsdenkens: Das
reformatorische Denken ist noch vollstandig bestimmt von einer christlichen
Integrationsvorstellung, bei der das Feld der Arbeit zwar aus dem Bereich
des verdienstlichen Handelns herausgeldst wird, selbstverstandlich aber einge-
zeichnet bleibt in den Horizont einer kirchlich-christlich geprigten Kultur.
Die drei Stinde, an deren Mit- und Nebeneinander sich das gesellschaftliche
Zusammenleben ausrichtet, sind die Stande innerhalb der Kirche Jesu Christi.
Darum kann Luther eben auch ganz selbstverstindlich davon ausgehen, dass
die Arbeit trotz aller Entsoteriologisierung theologisch begriindet bleibt. Sie ist
dem Einzelnen von Gott aufgetragen, um dem Nichsten zu dienen. Insofern
gehen in Luthers Denken Depotenzierung und Sakralisierung Hand in Hand -
der Abwertung im Blick auf den Heilserwerb steht die Aufwertung als ein von
Gott gewolltes und gerade an dieser Stelle gefordertes Handeln gegeniiber.

Auch hier kommt es iiber die Fokussierung auf den Beruf und damit die
innerweltliche Arbeit zu einer Distanzierung gegeniiber den weltanschaulichen
Wurzeln, die zu dieser Aufwertung des Berufs gefiihrt hatten. Denn hier wird

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34 REINER ANSELM

eine Differenzierung freigesetzt, die selbst die Sékularisierung mit sich bringt.
Als in diesem Zusammenhang die Klammer von Berufspflicht und Rechtfer-
tigungslehre — der Beruf bringt die aus der Gabe der Freiheit resultierende
Nachstenliebe zum Ausdruck — zerbricht, wird der weltliche Beruf immer mehr
zum Ort der Selbstverwirklichung. Beférdert wird dies durch die Entwicklung,
die das Ziel der Arbeit - um des Néchsten willen! - nicht mehr nur darin
sieht, die Existenz und die Lebensgrundlagen zu sichern, sondern auch darin,
die Welt zu verdndern und zu verbessern. Der die Differenzierung fordernde
technische Fortschritt erfahrt wichtige Impulse aus dieser Struktur.

Auch wenn es auf den ersten Blick so aussieht, als stofie diese Entwicklung
die Religion ab und lasse damit die protestantische Berufsethik hinter sich, so
werden bei genauerer Betrachtung durchaus Konstellationen sichtbar, die eine
wechselseitig korrigierende Bezugnahme zwischen der Tradition des Protestan-
tismus und dem modernen Verstdndnis von Arbeit und Beruf fruchtbar erschei-
nen lassen. Denn mit dem Aufbrechen der Klammer zwischen Arbeitsethos
und der Orientierung am Néchsten, ebenso mit dem Erreichen eines zuvor so
nicht gekannten Freiheits- und Wohlstandsniveaus wird die Arbeit immer mehr
zum Feld der Selbstverwirklichung und auch des eigenen Scheiterns. Beide
Dimensionen liegen dabei nahe beieinander. Die Fragen von Entfremdung und
Arbeitslosigkeit, von Uberarbeitung und Burn-out wie auch der Selbstwertver-
lust bei ldngerer Arbeitslosigkeit sind die andere Seite eines Berufsethos, das
zwar ungeahnte Steigerungen und Fortschritte mit sich gebracht hat, dafiir aber
auch seinen Tribut fordert.

Die Herausforderung der Gegenwart lautet hier, Wege zu finden, wie die
genannten Freiheitszugewinne nicht durch die allgegenwértige, das gesamte
Leben strukturierende Dominanz von Erwerbsarbeit konterkariert werden. Wie
also kann vermieden werden, dass Arbeit und Technik nicht mehr nur Orte
der Freiheit sind, sondern zum Religionsersatz und zum freiheitsgefdhrdenden
Zwang werden? Die Riickerinnerung, dass Arbeit kein Selbstzweck ist und das
Wohl des Nachsten zum Ziel hat, konnte hier einen hilfreichen Kontrapunkt
darstellen (vgl. dazu Huber 2013: 140-152). Wie notwendig ein solcher Kon-
trapunkt ist, zeigt sich besonders deutlich, wenn man sich vergegenwirtigt,
welch beschamend unterschiedliche Wertschatzung moderne Gesellschaften
der Erwerbsarbeit einerseits und der Care-Arbeit anderseits entgegenbringen.
Parallel dazu lautet die Aufgabe aber auch, eine evangelische Sicht zu begriin-
den, die den veranderten Rahmenbedingungen Rechnung tragt und die Briicke
zwischen den reformatorischen Ideen und der Gegenwart schlagt und zugleich
in den gegenwirtigen Fragen der Arbeit zu orientieren vermag. Hier sind vor
allem die Einseitigkeit der Orientierung am Nachsten, die die Selbstsorge igno-
riert, sowie das Fehlen der produktiven Unterscheidung von Arbeit und Freizeit
zu nennen: Der protestantische Arbeitsbegriff kann nicht nur die moderne, auf
Produktivitdt ausgerichtete Erwerbstitigkeit in sein von der Berufsvorstellung

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WAHLVERWANDTSCHAFTEN 35

gepragtes Denken nicht integrieren, ihm fehlt letztlich auch ein Zugang zur
Welt der Kultur. Denn mindestens die Rezeption von Kultur setzt Freizeit — alt-
modisch formuliert: Mufle - voraus. Eine solche weder dem Nichsten noch
Gott dienende Zeit war den Reformatoren aufgrund der Siindhaftigkeit des
Menschen stets suspekt. Hier gilt es, unter den Eindriicken der Moderne neue
Wege einzuschlagen.

4. Die Autoritdt der Bibel und die Erfindung des Individuums.
Protestantisches Orientierungsbediirfnis im Umbruch

Der dritte genannte Verbindungspunkt, die Profilierung der Bibel als leitendes
Kriterium und die damit eng verbundene Fokussierung auf den Einzelnen,
seine Beurteilungs- und Entscheidungskompetenz, ergibt sich aus einer Legiti-
mationskrise des Protestantismus: Denn wie sollten ethische Entscheidungen
autorisiert werden, wenn das Lehramt seine Sonderstellung verloren hat? Die
Reformatoren fliichteten sich hier in die als vermeintlich klar stilisierte Schrift-
autoritit. Dabei steht die Uberzeugung im Hintergrund, dass der Glaube an die
Rechtfertigung als eine gottgewirkte Kraft die orientierungsstiftende Klarheit
der Schrift garantiere. In der Denkweise des 16. Jahrhunderts ist es damit eine
externe Autoritat, namlich der Geist, der die Verbindlichkeit der Heilsbotschaft
ebenso wie ihre orientierende Wirkung garantiert.

In der Praxis zeigte sich jedoch schon bald, dass diese Klarheit nur durch
die Vorgaben der Leitungsinstanzen, wahlweise den Landesherrn oder den
Theologen, zu erreichen war. Nicht ohne ironischen Unterton kommentierte
Ernst Troeltsch daher schon 1912: «In der Theorie regierten Christus und die
Schrift in der Gemeinde, praktisch regierten die Landesherrn und die Theo-
logen» (Troeltsch 2021: 1028). Hier liegen die Griinde, warum sich gerade
in den lutherischen Territorien, die weniger durch ein selbstbewusstes, stadti-
sches Biirgertum geprégt waren, Territorialismus und Absolutismus entwickeln
konnten und warum sich sodann die Ideen der Demokratie in Deutschland
so schwer durchsetzen konnten. Insofern gilt auch hier, dass es gerade keine
geradlinige Ableitung der modernen Hochschitzung des Einzelnen, die sich in
den modernen Menschenrechten so prominent ausdriickt, aus der Reformation
gegeben hat — im Ubrigen ebenso wenig wie aus biblischem Gedankengut.
Hier ist Hans Joas in vollem Umfang Recht zu geben, der in seiner Studie zur
Genealogie der Menschenrechte herausgearbeitet hat, «dass wir den Aufstieg
der Menschenrechte und der Idee universaler Menschenwiirde als einen Pro-
zess der Sakralisierung der Person zu verstehen haben. Diese These enthilt in
sich eine Ablehnung aller Vorstellungen, dass dieser Aufstieg als Produkt einer
bestimmten Tradition, etwa der christlichen aufzufassen sei» (Joas 2011: 204).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36 REINER ANSELM

Diese Feststellung darf nun aber nicht zu der generalisierenden These verlei-
ten, der zufolge die Neubildungen der Reformation gar keinen Einfluss auf die
Entwicklung dieser Sakralitdt der Person gehabt hitten. Sicher, der Verlust der
Transzendenz und die Konzentration auf das «nackte Leben», seinen Erhalt
und auch seine Infragestellung sind Charakteristika der Moderne, die mit den
Grundorientierungen der Reformation unvereinbar sind.® Dennoch aber zeigt
sich im Licht des zuvor Ausgefiihrten bereits, dass die Aufwertung des Diessei-
tigen eben nicht nur oder zumindest nicht ausschliefllich gegen die Ideen der
Reformation hervorgebracht wurde. Es ist eben zum Teil auch die Folge der
angesprochenen «Bejahung des gewohnlichen Lebens».

Enger auf den Zusammenhang der Entdeckung des Individuums aus dem
Geist des Schriftprinzips bezogen zeigt sich aber auch hier die Dialektik zwi-
schen Protestantismus und Moderne, von der schon mehrfach die Rede war.
Die Vielgestaltigkeit der Bibel fiihrt, darauf hat klassisch Wolthart Pannenberg
schon vor iiber 50 Jahren hingewiesen, gerade iiber den Versuch, ihre Klarheit
und Eindeutigkeit zu erweisen, letztlich zur Verlagerung der Autorisierungs-
instanz in den individuellen Glauben (Pannenberg 1967: 11-21). Denn bei
den Bemiihungen, die Einheit der Schrift darzustellen und ihre orientierende
Bedeutung herauszuarbeiten, stoflen die Theologen erst mit Macht auf die
inneren Divergenzen und vor allem dann auf das Faktum der historischen
Gewordenheit der Schrift. Eine Quelle fiir den Glauben, so bringt Friedrich
Schleiermacher die Neuausrichtung auf den Punkt, kann sie nur fiir diejeni-
gen werden, die ihr diesen Status im Glauben bereits vorgingig zumessen.’
Unterstiitzt wurde diese Verschiebung durch die Bildungsanstrengungen der
Reformation. Dariiber hinaus wurde diese Entwicklung noch dadurch verstarkt,
dass die Verbreitung der Bibel in der Volkssprache zugleich eine Pluralisierung
der Lesarten bewirkte: Letztlich liest jetzt jeder und jede seine bzw. ihre Bibel.
All dies fithrte im Ergebnis zu einer Auflosung des Verbindenden und vor allem
der institutionellen Selbstverstandlichkeit, aus der die Kirche als Anstalt ihre
Kraft bezog.

Damit zeigt sich auch hier: Der Weg von der Reformation zur Hochschat-
zung des Individuums verlauft nicht linear, sondern dialektisch, er ist durch
Dialektiken und Paradoxien gepréagt. Dabei gilt insgesamt: Der Gedanke des
unmittelbar aus der Schrift gewonnenen Glaubens fiihrt die Notwendigkeit in-
tensivierter Bildungsanstrengungen mit sich. Je starker sich der Bildungsgedan-
ke aber verbreitet, umso schwieriger wird es auch, die Autoritit einer verbind-
lichen Schriftauslegung zu behaupten. Die Glaubens- und Gewissensfreiheit
des modernen Denkens ist eng damit verbunden und stellt eine wichtige Brii-

Siehe dazu insbesondere Giorgio Agamben (2012).

«Das Ansehen der Heiligen Schrift kann nicht den Glauben an Christum begriinden, vielmehr
mufd dieser schon vorausgesetzt werden, um der Heiligen Schrift ein besonderes Ansehen
einzuraumen» (Schleiermacher 1960: 284 [=§ 128, Leitsatz]).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WAHLVERWANDTSCHAFTEN 37

cke zwischen protestantischem Gedankengut und den Menschenrechten dar,
allerdings eben nicht ungebrochen, sondern tiber die skizzierten komplizierten
Wechselwirkungen.

Heute zeigt sich, dass die urspriinglich emanzipative Stofirichtung dieses
Denkens und der darauf aufbauenden gesellschaftlichen und politischen Bewe-
gungen durchaus ambivalent ist: Sie konnen dazu fiithren, die Instanzen des
Gemeinsamen so zu schwiéchen, dass ein konstruktives Zusammenleben in der
Gesellschaft nicht mehr moglich ist. Das Prinzip einer an einem gemeinsamen
Referenzrahmen orientierten gesellschaftlichen Ordnung, die zugleich Vielfalt
und Gemeinsinn garantiert, bildet daher ein wichtiges Verméchtnis des Pro-
testantismus an die Moderne. Dieser Referenzrahmen muss die Stabilitat der
Freiheit fiir die Einzelnen zum Ziel haben.10

5. Bleibende Aufgaben und Ambivalenzen

Der Protestantismus gibt der Moderne Impulse, aber die Moderne zwingt ihn
umgekehrt auch dazu, seine eigene Lehrbildung zu revidieren. Aus dieser Struk-
tur resultiert im Blick auf Freiheit, Arbeit und Technik sowie die Selbstbestim-
mung ein auch heute hochst ambivalentes Verhadltnis. Angesichts der von ihm
mit angestofienen, fortlaufenden Entkirchlichung, die mit der Differenzierung
der modernen Gesellschaft einhergeht, steht der Protestantismus kontinuierlich
vor der Frage, ob er sich als konturierendes, aber gleichzeitig von der Moderne
umzuformendes Moment begreifen soll oder als eine dezidiert antimoderne Ge-
meinschaft. Faktisch operiert er zumeist diffus: Modernekritik und Einsatz fiir
die Einzelnen gehen Hand in Hand und fithren zu einer nicht zu ibersehenden
Uneindeutigkeit des Protestantismus, die selbst zu einer weiteren Schwichung
des Protestantismus fiihrt.

Die Kliarung des eigenen Verhiltnisses zur Moderne stellt daher eine blei-
bende Aufgabe des Protestantismus dar, bei der es angeraten scheint, gerade
mit Blick auf die ethische Urteilsbildung die konstruktive Kritik, nicht die
Opposition zur Moderne zu suchen. Dabei ldsst sich durchaus an den Fragen
ankniipfen, die die Entwicklung der Moderne selbst offenlésst bzw. aufwirft: die
Frage nach den Paradoxien von Autonomie und Selbstbestimmung, nach der
drohenden Totalitit des Arbeitslebens und dem Verlust des Verbindenden der
Gesellschaft. Diese Themen miissen jedoch von der als Selbstbestimmung des
Einzelnen verstandenen Freiheit, nicht gegen diese bearbeitet und beantwortet
werden. Dann aber kann sich der Protestantismus in seiner Kombination aus
Ideen, Praktiken und Orten durchaus als Impulsgeber fiir eine selbstreflexive
Moderne bewéhren. Ob und inwieweit er dies allerdings selbst als Gewinn wird

10 Vgl. dazu ausfiihrlich Evangelische Kirche in Deutschland (2021).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38 REINER ANSELM

verbuchen konnen, oder ob sich nicht letztlich die antireligiosen Krafte der
Moderne durchsetzen werden, wird abzuwarten sein. Erst dann kann auch die
Frage beantwortet werden, ob das Verhiltnis des Protestantismus zur Moderne
einen Reibungsgewinn oder einen Reibungsverlust darstellt.

Literatur

Agamben, Giorgio (2012): Homo sacer. Die souverdne Macht und das nackte Leben,
Berlin: Suhrkamp.

Birkner, Hans-Joachim (1961): «Natiirliche Theologie und Offenbarungstheologie. Ein
theologiegeschichtlicher Uberblick», in: Neue Zeitschrift fiir Systematische Theologie
und Religionsphilosophie, 3, Nr. 3, S. 279-295.

Bundesregierung (o. J.): Reformationsjubildum 2017: 500 Jahre Reformation — Aufbruch
zur Moderne, https://www.bundesregierung.de/breg-de/service/gesetzesvorhaben/5
00-jahre-reformation-aufbruch-zur-moderne-2577562view=renderNewsletterHtml
(Stand: 24.4.2022).

Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) (2021): Vielfalt und Gemeinsinn. Der Bei-
trag der evangelischen Kirche zu Freiheit und gesellschaftlichem Zusammenhalt. Ein
Grundlagentext der Kammer der EKD fiir Offentliche Verantwortung, Leipzig: Evan-
gelische Verlagsanstalt.

Gorski, Philip S. (2020): Am Scheideweg. Amerikas Christen und die Demokratie vor
und nach Trump, aus dem Amerikanischen tibersetzt von Philip Gorski und Hella
Heydorn, Freiburg i.Br., Basel, Wien: Herder.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1970): «Werke: Band 12: Vorlesungen tiber die Philo-
sophie der Geschichte». Hg. von Eva Moldenhauer, Karl Markus Michel, Frankfurt a.
M.: Suhrkamp.

Holl, Karl (1927): «Der Neubau der Sittlichkeit», in: Karl Holl (Hg.), Gesammelte
Aufsitze zur Kirchengeschichte. Band 1: Luther, Tiibingen: Mohr, S. 155-287.

Huber, Wolfgang (2013): Ethik. Die Grundfragen unseres Lebens von der Geburt bis zum
Tod, Miinchen: Beck.

Joas, Hans (2011): Die Sakralitit der Person. Eine neue Genealogie der Menschenrechte,
Berlin: Suhrkamp.

Khurana, Thomas (2019): «Paradoxien der Autonomie. Zur Einleitung», in: Thomas
Khurana, Christoph Menke (Hg.): Paradoxien der Autonomie. Freiheit und Gesetz I,
2. Aufl, Berlin: August, S. 8-23.

Menke, Christoph (2018): «Freiheit und Gesellschaft. Die Dialektik der Bildung», in:
Ders. (Hg.), Autonomie und Befreiung. Studien zu Hegel, Berlin: Suhrkamp, S. 51-81.

Mollers, Christoph (2020): Freiheitsgrade. Elemente einer liberalen politischen Mecha-
nik, Berlin: Suhrkamp.

Pannenberg, Wolfhart (1967): «Die Krise des Schriftprinzips (1962)», in: Wolfhart
Pannenberg (Hg.), Grundfragen systematischer Theologie. Gesammelte Aufsitze.
Band 1, Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht, S. 11-21.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://www.bundesregierung.de/breg-de/service/gesetzesvorhaben/500-jahre-reformation-aufbruch-zur-moderne-257756?view=renderNewsletterHtml
https://www.bundesregierung.de/breg-de/service/gesetzesvorhaben/500-jahre-reformation-aufbruch-zur-moderne-257756?view=renderNewsletterHtml
https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.bundesregierung.de/breg-de/service/gesetzesvorhaben/500-jahre-reformation-aufbruch-zur-moderne-257756?view=renderNewsletterHtml
https://www.bundesregierung.de/breg-de/service/gesetzesvorhaben/500-jahre-reformation-aufbruch-zur-moderne-257756?view=renderNewsletterHtml

WAHLVERWANDTSCHAFTEN 39

Schleiermacher, Friedrich (1960): Der christliche Glaube nach den Grundsdtzen der
Evangelischen Kirche im Zusammenhange dargestellt (1831), hg. von Martin Redeker,
Berlin: Walter de Gruyter.

Schleiermacher, Friedrich (1984): «Uber die Religion. Reden an die Gebildeten unter
ihren Verdchtern (1799)», in: Kritische Gesamtausgabe. Abteilung I: Schriften und
Entwiirfe. Band 2: Schriften aus der Berliner Zeit 1796-1799, Glinter Meckenstock
(Hg.), Berlin, New York: de Gruyter, S. 185-326.

Schleiermacher, Friedrich (1990): «Uber die Glaubenslehre. Zwei Sendschreiben an
Liicke», in: Kritische Gesamtausgabe. Abteilung I: Schriften und Entwiirfe. Band 10:
Theologische-dogmatische Abhandlungen und Gelegenheitsschriften, Hans-Friedrich
Traulsen (Hg.), Berlin, New York: de Gruyter, S. 307-394.

Schuhmann, Maurice (2011): Radikale Individualitat. Zur Aktualitit der Konzepte von
Marquis de Sade, Max Stirner und Friedrich Nietzsche, Bielefeld: Transcript.

Taylor, Charles (1996): Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen Identitdt,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Taylor, Charles (2009): Ein sdkulares Zeitalter, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Troeltsch, Ernst (2001): «Die Bedeutung des Protestantismus fiir die Entstehung der
modernen Welt (1906/1911)», in: Kritische Gesamtausgabe. Band 8: Schriften zur
Bedeutung des Protestantismus fiir die moderne Welt (1906-1913), Trutz Rendtorff
(Hg.), Berlin: de Gruyter, S. 199-316.

Troeltsch, Ernst (2021): «Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen
(1912)», in: Kritische Gesamtausgabe. Band 9, 1-3: Die Soziallehren der christlichen
Kirchen und Gruppen (1912). Bd. 9.2, Friedrich Wilhelm Graf (Hg.), Berlin, Boston:
de Gruyter.

Tugendhat, Ernst (1984): «Antike und moderne Ethik», in: Ernst Tugendhat (Hg.),
Probleme der Ethik, Stuttgart: Reclam, S. 33-56.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Katholizismus und Moderne:
Zwei Fallbeispiele eines ambivalenten Verhaltnisses

Margit Wasmaier-Sailer

1. Verdrdngte Geschichte

Auch wenn wir nach der Meinung vieler Zeitgenossinnen und Zeitgenossen
langst in der Spatmoderne oder Postmoderne leben, muss doch konstatiert wer-
den, dass der Katholizismus seine wechselhafte Geschichte mit der Moderne bei
Weitem noch nicht aufgearbeitet und institutionell in die Moderne stellenweise
noch gar nicht hineingefunden hat. Der Katholizismus hatte von Anfang an
ein ambivalentes Verhéltnis zur Moderne und ist bis heute hin- und hergeris-
sen zwischen Rezeption und Abwehr modernen Gedankenguts. Erst seit dem
Zweiten Vatikanischen Konzil ist Religionsfreiheit in der katholischen Kirche
wirklich anerkannt!, erst in der zweiten Halfte des 20. Jahrhunderts hat sich die
universitdre Theologie den Autonomiegedanken zu eigen gemacht? - um nur
zwei Punkte zu nennen.

Gewiss hat die Aufkldrung als eine zentrale Etappe der westlichen Moderne
mit dem Ethos der Menschenrechte und dem Ideal wissenschaftlicher Rationa-
litdit normative Standards hervorgebracht, die heute unhintergehbar sind und
die auch die katholische Kirche nicht aufien vor lassen kann. Gleichwohl hatten
auch die Denker der Aufklarung blinde Flecken: Man denke nur an den Antiju-
daismus vieler ihrer Schriften, an die Abwertung aufSereuropdischer Kulturen,
an den unverhohlenen, sich ins Totalitdre steigernden Fortschrittsoptimismus
oder an die Unterdriickung und Disziplinierung des Natiirlichen. Max Hork-
heimer und Theodor W. Adorno haben 1944 in der Dialektik der Aufklirung
die «Verstrickung» der Aufkldarung «in blinder Herrschaft» (Horkheimer/Ador-
no 1981) aufgedeckt: Es war klar geworden, dass die Ideale der Aufklarung

Das hierfiir zentrale Dokument ist die Erklarung des Zweiten Vatikanischen Konzils iiber die
Religionsfreiheit Dignitatis humanae aus dem Jahr 1965 (Zweites Vatikanisches Konzil 1996).
Das Verhdltnis der katholischen Kirche zur Religionsfreiheit wurde aufgearbeitet von Karl
Gabriel, Christian Spief§ und Katja Winkler. In der von ihnen herausgegebenen Reihe «Katho-
lizismus zwischen Religionsfreiheit und Gewalt» liegen bislang fiinf Biande vor (Ferdinand
Schoningh. Paderborn, 2010-2016).

Zu den Wegbereitern einer autonomen Moral zéhlt Alfons Auer: Autonome Moral und christ-
licher Glaube (1971). Das Buch wurde 2017 neu herausgegeben von der Wissenschaftlichen
Buchgesellschaft Darmstadt - ein Indiz dafiir, dass das Thema in der Katholischen Theologie
langst nicht erledigt ist. Dogmatisch wurde das neuzeitliche Freiheitsdenken vor allem von
Thomas Propper und seiner Schule rezipiert (vgl. Propper 1985, 2001, 2011).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42 MARGIT WASMAIER-SAILER

diese nicht vor einem Umschlagen in Barbarei schiitzen. Im Folgenden kann
es daher weder um eine nostalgische Verklarung der Moderne gehen noch um
einen postmodernen Abgesang auf sie. Vielmehr mochte ich ausloten, worin das
Vermichtnis der frithen Moderne fiir die katholische Kirche besteht.

Unter «Moderne» verstehe ich eine historische Epoche und ein in dieser
Epoche grundgelegtes normatives Programm. Wenngleich zentrale Ideen der
Moderne schon in Reformation und Renaissance Gestalt gewinnen — der Sub-
jektgedanke etwa oder auch der Humanismus - kann ihr Beginn mit guten
Griinden ins spéte 18. Jahrhundert datiert werden. Er féllt zusammen mit dem
Hohepunkt der europdischen Aufklirung, der Unabhangigkeitserklirung der
Vereinigten Staaten von Amerika aus dem Jahr 1776 und der franzosischen
Menschenrechtserklarung aus dem Jahr 1789. Die historischen Ereignisse zei-
gen bereits an, dass es bei der Moderne um ein dezidiert normatives Programm
geht, zu dem vor allem die Menschenrechte, moralische Autonomie, wissen-
schaftliche Rationalitit, eine kritische Offentlichkeit, menschliches Wohlerge-
hen und religiose Toleranz gehoren.> Dass die Franzdsische Revolution blutig
endete und die Philosophen der Aufkldrung ihre eigenen Ideale teils eklatant
verfehlten, dndert nichts daran, dass im ausgehenden 18. Jahrhundert normati-
ve Standards etabliert wurden, an denen wir uns auch heute noch orientieren.

Gleicht man dieses Verstindnis von Moderne mit den von Hubert Seiwert
aufgefithrten drei Modernebegriffen ab*, dann deckt es sich zwar vollstindig
mit dem chronologischen Begriff und konfligiert jedenfalls nicht mit dem
soziologischen Begriff von Moderne. Gleichwohl fillt es letztlich durch das
Raster, denn mit dem normativen Begriff, demzufolge «Moderne» als «Chiffre
fiir eine Utopie» (Seiwert 1995: 92) aufzufassen ist, lasst es sich nicht in Ein-
klang bringen: Wer das Normative nur unter dem Stichwort des Utopischen
thematisiert, nimmt vor allem die Selbstiiberhohung der Moderne und ihren
ungebrochenen Fortschrittsglauben in den Blick - er kann die normativen
Leistungen der Moderne nicht mehr angemessen wiirdigen. Wer in diese Uto-
pie zudem den Gegensatz von Religion und Moderne eintrégt, iiberldsst sich
dem Sakularisierungsnarrativ, das die vielféltigen Wechselwirkungen zwischen
Religion und Moderne nicht mehr erfassen kann, wie Seiwert selbst hervorhebt
(Seiwert 1995: 97-98). Wer sich aufgrund der stillschweigenden Gleichsetzung
von «normativ» und «utopisch» schliefSlich auf die soziologische Beschreibung
oder historische Herleitung moderner Geltungsanspriiche beschrinkt, beraubt
sich von vornherein der Mdglichkeit, diese auch normativ einzuordnen, was
eine unzuldssige methodische Verkiirzung darstellt. Ich leugne nicht, dass «Mo-
derne» als Chiffre fiir die von Seiwert skizzierte Utopie in Umlauf ist, und stim-
me seiner Diagnose, dass es sich bei dieser Utopie um eine Ideologie (Seiwert

* Der interne Zusammenhang dieser Normen wird sehr schon deutlich in Schalk/Mahlmann
(2017). Klassisch natiirlich Kant (1968a).
* Val. Seiwert (1995: 92). Siehe die Einleitung zu diesem Band.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATHOLIZISMUS UND MODERNE 43

1995: 100) handelt, uneingeschriankt zu. Ich gehe jedoch davon aus, dass das
normative Programm der Moderne sich nicht in dieser Utopie erschopft, und
dass die Moderne den Religionen nach wie vor etwas zu sagen hat, wie umge-
kehrt auch die Moderne von den Religionen lernen kann.

Der Artikel ist vor diesem Hintergrund darum bemiiht, verdrangte Geschich-
te sichtbar zu machen: die Geschichte einer frithen Anndherung von Katholi-
zismus und Moderne, die von rechtskonservativen Kreisen der katholischen
Kirche jah abgebrochen worden ist. Dies hat noch heute negative Konsequen-
zen und kann teilweise gar nicht mehr wiedergutgemacht werden. Ich wihle
zwei priagende Gestalten des ausgehenden 18. und beginnenden 19. Jahrhun-
derts aus, die sich um das Gesprach mit der Moderne verdient gemacht und
im Katholizismus ihrer Zeit eine hohe Reputation genossen haben, die aber
gleichzeitig schon frith mit kirchlichen Anfeindungen zu kimpfen hatten. Heute
sind sie nur Fachkreisen bekannt — ihre Werke sind aufgrund der offentlichen
Diskreditierungen, aber auch aufgrund der faktischen Machtverhiltnisse in der
Kirche des 19. Jahrhunderts in Vergessenheit geraten. Es soll im Folgenden
um den Moral- und Pastoraltheologen Johann Michael Sailer (1751-1832) und
den Dogmatiker Georg Hermes (1775-1831) gehen. Anhand von Leben und
Werk beider Denker beleuchte ich die sozial-gesellschaftliche (Kapitel 2), die
intellektuell-theologische (Kapitel 3) und die kirchlich-institutionelle (Kapitel
4) Ebene des Aufeinandertreffens von Katholizismus und Moderne, um die
Ergebnisse abschlieffend zusammenzutragen (Kapitel 5). Der Beitrag argumen-
tiert, dass Katholizismus und Moderne sich keineswegs ausschliefSen, dass insti-
tutionelle Rahmenbedingungen eine wechselseitige Befruchtung und Korrektur
aber nachhaltig verhindert haben — zum Schaden beider Seiten.

2. Ein Klima geistiger Freiheit: Katholizismus trifft auf Moderne

Es gibt erstaunliche Parallelen zwischen dem in Aresing bei Schrobenhausen
(Oberbayern) geborenen Sailer und dem in Dreierwalde bei Rheine (Westfalen)
geborenen Hermes: Beide wachsen in recht einfachen Verhiltnissen auf und
werden religids erzogen, beide empfangen nach dem Studium der Theologie
und Philosophie die Priesterweihe und schlagen aufgrund ihrer herausragenden
Begabung die akademische Laufbahn ein. Beiden setzen innere Zweifel zu, was
in dieser Zeit weitreichender Traditionsabbriiche sicher nicht von Ungefdhr
kommt: So hat Sailer vom 12. bis zum16. Lebensjahr viel mit Gewissensskru-
peln, vom 18. bis zum 22. Lebensjahr viel mit Glaubenszweifeln zu kdmpfen
(Reusch 1890). Bei Hermes wird der Zweifel philosophisch sogar zum Pro-
gramm: Er rithmt sich, dass er bei all seinen Arbeiten den Vorsatz auf das
Gewissenhafteste erfiillt habe, «iiberall so lange als méglich zu zweifeln» und
da erst definitiv zu entscheiden, wo er «eine absolute Nothigung der Vernunft

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44 MARGIT WASMAIER-SAILER

zu solcher Entscheidung vorweisen konnte» (Hermes 1967: X). Beide sind
von Benedikt Stattler, einem in der Tradition von Christian Wolff denkenden
Jesuiten und entschiedenen Gegner Immanuel Kants (Stattler 1788), gepragt:
Sailer, weil er — bis zur Authebung des Jesuitenordens 1773 ebenfalls Jesuit —
dessen Schiiler ist; Hermes, weil er dessen Werk intensiv studiert hat und es sei-
nen Vorlesungen zugrundelegt (vgl. Fliethmann 1997: 209; siehe auch Reusch
1890). Beide Theologen sind - in ihrem Zweifel und trotz der Pragung durch
Benedikt Stattler — sehr aufgeschlossen gegeniiber dem Denken Kants und der
deutschen Idealisten, wenn sie diesem Denken auch keineswegs bedingungslos
folgen. Beide Theologen sind begnadete Lehrer und haben einen enormen Wir-
kungskreis, was gleich noch eingehender zu thematisieren ist. Beide Theologen
schliefllich bezahlen fiir ihre geistige Aufgeschlossenheit einen hohen Preis, was
spater ebenfalls noch zu verhandeln sein wird.

Die Aufklarung ging an den katholischen Fakultiten nicht spurlos voriiber:
Spatestens nach dem Erscheinen der Kritik der reinen Vernunft losten sich viele
Theologen von einer scholastisch verstandenen Metaphysik - Kants Erkennt-
niskritik sickerte zunehmend auch in die Theologie ein.> In den Vorlesungen
wurde zunehmend die deutsche Sprache eingefiihrt — in Ingolstadt, wo Sailer
lehrte, nur gegen den hirtesten Widerstand seines Lehrers Stattler. Der Facher-
kanon der katholischen Theologie wurde neu strukturiert und erhielt seine bis
heute anhaltende Gestalt. Alles in allem mussten die Fundamente der Theologie
neu gelegt werden. «Die entscheidende Mitwirkung an dieser Grundlegung,
in engster Verbindung mit neuerwecktem religiosen Leben», sollte, wie der
Kirchenhistoriker Georg Schwaiger schreibt, «zur wichtigsten Lebensaufgabe
Sailers werden» (Schwaiger 1982: 20). Dass Sailer diese Rolle mit grofiem Cha-
risma ausfiillte, ist vielfach bezeugt — so schreibt Eduard von Schenk iiber
seinen Lehrer Sailer, «dafl sein Horsaal immer gedrangt voll war, dafy auch
Studierende der {ibrigen Fakultdten seine Vorlesungen und seine Sonntagspre-
digten in der Universititskirche fleiflig besuchten, dafl selbst aus der Ferne,
vom Rhein, aus Wiirttemberg und der Schweiz, eine Menge junger Theologen
herbeistromten, um ihn zu horen [...]» (zitiert nach Schiel 1948: 331).

Offenbar war Sailers Privatbibliothek ein Ort regen Austausches im Schii-
ler- und Freundeskreis, so dass «von einer eigenen <Lesekultur> im Sailerkreis
gesprochen werden kann» (Scheuchenpflug 2014: 233). Biicher wurden ausge-
tauscht, gemeinsam gelesen und diskutiert — Sailers Lehrtatigkeit beschrankte
sich also nicht auf den Horsaal. In diesem Stil hat er mehr als tausend Geistliche

> Norbert Hinske beschreibt den katholischen Frithkantianismus - also die katholische Kant-
rezeption des ausgehenden 18. Jahrhunderts - als «Breitenphdnomen». Den Grund fir die
bereitwillige Aufnahme kantischen Denkens im Katholizismus sieht er darin, dass Kant die
Theologie von der Forderung wissenschaftlicher Beweisbarkeit befreit habe - durch seine
These namlich, dass die Gegenstinde der Metaphysik, also die Freiheit des Willens, die
Existenz Gottes und die Unsterblichkeit der Seele, nicht beweisbar, eben damit aber auch nicht
widerlegbar seien (vgl. Hinske 2005: 191-200).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATHOLIZISMUS UND MODERNE 45

herangebildet, die in den Domkapiteln und auf Bischofsstithlen von 1821 an
betrichtliches, in den spaten zwanziger und frithen dreifliger Jahren bestim-
mendes Gewicht gewannen (vgl. Schwaiger 2014: 24). Der Einfluss der Sailer-
schiiler wurde vor allem durch Konig Ludwig I. von Bayern gefordert, der als
Kurprinz an der Universitit Landshut ebenfalls von Sailer unterrichtet wurde
und seinem Lehrer und spiteren Berater zeitlebens eng verbunden blieb (vgl.
Schwaiger 2014: 11). Wie aus dem Dokument Eduard von Schenks deutlich
wird, hat Sailer nicht nur Studierende anderer Fakultiten, sondern auch ande-
rer Regionen angezogen. Dies war sicherlich nicht nur eine Frucht seiner Lehr-
und Publikationstatigkeit, sondern auch seiner Kontakte zu den Intellektuellen
und Adligen seiner Zeit, was seine Nahe zum einfachen Volk, dem er selbst
entstammte, keineswegs beeintrachtigt hat. Dass Sailer diese Kontakte intensiv
gepflegt hat, belegen nicht nur seine zahlreichen und langen Reisen vor allem
in die Schweiz, nach Wernigerode im Harz und an den Rhein, sondern auch
die ausgedehnten brieflichen Korrespondenzen, die Hubert Schiel 1952 der
Offentlichkeit zuginglich gemacht hat.6

Besonders bemerkenswert ist in diesem Zusammenhang die Tatsache, dass
konfessionelle Unterschiede fiir Sailer keine Rolle spielten und er gleicherma-
fen im Kontakt mit Mannern wie mit Frauen stand: Unter seinen engen Freun-
den waren viele evangelisch, Johann Caspar Lavater, Matthias Claudius und
Eleonore Auguste Grifin Stolberg-Wernigerode etwa, um nur einige besonders
berithmte Personlichkeiten zu nennen (vgl. Friemel 2014: 61-71). Sailers kon-
fessionelle Offenheit lag in seinem toleranten Wesen, im klaren Bekenntnis zur
Religionsfreiheit, in der Betonung des gemeinsamen Christusglaubens, in der
Riickbesinnung auf die Schrift und in einer von der Mystik inspirierten Erfah-
rungstheologie begriindet. Er achtete konfessionelle Unterschiede, empfand sie
aber nicht als menschliches Hindernis (vgl. Friemel 2014).

Vom Wesen her weit weniger irenisch als Sailer, hatte auch Hermes eine
grofSe Strahlkraft, als akademischer Lehrer, als Theologe, als Gutachter und
als Mitglied des Kolner Domkapitels, in das ihn Erzbischof Ferdinand August
Graf Spiegel 1825 aufnahm. Nach dem Ruf an die Universitat Miinster im Jahr
1807, wo seine wissenschaftliche Karriere begann, erhielt Hermes noch Rufe
an die Unversititen in Breslau (1812), Bonn (1818/1820) und Freiburg (1822);
auch das Rektorat der Universitdit Bonn wurde ihm angeboten (1820). Einzig
den Ruf an die Universitat Bonn im Jahr 1820 nahm er an. Hermes hatte wie
Sailer eine besondere Begabung fiir die Lehre, sein fesselnder Vortragsstil zog
auch Studenten anderer Fakultiten an und begriindete wohl am nachhaltigsten
seinen Ruhm, was sich unter anderem darin zeigt, dass ihm viele seiner Studen-
ten von Miinster nach Bonn folgen wollten. Sein schriftliches Werk gilt als weit
weniger bedeutend - nach dem Urteil von Thomas Fliethmann war es theolo-

6 Schiel (1952). Zu den Reisen siche die Ubersicht auf den Seiten 611-614.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46 MARGIT WASMAIER-SAILER

giegeschichtlich relativ unfruchtbar (vgl. Fliethmann 1997: 37-47; siehe auch
Reusch 1880). Nichtsdestotrotz war sein Einfluss auch nach seinem Tod enorm,
hatte er doch eine ganze Generation von Seelsorgern, Religionslehrern und
Professoren in ganz PreufSen sowie in Hessen und Hannover gepragt und sich
bei zahlreichen preuflischen Bischofen Sympathien erworben (vgl. Schwedt
1980: 5-6). Angesichts des weitreichenden Einflusses auf Bistumsebene ist es
eigentlich kaum nachvollziehbar, dass Hermes' Verurteilung im Jahr 1835 nicht
abgewendet werden konnte.

Dass Sailer und Hermes sich intensiv mit der kantischen und der frithidealis-
tischen Philosophie auseinandergesetzt haben, dass sie ihren eigenen Glauben
mit den kritischen Anfragen dieser Philosophie konfrontiert und um dessen
zeitgemidfle Deutung und Formulierung gerungen haben, macht sie zu mutigen
Wegbereitern eines modernen Katholizismus. Wie die vorhergehenden histori-
schen Skizzen zeigen, wiirde eine bloff werkgeschichtliche Rekonstruktion der
Begegnung von Katholizismus und Moderne im ausgehenden 18. und begin-
nenden 19. Jahrhundert zu kurz greifen: Die menschlichen Begegnungen, der
geistige Austausch und auch die grofieren Netzwerke in Gesellschaft und Kirche
spielen eine nicht zu unterschitzende Rolle in diesem Geschehen und sind
eigens zu wiirdigen. In ihnen schlieflen sich - vielleicht noch mehr als in
der Studierstube — gedankliche Moglichkeiten auf, die sich zugleich als neue
Moglichkeiten gelingenden Lebens erweisen konnen.” Peter Scheuchenpflug ist
Recht zu geben, wenn er in diesem Zusammenhang vom «theologiegenerativen
Potential sozialer Raume» (Scheuchenpflug 2014: 223) spricht. Theologie ent-
steht durch Abgrenzungen ebenso wie durch Vernetzungen. Diese sind nicht
nur gedanklicher, sondern meist auch sozialer Natur. Wie sich Sailers iiberkon-
fessionelle Kontakte im 6kumenischen Charakter seiner Theologie widerspie-
geln, hallt im legitimatorischen Zug von Hermes' Ansatz seine frithe Studiener-
fahrung an der Universitdt Miinster nach, wo ihm seine Professoren auf die
existentiell bedrdngenden Fragen und Zweifel keine befriedigenden Antworten
geben konnten (Hermes 1967: IV-VI; vgl. auch Fliethmann 1997: 39).

3. Menschenrechtsethos: Autonomiegedanke und Postulatenlehre
Die Begegnung von Katholizismus und Moderne lasst sich nicht nur sozial-

gesellschaftlich beschreiben, durch den Fokus auf soziale Dynamiken und ge-
sellschaftliche Umbriiche, sondern auch intellektuell-theologisch. So hat sich

7 In diesem Zusammenhang wire es auch interessant, die Wirkkraft von Lehre und Publikatio-
nen zu vergleichen. Bei Sailer und Hermes liegt dies nahe, weil von beiden belegt ist, dass
sie begnadete Lehrer waren, aber als Autoren klare Schwichen hatten. Konnte es sein, dass
sie abgesehen von den kirchlichen Anfeindungen auch deswegen in Vergessenheit gerieten,
weil die Stirke jhres miindlichen Vortrags im schriftlichen Werk nicht oder nur bedingt zur
Geltung kam?

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATHOLIZISMUS UND MODERNE 47

das Menschenrechtsethos der Aufklarung direkt im theologischen Denken die-
ser Zeit niedergeschlagen, in der Anthropologie ebenso wie in der Gotteslehre.
Klassische Beispiele hierfiir sind der Autonomiegedanke und die Postulatenleh-
re — zwei Eckpfeiler der kantischen Philosophie, an denen sich Sailer und
Hermes zwar reiben, die fiir ihre Ansdtze letztlich aber doch tragend werden.
Steht der Autonomiegedanke fiir die Unabhingigkeit der Moral von externen
und damit auch theologischen Begriindungen, so steht die Postulatenlehre fiir
die Verwiesenheit der Moral auf einen weiteren und letztlich nur theologisch
formulierbaren Sinnhorizont.

Autonomie ist nach Kant die Selbstverpflichtung des Menschen zur Sittlich-
keit — Sittlichkeit besteht fur ihn darin, aus freien Stiicken und nicht etwa
aus Niitzlichkeitserwdgungen oder aufgrund religiosen Gehorsams moralisch
zu handeln. Die Freiheit des Menschen - auch gegeniiber Gott — wird hier
bedingungslos bejaht. Dass man Moral aufgrund ihrer intrinsischen Geltung
nicht theologisch begriinden kann, heifSt nach Kant jedoch nicht, dass Moral
nichts mit Theologie zu tun hitte. Denn das Auseinanderklaffen von Moral
und Glick in dieser Welt fuhre unwillkirlich zum Gedanken von Gott, der
allein eine Korrespondenz zwischen der Moralitét eines Menschen und seiner
Gliickseligkeit herstellen konne - allerdings erst in einem jenseitigen Leben.
Um Moralitdt iiberhaupt denken zu kénnen, postuliert Kant die Freiheit des
Willens; um Gerechtigkeit trotz der innerweltlichen Ungerechtigkeit, sei sie
nun naturbedingt oder menschengemacht, denken zu konnen, postuliert Kant
die Existenz Gottes und die Unsterblichkeit der Seele. Das hochste Gut als
Ubereinstimmung von moralisch definierter Gliickswiirdigkeit und durchaus
auch natiirlich zu verstehender Gliickseligkeit ist letztlich nichts anderes als der
Gedanke einer moralischen Welt, in der das Recht jedes Menschen auf Gliick
erfiillt und zugleich dessen Freiheit unbedingt geachtet wird.3

Man denkt unwillkiirlich an die amerikanische Unabhéngigkeitserklarung,
wo es heif$t: «We hold these truths to be self-evident, that all men are created
equal, that they are endowed by their Creator with certain unalienable Rights,
that among these are Life, Liberty and the pursuit of Happiness» (Congress
0. J.). Die Postulatenlehre ist diesem Rechtsdenken verpflichtet: Vor Gott als
der richterlichen Instanz wird das Recht jedes Menschen auf Gliickseligkeit und
damit sein Recht auf ein leidfreies Leben eingeklagt. Das Recht auf Gliickselig-
keit wird fiir alle Menschen in gleicher Weise eingeklagt, insofern die strenge
Korrelation von Gliickswiirdigkeit und Gliickseligkeit niemanden begiinstigt.
Durch die Riickbindung der Gliickseligkeit an die Gliickswiirdigkeit schlieSlich
bleibt die Freiheit des Menschen ausschlaggebend: Gliick wird nicht paterna-
listisch verteilt, sondern ist vom Willen des Menschen abhéngig — selbst im

8 Vgl. hierzu den Anfang der Vorrede zur ersten Auflage der Religionsschrift, wo Kant das Ver-
hiltnis der Moral zum Gottesgedanken sehr klar bestimmt (Kant 1968b: 03.03-14 und 04.11-
05.07).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48 MARGIT WASMAIER-SAILER

Jenseits, wo die unsterbliche Seele sich dem Ideal der Sittlichkeit immer nur
anndhern kann. Dass Kant nicht im christlichen Sinn von einer vollkommenen
und endgiiltigen Erlésung ausgeht, mag daran liegen, dass er dem Recht auf
Gliick auch im Jenseits das Recht auf Freiheit nicht opfern mochte, er beide also
als gleichurspriinglich betrachtet.

Soweit sollte deutlich geworden sein, dass die kantische Religionsphilosophie
die Signatur des Menschenrechtsethos der Aufklirung trégt: Das Verhaltnis
zwischen Gott und Mensch wird nun menschenrechtlichen Standards entspre-
chend gedacht. Theologie ist mitnichten jenseits ideengeschichtlicher Entwick-
lungen, sondern wird bis in ihre Substanz hinein von diesen erfasst — und wirkt
sicherlich umgekehrt auf diese zuriick. Wie weit der Autonomiegedanke und
die Postulatenlehre in der fiir die Moderne aufgeschlossenen katholischen Welt
rezipiert wurden, soll im Folgenden an den zwei ausgewéhlten Denkern gezeigt
werden.

Zundchst zum Autonomiegedanken, den Kant an einer Stelle so fasst: «Was
der Mensch im moralischen Sinne ist oder werden soll, gut oder bdse, dazu
muf$ er sich selbst machen oder gemacht haben. Beides muf$ eine Wirkung
seiner freien Willkiir sein; denn sonst konnte es ihm nicht zugerechnet werden,
folglich er weder moralisch gut noch bose sein» (Kant 1968b: 44.15-18, Her-
vorh. i. Orig.). Anders als Kant sieht Sailer die Tugend nicht nur als «Starke
aus menschlicher Selbstbestimmung», sondern auch und vor allem als «Frucht
des heiligen Geistes» (Sailer 1834: 324). Denn so wichtig Vorsatz und Ubung
fiir ein tugendhaftes Leben seien, so sicher komme der Mensch mit seinen
Willenskriften an eine Grenze. Sailer ist iiberzeugt, dass Selbstdisziplin allein
den Menschen nicht zu einem tugendhaften Leben befdhigt:

Der gute Wille des Menschen ist allerdings die Tugend selber; aber was beweget den
schlafenden Willen, daf3 er sich aufmache und gegen das Bése tapfer wehre? Was reiniget
den bosen Willen, dafd er rein, was starket den schwachen Willen, daf3 er stark werde?
Der Gute ist sich selber Gesetz, bestimmt sich selber zum Guten: aber was weckte diefs
sein Selbstbestimmungsvermdgen, was gab ihm diese Reinheit und Energie, was anders als
der Geist Gottes mit seinem erwdrmenden Strahle, mit seinem befruchtenden Regen, mit
seinem belebenden Hauche? Wie die Friichte der Erde ihre Sonne, so haben die Friichte
des Menschen ihre Sonne. Und, wie die Sonnenwarme die Krafte des Baumes nicht lahmt,
sondern bandenlos macht und belebet, so ladhmt der Geist Gottes die Freithitigkeit des
Menschen nicht, sondern belebet sie vielmehr zu allem Guten, hebt die Selbstbestimmung
nicht auf, sondern wecket, starket, erhohet sie.

(Sailer 1834: 324-325)

Wie das Zitat zeigt, stellt Sailer nicht in Abrede, dass Moralitat in der Selbst-
verpflichtung des Menschen zur Sittlichkeit besteht: «Der Gute ist sich selber
Gesetz, bestimmt sich selber zum Guten». Auch er nimmt an der Freititig-
keit und Selbstbestimmung des Menschen Maf. Seiner Auffassung nach greift
Kants Tugendverstandnis jedoch zu kurz, weil es das menschliche Selbstbestim-
mungsvermodgen von den Bedingungen seiner Moglichkeit abschneide, ja gegen

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATHOLIZISMUS UND MODERNE 49

diese ausspiele. Angesichts der Unbewusstheit, Gebrechlichkeit und Unlauter-
keit seines Willens sei der Mensch auf den Geist Gottes als Quelle alles Guten
verwiesen. Nur aus dieser Quelle heraus konne er auch da noch tugendhaft
sein, wo ihm die eigene Willenskraft den Dienst versage. Nur aus ihr heraus
kénne er iiberhaupt frei und selbstbestimmt sein (vgl. Wasmaier-Sailer 2018:
142-148). Wiahrend Sailer den Autonomiegedanken dezidiert in den Horizont
eines Letztbegriindungsdenkens stellt, bleibt Hermes zuriickhaltender und da-
mit mehr auf der Linie Kants:

Manche Antriebe zur Erfiillung unserer Pflichten, die der Glaube an einen Gott gibt,
fehlen, wenn wir keinen Gott glauben; und so ist nicht zu leugnen, dafl die Vollbringung
des Sittengesetzes schwerer sey ohne diesen Glauben, als mit demselben: aber unmaglich ist
sie nicht, wenn dieser Glaube fehlt; weil wir auch dann noch frey sind. [...] Die praktische
oder verpflichtende Vernunft kann also nicht fordern einen Gott anzunehmen.

(Hermes 1967: 416, Hervorh. i. Orig.)

Der Glaube ist nach Hermes demzufolge zwar eine Hilfe, aber keine Vorausset-
zung, das Sittengesetz zu erfiillen, denn auch ohne den Glauben sei der Mensch
frei. Den freien Menschen stellt er sich vor wie Kant: Er bewege sich selbst
und lasse sein Handeln nicht durch die Reize der Sinne bestimmen - daher
wirke nicht die Sinnenwelt durch ihn, sondern er selbst lebe und wirke «als
tibersinnliches Prinzip seiner Handlungen in einer iibersinnlichen Welt».® Mit
Kant geht Hermes davon aus, dass Moralitdt nicht vom Glauben abhidngt und
auch nicht von ihm abhingig gemacht werden darf - entsprechend weist er
theologische Begriindungen der Ethik mit Kant ebenso zuriick. Ethik setzt
nach Hermes zwar den Nachweis der Innen- und Auflenwelt voraus, nicht
aber eine Erkenntnis Gottes (vgl. Hermes 1967: 470). Mit dieser unbedingten
Zustimmung zum Autonomiegedanken ist Hermes seiner Zeit weit voraus, gilt
heute doch als selbstverstandlich, dass der Glaube keine Voraussetzung von
Moral ist.

Mit der Postulatenlehre — und damit bin ich bei dem zweiten hier anzuspre-
chenden Eckpfeiler der kantischen Philosophie angelangt — greifen Sailer und
Hermes die menschenrechtliche Forderung auf, es moge jedem Menschen das
Gliick zuteilwerden, das ihm zusteht. Wenn ihre Argumentationen auch etwas
unterschiedlich verlaufen, so kommen sie doch beide bei demselben Ergebnis
an: Das Wohlergehen des Menschen wird zur obersten Maxime des gottlichen
Willens erklart; es wird zu einer theologischen Forderung ersten Ranges. In
Ankniipfung an einen Gedankengang aus der Kritik der Urteilskraft, in dem
Kant die Position des atheistischen Humanismus, die er in Baruch de Spinoza
verkorpert sieht, der Widerspriichlichkeit tiberfithrt (vgl. Kant 1968c: 452.08—
453.05), schreibt Sailer:

® Hermes (1967: 206). Auch Gott stellt Hermes sich als autonomes Wesen vor, wobei Gott
die moralische Freiheit im Unterschied zum Menschen nicht erst erwerben miisse (1967:
474-475).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50 MARGIT WASMAIER-SAILER

[...] Objekt und Grund der Hoffnung kann das Gewissen nicht seyn, nicht werden. Denn
die reinste Tugend kann [...] das Loos des guten Menschen in Zeit und Ewigkeit - der
Stufe des Guten nicht anpassen. Die Tugend kann nicht mehr als der Tugendheld, und der
Tugendheld kann nur sich bezwingen, aber nicht die ganze Natur. Er kann zwar, wenn er
Held ist, auch die Natur bezwingen, daf sie seinen Tugendplan nicht durchstreiche, aber
dafd sie seinen Seligkeitsplan [...] realisire, dazu kann er sie nicht zwingen; die Natur mag
seine Vorsdtze nicht meistern, aber er kann die Natur - die den Tod seines Geliebten und
die Verheerungen seines zeitlichen Gutes mitbringt, und seinen eigenen Tod im Hinterhalte
zeigt, auch nicht meistern. Kimpfen wider die Natur, das ist das Amt des Tugendhaften,
damit sein Wille obenanstehen bleibe; die Natur in Harmonie bringen mit dem Seligkeits-
triebe des Heiligen, das ist die Sache Gottes. Seligmachen kann nur Gott.

(Sailer 1832: 453-454, Hervorh. i. Orig.)

Sailer macht hier deutlich: Wenn der tugendhafte Mensch auch seine eigene
Natur bezwingen konne, so bleibe er dem Lauf der Natur als solcher doch
hilflos ausgesetzt. Seine Tugendhaftigkeit verhindere weder den Tod geliebter
Menschen noch den Verlust zeitlicher Guter, und sie verhindere auch nicht
seinen eigenen Tod. Gliickseligkeit sei von daher allein von Gott als einem
tiber die Natur erhabenen Wesen zu erhoffen. Thematisiert Sailer hier die
menschliche Ohnmacht gegeniiber dem natiirlichen Ubel, so bringt Kant in der
erwihnten Passage aus der Kritik der Urteilskraft neben dem natiirlichen auch
das moralische Ubel zur Sprache: Ein rechtschaffener Mann wie Spinoza, der
weder an Gott noch an ein kiinftiges Leben glaube, miisse sich ebenso mit der
Tatsache konfrontieren, dass die Natur seine guten Absichten immer wieder
durchkreuze, ja schliefllich endgiiltig vereitle, wie mit der Tatsache, dass sein
guter Wille ihn nicht vor dem Betrug, der Gewalttitigkeit und dem Neid seiner
Mitmenschen schiitze. Sein uneigenniitziger Verzicht auf jenseitiges Gliick wer-
de unter der Hand zur Einwilligung in die Unaufhebbarkeit des Ungliicks auch
derer, die das Gluck verdient hatten und denen er selbst als rechtschaffener
Mann nur das Beste wiinsche (vgl. Kant 1968c: 452.14-30).

Wihrend Hermes die Postulatenlehre in einer Hinsicht geradewegs ablehnt,
stimmt er ihr in einer anderen Hinsicht unumwunden zu. Als Gottesbeweis
lehnt Hermes die Postulatenlehre ab; das hinter dem hochsten Gut stehende
Anliegen, Gott moge dem Menschen die Gliickseligkeit zukommen lassen, die
ihm gerechterweise zusteht, teilt er jedoch. Nun versteht Kant unter einem
Postulat der reinen praktischen Vernunft «einen theoretischen, als solchen aber
nicht erweislichen Satz [...], so fern er einem a priori unbedingt geltenden prak-
tischen Gesetze unzertrennlich anhdngt» (Kant 1968c: 122.23-25, Hervorh.
i. Orig.), also eine theoretische, aber nicht beweisbare Folgerung aus dem
unabhingig von aller Erfahrung geltenden Sittengesetz. Die Postulate, auf die
die praktische Vernunft durch das ihr innewohnende Bediirfnis gefiihrt wer-
de, konnten zwar «niemals in ein Wissen verwandelt werden» (Kant 1968c:
141.19-20, Hervorh. i. Orig.), stiinden dem Grade nach aber keinem Wissen
nach (Kant 1968a: 141.29-35). Nach Kant handelt es sich beim Glauben an
die Existenz Gottes also nicht um ein Wissen, und doch komme ihm eine

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATHOLIZISMUS UND MODERNE 51

verniinftig begriindbare Gewissheit zu.1? Streng genommen kann bei der Postu-
latenlehre also nicht von einem Gottesbeweis die Rede sein. Richtig ist, dass
Kant in der Forderung jenseitiger Gerechtigkeit einen hinreichenden Grund fiir
die Annahme der Existenz Gottes sieht. Eben diesen Gedankenschritt aber geht
Hermes nicht mit:

Es bleibt also ungeachtet dessen, was Kant und Fichte als Beweise des Daseyns Gottes im
Wege der praktischen Vernunft geliefert haben, ohne alle Abdnderung bestehen, was ich
zu Anfange dieses §phen behauptete und wofiir ich den Beweis gleich hinzu setzte: dafs
die praktische, richtiger: die verpflichtende Vernunft uns keine Nothwendigkeit auflege einen
Gott anzunehmen. Es hat daher bey dem im Wege der theoretischen Vernunft gefithrten
Beweise allein sein Bewenden.

(Hermes 1967: 446-447, Hervorh. i. Orig.)

Fiir Hermes fiihrt von der praktischen Vernunft her also kein Weg zur Annah-
me der Existenz Gottes: Die moralische Forderung, der Mensch mdge nach
dem Maf seiner Gliickswiirdigkeit auch gliickselig sein, ist fiir ihn kein hinrei-
chender Grund fiir den Glauben an Gott. Anders als Kant und Fichte vertraut
er allein auf die im Wege der theoretischen Vernunft gefithrten Beweise, wie
er sie etwa von Thomas von Aquin her kennt. Angesichts dieser klaren Absage
an die Postulatenlehre tiberrascht es, dass Hermes Kants Hoffnungsperspektive
dennoch uneingeschrinkt teilt: Nicht dieses kurze Erdenleben und die fliichtige
Gliickseligkeit, sondern die Erkenntnis und Liebe Gottes als wahre Gliickselig-
keit sei die Bestimmung des Menschen. Diese Bestimmung kénne der Mensch
aber nur erreichen, wenn er stets auf die innere Stimme hore, wodurch die
Vernunft ihm den Willen Gottes offenbare, und wenn er ohne Ausnahme
die Pflichten erfiille, welche die Vernunft ihm vorschreibe: «denn nur dann
achtet meine Vernunft mich der Gliickseligkeit wiirdig, widrigenfalls achtet
sie mich derselben unwiirdig - und ich muff annehmen, daff Gott eben so
urtheile» (Hermes 1967: 486). Wie Kant hofft Hermes auf eine Gliickseligkeit,
die nicht gefdhrdet ist; wie Kant macht er den Anspruch auf Gliickseligkeit vom
Maf3 der Gliickswiirdigkeit abhéngig.

4. Im Visier der Kirche: Modernes Denken unter Hdaresieverdacht

Sailer und Hermes sind den Denkern der Moderne nicht nur offen begegnet,
ihre Theologie ist modernem Denken auch zutiefst verpflichtet. Dass das Men-
schenrechtsethos nicht nur ihr Gottesbild, sondern auch ihre Vorstellungen
vom Verhiltnis zwischen Gott und Mensch pragt, wurde bislang nicht klar
genug gesehen. Dass beide fiir ihre menschliche und intellektuelle Aufgeschlos-
senheit einen hohen Preis bezahlt haben, ist einerseits langst erforscht, anderer-
seits nicht wirklich aufgearbeitet, womit ich bei der kirchlich-institutionellen

10 Kant spricht von einem «Vernunftglauben» (1968a: 140.31).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52 MARGIT WASMAIER-SAILER

Ebene des Verhiltnisses von Katholizismus und Moderne angelangt bin. Es
mogen einige historische Fakten zum Leben und Nachleben beider gentigen:

Sailer, seit 1784 Professor fiir Moral- und Pastoraltheologie an der Universi-
tat Dillingen (Schwaben), wird im Jahr 1794 von einem Tag auf den anderen
von Bischof Clemens Wenzeslaus entlassen. Hintergrund der Entlassung sind
Spannungen zwischen streng konservativen und reformfreudigen Professoren
in Dillingen.!! Die streng konservativen Professoren, im Bunde mit ehemaligen
Mitgliedern des 1773 verbotenen Jesuitenordens, beschweren sich bei Bischof
Clemens Wenzeslaus iiber Sailer und setzen den Bischof auch finanziell unter
Druck. Die Vorwiirfe lauten: Sailer sei Mitglied des Geheimbundes der Illumi-
naten und verbreite den Geist der Aufklirung; in den Vorlesungen mache er die
Studenten mit moderner Philosophie und protestantischer Literatur bekannt; er
empfehle ihnen das Lesen verbotener Biicher und untergrabe ihre Sittlichkeit;
statt Furcht vor Siinde und Hollenstrafe predige er Liebe und Glaube; er pflege
Freundschaften zu Protestanten und {ibe Einfluss auf Stellenbesetzungen aus.
Selbstzeugnisse belegen, dass Sailer sich von Geheimbiinden stets distanziert
hat. Die iibrigen Vorwiirfe zeigen, dass Sailers Aufgeschlossenheit gegeniiber
der Moderne von Kollegen und Ordensbriidern mit Anfeindungen quittiert
wurde. Die Entlassung setzt Sailer sein ganzes Leben lang zu, auch wenn er
einige Jahre spater rehabilitert wird: Ab 1799 ist er wieder als Professor tatig —
zunichst an der Universitat Ingolstadt, dann an der Universitdt Landshut (vgl.
Schwaiger 1982: 40-43; siehe auch Reusch 1890).

1817, als der Konig von Bayern das Konkordat mit Papst Pius VII. abschliefit,
ist Sailer als Bischofskandidat im Gespréach. Doch die Entlassung in Dillingen,
seine Kontakte zur Allgduer Erweckungsbewegung und die Freundschaften zu
Protestanten schiiren das Misstrauen der Amtstréger, worauthin zwei Gutachten
in Auftrag gegeben werden. Der angesehene und 1909 heiliggesprochene Wie-
ner Redemptoristenpater Klemens Maria Hofbauer, ein Gegner der Aufklarung
und treuer Anhédnger des Papstes, verfasst ein vernichtendes Gutachten. Grund-
lage des Gutachtens sind jedoch vor allem Geriichte; Sailers wissenschaftliches
Werk wird tiberhaupt nicht beriicksichtigt. Es ist wenig tiberraschend, was Hof-
bauer gegen Sailer vorbringt: Mystizismus, zu grofle Néhe zu den Protestanten,
mangelnde Papsttreue, Ablehnung des Kults. Dieses Gutachten und weitere
Denunziationen in Rom verhindern Sailers Berufung zum Bischof iiber Jahre:
1819 wird er von der Nuntiatur als Bischofskandidat fiir das Bistum Augsburg
abgelehnt — um in Bayern bleiben zu kénnen, hat er kurz vorher einen Ruf nach
Koéln ausgeschlagen, wo man ihn ebenfalls zum Bischof weihen wollte. 1821
ernennt Konig Maximilian I. Joseph ihn zum Ersten Kapitular im Regensburger
Dombkapitel, 1822 wird er dort Weihbischof und Koadjutor, 1829 schlief3lich

' Die Universitit Dillingen war ab 1563 iibrigens die erste voll ausgeprigte Jesuiten-Universitit
im Rémisch-Deutschen Reich.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATHOLIZISMUS UND MODERNE 53

wird er kraft des Rechts der Nachfolge doch noch Bischof von Regensburg (vgl.
Schwaiger 1982: 106-125, 210).

1873, mehr als 40 Jahre nach Sailers Tod, kommt es zu einem postumen
romischen Inquisitionsverfahren: Ignatius von Senestrey, ein Nachfolger Sailers
auf dem Bischofsstuhl von Regensburg, wirkt zusammen mit den bayerischen
Redemptoristen darauf hin, dass Sailers Schriften auf den Index kommen. Sailer
wird von diesen zum «Alt-Katholiken avant la lettre und Urvater aller Ketze-
reien» (Wolf 2005: 356-357) stilisiert. Berater des Papstes durchschauen die
Intrige und verhindern damit die Indizierung (vgl. Wolf 2005: 356-357).

Mit dhnlichen und teilweise noch weitreichenderen Anfeindungen hat auch
Georg Hermes zu kampfen. Hermes, seit 1807 Professor fiir Dogmatik an der
Universitat Miinster, zieht seit dem Erscheinen der «Philosophischen Einlei-
tung» im Jahr 1819 die Kritik des Miinsteraner Generalvikars Clemens August
von Droste-Vischering und des sogenannten «Kreises von Miinster» um Fiirstin
Amalie von Gallitzin auf sich. Der Kreis der Fiirstin, ein Bildungs- und Lesezir-
kel der Ubergangszeit zwischen Aufklirung und Romantik (vgl. Fliethmann
1997: 31-32), dem auch Sailer nahesteht!?, beschuldigt ihn des Rationalismus.
Der Generalvikar, der diesem Kreis ebenfalls angehort, hat aufgrund eines
kirchenrechtlichen Gutachtens von Hermes schon langer Vorbehalte gegen ihn.
Aufgrund der Anfeindungen in Miinster nimmt Hermes den zweiten Ruf an
die Universitait Bonn im Jahr 1820 an. Viele seiner Studenten wollen ihm
nach Bonn folgen, werden aber von Generalvikar Droste-Vischering davon
abgehalten: Er droht ihnen, sie andernfalls nicht zur Weihe zuzulassen. In
Bonn kann Hermes seine Vorstellungen durchsetzen, sieht sich aber auch hier
mit Kritik konfrontiert, vor allem von seiten des Philosophen Karl Joseph
Hieronymus Windischmann, dessen Freund Clemens Brentano eine kirchliche
Untersuchung der hermesischen Lehre fiir notig halt (vgl. Fliethmann 1997:
37-43; Hegel 1969). Wie dem Kreis von Miinster steht Sailer auch Clemens
Brentano nahe - er ist wie ein Mentor fiir ihn.!® Dass Sailer ausgerechnet mit
den Menschen befreundet ist, die mit Hermes befeindet sind, ist eine Ironie
der Geschichte. Meines Wissens hat Sailer sich nicht mit Hermes auseinander-
gesetzt; umgekehrt scheint auch Hermes sich nicht mit Sailer befasst zu haben.
Die Spannungen zwischen den Kreisen um Sailer auf der einen und den Krei-
sen um Hermes auf der anderen Seite zeigen jedenfalls, dass der moderneaffine
Katholizismus im ausgehenden 18. und beginnenden 19. Jahrhundert keines-
wegs einheitlich war.

Der Dusseldorfer Pfarrer Anton Josef Binterim stof3t durch ein Schreiben
an den Miinchner Nuntius ein Jahr nach Hermes Tod die lehramtliche Uber-
priifung der hermesischen Lehre dann tatsdchlich an. Der Pfarrer hat Erfolg:
Durch das pépstliche Breve Dum acerbissimas vom 26. September 1835 werden

12 Vgl. den Brief an Fiirstin Amalie von Gallitzin in Schiel (1952: 66).
3 Vgl. den Brief an Clemens Brentano in Schiel (1952: 404-408, vgl. ebd. 622).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54 MARGIT WASMAIER-SAILER

die Biicher von Hermes verboten - mit der Begriindung, dass sie «Lehren
und Sdtze enthalten, die - je nachdem - falsch, leichtfertig, triigerisch, zum
Skeptizismus und Indifferentismus hinfithrend, irrig, anstofiig, gegeniiber den
katholischen Schulen ungerecht, den gottlichen Glauben umstiirzend, nach
Héresie schmeckend und anderweitig von der Kirche verurteilt sind» (Denzin-
ger 2009: Abschn. 2740). Vorgeworfen wird Hermes vor allem, dass er den
Zweifel zur Grundlage theologischer Forschung mache und in der Vernunft
die einzige Moglichkeit iibernatiirlicher Erkenntnis sehe (vgl. Denzinger 2009:
Abschn. 2738). Rehabilitierungsversuche seiner Schiiler, denen zufolge der Er-
lass von Papst Gregor XVI. auf schwerwiegenden Missverstindnissen beruht,
scheitern (vgl. Fliethmann 1997: 45-55).

Der Hermesianismus ist nun endgiiltig in Misskredit geraten: Auf dem Ersten
Vatikanischen Konzil wird er explizit verurteilt. Die Dogmatische Konstitution
Dei Filius vom 24. April 1870 belegt alle, die Hermes’ Thesen zustimmen, mit
dem Anathema (vgl. Denzinger 2009: Abschn. 3025, 3035, 3036). Kirchenrecht-
lich ist kaum eine weitreichendere Verurteilung denkbar. Hermes ist nun zum
Feindbild der katholischen Kirche stilisiert worden, was insofern erstaunen
muss, als er aufs Ganze gesehen das Denken der Moderne nur halbherzig
verinnerlicht hat und sein Ansatz theologisch letztlich doch fruchtlos blieb (vgl.
Fliethmann 1997: 15).

5. Nicht nur Geschichte

Ein Blick in die Geschichte zeigt, dass es im Katholizismus des ausgehenden
18. und beginnenden 19. Jahrhunderts eine {iberraschende Offenheit fiir Ideen
der Moderne gab. Am Beispiel zweier bedeutender Theologen dieser Zeit wur-
de deutlich, dass religiose Toleranz nicht nur gepredigt, sondern auch gelebt
wurde, dass an Universititen und in {iberregionalen Netzwerken ein lebendi-
ger geistiger Austausch stattfand und dass Standesgrenzen aktiv iberwunden
wurden. Der egalitire Geist der Aufklirung wirkte sich auf die sozialen Be-
ziehungen aus und ging umgekehrt wohl auch aus diesen hervor. Das dem
Sdkularisierungsnarrativ zugrundeliegende Bild, dass sich die von der Moderne
hervorgebrachten gesellschaftlichen Transformationen neben den Religionen
und an diesen vorbei vollzogen, ja dass die Religionen ganz von diesen abge-
héngt wurden, erweist sich von hierher als falsch. Die Dynamiken der Moderne
waren in den Religionen nicht weniger wirksam.

Geistesgeschichtlich lasst sich diese Entwicklung ebenso beobachten: Das
Rechtsdenken der Moderne erfasste auch die Theologie dieser Zeit. Dies gilt fiir
die philosophische Theologie eines Immanuel Kant ebenso wie fiir deren zahl-
reiche protestantische und katholische Aneignungen. Am Autonomiegedanken
und an der Postulatenlehre ldsst sich die Wendung zu modernen Fragen beson-

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATHOLIZISMUS UND MODERNE 55

ders schon ablesen: Man fragte sich, wie moralische Autonomie moglich ist, ob
man hierfiir an Gott glauben miisse oder nicht. Man fragte sich, wie die Men-
schen angesichts ihrer Ohnmacht, aber auch Verantwortung gegeniiber Natur
und Geschichte das Gliick erlangen konnen, das sie verdienen. Man fragte
sich, mit welchen epistemischen Geltungsanspriichen Theologie redlicherweise
auf den Plan treten darf, an welchen Stellen sie sich eine Selbstbeschrankung
auferlegen muss und wo sie externe Ubergriffe abzuwehren hat. Dass die zwei
besprochenen Ansitze zu teils unterschiedlichen Antworten gelangen, dndert
nichts daran, dass sie sich im Wirkungskreis bis heute virulenter Fragen zum
Verhiltnis von Glaube und Vernunft bewegen.

Ganz im Kontrast zu dieser Aufbruchstimmung zeigt sich auf institutioneller
Ebene eine deutliche Abwehrhaltung: Die katholische Kirche war im ausge-
henden 18. Jahrhundert nicht und im 19. Jahrhundert immer weniger bereit,
die Normen der Moderne anzuerkennen oder sich zumindest konstruktiv mit
ihnen auseinanderzusetzen. Sie hat die Theologen, die das Gesprach mit Ideen
und Konzepten der Moderne gesucht haben, durch Verleumdungen, Verurtei-
lungen, Entlassungen und Indizierungen konsequent ins Abseits gedringt -
auch noch lange nach deren Tod. Das Studium der modernen Philosophie
wurde ebenso unterbunden wie die Pflege interkonfessioneller Kontakte. Bis
zur Anerkennung der Freiheitsrechte auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil
war es noch ein langer und steiniger Weg. Dass die Kirche hier immer noch auf
dem Weg ist, ist kein Geheimnis. Im Katholizismus des 19. Jahrhunderts konnte
sich eine affirmative Haltung zum Wertekodex der Moderne deswegen nicht
durchsetzen, weil die institutionellen Voraussetzungen nicht gegeben waren.

Zu den treibenden Kriften in der Begegnung von Katholizismus und Moder-
ne zihlten somit vor allem Theologieprofessoren mit einem hohen Interesse an
den philosophischen Ideen ihrer Zeit. Zu den hemmenden Kriften zéhlte vor
allem die Institution Kirche, die diese Ideen tendenziell als gefdhrlich einstufte
und deren Rezeption zu unterbinden suchte. Bei den Konflikten zwischen uni-
versitdrer Theologie und katholischem Lehramt ging es in erster Linie um nor-
mative Vorstellungen wie Autonomie und Freiheit, aber auch um epistemische
Aussagen zum Verhiltnis von Glaube und Vernunft. Kirchlicherseits stieff weder
das moderne Menschenrechtsethos noch die Differenzierung von Glaubenshal-
tungen, die auch den Zweifel zu einer Option werden ldsst, auf Resonanz - hin-
ter Ersterem wahnte man Autoritétsfeindlichkeit, hinter Letzterer Skeptizismus
oder gar Atheismus. Langfristig wurden die klar identifizierbaren Reibungsge-
winne — Rezeption der Menschenrechte, Aufgeschlossenheit fiir kumenische
Kontakte, Bereitschaft zu transdisziplindren Diskursen - durch die enormen
Reibungsverluste vor allem in den Auseinandersetzungen zwischen Theologie
und Lehramt in den Schatten gestellt.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56 MARGIT WASMAIER-SAILER

Literatur

Auer, Alfons (1971): Autonome Moral und christlicher Glaube, Diisseldorf: Patmos.

Congress (0. J.): Declaration of independence: A transcription. In Congress, July 4, 1776,
https://www.archives.gov/founding-docs/declaration-transcript (Stand: 12.12.2022).

Denzinger, Heinrich (2009): Enchiridion symbolorum definitionum et declarationum
de rebus fidei et morum. Kompendium der Glaubensbekenntnisse und kirchlichen
Lehrentscheidungen, Lateinisch-Deutsch, verbessert, erweitert, tibers. und unter Mit-
arbeit von Helmut Hoping hg. von Peter Hiinermann, Freiburg i.Br., Basel, Wien:
Herder.

Fliethmann, Thomas (1997): Verniinftig glauben. Die Theorie der Theologie bei Georg
Hermes, zugl. Diss. Univ. Tiibingen, 1995/96, Wiirzburg: Echter.

Friemel, Franz Georg (2014): «Johann Michael Sailer und die getrennten Christen», in:
Konrad Baumgartner, Rudolf Voderholzer (Hg.), Johann Michael Sailer als Briicken-
bauer. Festgabe zum 99. Katholikentag 2014 in Regensburg, Regensburg: Verlag des
Vereins fiir Regensburger Bistumsgeschichte, S. 53-71.

Gabriel, Karl / Spiefi, Christian / Winkler, Katja (Hg.) (2010): Religionsfreiheit und Plu-
ralismus. Entwicklungslinien eines katholischen Lernprozesses, Paderborn, Miinchen,
Wien, Ziirich: Schéningh.

Gabriel, Karl / Spief3, Christian / Winkler, Katja (Hg.) (2016): Wie fand der Katholizis-
mus zur Religionsfreiheit? Faktoren der Erneuerung der katholischen Kirche, Pader-
born, Miinchen, Wien, Ziirich: Schoningh.

Hegel, Eduard (1969): «Hermes, Georg», in: Neue Deutsche Biographie, Bd. 8, S. 671f.
Onlinefassung: https://www.deutsche-biographie.de/pnd118549790.html#ndbcont
ent (Stand: 29.5.2023).

Hermes, Georg (1967): Einleitung in die christkatholische Theologie. Erster Theil: Philo-
sophische Einleitung, urspr. Miinster 1819, Frankfurt a.M.: Minerva.

Hinske, Norbert (2005): «Kant im Auf und Ab der katholischen Kantrezeption: Zu
den Anfangen des katholischen Frithkantianismus und seinen philosophischen Im-
pulsen», in: Norbert Fischer (Hg.), Kant und der Katholizismus. Stationen einer
wechselhaften Geschichte, Freiburg 1.Br., Basel, Wien: Herder, S. 189-205.

Horkheimer, Max / Adorno, Theodor W. (1981): Dialektik der Aufklirung: philosophi-
sche Fragmente, hg. von Rolf Tiedemann, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Kant, Immanuel (1968a): Beantwortung der Frage: Was ist Aufkldrung? Was heifst: Sich
im Denken orientiren?, urspr. Berlin 1912/23. Unveranderter Nachdruck, Berlin: de
Gruyter.

Kant, Immanuel (1968b): Die Religion innerhalb der Grenzen der bloffen Vernunfft,
urspr. Berlin 1907/14. Unveranderter Nachdruck, Berlin: de Gruyter.

Kant, Immanuel (1968c¢): Kritik der praktischen Vernunft. Kritik der Urtheilskraft, urspr.
Berlin 1908/13. Unverdnderter Nachdruck, Berlin: de Gruyter.

Propper, Thomas (1985): Erlosungsglaube und Freiheitsgeschichte. Eine Skizze zur Sote-
riologie, Miinchen: Kosel.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://www.archives.gov/founding-docs/declaration-transcript
https://www.deutsche-biographie.de/pnd118549790.html#ndbcontent
https://www.deutsche-biographie.de/pnd118549790.html#ndbcontent
https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.archives.gov/founding-docs/declaration-transcript
https://www.deutsche-biographie.de/pnd118549790.html#ndbcontent
https://www.deutsche-biographie.de/pnd118549790.html#ndbcontent

KATHOLIZISMUS UND MODERNE 57

Propper, Thomas (2001): Evangelium und freie Vernunft. Konturen einer theologischen
Hermeneutik, Freiburg i.Br.: Herder.

Propper, Thomas (2011): Theologische Anthropologie, Freiburg i.Br.: Herder.

Reusch, Heinrich (1880): «Hermes, Georg», in: Allgemeine Deutsche Biographie, Bd. 12,
S.1192-196. Onlinefassung: https://www.deutsche-biographie.de/pnd118549790.ht
ml#adbcontent (Stand: 29.5.2023).

Reusch, Heinrich (1890): «Sailer, Johann Michael von», in: Allgemeine Deutsche Bio-
graphie, Bd. 30, S. 178-192. Onlinefassung: https://www.deutsche-biographie.de/pnd
118604872.html#adbcontent (Stand: 29.5.2023).

Sailer, Johann Michael (1832): Grundlehren der Religion, hg. von Joseph Widmer,
Sulzbach: Von Seidel.

Sailer, Johann Michael (1834): Handbuch der christlichen Moral. Bd. 1, hg. von Joseph
Widmer, Sulzbach: Seidel.

Schalk, Fritz / Mahlmann, Theodor (2017): «Art. Aufklirung», in: Joachim Ritter,
Karlfried Griinder, Gottfried Gabriel (Hg.), Historisches Worterbuch der Philosophie
online, Basel: Schwabe. DOI: 10.24894/HWPh.5060.

Scheuchenpflug, Peter (2014): «Sailer als Briickenbauer im Kreis seiner Schiiler und
Freunde: Pastoraltheologische Skizzen zum theologiegenerativen Potential sozialer
Réume», in: Konrad Baumgartner, Rudolf Voderholzer (Hg.), Johann Michael Sailer
als Briickenbauer. Festgabe zum 99. Katholikentag 2014 in Regensburg, Regensburg:
Verlag des Vereins fiir Regensburger Bistumsgeschichte, S. 223-244.

Schiel, Hubert (Hg.) (1948): Johann Michael Sailer. Leben und Briefe. Bd. 1: Leben und
Personlichkeit in Selbstzeugnissen, Gesprdachen und Erinnerungen der Zeitgenossen,
Regensburg: Gregorius.

Schiel, Hubert (Hg.) (1952): Johann Michael Sailer. Briefe, Regensburg: Friedrich Pus-
tet.

Schwaiger, Georg (1982): Johann Michael Sailer. Der bayerische Kirchenvater, Miinchen,
Ziirich: Schnell & Steiner.

Schwaiger, Georg (2014): «Johann Michael von Sailer: Bischof von Regensburg
(1829-1832)», in: Konrad Baumgartner, Rudolf Voderholzer (Hg.), Johann Michael
Sailer als Briickenbauer. Festgabe zum 99. Katholikentag 2014 in Regensburg, Regens-
burg: Verlag des Vereins fiir Regensburger Bistumsgeschichte, S. 9-26.

Schwedt, Herman H. (1980): Das romische Urteil iiber Georg Hermes (1775-1831). Ein
Beitrag zur Geschichte der Inquisition im 19. Jahrhundert, Romische Quartalsschrift.
37. Supplementheft, Rom, Freiburg i.Br., Wien: Herder.

Seiwert, Hubert (1995): «Religion in der Geschichte der Moderne», in: Zeitschrift fiir
Religionswissenschaft, 3, Nr. 1, S. 91-101.

Stattler, Benedikt (1788): Anti-Kant, Miinchen: Joseph Lentner.

Wasmaier-Sailer, Margit (2018): Das Verhdltnis von Moral und Religion bei Johann
Michael Sailer und Immanuel Kant. Zum Profil philosophischer Theologie und theolo-
gischer Ethik in der sikularen Welt, Regensburg: Pustet.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://www.deutsche-biographie.de/pnd118549790.html#adbcontent
https://www.deutsche-biographie.de/pnd118549790.html#adbcontent
https://www.deutsche-biographie.de/pnd118604872.html#adbcontent
https://www.deutsche-biographie.de/pnd118604872.html#adbcontent
https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.deutsche-biographie.de/pnd118549790.html#adbcontent
https://www.deutsche-biographie.de/pnd118549790.html#adbcontent
https://www.deutsche-biographie.de/pnd118604872.html#adbcontent
https://www.deutsche-biographie.de/pnd118604872.html#adbcontent

58 MARGIT WASMAIER-SAILER

Wolf, Hubert (2005): «Sailer, Johann Michael von», in: Neue Deutsche Biographie,
Bd. 22, S.356-357. Onlinefassung: https://www.deutsche-biographie.de/pnd118604
872.html#ndbcontent (Stand: 29.5.2023).

Zweites Vatikanisches Konzil (1996): «Die Erklarung tiber die Religionsfreiheit <Digni-
tatis humanae>», in: Karl Rahner, Herbert Vorgrimler (Hg.), Kleines Konzilskompen-
dium. Samtliche Texte des Zweiten Vatikanums. Allgemeine Einleitung - 16 spezielle
Einfiihrungen - ausfiihrliches Sachregister; mit einem Nachtrag vom Oktober 1968:
Die nachkonziliare Arbeit der romischen Kirchenleitung, Freiburg i.Br.: Herder,
S. 655-675.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://www.deutsche-biographie.de/pnd118604872.html#ndbcontent
https://www.deutsche-biographie.de/pnd118604872.html#ndbcontent
https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.deutsche-biographie.de/pnd118604872.html#ndbcontent
https://www.deutsche-biographie.de/pnd118604872.html#ndbcontent

Religion und Wissenschaft

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der «Knoten der Geschichte» zwischen Religion
und Wissenschaft

Reinhold Bernhardt

Die mir gestellte Aufgabe besteht in nichts Geringerem als darin, das Feld der
Beziehungsbestimmung zwischen Wissenschaft und Religion in der Moderne
abzustecken und dabei nach Reibungsgewinnen fiir die Religion zu fragen.
Bei der Unterscheidung von Gewinnen und Verlusten handelt es sich um ein
Werturteil, das immer an die Wertmaf3stibe dessen gebunden ist, der es fallt.
Was dem einen ein Reibungsgewinn ist, wird dem anderen als Reibungsverlust
erscheinen. Wertfrei betrachtet geht es dabei um Transformationsprozesse der
Religion in der Auseinandersetzung mit wissenschaftlichem Wissen, dessen
Gewinnung und Verwertung.

Die verschiedenen Dimensionen der Religion sind von solchen Transforma-
tionen in unterschiedlicher Weise betroffen. Man kann dabei mit Ninian Smart
(Smart 1996, 1998: 13-22)! sieben Dimensionen des Religiosen unterscheiden:
die praktisch-rituelle, die mythisch-narrative, die erfahrungshaft-emotionale,
die doktrinal-philosophische, die ethisch-rechtliche, die sozial-institutionelle
sowie die Dimension der materiellen Manifestationen (wie Tempel usw.). Die
Herausforderung, die vom wissenschaftlichen Zugriff auf die Wirklichkeit aus-
geht, betrifft vor allem die mythisch-narrative und die doktrinal-philosophische
Dimension, also die Ebene der Glaubensvorstellungen und -lehren, d.h. die ko-
gnitive Seite der Religion. Und hier betrifft sie besonders diejenigen Glaubens-
inhalte, die auf Welterklarung bzw. Weltdeutung ausgerichtet sind. Man kann
darin eine Ankniipfung an die schon seit der Antike gefithrte Auseinander-
setzung zwischen Mythos und Logos sehen; die philosophische Religionskritik
wird im Namen der wissenschaftlichen Rationalitat weitergefiihrt.

In Schleiermachers theologischer Reflexion biindeln sich diese Transforma-
tionen wie in einem Brennglas. In der Formulierung des Titels fiir meinen Bei-
trag habe ich mich durch die von ihm gestellte rhetorische Frage inspirieren las-
sen: «Soll der Knoten der Geschichte so auseinander gehn? das Christenthum
mit der Barbarei, und die Wissenschaft mit dem Unglauben?» (Schleiermacher
1990: 347). Seine ganze «Glaubenslehre» ldsst sich demnach als Reaktion auf
diese Herausforderung verstehen. Religion muss sich in ein konstruktives Ver-
haltnis zur Wissenschaft setzen, will sie nicht zur Barbarei herabsinken. Mit

1 Siehe dazu auch Krech (2018).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62 REINHOLD BERNHARDT

Barbarei ist damit ein irrationales, mythologisches Weltbild gemeint. Hier re-
giert der Mythos, nicht der Logos.

Die Herausforderungen, denen sich die Religion im Gegeniiber zur Wissen-
schaft in der Moderne ausgesetzt sah und die zu Reibungen und Transformatio-
nen gefiithrt haben, lassen sich auf drei ineinandergreifenden Ebenen beschrei-
ben:

1. im Blick auf die Auseinandersetzung mit einzelnen wissenschaftlichen Theo-
rien;
2. im Blick auf die Auseinandersetzung mit dem wissenschaftlich fundierten

Weltbild der Moderne;

3. im Blick auf die Auseinandersetzung mit dem religionskritischen Narrativ,

das Wissenschaft im Kontrast zu Religion bestimmt.
Im Folgenden beschreibe ich zundchst vier Grundmodelle der Verhaltnisbe-
stimmung von Religion und Wissenschaft und zeige dann exemplarisch einige
der Herausforderungen an, denen sich die Religion auf diesen drei Ebenen
ausgesetzt sah. Sie haben zu Transformationen, aber auch zu Abschottungen
gefiithrt. Die Perspektive, in der ich das Spannungsfeld von Religion und Wis-
senschaft in den Blick nehme, ist weniger eine religionsdiagnostische und mehr
eine systematisch-theologische. Ich beschranke mich dabei im Wesentlichen
auf die christliche Religion seit dem Beginn des 19. Jahrhunderts, und hier
ist vor allem der Protestantismus in meinem Blickfeld. Interessant, aber im
vorgegebenen Rahmen nicht zu leisten, wére der Blick in andere christliche
Konfessionen und in aufierchristliche Religionen. So hat es beispielsweise im
Reformjudentum des ausgehenden 19. und beginnenden 20. Jahrhunderts, aber
auch bei muslimischen Gelehrten - wie Muhammad Igbal - vergleichbare
Versuche gegeben, tradierte religiose Auffassungen im Lichte aktueller wissen-
schaftlicher Erkldrungsansitze neu zu formatieren? und damit den «Vorrang
der Vernunft bei der Erforschung und Gestaltung der Welt» auch theologisch in
Rechnung zu stellen.?

1. Modelle der Beziehungsbestimmung zwischen Religion und
Wissenschaft

Mit Ian Barbour (2003: 113-150) lassen sich vier idealtypische Modelle der
Zuordnung von Religion und Wissenschaft unterscheiden. Alle vier stellen Stra-
tegien im Umgang mit den Plausibilitatsstrukturen des modernen wissenschaft-
lichen Wirklichkeitsverstandnisses dar:

(a) Das Konfliktmodell geht einerseits davon aus, dass Religion und Wissen-
schaft im gleichen Bezugssystem operieren, den gleichen Gegenstand haben

% Siehe dazu die Beitrige von Valérie Rhein und Amir Dziri in diesem Band.
® Vel. das in der Einleitung zu diesem Band genannte Kriterium 6, «Vernunftbezug».

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER «KNOTEN DER GESCHICHTE» ZWISCHEN RELIGION UND WISSENSCHAFT 63

und das gleiche Erkenntnisziel verfolgen, dass andererseits aber der Wahrheits-
anspruch der Religion inkompatibel ist mit der wissenschaftlichen Weltsicht,
vor allem dann, wenn es um die Entstehung des Kosmos, des Lebens und
des Menschen geht. Der Konflikt kann dabei sowohl von Seiten der Religion
als auch von Seiten der Wissenschaft ausgerufen werden. Ersteres ist etwa im
Kreationismus der Fall, das zweite im sogenannten Neuen Atheismus.

(b) Dem Unterscheidungsmodell zufolge bewegen sich Religion und Wissen-
schaft in unterschiedlichen Bezugssystemen und konnen daher nicht in Kon-
kurrenz zueinander treten. Ein Konflikt ist damit ebenso ausgeschlossen wie
eine gegenseitige Befruchtung. Dieses Modell bot sich an, um der Religion
- wie {iberhaupt dem Geistigen - eine eigene Sphére gegeniiber den andrin-
genden Totalitdtsanspriichen der wissenschaftlichen Welterklarung und einer
materialistischen Weltanschauung zu sichern. Es lauft auf eine <Zwei-Reiche-
Lehre> von Religion und Wissenschaft hinaus. So hatte schon Kant grundlegend
zwischen dem Bereich der Naturnotwendigkeit und dem Bereich der menschli-
chen Freiheit unterschieden. In letzterer griindet die Moralitit, der die Religion
zuzuordnen ist.* Die idealistischen Philosophien im Gefolge Kants gingen von
der Unterscheidung zwischen Natur und Geist aus und fragten nach deren
Verbindung.

Der frithe Schleiermacher wollte die Selbstindigkeit der Religion gewahrt
wissen, indem er sie als Anschauung und Gefiihl gegentiber dem Denken und
dem Wollen bzw. dem Wissen und dem Tun abgrenzte und eine «eigne Provinz
im Gemiit» (Schleiermacher 1984b: 204) des Menschen fiir sie reservierte.
Wissen und Tun sind auf die Welterfahrung bezogen, Anschauung und Ge-
fithl auf das vorreflexive Gewahrwerden des Ganzheits- bzw. Sinnzusammen-
hangs der Wirklichkeit, das allem Gegenstandsbewusstsein zugrunde liegt. Das
Verhiltnis zwischen beiden «Reichen> wird von Schleiermacher als «schneiden-
de[r] Gegensatz» (Schleiermacher 1984b: 211) beschrieben. Damit war die
Religion vor einer Kollision mit dem wissenschaftlichen Wissen geschiitzt. Der
wissenschaftlichen Forschung konnte vollkommene Freiheit in ihrem Bereich
gewahrt werden.

Nach dem Konfliktmodell wird jegliche Transformation der Religion, die auf
deren Kompatibilisierung mit dem wissenschaftlichen Wissen zielt, verweigert.
Das Unterscheidungsmodell hingegen fiihrt zu einer Bereichsbeschrankung der
Religion, die dann auch inhaltliche Anpassungen tradierter Lehren nach sich
zieht, wie sich an Schleiermachers Schopfungslehre und seiner Rezeption der

Kant gebraucht allerdings unterschiedliche Freiheitsbegriffe: transzendentale Freiheit, Freiheit
als Spontaneitit und Freiheit im blofl praktischen Sinn, moralische Freiheit bzw. Freiheit des
reinen Willens (siehe dazu Matsumoto 2011: 180-186).

5 Siehe auch Schleiermacher (2003: Bd. 1, 19f. §3 Ls). In der «Glaubenslehre» veranker-
te Schleiermacher den Glauben im «Gefiihl der schlechthinnigen Abhéngigkeit», also in
einem «unmittelbare[n] Existentialverhaltnis», wie es im ersten Sendschreiben an Liicke heifst
(Schleiermacher 1990: 318).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64 REINHOLD BERNHARDT

(zu seiner Zeit in den Anfangen befindlichen) historischen Bibelforschung
erkennen lisst. Die Transformationen betreffen also die Beriihrungs- und Uber-
schneidungsbereiche von Religion und Wissenschaft.

Unterscheidung bedeutet dabei nicht Trennung: Gerade in dieser Eigenstdn-
digkeit gegeniiber der Wissenschaft und der Praxis sollte die Religion nach
Schleiermacher bezogen sein auf die Bereiche des Wissens und des Handelns,
indem sie dort sinnstiftend wirkt. Dabei entsteht sowohl fiir die Religion als
auch fiir die Wissenschaft ein Reibungsgewinn.

(c) Das Dialogmodell geht ebenfalls von einer Unterscheidung aus, die aber
weder zu einem Konflikt fithren, noch in einer Bereichstrennung verharren soll.
Vielmehr ist ein Austausch der Perspektiven anvisiert, bei dem es erstens um
naturphilosophische Grenzfragen der Naturwissenschaften, zweitens um wis-
senschaftstheoretische Reflexionen, drittens um ethische Fragen und viertens
um die Praxisformen von Religion und Wissenschaftsbetrieb geht:

— Ich nenne einige der Anfangs- bzw. Grenzfragen der (Natur-) Wissenschaft:
Warum ist {iberhaupt etwas und nicht vielmehr nichts? Ist es plausibel, die
Entstehung des Kosmos, des Lebens, des Menschen als eines bewusstseins-
begabten Wesens auf eine Verkettung hochst unwahrscheinlicher Zufille
zuriickzufiihren? Ist die Feinabstimmung der vier physikalischen Grund-
konstanten nicht ein Hinweis auf eine intentionale Anordnung? Was ist
der Grund der Ordnungsstrukturen im Kosmos und der rationalen, mathe-
matisch abbildbaren Struktur des Kosmos insgesamt? Wie erklart sich die
Intelligibilitdt des Kosmos generell? Darin besteht ja die Bedingung, unter
der Naturwissenschaft tiberhaupt moglich ist. Diese naturphilosophischen
Fragen lassen sich nicht mit den Methoden der Wissenschaft beantworten,
stellen sich aber den dafiir offenen Wissenschaftlern.

— In wissenschaftstheoretischer Hinsicht geht es im Blick auf die Wissenschaft
etwa um die begrenzte Reichweite wissenschaftlicher Methoden, die Vorein-
stellungen der Untersuchungen, die Bewiltigung von Unsicherheiten im
gesamten Forschungsprozess, die Interpretation ihrer Resultate und die oft
metaphernhaltige Gestalt ihrer Theorien. Bei der Religion fragen die Vertre-
terinnen und Vertreter dieses Modells nach der Eigenart religioser Uberlie-
ferungen und Praxisformen (sowie deren wissenschaftlicher Erforschung),
sie weisen Dimensionen und Funktion von Religion aus und thematisieren
ethische Fragen.

— Ethische Fragen, die sich besonders in den Lebenswissenschaften stellen,
sind das wohl wichtigste Dialogfeld. Nicht erst in der Anwendung, sondern
schon beim Generieren der Forschungsergebnisse, also im Vollzug der For-
schung geht es darum, dem Machbaren im Blick auf das ethisch Verantwort-

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER «KNOTEN DER GESCHICHTE» ZWISCHEN RELIGION UND WISSENSCHAFT 65

bare Grenzen zu setzen.® Der Dialog findet zumeist in Ethikkommissionen

statt.

— Zwischen der Praxis wissenschaftlicher Forschung und religiosen Vollzii-
gen gibt es Ahnlichkeiten: Die gemeinschaftlichen Rituale von einzelnen
Forschungsteams und den scientific communities dhneln denen religioser
Gemeinschaften (Fleck 2017). Die Validitdt von Forschungsergebnissen ist
keineswegs objektiv, sondern hingt von der Anerkennung durch die wis-
senschaftliche Gemeinschaft ab. Dabei spielen auch «Glaubensgesichtspunk-
te> wie das Vertrauen in die Seriositat von Wissenschaftlern eine Rolle.

Diejenigen, die sich in diesem Dialog engagieren, streben in der Regel nicht
die Uberbietung naturwissenschaftlicher Theorien durch religidse Auffassungen
an. Thre Bemiihung zielt vielmehr auf eine hermeneutisch reflektierte Ausein-
andersetzung, die im Bewusstsein gefiihrt wird, dass beide Sichtweisen auf
unterschiedlichen Ebenen angesiedelt sind, die aber in ein Verhiltnis der Kom-
plementaritit oder Konkordanz zueinander gesetzt werden konnen. Die jeweili-
gen Kompetenzen und Grenzen der Perspektiven sollen dabei offengelegt und
respektiert, die Chancen der gegenseitigen Bereicherung sollen gesehen und
genutzt werden.

(d) Weiter geht das Integrationsmodell. Seine Befiirworterinnen und Befiir-
worter wollen nicht nur die religiosen und wissenschaftlichen Weltsichten in
ihrer jeweiligen Eigenheit in ein komplementéres Verhéltnis zueinander setzen,
sondern die eine (zumindest partiell) in die andere aufnehmen und in ihr
zur Geltung bringen. Die Integration kann dabei von beiden Seiten aus vor-
genommen werden: Wissenschaftliche Erklarungsansitze und Theorien (wie
die Evolutionstheorie) konnen in das religiose Weltbild integriert werden (<the-
istische Evolution>), Erscheinungsformen der Religionen konnen aber auch
zum Gegenstand wissenschaftlicher Erklarungen gemacht werden (wie im Falle
der Kognitiven Religionswissenschaft, die religiose Kognitionen evolutionsbio-
logisch erklart). Im Hintergrund steht die Uberzeugung von der Einheit der
Wirklichkeit, die in einer einheitlichen Sicht der Wirklichkeit erfasst werden
muss. Religion und Wissenschaft sind auf die gleiche Wirklichkeit bezogen. Sie
miissen letztlich zusammenstimmen.

Ich kann im Rahmen dieses Beitrags die einzelnen Modelle und das Modell-
schema insgesamt nicht diskutieren, will aber doch zu erkennen geben, dass
es mir fiir die grundlegende Verhiltnisbestimmung von Religion und Wissen-
schaft am fruchtbarsten zu sein scheint, auf der Basis einer klaren Unterschei-
dung Dialogméglichkeiten zu eruieren.

¢ Siehe dazu auch den Beitrag von Silke Giilker in diesem Band.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66 REINHOLD BERNHARDT

2. Auseinandersetzung mit spezifischen wissenschaftlichen Theorien

Wo sich die Selbstreflexion der christlichen Religion offen dafiir zeigte, wissen-
schaftliche Erkenntnisse und Theorien konstruktiv zu rezipieren, fithrten die
Auseinandersetzungen auf der ersten der eingangs genannten drei Ebenen zu
Neuformatierungen jener Glaubensinhalte, die sich im Gegenstandsbereich die-
ser Erkenntnisse und Theorien befinden. Das betraf einerseits den Glauben an
die Erschaffung und Erhaltung, an die Geordnetheit und die Zielbestimmung
des Kosmos und der Lebewesen, besonders des Menschen. Dieser wurde durch
naturalistische naturwissenschaftliche Erklarungen - zum einen durch die bio-
logische Evolutionslehre, zum anderen durch die physikalische Kosmologie
mit der sog. Urknalltheorie — in Frage gestellt. Es betraf zum anderen den
Glauben an die gottliche Inspiration der Heiligen Schrift und damit deren
Charakter als Dokument der Offenbarung Gottes. Dieser geriet durch die ge-
schichtswissenschaftlich informierte Erforschung der biblischen Schriften und
ihrer historischen - auch religionsgeschichtlichen - Kontexte unter Druck.

Wo eine solche Offenheit fiir die konstruktive Rezeption dieser wissenschaft-
lichen Erkldrungsansitze und damit die Bereitschaft, tradierte Glaubenslehren
einer Revision zu unterziehen, nicht vorhanden war, weil man darin deren
unzuldssige Modernisierung sah, kam es dagegen zur Ausbildung von Festungs-
mentalititen gegeniiber wissenschaftlichen Erklarungen (wie im protestanti-
schen Fundamentalismus’) und zur Verhdrtung tradierter Glaubenslehren (wie
im katholischen Traditionalismus). Auch das waren und sind moderne Trans-
formationen der Religion.

Ich betrachte nun die beiden oben genannten Themenfelder — den Glauben
an die gottliche Geschaffenheit der Welt und des Menschen, sowie die Sicht der
Bibel als von Gott mitgeteilter Heiliger Schrift -, zeige die Herausforderung an,
die diesen Glaubenslehren durch wissenschaftlichen Theorien und Forschungs-
methoden erwachsen sind, und deute die davon ausgelosten Transformations-
prozesse an.

(a) Schopfungsglaube

«Wie lange wird er [der Schopfungsbegriff] sich noch halten kénnen gegen
die Gewalt einer aus wissenschaftlichen Kombinationen, denen sich niemand
entziehen kann, gebildeten Weltanschauung?» fragte Schleiermacher in seinem
zweiten Sendschreiben an Liicke (Schleiermacher 1990: 346) und zeigte damit

7 Siehe dazu aber die differenzierte Darstellung von Michael Hochgeschwender in seinem
Beitrag zu diesem Band. Seine prizise historische Aufarbeitung des Fundamentalismus zeigt,
dass die frithen <Fundamentalisten> noch nicht sehr an diesen wissenschaftlichen Theorien
interessiert waren oder diese in ihre theologische Weltdeutung integrierten.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER «KNOTEN DER GESCHICHTE» ZWISCHEN RELIGION UND WISSENSCHAFT 67

die Herausforderung an, vor der er in seiner Deutung des Schopfungsglau-
bens stand. Die Maxime, die er in diesem Schreiben offengelegt hatte, — dass
namlich «jedes Dogma [...] auch so aufgefasst werden kann, dass es uns un-
verwickelt lasst mit der Wissenschaft» (Schleiermacher 1990: 351), indem es
als Inhalt des christlichen Glaubensbewusstseins aufgefasst wird - befolgte er
in seiner «Glaubenslehre». In einer Randbemerkung zur ersten Auflage dieses
Werks notierte er, bei der Schopfungslehre miisse «alles frei gelassen [werden],
um die naturwissenschaftlichen Forschungen nicht zu beeintrachtigen» (Schlei-
ermacher 1984a: 132, Nr. 760).8 Und so verarbeitete er darin kein wissenschaft-
liches Wissen. Weil sich die Religion nicht selbst auf der Ebene des Wissens
bewegt, konne sie alles dem Wissen Widersprechende aus der Glaubenslehre
entfernen. Dabei gehe nichts verloren, was fiir den Glauben von Bedeutung
ist. «Christus bleibt derselbe, und der Glaube an ihn bleibt derselbe» (Schleier-
macher 1990: 355).

Die Frage, wie lange sich der Schopfungsbegriff noch halten kann gegen die
Evidenz naturwissenschaftlicher Theorien, welche die Entstehung der Welt, der
Lebewesen und des Menschen erkldren, stellt sich bis in die Gegenwart. Wo am
religiosen Verstandnis der Welt, der Lebewesen und des Menschen als von Gott
geschaffen festgehalten, zugleich aber die biologische Evolutionslehre und die
physikalische Kosmologie anerkannt werden soll, muss die Theologie zeigen,
wie die Rede von Schopfung und Geschopflichkeit davon zu unterscheiden und
darauf zu beziehen ist. In der Reaktion auf diese Problemlage hat sich in der
akademischen Theologie des Neuprotestantismus seit Schleiermacher die Auf-
fassung zur vorherrschenden entwickelt, «Schopfung» sei nicht im Sinne einer
physischen Hervorbringung, sondern im Sinne einer <metaphysischen> Qualifi-
kation der Welt, des Lebens und des Menschen zu verstehen: als Gewolltsein
im Rahmen einer das Menschsein konstituierenden Beziehung, als ins Dasein-
Gerufensein, als Zuerkennung eines Wiirdetitels, der zur Verantwortungsiiber-
nahme verpflichtet. «Schopfung» wird als Lebens- und Weltdeutung verstanden
(siehe dazu etwa Anselm 2012).

Dem Unterscheidungsmodell folgend werden dabei die theologische und die
evolutionsbiologische Sicht als «non-overlapping magisteria» gesehen, wie es
Stephen Jay Gould (1997) formuliert hat.” Der Schopfungsglaube wird also
nicht als Weltentstehungstheorie oder als Lehre von der Bio- und Anthropoge-
nese gedeutet, sondern als Antwort auf die Frage nach dem Sinn des Seins ent-

Im zweiten Sendschreiben an Liicke erkldrt Schleiermacher, es nicht nétig zu haben, «inner-
halb des Tatsachlichen bestimmte Grenzen zu ziehen zwischen Natiirlichem und absolut
Ubernatiirlichen». In diesem Bereich «konnen wir der Wissenschaft auch frei lassen, alle uns
interessierenden Tatsachen in ihren Tiegel zu nehmen» (Schleiermacher 1990: 351).

Schon Georg Simmel hatte die Auffassung vertreten, dass es nicht zum Konflikt zwischen Wis-
senschaft und Religion kommen kénne, weil beide die Welt mit unterschiedlichen Sensorien
erfassten: Diese unterschiedlichen Sinnwelten bzw. Weltformen «kénnten sich nun prinzipiell
so wenig kreuzen, wie Tone mit Farben» (1995: 42). Ahnlich: Alfred North Whitehead (2011).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68 REINHOLD BERNHARDT

faltet. Die Religion zieht sich von der Ebene des Seins auf die des Sinns zuriick,
vom Erklaren auf das Verstehen und Deuten, von der Faktizitat des kosmischen
Geschehens auf die Relationalitdt der Gottesbeziehung. Fiir Schleiermacher gilt
im Blick auf die Lehre von der Schopfung: «Die urspriinglichen Bestimmungen
der Bekenntnifdschriften sind einfache und reine Ausdriikke des allgemeinen
Abhingigkeitsgefiihls» (KGA 1/7.1, 1980: 140 [§ 48, Ls]).

Das wiederum fiihrt zur Frage, wie die biblischen Schopfungsiiberlieferun-
gen auszulegen sind, sodass sich auch in dieser Hinsicht Transformationen
ergeben. Ich kann und will diese bibelhermeneutische Frage hier nicht weiter-
verfolgen, sondern stelle sie in den grofieren Zusammenhang der Herausforde-
rungen, vor die sich das Verstdndnis der Bibel durch die historische Bibelfor-
schung gestellt sah.

(b) Bibelverstindnis

Das zweite Beispiel einer spannungsreichen Begegnung zwischen Religion und
Wissenschaft betrifft nicht die Auseinandersetzung mit naturwissenschaftlichen
Theorien, sondern die Rezeption geschichtswissenschaftlicher Einsichten und
Methoden. Dabei steht nicht nur ein neuformatierbarer Teil der Glaubenslehre
auf dem Spiel, sondern deren autoritative Erkenntnisgrundlage: die Bibel als
Heilige Schrift bzw. als <Wort Gottes>. Diese Herausforderung betrifft in dhnli-
cher Weise auch die Kanonbildung und Lehrentscheidungen der christlichen
Kirche. Weil es bei Schrift und Tradition aber nicht nur um Bauteile, sondern
um das Fundament des Glaubensgebiaudes ging, war die Hitze, die an dieser
Reibungsflache entstand, auch viel grofier.

Je mehr sich die biblischen Schriften als zeitbedingte und dem damaligen
Weltbild verhaftete Gemeindebildungen erwiesen, umso mehr geriet der mit
ihnen verbundene Anspruch ins Wanken, auf einer unmittelbaren zeitenthobe-
nen Offenbarung Gottes zu beruhen. Je mehr die Festlegung des biblischen
Kanons als Resultat urchristlicher und frithkirchlicher Entscheidungen erkannt
wurde, umso weniger lief§ sich eine kategoriale Unterscheidung der heiligen
von anderen Schriften vornehmen. Es schien Schleiermacher unausweichlich
zu sein, zwischen dem Historischen und dem Theologischen zu unterscheiden,
sich auf die wesentlichen theologischen Inhalte des Glaubens zu besinnen und
an nichts festzuhalten, was der historischen Bibelforschung widerspricht, wie
etwa an der Lehre vom Kanon und von der Inspiration (Schleiermacher 1990:
355).

Mit der Problematisierung dieser Lehren muss aber auch die theologische
Begriindung der Bibelautoritit einer Revision unterzogen werden. Schleierma-
cher formuliert das Problem folgendermafien: «Es wird immer sehr schwierig
sein, den Grundsatz aufzustellen, alles, was in den heiligen Schriften enthalten

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER «KNOTEN DER GESCHICHTE» ZWISCHEN RELIGION UND WISSENSCHAFT 69

ist, sei gottliche Lehre, und dabei nicht bestimmen zu konnen, welches diese
Heiligen Schriften sind» (Schleiermacher 1990: 355). Die Konsequenz daraus
lautet fiir ihn: «Das Ansehen der heiligen Schrift kann nicht den Glauben an
Christus begriinden, vielmehr muss dieser schon vorausgesetzt werden, um der
heiligen Schrift ein besonderes Ansehen einzuraumen» (Schleiermacher 2003:
316 [§ 128 Ls)).

In dem Mafle, in dem die Bibel dem wissenschaftlichen Zugriff durch die
historisch-kritische Bibelforschung ausgesetzt wurde, artikulierte sich aber auch
der Protest dagegen. Er blieb nicht auf die akademische Theologie beschrénkt,
sondern fiihrte zu Friktionen in den christlichen (besonders protestantischen)
Religionsgemeinschaften, die bis heute anhalten. Dabei traten und treten z.T.
massive Autoritatskonflikte auf. Wer verfiigt tiber die normative Deutehoheit
in den Religionsgemeinschaften: kirchliche Autoritdten, charismatische Fiihrer-
personlichkeiten, die Gemeinden selbst, gewéhlte Reprasentanten?!?

Auf der einen Seite stellen die Erkenntnisgewinne durch die historische
Bibel- und Dogmenforschung einen enormen wissenschaftlichen Fortschritt
(also einen Reibungsgewinn) dar, auf der anderen Seite werden aber nicht nur
die einzelnen Erkenntnisse, sondern wird diese gesamte Methode in der evan-
gelikalen und Teilen der charismatischen Bewegung als theologisch unsachge-
mafd zuriickgewiesen. Und selbst da, wo Geistliche in der historisch-kritischen
Bibelforschung ausgebildet sind, bringen sie diese Kenntnisse in ihrer kirchli-
chen Praxis oft nicht oder nur sehr vorsichtig ein, weil sie fiirchten, damit
Sensibilititen der Glaubenden zu verletzten.

3. Auseinandersetzung mit dem wissenschaftlich fundierten Weltbild
der Moderne

Auf der zweiten der eingangs unterschiedenen drei Ebenen geht es nicht mehr
nur um einzelne wissenschaftliche Methoden und Theorien, auch nicht um
einzelne Glaubensinhalte und das Verstindnis der religiosen Traditionsquellen,
sondern um die Pragung und Umpréigung ganzer Formationen der christlichen
Religion durch das wissenschaftlich fundierte Weltverstindnis. Um im Bild
eines Bildes zu sprechen: Es geht nicht nur um einzelne Figuren im Bild,
sondern um den Hintergrund und den Rahmen des Bildes. Ich greife drei
Bereiche exemplarisch heraus, in denen Transformationsprozesse nicht nur
in der Religion, sondern der Religion - jedenfalls signifikanter Formationen
der Religion - stattgefunden haben, die durch das wissenschaftlich fundierte
Wirklichkeitsverstaindnis ausgelost wurden. Die ersten beiden reichen in das
19. Jahrhundert zuriick, die dritte betrifft die Gegenwart.

10 Vgl. das in der Einleitung zu diesem Band genannte Kriterium 3, «normative Vorstellungen».

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70 REINHOLD BERNHARDT

(a) Existenzialisierung des Gottesbezuges: Verschiebung von der Welt hin zum
Menschen

Max Weber hatte bekanntlich die These aufgestellt, dass die moderne Wissen-
schaft die Welt entzaubert hat. Fiir die entzauberte Welt gilt, «dass es [...]
prinzipiell keine geheimnisvollen unberechenbaren Michte gebe, die da hin-
einspielen, dass man vielmehr alle Dinge - im Prinzip - durch Berechnen
beherrschen konne» (1988 [1922]: 594). Weder fiir die Entstehung der weltli-
chen Wirklichkeit, noch fiir deren Strukturen (also etwa fiir die <Naturgesetze>),
noch fiir die sich darin vollziehenden Ereignisse darf eine metaphysische Kau-
salursachlichkeit angenommen werden. Der physischen Wirklichkeit liegt nach
Weber keine metaphysische, sondern eine mathematische Matrix zugrunde.
Diese ist berechenbar. Damit ist das Naturgeschehen rational und technisch
beherrschbar. Alle Versuche, Naturprozesse mit magischen Mitteln oder durch
Gebete beeinflussen zu wollen, sind somit obsolet geworden. Bittgebete, die auf
ein Eingreifen Gottes in diese Prozesse zielen — wie etwa Gebete um Sonne oder
Regen -, sind atavistisch. Die Annahme von Naturwundern, Engeln und Da-
monen erscheint absurd. Mit der physikalischen Erklirung des Gewitters und
der Erfindung des Blitzableiters konnte das Gewitter nicht mehr als Ausdruck
des Zornes Gottes verstanden werden.

Wenn aber alle supranaturalen Aktinstanzen aus der Erklirung naturhafter
und geschichtlicher Prozesse verbannt werden, ist damit nicht nur der Glaube
an die urspriingliche Erschaffung der Welt, des Lebens und des Menschen
in Frage gestellt, sondern auch die Vorstellung einer gottlichen Erhaltung, han-
delnden Begleitung und teleologischen Lenkung des Kosmos, kurz, die Inhalte
der Vorsehungslehre. Ein Handeln Gottes in Natur und Geschichte im Sinne
unmittelbarer Interventionen ist demnach nicht mehr denkbar. Darauf beruht
aber ein wesentlicher Teil nicht nur des traditionellen christlichen Glaubens,
sondern aller theistischen Religionen. Es geht dabei nicht um einen bestimmten
und distinkten Inhalt der Religion, sondern um deren Ganzes: um den aktiven
Weltbezug Gottes insgesamt. Die Rationalitdt, Plausibilitait und Funktionalitat
des Gottesglaubens steht auf dem Spiel.

Das hatte nicht nur Folgen fiir das religiose Weltverstandnis, sondern auch
fiir die liturgische Praxis. An den Revisionen der kirchlichen Gesangbiicher und
der kirchlichen Agenden in den letzten beiden Jahrhunderten kann man sehen,
dass die Lieder und liturgischen Texte, in denen um Eingriffe Gottes in das
Naturgeschehen gebetet wurde, nach und nach zuriickgedringt wurden und
fast ganz verschwunden sind.!! Die von der Religion geforderten und oft auch

"' Eines der Lieder dieser Art, die im «Gesangbuch der Evangelisch-reformierten Kirchen
der deutschsprachigen Schweiz» erhalten geblieben sind, ist Lied Nr.541. In der zweiten
Strophe heifSt es: «sende gnadig zum Gedeihn Regen, Wind und Sonnenschein. Wende ab
mit Vaterhand Hagel, Fluten, Sturm und Brand». Diese Strophe wird gerahmt von segens-

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER «KNOTEN DER GESCHICHTE» ZWISCHEN RELIGION UND WISSENSCHAFT 71

vollzogenen Anpassungsleistungen betrafen das Verstindnis und die Praxis des
gesungenen und gesprochenen Bittgebets, die liturgische Sprache in Gianze und
letztlich die Bestimmung der Beziehung Gottes zur Welt insgesamt.

Der Glaube an ein Handeln Gottes in Natur und Geschichte wurde in der
akademischen Theologie vielfach zuriickgestellt hinter eine anthropozentrische
Auffassung, der zufolge Gott — vermittelt durch die Verkiindigung seines Wortes
— auf die Existenzverfassung des Menschen einwirkt, um dieser eine neue Ori-
entierung zu geben. Besonders die Existenztheologie hat diese Transformation
vorgenommen. Bei Rudolf Bultmann steht sie im Rahmen seines Entmythologi-
sierungsprogramms. Dieses stellt einen markanten Versuch dar, die Auslegung
der biblischen Schriften und das Verstindnis des christlichen Glaubens mit
den Priagungen der modernen Geisteskultur in Einklang zu bringen. Die Rede
vom «Handeln Gottes» ist nach Bultmann als analogischer Ausdruck der «Exis-
tenzbeziehung zwischen Gott und Mensch» zu verstehen (Bultmann 1993:
178).12 Gott handelt nicht an Dingen und Ereignissen, sondern an Personen.
Der religiose Glaube wird entweltlicht, entnaturalisiert und entgeschichtlicht.

Selbst dort, wo dieser konsequenten Existenzialisierung des Glaubens wider-
sprochen und Gottes Wirken in Natur und Geschichte wieder stiarkere Bedeu-
tung beigemessen wird — wie etwa bei Wolfhart Pannenberg oder den Entwiir-
fen einer «Theologie der Natur» (wie sie besonders im englischen Sprachraum
entwickelt worden sind, etwa von Ian Barbour, Arthur Peacocke und John
Polkinghorne) - wird in Rechnung gestellt, dass die Rede von einem Handeln
Gottes in der Welt keine objektive Tatsachenfeststellung, sondern eine herme-
neutische Erschlieflungsleistung darstellt. Insofern wird auch hier der human
factor zur Geltung gebracht.

Wiederum gilt: Diese Anthropozentrierung des religiosen Glaubens in der
Moderne ist nicht nur ein Reflexionsprodukt der akademischen Theologie,
sondern findet ihren Niederschlag auch im Glaubensleben der einzelnen Chris-
tinnen und Christen sowie in der Praxis der Kirchen. Als ein Beispiel dafiir
sei der Umgang mit Leiderfahrungen genannt. Im Falle des malum physicum

theologischen Aussagen. So heifit es in der ersten und in der dritten Strophe «segne, Gott,
der Hinde Tat».

Es gibt auch Erscheinungsformen der kirchlichen Volksfrommigkeit, die das Paradigma des
Wirkens Gottes in der Natur nicht verlassen, sondern im Blick auf aktuelle Entwicklungen
transformieren: 1678 legten die Bewohnerinnen und Bewohner von Fiesch und Fierschertal
im katholischen Oberwallis ein Geliibde ab. Es bestand aus dem Versprechen, gottwohlge-
féllig zu leben, und aus der Bitte an Gott, den bedrohlichen Aletschgletscher nicht weiter
wachsen zu lassen. In Zeiten der Gletscherschmelze regte nun der Pfarrer von Fiesch an, das
Gebetsanliegen umzukehren und fiir den Erhalt des Gletschers zu beten. Dafiir erbat er die
Zustimmung des Papstes. Siehe dazu: https://www.swissinfo.ch/ger/laesst-sich-der-gletsc
herschwund-mit-beten-bannen-/944264 (Abruf: 5.1.2022) - diese Hinweise verdanke ich
Andreas Tunger-Zanetti.

In seinem Aufsatz «Der Gottesgedanke und der moderne Mensch» deutet er Gottes Han-
deln «als ein Geschehen, [...] das [...] die Existenz des Menschen betrifft» (Bultmann 1963:
342).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://www.swissinfo.ch/ger/laesst-sich-der-gletscherschwund-mit-beten-bannen-/944264
https://www.swissinfo.ch/ger/laesst-sich-der-gletscherschwund-mit-beten-bannen-/944264
https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.swissinfo.ch/ger/laesst-sich-der-gletscherschwund-mit-beten-bannen-/944264
https://www.swissinfo.ch/ger/laesst-sich-der-gletscherschwund-mit-beten-bannen-/944264

72 REINHOLD BERNHARDT

wird dabei von Gott in den meisten Fillen nicht die unmittelbare Abwendung
der naturhaften und geschichtlichen Ursachen des erfahrenen Leids erhofft und
erbeten, sondern die Starkung der betroffenen Menschen im Umgang mit dem
Leid sowie die Weckung von Empathie und Solidaritit bei denen, die das Leid
anderer wahrnehmen. Im Falle des malum morale zielt die Gebetsbitte zudem
auf eine Bewusstseinsverdnderung bei den dafiir Verantwortlichen.

Hier — wie auch bei den anderen genannten Entwicklungen - lassen sich
allerdings immer auch gegenldufige Bewegungen ausweisen. Sie versuchen,
den Transformationen der Religion in der Moderne zu widerstehen, wollen
an vormodernen Frommigkeitsformen festhalten und brandmarken die moder-
neaffinen Anpassungen als Verrat am Proprium der je eigenen Religion. Dabei
nehmen sie aber ihrerseits immer auch Neubildungen dessen vor, was sie fiir
den urspriinglichen und unaufgebbaren Kern des Glaubens halten. Im Blick
auf die Revision der Auffassung vom Handeln Gottes in Natur und Geschichte
kann man etwa auf die Gebetspraxis evangelikaler Gemeinden verweisen, die
inbriinstig um gottliche Interventionen beten.

(b) Historisierung der Religion

Die im vorigen Abschnitt als Modernisierungsimpuls der Religion beschriebe-
ne historisch-kritische Quellenforschung mit den Methoden der Altertumsfor-
schung und der Altphilologie steht im breiteren Kontext einer Historisierung
der gesamten Geisteskultur, die auch das (Selbst-) Verstindnis der Religion er-
fasste. Historisierung bedeutet dabei auch Sékularisierung. Das betrifft zunachst
die Deutung von Geschichte und mit ihr auch die Deutung der Religionsge-
schichte. So wie im 19. Jahrhundert tibernatiirliche Méchte aus der Erklarung
der Natur ausgeschieden wurden, so wurden iibergeschichtliche Machte aus der
Erklarung der Geschichte verbannt. Leopold von Ranke (1795-1886) vertrat
noch eine kontemplative Geschichtssicht. Er verstand die Geschichte als «Hie-
roglyphe Gottes».13 Die Aufgabe des Historikers sei es, diese zu dechiffrieren.
Theodor Mommsen (1817-1903) verweigerte sich dagegen allen transzenden-
ten Ausdeutungen des geschichtlichen Prozesses konsequent. Thm zufolge wird
die Geschichte ausschliefilich von den in ihr wirkenden Kriften vorangetrieben.
Sie geht nicht auf ein Ziel zu und hat keinen Finalsinn. Es gilt das Immanenz-
prinzip: Geschichtliche Ereignisse sind auf geschichtliche Faktoren und Struk-
turen und auf die in ihnen wirkenden Handlungssubjekte zuriickzufiithren. Das

13 «In aller Geschichte wohnt, lebt, ist Gott zu erkennen. Jede That zeugt von ihm, jeder

Augenblick predigt seinen Namen, am meisten aber diinkt mich der Zusammenhang der
groflen Geschichte. Er steht da wie eine heilige Hieroglyphe...» Brief an Heinrich Ranke
(1820), in: Ranke 1890 (89-90).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER «KNOTEN DER GESCHICHTE» ZWISCHEN RELIGION UND WISSENSCHAFT 73

gilt auch fiir die Religionsgeschichte. Die geschichtliche Wirklichkeit ist das
Produkt menschlichen Handelns.

Es ging bei dieser Historisierung und Sakularisierung aber nicht nur um die
Deutung von Geschichte, sondern um eine grundlegend geschichtliche Auffas-
sung der Wirklichkeit insgesamt und damit auch der Religion. In dieser Sicht
ist die Religion nicht nur in den Fluss der Geschichte eingebunden; sie ist ein
Produkt geschichtlicher Prozesse. Davon gehen Feuerbachs Projektionstheorie,
Marx’ historisch-materialistische Religionskritik und Freuds psychoanalytische
Religionsdeutung aus. Alle Erscheinungsformen der Religion sind dem zufol-
ge nicht nur geschichtlich verfasst und damit relativ; sie sind auch aus der
Geschichte hervorgegangen, also geschichtlichen Ursprungs. Daraus folgt, dass
allein empirische Erkenntnisquellen zugelassen sind. Zudem lésst historisches
Denken nur Wahrscheinlichkeitsurteile zu — in der Religion geht es aber um
unbedingte Gewissheiten. Die Frage nach dem Verhaltnis von religioser Nor-
mativitdt und Geschichte bricht auf.

In diesem Paradigma wurzelt die Trennung einer rein historisch und em-
pirisch verfahrenden Religionswissenschaft von der Theologie, die das tra-
dierte Selbstverstindnis der Glaubensgemeinschaft im jeweiligen Zeitbezug
zum Ausdruck bringen will. Damit stellt sich die Frage, inwieweit auch die
Theologie selbst wissenschaftliche (etwa religionssoziologische und -psycholo-
gische) «Auflenperspektiven» anwenden kann und soll; und es stellt sich die
Frage, inwiefern sie selbst Wissenschaft ist. Die Wissenschaftlichkeit der Theo-
logie steht zur Debatte. Die Unterscheidung von Religion und Wissenschaft
wird damit in der Selbstreflexion der Religion thematisch. Damit hangt auch
die Frage nach der Berechtigung der Theologie zusammen, nach wie vor im
Haus der Wissenschaften, also an der Universitat, vertreten zu sein.

(c) Okologisierung der Religion

Der Bericht Die Grenzen des Wachstums, den Dennis und Donella Meadows
1972 fiir den Club of Rome vorstellten (Meadows 1972), begriindete die Um-
weltbewegung. Diese hat seither zu einem tiefgreifenden Bewusstseinswandel in
der Weltgesellschaft gefiihrt. In weiten Teilen der christlichen Religion wurde
dieses wissenschaftlich fundierte 6kologische Bewusstsein als ureigenes Anlie-
gen aufgenommen. Unter dem Leitwort «Bewahrung der Schopfung» fiihrte es
dabei zu weitreichenden Transformationen. Das Verhiltnis des Menschen zu
den «Mitgeschopfen»!4 und zur okologischen Umwelt musste neu taxiert wer-

" Der Begriff der «Mitgeschopflichkeit» wurde 1959 von Fritz Blanke geprigt, um den in
seinen Augen zu eng gefassten Begriff «Mitmenschlichkeit» zu weiten (1959: 198). Der
Ausdruck «Mitgeschopf» begegnet allerdings schon im Pietismus des ausgehenden 18. Jahr-
hunderts, so etwa im Biberacher Gesangbuch (Mayer/Knecht 1802: Lied 851). Die Rubrik,

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74 REINHOLD BERNHARDT

den. Das hatte Auswirkungen auf das religiose Verstandnis des Menschen, aber
auch auf die Vermessung des religios-ethischen Themenfeldes und die daraus
resultierende ethische, padagogische und sogar liturgisch-rituelle Praxis. Die
Zentrierung der religiosen Weltanschauung auf den Menschen wurde in die-
sem Diskurs wieder aufgebrochen. Fragen der Tierethik und der Umweltethik
spielen in den religiosen Reflexionen und Aktionen nun eine wichtige Rolle.
Das Leitwort «Bewahrung der Schépfung» ist sogar in die politische Rhetorik
eingezogen.!®

Die Okologisierung der Religion richtet sich zwar auch gegen die oben
unter dem Stichwort «Existenzialisierung des Gottesbezuges» beschriebene an-
thropozentrische Engfithrung des Glaubensdenkens, bleibt aber insofern auf
den Menschen bezogen, als diesem die Verantwortung fiir die Bewahrung der
Schopfung auferlegt wird. Die Anthropozentrik wird gewissermafien von der
Glaubenslehre in die Ethik verlagert.

Bei der Okologisierung der Religion geht es nicht — wie auf der ersten der
eingangs genannten drei Ebenen — um den Schopfungsglauben als ein Segment
der christlichen Glaubenslehre, sondern um die schopfungsethische Grundie-
rung ganzer Religionsformationen: um Werthaltungen, Handlungsorientierun-
gen und kirchliche Aktionsprogramme.

Das 6kologische Bewusstsein geht auf verschiedene wissenschaftliche Ent-
wicklungen zuriick. Das beginnt schon mit der Einbettung des Menschen
in den Stammbaum des Lebens, wie sie sich aus dem Paradigma der biolo-
gischen Evolution ergibt. Im evolutionsbiologischen Stammbaum des Lebens
ist das Menschengeschlecht nur noch ein marginaler Zweig in der Gruppe
der Eukaryoten (Lebewesen mit Zellkern und Zellmembran). Der Mensch ist
biologisch vollstindig in das Tierreich eingebunden und kann nicht mehr in
Anspruch nehmen, <Krone der Schopfung> zu sein. Die Herausforderung geht
auf dieser Ebene aber nicht nur von der Evolutionslehre als einer distinkten
wissenschaftlichen Theorie aus, sondern vom Evolutionsparadigma als einer
weltbildpragenden Anschauung. Dieses Paradigma reicht weit iiber die Lehre
hinaus. Sie betrifft das Naturverstdndnis allgemein.

Auch andere naturwissenschaftliche Ansitze fiithrten dazu, dass die jahrhun-
dertealte Bestimmung des spezifisch Menschlichen im Unterschied zum Tier
fragwiirdig wurde. In der Verhaltensforschung an Primaten lieflen sich bei
ihnen kognitive und emotive Féhigkeiten beobachten, die man frither allein
dem Menschen zugeschrieben hatte. Primaten verfiigen {iber Ansétze zu instru-
menteller Rationalitdt, zu Sprachlichkeit, zu Empathie und Altruismus und

in der dieses Lied eingestellt ist, tragt den Titel: «Pflichtgemifiiges Betragen gegen Thiere,
Pflanzen und Baume».

Reiner Anselm konstatiert: «[K]ein anderes Lehrstiick der christlichen Dogmatik hat sich
einen so wichtigen Platz in der Alltagssprache erobert wie die 6kologisch-emanzipatorisch
umgestaltete Schopfungslehre» (Anselm 2012: 233).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER «KNOTEN DER GESCHICHTE» ZWISCHEN RELIGION UND WISSENSCHAFT 75

sogar zu Selbstbewusstsein. Schliefilich hat auch die Genetik die frither klar ge-
zogene Grenze zwischen Mensch und Tier aufgeweicht. Das fiihrte zu einer ho-
heren Wertschitzung der Tiere und zur Forderung, ihnen Wiirde und Rechte
zuzuerkennen.

Der Mensch wurde aber nicht nur in das Tierreich eingeordnet, sondern
zusammen mit den Tieren in seine 6kologischen Umwelten gestellt. Die noch in
der Newton'schen Physik wurzelnden mechanistischen Paradigmen mit ihren
monolinearen Kausalititszusammenhangen wurden zunehmend ersetzt durch
Modelle sich selbst organisierender und mit ihrer Umwelt kommunizierender
Systeme, in denen komplexe Wechselwirkungen bestehen. Hinzu kamen die
Forschungen, die erkennen liefSen, wie sehr nicht nur das 6kologische Gleichge-
wicht in einzelnen Systemen, sondern die globalen Systemumwelten der Veran-
derung und Gefdhrdung ausgesetzt sind.

Auf die kirchliche Praxis hat diese Okologisierung enorme Auswirkungen:
Kirchengemeinden fragen nach Schopfungsverantwortung im <Anthropoziny,
entdecken Nachhaltigkeit als spirituelles Thema, betreiben aktives Umweltma-
nagement und entwickeln Nachhaltigkeitsprogramme. Manche Pfarrerinnen
und Pfarrer bieten Tiergottesdienste an und unterstiitzen Initiativen zur Ein-
richtung von Tierfriedhéfen. In der kirchlichen Bildungsarbeit spielt das Thema
der Schopfungsverantwortung eine zentrale Rolle.

4. Auseinandersetzung mit dem religionskritischen Narrativ der
Moderne

Auf der dritten der eingangs genannten Ebenen steht das Narrativ zur Debat-
te, mit dem das Verhdltnis von Religion und Wissenschaft in der Moderne
bestimmt wurde und wird. In der Auseinandersetzung mit diesem Narrativ war
die Religion gendtigt, ihr Selbstverstandnis (neu) zu bestimmen. Auch darin
liegen Impulse fiir Transformationen.

In einer diskursanalytischen Betrachtung gibt sich die Gegeniiberstellung
von Wissenschaft und Religion als Teil des Sékularisierungsnarrativs zu erken-
nen, das vor allem im 19. Jahrhundert ausgebaut wurde.'® Wissenschaft wurde
dabei gegen Religion und Religion gegen die Wissenschaft profiliert. Diese Pro-
filierung konnte eher systematisch oder eher historisch vorgenommen werden.

Ein markantes Beispiel fiir die historische Entfaltung des Sékularisierungsnar-
rativs im Sinne einer Fortschrittserzahlung ist das Drei-Stadien-Gesetz, das
Auguste Comte in Anlehnung an Saint-Simon formulierte. Die Geistes- und
Kulturentwicklung des individuellen Menschen und der Menschheit verlduft
demnach in einem Reifungsprozess vom religiosen bzw. theologischen bzw.

16 Vgl. das in der Einleitung zu diesem Band genannte Kriterium 5, «Diskurs».

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76 REINHOLD BERNHARDT

fiktiven Stadium (in dem iibernatiirliche Wesenheiten - wie Gotter — zur
Erklarung von Phianomenen herangezogen werden) iiber das metaphysische
(in dem man sich spekulativ auf weltimmanente, aber abstrakte Prinzipien —
wie «die Natur> oder «den Geist> — bezieht) hin zum positiven Stadium, das sich
an den Rationalitatsstandards der modernen Wissenschaft orientiert. Fiir dieses
Stadium gilt:
Wir geben es auf, den Ursprung und die Bestimmung des Weltalls zu ermitteln und die
inneren Ursachen der Erscheinungen zu erkennen. Stattdessen suchen wir deren Gesetze
durch gemeinsamen Gebrauch der Vernunft und der Beobachtung zu entdecken, d.h. deren
Beziehungen im Nacheinander und der Ahnlichkeit nach. Die Erklirung der Tatsachen
besteht nur noch darin, dass man die einzelnen Erscheinungen in Beziehung setzt zu
allgemeinen Tatsachen, deren Zahl der Fortschritt der Wissenschaft stetig zu vermindern
strebt.
(Comte 1974: 2)

Im Rahmen solcher positivistischen Ansitze wurde die Religion mit Gegenbe-
griffen zu den Idealen der Aufklirung konnotiert, namlich Irrationalitdt, Un-
wissenheit, mythologisches Bewusstsein, Autoritdtsglauben usw. Diese Codie-
rung der Religion wirkt bis in den Neuen Atheismus der jiingeren Vergangen-
heit und Gegenwart und bis in das Religionsverstindnis vieler Zeitgenossinnen
und -genossen hinein fort.

Mit der Frage nach der Beziehung von Wissenschaft und Religion steht
immer auch das Sakularisierungsnarrativ zur Debatte, das Religion und Wissen-
schaft zu Kontrastbegriffen erkldart und diesen Kontrast dann mit entgegenge-
setzten wertenden Zuschreibungen ausbaut. Das Narrativ ist also alles andere
als wertfrei.

Die religiosen Akteure in der westlichen Welt haben dieses Narrativ oft so
sehr verinnerlicht, dass sie es gar nicht als solches erkennen und sich nicht dazu
in ein reflexives Verhdltnis setzen. Und wo sie es tun, geschieht das auf eine
eher defensive Weise. Interkulturelle Begegnungen konnen hier ein Augenéffner
sein. In kulturellen Kontexten, in denen dieses Narrativ schwécher ausgeprigt
ist oder als Frucht des modernen europiischen Denkens sogar zuriickgewiesen
wird, erscheint die Gegeniiberstellung von religiosem Glauben und Wissen,
Religion und Wissenschaft fragwiirdig. So ist die Religion etwa in Stidafrika so
sehr in Gesellschaft und Kultur eingebettet, dass eine solche Gegeniiberstellung
kaum nachvollziehbar ist. Religion erscheint dort als Generator von sozialer
Wissensproduktion. Soziales Wissen wird dabei durchaus von wissenschaftli-
chem Wissen unterschieden, diesem aber nicht antithetisch entgegengesetzt.

Bezieht man zudem die wissenssoziologische Erkenntnis mit ein, dass Wis-
sensproduktion immer durch die sozialen Kontexte mitbestimmt ist, in denen
sie stattfindet, dann verliert die Auffassung von Wissen ihre Objektivitdt. Was
als Wissen gilt und was als Wissen gilt, hangt immer auch von kulturellen
Konventionen ab. Welche Fragen als relevant gesehen werden, welches Wissen
als erstrebenswert betrachtet wird, welche Wissensgewinnungen Anerkennung

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER «KNOTEN DER GESCHICHTE» ZWISCHEN RELIGION UND WISSENSCHAFT 77

und Forderung erhalten, wie das gewonnene Wissen interpretiert und verwertet
wird - all das unterliegt soziokulturell gepragten Werturteilen. Und eine der
Pragekrafte des soziokulturellen Kontextes ist Religion.

Lost man sich von der Gegeniiberstellung von religiosem Glauben und Wis-
sen und stellt in Rechnung, dass es verschiedene Arten von Wissen gibt — funk-
tionales Wissen, Orientierungswissen, soziales, ethisches, religioses Wissen usw.
- dann 6ffnet sich die Frontstellung von Wissenschaft und Religion. Der Kon-
flikt zwischen beiden ist eine Konflikterzdhlung. Wo das Narrativ als solches
erkannt wird, kann es hinterfragt werden. Religion muss ihr Selbstverstandnis
dann nicht in Abgrenzung von der Wissenschaft bestimmen. Sie ist von diesem
Rechtfertigungsdruck befreit und kann zeigen, wie sie die wissenschaftlich er-
klarte Welt, aber auch die der Wissenschaft nicht zugénglichen Dimensionen
der Wirklichkeit in ihren Ganzheitshorizont stellt, ohne sie dabei zu bevormun-
den.

Schleiermacher hat das auf eine nach wie vor wegweisende Art getan. Er
legte die Religion gewissermaflen tiefer, auf eine vorreflexive Erfahrungs- und
Bewusstseinsebene, die nicht in Konflikt mit der Wissenschaft kommen kann.
Auf der Basis dieser klaren Unterscheidung lauft die von ihm vorgenomme-
ne Zuordnung von Wissenschaft und Religion darauf hinaus, dass der «Kno-
ten» zwischen ihnen als solcher bestehen bleiben kann und gerade nicht geldst
wird. Die Religion ist etwas ganz anderes als die Wissenschaft, aber nicht das
Andere der Wissenschaft und auch nicht ein Defizitmodus von Wissenschaft.
Sie ist Lebensweisheit.!”

Literatur

Anselm, Reiner (2012): «Schépfung als Deutung der Lebenswirklichkeit», in: Konrad
Schmid (Hg.), Schopfung, Tiibingen: Mohr Siebeck, S. 225-294.

Augustinus von Hippo (o. J.): «De trinitate», in: Bibliothek der Kirchenviter, Freiburg
i. Ue.

Barbour, Ian G. (2003): Wissenschaft und Glaube. Historische und zeitgendssische Aspek-
te, Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Blanke, Fritz (1959): «Unsere Verantwortlichkeit gegeniiber der Schépfung», in: Peter
Vogelsanger (Hg.), Der Auftrag der Kirche in der modernen Welt. FS Emil Brunner,
Ziirich, Stuttgart: Zwingli-Verlag, S. 193-198.

Bultmann, Rudolf (1963): «Der Gottesgedanke und der moderne Mensch», in: Zeit-
schrift fiir Theologie und Kirche, 60, Nr. 3, S. 335-348.

17" Fiir Luther war nicht nur die Religion, sondern auch die Theologie «sapientia experimenta-
lis» (Weimarer Ausgabe, Bd. 9, S.98, Z. 21). Schon Augustin hatte formuliert: «Tendimus
per scientiam ad sapientiam»: «durch die Wissenschaft trachten wir nach der Weisheit» (De
trinitate XIII, 19, Augustinus von Hippo (o. J.).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78 REINHOLD BERNHARDT

Bultmann, Rudolf (1993): «Jesus Christus und die Mythologie (1964)», in: Glauben
und Verstehen. Gesammelte Aufsitze Bd. 4, Tubingen: Mohr, S. 141-189.

Comte, Auguste (1974): Die Soziologie. Die positive Philosophie im Auszug, Stuttgart:
Kroner.

Fleck, Ludwik (2017): Entstehung und Entwicklung einer wissenschaftlichen Tatsache.
Einfiithrung in die Lehre vom Denkstil und Denkkollektiv (1935), Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Gould, Stephen Jay (1997): «Nonoverlapping Magisteria», in: Natural History, 106,
Nr. 2, S.16-22.

Krech, Volkhard (2018): «Dimensionen des Religiosen», in: Detlef Pollack, Volkhard
Krech, Olaf Miiller, Markus Hero (Hg.), Handbuch Religionssoziologie, Wiesbaden,
Heidelberg: Springer VS, S. 51-94.

Matsumoto, Dairi (2011): Moralbegriindung zwischen Kant und Transzendentalprag-
matik. Von der transzendentalen Begriindung zur Faktizitit des Moralischen, Mar-
burg: Tectum.

Mayer, Johann Jakob / Knecht, Justin Heinrich (1802): Christliche Religionsgesinge fiir
die dffentliche und hdusliche Gottesverehrung der Evangelischen Gemeine in Biberach
in der Stadt und auf dem Lande, Biberach: Nufllin.

Meadows, Dennis L. (1972): Die Grenzen des Wachstums. Bericht des Club of Rome zur
Lage der Menschheit, Stuttgart: Deutsche Verlagsanstalt.

Ranke, Leopold von (1890): «Zur eigenen Lebensgeschichte», in: Leopold von Ranke’s
sammtliche Werke. Zweite und dritte Gesammtausgabe. Alfred Dove (Hg.), Leipzig:
Duncker & Humblot.

Schleiermacher, Friedrich (1984a): «Kritische Gesamtausgabe: Abteilung I: Schriften
und Entwiirfe. Band 7/3: Der christliche Glaube nach den Grundsétzen der evange-
lischen Kirche im Zusammenhange dargestellt (1821/22)». Hg. von Ulrich Barth,
Berlin, New York: de Gruyter.

Schleiermacher, Friedrich (1984b): «Uber die Religion. Reden an die Gebildeten unter
ihren Verdchtern (1799)», in: Kritische Gesamtausgabe. Abteilung I: Schriften und
Entwiirfe. Band 2: Schriften aus der Berliner Zeit 1796-1799. Gunter Meckenstock
(Hg.), Berlin, New York: de Gruyter, S. 185-326.

Schleiermacher, Friedrich (1990): «Uber die Glaubenslehre. Zwei Sendschreiben an
Liicke», in: Kritische Gesamtausgabe. Abteilung I: Schriften und Entwiirfe. Band 10:
Theologische-dogmatische Abhandlungen und Gelegenheitsschriften. Hans-Friedrich
Traulsen (Hg.), Berlin, New York: de Gruyter, S. 307-394.

Schleiermacher, Friedrich (2003): «Der christliche Glaube nach den Grundsitzen der
evangelischen Kirche im Zusammenhange dargestellt: Zweite Auflage (1830/31)»,
in: Kritische Gesamtausgabe. Abteilung I: Schriften und Entwiirfe. Band 13/1+2: Der
christliche Glaube 2. Auflage. Rolf Schifer (Hg.), Berlin, New York: de Gruyter.

Simmel, Georg (1995): «Die Religion», in: Philosophie der Mode (1905). Die Religion
(1906/1912). Kant und Goethe (1906/1916). Schopenhauer und Nietzsche. Gesamtaus-
gabe Bd. 10. Michael Behr, Volkhard Krech, Gert Schmidt, Georg Simmel, Otthein
Rammstedt (Hg.), Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER «KNOTEN DER GESCHICHTE» ZWISCHEN RELIGION UND WISSENSCHAFT 79

Smart, Ninian (1996): Dimensions of the sacred. An anatomy of the world’s beliefs,
Berkeley, Los Angeles: University of California Press.

Smart, Ninian (1998): The world’s religions, Cambridge: Cambridge University Press.

Weber, Max (1988 [1922]): «Wissenschaft und Beruf», in: Gesammelte Aufsdtze zur
Wissenschaftslehre. [erstmals 1922], Tiibingen: Mohr Siebeck.

Whitehead, Alfred North (2011): «Religion and science: [erstmals 1925 in Atlantic
Monthly]», in: Science and the modern world, Cambridge: Cambridge University
Press, S.221-239.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die gesellschaftliche Konstruktion von Grenzen zwischen
Verfiigbarkeit und Unverfiigbarkeit:

Untersuchungen in einem US-amerikanischen Labor

tiir Stammzellforschung

Silke Giilker

1. Einleitung

Am 15. April 2021 veréffentlichte die Zeitschrift Cell einen Durchbruch: Einem
Forschungsteam aus Kalifornien ist es gelungen, Mensch-Affen-Chiméren her-
zustellen. Mit dem Experiment wurden Embryos in den ersten 19 Tagen
untersucht, die Chimdren wurden also nicht ausgetragen. Und doch hat die
Veroftentlichung international grofSe Aufmerksamkeit erhalten — und das nicht
allein in Fachkreisen, sondern auch in der breiten Offentlichkeit. Fiir die einen
markieren die veroffentlichten Befunde einen geschitzten wissenschaftlichen
Durchbruch und fiir die anderen einen ethisch umstrittenen Tabubruch.

Dem gingigen Narrativ der Moderne folgend war diese Entwicklung beinahe
zwangsldufig. Schliefllich gab es schon in den 1970er Jahren erste Experimente
zur Herstellung von Tier-Tier-Chimaren und seit Jahren wird auch an der Pro-
duktion von Mensch-Tier-Chiméren gearbeitet (Levine/Grabel 2017). Begriin-
det werden die Experimente mit der Suche nach Heilung fiir bislang unheilbare
Krankheiten. Seit einigen Jahren tritt auch die Vorstellung hinzu, einmal in
Tieren menschliche Organe fiir Transplantationen ziichten zu konnen. Letztge-
nanntes ist trotz rasanter Entwicklungen in diesem Bereich aktuell weiterhin
Zukunftsmusik, aber die Entwicklung von Mensch-Affen-Chimaren war das bis
vor kurzer Zeit auch. Und was einmal gedacht ist, scheint die Wissenschaft
frither oder spater unauthaltsam Wirklichkeit werden zu lassen.

Diese Vorstellung von Zwangsldufigkeit ist gewissermafien eine praktische
Fortsetzung von Entzauberung, wie sie Max Weber als Wesensmerkmal der
Moderne herausgestellt hat. Er schreibt dazu:

Die zunehmende Intellektualisierung und Rationalisierung bedeutet also nicht eine zuneh-
mende allgemeine Kenntnis der Lebensbedingungen, unter denen man steht. Sondern sie
bedeutet etwas anderes: das Wissen davon oder den Glauben daran: dass man, wenn
man nur wollte, es jederzeit erfahren kdnnte, dass es also prinzipiell keine geheimnisvollen
unberechenbaren Méchte gebe, die da hineinspielen, dass man vielmehr alle Dinge - im
Prinzip — durch Berechnen beherrschen konne. Das aber bedeutet: die Entzauberung der
Welt. Nicht mehr, wie der Wilde, fiir den es solche Méchte gab, muss man zu magischen

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82 SILKE GULKER

Mitteln greifen, um die Geister zu beherrschen oder zu erbitten. Sondern technische Mittel
und Berechnung leisten das. (Weber 2002: 488, Hervorh. im Orig.)

Wenn jedes Geheimnis entschliisselt werden kann, dann wird auch jede Verdn-
derung der Welt nur eine Frage der Technik - alles Denkbare wird denkbar als
prinzipiell einmal machbar.

So verliefe die lineare Erzahlung der Moderne. Ganz offenbar ist diese real
aber gebrochen, wird langst nicht alles getan, was denkbar ist, unterscheiden
sich Individuen und Kollektive darin, was sie fiir gegeben oder verdnderbar
und auch fiir richtig oder falsch halten. Mit diesem Beitrag mochte ich eine
Forschungsperspektive entwickeln, die diesen Reibungen in der Anschauung
der Moderne nachgehen kann, die deren Zwangsldufigkeiten nicht unhinter-
fragt annimmt, sondern Komplexitdt analysierbar macht. Moderne kommt hier
also weniger als ein Epochenbegriff vor, sondern als eine normative Idee oder
auch - im Sinne der Einleitung zu diesem Band - als Narrativ im Sinne
einer «Chiffre fiir eine Utopie» (Seiwert 1995: 92). Diese Utopie wird in der
Entzauberungsthese von Max Weber auf den Punkt gebracht, und Ziel dieses
Beitrags ist ein Zugang, der die Bedeutung dieser Utopie empirisch auf den
Priifstand stellen kann.!

Notig ist dafiir eine Perspektive, die sich zundchst von kategorialen Festle-
gungen l6st. So steht hier nicht das Verhiltnis von «der Wissenschaft> auf der
einen Seite und «der Religion> auf der anderen Seite zur Diskussion. Herausge-
stellt und empirischer Beobachtung zugianglich gemacht werden soll vielmehr
der inhaltliche Kern dessen, um den es bei gingigen Gegeniiberstellungen von
Wissenschaft und Religion geht. Ich benenne diesen Kern als die Konstruktion
von Grenzen zwischen Verfiligbarkeit und Unverfiigbarkeit. Solche Konstruktio-
nen sind in alltigliche Praxis eingeflochten, sie sind nicht allein Sache einer
institutionalisierten Religion und sie bewegen sich auf einem Spektrum. Eine
Konstruktion von weitgehender Verfiigbarkeit wiirde im Sinne Webers die
Annahme von weitgehender Berechen- und Beherrschbarkeit beinhalten. Die
Konstruktion von Unverfiigbarkeit bedeutet umgekehrt die Betonung der Gren-
zen dieser Berechen- und Beherrschbarkeit.

Um diese abstrakte und unspezifische Beschreibung in konkret beobacht-
bare Phidnomene iibersetzen zu konnen, entwickle ich einen Begriff von Un-
verfiigbarkeit, der das Konzept von gestufter Transzendenz bei Schiitz und
Luckmann (2017 [1979]) zum Ausgangspunkt nimmt. Im Folgenden skizziere
ich zunichst diese grundlegende Perspektive (Abschnitt 2). Sie wird sodann

! Damit verbunden ist gleichwohl nicht die Idee einer weiteren «Alternative zur Geschichte
der Entzauberung», wie sie jiingst Hans Joas (2017) vorgestellt hat. Mir geht es weniger um
eine historische Bewertung der von Weber angenommenen Genealogie, sondern ich mdchte
Komplexitit der Gegenwart, Gleichzeitigkeit von Ungleichzeitigem, Reibung oder auch Span-
nungen (wie sie Weber selbst in seiner Zeit gesehen hat) soziologischer Analyse zuginglich
machen.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE GESELLSCHAFTLICHE KONSTRUKTION VON GRENZEN 83

an einem empirischen Beispiel weiterentwickelt: Auf Grundlage einer Studie in
einem US-amerikanischen Labor fiir Stammzellforschung rekonstruiere ich die
Bedeutung von kleiner, mittlerer und grofier Transzendenz bei der Herstellung
von Mensch-Tier-Mischwesen und zeige dabei auf, wie (unterschiedlich) wis-
senschaftlich Handelnde Grenzen zwischen Verfiigbarkeit und Unverfiigbarkeit
konstruieren (Abschnitte 3-6). Ich nehme also nicht speziell religiose Akteure
in den Blick, wie in der Einleitung zu diesem Band nahegelegt. Mit einem
weiten Luckmann’schen Religionsbegriff konnte man sagen, dass ich vielmehr
die alltagliche Religiositdt solcher Akteure untersuche, denen eine Religiositit
im Narrativ der Moderne am wenigsten zugetraut wird: der Wissenschaftlerin-
nen und Wissenschaftler. In einer zusammenfassenden Diskussion lote ich das
Potenzial dieses Zugangs aus (Abschnitt 7).

2. Die Forschungsperspektive

Mit diesem Beitrag mochte ich eine Perspektive entwickeln, die die Bedeutung
von Entzauberung in zeitgendssischen Gesellschaften analysieren kann. Ob
und inwiefern sich diese Bedeutung im Feld der Wissenschaft anders zeigt
als im Feld der Religion, wird damit ebenfalls zu einem empirischen - im Rah-
men dieses Beitrags aber nicht zentral gestellten — Thema. Ins Zentrum stelle
ich vielmehr feldiibergreifend die Frage, wie Grenzen zwischen Verfiigbarkeit
und Unverfiigbarkeit in zeitgenossischen Gesellschaften konstruiert werden.
Unverfligbarkeit — so wird im Laufe des Beitrags deutlich - eignet sich als
ein handlungstheoretischer Spiegelbegrift zu dem der Transzendenz. Wiahrend
Transzendenz - im phidnomenologischen Sinne - die Grenzen aktueller Er-
fahrbarkeit beschreibt, wird Unverfiigbarkeit eingefithrt, um den handelnden
Umgang mit diesen Grenzen zu thematisieren. Dieser handelnde Umgang ist
beobachtbar und damit soziologischer Analyse zugéanglich.

Zur Entwicklung meines Begriffs von Unverfiigbarkeit orientiere ich mich
zundchst am Begriff der Transzendenz — und zwar im Sinne der Phdnome-
nologie von Schiitz und Luckmann. Wiéhrend der dominierende religionsso-
ziologische und -philosophische Diskurs mit Transzendenz eine dichotome
Gegeniiberstellung von Immanenz und Transzendenz verbindet, kniipfen die
beiden Autoren an eine breitere Begriffstradition an. Historisch hatte ndmlich
der Begrift der Transzendenz sowohl eine erkenntnistheoretische als auch eine
theologische Dimension, er fragt nach Bedingungen der Erkenntnis einerseits
und nach dem Absoluten, dem Anderen jenseits der erfahrbaren Welt anderer-
seits. Schiitz und Luckmann (2017 [1979]) kniipfen daran an und machen die
allgemeine Erfahrung - die Erfahrung in der alltdglichen Lebenswelt - zum
Ausgangspunkt ihres Begriffes. Sie betonen, wie eine aktuelle Erfahrung immer
zugleich auf etwas verweist, das in dieser Erfahrung zwar angezeigt, aber nicht

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84 SILKE GULKER

gegenwirtig ist: Diese Ambivalenz von «da und doch nicht da> macht den Kern
von Transzendenz aus.

Schiitz und Luckmann unterscheiden dabei zwischen kleiner, mittlerer und
grofler Transzendenz: Im Falle der kleinen Transzendenz ist das aktuell nicht
Erfahrbare zwar angezeigt, aber schlicht durch raum-zeitliche Grenzen aktuell
unzuginglich - es ist beispielsweise fiir meinen Blick verstellt an einem anderen
Ort, oder ich kann es nur aus der Vergangenheit erinnern, aber nicht aktuell
vollstindig erfahren. Mittlere Transzendenz entsteht durch die Grenze zu einem
Gegentiber, angesprochen ist hier also das Problem der Intersubjektivitdt. Im
Falle der groffen Transzendenz geht es um Grenzen zu einer «anderen Wirklich-
keit» und damit zu einem Erfahrungsbereich, der mir prinzipiell unzugdnglich
bleibt. Dieses Konzept steht dem ansonsten in der Religionssoziologie genutz-
ten Begriff von Transzendenz am nédchsten und geht einher mit einer potenzi-
ellen Reflexion von Fragen zum Sinn des Lebens oder zu einem gegebenen
Ganzen.

Die folgende empirische Analyse stellt heraus, welche Bedeutung Transzen-
denz in diesem phdanomenologischen Sinne auch in der wissenschaftlichen
Arbeit hat. Entsprechend wird das Wort Religion in dieser Untersuchung kaum
vorkommen, weil es nicht um eine reflektierte Positionierung zur organisierten
Religion geht. Vielmehr versucht die Analyse zu identifizieren, ob und inwie-
fern ein inhaltlicher Kern dessen, was gemeinhin als Funktion der Religion
angenommen wird - ndamlich der Umgang mit Transzendenz - auch fern
dieser organisierten Religion alltdglich bedeutsam bleibt. Grundlage dafiir ist
eine Studie in einem US-amerikanischen Labor fiir Stammzellforschung. Mit
dieser Analyse wird zugleich die begriffliche Unterscheidung zwischen Trans-
zendenz und Unverfiigbarkeit demonstriert: Wihrend Transzendenz allein die
Erfahrung von Grenzen der Erfahrbarkeit thematisiert, beschreibt der hier
entwickelte Begriff der Unverfiigbarkeit den handelnden Umgang mit diesen
Grenzen.

3. Unverfiigbarkeit und Transzendenz in der Stammzellforschung:
Hintergrund und methodisches Vorgehen

Wenn fiir die Moderne eine Art Zwangsldufigkeit der wissenschaftlichen Ent-
wicklung angenommen wird, dann ist ein Labor fiir Stammzellforschung
einer der Orte, an denen diese Entwicklung maf3geblich vorangetrieben wird.
Nicht umsonst wird die Arbeit der Stammzellforschenden in Debatten vielfach
als «Playing God» bezeichnet und werden Durchbriiche mit Bildern vom <neu-

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE GESELLSCHAFTLICHE KONSTRUKTION VON GRENZEN 85

en Menschen> oder einer <neuen Welt> entweder gefeiert oder gefiirchtet.? Der
prinzipiellen <Beherrschbarkeit> der Welt, der jedenfalls prinzipiellen Denkbar-
keit jeder Veranderung im Sinne Webers scheinen hier keine Grenzen gesetzt.

Die hier entwickelte Forschungsperspektive stellt diese prinzipielle Gren-
zenlosigkeit in Frage und sucht nach Mdoglichkeiten, den grofien, scheinbar
zwangsldufigen Prozess wissenschaftlicher Entwicklung auf konkretes Handeln
herunterzubrechen und damit soziologischer Analyse zuginglich zu machen.
Grundlage dafiir ist eine ethnografische Studie in einem US-amerikanischen
Stammzellforschungslabor. Die Studie war Teil eines grofieren Forschungspro-
jektes3. Mit insgesamt 28 Forscherinnen und Forschern (ein Direktor, 16 Post-
Docs, sechs Doktoranden, fiinf Assistenten) ist das untersuchte Labor auch
fiir US-amerikanische Verhiltnisse grofS. Fiir die hier interessierende Frage
von Bedeutung ist auflerdem, dass die (religions-)kulturellen Hintergriinde
der Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler sehr heterogen sind: Die 28 Wis-
senschaftlerinnen und Wissenschaftler sind in 15 unterschiedlichen Lidndern
aufgewachsen, wobei die Herkunftsfamilien atheistisch, buddhistisch, christlich,
jiudisch oder muslimisch geprégt sind. Methodisch kombiniert die Untersu-
chung Zuginge der Biographieforschung (Rosenthal/Fischer-Rosenthal 2017;
Schiitze 1983) und der Ethnomethodologie (Garfinkel et al. 1981; Garfinkel
1984; Lynch 1985).

Beispielhaft sollen die Ergebnisse im Folgenden fiir einen spezifischen Ex-
perimentenkomplex illustriert werden: fiir die Herstellung von Mensch-Maus-
Chimiren. Der Begriff «Chimire» bezeichnet einen Organismus, der aus Zel-
len unterschiedlicher embryonaler Herkunft besteht. Pluripotente (d.h. in alle
Zelltypen differenzierungsfiahige) menschliche Zellen werden dafiir in nicht-
menschliche Organismen injiziert. In dem beobachteten Labor wurden kurz
vor dem Beobachtungszeitraum solche Experimente erstmals durchgefiihrt,
und zwar zur Herstellung von Mensch-Maus-Chimédren. Im Unterschied zu
anderen Experimenten ist aufgefallen, dass hier die Arbeitsroutinen noch nicht
etabliert waren - Protokolle mussten neu erstellt und genehmigt werden, und
dariiber, wie die Experimente erfolgreich durchgefiihrt werden konnen, be-
stand stete Unsicherheit. AufSerdem stellte die Produktion von Mensch-Maus-
Chimiren fiir beinahe alle Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler den selbst
gewidhlten ethischen Grenzfall dar, um eigene ethische Standards zu verdeutli-
chen.

Im Folgenden schildere ich den Prozess der Herstellung von Mensch-Maus-
Chimaéren, wie ich ihn wihrend der Laborstudie beobachten konnte. Im Fokus

2 Mit «Playing God» sind diverse Biicher betitelt, die teilweise euphorisch (z.B. Newell 1991)
und teilweise kritisch (z.B. Peters 2012; Evans 2002) die Entwicklungen in der Stammzellfor-
schung analysieren.

Das Projekt wurde durch die Deutsche Forschungsgemeinschaft finanziert und umfasste auch
eine zweite Laborstudie in Deutschland (Giilker 2019).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86 SILKE GULKER

der Analyse steht die Frage, welche Bedeutung Transzendenz - im Sinne des ge-
stuften Begriffs nach Schiitz und Luckmann - in diesem Prozess hat und wie
verschiedene Personen (unterschiedlich) damit umgehen.

4. (Un-)Verfiigbarkeit von Raum und Zeit im Labor —
kleine Transzendenz

Transzendenz entsteht immer dann, wenn in einer aktuellen Erfahrung etwas
angezeigt ist, zugleich aber nicht vollstindig erfahren werden kann. Im Falle
der kleinen Transzendenz (nach Schiitz/Luckmann 2017 [1979]: 598-602) ist
das aktuell nicht Erfahrbare schlicht durch raum-zeitliche Grenzen aktuell
unzuginglich. Wenn ich hier bin, kann ich nicht gleichzeitig woanders sein,
und wenn beispielsweise das Buch, das ich lesen mochte, aktuell nicht bei mir
ist, kann ich es in der aktuellen Situation im Hier und Jetzt nicht erfahrbar
machen. Gleichzeitig kann diese Erfahrung aber in Form einer Erinnerung
auch in der aktuellen Situation angezeigt sein — dann ndmlich, wenn ich die
Erfahrung schon einmal genau so oder dem Typ nach gemacht habe. Dann
kann ich es erinnern und damit in Teilen vergegenwirtigen. Als Ganzes aber
liegt es aktuell aufSerhalb meiner Reichweite von Erfahrbarkeit. Der Begriff der
Unverfiigbarkeit thematisiert den handelnden Umgang mit dieser Grenze der
Erfahrbarkeit. Es geht also um die Frage, inwiefern die Grenzen in meinem
Handeln als unverfiigbar gegeben angenommen werden oder inwiefern ich
versuche, sie zu verandern und meine Erfahrungsmoglichkeiten auszudehnen.

Erfahrungen kleiner Transzendenz werden in einem Forschungslabor prak-
tisch standig thematisch — und hier insbesondere als Grenze zwischen ver-
figbarem und unverfiigharem Raum: Jede Zellforschung arbeitet an einem
Gegenstand, der mit bloflem Auge nicht sichtbar ist. Bei der Beobachtung
der Experimente féllt auf, wie ein GrofSteil der Arbeit der Veranderung der
Grenze des Erfahrbaren gewidmet ist — es geht darum, Zellen und spezifische
Veranderungen in Zellen sichtbar zu machen.

Bei der Vorbereitung der menschlichen embryonalen Stammzellen, die spéter
in die Blastozyste einer Maus injiziert werden sollen, tiberpriift beispielsweise
Oscar?, der zustandige PostDoc, die Funktionsfahigkeit eines bestimmten Plas-
mids durch die Zugabe eines «red fluorescent protein» (RFP). Dieses Protein
leuchtet unter dem Lichtmikroskop. Das Mikroskop in all seinen Formen und
Weiterentwicklungen ist das zentrale technische Gerit, das die Grenze zwischen
erfahrbarem, verfiigharem und nicht-erfahrbarem, unverfiigharem Raum ver-
schieben kann. Als Oscar bei einer Uberpriifung der Petrischalen feststellt, dass
viele der Zellen rot leuchten, ist das eine gute Nachricht fiir ihn. Gleichzeitig

* Namen von Personen und Orten sind anonymisiert.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE GESELLSCHAFTLICHE KONSTRUKTION VON GRENZEN 87

leuchten aber nicht alle, und er weify nun nicht, ob dies einen biologischen
Grund hat oder ob er vielleicht etwas falsch gemacht hat. Er muss noch einmal
sein gesamtes Experiment iiberpriifen, bevor er fortfahren kann.

Diese kleine Begebenheit macht deutlich, dass im Labor zwar die Grenzen
der Wahrnehmbarkeit von Raum erweitert werden kénnen. Gleichzeitig stof3t
die Wahrnehmung aber an neue Grenzen. Tatsichlich wird der erfahrbare
Raum immer nur fiir kurze Momente technisch verfiigbar gemacht. Das, was
in diesem kurzfristig verfiigbar gemachten Raum passiert, gehort offensichtlich
nicht zur selbstverstandlich geteilten alltiaglichen Lebenswelt des Wissenschaft-
lers. Alle Prozesse auflerhalb des kurzen sichtbaren Moments bleiben ein Ritsel.

Die Grenzen der Verfiigbarmachung in diesem Sinne werden auch deutlich
bei der Injektion der Zellen. Der per Mikroskop wahrnehmbar gemachte Raum
wird hier nicht nur beobachtet, sondern aktiv verdndert. Die Bewegungen, die
die zustandige Mitarbeiterin Mirijam mit der Injektionsnadel macht, werden
per Kamera auf einen Bildschirm iibertragen. Sie sagt dazu:

it’s almost like playing a video game

(OBS_MIRI_131218: 9:45)

Mirijam nimmt den per Mikroskop und Kamera verfiigbar gemachten Raum,
obwohl er sich unmittelbar vor ihr befindet und sie physisch mit ihren Gerdten
darin arbeitet, so entfernt wahr wie eine virtuelle Welt in einem Computerspiel.
Auch die Bewegungen in diesem verfiigbar gemachten Raum sind andere als in
der alltdglichen Lebenswelt: Eine hydraulische Apparatur sorgt dafiir, dass eine
dosierte Bewegung in diesem Raum iiberhaupt moglich wird. Die menschliche
Motorik ist zu grob, sie ist auf grofiere Abstinde ausgerichtet und braucht
entsprechend eine technische Bremse. Der kurzfristig mit technischen Hilfsmit-
teln verfiigbar gemachte Raum liegt auflerhalb der selbstverstindlich geteilten
alltaglichen Lebenswelt der Wissenschaftlerin.

Eine andere Grenze zwischen Verfiigbarkeit und Unverfiigbarkeit von Raum
wird thematisch, wenn gepriift wird, ob es sich bei einer verdnderten Entitdt
tatsachlich um eine Chimaire handelt. In aller Regel werden die veranderten
Embryos nicht ausgetragen — es gibt keine Tiere, denen etwa mit bloflem
Auge menschliche Charakteristika anzusehen wéren. Die Muttermaus wird
vielmehr vor Ende der Schwangerschaft getotet, die verdnderten Embryos ent-
nommen und dann untersucht. Als Signal dafiir dient wiederum Fluoreszenz:
Die menschlichen Zellen leuchten griin, und unter dem Lichtmikroskop kann
so erkennbar werden, wie sich diese menschlichen Zellen innerhalb des sich
entwickelnden Embryos verteilen.

Die Verfiigbarmachung des Raumes durch das Mikroskop st6f3t auch hier an
Grenzen, denn durch Gewebe lasst sich nicht einfach hindurchsehen. Oscar er-
klart mir, dass er nach einer effizienten Methode sucht, in die Kérper hineinzu-
sehen — und zwar so, dass genau die fluoreszierenden Zellen im ganzen Korper
erkennbar werden. Bislang wurde dieses «Hineinsehen» mechanisch gelost: Es

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88 SILKE GULKER

wurden nacheinander einzelne Schichten betrachtet. Weil dieses Verfahren sehr
aufwiandig ist, experimentiert Oscar nun mit anderen Forscherinnen und For-
schern an einer Methode zur «clarification» des Embryos — einer chemischen
Methode namlich, die Gewebe durchsichtig machen kann.

Ein solcher Eingriff — die «clarification» eines Embryos, um spezifische Zel-
len sichtbar zu machen - kann, wie auch die anderen genannten Beispiele, als
Verfiigbarmachen von Raum interpretiert werden. Deutlich wird wieder, wie
voraussetzungsvoll dieses Verfligbarmachen ist und wie es an neue Grenzen
stofit. Diese bleibenden Grenzen konstruiert Oscar hier aber als technische
Grenzen, als solche also, die prinzipiell auch einmal tiberwunden werden
konnen. Grenzen in diesem Sinne wiirden die These der Entzauberung nicht
in Frage stellen, vielleicht im Gegenteil: Fiir Oscar stellt das Gegebene keine
prinzipielle, mit einem unverfiigbaren Zauber behaftete Grenze dar. Er sucht
vielmehr nach der richtigen Formel zur Berechen- und Beherrschbarkeit.

Der beschriebene Eingriff kann aber - je nach Konstruktion - auch als
eine Grenzverschiebung zwischen Verfiigbarkeit und Unverfiigbarkeit im Zu-
sammenhang mit Erfahrungen mittlerer Transzendenz gedeutet werden: dann
namlich, wenn der Embryo nicht als rein physikalischer Korper, sondern als
ein unverfligbares Gegeniiber konstruiert wird. Bei einer solchen Konstruktion
wird aus der technisch nur aktuell (noch) nicht zu tiberwindenden Grenze
eine prinzipiell und unverfiigbar gegebene. Eine in diesem Sinne angenommene
prinzipielle Unverfiigbarkeit kann inhaltlich oder ethisch begriindet sein und
sie halt, um im Begriff der Entzauberungsthese zu bleiben, einen Zauber auf-
recht.

Im Folgenden wird deutlich, wie unterschiedlich und ambivalent diese Kon-
struktionen auch innerhalb eines Forschungslabors ausfallen konnen und wie
Erfahrungen kleiner und mittlerer Transzendenz und damit zusammenhiangen-
de Konstruktionen von Unverfiigbarkeit ineinander verwoben sind.

5. (Un-)Verfiigbarkeit des Gegeniibers — mittlere Transzendenz

Als mittlere Transzendenz beschreiben Schiitz und Luckmann (2017 [1979]:
602-613) das, was jenseits einer Grenze zum Anderen liegt. Wieder geht es um
Erfahrung beziehungsweise um die Grenzen des Erfahrbaren und in diesem
Falle um das Problem der Intersubjektivitit: Das Innen meines Gegeniibers
ist fiir mich nie vollstandig selbst erfahrbar, selbst wenn ich dieses Gegeniiber
schon lange und gut kenne. Das, was ich nicht selbst erfahren kann, ist gleich-
zeitig aber sehr wohl in der aktuellen Situation der Begegnung angezeigt. Schiitz
und Luckmann gehen in ihrer Beschreibung zwar zunichst selbstverstandlich
davon aus, dass ein Gegeniiber in diesem Sinne andere Menschen meint. Theo-
retisch muss diese Erfahrung mittlerer Transzendenz aber nicht an menschli-

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE GESELLSCHAFTLICHE KONSTRUKTION VON GRENZEN 89

che Gegeniiber gekniipft sein. Umgekehrt ldsst sich vielmehr auch folgern:
Uberall da, wo ich Momente mittlerer Transzendenz erfahre, konstruiere ich
den/die/das Andere als ein Gegeniiber.> In dem Moment - so die Betonung
in diesem Artikel -, in dem ich weiterhin die Grenze zu diesem Gegeniiber
handelnd thematisiere, thematisiere ich die Unverfiigbarkeit des Gegeniibers.

Die oben dargestellte Beschreibung der Experimente zur Herstellung von
Mensch-Maus-Chiméren legt zundchst nahe, dass die an diesen Experimenten
mafigeblich beteiligten Entititen Tiere und Zellen vor allem als Material und
Grenzen vor allem als rdaumliche Grenzen wahrgenommen werden, die durch
dieses Material physikalisch verursacht sind. Die Konstruktion einer Entitit
als unverfligbares Gegeniiber wiirde demgegeniiber implizieren, dass diesem
Gegentiber ein nicht nur aktuell technisch, sondern ein prinzipiell nicht kalku-
lier- und verfiigbar zu machendes Innen unterstellt wird.

Tatsachlich lassen sich im Labor auch solche Konstruktionen vielfaltig beob-
achten. Allerdings gibt es Unterschiede zwischen Zellen und Tieren: Zellen
wird allein aus inhaltlichen Griinden eine Unverfiigbarkeit zugeschrieben, Tie-
ren auch aus ethisch-moralischen Griinden.

Eine Unverfiigbarkeitskonstruktion driickt sich immer dort aus, wo Zellen
eine eigenstandige Antwortmdoglichkeit zugesprochen wird. Erkennbar wird
dies vor allem in der Sprache, die Zellen als Lebewesen (und nicht als lebloses
Material) herausstellen. Beispielsweise ist es tiblich, den Medienwechsel, der
im Rahmen der Zellkultur taglich vollzogen wird, als «fiittern» zu bezeichnen.
Ebenfalls iiberpriifen die Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler im Rah-
men dieser taglichen Routinen, ob die Zellen «gliicklich» sind. Dieser Sprach-
gebrauch ist durchaus auffillig und er ist kein Zufall.” Konstruktionen wie
diese machen eine Unkalkulierbarkeit im Umgang mit Zellen deutlich - die
Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler fiittern sie in der Hoffnung, dass
sie gliicklich sind, es bleibt aber eine Antwortmdglichkeit der Zellen, die die
Forscherinnen und Forscher nicht vollstandig unter Kontrolle haben. Zellkultu-
ren konnen beispielsweise — trotz Fiitterung — sterben, oder die Stammzellen
konnen differenzieren, wenn es nicht vorgesehen ist.

Auftallig ist aber, dass in Bezug auf Zellen keine ethisch-moralische Grenze
in der Verfiigbarmachung dieser Entitdt erkennbar wird. Beispielsweise stellt es
durchgingig fiir die Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler kein Problem
dar, die Zellen nach einem Experiment wegzuwerfen. Und dies gilt fiir Zellen

Ein Aspekt, den die Autoren auch in Betracht ziehen, aber nicht ausfiihren. Luckmann widmet
ihm spiter einen eigenen Aufsatz: Luckmann (1980) [1970].

Ob mit dieser Unterstellung auch die Annehme von Handlungskompetenz bei dieser Entitét
verbunden ist, hidngt vor allem davon ab, wie der Handlungsbegriff definiert wird. Dazu sei
auf die Debatten rund um die Actor-Network-Theory verwiesen (Latour 2005; Law/Hassard
1999).

Auch im deutschen Labor, das im Rahmen des Gesamtprojektes untersucht wurde, ist die
Orientierung daran, ob die Zellen «gliicklich» sind, tiblich.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90 SILKE GULKER

aller Art - so auch fiir embryonale humane Stammzellen, deren Status in der
offentlichen Debatte ja durchaus umstritten ist.

Das ist anders bei Tieren. Deren Konstruktion im Laboralltag ist ambivalent:
Einerseits ist inhaltlich und organisatorisch Vieles darauf ausgerichtet, sie -
anders als in der alltdglichen Lebenswelt auflerhalb des Labors - als Material
zu konstruieren. Inhaltlich wurde dies oben schon deutlich: Die Maus, in
deren Korper die Entwicklung der veranderten Embryos beobachtet wird, stellt
nur einen Behdlter dar. Der Einfluss dieses Behilters auf den Fortgang des
Experimentes soll moglichst gering sein. Dafiir wurde er im Vorfeld optimiert:
Labormiduse werden gezielt fiir spezifische Zwecke geziichtet und am Markt
gehandelt (Rader 2004). Aus dieser Perspektive erscheint also der Umgang
mit der Maus wie der mit einem zwar komplizierten, aber technisch kontrollier-
baren Ding. So wurde oben auch die Konstruktion des zu analysierenden Em-
bryos deutlich: Zellen in diesem Ding sichtbar zu machen, ist technisch hoch
aufwandig und kompliziert. Es handelt sich aber um rein technische Hiirden,
weder inhaltlich noch ethisch-moralisch scheint hier eine Eigenstandigkeit des
Embryos als ein Gegeniiber ins Spiel zu kommen.

Dieser Eindruck, dass es sich bei einer Maus im Labor um verfiigbares
Material handeln wiirde, ist allerdings im Laboralltag vielfach gebrochen. Datiir
sorgen schon die rechtlichen Regulierungen: Es ist genau geregelt, wie grof3
der Kifig fiir eine Labormaus mindestens sein muss, wie die Fiitterung vorzu-
nehmen ist und - insbesondere — wie Schmerz und Leid der Tiere gegen den
Nutzen der Experimente abzuwigen sind (National Research Council 2011).
Im Laboralltag sind diese Vorgaben stets prasent.

Was die Unverfiigbarkeit der Tiere ausmacht — das zeigt nun die Beobach-
tung der Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler im Umgang mit ihnen -
ist deren Lebendigkeit. Die Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler treten
in eine Art von Interaktion mit den Mausen, die sich zum Teil kaum vom
Umgang mit Haustieren unterscheiden ldsst. Manche der Forscherinnen und
Forscher sprechen mit den Tieren, manche stellen beispielsweise ruhige Musik
an, wenn sie mit den Mausen zu tun haben, andere schalten das Radio bewusst
aus. Die Forscherinnen und Forscher versuchen so, eine bestimmte akustische
Atmosphire zu schaffen und damit die Méuse in ihrem Verhalten zu erreichen.

Dass es sich bei Mausen um ein unverfiigbares Gegeniiber — und nicht um
ein rein materielles Ding — handelt, wird besonders dann deutlich, wenn es um
deren Totung geht. Einerseits gehort die Totung der Tiere selbstverstindlich
zum Prozess der Experimente. Oben wurde schon beschrieben, dass dies etwa
bei der Herstellung von Mensch-Maus-Chimdren zwingend vorgesehen ist.
Forschungslabore haben dafiir jeweils eigene Routinen, im hier untersuchten
Labor steht es etwa den Forscherinnen und Forschern frei, ob sie die Mause,
die an ihren Experimenten beteiligt sind, selbst toten, oder ob sie per Karte
auf dem Kifig darauf spezialisierte Assistentinnen und Assistenten beauftragen.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE GESELLSCHAFTLICHE KONSTRUKTION VON GRENZEN 91

Eine solche Routine macht gleichzeitig beides deutlich: Die T6tung gehort
selbstverstandlich zum Laboralltag hinzu — und sie ist doch so besonders, dass
nicht jeder es tun muss.

Um die Besonderheit des Totens zu verdeutlichen, schildere ich eine Situati-
on meiner Beobachtung: Ich begleite Oscar und Ireen in den Raum, in dem
eine Maus in einem Kohlendioxid-Behalter getdtet wird. Folgendes Gesprach
entwickelt sich (vgl. Giilker 2019: 148):

% do you watch them?
I: ah yeah
like since we are over here i watch them a bit
but sometimes they start to have
weir- weird body movement,
like they start to get turkey and then i
I look away.
i don’t like that so
O: most of the most of the time what i am doing is,
'm putting it here and i am doing something something else,
wait five minutes and then i come back.
so you don’t have to stay.
just nearby.
I: th’ the very first time i watched Oscar do this,
i sent a small prayer
<lachend> for the mice
% <lachend> oh really?
I: in my mind yeah ’cause i was SO:
I was seeing and
i was SO new and,
but now it’s you know
a technique
another technique in the lab.
(OBS_USA_OSCAR_IREEN_131216: 26:00)

Wir stehen wiahrend dieser kleinen Unterhaltung neben dem Behilter, in dem
eine Maus stirbt. Wenn ich als Forscherin nicht anwesend wiare und Fragen
stellen wiirde, ware Oscar wahrscheinlich gar nicht in der Néhe des Behalters
geblieben. Er hat eine Art Routine entwickelt, den Ort zu verlassen und erst
dann zuriickzukommen, wenn der Prozess des Sterbens abgeschlossen ist. Ireen
erkldrt auf meine Frage, dass sie der Maus nur fiir einen Moment zusieht, dass
sie es aber nicht mag. In ihrer Erklarung wird die angenommene Unverfiigbar-
keit des Gegeniibers Maus besonders deutlich: Sie macht seltsame Bewegungen,
zittert — dass Ireen diesen Anblick meidet, verdeutlicht, dass sie aus diesen
sichtbaren Bewegungen auf ein unsichtbares, hier leidendes, Innen der Maus
schlief$t. Die Maus zu toten ist kein technisches Problem, es ist ein ethisches.
Das wird im letzten Abschnitt des Zitats besonders deutlich: Ireen erzahlt,
wie sie ein kleines Gebet fiir die Maus gesprochen hat, als sie diesen Totungs-
prozess zum ersten Mal gesehen hatte. Dass es sich bei dieser Erzahlung nicht

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92 SILKE GULKER

um eine Art Redewendung handelt, sondern Ireen hier tatsachlich von einem
bedeutungsvollen Gebetsvorgang spricht, weifs ich durch viele Gespriache und
ein ausfiihrliches biografisches Interview mit der Wissenschaftlerin. Vor dem
Hintergrund ihres katholischen Glaubens nimmt sie an, dass etwas vom un-
verfiigbaren Innen der Maus erhalten bleibt, auch wenn der Korper getotet
wurde. Thre Relativierung am Ende macht gleichzeitig deutlich, dass sie sich
mit dieser spontanen Aktion nicht im Einklang mit ihrer Laborumgebung
sieht: Sie bewertet das Gebet selbst als den Impuls einer Anfingerin. Jetzt —
mit mehr Erfahrung - habe sie gelernt, dass das Téten einfach eine «andere,
weitere» Technik im Labor sei.

In dieser Spannung zwischen ethischer Ausnahme und Alltagsroutine steht
alles, was mit der Totung der Tiere zu tun hat. Auffallig in dem Zusammenhang
ist auch die Semantik: So wird im Labor - jedenfalls im angelsichsischen
Kontext — nicht von Téten, sondern von «sacrificing», oder kurz «to sac»,
gesprochen. Der Tod der Tiere ist kein Selbstzweck, sondern er dient einer
hoheren Sache - in dem Fall nicht einem auflerweltlichen Gott, sondern dem
Wohle der Forschung und der Menschheit (vgl. auch Lynch 1988).

Tiere sind also offenbar — bei aller routinierten Verfiigbarmachung - auch
innerhalb eines Forschungslabors nicht reines physikalisches Material. Sie sind
unverfiigbares Gegeniiber, das mit technischen Mitteln verfiigbar zu machen
versucht wird, dessen bleibende Unverfiigbarkeit aber mit dem Leben an sich
verbunden wird und damit aus ethisch-moralischen Griinden unhinterfragt
bleibt.

Diese letzten Beobachtungen, das Gebet und der Ausdruck «to sac», driicken
dariiber hinaus auch eine Verbindung zu einem angenommenen Weltganzen
aus — und dies ist der zentrale Unterschied zwischen der dominierenden Kon-
struktion der Zellen und der Tiere: Die konkrete Entitdit Maus wird als Teil
dieses gegebenen Ganzen konzipiert, der konkrete Umgang mit ihr hat Auswir-
kungen nicht allein fiir diese Entitit, sondern wirkt dariiber hinaus in eine
gedachte unverfiigbare Ordnung hinein. Damit sind dies Beispiele, wie auch
der Umgang mit Erfahrungen grofier Transzendenz im Labor bedeutsam wird.
Im Folgenden konkretisiere ich diese Verbindung fiir den speziellen Fall der
Herstellung von Mensch-Tier-Chimaren weiter.

6. (Un-)Verfiigbarkeit von <anderen Wirklichkeiten» -
grof$e Transzendenz

GrofSe Transzendenz meint das, was der eigenen Erfahrung prinzipiell nicht zur
Verfligung steht, weil es einer <anderen Wirklichkeit> angehort. Andere Wirk-
lichkeiten lassen sich nach Schiitz und Luckmann (Schiitz/Luckmann 2017
[1979]: 615-633) auch innerweltlich <erfahren> — die hier gemachte Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE GESELLSCHAFTLICHE KONSTRUKTION VON GRENZEN 93

von Raum, Zeit und Korper unterscheidet sich allerdings grundlegend von der
der Alltagswelt, sie ist aufSerdem nicht plan- und kalkulierbar. Das zentrale
Beispiel, an dem grofie Transzendenz erkldrt wird, ist der Schlaf: Wenn ich
schlafe, ist der Normalzustand der natiirlichen Einstellung unterbrochen - ich
werde alter, ohne es bewusst wahrzunehmen, ich triume etwas, das ich nicht
planen und nicht immer erinnern kann.

Die Ambivalenz von «da und nicht da>, die im Falle der kleinen und mittleren
Transzendenz in konkreter (Begegnungs-)Situation wahrgenommen wird und
fir deren Bewdltigung es eingeiibte (Kommunikations-)Routinen gibt, erhalt
im Zusammenhang mit grofler Transzendenz eine fundamentale, moglicher-
weise erschiitternde Bedeutung. Die andere Wirklichkeit des Traums kann die
Selbstverstandlichkeit der Erfahrung in der alltiglichen Lebenswirklichkeit in
Frage stellen. Als eine andere Wirklichkeit beschreiben Schiitz und Luckmann
auch den Tod. Den eigenen Tod hat noch niemand erfahren - und doch ist
nichts so sicher wie die Tatsache, dass das Leben in den Tod fihrt. Das Wissen
um den eigenen Tod kann in dem Moment, in dem es unmittelbar bewusst
wird, die Selbstverstandlichkeiten in der natiirlichen Einstellung der Lebenswelt
durcheinanderbringen. Diese Bewusstmachung bringt so die Sinnfrage in die
Lebenswelt. Was gerade noch selbstverstandlich war, wird (jedenfalls mogli-
cherweise) auf seinen Sinn hin v6llig neu tiberpriift.

Die Ambivalenz von «da und nicht da> im Zusammenhang mit grofler Trans-
zendenz legt es damit nahe, Gegebenheiten der alltaglichen Lebenswelt darauf-
hin zu iberpriifen, inwiefern sie Anzeichen und Merkzeichen in Bezug auf
andere — prinzipiell nicht erfahrbare — Wirklichkeiten enthalten. Handelnden
Akteuren stellt sich diese Ambivalenz als eine Grenze zwischen Verfligbarkeit
und Unverfiigbarkeit eines Weltganzen dar.

Thematisierungen der (Un-)Verfiigbarkeit eines Weltganzen lassen sich
kaum in einer konkreten Handlung beobachten, sie erschliefSen sich erst aus
der Bedeutung, die handelnde Akteure spezifischen Phinomenen zuschreiben.
Wie weiter oben dargestellt, war die Herstellung von Mensch-Tier-Chiméren
in dem untersuchten Labor durchaus umstritten, und sie stellte fiir viele der
Labormitglieder den Grenzfall dar, an dem die eigene ethische Position ver-
deutlicht wurde. Von grundlegender Bedeutung ist dabei das Prinzip einer
Trennung von Mensch und Tier, auch verbunden mit einer angenommenen
Hierarchie mit dem Menschen an der Spitze dieser Hierarchie. Dieses Prinzip
kann als Ausdruck einer Weltsicht angenommen werden, als Ausschnitt einer
Konstruktion von einem gegebenen Weltganzen.

Bei néherer Betrachtung wird nun deutlich, dass die jeweiligen ethischen
Positionierungen nur selten mit einer méglichen Infragestellung dieses Prinzips
zu tun haben, sondern wesentlich davon abhéngen, welche Verbindungen zwi-
schen der Verfiigharmachung von Raum und Zeit, des Gegeniibers und eines
Weltganzen hergestellt werden. Eine im Sinne Webers (1976: 190-214) ideali-

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94 SILKE GULKER

sierte Typisierung der Positionierungen macht drei prinzipiell unterschiedliche
Konstruktionen deutlich, wie ich im Folgenden skizziere:

Eine Positionierung im Sinne eines ersten Typus habe ich real nur einmal
identifiziert. Von Bedeutung ist hier aber nicht die geringe Fallzahl, sondern
vielmehr, dass diese Position iiberhaupt erkennbar geworden ist. Als ich mit
Tessa, einer wissenschaftlichen Assistentin im Labor, dariiber spreche, ob und
inwiefern die Stammzellforschung an sich fiir sie mit ethischen Problemen
verbunden ist, sagt sie:

T:  AndIalso think everybody has their own fate.
A destination where they are going to be,
what they are going to be.
Maybe it is the fetus’s fate to be like this,
being useful for somebody to get better.
So, that way, that fetus is getting a good karma
(INT_USA_TESSA: 1091-1095)

Offensichtlich stellt Tessa hier eine Verbindung her zwischen der Unverfiigbar-
keit des Gegeniibers und einem Weltganzen. Auch im Unterschied zu oben be-
schriebenen Beispielen, in denen zwar den Zellen und Embryos eine inhaltliche
Unkalkulierbarkeit zugeschrieben wurde, nicht aber eine dariiber hinausgehen-
de ethisch-moralische Unverfiigbarkeit, betont Tessa hier deren unverfiigbar
gegebenes Innen auch im Sinne einer moralisch-ethischen Teilhabe an einem
Weltganzen. Ahnlich wie der Ausdruck «to sac» fiir die Totung von Tieren de-
ren positiven Beitrag fiir ein Weltganzes hervorhebt, so bedeutet diese ethisch-
moralische Teilhabe der Zellen an einem Weltganzen fiir Tessa auch gerade
nicht ein moralisches Verbot, sondern eher eine Aufforderung zur Forschung
an Zellen.

Im unmittelbar weiteren Verlauf des Zitats stellt Tessa dann heraus, inwiefern
fiir sie eine Hierarche von Mensch und Tier kein unverfiigbar gegebenes Prin-
zip darstellt:

Why are, you know, human embryos so special,
but we can manipulate a mouse and primates and everything. Then you treat everybody
the same way.

(INT_USA_TESSA: 1100-1103)

Fiir Tessa gelten fiir den Umgang mit jeder Entitdt, mit jeder Spezies, dieselben
ethisch-moralischen Grundlagen. Jede Entitit ist Teil eines Weltganzen, und es
gilt stets, ein gutes Karma fiir jede Entitdt zu ermdglichen. Und weil fiir sie die
Spezieszugehorigkeit prinzipiell kein Kriterium bei der Wahl des Umgangs mit
dieser Entitdt ist, ist fiir sie auch folgerichtig die Herstellung von Mensch-Tier-
Chimaéren nicht prinzipiell mit einem ethisch-moralischen Problem verbunden.
Tessa beschreibt sich an anderer Stelle des Interviews als eine gldubige Person,
die in einer hinduistischen Tradition aufgewachsen ist. In dieser Aussage ist er-
kennbar, wie ihre erlernte Weltsicht nicht mit der ansonsten im Labor und auch

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE GESELLSCHAFTLICHE KONSTRUKTION VON GRENZEN 95

in politischer Regulierung selbstverstindlichen Sicht iibereinstimmt. Fiir Tessa
ist nicht eine Hierarchie der Arten mit einer Sonderstellung des Menschen,
wohl aber eine andere Ordnung unverfiigbar gegeben: die Einheit von Mensch
und Tier in einem Ganzen.

Als zweiten Typus identifiziere ich solche Positionierungen zur Herstellung
von Mensch-Tier-Chimédren, welche eine Verbindung zwischen der Verfiigbar-
machung des Gegeniibers und eines Weltganzen herstellen und gleichzeitig die
Trennung von Mensch und Tier als unverfiigbar gegebenes Prinzip annehmen.
Eine solche Positionierung findet sich prinzipiell bei allen Labormitgliedern,
die diese Experimente ablehnen.

Exemplarisch zitiere ich Irving, PostDoc in dem untersuchten Labor:

Well, because I mean basically if a mouse has 70%

of what we know of a human brain or something similar to it,
that means that they may have some of the cognitive abilities
that we, as humans, innately have,

that is really unique to the rest of the animal species.

[...]
I think the second you start talking about mice
that have 70% human brain contribution,
I mean you have no idea what it is
they actually view and feel and question.
Under those terms, I think the whole understanding
of what’s moral or not moral changes.
You're changing the paradigm.
(INT_USA_IRVING: 1090-1108)

Fiir Irving stellen die Experimente zur Herstellung von Mensch-Tier-Chiméren
eine gegebene und aus seiner Sicht ethisch-moralisch unverfiigbare Ordnung
grundlegend in Frage. Zu seiner Vorstellung von einem Weltganzen gehort
es, dass bestimmte kognitive Féhigkeiten allein Menschen eigen sind. Wenn
aber durch diese Experimente auch Mause iiber vergleichbare kognitive Fahig-
keiten verfiigen konnten, dann wird damit aus seiner Sicht hier nicht allein die
(Un-)Verfiigbarkeit des Gegeniibers, sondern auch die (Un-)Verfiigbarkeit eines
Weltganzen in Frage gestellt.

Aufféllig in Irvings Positionierung ist nun, dass er die konkreten aktuell
durchgefiihrten Experimente in die Zukunft weiter denkt. Denn die «70% of
what we know of a human brain» in einer Maus, von der Irving fiir seine
Begriindung ausgeht, wurde tatsachlich — im Untersuchungszeitraum und auch
bis heute - nie realisiert. Die Zahl bezieht sich auf den Anteil an menschlichen
Zellen, der zur Entwicklung des Gehirns einer Maus beitragt. Tatsichlich be-
richteten die Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler wihrend der Studie
von Anteilen von einem bis maximal zwei Prozent.

Aus Irvings Sicht ist aber schon mit der grundlegenden Intention dieser
Experimente ein ethisch-moralischer Tabubruch verbunden. Sie thematisieren
handelnd die Grenze zum unverfiigbar Gegebenen: Auch wenn sie sie (aktuell)

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96 SILKE GULKER

nicht iiberschreiten, machen sie eine Uberschreitung denkbar und unterlaufen
damit die ethisch-moralische Grenze zum Unverfiigbaren. Denn ohne dass Ir-
ving es hier weiter ausfiihrt, lasst sich das von ihm beschriebene Problem leicht
tiber das Labor hinaus verldngern: In dem Moment, in dem nicht-menschliche
Entititen Fihigkeiten haben, die die Sonderstellung des Menschen in der Welt
zentral begriinden, miisste der Umgang mit diesen Entitdten sich verdndern.
Die Ordnung von Mensch und nicht-menschlichen Entititen geriete auf eine
Weise durcheinander, die aus Irvings Sicht nicht kalkulier- und damit nicht
verantwortbar ist. Das in diesem Ausschnitt thematisierte Weltganze wird von
Irving nicht als berechen- und beherrschbar konstruiert, es behilt einen Zauber
des Unkalkulierbaren.

Im dritten Typus von Positionierungen schliefSlich wird genau diese letztge-
nannte Verbindung explizit nicht hergestellt. Wissenschaftlerinnen und Wissen-
schaftler, die die Experimente zur Herstellung von Mensch-Tier-Chiméren in
dieser Weise reflektieren, konstruieren ebenfalls eine Trennung von Mensch
und Tier und die Sonderstellung des Menschen als ein unverfiigbar gegebenes
Prinzip, sie sehen dies aber durch die Experimente nicht in Frage gestellt.

Anschaulich deutlich wird dies in der Aussage von Oscar, der oben schon
mehrfach zitiert wurde:

SG:  when you look at these mice,
chimeric mice, what do you see there?
So, can you describe? It’s mice? Or what is it?
O:  It'samice, it’s a totally mice,
nothing besides mice.
For now, the level of contribution
that we can achieve is extremely low.
So, it’s not that those mice
will develop some mutant characteristic.
(INT_USA_OSCAR: 873-880)

Oscar arbeitet an der Herstellung von Mensch-Tier-Chimiaren und er kann dies
ethisch vertreten. Dabei nimmt auch er die Trennung von Mensch und Tier
und die Sonderstellung des Menschen als ein unverfiigbar gegebenes Prinzip
an. Seine Uberzeugung ist aber, dass dieses Prinzip mit den konkreten Hand-
lungen, die er unternimmt, nicht in Frage gestellt wird. Die Entitdten, die im
Rahmen dieser Experimente entstehen, sind aus seiner Sicht «mice, [...] totally
mice, nothing besides mice». Seine Begriindung dafiir ist, dass «das level of
contribution» — der Beitrag also, den die menschlichen Zellen an der Entwick-
lung dieser Entitdt haben, «extremely low» ist.

Fiir seine ethische Bewertung bleibt Oscar ganz im Hier und Jetzt der aktuel-
len Handlung und damit der Verfiigbarmachung von Raum und des konkreten
Gegeniibers. Wo fiir Irving schon mit der Intention der Experimente ein (ver-
botenes) gedankliches Ubertreten der Grenze zur Unverfiigbarkeit verbunden
ist, kann Oscar dieses konkrete Tun unabhéngig von einem potenziellen (auch

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE GESELLSCHAFTLICHE KONSTRUKTION VON GRENZEN 97

aus seiner Sicht) ethisch-moralisch problematischen Verfiigbarmachen des ge-
gebenen Weltganzen bewerten.

Aufler Tessa, die oben unter Typus 1 zitiert wurde, folgen diesem Prinzip auf
die eine oder andere Weise alle Labormitglieder, die prinzipiell die Herstellung
von Mensch-Tier-Chiméren fiir ethisch unproblematisch oder auch fiir gebo-
ten halten. Sie betonen, dass die Mischung der Spezies — technisch gemessen
als «level of contribution» - niemals so ausgepragt sein wird, dass damit tat-
sachlich die als gegeben angenommene Speziesordnung in Frage gestellt wiirde.
Solange dies der Fall ist, bleiben die Experimente auf der Ebene der konkreten
Entitat.

7. Gesellschaftliche Konstruktion von Grenzen zwischen Verfiigbarkeit
und Unverfiigbarkeit: eine Forschungsperspektive

Ziel dieses Beitrags ist es, eine Forschungsperspektive zu entwickeln, die in
der Lage ist, im Narrativ der Moderne angenommene Zwangslaufigkeiten em-
pirisch auf den Priifstand zu stellen. Die hier vorgestellte Idee startet beim
Begrift der Transzendenz und das in einem phanomenologischen Sinn: Trans-
zendenz als etwas, das in einer aktuellen Erfahrung zwar angezeigt, aber
nicht vollstandig erfahrbar wird - sei es aufgrund von raum-zeitlichen Gren-
zen (kleine Transzendenz), aufgrund von Grenzen zum Gegeniiber (mittlere
Transzendenz) oder aufgrund von Grenzen zu «anderen Wirklichkeiten» (gro-
f3e Transzendenz). Als Konstruktion von Grenzen zwischen Verfiigbarem und
Unverfiigbarem richte ich den Blick auf den handelnden Umgang mit diesen
Erfahrungen von Transzendenz.

Der hier nur in Ausschnitten présentierte Blick ins Labor macht die Bedeu-
tung dieses gestuften Transzendenzbegriffs sehr deutlich: Erkennbar wird, dass
die Vorstellung einer zwangsldufigen Entzauberung dann plausibel ist, wenn
Erfahrungen von Transzendenz allein als Erfahrungen kleiner Transzendenz
konstruiert werden. Wenn etwa die Sichtbarmachung von Zellen allein als eine
Frage von (noch) unverfiigharem Raum angenommen wird, dann wird die
Verfligbarmachung zu einer allein technischen Frage. Zwar wird auch in Bezug
auf diesen Umgang mit Erfahrungen kleiner Transzendenz deutlich, wie voraus-
setzungsvoll die Verfligharmachung von Raum ist und welche neuen Grenzen
immer wieder entstehen. Deren Uberwindbarkeit ist aber prinzipiell denkbar —
und sie wiirde ganz der Idee einer quasi zwangsldufig fortschreitenden Entzau-
berung und dem Vorrang der Vernunft bei der Erforschung und Gestaltung der
Welt im Sinne Eisenstadts entsprechen.

Diese Zwangslaufigkeit wird aber in dem Moment briichig, in dem Erfah-
rungen von Transzendenz nicht als kleine, sondern als mittlere Transzendenz
konstruiert werden: wenn ein Korper nicht allein als physischer Korper,

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98 SILKE GULKER

sondern als ein unverfiigbar angenommenes Gegeniiber konstruiert wird. In
dem Moment stofit auch die prinzipielle Vorstellung von Verfiigbarmachung
an Grenzen. Diese Grenzen der prinzipiell denkbaren Verfiigharmachung kon-
nen inhaltlich begriindet sein - so wird etwa den Zellen eine eigenstindige
Antwortméglichkeit unterstellt. Eine solche eigenstindige Antwortmoglichkeit
wird auch bei Tieren angenommen. Hier kommt aber zusitzlich eine Vorstel-
lung von ethisch-moralischer Unverfiigbarkeit hinzu, die mit der normativen
Vorstellung von absoluter Handlungsfreiheit, wie sie im Narrativ der Moderne
unterstellt wird, durchaus in Spannung steht. In beiden Fillen bleibt ein Zauber
der Unkalkulierbarkeit.

Grenzen zwangsldufiger Verfiigbarmachung der Welt werden weiterhin dann
deutlich, wenn spezifische Erfahrungen von Transzendenz als grofe Transzen-
denz konstruiert werden — wenn sie also als Ausdruck eines unverfiigbar gege-
benen Weltganzen angenommen werden. Solche Konstruktionen werden in
den ethischen Reflexionen der Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler zu
Mensch-Tier-Chimiéren deutlich: Die Trennung von Mensch und Tier und eine
Hierarchie der Arten wird von beinahe allen beteiligten Wissenschaftlerinnen
und Wissenschaftlern als ein unverfiigbar gegebenes Prinzip angenommen. Fiir
eine Wissenschaftlerin gilt diese Unverfiigbarkeit nicht, weil sie ein anderes
Prinzip fiir gegeben halt: die Einheit von Mensch und Tier in einem Ganzen.

Als Ergebnis lasst sich also zusammenfassen: Die Entzauberungsthese ist
empirisch im untersuchten Labor fiir Stammzellforschung gebrochen. Die Kon-
struktion von Unverfiigbarkeit ist vielmehr auch an diesem hochdynamischen
Ort der Wissenschaft, der in der Utopie der Moderne gerade als Treiber von
Entzauberung gelten miisste, von Bedeutung. Und solche Konstruktionen, so
wird weiterhin deutlich, lassen sich nicht geradlinig mit Religionszugehorigkei-
ten oder religiosen Haltungen erklaren. Im Einzelfall wird vielmehr deutlich,
wie der Glaubensbezug einzelner Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler
eine Verfligbharmachung des Gegeniibers zum Nutzen eines grofieren Ganzen
im Einzelfall sogar eher unterstiitzen als hemmen kann - erinnert sei etwa
an das Gebet fiir die Maus von der katholisch sozialisierten Ireen oder die
Rechtfertigung von Experimenten zur Herstellung von Mensch-Maus-Chima-
ren durch ein hinduistisch gepragtes Weltbild bei Tessa. Gleichzeitig wiirde eine
weitergehende Présentation des Datenmaterials schnell deutlich machen, dass
die hier zitierten Konstruktionen nicht etwa «typisch katholisch» oder «typisch
hinduistisch» sind. Unterschiede lassen sich nicht einfach auf Konfessionszuge-
horigkeit zuriickfithren.

Die Zuordnungen sind also durchgingig komplexer als es die Narrative der
Moderne glauben machen. Fiir die Soziologie bedeutet dies, dass auch zur
Erklarung von ideellen Grundlagen in zeitgendssischen Gesellschaften komple-
xere Zuginge erforderlich sind als kategoriale Gegeniiberstellungen. Die Ana-

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE GESELLSCHAFTLICHE KONSTRUKTION VON GRENZEN 99

lyse gesellschaftlicher Konstruktion von Grenzen zwischen Verfiigbarkeit und
Unverfiigbarkeit bietet einen solchen Zugang.

Literatur

Evans, John H. (2002): Playing God? Human genetic engineering and the rationalization
of public bioethical debate, 1959-1995, Chicago, London: University of Chicago
Press.

Garfinkel, Harold (1984): Studies in ethnomethodology, Cambridge, UK: Polity Press.

Garfinkel, Harold / Lynch, Michael E. / Livingston, Eric (1981): «The work of a discov-
ering science construed with materials from the optically discovered pulsar», in:
Philosophy of the Social Sciences, 11, Nr. 2, S. 131-158.

Giilker, Silke (2019): Transzendenz in der Wissenschaft. Studien in der Stammzellfor-
schung in Deutschland und in den USA, Baden-Baden: Ergon.

Joas, Hans (2017): Die Macht des Heiligen. Eine Alternative zur Geschichte von der
Entzauberung, Berlin: Suhrkamp.

Latour, Bruno (2005): Reassembling the social. An introduction to actor-network-theory,
New York: Oxford University Press.

Law, John / Hassard, John (1999): Actor network theory and after, Oxford, Malden:
Blackwell.

Levine, Sonya / Grabel, Laura (2017): «The contribution of human/non-human animal
chimeras to stem cell research», in: Stem Cell Research, 24, Nr. 1, S. 128-134.

Luckmann, Thomas (1980): «Uber die Grenzen der Sozialwelt», [erstmals 1970], in:
Thomas Luckmann (Hg.), Lebenswelt und Gesellschaft. Grundstrukturen und ge-
schichtliche Wandlungen, Paderborn, S. 56-92.

Lynch, Michael E. (1985): Art and artifact in laboratory science. A study of shop work
and shop talk in a research laboratory, London, Boston: Routledge & Kegan Paul.

Lynch, Michael E. (1988): «Sacrifice and the transformation of the animal body into
a scientific object: Laboratory culture and ritual practice in the neurosciences», in:
Social studies of science, 18, Nr. 2, S. 265-289.

National Research Council (2011): Guide for the care and use of laboratory animals,
Washington, D.C.: National Academy Press.

Newell, John (1991): Playing God? Engineering with genes, London: Broadside Books.

Peters, Ted (2012): Playing God? Genetic determinism and human freedom, New York:
Routledge.

Rader, Karen A. (2004): Making mice. Standardizing animals for American biomedical
research, 1900-1955, Princeton, NJ: Princeton University Press.

Rosenthal, Gabriele / Fischer-Rosenthal, Wolfram (2017): «Analyse narrativ-biographi-

scher Interviews», in: Uwe Flick, Ernst von Kardorff, Ines Steinke (Hg.), Qualitative
Forschung. Ein Handbuch, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt, S. 456-468.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100 SILKE GULKER

Schiitz, Alfred / Luckmann, Thomas (2017 [1979]): Strukturen der Lebenswelt, [erst-
mals 1979], Konstanz: UVK.

Schiitze, Fritz (1983): «Biographieforschung und narratives Interview», in: Neue Pra-
xis, 13, Nr. 3, S. 283-293.

Seiwert, Hubert (1995): «Religion in der Geschichte der Moderne», in: Zeitschrift fiir
Religionswissenschaft, 3, Nr. 1, S. 91-101.

Weber, Max (1976): «Wirtschaft und Gesellschaft: Grundriss der verstehenden Soziolo-
gie [1922]», Mit textkrit. Erlduterungen. Hg. von Johannes Winckelmann. Tiibingen:
Mohr.

Weber, Max (2002): «Wissenschaft als Beruf [1919]», in: Schriften 1894-1922. Dirk
Kisler (Hg.), Stuttgart: Kroner, S. 474-511.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Autoritat im Wandel

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Charisma und Sukzession:
Formen und Wandel religioser Autoritit von der Antike
bis in die Gegenwart

Almut-Barbara Renger

Einleitung

Autoritit und Autoritdten spielen in zahlreichen Religionen eine zentrale Rol-
le: Sie bestimmen den Umgang der Menschen miteinander, lenken soziales
Handeln und tragen zur Durchsetzung von Wahrheitsanspriichen bei sowie
zur Speicherung und Weitergabe von Wissen und Konnen. Als Schwierigkeit
erweist sich, dass es innerhalb und auflerhalb religidser Zusammenhénge so
unterschiedliche Formen und Wirkungsweisen von Autoritdt gibt, dass sich
dem Thema als Gegenstand eines Fachbeitrags in gebotener Kiirze nur schwer
beikommen ldsst. Der Begriff gehort in so vielfiltiger Weise zum Menschsein
dazu, er wurzelt mit dem, was er bezeichnet, in so verschiedenen Bereichen der
Gesellschaft und die an ihn gebundenen Auffassungen und gesellschaftlichen
Ordnungsmodelle variieren nach historischen und kulturellen Verwendungs-
zusammenhédngen sowie epistemischen Bezugsrahmen so sehr, dass sich mit
Uberlegungen hierzu ganze Binde fiillen lassen.

In der zweiten Halfte des 20. Jahrhunderts noch hitte sich im européischen
Kontext, zumal im deutschsprachigen Raum, ein einschligiger Fokus von
selbst ergeben: Eine Auseinandersetzung mit dem Thema wire nicht ohne
den Autoritétsbegriff ausgekommen, der von der Kritischen Theorie gepragt
wurde, wie sie Max Horkheimer (1895-1973), Theodor W. Adorno (1903-
1969) und andere Mitglieder der Frankfurter Schule vertraten. Durch sie er-
fuhr der Autoritétsbegrift eine Zuspitzung im Konzept des autoritiren Charak-
ters, das mafgeblich auf Erich Fromm (1900-1980) zuriickgeht, der es am
Institut fiir Sozialforschung unter der Leitung Horkheimers in den 1930er-Jah-
ren entwickelt hatte (Horkheimer et al. 1987). Dieses Konzept betont den
Zusammenhang von iibermafliger Autoritatsglaubigkeit und Faschismus - und
Autoritdt war in der folgenden Achtundsechziger-Bewegung mit Schlagworten
gegen sie, wie <antiautoritire Erziehung», assoziiert. Dies dnderte sich Ende
des 20. Jahrhunderts hin zu der Forderung, dass der «Begriff und sein Wortge-
brauch» («Autoritit») «scharf gegeniiber jenem Verstdndnis abzugrenzen» sei,
das zur Wortbildung <autoritar> gefithrt hat (Kerber 1998: 51).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104 ALMUT-BARBARA RENGER

Ergebnis ist, dass die Theorie des autoritdren Charakters zwar auch noch
in der Gegenwart zur Erklarung fiir autoritar-hierarchische Einstellungen und
Sozialformen herangezogen wird. Die diskursive Bindung hieran ist aber gelost
und der Begrift «Autoritdt» in die Breite der Wissenschaften entlassen. In Sozi-
al- und Humanwissenschaften einschliefllich der philosophischen Ethik wird
er nun im Kontext von Fragen nach Vertrauen, verbindlichen Werten und ethi-
scher Fithrung vor dem Hintergrund sozialer, politischer und 6konomischer
Umwiélzungen verhandelt, die aus weltweiten Verflechtungen zwischen Indivi-
duen, Gesellschaften, Institutionen und Staaten resultieren. Dabei lasst sich be-
obachten, was der deutsche Erziehungswissenschaftler und Bildungstheoretiker
Erich E. GeifSler (1928-2018) bereits 1970 formuliert hat: «Als was Autoritait
dem jeweiligen Interpreten erscheint, hdngt immer von einer bestimmten an-
thropologischen Grundkonzeption ab, gleich, ob diese explizit formuliert wor-
den oder nur als latente Anthropologie (<Menschenbild>) vorhanden ist» (Geif3-
ler 1970: 160).

Wo also in einem Beitrag zu Religion/en und Autoritit/en ansetzen? Wie
die Thematik eingrenzen, nachdem Autoritdt infolge globaler Dynamiken als
Begriff und Sachverhalt in der Scientific Community und der Breite der Ge-
sellschaften hochst divers diskutiert wird? Im Folgenden nehme ich die Ziel-
setzung des Sammelbandes auf, meine Ausfithrungen mit einem kurzen Blick
auf die romische Antike zu beginnen, aus der der Autoritdtsbegriff stammit,
und vor hier aus - unter Konzentration auf die europdische Kultur- und Re-
ligionsgeschichte — den Fokus auf ausgewihlte Aspekte zu richten, die sich
innerhalb dieser Geschichte aus den Herausforderungen durch die Moderne
ergeben. Dabei geht es mir in meiner Darstellung darum, mittels eines knappen
Uberblicks iiber die Entwicklung des Autorititsbegriffs und Autorititsverhalt-
nisse seit der Antike Grundlagen fiir ein Verstindnis jener Hinwendung zu
religioser Autoritdt in Gestalt von religiésen Spezialistinnen und Spezialisten
wie «Gurus», «Lamas», «Roshis» und ahnlichen Akteurinnen und Akteuren in
Fithrungspositionen zu schaffen, die im Rahmen des Wandels von Religion
seit den 1960er Jahren im deutschsprachigen Raum beobachtbar ist - eines
Wandels, der in Entgegnungen und Ergdnzungen zum «Sakularisierungsnarra-
tiv» (Koschorke 2013: 247) mit Begriffen wie «Individualisierung», «Subjekti-
vierung» und «Privatisierung» beschrieben wird (Knoblauch 2018) und von
der zunehmenden Ausdifferenzierung religioser Landschaften gekennzeichnet
ist.

Ich beginne nach knappen systematischen Uberlegungen zur Einfithrung mit
Bemerkungen zu Inhalt und Geschichte des Autoritétsbegriffs, indem ich bei
den romischen Urspriingen ansetze und Bezug auf die Unterscheidung von
auctoritas und potestas nehme, die weit {iber die Antike hinaus Schliisselbegriffe
in Diskursen um Macht und Herrschaft waren. Im Anschluss komme ich auf
Formen des Wandels im Umgang mit Autoritét in der Moderne und ihren Aus-

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHARISMA UND SUKZESSION 105

wirkungen bis ins 21. Jahrhundert zu sprechen. Ausgehend von Thesen Hannah
Arendts zum modernen Autoritdtsverlust, die postuliert, ein Verstaindnis von
Autoritdt erfordere die Besinnung auf den historischen Kontext, dem der Begrift
(auctoritas) entstamme, fithre ich Referenzen an, die einmal mehr zeigen, dass
sowohl Autoritdt/en als auch Religion/en mit modernen Gesellschaften verein-
bar sind - anders, als es normative Bilder einer Moderne, die von beidem frei
sein will, suggerieren. Dabei gehe ich néher auf zwei Typen von Autoritit ein:
eine personale Form von Autoritdt, die auf personlichem Charisma beruht,
und eine traditionale Form, die sich per Sukzession auf eine traditionalisierte
und/oder legalisierte Form von charismatischer Autoritit zurtickfiihrt. Beide
Formen von Autoritit kommen allenthalben in der européischen Kultur- und
Religionsgeschichte vor und spielen bis in deren Moderne und die Gegenwart
hinein eine Rolle - zumal dort, wo mit Tradition scheinbar gebrochen und auf
Erneuerung gesetzt wird, sei es in Abspaltung von einer bestehenden Tradition,
sei es in Form ihrer Fortfithrung in stark veranderter Form. In den Wechsel-
wirkungen der Religionsgeschichte zwischen Asien, Europa und Nordamerika
werden dabei - zur Bezeichnung und Zuschreibung von Autoritdt auflerhalb
von Formen herkémmlich organisierter Religion wie den christlichen Grof3kir-
chen - Begriffe und Konzepte wie «Meister(schaft)» und «Erleuchtung» religi-
onsproduktiv fruchtbar gemacht und setzen sich in religiosen Szenen und Ge-
meinschaften, die sich neben und in Konkurrenz zu den organisierten Kirchen
bilden, durch.

Meine Darstellung dieser Zusammenhédnge fufft auf dem Verstindnis
von «Religion» und «Moderne», wie es die Einleitung in den vorliegenden
Band darlegt (vgl. oben S. 8-11). Sie ist auf Akteurinnen und Akteure und Texte
konzentriert, die fiir die Entwicklung im so bezeichneten Westen, vor allem
Europa und Nordamerika,! reprasentativ sind und Bedeutung insbesondere fiir
den deutschsprachigen Raum haben. Betont sei, dass die Auswahl der angefiihr-
ten Beispiele ausschliefllich meine eigene ist - und, wie der stark verknappte
begriffsgeschichtliche Teil dieses Beitrags, hoffnungslos unvollstindig sowie
notwendigerweise alles andere als erschopfend. Dennoch hoffe ich, dass meine
Ausfithrungen einen Einblick ins Thema geben, der fiir den Sammelband von
Nutzen ist und Lust macht, weiterfithrende Fragen an die dargestellten Zusam-
menhinge heranzutragen.

! Wenn ich im Folgenden gelegentlich den kontroversen Begriff «Westen» sowie das Adjek-
tiv «westlich» verwende, so geschieht dies um der Einfachheit willen, im Bewusstsein, dass
neben den oben genannten Regionen z.B. auch Australien und Neuseeland sowie Teile
Stidamerikas uv.m. dazuzuzahlen sind; und dass der Begriff nicht eine Entitit mit einer Ge-
schichtserzdhlung und einer Geographie impliziert, sondern Heterogenitat mit einer Vielzahl
von Geschichten sowie sozialen, kulturellen und politischen Wahrnehmungen und Reprisen-
tanzen. Zur Problematik und Geschichte des Begriffs vgl. z.B. Trautsch (2017).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106 ALMUT-BARBARA RENGER

Grundlegendes vorab: Systematische Uberlegungen zum
Autoritdtsbegriff

Woriiber sprechen wir, wenn wir von Autoritat reden? Beginnen wir mit eini-
gen allgemeinen Ausfithrungen und Kldrungen zum Begriffsinhalt.

So kontrovers die Debatten um Autoritit sind, gibt es doch, was den Begriff
und das von ihm Bezeichnete angeht, bestimmte Ubereinkiinfte, die sich auch
fiir das Verhdltnis von Autoritdt/en und Religion/en geltend machen lassen.
So wird in der Regel davon ausgegangen, dass Autoritdt, wie sehr die Formen
und Grade der Freiwilligkeit ihrer Anerkennung auch variieren, Ausdruck einer
wechselseitigen Beziehung ist, in der immer zwei Parteien mitgedacht sind,
die in einer hierarchischen Beziehung unterschiedlicher Intensitét stehen (vgl.
auch Furedi 2013). In diesem weitesten Sinne bezeichnet Autoritit eine soziale
Positionierung einer Institution (z.B. Kirche), eines Gegenstands (z.B. Bibel)
oder einer Person (z.B. Priester), die fiir einen oder mehrere Menschen in Be-
zug auf Denken und Handeln richtungsweisend oder normativ ist. Sie entsteht
— ob personal oder apersonal — durch Vereinbarungen oder, so hitte es Max
Weber (1864-1920) formuliert, Herrschaftsbeziehungen in gesellschaftlichen
Prozessen oder durch vorausgehende Erfahrungen, wie etwa von Kompetenz,
Tradition, Offenbarung und Charisma (hierum geht es weiter unten). Dabei
liegt fiir viele religiose Auffassungen das Urbild jeder Autoritit zwischen einer
tiberpersonalen Autoritéit, nimlich Gott bzw. einer Gottheit (oder einem ande-
ren Wesen, das iiber eine grofie transzendente Macht verfiigt), und dem Men-
schen. Diesen Auffassungen zufolge kann eine Autoritatsbeziehung zwischen
einer Person und der Autoritit — z.B. einer anderen Person oder auch einer
kultischen Handlung, einer magischen Formel oder einem sakralen Text — nur
dann bestehen, wenn sich diese Beziehung von der gottlichen Autoritét ableitet
oder zumindest durch ein glaubwiirdiges Verhiltnis zu ihr legitimieren kann.

Die Forschung hat fiir die Vielzahl beobachtbarer Autoritatsbeziehungen
zahlreiche Klassifikationsangebote erarbeitet, die mitberiicksichtigen, dass eine
Person oder ein Gegenstand Autoritat nicht nur sein, sondern auch haben
kann.? Eine in der Soziologie gingige Form der Differenzierung ist die von
Herrschafts-, Auftrags- und funktionaler Autoritt. Sofsky und Paris (1991)
z.B. unterscheiden zwischen «formaler» und «personaler» Autoritit und unter-
teilen diese beiden in weitere Funktionen und Positionen. Threm Verstdndnis
nach verschranken sich in der «formalen Autoritat» die offiziellen Befugnisse
der Position, die Amtsautoritdt, mit den sachlich-technischen Notwendigkeiten
der Produktion, der operationellen Autoritat bzw. Funktionsautoritat. Die «per-
sonale Autoritdt» dagegen umfasse Fachwissen (hier sprechen Sofsky und Paris

2 Da die Grenzen zwischen beiden Ebenen flielend sind, spricht Pablo Oyarziin Robles von
einem «double game of authority» (2011: 228).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHARISMA UND SUKZESSION 107

auch von Sachautoritét), koordinativ-organisatorische Fahigkeiten (in diesem
Fall ist von Organisationsautoritét die Rede) und personliches Charisma (1991:
69-72). Viele, vor allem soziologische, Theorien, die Autoritdt als Zuschrei-
bungsphdnomen begreifen, gehen auf Max Webers dreigliedrige Klassifizierung
legitimer Herrschaft - «legal-rational», «traditional» und «charismatisch» - in
seiner Herrschaftssoziologie zurtick (vgl. Weber 2005: 726-742); sie gehen da-
von aus, dass Autoritdt nicht von Gott oder von Natur aus gegeben ist, sondern
nur dann, wenn sie von Menschen anerkannt wird, was stets mit einem spezifi-
schen Legitimitdtsglauben verbunden ist. Zwar haben auch jiingere, durchaus
plausible alternative Sichtweisen auf Autoritit zu grofSer Bekanntheit gefunden;
so muss sich etwa nach Richard Sennett Autoritit in den Augen derer, die
ihr unterworfen sind, nicht unbedingt auf Legitimitit berufen (Sennett 1980).
Dennoch ist Webers Ansatz ein «Klassiker» geworden, der regelmaflig um je
zeitgendssische Perspektiven erganzt wird.?

Folgen wir Webers Darstellung, beruht charismatische Autoritdt auf dem
Glauben und der Hingabe an die {ibernatiirliche oder intrinsische Begabung
einer Person, die andere mit ihren Qualitiaten so fesselt, dass sie ihren Anwei-
sungen, oder auch nur Vorschligen, mehr oder weniger bedingungslos folgen
(Weber 2005: 734-735). Um wen auch immer es sich handelt - Konigin, Krie-
ger, Diktatorin, Orakel, Prophet oder Heilsbringerin: die Anhéngerinnen und
Anhinger dieser Person glauben, dass sie mit aufSergewohnlichen, iibermensch-
lichen Befugnissen ausgestattet ist. Ob die Befugnisse tatsdchlich existieren,
spielt dabei keine Rolle. Relevant ist, dass an ihre Existenz geglaubt wird,
wodurch die Bindung seitens der Gefolgschaft besonders ausgepragt ist (Weber
2005: 737).

Damit komme ich zu einem weiteren Punkt: Charismatische Autoritat
kommt in religiosen Zusammenhéngen besonders haufig vor (vgl. hierzu auch
Gebhardt et al. 1993). Zahlreiche religiose Gruppen und Gemeinschaften ent-
standen, indem Aktivistinnen und Aktivisten eine neue Autoritat nutzten, um
bestehende Traditionen und Gesetze herauszufordern oder gar zugunsten einer
neuen Ordnung zu kippen - nach Weber ein Zeichen dafiir, dass diese cha-
rismatisch basierten Gruppen den Samen ihrer eigenen Zerstorung in sich
tragen. Weber weist darauf hin, dass charismatische Herrschaft nicht stabil ist
und nicht konsistent sein muss. Sie wird haufig noch zu Lebzeiten der fithren-
den Person «veralltaglicht», so dass entweder biirokratische Herrschafts- bzw.
Autoritatsverhaltnisse entstehen, die mit rational-legalen Aspekten verbunden
sind, oder die neue Bewegung sich zuriick an institutionalisierten Strukturen
der traditionalen Autoritét orientiert (Weber 2005: 739). Aus Bewegungen um
Trager charismatischer Autoritit entstehen religiose Organisationen, die durch

® Erst kiirzlich ist ein ganzes Handbuch erschienen, das Webers Theoriebildung zum Ausgangs-
punkt nimmt und den Begriff Charisma auf ein breites Spektrum an sozialen, kulturellen und
religiosen Zusammenhingen ausweitet: Zaquete (2021).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108 ALMUT-BARBARA RENGER

Institutionalisierung und Denomination zu formalen Existenzformen von Ge-
meinschaften in der Gesellschaft werden. Zum Beispiel sind die komplexen Tra-
ditionsgefiige Christentum, Islam und Buddhismus auf diese Weise entstanden:
Institutionalisierte Strukturen traditioneller Autoritat hielten bestimmte, einem
charismatischen Fiihrer zugeschriebene Praktiken und Lehren aufrecht und
verfestigten sie im Laufe der Zeit zu Traditionen mit teilweise biirokratischen
Zigen. Bis in die Gegenwart griinden die vielen verschiedenen Formen struktu-
rell-institutioneller Autoritat, die diese Traditionskomplexe mafigeblich tragen,
auf Amtern und anderen, mit bestimmten Obliegenheiten verbundenen, Stel-
lungen. Autoritdt ist in ihren Féllen jeweils von der personalen charismatischen
Autoritdt des urspriinglichen Fiihrers abgeleitet und iiberdauert diejenigen, die
sie qua Amt oder Person innehaben.

In der Religionswissenschaft hat sich mit personalisierter Autoritdt zuerst
ausfithrlich Joachim Wach (1898-1955) in seiner religionssoziologischen Ab-
handlung Meister und Jiinger auseinandergesetzt (1925). Wach arbeitet darin
Jesus von Nazareth («Jesus») und den historischen Buddha («Buddha») als
Prototypen des sog. Meisters heraus, wobei er an Max Webers Begrift des «Pro-
pheten» ankniipft (vgl. Wach 1925: 51).* «Der Prophet» ist bei Weber eine
Bezeichnung fiir Charismatiker, die kraft personlicher Offenbarung religiose
Heilswahrheiten in Form einer Lehre oder gottlicher Gebote verkiinden (vgl.
Weber 2001: 177-178). Weber unterscheidet zwei Typen, den «ethischen» und
den «exemplarischen» Propheten. Ersterer — wie bei Weber exemplarisch «Mo-
hammed» und «Zarathustra» — verkiindet Gottes Willen, wobei Gehorsam als
ethische Pflicht in Form goéttlicher Gebote und Normen gefordert wird. Bei
der exemplarischen Prophetie agiert der Prophet — wie exemplarisch «Bud-
dha» und «Laozi» - als Mensch, der am eigenen Beispiel den Weg zu religio-
sem Heil aufzeigt.?

Wach sucht Webers Darstellung dieses Autorititstypus durch eine nihere
Charakterisierung zu ergénzen. Zudem stellt er Webers Kategorie «Prophet» in
Frage. «Prophet» und «Meister» sind fiir ihn zwei grundsitzlich voneinander
verschiedene Typen. Wahrend Prophetie nicht an die Person des Verkiinden-
den gebunden sei und Gottes Wille ebenso gut ein anderer kundtun kénne, ge-
be es beim «Meister» und seiner Anhéngerschaft ein ausgepragtes Bewusstsein
der unersetzlichen Bedeutung seiner Person. Orientiert ist diese Darstellung an
der Person und dem Auftreten Stefan Georges (1868-1933), der innerhalb des
Kreises um ihn als Meister tituliert wurde und auch Weber dazu inspirierte,
sein Modell der charismatischen Herrschaft zu entwickeln (vgl. Renger 2015).
Unter dem Eindruck des George-Kreises untermauert Wach die Prophet-Meis-
ter-Differenzierung durch einen Vergleich der Rolle des «Meisters» mit der

* Vgl. hierzu des Naheren auch Renger (2012a), insbesondere S. 38-44.
® Zur Unterscheidung der beiden Grundtypen des Propheten bei Weber vgl. Weber (1980: 273;
2001: 189).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHARISMA UND SUKZESSION 109

eines «Lehrers».6 Die beiden haben nach Wach zwar gemein, dass ihnen Erfah-
rung und Wissen Autoritét verleihen, und sie die Weitergabe von Wissen und
Erfahrung als ihre Aufgabe verstehen. Sie unterscheiden sich aber darin, dass
beim <Lehrer-Schiiler-Verhiltnis> der Unterrichtsgegenstand im Vordergrund
steht, wiahrend die Beziehungen des Meisters von seiner Person und Personlich-
keit gepragt sind und wesentlich im Verhiltnis wechselseitiger Bedeutsamkeit
bestehen: «der Meister wird erst zum Meister am Jiinger» (Wach 1925: 9).
Wach hebt so einen grundlegenden Wesenszug charismatischer Fithrerschaft
hervor, den spitere religionssoziologische Forschungen weiterfithrend aufge-
griffen haben. Eileen Barkers «Charismatisierungs»-Theorie etwa weist darauf
hin, dass Gefolgsleute regelrecht lernen, dem Anfiithrer bzw. der Anfiihrerin
Charisma zu verleihen, anstatt einfach eine Eigenschaft zu erkennen, die er oder
sie besitzt. So betrachtet, ist charismatische Fithrung ein interaktiver und nicht
ein einseitiger Prozess (vgl. Barker 1993).

Das heute in den Sozialwissenschaften geltende Autoritatsverstindnis, wie
es mafigeblich Weber geprégt hat, ist eine rezente Errungenschaft und kei-
nesfalls selbstverstandlich. Infolge von Herrschaftskimpfen, wie sie lange das
Spannungsverhiltnis zwischen Kaisertum und Papsttum bestimmten, hatte der
Autoritatsbegriff eine semantische Pragung und emotionale Aufladung erhalten,
die einen unbefangenen deskriptiv-analytischen Blick auf damit bezeichnete
Sachverhalte verstellte. In der zweiten Halfte des 20. Jahrhunderts kamen
Diskurse der Studentenbewegung hinzu, die an das eingangs erwahnte Auto-
ritdtsverstindnis der Frankfurter Schule anschlossen und die Aufhebung von
Autoritdt zur Voraussetzung fiir die Autonomie eines miindigen Individuums
innerhalb einer demokratischen Gesellschaft erklarten. Erst in den vergangenen
Jahrzehnten ist es gelungen, den Autoritatsbegrift von diesen Aufladungen zu
befreien und zu einem heuristischen Analyseinstrument zu machen. Um dies zu
veranschaulichen, hole ich weit aus. Nach einem Blick zuriick zu den Anfangen
der Geschichte des Begriffs, dessen etymologische Wurzel in der rémischen
Antike liegt, gebe ich schlaglichtartig Einblicke in den Begriffsgebrauch und
verschiedene mit ihm verbundene Autoritatsauffassungen iiber das Mittelalter
bis in die Moderne.

Inhalt und Geschichte des Autoritditsbegriffs: Von der Antike
bis zur Aufklirung

Autoritét ist ein Fremdwort, eine Eindeutschung aus dem Lateinischen, die fiir
das 14. Jahrhundert nachgewiesen ist. Ubernommen wurde das lateinische Sub-

6 Auch Weber behandelt bereits die Differenz zwischen Lehrer und Prophet. Vgl. Weber 1980:
271-272; 2001: 185-188. Zwischen Meister und Lehrer unterscheidet Weber allerdings nicht
(2001: 186).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

110 ALMUT-BARBARA RENGER

stantiv auctoritas, das in der mittelhochdeutschen Form auctoriteit ebenso gut
erkennbar ist wie in den bis ins 20. Jahrhundert gédngigen gelehrtensprachlichen
Bildungen auctoritet, Auctoritit und Auktoritdt, die an die klassisch-lateinische
Lautgestalt ankniipfen (Pfeifer 1993: 83).” Durchgesetzt hat sich die nach
1500 sprachiibliche Form autoriteit, im Neuhochdeutschen «Autoritit» — ein
Substantiv, bei dem es sich zunédchst um einen réomischen Wertbegriff handelte.
Dieser stammte vermutlich aus der privatrechtlichen Sphére und ist abgelei-
tet von augere (dt. «vermehren», «vergrofiern», «steigern», «starken»), in dem
Sinne, dass der geduflerte Wille bestimmter Personengruppen der Zustimmung
ihrer Vorgesetzten bedurfte, um rechtliche Qualitét zu erlangen.

Im klassischen Gebrauch der spéten romischen Republik bezeichnete aucto-
ritas in erster Linie das Ansehen von Personen - «und zwar als die Fihigkeit,
durch personliche Kompetenz und Uberzeugungskraft Eindruck zu machen
und Einflufl auf Denken und Entscheidungen anderer auszuiiben» (Liitcke
1986-1994: Sp. 498). Ein solches Ansehen, das mit dem Vermdgen gekoppelt
war, die Zustimmung anderer zu gewinnen, konnte aber auch in vermittelter
Form tber Schriftwerke wirken. Der romische Rhetoriklehrer Quintilian etwa
(um 35 - um 96 n. Chr.) sah in Cicero (106-43 v.Chr.), dem bekanntesten
Redner Roms, den bestméglichen Lehrer. Zumindest schreibt er ihm in Insti-
tutio oratoria X 1,111 zu, «alles, was er sagt», habe «ein solches personliches
Gewicht [auctoritas], dafl man sich schdmt, anderer Meinung zu sein» (Quin-
tilianus 1995: 477). Cicero selbst sprach haufig tiber auctoritas, wobei er
die Moglichkeit betonte, dass eine Person mit auctoritas das Denken und
Handeln Anderer zu lenken vermag - auch und zumal in der offentlichen
Gerichtspraxis.® So heifst es in Topica 19 iiber die Argumentationskunst vor
Gericht, es habe «nicht jede beliebige Person das Gewicht eines Beweismittels»;
gehore doch «zur Erweckung von Glaubwiirdigkeit» Ansehen (auctoritas), das
entweder «die Natur oder die Zeit» schaffe (Cicero 2014: 63). Und ein solches
komme, so Topica 20, nicht nur Staatsdienern zu, sondern auch Rednern, Phi-
losophen, Dichtern und Geschichtsschreibern, «aus deren Worten und Schrif-
ten» man oft eine Gewahr (auctoritas) «herleitet, um Glaubwiirdigkeit zu be-
wirken» (Cicero 2014: 67).

Auctoritas wurde mithin bereits in romischer Zeit nicht nur lebenden Perso-
nen, sondern auch Zeugnissen, etwa, wie in Quintilians Cicero-Lob, Texten
mafigebender Vorganger in der eigenen Tradition zugeschrieben. Dieses Ver-
standnis wirkt noch im Grammatisch-kritischen Wérterbuch der hochdeutschen
Mundart des Bibliothekars und Sprachforschers Johann Christoph Adelung
(1732-1806) nach, das einen groflen Einfluss auf die deutsche Lexikographie

7 Fiir weitere Details zur Etymologie vgl. auch die Literaturangaben bei Kluge (2011).

8 Dazu, dass Cicero sich zugleich unter Verwendung der Begrifflichkeit (auctoritas) gegen
Autoritatsglaubigkeit wandte und an ihrer statt fiir eine gebildete Streitkultur plddierte, vgl.
Kuhlmann (2021).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHARISMA UND SUKZESSION 111

hatte. Dort wird im Lemma «Die Autoritit» als Bedeutung fiir das Substantiv
bei Gebrauch im Singular angegeben: «1) Gewalt, Ansehen, bestimmender Ein-
fluss auf andere; ohne Plural. Sich viele Autoritit zu geben wissen»; und fiir die
Verwendung mit dem Plural: «2) Das verbindliche Gewicht eines Zeugnisses;
[...] Autorititen vor sich haben, glaubwiirdige Zeugnisse» (Adelung 1808: Sp.
674). Ahnlich heif3t es im Lemma «Autoritit» des Deutschen Worterbuchs von
Jacob Grimm und Wilhelm Grimm, das den neuhochdeutschen Wortschatz
seit etwa 1450 zum Gegenstand hat: «allgemein anerkanntes ansehen einer
person oder institution (seltener auch von sachen u. abstrakta), das auf einer
besonderen gesellschaftl. stellung oder iiberlegener leistung beruht und seinem
trager macht u. einfluf$ sichert» (Sp. Grimm/Grimm 2007: 1665).

Maf3geblich gepriagt wurde die Verwendung des Begriffs durch die Jahrhun-
derte durch die romische Unterscheidung von auctoritas und potestas. Letztere
bezeichnete eine rechtlich verbriefte exekutive Amtsgewalt, erstere den Einfluss
einer Person oder Personengruppe, der auf Ansehen beruhte und hohe Bin-
dungskraft hatte. In dieser Korrelation wurde auctoritas zu einem jahrhunderte-
lang wirkmiéchtigen «politischen Zentralbegriff» (Eschenburg 1965: 14). In der
Zeit der romischen Republik lag die potestas bei den Magistraten, insbesondere
den Konsuln (als den héchsten Beamten), neben denen das Volk und der Senat
als die beiden anderen Organe der res publica standen. Die auctoritas lag beim
Senat, der gegeniiber den Magistraten Beratungs- und gegeniiber dem Volk
Bestatigungsrecht hatte. Befehle von Konsuln waren zwar auch ohne die aucto-
ritas des Senats verbindlich und Volksbeschliisse formell giiltig. Es mangelte
ihnen aber an Gewicht, und es wire unklug gewesen, nicht den Rat oder die
Bestatigung des Senats einzuholen. Wahrend des Prinzipats des Augustus (63 v.
Chr. - 14 n. Chr.) schliefllich riickten auctoritas und potestas eng zusammen,
ohne eine Verschmelzung zu erfahren.® Dies dnderte sich in der Kaiserzeit —
und unter Augustus’ Nachfolgern wurde auctoritas im Sinne einer rechtlich er-
zwingbaren und religios begriindeten Herrschaftsgewalt institutionalisiert. Hat-
te die senatorische auctoritas, mit Weber gedacht, Ziige einer charismatischen
Herrschaft gehabt, so veralltaglichte sich diese und wurde in eine traditionale
Herrschaft umgewandelt.

Diese Identifizierung von auctoritas und potestas und der wachsende Einfluss
der christlichen Kirche seit der ausgehenden Antike zogen die Frage nach
sich, wie die auctoritas der Kirche beschaffen sei und wie weit sie, namentlich
als auctoritas der Bischofe und der Pépste, reiche. Grundlegend wirkten in
diesem Zusammenhang die Kirchenschriftsteller Tertullian (150-220 n. Chr.)

° Es war kein geringerer als Augustus selbst, der die Unterscheidung zwischen Uberzeugungs-
und Amtsmacht in seinem Selbstzeugnis (Monumentum Ancyranum) geltend machte, indem
er behauptete, er habe nur auctoritas exklusiv besessen; in Bezug auf potestas seien ihm alle
Kollegen im Amt (in magistratu) gleichrangig gewesen (Res gestae divi Augusti 34). Vgl. hierzu,
wie tiberhaupt zum romischen Verstdndnis von auctoritas, auch Nippel (2007: 28-31).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

112 ALMUT-BARBARA RENGER

und Cyprian (um 200 oder 210-258), die — unter terminologischer Ankniip-
fung an die rechtlichen und politischen auctoritas-Vorstellungen in Rom -
wichtige Fundamente fiir die Entwicklung des kirchlichen Autoritatskonzepts
schufen, indem sie die Autoritdt der Bischofe an die sog. apostolische Sukzessi-
on banden.! In diesem spezifischen Verstindnis von Nachfolge biirgten die
Bischofe als Rechtsnachfolger fiir die Unversehrtheit der wesentlichen Inhalte
des christlichen Glaubens in der apostolischen Uberlieferung, so wie sie ihren
Niederschlag in der regula fidei gefunden hatten, die vor der Existenz eines
anerkannten Kanons fir die Kirchenvater des 2. und 3. Jahrhunderts n. Chr.
den Maf3stab zur Beurteilung von christlicher Lehre und Praxis bildete. Betonte
vor allem Cyprian noch, dass jeder Bischof vollen Anteil an der von Christus
verliehenen Vollmacht des Bischofsamtes habe, so verschob Augustinus (354-
430 n. Chr.) den Schwerpunkt kirchlicher Autoritdt von Amt und Institution
auf die Person Jesu Christi und das Evangelium. Zugleich entwickelte er in De
civitate Dei epochemachende Ideen fiir das Verhaltnis von Kirche und Staat.
Sein Versuch, die weltliche potestas der kirchlichen auctoritas unterzuordnen,
war — wie iberhaupt sein Verstindnis von auctoritas als Autoritit Christi, der
Bibel sowie der Kirche und ihrer Amtstrager - fiir die folgenden Jahrhunderte
wegweisend (vgl. hierzu Liitcke 1986-1994: 498-510).

Im Mittelalter stellte sich die Frage nach der Relation von weltlicher und
kirchlicher Autoritat auf allen Stufen der kirchlichen und der weltlichen Hierar-
chie, allerdings mit besonderer Schérfe in Bezug auf das Verhaltnis von Kaiser
und Papst.!! Im Ostromischen Reich entwickelte sich eine abgewandelte Form
des Kaiserkults, in der sich der Kaiser als christlicher Priesterkonig (rex sacer-
dos) und sogar als Stellvertreter Christi auf Erden verstand. Diese Neuerung
trug erheblich dazu bei, dass sich Konflikte mit dem zunehmend monarchis-
tisch eingestellten Papsttum bildeten. Vielfach nutzte das Papsttum den Begriff
der auctoritas mit dem Ziel, die weltliche Macht des Papstes zu sichern. Ein
prominentes Beispiel ist Innozenz III. (1160-1216), einer der machtigsten und
einflussreichsten Pépste in der Geschichte des Papsttums. Um Konige und Kai-
ser abzusetzen und zu versuchen, eine papstliche Theokratie zu errichten, berief
er sich auf die auctoritas und tibte einseitige Kontrolle mittels Macht, Reichtum
und religioser Unterstiitzung tiber die christlichen Staaten Europas aus. Dabei
griindete der Bedeutungszuwachs, den das Papsttum auf diese Weise gewann,
keineswegs auf einem Gegensatz von auctoritas und potestas, bei dem erstere
auf Seiten des Papstes und letztere auf Seiten des Kaisers verortet worden wire.
Um die pépstliche Position und Kompetenz innerhalb der kirchlichen Sphére
zu sichern, wurde auctoritas vielmehr an die potestas-Terminologie angenéhert
oder gar mit ihr gleichgesetzt (vgl. Miethke 1993: 24-26). Erinnert sei etwa an
die plenitudo potestatis (dt. «Fiille der Gewalt»), die Lehre von der Vollgewalt

10 Vgl. hierzu des Naheren Ring (1975).
' Vgl. hierzu z.B. Gmelin (1937: 100-102); Eschenburg (1965: 94-96); Ullmann (1970).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHARISMA UND SUKZESSION 113

des Papstes sowohl iiber die Glieder der ihm unterstellten Kirche als auch iiber
weltliche Autoritaten.

Mit der Neuzeit schliefllich erhielten die weltlichen Herrscher, vor allem
durch das Aufkommen des Absolutismus, vor Kirche und Papsttum einen
deutlichen Vorsprung an Macht und Einfluss, und auch die Grenzen der kaiser-
lichen Autoritat wurden im Laufe der nachfolgenden Jahrhunderte zunehmend
enger gesteckt.

Eine tragende Rolle spielte hierbei die Aufklarung, die jedwedem Autoritits-
glauben den Gebrauch der eigenen Vernunft entgegenstellte. Vorbereitet in
einem langgestreckten historischen Prozess seit Beginn der Neuzeit kam es
zur Aushohlung kirchlicher ebenso wie staatlicher Vorstellungen von Autoritit.
Dies war der Fall vor allem bei denjenigen Ansichten, die dem Streben nach
Rationalitat, Freiheit, Gerechtigkeit, Menschlichkeit und Individualisierung
zuwiderzulaufen schienen. Es entstanden zahlreiche Neubetrachtungen und
Theorien zum Thema - (bis in die Gegenwart hinein) haufig unter Bezug auf
den rémischen auctoritas-Begriff und als Reaktion auf Ideologien, die Autoritit
als Instrument nicht-demokratischer Herrschaftsformen funktionalisierten.!?
Zu den Hintergriinden dieser veranderten diskursiven Auseinandersetzung mit
Autoritit gehort nicht zuletzt der Ubergang von der vormodernen Stindege-
sellschaft zum modernen, rechtlich siakular verfassten Nationalstaat, dessen
Herausbildung mit zahlreichen Umbriichen und Debatten um politische Ord-
nungsmodelle einherging. Wahrend im Feudalsystem, in dem die Grundbesit-
zer — Monarch, Adel und Kirche - die sozial und politisch fithrende Schicht
bildeten, Ungehorsam gegeniiber der Obrigkeit sofortige Gewalt als Strafe nach
sich ziehen konnte, wurden die gewaltausitbenden Institutionen in den sich
ausbildenden demokratischen Regierungsformen durch rechtliche Instanzen in
der Autoritdtsausiibung massiven Restriktionen unterworfen.

Erosion institutioneller Autoritdten: Die Krise der Moderne nach
Hannah Arendt

Es ist diese Unterworfenheit unter Restriktionen, die den Umgang der Moderne
mit Autoritat kennzeichnet — einer Moderne, die viele <alte Autoritaten> unter
Generalverdacht gestellt und die Frage nach Autoritdt ginzlich neu aufgerollt
hat. Die Menschen fragten nun nicht nur danach, was Autoritét sei, sondern
auch ob sie tiberhaupt méglich bzw. inwiefern sie mit demokratischen Regie-
rungsformen vereinbar sei. Leitend wirkte hierbei das Postulat, dass es darum
gehen misse, Empfinglichkeit und Akzeptanz fiir Weisungen Anderer im
Individuum bei gleichzeitiger Fdahigkeit zu vernunftbasiertem Handeln und

12 Fiir einen Uberblick vgl. Veit et al. (1971: 730); Helmer/Kemper (2004: 132-134).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114 ALMUT-BARBARA RENGER

kritischer Selbstreflexion herzustellen (vgl. hierzu auch Kohns et al. 2016).
Die europiische Geschichte des 20. Jahrhunderts hat gezeigt, dass dieses Pos-
tulat und damit verbundene Diskurse keineswegs notwendig zu vernunftbasier-
ten Gesellschaftsordnungen und kritischer Selbstreflexion fithren. Es ist auch
deshalb dem Religionswissenschaftler Hubert Seiwert zuzustimmen, der Mo-
derne nicht nur als Namen «fiir eine Epoche» sowie als «Kennzeichnung» be-
stimmter «Gesellschaftsformationen» begreift, sondern auch als «Chiffre fiir
eine Utopie, in der die in der européischen Aufkldrung angelegten Rationalitéts-
potentiale zur vollen Entfaltung gebracht und verniinftige Strukturen sozialer
Organisation und sozialen Handelns verwirklicht sind.»!3

Es war Hannah Arendt (1906-1975), die den wohl bedeutendsten Beitrag der
nachkriegszeitlichen Literatur zur Autorititsfrage leistete, indem sie sich unter
Rezeption des romischen auctoritas-Begriffs kritisch mit dem Stellenwert von
Autoritédt in der Moderne auseinandersetzte. Arendt diagnostiziert einen konti-
nuierlichen Autoritatsverfall seit Beginn der Neuzeit, der nun zu seinem Ende
gekommen sei. Sie begreift dies als Widerspiegelung der Krise der Moderne,
in der der Mensch weder in der politischen noch in der gesellschaftlichen Ord-
nung zu Hause, sondern von anderen Menschen und sich selbst verlassen sei.
Der Umstand, «dafS wir in der modernen Welt kaum noch Gelegenheit haben zu
erfahren, was Autoritdt eigentlich ist», habe «zu einer gewissen Begriffsverwir-
rung gefiihrt», der — auch deshalb, weil «Autoritdt immer mit dem Anspruch
des Gehorsams» auftrete — «eine Gleichsetzung von Zwang und Gewalt mit
Autoritdt» zugrundeliege.!*

Arendt positionierte sich damit gegeniiber den antiautoritdren Stimmen ihrer
Zeit, die in angestammten Autorititen eine gefahrliche psychosoziale Dispositi-
on patriarchaler Gesellschaftsorganisation sowie Faschismusanfalligkeit sahen.
Um einen mit Demokratie und Freiheit kompatiblen Begriff von Autoritdt zu
etablieren, empfahl sie die Riickbesinnung auf die romische auctoritas-potestas-
Unterscheidung; verdeutliche diese doch, dass «totale Herrschaft, wie wir sie
von den Hitler- und Stalinregimen kennen, [...] mit Autoritdt nicht das gerings-
te zu tun» habe (Arendt 1957: 120). Kennzeichen von Autoritit sei vielmehr,
wie am romischen auctoritas-Modell sichtbar, «die fraglose Anerkennung sei-
tens derer, denen Gehorsam abverlangt» werde (Arendt 1970: 46). Eine sol-
che Autoritit bediirfe weder des Zwanges noch der Uberredung. Sie schliefie,
ganz im Gegenteil, «den Gebrauch jeglichen Zwanges» aus; wo «Gewalt ge-
braucht» werde, «um Gehorsam zu erzwingen», habe «Autoritdt immer schon
versagt» (Arendt 1957: 118). Zu ihrer Herstellung und Sicherung sei «Respekt

3 Seiwert 1995: 92. Siehe dazu auch die Einleitung zu diesem Band.

4" Arendts Uberlegungen erschienen in Varianten unter Titeln wie Authority in the Twentieth
Century (1956), Was ist Autoritdt (1956), What Was Authority? (1958) und What is Authori-
ty? (1961). Hier zitiert aus Arendt (1957: S.117-118, 128).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHARISMA UND SUKZESSION 115

entweder vor der Person oder dem Amt» notwendig; ihr «geféhrlichster Geg-
ner» sei «nicht Feindschaft sondern Verachtung» (Arendt 1970: 46-47).

Es wiirde hier den Rahmen sprengen, Arendts Verstindnis von auctoritas
anhand historischer Quellen néher zu tiberpriifen oder anderweitig ins Detail
zu gehen.!> Der Verweis auf sie soll vor allem dazu dienen, die von ihr beobach-
tete Verlassenheit des Menschen, in der sie den Ausdruck einer allgemeinen
Krise sah, in den Fokus zu riicken. Nach Arendt handelt es sich um eine
Atomisierung, die daraus entsteht, dass der moderne Mensch von der Quelle
der Autoritit abgeschnitten sei — einer Quelle, die Arendt in etwas Transzen-
dentem, nicht vom Menschen Gemachtem, dem Naturrecht oder den Geboten
Gottes, erblickt (vgl. Arendt 1957: 121). Diese Sichtweise Arendts erklart sich
u.a. aus der Eigenart totalitirer Bewegungen, sich religiose Praktiken und Sym-
bolsprachen anzueignen, wie es in der destruktiven Dynamik des nationalsozia-
listischen Regimes in Deutschland geschehen war - eines Regimes, das den
Menschen in eine Moderne katapultiert hatte, in der sich dieser als Autoritat
in Fragen von Recht und Gesetz verstand und jedwede transzendente Quelle
von Autoritét ersetzte. Die Grauel des damit einhergehenden Rassenfanatismus
und Expansionswahns zogen einen allgemeinen gesellschaftlichen Wertewandel
seit den 1960er-Jahren nach sich, der u.a. zur Erosion institutionalisierter Auto-
ritdten organisierter Religion im Bereich der personlichen Lebensfithrung des
Individuums fiihrte. Arendts Kritik des Autoritatsverlusts sowie der Atomisie-
rung des Menschen nimmt diese Entwicklung ebenso voraus wie ihre Rede
vom «Religionsverlust, der fiir die Neuzeit seit den radikalen Religionskritiken
des 17. und 18. Jahrhunderts trotz aller Reaktionen und Restaurationen charak-
teristisch geblieben» sei: Dieser brauche nicht «eine Krise oder einen Verlust
des Glaubens zu implizieren», denn «Religion und Glauben» seien «keineswegs
dasselbe» (Arendt 1957: 119-120). Mit dem Fortschreiten moderner Individua-
lisierungsprozesse in der zweiten Halfte des 20. Jahrhunderts verlor institutio-
nelle Autoritidt so stark an Bedeutung, dass der Soziologe Heinrich Popitz
feststellte: «[D]ie Selbstverstandlichkeit institutioneller Autoritatsanspriiche ist
tiberall bedroht oder gebrochen» (Popitz 1992: 138). Der stetige Riickgang an
Mitgliedern und Gottesdienstbesuchern und -besucherinnen, den die grofien
christlichen Kirchen in Europa bis heute und seit einigen Jahren verstarkt
verzeichnen, verdeutlicht dies exemplarisch. Arendt hat diese Schwiachung von
Gemeinschaften organisierter Religion klar gesehen und diagnostiziert.

Fiir meine Ausfithrungen sind diese Gegebenheiten auch insofern bedeu-
tend, als sich die Skepsis gegeniiber Autoritit/en im Rahmen des Wandels
von Religion seit den 1960er-Jahren in der Zunahme personaler gegeniiber
herkommlicher institutioneller Autoritét in Form neuer religioser Experten und

!5 Es gibt zu Arendts Autorititsverstindnis eine Vielzahl von Verdffentlichungen aus Perspek-
tiven verschiedener Disziplinen. Zur Ein- und Weiterfithrung besonders empfohlen sei
Schulze Wessel (2006).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

116 ALMUT-BARBARA RENGER

Expertinnen niederschlug, und Individualisierung mehr und mehr als Selbster-
machtigung gegentiber als obsolet erachteten Autorititstragern in Erscheinung
trat. Bis in die Gegenwart beanspruchen Individuen in wachsendem Mafle
eigene Kompetenz in religiosen Fragen und lehnen damit zugleich institutionell
verankerte kirchliche Autoritat ab. Winfried Gebhardt hat beschrieben, wie
sich der damit einhergehende «anti-institutionelle Affekt» immer mehr «gegen
jede religiose Institution» richtete, «die sich selbst als in Traditionen verankert,
hierarchisch strukturiert und gesteuert, auf Befehl, Gehorsam und Unterord-
nung gebaut und mit dem Anspruch auf <Ewigkeit> ausgestattet» sah (Gebhardt
2022). Als Autoritaten galten zunehmend nur noch diejenigen, die Individuali-
tat, Authentizitdt und Glaubwiirdigkeit mittels ihrer Person verkorpern konnten
(vgl. hierzu auch Gebhardt 2013).

Im Zuge dieses Wandels sah sich die einzelne Person «nicht mehr nur den
Traditionsbestanden der christlichen Religion gegeniiber». Sie konnte vielmehr
bei der Entscheidung iiber ihre Religion auch «aus den Praktiken und Deutun-
gen auflerchristlicher religioser Traditionen individuell auswédhlen» (Pollack/
Pickel 1999: 472). Einen erheblichen Teil der Wahlmdglichkeiten machten,
neben traditionellen nicht-christlichen Religionen, Neue Religiose Bewegungen
sowie konfessionsunabhingige oder -iibergreifende Sinnstiftungsangebote aus.
Solche Angebote fanden und finden sich als Gegenentwurf oder am Rande
von organisierten Religionen mit einer langen Geschichte und lassen sich Kate-
gorien wie «Esoterik» (oft Fremdbezeichnung) und «Spiritualitat» (oft Selbst-
bezeichnung) zuordnen. Dabei sind in den Neuen Religiosen Bewegungen ty-
pischerweise charismatische Fithrungspersonlichkeiten mit hoher personlicher
Ausstrahlung anzutreffen, deren Autoritat auf die interaktionelle Anerkennung
und Versicherung durch ihre Gefolgschaft angewiesen ist; und die sich eben
diese Anerkennung als legitim durch glaubige Hingabe an die auflerordentli-
chen Qualitdten ihrer Person — darin liegt der Erfolg charismatischer Autoritit,
wie ich sie eingangs unter Referenz auf Weber knapp skizziert habe - zu sichern
vermochten (vgl. Barker 1993, 1989). Wihrend die Entscheidung in zunehmen-
dem Mafle negativ fiir institutionelle Autorititen wie christliche Priester und
Kirchen ausfiel, gewannen nicht-christliche Akteurinnen und Akteure an Zu-
lauf. Sie erweckten die Hoffnung und den Glauben, unter ihrer Fiihrung kénne
ein besonderer Seinszustand in der Welt erreicht werden, den sie mit Werten
und Zielen wie Gliick, Perfektion, Reinheit, Vereinigung mit (einer) Gott(heit),
Vervollkommnung und «Erleuchtung»¢ gleichsetzten.

Getragen und reflektiert wird dieser Zuwachs an Wahlmoglichkeiten bis
in die Gegenwart von einem groflen Angebot entsprechender Publikationen
- Veroffentlichungen, deren Autorinnen und Autoren ihre charismatische
Autoritdt tiber Biicher, weitere Printmedien und digitale Datentrdger festzu-

16 Vgl. zur Geschichte des Begriffs «Erleuchtung» Renger (2016). Zum Zusammenhang von
Vollkommenbheits- und Erleuchtungsvorstellungen vgl. Renger (2021).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHARISMA UND SUKZESSION 117

schreiben suchen. Zudem gibt es auf dem Markt in grofler Fiille Veréffent-
lichungen in Form von Text-, Bild- und Tonmedien, die mittels griffiger
Formeln und Handlungsanweisungen in Aussicht stellen, die Rezipientinnen
und Rezipienten konnten in Eigeninitiative gliicklich, gesund, heil, <erleuch-
tet> oder auch reich werden. Hierzu gehoéren nicht zuletzt Anleitungen zum
Uben von «Achtsamkeit», einem der jiingsten Trends in der Beratungs- und
Businesswelt. Biicher beider Kategorien finden sich im Buchhandel insbeson-
dere auf den Marktsektoren «Lebensfithrung», «Religion/Spiritualitit», «Esote-
rik» und «Wellness», wobei eine zunehmende Menge an Buchtiteln auf Auto-
nomiebestrebungen setzt, wie z.B. Verbessern Sie die geistige und spirituelle
Meisterschaft (2018) von Johnny Terry, Wissen, Weisheit, Erleuchtung. Auf
dem Weg zur spirituellen Meisterschaft (2018) von Martin C. Vogel und Spi-
ritual Leadership: Mit Fokus und Achtsamkeit zum Kern wirksamer Selbst-
Fiihrung von Thomas H. Ulrich (2018). Sie suggerieren, dass jedes Individu-
um selbst <Meisterschaft> erlangen und <Meisterin> bzw. <Meister> des eigenen
Lebens werden kann. Damit nehmen sie, wie oben am Beispiel der Theorie-
bildung bei Joachim Wach angerissen, Konzepte und Narrative rund um das
Thema Autoritit auf, die im Zuge des Wandels von Religion um 1900 sowie
verstarkt seit den 1960er Jahren an Popularitit gewonnen haben, und passen sie
zeitgemaf3 an Autonomie- und Eigenkompetenz-Bediirfnisse an.!”

Autoritdt in neuem Gewande: Wandel von Religion in Dynamiken
zwischen Asien, Europa und Nordamerika

Wesentlich begiinstigt wurde dieser Wandel durch den Austausch und Fluss
kultureller und religioser Ideen, Institutionen und Praktiken zwischen Konti-
nenten und Kulturen, zu denen es im Rahmen christlicher Missionierung und
Kolonialisierung, wachsender Mobilitdt und Globalisierung kam. Als fiir diese
Dynamiken und Verflechtungen exemplarisch sind insbesondere die «alternati-
ven» Gruppen und neureligiésen Bewegungen der 1970er Jahre zu nennen, die
im Umfeld und in Nachwirkung der im angloamerikanischen Raum entstande-
nen Gegenkultur der 1960er Jahre gediehen. Etliche von ihnen vermittelten
an ein neues Publikum angepasste Lehrinhalte und Ubungspraktiken aus hin-
duistischen oder buddhistischen Traditionen, aber auch aus den sog. abrahami-
tischen Religionen und verkniipften sie mit psychologischen Erkenntnissen und
Therapiemodellen aus Europa und Amerika. Haufig waren hierunter Methoden
aus dem in Kalifornien entstandenen Human Potential Movement, das auf
eine «spirituelle> Uberschreitung des Humanen hin zu Erkenntnis <kosmischer
All-Einheit> und hieraus erwachsender <Weisheit> zielte.

7" Vgl. zu Figur, Konzept und Narrativ des sog. Meisters Renger (2012b, 2013); zu Begriffsge-
schichte und Semantik siehe in diesem Beitrag unten S. 125f.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

118 ALMUT-BARBARA RENGER

Einen nicht zu unterschéitzenden Einfluss im Rahmen dieser Entwicklungen
hatten religiose Spezialisten aus Indien, die in Strukturen mit umfassenden
Orientierungsmustern organisiert waren. Zu den bekanntesten zidhlen A.C.
Bhaktivedanta Swami Prabhupada (1896-1977), Griinder der Internationalen
Gesellschaft fiir Krishna-Bewusstsein, Maharishi Mahesh Yogi (1918-2008),
Begriinder der Transzendentalen Meditation, und Bhagwan Shree Rajneesh
(1931-1990). Sie alle erlangten im Zuge der modernen und spatmodernen
Wechselwirkungen zwischen Asien, Europa und Amerika eine grofle Gefolg-
schaft als «Gurus» und «Meister». Ihre jeweils bemerkenswerte Reichweite als
charismatische Autoritdtstrager war durch die von Weber beschriebene Vorstel-
lung mitbedingt, dass sie als Mittler zwischen Gott bzw. Riumen der Transzen-
denz und der menschlichen Welt wirken und iibermenschliche Fahigkeiten
sowie spezifisches Heilswissen besitzen wiirden.!®

Bhagwan Shree Rajneesh etwa, zuletzt Osho genannt, erhielt nach Griindung
der psycho-religiosen Neo-Sannyas-Bewegung im Jahr 1970 derart grofSen Zu-
lauf, dass er 1974 seine Aktivititen von Bombay (heute: Mumbai) in den Shree
Rajneesh Ashram (heute: Osho International Meditation Resort) in Poona
(heute: Pune) verlegte und 1981 in die USA nach Oregon umsiedelte, um dort
auf einer ehemaligen Ranch die «Bhagwan-Stadt» Rajneeshpuram errichten zu
lassen. Sein Erfolg als selbsterklarter «Guru» und «Meister» erklart sich u.a.
daraus, dass er angab, am 21. Mirz 1953 «Erleuchtung» erlangt zu haben, und
denjenigen, die sich ihm anschlossen, zusagte, sie auf ihrem eigenen <Erleuch-
tungsweg> fithrend zu begleiten. Auf viele seiner jungen Anhéngerinnen und
Anhénger wirkte dabei besonders anziehend, dass er offen gegen alle erdenkli-
chen Formen von Autoritit rebellierte, diese mit Ausiibung von Gewalt und
Repression gleichsetzte und ihre Uberwindung zum Ziel erklarte. Dazu gehorte
auch, dass er wider gangige Vorstellungen von Autoritit und Tradition in Indien
stolz erklarte, dass er keinen Lehrer hatte. Damit setzte er sich von der Mehrheit
der religiosen Lehrer in Hindu-Kontexten ab, die sich durch die Verbindung
zu einem Guru und zu einer Abstammungslinie legitimierten, die sich weit in
die Vergangenheit zuriick und idealiter {iber die Geschichte hinaus bis auf eine
Gottheit wie Shiva, Vishnu oder die Géttin erstreckt (vgl. hierzu auch Urban
2015: 34-35). Fiir viele Frauen lag zudem, wenn auch die «Zweite Welle» des
Feminismus ganz andere Frauenbilder und Lebensmodelle propagierte, eine
spezifische Anziehung in seinem Postulat, das <Zeitalter der Frauen> breche an
und die Zeit sei — nach Jahrtausenden der Unterdriickung - reif fiir die Freiset-
zung weiblicher Kraft, sexueller Energie und «spiritueller Autoritat> (Rajneesh
1990; vgl. zur Thematik auch Urban 2015: 94-100).

Oshos Postulat und Prognosen zur Stellung der Frauen in asiatischen wie
westlichen Gesellschaften hat ein Korrelat in der stetig wachsenden Zahl indi-

8 Vgl. Weber (2005: 729). Fiir Beispiele aus dem 20. Jahrhundert vgl. Forsthoefel/Humes
(2005).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHARISMA UND SUKZESSION 119

scher Frauen, die seit einigen Jahrzehnten religiose Fithrungsrollen in und im
Umfeld von religiésen Hindu-Traditionen iibernehmen. Viele dieser Frauen wi-
dersprechen den iiblichen sozialen Erwartungen weiblicher Unterordnung und
kniipfen an alte Vorstellungen vom géttlich Weiblichen an (vgl. Charpentier
2010). Eine solche - im deutschsprachigen Raum prominente — Autoritétstra-
gerin mit weltweiter Gefolgschaft ist die Inderin Amma oder Mata Amritanan-
damayi (geb. 1953), die seit 1987 regelmiflig nach Europa, Nordamerika und
Australien sowie Lander in Asien und Siidamerika reist (vgl. Raj 2005). 2007
feierte sie ihren 20. Jahresbesuch in Deutschland, wahrend dessen sie ca. 15 000
Menschen auf deren Wunsch hin umarmt haben soll. Bezeichnet werden diese
Begegnungen als Darshan - ein in indischen Religionsformen geldufiger Sans-
kritbegrift (darsana) fiir die Betrachtung oder Begegnung mit Personen oder
Bildnissen, die als wahrnehmbare Form einer Gottheit bzw. des Géttlichen,
als Guru oder Heilige(r) gelten. Devotionaler Glaubensauffassung nach kommt
es bei einem Darshan zur Ubertragung «wohltuender und niitzlicher Energien
und Qualitdten von der gottlichen Gestalt» auf die sich hingebende Person - in
gesteigerter Weise dann, wenn die Person, die als Verkorperung der Géttlichen
erachtet wird, eine korperliche Beriihrung, zumal, wie in Ammas Fall, eine
innige Umarmung, gestattet und so beziehungsstiftend wirkt (vgl. Miiller 2019:
180-194).

Als eine unter zahlreichen «Gurvis» (weiblichen Gurus) gehort Amma zu
einer relativ jungen Erscheinung in der Religionsgeschichte, die als Reaktion auf
Bediirfnisse, Einstellungen und Lebensstile in modernen Kontexten gedeutet
worden ist.! Ahnlich wie bei den oben genannten minnlichen Akteuren aus
Indien, die weltweit Erfolge als Gurus feierten, ist ihre Autoritdt nicht institu-
tionell, sondern charismatisch. Sie beruht nicht auf Zugehorigkeit zu einer
religiosen Organisation, Lehrtradition oder Linie; ja mitunter haben die neuen
religiésen Spezialistinnen in Fiithrungsrollen gar keine Initiation von einem le-
benden Guru erfahren. Ihre Position resultiert vielmehr daraus, dass ihnen von
ihrer Gefolgschaft, die sie als «erleuchtet» betrachtet, experimentelles Wissen,
direkte — transformative — Erfahrung des Gottlichen und auflergewohnliche Ei-
genschaften zuerkannt werden (vgl. hierzu Charpentier 2010: 147-178, insbes.
151-165). Die in Deutschland lebende Inderin Mutter Meera (geb. 1960) ist ein
weiteres, im deutschsprachigen Raum besonders bekanntes Beispiel fiir diese
Entwicklung. Wie Amma wird sie von ihren Devotees als gottliche Inkarnation
angesehen — und auch sie stellt in kurzen Augenblicken ritueller Begegnung
beziehungsbildenden korperlichen Kontakt her. Wahrend der Darshans, die sie
gibt, beriihrt sie ihre Besucherinnen und Besucher, die jeweils mit nach unten
gebeugtem Kopf zu ihren Fiiflen sitzen oder knien, an den Schlafen und sieht
ihnen danach in die Augen. Thre zentrale Mission ist es dabei, das «géttliche

19" Vgl. Warrier (2004). Allgemein zum Thema auch Wessinger (1993: insbes. 1-19); Wessinger
(1996: insbes. 3-36).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120 ALMUT-BARBARA RENGER

Licht», das Erkenntnis Gottes ermdgliche, zur Menschheit hinab bringen (vgl.
Pechilis 2004: 129-147).

Publikationen zu «Guru(s)» und «Gurubewegungen» haben in den vergan-
genen fiinfzig Jahren die Faszination einerseits und die Gefahr andererseits
thematisiert, die von religiosen charismatischen Autoritatsfiguren ausgehe. Die
wenigsten Darstellungen sind rein deskriptiv-analytisch. Es iiberwiegen werten-
de Ausfithrungen, die sich grob in zwei Gruppen teilen lassen. Auf der einen
Seite stehen affirmative Darstellungen unkritischer Anhéngerinnen und Anhén-
ger, die bis in die wissenschaftliche indologische Literatur hineinreicht. Auf der
anderen Seite finden sich ablehnende Ausfithrungen, die u.a. die blinde Autori-
tatsglaubigkeit der Anhéngerinnen und Anhidnger kritisieren. Letztere Literatur
ist im deutschsprachigen Raum vor allem in den 1970er und 1980er Jahren
im Kontext der Untersuchungen sog. Sekten- und Weltanschauungsbeauftragter
entstanden (vgl. z. B. Haack 1982; Hummel 1996). Scharfe Kritik am sog.
Gurutum und seinen charismatischen Autoritatstragern, wie es sich im Westen
als Massenbewegung gebildet hat, ist aber auch von indischer Seite geduflert
worden, exemplarisch etwa in Gita Mehtas Karma Cola (Mehta 1979). Ein Ter-
minus, der hierbei, neben dem der Sekte, Verwendung fand, ist der polemische
Begrift «Guruismus», der «zumeist auf religiose Bewegungen im Westen ange-
wendet [wird], die ein ausgepragtes Meister-Schiiler-Verhiltnis aufweisen und
die sich auf Asien, insbesondere Indien, als Ursprungsregion beziehen» (Somm
2005: 531-532). Es ist soziologischen Ansitzen wie denen von Eileen Barker
zu verdanken, das Problem der Wertung adressiert, Begrifflichkeiten wie Sekte
(bzw. engl. cult) kritisiert und den Fokus sachdienlich auf Momente wie die
soziale Organisationsform religioser Gruppen und Bewegungen gerichtet zu
haben, innerhalb deren und durch die charismatische Autoritat wirkt. So ist
z.B. deutlich geworden, dass und wie der Kreis engster Anhidngerinnen und
Anhénger das Charisma einer Person in der Fithrungsrolle nach auflen trégt
(vgl. Barker 1993: 181-201, 1989: bes. 13).

Neben religiosen Spezialisten und Spezialistinnen aus Hindu-Kontexten ver-
korperten religiose Autoritdt in neuem Gewande in der zweiten Halfte des 20.
Jahrhunderts insbesondere Vertreter des Zen- und des tibetischen Buddhismus
(fiir Details s. Baumann 1995: 78-103, 209-252). Zu ihnen zihlen z.B. der
Japaner Taisen Deshimaru Roshi (1914-1982), der in Europa als einer der
einflussreichsten Zen-Lehrer des 20. Jahrhunderts gilt, und Chégyam Trung-
pa (1939-1987), Linienhalter der Kagyii- und Nyingma-Traditionen des tibeti-
schen Buddhismus sowie der von ihm begriindeten Shambhala-Ubermittlung.
Beide standen im Ruf besonderer <spiritueller Meisterschaft> und wurden von
ihrer Gefolgschaft als grofie «Erleuchtete» verehrt (vgl. Prohl 2010: 113-175;
Rakow 2014). Bei Trungpa spielte hierbei auch eine Rolle, dass er als Tiilku galt,
d.h. als wiedergeborene Verkorperung eines verstorbenen buddhistischen Leh-
rers, der in einem fritheren Leben «Erleuchtung» erlangt habe und in der Lage

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHARISMA UND SUKZESSION 121

sei, heilsrelevantes Wissen zu iibermitteln, das die Erlangung von Buddhaschaft
in diesem Leben ermdgliche. Dass er — u.a. wegen seines Alkoholismus und
der Veranstaltung von Partys mit exzessivem Alkoholkonsum - wiederholt fiir
Skandale gesorgt hat, schmalerte das ihm beigemessene Charisma keineswegs,
im Gegenteil. Seine Anhdngerinnen und Anhédngern deuteten seine eigenwillig-
provokanten, normwidrigen Verhaltensweisen in der Eigenlogik der sog. crazy
wisdom (dt. «verriickte Weisheit») des Nyonpa (dt. «Verriickter»), von der es
heif’t, ihre Zumutungen seien nicht nur Ausdruck von «Erleuchtung», sondern
konnten auch zu solcher fithren (vgl. Bell 1998). Der tibetische Begriff Nyonpa,
im Deutschen u.a. als «verriickter Heiliger» oder «verriickter Yogi» wiederge-
geben, bezeichnet in tibetischen, insbesondere tantrischen Zusammenhdngen
eine Kategorie religioser Spezialisten, die sich durch besonders unkonventionel-
les, unberechenbares Verhalten, u.a. in Reaktion auf jeweils gegebene Situatio-
nen auszeichnen (vgl. des Naheren Ardussi/Epstein 1978; DiValerio 2015). Die-
se Tradition wurde von Trungpa als crazy wisdom (tib. yeshe chélwa) Gibersetzt
und von Buchautoren wie Keith Dowman (geb. 1945) und Georg Feuerstein
(1947-2012) popularisiert (Trungpa 2001; Dge-vdun-rin-chen/Dowman 1982;
Feuerstein 2006). Dabei berief sich Trungpa in seinen Ausfithrungen zu crazy
wisdom als eigenem Ansatz auf Linienhalter der Kagyiipa sowie den tantrischen
Gelehrten Padmasambhava, auf dessen Wirken wahrend der frithen Verbrei-
tung des Buddhismus in Tibet sich die Schule der Nyingmapa zuriickfiihrt
(Trungpa 2001: passim). So legitimierte er seinen Ansatz und beanspruchte
Authentizitat.

Die nédhere Beschiftigung mit buddhistischen Akteuren, die besonders gro-
len Zulauf erhielten, zeigt, dass in den Wechselwirkungen zwischen Asien,
Europa und Nordamerika vor allem zwei Typen von Autoritit Anklang fan-
den: charismatische Autoritdt, die, wie oben beschrieben, mit dem Glauben an
Auflergewohnlichkeit und Aufleralltiglichkeit verbunden ist und mafigeblich
tiber die Zuschreibung von «Erleuchtung» — moksa (Befreiung), bodhi (Erwa-
chen), nirvana, satori (Erwachen) oder dergleichen - generiert wird; und Auto-
ritat durch Sukzession, die eine historische Tiefendimension bis zu der Figur
zuriick impliziert, von der es heift, dass sie die Tradition gestiftet habe. Dabei
ist zu beobachten, dass es in vielen Fillen, wie exemplarisch bei Chogyam
Trungpa, die Verbindung beider Autorititstypen war, die das spezifische Cha-
risma der Akteure ausmachte — ein Zusammenwirken von Erb- und personalem
Charisma, von dem iibrigens schon Darstellungen herausragender Autorititen
der fritheren Buddhismusgeschichte zeugen. In den Erzéhlungen, die sich um
die Erlangung und Weitergabe ihrer Autoritit ranken, sind Realitdt und Fiktion,
Historie, Mythos und Legende haufig bis zur Unkenntlichkeit miteinander ver-
woben. Ein klassisches Beispiel bilden Texte des Chan- bzw. Zen-Buddhismus,
die teils deutlich legendar, teils auf historische Erinnerung zuriickgreifend die
Geschichte der je eigenen Schule darstellen und {iber das Prinzip der Weiter-

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122 ALMUT-BARBARA RENGER

gabe vom Lehrer zum Schiiler in Dharmalinien zu legitimieren suchen (vgl.
McRae 2003). Im Genre der Chronik sowie mit Hilfe von Anekdoten und Aus-
spriichen der Représentanten des Chan bzw. Zen werden neben personlichem
Charisma Sukzessionslinien dargestellt, die Authentizitit verbiirgen, Autoritit
ermdglichen und bis auf den historischen Buddha Sakyamuni zuriickfithren
sollen (vgl. hierzu auch Kleine 2017: 465-489). Volkhard Krech (2017) hat aus
wissenssoziologischer Perspektive treffend dargestellt, wie in solchen lineages -
und generell in Sukzessionen — die Evidenz religioser Semantiken hergestellt
wird.

Noch heute legitimieren Spezialistinnen und Spezialisten, die als «Zen-Meis-
ter» oder «Zen-Meisterin» bezeichnet werden, ihre Autoritat iiber den Nach-
weis einer Lehrerlaubnis, die sie als Nachfolger von Sakyamuni Buddha aus-
weist und erméchtigt, auch andere in dieser Sukzession zu bestitigen. Sie sehen
sich als Glied eines Stammbaums, der bei gékyamuni und seinem Schiiler
Mahakashyapa beginnt und iiber 26 weitere indische Autorititsfiguren bis zu
Bodhidharma, dem legendéren ersten sog. Patriarchen des Chan, und von dort
letztlich weiter in ihre Schule fithrt, die wiederum eine eigene Linie ausgepragt
hat. Konkurrierende Dharmalinien, die Anspruch auf Autoritit erheben, gibt
es innerhalb der Zen-Schulen, wie tiberhaupt im Buddhismus in grofler Fiille
- zumal im tibetischen Buddhismus. Seit Griindung der verschiedenen tibeti-
schen Schulen sind durch die Jahrhunderte zahlreiche Linien und Netzwerke
der Ubermittlung entstanden, die als semantischer Garant fiir die Authentizitat
der jeweiligen buddhistischen Praxis und Lehre fungieren. Thnen gemein ist,
dass sie auf religioser Sukzession basieren. Zu nennen sind vor allem drei
Arten: das Prinzip der biologischen Erbfolge; die religiose Legitimation durch
das oben erwdhnte Konzept des inkarnierten Tiilkus; und die Lehrer-Schii-
ler-Folge, die in der tantrischen Initiation etabliert wird.?’ Alle drei Sukzessi-
onsformen etablieren Verwandtschaftsbeziehungen - interne biologische oder
externe alternative Formen durch eine Lehrbeziehung oder Wiedergeburt — und
dienen dazu, Autoritit herzustellen und zu legitimieren. Die Beobachtung von
Gruppen des Zen- und des tibetischen Buddhismus seit den spaten 1980er
Jahren hat mir gezeigt, dass der Sukzessionsgedanke und entsprechende Nar-
rative grofle Anziehungskraft zumal auf Konvertiten und Konvertitinnen in
westlichen Landern ausiiben (vgl. Renger 2020). Fiir viele von ihnen liegt ein
besonders vertrauensgenerierendes Moment in dem Umstand, dass ein Lehrer
bzw. eine Lehrerin in der Traditionslinie des historischen Buddha oder einer
anderen buddhistischen Heilsgestalt steht. Manche erhoffen sich sogar, selbst
als Lehrer bzw. Lehrerin in eine solche Linie einzuriicken. Das gilt nicht zuletzt
fur Frauen, nachdem sich seit der Mitte des 20. Jahrhunderts im tibetischen

20 7Zu Modellen religidser Sukzession im tibetischen Buddhismus vgl. Kollmar-Paulenz (2017).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHARISMA UND SUKZESSION 123

Buddhismus Wiedergeburten auch unter westlichen Konvertitinnen finden und
die Zahl an autorisierten Zen-Lehrerinnen zunimmt.

Mag auch die Hinwendung zu diesen als neu empfundenen Formen von Au-
toritdt infolge der Krise der Autoritdt im Europa der Nachkriegsjahrzehnte his-
torisch nachvollziehbar sein - so neu, wie sie in jener Zeit erscheinen mochten,
waren personale charismatische und sukzessionsbasierte Autoritdt nicht. Ja, es
scheint, als ob in Folge der Umbriiche der Moderne und ihrer Herausforderun-
gen im 20. Jahrhundert Autoritétstypen auf Zuspruch stief3en, die aus analogen
oder zumindest vergleichbaren Strukturen auch in christlichen und anderen
Zusammenhéngen der antik-mediterranen und européischen Kultur- und Reli-
gionsgeschichte vertraut waren; die aber dadurch, dass ihre Trager aus Asien
und/oder Kontexten auflerhalb der beiden Grof3kirchen (romisch-katholisch
und evangelisch) stammten, als Wahlmoglichkeit mit Sinnstiftungspotenzial
gegeniiber christlichen, als dysfunktional eingeschitzten Traditionsbesténden
bevorzugt wurden.

So ist z.B. der Autorititstypus, der auf Sukzession beruht, keineswegs auf
den Zen- und den tibetischen Buddhismus beschriankt. Sukzession ist vielmehr
ein Mittel der Legitimation von Autoritit, das schon, in der Wechselwirkung
mit auflerreligiosen gesellschaftlichen Dynamiken, die Religionsgeschichte des
antiken Mittelmeerraums pragt. Es findet sich z.B. in verschiedenen Formen
und Ausprigungen in Religionen des Alten Orients und Agyptens, in der
griechischen und romischen Religion und Philosophie sowie in Judentum,
Christentum und Islam.2! Die antiken Philosophenschulen zeigen besonders
anschaulich, wie bestimmend der Gedanke der Sukzession war - die von Platon
gegriindete Akademie, der Peripatos des Aristoteles, die von Zenon gegriindete
Stoa und der Kepos des Epikur, sowie die neuplatonischen Schulen in Rom,
Athen, Alexandreia und Apameia, die auf Plotin zuriickgefiihrt werden. Sie alle
sind in der hellenistischen und spétantiken Literatur unter dem Gesichtspunkt
der diadoché (lat. successio) betrachtet und in liickenlosen Sukzessionen darge-
stellt worden, um die Kontinuitét der in ihnen tradierten Lehren herauszustel-
len und einen ungebrochenen Geltungsanspruch zum Ausdruck zu bringen
(Kienle 1961: 79-81). Ihre Leiter, die sog. Scholarchen, waren tiber das Prinzip
der Nachfolge mit traditioneller Autoritét ausgestattet. Sie riickten in die Posi-
tion ihrer Vorgénger ein und gaben als deren ehemalige Schiiler und zugleich
Nachfolger aller ihnen vorangegangen Lehrer die Lehre der Schule weiter. Eine
den griechischen Philosophenschulen éhnliche Lehreinrichtung entstand im
judischen Lehrhaus, dessen Anfinge in persischer Zeit liegen (Hengel 1973:
143-145).

Vertraut ist der Sukzessionsgedanke nicht zuletzt auch in christlichen Kon-
fessionen der Gegenwart. In der romisch-katholischen Kirche etwa wird die

21 Fiir Beispiele siehe Renger/Witte (2017: 33-434).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124 ALMUT-BARBARA RENGER

Lehrautoritdt durch die erwédhnte apostolische Sukzession weitergegeben, die
liickenlose Weiheweitergabe des Bischofsamtes von den Aposteln her iiber viele
Bischofe bis hin zu den heutigen Bischofen.?? Unter den weiteren Kirchen, die
sich ebenfalls in einer Sukzession zu der ersten Gemeinde und zu den Aposteln
sehen, sind mehrere Ostkirchen und einige protestantische Konfessionen und
Gruppen. Sie alle suchen sich in einer ununterbrochenen Erbfolge auf die
Apostel zuriickzufithren, erkennen jedoch die apostolische Sukzession anderer
Kirchen nicht in allen Fallen an. Der Gedanke, dass das kirchliche Amt uber
die Einsetzung der Apostel hin auf Christus und Gott selbst zuriickgehe, wird
u.a. im Ersten Clemensbrief entwickelt, einem christlichen Sendschreiben aus
dem 2. Jahrhundert. Aus diesem Gedanken wurde, als Vertreter der Gnosis
ihre Ansichten unter Berufung auf eine Uberlieferungskette seit den Aposteln
zu begriinden suchten, eine durchdachte Sukzessionstheorie entwickelt (vgl.
Schneider 2006: 11-38, insbes. 33-34). Kirchliche Amtstrager konterten, indem
sie ihrerseits eine Abfolge von Gemeindeleitern seit der Zeit der Apostel auf-
stellten. Die Ordination, bei der die Amtstrager durch die biblisch bezeugte
Handauflegung legitimiert wurden, wurde zum Zeichen der apostolischen Suk-
zession; analog zur Praxis der Handauflegung im Judentum, durch die der
Rabbi seinen Schiiler beauftragte, die erhaltene Lehre weiterzugeben, galt sie als
Bindung des Beauftragten an die apostolische Lehrtradition.

Es wire noch einiges hinzuzufiigen. Doch der zur Verfligung stehende Raum
ist erschopft. Abschlieflend sei ein weiteres Beispiel fiir eine charismatische
Form von personaler Autoritit gegeben, die in der zweiten Halfte des 20. Jahr-
hunderts das Interesse von Menschen auf der Suche nach Fithrung auflerhalb
der Grof3kirchen erregte: der «Starez».2? Der Starez, auch Starze (russisch «der
Alte»), der als Erbe des Abba anzusehen ist, hat bis heute Bedeutung fiir das
orthodoxe Christentum, indem ihm eine wichtige Rolle als sog. spiritueller
Fithrer und Begleiter von Novizen und Laien zukommt (vgl. Ware 1974; Tam-
cke 2008: 71-88). Als angesehener und verehrter Altester in einem Kloster
der orthodoxen Kirchen hat er die Stufen des ostkirchlichen Ménchtums durch-
laufen, indem er meist mit dem Ziel, ein besonderes Verhiltnis zu Gott zu
entwickeln, tiber mehrere Jahre in der Einsamkeit einer Einsiedelei oder Klause
verweilte. Die gangige Vorstellung des Starzen beinhaltet, dass er im Gebet der
Gegenwart Gottes, in Einfachheit des Denkens, in unabldssiger Verzichtsiibung
sowie daraus resultierender Erfahrung lebe, die als Gotteserfahrung gewertet
wird. Innerhalb des Klosters obliegt ihm keine administrative Funktion - er
bekleidet weder ein kirchliches Amt noch wird er durch Ernennung bzw. Ordi-
nierung von einer kirchlichen Autoritit eingesetzt. Vielmehr erwdhlt ihn die
Gemeinde der Glaubigen, im Glauben, dass der Heilige Geist durch ihn wirke,

22 Vgl. zu diesem Prinzip am Beispiel des chinesischen Buddhismus Kleine (2017).
# Hiervon zeugen u.a. Publikationen wie Sartory/Sartory (1981: 92-104); Hotz SJ (1988). Zu
der in der Spatantike vollzogenen Institutionalisierung vgl. Baier (2010: insbes. 107-108).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHARISMA UND SUKZESSION 125

als, so die internen Begrifflichkeiten, geistlichen Lehrer und spirituellen Beglei-
ter. Bisweilen ernennt ein anerkannter Starez einen Nachfolger, so dass eine
Sukzession entsteht. Die Menge der Anhéngerinnen und Anhinger, die sich von
ihm unterweisen lassen und Rat bei ihm suchen, ist mitunter betrachtlich.

Der Starez ist hier auch deshalb angefiihrt, da er zu den Trigern perso-
naler Autoritdt mit einer religiosen Fithrungsrolle gehort, fiir die in den
europdischen Sprachen ihre Gefolgschaft sowie unkritische Berichte den mehr-
fach erwahnten Begriff «Meister» bzw. «Meisterin» wahlen (engl. master; frz.
maitre; it. und span. maestro etc.). Es handelt sich dabei um ein Lehnwort
mit einer langen Geschichte und einem hohen Attraktivititspotenzial in Kon-
texten, in denen Expertise und Autoritdt gesucht und bestdtigt wird. «Meis-
ter» stammt vom lateinischen Substantiv magister ab und geht iiber das Adverb
magis, «mehr», «in hoherem Grade», auf das Adjektiv magnus, «grofd», «um-
fangreich», zuriick. Der Eintrag hierzu im Mittelhochdeutschen Worterbuch
von Benecke, Miiller und Zarncke bemerkt zu der Semantik des Mehrs
und der Grof3e, es gehe um «iibertreffen», «iiberlegensein» und damit «auctori-
tat» und «massgebendsein» (Miiller/Zarncke 1863: 113). Als meistar und meis-
ter bezeichnet wurden im Alt- und Mittelhochdeutschen Lehrer und Gelehrte,
Kiinstler, Handwerker und Baumeister; weitere Bedeutungen kamen hinzu
(Miiller/Zarncke 1863). Zum Beispiel wurde die Begrifflichkeit, wie sie im
Handwerk iiblich ist, im 17. und 18. Jahrhundert in geheime Verbindungs- und
Initiationssysteme {ibernommen. U.a. {iber esoterische Aneignungen um 1900
erfuhr sie eine Ubertragung auf asiatische Kontexte. Dies geschah zumal dort,
wo es um Sozialformen ging, die dem urchristlichen Gemeinschaftsmodell als
dhnlich empfunden wurden. Die Wissenschatt tat ihr Ubriges. Seit dem ersten
Viertel des 20. Jahrhunderts wird «Meister» nicht nur objekt-, sondern auch
metasprachlich in systematischen Arbeiten der Religionsforschung verwendet,
zuerst in der eingangs erwdhnten Studie von Joachim Wach, danach in einer
Reihe einflussreicher deutschsprachiger Werke, u.a. von Gustav Mensching
und Kurt Goldammer, sowie, nach Erscheinen von Wachs Studie auch auf
Englisch, im angloamerikanischen Raum und mit globaler Breitenwirkung (vgl.
Mensching 1947: insbes. 167-180; Goldammer 1960: insbes. 169-174; Wach
1962; Rawlinson 1997; Rigopoulos 2007; Kennick/Sharma 2012).

In der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts ist «Meister» ein feststehen-
der Begriff fiir Personen in einer religiosen Fiihrungsrolle und impli-
ziert eine Beziehung zu Anhidngern und Anhingerinnen, die sich selbst
als «Schiiler» bzw. «Schiilerin» oder sogar «Jiinger» bzw. «Jiingerin» verstehen.
Er findet Anwendung auf religiose Spezialisten altiiberlieferter Traditionen
und deren Bezeichnungen - auf, um (neben «Guru» und «Starez») nur ei-
nige zu nennen, «Sheikh», «Pir», «Rabbi», «Zaddik», «Lama», «Roshi», «Shi-
fu», «Fashi» -, ebenso wie auf Anfiihrer neureligioser Gemeinschaften. Ich
habe iiber diesen objekt- und metasprachlichen Gebrauch des Meisterbegriffs

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126 ALMUT-BARBARA RENGER

wiederholt publiziert, weshalb ich hier nicht ndher darauf eingehe. Fiir die Fra-
ge nach Autoritdt/en im Zuge des Wandels von Religion ab den 1960er Jahren
ist entscheidend, dass aus den religionsproduktiven Dynamiken zwischen Asi-
en, Europa und Nordamerika zahlreiche religiose Gruppen und Bewegungen
hervorgegangen sind, fiir deren Anfithrer und Anfiihrerinnen sich die nicht
geschiitzte Bezeichnung Meister bzw. Meisterin etablierte. Mit ihrer so auch
begrifflich untermauerten Autoritit, die teils durch personliches Charisma, teils
durch Amtscharisma sowie verschiedene Formen und Aspekte von Tradition
legitimiert war (vgl. Rigopoulos 2007), riickten sie in die Freirdume ein, die der
Autoritdtsverlust herkémmlicher Formationen organisierter Religion, insbeson-
dere der Grofikirchen, schuf.

Resiimee

Autoritédten sind in der européischen Kultur- und Religionsgeschichte von zen-
traler Bedeutung, wobei der in der Antike wurzelnde Autorititsbegriff tiber die
Jahrhunderte zunehmende Relevanz fiir Theoriebildungen gewann. Er wurde
im Mittelalter aufgeladen durch das Spannungsverhiltnis zwischen Kaisertum
und Papsttum und deren Kimpfe um Autoritit. Im Zuge der Aufklarung erfuhr
er eine Aushohlung und es entstanden zahlreiche Neubetrachtungen und Dis-
kurse zum Thema.

Die Herausforderungen der Moderne, in der es zu zahlreichen Umbriichen
und Debatten kam, begiinstigten diese veranderte Auseinandersetzung mit dem
Autoritatsbegriff. Eine besondere Rolle spielte dabei die Reaktion auf Ideologien
totalitdrer Herrschaftssysteme, die Autoritdt fiir sich zu funktionalisieren und
instrumentalisieren suchten, um menschenverachtende Gewalt und Missach-
tung biirgerlicher Freiheitsrechte zu legitimieren, die in krassestem Gegensatz
zum modernen freiheitlichen Verfassungsstaat und dem Prinzip einer offenen,
pluralen Gesellschaft standen. Auf der Basis dieser Erfahrung stellte sich die
Frage nach der Vereinbarkeit von Autoritdt und vernunftbestimmter Selbstrefle-
xion und danach, welchen Platz Autoritit in demokratischen Regierungsformen
iiberhaupt einnehmen kann - eine Frage, die, wie die Uberlegungen Hannah
Arendts veranschaulichen, insbesondere im Umgang mit den Nachwirkungen
des nationalsozialistischen Regimes in der zweiten Hélfte des 20. Jahrhunderts
virulent wurde.

Vor allem institutionelle Autoritdt verlor nach 1945 gesamtgesellschaftlich
stark an Bedeutung, wahrend mit zunehmender Individualisierung personale
Autoritdt an Popularitdt gewannen. Dies galt auch und insbesondere fiir For-
men der Autoritét, die sich als Ergebnis transkultureller Dynamiken zwischen
Asien, Europa und Nordamerika in die europdische Religionsgeschichte ein-
schrieben und mit Namen religioser Fiihrungsfiguren vor allem aus Indien,

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHARISMA UND SUKZESSION 127

Tibet und Ostasien als Autoritdtstrager und -tragerinnen verbunden sind. Der
Zulauf, den sie erfuhren, beruhte in der Regel auf personlichem Charisma,
héufig auf einem Amalgam aus diesem und Amtscharisma, das heifSt personaler
und traditionaler bzw. institutioneller Autoritit, welch Letztere sich per Sukzes-
sion auf ein Charisma zuruckfihrt, das vererbt wird.

Schon im ausgehenden 19. Jahrhundert beobachtbar, nahm die Faszination
fur solche Autoritatsformen seit den 1960er Jahren stark zu - eine Faszinati-
on, die zeigt, dass nicht Entzauberung und Rationalisierung das Neue der
Moderne ausmachen, «sondern deren Entbindung von den Beschrankungen
religioser Vorgaben» (Seiwert 1995: 93). Infolge sich ausweitender Wahlmdog-
lichkeiten in der sich zunehmend pluralisierenden religiésen Landschaft der
Zeit wandten Suchende sich mehr und mehr Autoritétsfiguren auflerhalb der
christlichen Grof3kirchen zu, die tiber personliches Charisma und/oder insti-
tutionell-traditionale Autoritdt infolge jeweils spezifischer Sukzessionsmodelle
verfligten. Paradigmatische Beispiele fiir Erstere sind religiose Spezialisten und
Spezialistinnen aus Indien mit Guru-Status, denen aufSeralltidgliche Qualititen
zugesprochen werden und die fiir die Moglichkeit stehen, «Erleuchtung» und
damit Heil zu erlangen. Beispiele fiir Letztere sind buddhistische Experten und
Expertinnen, héufig als Meister bzw. Meisterin, im tantrischen Buddhismus
auch als «Guru» bezeichnet, deren Autoritit ebenfalls an diese Moglichkeit
gebunden ist. Sie legitimieren sich zusatzlich durch Riickbindung an eine Figur,
der Griindungs- bzw. Stiftungsfunktion beigemessen wird, wie den historischen
Buddha, aber auch an andere éltere buddhistische Gestalten, die qua Amt als
Nachfolger und Nachfolgerinnen dieser Figur wirken.

Mag die Hinwendung zu diesen Typen religioser Autoritit — zumal ange-
sichts von Diskursen, die angestammte Autoritatstrager nach den Lektionen
aus Faschismus und NS-Regime als Gefdhrdung von Freiheit, Demokratie und
vor allem Autonomie begriffen — historisch nachvollziehbar sein: Sie ist nicht
unbedingt verstandlich, vor allem nicht gut begriindet, insbesondere nicht vom
Standpunkt der Aufklirung aus. Dies trifftt zumal dort zu, wo Menschen an
auflergewohnliche Qualitdten einer Person glauben und bereit sind, ihm oder
ihr eine besondere Art von Autoritit zu gewéhren, deren Legitimitét sich da-
durch bestatigt, dass sich die Person besonders eigenwillig, normwidrig und
unberechenbar verhalt.

Es liefle sich hierzu noch vieles bemerken - so wie weite Teile meiner Dar-
stellung aufgrund gebotener Kiirze allzu knapp ausfallen mussten. Festgehalten
sei dies: Die Faszination durch personale religiése Autoritétsfiguren, wie ich
sie mit meinen Beispielen aus den 1960er bis 1980er Jahren vor Augen gefiihrt
habe, steht den Annahmen der Moderne entgegen, die Vernunft habe Vorrang
vor religiosem Glauben und der Glauben an moderne Werte wiirde Religion
notwendig {iberwinden. Sie zeigt vielmehr, dass trotz oder gerade wegen aller
Veranderungen, die die Moderne mit sich brachte, Religion weiterhin, wenn

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128 ALMUT-BARBARA RENGER

auch in gewandelter Form (der hohere Frauenanteil in Fithrungspositionen
eingeschlossen), einen festen Platz in der Gesellschaft hat, ja dass die Moderne
auf ihre Weise durch eine hohe Religionsproduktivitit gekennzeichnet ist. Re-
zente Studien zum religiosen Marktgeschehen haben erwiesen, dass dies auch
fur die Gegenwart gilt. Allerdings hat «der Meister-Rummel» um Personen,
deren Unersetzlichkeit noch Joachim Wach betonte, «seit den 1980er-Jahren
zunehmend an Kraft verlor[en]» (Baier 2016: 320). In Nischen kunden- und
serviceorientierter Dienstleistungsokonomien haben sich neue Autorititsmo-
delle und institutionelle Formen der Vermittlung religioser Lehrinhalte und
Praktiken gebildet, deren nahere Betrachtung zeigt (vgl. auch Hero 2011): Der
Typus des «religiosen Entrepreneurs», dessen Handeln dem Wettbewerb um
die Gunst von Kundinnen und Kunden unterworfen ist, hat den Autoritétsty-
pus, wie ihn der «Guru» représentierte, abgelost.

Literatur

Adelung, Johann Christoph (1808): «Art. Die Autoritit», in: Johann Christoph Adelung
(Hg.), Grammatisch-kritisches Worterbuch der hochdeutschen Mundart. Mit D. W.
Soltau’s Beytrdigen revidirt und berichtiget von Franz Xaver Schonberger, Wien: Pich-
ler, Sp. 673-674.

Ardussi, John / Epstein, Lawrence (1978): «The saintly madman in Tibet», in: James
F. Fisher (Hg.), Himalayan anthropology. The Indo-Tibetan interface, Berlin: de
Gruyter, S. 327-338.

Arendt, Hannah (1957): «Was ist Autoritdt?», in: Fragwiirdige Traditionsbestinde im
politischen Denken der Gegenwart. Vier Essays. Aus dem Englischen iibertragen von
Charlotte Beradt, Frankfurt a.M.: Europiische Verlagsanstalt, S. 117-168.

Arendt, Hannah (1970): Macht und Gewalt, Miinchen, Ziirich: Piper.

Baier, Karl (2010): «Spiritual authority: A Christian perspective», in: Buddhist-Christi-
an Studies, 30, Nr. 1, S. 107-119.

Baier, Karl (2016): «Modelle der Meister-Schiiler-Beziehung im Christentum», in:

Jeong-hee Lee-Kalisch, Almut-Barbara Renger (Hg.), Meister und Schiiler. Master
and Disciple. Tradition, Transfer, Transformation, Weimar: VDG, S. 307-324.

Barker, Eileen (1989): New religious movements. A practical introduction, London: Her
Majesty’s Stationery Office.

Barker, Eileen (1993): «Charismatization: The social production of <an ethos propitious
to the mobilisation of sentiments>», in: James A. Beckford, Karel Dobbelaere, Bryan
R. Wilson, Bryan Ronald Wilson, Eileen Barker (Hg.), Secularization rationalism
and sectarianism. Essays in honour of Bryan R. Wilson, Oxford: Clarendon Press,
S.181-201.

Baumann, Martin (1995): Deutsche Buddhisten. Geschichte und Gemeinschaften, Teilw.
zugl. Diss. Univ. Hannover 1993, Marburg: Diagonal.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHARISMA UND SUKZESSION 129

Bell, Sandra (1998): ««Crazy wisdonv, charisma, and the transmission of Buddhism in
the United States», in: Nova Religio, 2, Nr. 1, S. 55-75.

Charpentier, Marie-Thérese (2010): Indian female gurus in contemporary Hinduism. A
study of central aspects and expressions of their religious leadership, zugl. Diss. Univ.
Abo 2010, Abo: Abo Akad. Forl.

Cicero, Marcus Tullius (2014): «Topica: Die Kunst, richtig zu argumentieren. Latei-
nisch und deutsch». Hg. von Karl Bayer, Miinchen, Ziirich: Artemis & Winkler.

DiValerio, David M. (2015): The holy madmen of Tibet, Oxford: Oxford University
Press.

Dowman, Keith (Hg.) (1982): Der heilige Narr. Das liederliche Leben und die listerli-
chen Gesdnge des tantrischen Meisters Drukpa Kiinleg, Aus dem Engl. Gibers. und
nach dem tibetischen Orig.-Text bearb. von Franz-Karl Ehrhard, Bern: Barth.

Eschenburg, Theodor (1965): Uber Autoritdt, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Feuerstein, Georg (2006): Holy madness. Spirituality, crazy-wise teachers, and enlighten-
ment, Prescott, Ariz: Hohm Press.

Forsthoefel, Thomas A. / Humes, Cynthia Ann (Hg.) (2005): Gurus in America, Albany,
NY: State University of New York Press.

Furedi, Frank (2013): Authority. A sociological history, Cambridge: Cambridge Universi-
ty Press.

Gebhardt, Winfried (2013): «Die Selbstermédchtigung des religiésen Subjekts und die
Entkonturierung der religidsen Landschaft», in: Peter A. Berger, Klaus Hock,
Thomas Klie (Hg.), Religionshybride. Religion in posttraditionalen Kontexten, Wies-
baden: Springer VS, S. 89-106.

Gebhardt, Winfried (2022): «Art. Autoritat [Version 8.6.2022]», in: Heinrich Oberreu-
ter (Hg.), Staatslexikon, Freiburg, Basel, Wien: Herder.

Gebhardt, Winfried / Zingerle, Arnold / Ebertz, Michael N. (Hg.) (1993): Charisma.
Theorie — Religion - Politik, Berlin, New York: de Gruyter.

Geifiler, Erich E. (1970): «Nachwort des Herausgebers», in: Erich E. Geifiler (Hg.),
Autoritat und Freiheit, Bad Heilbrunn/Obb.: Klinkhardt, S. 150-160.

Gmelin, Ulrich (1937): «Auctoritas. Romischer Princeps und papstlicher Primat», in:
Erich Seeberg (Hg.), Geistige Grundlagen romischer Kirchenpolitik, Stuttgart: Kohl-
hammer, S. 1-154.

Goldammer, Kurt (1960): Die Formenwelt des Religiésen. Grundriss der systematischen
Religionswissenschaft, Stuttgart: Kroner.

Grimm, Jacob / Grimm, Wilhelm (2007): «Art. Autoritat», in: Jacob Grimm, Wilhelm
Grimm (Hg.), Deutsches Worterbuch. Band 3. Antagonismus - azyklisch, Stuttgart:
Hirzel, Sp. 1665.

Haack, Friedrich-Wilhelm (1982): Guruismus und Guru-Bewegungen, Miinchen: Evan-
gelischer Presseverband fiir Bayern.

Helmer, Karl / Kemper, Matthias (2004): «Art. Autoritdt», in: Dietrich Benner, Jir-
gen Oelkers (Hg.), Historisches Worterbuch der Pidagogik, Weinheim, Basel: Beltz,
S.126-145.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130 ALMUT-BARBARA RENGER

Hengel, Martin (1973): Judentum und Hellenismus. Studien zu ihrer Begegnung unter
besonderer Beriicksichtigung Paldstinas bis zur Mitte des 2. Jh.s v. Chr., Tibingen:
J.C.B. Mohr.

Hero, Markus (2011): «Vom Guru zum religidsen Entrepreneur: Neue religiose Exper-
ten und die Entstehung eines alternativreligiosen Marktes», in: Wilhelm Damberg
(Hg.), Soziale Strukturen und Semantiken des Religidsen im Wandel. Transformatio-
nen in der Bundesrepublik Deutschland 1949-1989, Essen: Klartext, S. 55-69.

Horkheimer, Max / Fromm, Erich / Marcuse, Herbert (Hg.) (1987): Studien iiber Auto-
ritit und Familie. Forschungsberichte aus dem Institut fiir Sozialforschung. Reprint der
Ausgabe Paris 1936, Liineburg: Zu Klampen.

Hotz SJ, Robert (1988): «Geistliche Lehrer und Seelenfiihrer der orthodoxen Kirche:
Die Starzen», in: Franz E. Miiller, Joachim Miiller (Hg.), Guru — Rabbi - Heilige.
Religiése Fiihrer, Lehrer und Meister, Freiburg, Ziirich: Paulusverlag; Theologischer
Verlag, S. 103-122.

Hummel, Reinhart (1996): Gurus, Meister, Scharlatane. Zwischen Faszination und Ge-
fahr, Freiburg i.Br., Basel, Wien: Herder.

Kennick, Victoria / Sharma, Arvind (Hg.) (2012): Spiritual masters of the world’s religi-
ons, Albany, NY: State University of New York Press.

Kerber, Walter (1998): Sozialethik, Stuttgart: Kohlhammer.

Kienle, Walter von (1961): Die Berichte tiber die Sukzessionen der Philosophen in der
hellenistischen und spétantiken Literatur, zugl. Diss. Univ. Berlin 25. Juli 1959, Berlin:
Reuter.

Kleine, Christoph (2017): «Charismatische Legitimation durch genealogische Sukzes-
sion: Zur Begriindung legitimer hierokratischer Herrschaft im buddhistischen Or-
den», in: Almut-Barbara Renger, Markus Witte (Hg.), Sukzession in Religionen.
Autorisierung, Legitimierung, Wissenstransfer, Berlin, Boston: de Gruyter, S. 465-489.

Kluge, Friedrich (2011): «Art. Autoritit», in: Friedrich Kluge (Hg.), Kluge — Etymologi-
sches Warterbuch der deutschen Sprache. Bearb. von Elmar Seebold, Berlin, Boston,
MA: de Gruyter, S. 79.

Knoblauch, Hubert (2018): «Art. Individualisierung, Privatisierung und Subjektivie-
rung», in: Detlef Pollack, Volkhard Krech, Olaf Miiller, Markus Hero (Hg.), Hand-
buch Religionssoziologie, Wiesbaden: Springer VS, S. 329-346.

Kohns, Oliver / Roussel, Martin / van Rahden, Till (2016): «Autoritat. Krise, Konstruk-
tion und Konjunktur - zur Einleitung», in: Oliver Kohns, Martin Roussel, Till van
Rahden (Hg.), Autoritdt. Krise, Konstruktion und Konjunktur, Paderborn: Fink, S. 7-
21.

Kollmar-Paulenz, Karénina (2017): «Korper-Netzwerke: Zur Legitimierung religioser
und politischer Autoritdt im tibetischen und mongolischen Buddhismus», in: Al-
mut-Barbara Renger, Markus Witte (Hg.), Sukzession in Religionen. Autorisierung,
Legitimierung, Wissenstransfer, Berlin, Boston: de Gruyter, S. 491-513.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHARISMA UND SUKZESSION 131

Koschorke, Albrecht (2013): «<Sdkularisierung> und <Wiederkehr der Religion>: Zu
zwei Narrativen der europidischen Moderne», in: Ulrich Willems, Detlef Pollack,
Helene Basu, Thomas Gutmann, Ulrike Spohn (Hg.), Moderne und Religion. Kontro-
versen um Modernitdit und Sikularisierung, Bielefeld: Transcript, S. 237-260.

Krech, Volkhard (2017): «Wie wird in Sukzessionen die Evidenz religiéser Semantiken
hergestellt? Wissenssoziologische Beobachtungen», in: Almut-Barbara Renger, Mar-
kus Witte (Hg.), Sukzession in Religionen. Autorisierung, Legitimierung, Wissenstrans-
fer, Berlin, Boston: de Gruyter, S. 3-18.

Kuhlmann, Peter (2021): «Philosophen - Priester — Biirger: auctoritas und humanitas
bei Cicero», in: Peter Gemeinhardt, Tanja S. Scheer (Hg.), Autoritit im Spannungs-
feld von Bildung und Religion, Tiibingen: Mohr Siebeck, S. 59-75.

Litcke, Karl-Heinrich (1986-1994): «Art. Auctoritas», in: Cornelius Petrus Mayer
(Hg.), Augustinus-Lexikon. Band 1, Stuttgart, Basel: Schwabe, Sp. 498-510.

McRae, John R. (2003): Seeing through Zen. Encounter, transformation, and genealogy in
Chinese Chan Buddhism, Berkeley, Los Angeles: University of California Press.

Mehta, Gita (1979): Karma cola. Marketing the mystic East, New York: Simon & Schus-
ter.

Mensching, Gustav (1947): Soziologie der Religion, Bonn: Réhrscheid.

Miethke, Jirgen (1993): «Art. Autoritat (I. Alte Kirche und Mittelalter)», in: Gerhard
Miiller, Horst Robert Balz (Hg.), Theologische Realenzyklopddie, Berlin, New York:
de Gruyter, S. 17-32.

Miiller, Andrea (2019): Beyond the senses through the senses, zugl. Diss. Univ. Miinchen
2019, Miinchen: Miinchen Universitatsbibliothek.. DOI: 10.5282/edoc.29351.

Miiller, Wilhelm / Zarncke, Friedrich (1863): «Art. meister», in: Wilhelm Miiller, Fried-
rich Zarncke (Hg.), Mittelhochdeutsches Worterbuch. Bd. 2, Abth. 1., M - R. ausgear-
beitet mit Benutzung des Nachlasses von Georg Friedrich Benecke, Leipzig: Hirzel,
S.113-119.

Nippel, Wilfried (2007): «The Roman notion of Auctoritas», in: Pasquale Pasquino,
Pamela Harris (Hg.), The concept of authority. A multidisciplinary approach: from
epistemology to the social sciences, Rom: Fondazione Adriano Olivetti, S. 13-34.

Pechilis, Karen (Hg.) (2004): The graceful guru. Hindu female gurus in India and the
United States, New York, Oxford: Oxford University Press.

Pfeifer, Wolfgang (Hg.) (1993): Etymologisches Worterbuch des Deutschen. A — L, Berlin:
Akademie.

Pollack, Detlef / Pickel, Gert (1999): «Individualisierung und religioser Wandel in der
Bundesrepublik Deutschland», in: Zeitschrift fiir Soziologie, 28, Nr. 6, S. 465-483.

Popitz, Heinrich (1992): Phidnomene der Macht. Autoritidt — Herrschaft - Gewalt -
Technik, Tibingen: Mohr.

Prohl, Inken (2010): Zen fiir Dummies, Weinheim: Wiley-VCH.

Quintilianus, Marcus Fabius (1995): Ausbildung des Redners. Zwolf Biicher, hg. und
tibers. v. Helmut Rahn, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://10.5282/edoc.29351
https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://10.5282/edoc.29351

132 ALMUT-BARBARA RENGER

Raj, Selva J. (2005): «Passage to America: Ammachi on American soil», in: Thomas
A. Forsthoefel, Cynthia Ann Humes (Hg.), Gurus in America, Albany, NY: State
University of New York Press, S. 123-146.

Rajneesh, Bhagwan (1990): Die Zukunft gehirt den Frauen. Neue Dimensionen der
Frauenbewegung, Koln: Osho.

Rakow, Katja (2014): Transformationen des tibetischen Buddhismus im 20. Jahrhundert.
Chégyam Trungpa und die Entwicklung von Shambhala Training, zugl. Diss. Univ.
Heidelberg, Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Rawlinson, Andrew (1997): The book of enlightened masters. Western teachers in Eastern
traditions, Chicago, Ill.: Open Court.

Renger, Almut-Barbara (2012a): «Der <Meister>: Begriff, Akteur, Narrativ. Grenzverlau-
fe zwischen Religion, Kunst und Wissenschaft», in: Almut-Barbara Renger (Hg.),
Meister und Schiiler in Geschichte und Gegenwart. Von Religionen der Antike bis zur
modernen Esoterik, Gottingen: V&R unipress, S. 19-49.

Renger, Almut-Barbara (2012b): «The emergence of the master around 1900: Religious
borrowings and social theory», in: Journal of Religion in Europe, 5, Nr. 1, S. 1-22.

Renger, Almut-Barbara (2013): «The allure of the «master>. Critical assessments of a
term and narrative», in: Diskus. The Journal of the British Association for the Study of
Religions, 14, S. 95-125.

Renger, Almut-Barbara (2015): «Die Konjunktur des Meisters: Stefan George im
Spiegel religions- und wissenssoziologischer Studien seiner Zeit», in: Wolfgang
Braungart (Hg.), Stefan George und die Religion, Berlin, Boston: de Gruyter, S. 197-
221.

Renger, Almut-Barbara (Hg.) (2016): Erleuchtung. Kultur- und Religionsgeschichte eines
Begriffs, Freiburg i.Br., Basel, Wien: Herder.

Renger, Almut-Barbara (2020): Buddhismus. 100 Seiten, Ditzingen: Reclam.

Renger, Almut-Barbara (2021): «Populdre Erleuchtung oder: Im Wirkungsfeld von Auf-
kldrung und buddhistischem Modernismus: Zum Wandel von Religion seit den

1960er Jahren», in: Paragrana. Internationale Zeitschrift fiir Historische Anthropolo-
gie, 30, Nr. 1, S. 72-102.

Renger, Almut-Barbara / Witte, Markus (Hg.) (2017): Sukzession in Religionen. Autori-
sierung, Legitimierung, Wissenstransfer, Berlin, Boston: de Gruyter.

Rigopoulos, Antonio (Hg.) (2007): Guru. The spiritual master in Eastern and Western
traditions: Authority and charisma, New Delhi: DK Printworld.

Ring, Thomas Gerhard (1975): Auctoritas bei Tertullian, Cyprian und Ambrosius,
Wiirzburg: Augustinus.

Robles, Pablo Oyarzun (2011): «On the concept of authority», in: New Centennial
Review, 11, Nr. 3, S. 225-252.

Sartory, Gertrude / Sartory, Thomas (1981): Die Meister des Weges in den grossen
Weltreligionen. Guru, Roshi, Scheich, Zaddik, Starez; Meistertiberlieferungen der friih-
christlichen Ménchsviiter, Freiburg i.B.: Herderbiicherei.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHARISMA UND SUKZESSION 133

Schneider, Theodor (2006): «Das Amt in der frithen Kirche: Versuch einer Zusammen-
schau», in: Dorothea Sattler, Gunter Wenz (Hg.), Das kirchliche Amt in apostolischer
Nachfolge. Urspriinge und Wandlungen, Freiburg 1.Br., Gottingen: Herder; Vanden-
hoeck & Ruprecht, S. 11-38.

Schulze Wessel, Julia (2006): «Uber Autoritit», in: Hans Vorlinder (Hg.), Die Deu-
tungsmacht der Verfassungsgerichtsbarkeit, Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissen-
schaften, S. 57-65.

Seiwert, Hubert (1995): «Religion in der Geschichte der Moderne», in: Zeitschrift fiir
Religionswissenschaft, 3, Nr. 1, S. 91-101.

Sennett, Richard (1980): Authority, New York: Knopf.

Sofsky, Wolfgang / Paris, Rainer (1991): Figurationen sozialer Macht. Autoritit — Stell-
vertretung — Koalition, Opladen: Leske und Budrich.

Somm, Christian von (2005): «Art. Guru/Guruismus», in: Christoph Auffarth, Jutta
Bernard, Hubert Mohr (Hg.), Metzler Lexikon Religion. Gegenwart — Alltag — Medi-
en, Stuttgart, Weimar: Metzler, S. 529-533.

Tamcke, Martin (2008): Im Geist des Ostens leben. Orthodoxe Spiritualitit und ihre
Aufnahme im Westen. Eine Einfiihrung, Frankfurt a.M.: Verlag der Weltreligionen.

Trautsch, Jasper M. (2017): «Was ist «der Westen>: Zur Semantik eines politischen
Grundbegriffs der Moderne», in: Forum interdisziplindre Begriffsgeschichte, 6, Nr. 1,
S. 58-66.

Trungpa, Chogyam (2001): Crazy wisdom, Boston: Shambhala.

Ullmann, Walter (1970): The growth of papal government in the middle ages. A study in
the ideological relation of clerical to lay power, London: Methuen.

Urban, Hugh B. (2015): Zorba the Buddha. Sex, spirituality, and capitalism in the global
Osho movement, Oakland, CA: University of California Press.

Veit, Walter / Rabe, Hannah / Rottgers, Kurt (1971): «Art. Autoritdt», in: Joachim Rit-
ter, Karlfried Griinder (Hg.), Historisches Wérterbuch der Philosophie. Band 1, Basel,
Stuttgart: Schwabe, Sp. 724-733.

Wach, Joachim (1925): Meister und Jiinger. Zwei religionssoziologische Betrachtungen,
Leipzig: Pfeiffer.

Wach, Joachim (1962): «Master and disciple: Two religio-sociological studies», in: The
Journal of Religion, 42, Nr. 1, S. 1-21.

Ware, Kallistos (1974): «The spiritual father in Orthodox Christianity», in: CrossCur-
rents, 24, Nr. 2-3, 5. 296-313.

Warrier, Maya (2004): Hindu selves in a modern world, London, New York: Routledge.

Weber, Max (1980): Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden Soziologie,
Tiibingen: Mohr.

Weber, Max (2001): «Religiése Gemeinschaften», in: Max Weber-Gesamtausgabe. Band
1/22,2: Wirtschaft und Gesellschaft. Religiose Gemeinschaften, hg. von Hans G. Kip-
penberg, Tlibingen: Mohr Siebeck, S. 121-447.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134 ALMUT-BARBARA RENGER

Weber, Max (2005): «Die drei reinen Typen der legitimen Herrschaft», in: Max Weber-
Gesamtausgabe. Band 1/22,4: Wirtschaft und Gesellschaft. Herrschaft, hg. von Edith
Hanke, Tiibingen: Mohr Siebeck, S. 726-742.

Wessinger, Catherine (Hg.) (1993): Women’s leadership in marginal religions. Explorati-
ons outside the mainstream, Urbana: University of Illinois Press.

Wessinger, Catherine Lowman (Hg.) (1996): Religious institutions and women’s leader-
ship. New roles inside the mainstream, Columbia, S.C: University of South Carolina
Press.

Zuquete, José Pedro (Hg.) (2021): Routledge international handbook of charisma, Lon-
don, New York, London: Routledge; Informa UK Limited.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mystischer Islam als Teil der Erneuerungsbewegung
im Osmanischen Reich des 19. Jahrhunderts am Beispiel
Osman Selahaddin Dedes und Hadice Nakiye Hanims

Erdal Toprakyaran

Einleitung

Bereits wiahrend der zweiten erfolglosen Belagerung von Wien im Jahr 1683 war
deutlich geworden, dass das einst so méchtige Osmanische Reich insbesondere
wirtschaftlich und militarisch nicht mehr konkurrenzfahig war. So galt der
Vertrag von Karlowitz (Sremski Karlovci) im heutigen Serbien, der im Jahr
1699 zwischen Habsburg, Venedig, Polen und dem Osmanischen Reich unter-
zeichnet wurde, als erste deutliche diplomatische Niederlage des tiirkischen
Sultanats. Die nachsten zwei Jahrhunderte bis zum offiziellen Staatsbankrott im
Jahr 1874 und zur politischen Auflosung des Reiches im Jahr 1922 waren vom
vergeblichen Bemiithen gepragt, sich gegeniiber den konkurrierenden imperia-
len Staaten zu behaupten.

Der in erster Linie politische und wirtschaftliche Niedergang bedeutete
aber keineswegs, dass es in diesen zwei Jahrhunderten keine als erfolgreich
bewerteten Zeitabschnitte gab. Als eine solche Epoche der gesellschaftlichen
Erneuerung und der kulturellen Bliite wird etwa die sogenannte Tulpenzeit
beschrieben, die insbesondere der Reformfreude des Grofiwesirs Nevsehirli
Damad Ibrahim Pascha (1718-1730) geschuldet war (vgl. Berkes 1964: 23-50).
In dieser Zeit gab es nicht nur eine grof3e Vorliebe fiir Tulpen, Gérten und
architektonische Meisterleistungen, sondern im Jahr 1727 wurde auch die erste
staatliche Druckerei eroffnet, nachdem die nichtmuslimischen Minderheiten
des Reiches bereits in den Jahrhunderten davor zu drucken begonnen hatten.
Es sollte jedoch ein weiteres Jahrhundert vergehen, bevor die Modernisierungs-
bestrebungen zahlreicher Akteure und Akteurinnen dazu fiihrten, dass es auch
umfassende strukturelle Reformen gab. Ab 1839 wurde im Rahmen einer staats-
rechtlichen Neuordnung (tanzimdt)! allen Untertanen, unabhéngig von der
religiosen Zugehorigkeit, die Unantastbarkeit von Leben, Wiirde und Besitz

I Da dieser Beitrag ein Thema in einem osmanisch-tiirkischen Rahmen behandelt, werden
tiirkische, aber auch urspriinglich arabische und persische Begriffe, Namen und Verse weitest-
gehend geschrieben wie im modernen Tirkei-Tiirkischen. Lediglich Begriffe wie Koran, Kadi,
Wesir oder Diwan, und Namen wie Hafis oder Rumi, die bereits Eingang in die deutsche
Sprache gefunden haben, werden geschrieben, wie sie im Duden und in einschlagigen Lexika
erscheinen.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136 ERDAL TOPRAKYARAN

und die freie Religionsausiibung garantiert. Hierbei berief man sich weiterhin
auf das islamische Gesetz und die altbewdhrte Tradition.?

Der Riickgriff der Reformer auf die religiose Tradition war unter anderem
dadurch méglich, dass der Islam von Beginn an einen quasi-séakularen Charak-
ter hatte. Der Berner Islamwissenschaftler Reinhard Schulze umschreibt diesen
Aspekt folgendermafien:

[...] [I]n der islamischen Dogmatik gab es, da der Islam keinen Klerus und kein Priester-
tum kennt, keine religiose Macht, die von einer weltlichen getrennt werden miisste. Gerade
dies hatte ja den autochthonen Charakter des Islam bestimmt, so dass es sinnlos wire, an
den frithen Islam ein Problem christlicher Dogmatik heranzutragen.

(Schulze 2003: 13)

Ahnlich formuliert es die Berliner Islamwissenschaftlerin Angelika Neuwirth in
einem Interview:

In der islamischen Geschichte hat es zwar keine flichendeckende Sékularisierungsbewe-
gung gegeben, dies aber deshalb nicht, weil Sakrales und Sdkulares im Islam bereits
nebeneinander existierten. Auch war das Krafteungleichgewicht keineswegs immer so wie
wir es heute haben. Die islamische Wissenskultur war sehr lange Zeit der westlichen oder
tiberhaupt der auflerislamischen weit iiberlegen.

(Alvi/Hubsch 2013)

Der Tiibinger Islamwissenschaftler Josef van Ess fragt sogar, ob es wohl der mo-
derne europdische Einfluss war, der dafiir sorgte, dass sich in der lange Zeit pri-
mar sdkular ausgerichteten islamischen Welt «die Gewichte verlagerten» (van
Ess 2015: 29).

Aufgrund dieser quasi-sdakularen Grundhaltung vieler muslimischer, aber
auch christlicher oder jiidischer Akteure und Akteurinnen im Osmanischen
Reich gab es Strukturanalogien zu modernen Entwicklungen in anderen Teilen
der Welt.> Im Osmanischen Reich waren nicht nur Stidte wie Istanbul oder
Izmir pulsierende internationale Metropolen und multireligiose Handelsstadste,
sondern bis zu den Balkankriegen 1912-1913 auch Thessaloniki, Skopje oder
Ioannina. Entsprechend kamen samtliche Ideen und Diskurse, die in London,
Amsterdam, Paris, Berlin oder Wien entstanden, mit nur kurzer Verzégerung
im Osmanischen Reich an. Bei der multireligiosen und multiethnischen Bevol-
kerung stieflen besonders die Debatten beziiglich der Biirgerrechte und der
politischen Teilhabe auf grofles Interesse. Zuerst im Jahr 1876 und spater
noch einmal im Jahr 1908 wurden Verfassungen eingefithrt, um die Macht
des Sultans konstitutionell begrenzen zu kénnen, wobei erst der zweite Versuch
gliickte.

2 Val. Berkes (1964: 89-192). Zum Modernisierungsprozess des Osmanischen Reiches ab dem
18. Jahrhundert vgl. auch: Mardin (1962) und Ortayli (2021).

* Zum Themengebiet «(Dialektik der) Aufklirung und Erneuerung im Islam» vgl. Toprakyaran
(2017a, 2019b) und Eichner (2020).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYSTISCHER ISLAM ALS TEIL DER ERNEUERUNGSBEWEGUNG 137

Die rebellischen osmanischen Intellektuellen des 19. und 20. Jahrhunderts,
die sowohl in religioser als auch ethnischer Hinsicht dufSerst heterogen waren,
wurden zunidchst als Jungosmanen (Jeunes Ottomans) und spéter als Jungtiir-
ken (Jeunes Turcs) bezeichnet. Sie verstanden sich als aufgekldrte Personen
(miinevver) und strebten nach Erneuerung und Reformen (tenvir/tenevviir,
tecdid/teceddiid, ihya und islah). So wie in anderen Teilen der Welt hatten auch
die osmanischen Aufklirer und Aufklarerinnen eine grundsatzlich sékulare
Weltsicht, konnten aber zugleich theistische, deistische, mystische, freimaureri-
sche oder auch atheistische, monarchistische sowie republikanische Positionen
vertreten und haben sich oftmals auch gegenseitig bekampft.# Viele von ihnen
hatten die franzosische Aufklarungsliteratur entweder in der Originalsprache
oder auch in osmanischer Ubersetzung gelesen. Entsprechend berichtete der
konservative Schotte Charles MacFarlane, der im Jahr 1848 eine medizinische
Hochschule in Istanbul besuchte, voller Entsetzen, dass die muslimischen Stu-
denten begeistert Voltaire und andere aufklarerische und materialistische Lite-
ratur lasen (vgl. Herzog 2010). Auch die Frauenbewegung im Osmanischen
Reich orientierte sich weitestgehend an den Entwicklungen in Paris, Wien oder
Berlin. So wurde ab 1869 die erste von Frauen fiir Frauen gemachte Zeitschrift
in osmanischer Sprache publiziert. Und im Jahr 1898 griindete Emine Seniye
Hanim in Thessaloniki als erste muslimische Frau einen Wohltatigkeitsverein
nach modernen Standards. Sie war zugleich eine Vertreterin der durch die
Jungtiirken gegriindeten Partei fiir Einheit und Forstschritt (Ittihad ve Terakki
Cemiyeti).> Ab 1870 durften Frauen dank der osmanischen Bildungsreformen
auch erstmals als Berufsschullehrerinnen tatig werden.

Mit dem Ende des Ersten Weltkriegs, in den die Osmanen an der Seite der
Deutschen und Osterreicher eingetreten waren und der den endgiiltigen militi-
rischen und wirtschaftlichen Zusammenbruch brachte, verpuffte oberflachlich
betrachtet auch das Reformprojekt der Jungtiirken; doch bei naherer Betrach-
tung wird deutlich, dass es ihre politischen und gesellschaftlichen Ideen und
Handlungen waren, die ab 1922 die Reformen des Griinders der Tiirkischen
Republik, Mustafd Kemal Atatiirk (1881-1938), erst ermdglicht haben. Die
modernen und sékularistischen Reformen Atatiirks, der als junger Offizier auch
zu den Jungtiirken gehorte, sind namlich keinesfalls plotzlich aus dem Nichts
entstanden, sondern haben eine mindestens zweihundertjahrige Vorgeschichte.

Zu dieser Vorgeschichte gehort zweifelsohne auch das Wirken von zwei bis-
lang wenig bekannten Personlichkeiten, Osmén Seldhaddin Dede (1820-1887)
und Hadice Nakiye Hanim (1846-1899), die der Beitrag als religiose, politische
und bildungsbezogene Autorititen exemplarisch vorstellt. Seldhaddin Dede war

* Zu den verschiedenen weltanschaulichen und religiésen Ausrichtungen der jungtiirkischen
Aufklarer vgl. Haksever (2009: 11-19, 39-42, 65-73).

° Fiir die Osmanische Frauenbewegung und die vielen durchgesetzten Reformen vgl. Gakir
(1996: 23-56).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138 ERDAL TOPRAKYARAN

56 Jahre lang das Oberhaupt des mystischen Mevlevi-Ordens im Istanbuler
Stadtteil Yenikap1 und zugleich ein einflussreicher Unterstiitzer der politischen
Reformbewegung. Zu seinen Schiilerinnen zdhlte Nakiye Hanim, die nicht nur
eine angesehene Dichterin, sondern auch eine engagierte Pddagogin war. Zwar
zéhlen beide nicht zu den politischen oder auch religiésen Hauptakteuren der
osmanischen bzw. tiirkischen Modernisierungsgeschichte, weshalb ihre Namen
in den einschldgigen Standardwerken nicht vorkommen. Doch gerade deshalb
erscheint es umso lohnender, ihre von mystischer Frommigkeit gepragte Le-
benswelt zu skizzieren. Denn eine Reduktion der Geschichtsschreibung auf
einzelne «grofie Personlichkeiten» und «zentrale Ereignisse» verengt die narra-
tologische Perspektive und ldsst historische Prozesse monokausal erscheinen.
Der Beitrag mochte daher zeigen, dass und wie zwei Personlichkeiten Aspek-
te religioser und weltlicher Autoritdt in sich vereinen und wie sich dies auf
ihren Lebensweg auswirkte. Hierzu stelle ich die beiden Personlichkeiten in
den jeweils charakteristischen Beziigen vor. Dabei wird sich zeigen, dass die
beiden als typische Figuren einer sich in vielerlei Hinsicht modernisierenden
spatosmanischen Welt gelten konnen.

Osman Selahaddin Dede (1820-1887): Ein politisch-reformorientierter
Sufi-Meister

Bereits der Grofdvater, der Onkel, der Vater und der altere Bruder von
Selahaddin Dede waren Oberhdupter des mystischen Mevlevi-Konvents in
Istanbul-Yenikap1. Typisch fiir viele Sufi-Orden blieb die Leitungsfunktion
innerhalb der Familie. In Max Webers dreigliedriger Typologie von legiti-
mer Herrschaft - legal-rational, traditional und charismatisch - liegt hier
der traditionale Charakter von Autoritit vor.” Nach dem Tod des alteren
Bruders wurde Seldhaddin mit nur elf Jahren im Oktober 1831 vom amtie-
renden «Celebi» zum «Dede» des Konvents in Istanbul-Yenikap: ernannt. «De-
de» bedeutet auf Tirkisch eigentlich «Grofivater», wird jedoch in der islami-
schen Mystik, die auch als Sufismus oder Derwischtum bezeichnet wird, im
Sinne von «spiritueller Meister» verwendet. In der Ordenshierarchie des Mev-
levi-Ordens kommen die «Dedes» gleich nach den «Celebis», den direkten
Nachkommen des Ordensgriinders Mevlanéa Celaleddin Rami (gest. 1273). Ein
Celebi, was urspriinglich in etwa «Gottesdiener» bedeutete, aber spater im Sin-
ne von «Prinz» verwendet wurde, steht bis heute dem Orden juristisch vor und
hat seinen Sitz in der zentralanatolischen Stadt Konya, wo auch Rumi wirkte

6 Zur Biographie Selahaddin Dedes und seiner Familie vgl. Thtifalci Mehmet Ziya Bey (2005:
119-161). Auf den S.155-161 zahlt der Autor mehrere Dutzend einflussreiche Schiiler von
Selahaddin Dede namentlich auf.

7 Vagl. Weber (2005). Siehe dazu auch den Beitrag von Almut-Barbara Renger in diesem Band.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYSTISCHER ISLAM ALS TEIL DER ERNEUERUNGSBEWEGUNG 139

und begraben liegt. In der Praxis haben aber verschiedene «Dedes» mehr Auto-
ritdt besessen als die «Celebis».® Das Phanomen der Konkurrenz zwischen den
leiblichen Nachkommen und den geistigen Kindern eines islamischen «Heili-
gen» trat sehr haufig, auch in anderen Ordenstraditionen, etwa bei den Bek-
tagls, auf.?

Vermutlich gehorte auch Selahaddin Dede schon frith zu den sehr ein-
flussreichen Ordensoberhduptern, da er nicht nur der Nachkomme von «De-
des» war, sondern auch ein offiziell anerkannter Nachfahre des Propheten
Muhammad. Aufgrund seines jungen Alters wurde Selahaddin Dede jedoch bei
der Ausiibung seines Amtes von erfahreneren Derwischen unterstiitzt. Zugleich
besuchte er viele Jahre lang regelmifliig den Unterricht von verschiedenen Ge-
lehrten und studierte bei diesen unter anderem Koranrezitation und -exegese,
Rechtswissenschaften, Systematische Theologie und Persische und Arabische
Sprache.

Viele Jahre spiter, nachdem er seine theologische Schulung abgeschlossen
und als Ordensoberhaupt Erfahrung gesammelt hatte, wurde er 1868 im Alter
von 48 Jahren zusitzlich zu seiner Funktion im Mevlevi-Orden zum Sprecher
des staatlichen Rates der Sufi-Meister (meclis-i mesdyih) gewahlt. Er hatte die-
ses Amt mehr als zehn Jahre lang inne und war somit in diesem Zeitraum
in strukturell-hierarchischer Hinsicht der ranghdchste Sufi-Meister des gesam-
ten Osmanischen Reiches. Auch galt er als eine diplomatische Mittlerfigur
zwischen dem Sufismus und den eher von der niichternen Theologie und der
puristischen Rechtswissenschaft gepragten islamischen Autorititen. So sollen
abgesehen von seinen vielen Schiilern, die zugleich staatliche Religionsbediens-
tete waren, auch zwei seyhiilislam (oberster Religionsfunktiondr des Reiches)
zu seinen engsten Vertrauten gehort haben, zundchst Sideddin Efendi und
spater Refik Efendi. Dies war keineswegs selbstverstindlich, da es in der
islamischen und auch osmanischen Geschichte stets Phasen gab, in denen
sich die «Theologen» und die «Mystiker» gegenseitig oder auch innerhalb ihrer
eigenen Gruppen Konkurrenz machten oder sich sogar mehr oder weniger
gewaltsam bekdampften (vgl. Toprakyaran 2013).

Seine diplomatischen Fihigkeiten nutze Seldhaddin Dede jedoch nicht nur
im Dialog der verschiedenen Sufi-Orden und -Ausrichtungen oder im Gesprach
zwischen mystischen und theologischen Autorititen, sondern anscheinend zu-
nehmend auch in der Politik. Er gilt sogar unter den Sufis als der wichtigste
Fursprecher der politischen Reform- und Freiheitsbewegung (vgl. Haksever
2009: 76-93). Besonders eng befreundet war Seldhaddin Dede mit den zentra-
len osmanischen Reformern, den Grofiwesiren Fuad Pascha (gest. 1868), Al

8 Zum Begriff «Autotitit» vgl. den Beitrag von Almut-Barbara Renger in diesem Band.

° Diese Form der Konkurrenz erinnert auch an die Auseinandersetzung zwischen den Nach-
kommen des Propheten Muhammad und den anderen muslimischen Autorititen und die
unter anderem daraus resultierende Entstehung von Sunnitentum und Schiitentum.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140 ERDAL TOPRAKYARAN

Pascha (gest. 1871) und Midhat Pascha (gest. 1884). Da diese als pro-westlich
geltenden Staatsméanner zugleich Anhdnger des Mevlevi-Ordens waren, hielten
sie sich oftmals im Konvent in Yenikapi auf, weshalb dieser Ort als das spirituel-
le Zentrum der osmanischen Reformbewegung gilt.

Noch entscheidender als die Beziehungen zu den Grofiwesiren war aber
der enge Kontakt zu den Sultanen. Hier trafen sich politische und religiose
Autoritdt. Selahaddin Dede war regelméflig zu Gast im Sultanspalast und hielt
dort sogar einen mystisch-theologischen Unterricht ab, fiir den er einen Lohn
erhielt. Umgekehrt besuchten ihn die drei als reformorientiert und pro-westlich
geltenden Sultane Mahmd II. (reg. 1808-1840), Abdiilmecid I. (1840-1856)
und Abdiilaziz 1. (1856-1876), aber auch Abdiilhamid II. (1876-1909) und
Mehmed V. (1909-1918) wiederholt im Ordenskonvent. Auch Abdiilhamid
II. gab zundchst vor, die Reformen seiner Vorginger und insbesondere die
Einfiihrung einer konstitutionellen Monarchie, also einer Verfassung und eines
Parlaments, unterstiitzen zu wollen. Zugleich war er von seiner Bildung und
seinem Kunstgeschmack her der wohl «westlichste» unter den osmanischen
Sultanen und rief, wie versprochen, gleich nach seiner Thronbesteigung, bei
der er von Selahaddin Dede begleitet und gesegnet wurde, die konstitutionelle
Monarchie aus. Jedoch wandte er sich, nachdem er seine Macht gesichert hatte,
von den Reformbemiithungen seiner Vorganger ab und setzte bereits 1878 die
neue parlamentarische Verfassung wieder aufSer Kraft.

Selahaddin Dede und sein Umfeld waren schwer enttauscht vom Sultan und
haben ihn das vermutlich auch wissen lassen, denn nach diesem Zeitpunkt
wurde sein Unterricht im Sultanspalast und auch die finanzielle Zuwendung
gestrichen. Auch als Oberhaupt des staatlichen Rates der Sufi-Meister musste
Selahaddin Dede im Jahr 1880 zuriicktreten. Er soll sich daraufhin aus dem
offentlichen Leben zuriickgezogen und seine letzten Lebensjahre in relativer
Abgeschiedenheit im Konvent verbracht haben. Ob es sich dabei um einen frei-
willigen Riickzug oder um einen vom Sultan angeordneten Hausarrest handelte,
ist nicht bekannt.

Nach seinem Tod am 12. Februar 1887 wurde Selahaddin Dede, so wie es die
Mevlevi-Tradition vorsieht, im Konvent begraben. Zu seiner Beerdigung sollen
gemifd der Darstellung seines Biographen Thtifalci Mehmet Ziya Bey viele Tau-
sende Menschen aus allen Gesellschaftsschichten, auch viele Christen und so-
gar christliche Geistliche, gekommen sein. Sein Sohn Mehmed Celaleddin wur-
de traditionaler Amtsautoritit nach zum neuen Dede des Konvents bestimmt,
wahrend der Ehemann seiner Tochter Fatma Aliye, Hiiseyin Fahreddin Dede,
den Konvent in Istanbul-Eyiib leitete.

Von Selahaddin Dede, der viel geschrieben haben soll, ist lediglich ein hand-
schriftliches Traktat in osmanischer Sprache zur Lehre des Seinsmonismus

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYSTISCHER ISLAM ALS TEIL DER ERNEUERUNGSBEWEGUNG 141

(vahdet-i viictid) erhalten geblieben.!® Ein umfassender Kommentar zum Mes-
nevi, dem poetischen Hauptwerk Rumis, ein islamisch-apologetisches Traktat,
ein Fiirstenspiegel fiir den damaligen Prinzen und spdteren Sultan, Mehmed V.,
und weitere Schriften und Notizen wurden bei einem Hausbrand zerstort.

Die mystisch-theologische Lehre und Praxis des Mevlevi-Ordens

Die einzige erhalten gebliebene Schrift Seldhaddin Dedes, das Traktat zum
Seinsmonismus, handelt vom zentralen Element der mystischen Theologie
und Anthropologie der Sufis.!! Seldhaddin Dede, der kraft traditionaler Herr-
schaftsautoritdt Leiter des Mevlevi-Ordens war, rezipierte in diesem Traktat
neben Rumi auch Sufis anderer Traditionen wie Fahreddin Iraki (gest. 1289),
insbesondere aber den weitherum bekannten Sufi-Autor Muhyiddin Ibn Arabi
(gest. 1240).12 Dieser stammte aus Andalusien, also aus dem westlichen Teil
der damaligen islamischen Welt, und war damit eine Art geographischer Ge-
genpol zu Rumi, der in der weit Ostlichen, heute in Afghanistan liegenden
Stadt Balkh geboren wurde. Beide sollen sich dann, nach vielen abenteuerlichen
Reisen durch die damaligen islamischen Reiche, erst nach Mekka, dann nach
Zentralanatolien begeben haben. Dort sollen sie sich begegnet sein, bevor Ibn
Arabi dann nach Damaskus weiterreiste, wo er schlieSlich starb. Doch selbst
wenn es keine Begegnung zwischen den beiden «grofiten Meistern» gegeben
haben sollte, so ist es glaubhaft belegt, dass der Schwiegersohn von Ibn Arabi,
Sadreddin Konevi (gest. 1274), eng mit Rumi befreundet war.!3

Selahaddin Dede schildert in seinem Traktat, dass Ibn Arabi, Sadreddin
Konevi, Fahreddin Iraki und auch Rumi, Gott mit der Sonne verglichen hit-
ten.'* «Gottes Sein», das als das einzige echte und absolute Sein (viiciid-1
mutlak) bezeichnet wird, sei vergleichbar mit der Sonne, die die einzige Quelle
des Lichts ist. Der Mond hingegen sei wie die Schopfung, da sie lediglich das
Licht der Sonne reflektiert, ohne selbst Licht hervorzubringen. Entsprechend
habe die Schopfung, auch der Mensch, kein echtes Sein, sondern existiere
lediglich durch das Sein Gottes. Diese Erkenntnis werde unter Sufis auf die
arabische Formel gebracht: «Es gibt kein Sein aufler Thn (ma fi’l-viicid illa

10" Vgl. Kiigiik (2015: 65-96). In diesem Artikel wird das osmanische Traktat nicht nur vorge-
stellt und analysiert, sondern auch vollstindig transkribiert.

Die zwei einzigen erhalten gebliebenen Abschriften dieser Handschrift befinden sich heute
in den Archiven in Istanbul: MS istanbul, Siileymaniye, fzmir 790, 8 fols. und MS IBB,
Ataturk Kitapligi, Yazmalar K1065, 6 fols.

Zu Ibn Arabi, Rumi und dem von beiden vertretenen sufischen Pfad der Liebe vgl. Toprakya-
ran (2018b).

Zu Konevi, der in seinen zahlreichen Schriften eine Synthese zwischen der mystischen
Theologie Ibn Arabis und der Philosophie Avicennas [Ibn Sinas] (gest. 1037) geschaffen hat
vgl. Demirli (2015).

M Vgl. Kiigiik (2015: 81, 85-86); in der Handschrift handelt es sich um fol. 3b.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142 ERDAL TOPRAKYARAN

hii).»1> Zugleich streitet Selahaddin Dede entschieden ab, dass die persische
Formel «Alles ist Er (heme 6st)» von Ibn Arabi oder einem anderen Sufi stam-
men konne, wie es oftmals behauptet werde. Denn die Vorstellung, dass ein Ge-
schopf identisch mit Gott sein konne, sei pantheistisch (mezheb-i viictidiye).16

An dieser Stelle zitiert er den im 18. Jahrhundert sehr einflussreichen Sufi
Abdiilgani Nabliisi (gest. 1731), der ebenso argumentierte.!” Die Weisheit, Gott
als das wahre und einzige Sein hinter der aus ihm emanierenden, illusionsbe-
hafteten Manifestation zu sehen, kénne jedoch nur durch die Hilfe eines inspi-
rierenden Meisters erlangt werden und nicht durch rationale Studien allein. Es
gebe aber Fille, wo eine suchende Person durch eine Gotteserfahrung direkt auf
die «Stufe der absoluten Liebe» (ask mertebesi) erhoben wird und dadurch die
gottliche Wirklichkeit erkennt, die auch mit folgendem Koranvers angedeutet
werde: «Alles aufler seinem Angesicht wird vergehen (kiillii sey’in halikun illa
vechehu).»'8

Die spezifisch sufisch-seinsmonistische Vorstellung vom Angesicht Gottes,
das in der traditionellen Koranexegese zumeist mit dem Sein bzw. dem Wesen
Gottes gleichgesetzt wird, spielte auch in dem Tanzritual des Mevlevi-Ordens
eine zentrale Rolle.’® Die spezifische Ritualmusik und der aufgefiihrte Tanz
wurden mit der Zeit sogar so beliebt und pragend, dass die Mevlevi-Gemein-
schaft bis heute auch als Orden der tanzenden Derwische bezeichnet wird,
ohne dass den meisten Menschen die spezifischen Bedeutungen bekannt sind.
Im begrenzten Rahmen dieses Artikels kann auf die vielschichtigen Bedeu-
tungsebenen der einzelnen Elemente des Tanzrituals nicht eingegangen werden,
jedoch handelt es sich dabei im Allgemeinen um die mimetische Nachahmung
der Gotteserfahrungen des Propheten Muhammad und der sich auf ihn beru-
fenden Sufis.

Das Ritual soll in Erinnerung rufen, dass allein Gottes Angesicht bzw. Wesen
unvergdnglich ist und alle Seelen zundchst eine Reise von Gott in Richtung
Schopfung machen und dann wieder zuriick zu Gott. Wahrend der Reise lernen
die Seelen, dass Gott auch in dieser materiellen Welt hinter jedem Schleier
verborgen ist und erfahren werden kann, wie es im Traktat zum Seinsmonismus
von Selahaddin Dede erkldrt wird. Deshalb wird am Ende des Rituals, wenn die
Musik endet und sich alle Tanzerinnen und Ténzer wieder auf den Boden set-
zen, noch einmal zur Erinnerung Vers 2/115 aus dem Koran rezitiert, welcher

15 Vgl. ebd. S. 83 und 88; in der Handschrift handelt es sich um fol. 5a.

Tatsédchlich gab und gibt es aber im Sufismus neben den von Seldhaddin Dede vertretenen
seinsmonistischen Uberzeugungen, die sich mit der theologischen «Orthodoxie» leichter in
Einklang bringen lassen, stets auch pantheistische Vorstellungen. Vgl. Ocak (2016: 209-215).
7" Vgl. Kiigiik (2015: 82, 90); in der Handschrift fols. 6b-7a.

18 Vgl. Kiigiik (2015: 82, 88-89); in der Handschrift fols. 5b—6a. Bei dem Koranvers handelt es
sich um Sure 28, Vers 88.

Zum Tanzritual und zur Symbolik Rumis vgl. Toprakyaran (2017b).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYSTISCHER ISLAM ALS TEIL DER ERNEUERUNGSBEWEGUNG 143

lautet: «Gottes ist der Osten, Gottes ist der Westen. Wohin auch immer ihr euch
wendet, dort ist Gottes Angesicht. Er ist der Allgegenwartige, der Allwissende».

Nach der Biografie eines auch politisch agierenden Mannes sehen wir nun
die Biografie einer Frau aus demselben Milieu, die andere Wege erzieherischen
Wirkens nutzte.

Hadice Nakiye Hanim (1846-1899): Eine emanczipierte Sufi-Dichterin

Eine der vielen Schiilerinnen und Schiiler von Seldhaddin Dede war Nakiye
Hanim.?® Sie stammte aus einer sehr berithmten und gebildeten osmanischen
Familie.?! Thre direkten Vorfahren waren unter anderem GrofSwesire, seyhiil-
islam, Kadis und Gouverneure. Viele von ihnen waren nachweislich in sufische
Orden initiiert und zugleich kiinstlerisch begabt.?2 In Webers Herrschaftsunter-
scheidung liegt hier wie bei Seldhaddin Dede ein traditionaler Charakter von
Autoritdt bei Nakiye Hanim vor. Thr Vater Osman Saib Efendi war der Leiter
des staatlichen Observatoriums und ihre Tante Seref Hanim (gest. 1861) eine
bedeutende osmanische Dichterin (vgl. Toprakyaran 2019a). So wie ihre Tante
hat auch Nakiye Hanim nicht geheiratet und keine Kinder bekommen und
auch ihre Leidenschaft galt an erster Stelle dem mystischen Pfad der Mevlevis.
Nakiye Hanim scheint sich, wie es auch von dem Biographen Inan geschildert
wird, sehr stark mit Seldhaddin Dede und dem Mevlevi-Konvent in Yenikap1
identifiziert zu haben. Das verwundert nicht, wenn man bedenkt, dass bereits
ein Urururgrofivater von ihr, der Grofiwesir Abdullah Naili Pascha (gest. 1758;
vgl. Thtifalci Mehmet Ziya Bey 2005: 52), eine betrichtliche Summe fiir den
Ausbau und die Restauration des Konvents aufgebracht, ihre Tante Seref Hanim
ein Leben lang dem Konvent gedient und ihr alterer Bruder Mehmed Nebil
(1842-1890) dort — so wie sie selbst — eine sufische Ausbildung erhalten hatten.
Die religiose, soziale und edukatorische Autoritit Nakiye Hanims griindete
somit tief in der Familientradition.??

Zugleich war Nakiye Hanim aber auch eine emanzipierte Frau und engagier-
te Lehrerin. Sie gehorte zur ersten Generation der Frauen, die im Rahmen der
osmanischen Bildungsreformen ab 1870 zur Lehrerin ausgebildet wurden. Ab
1880 unterrichtete sie die Facher Geschichte und Persisch an einer Berufsschule

20 Hanim bedeutet auf Tiirkisch so viel wie «Dame» oder «Frau».

2l Zur Biographie Nakiye Hanims vgl. fnan (1988: Bd. 2, 1099-1101). Ahnlich wie im Fall von

Osmén Seldhaddin Dede ist der Kreis der von ihr beeinflussten Schiilerinnen noch nicht

erforscht.

Zur Biographie und zur sufischen Ausrichtung ihres Ur- und Ururgrofivaters miitterlicher-

seits vgl. Toprakyaran (2019c, 2016).

# Vgl. Inan (1988: 1160-1161). Unklar bleibt, was aus dem Zwillingsbruder von Nakiye
Hanim, Abdiirrahim Besim, geworden ist, der in den Quellen nur als Kleinkind erwahnt
wird.

22

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

144 ERDAL TOPRAKYARAN

fir Madchen. Der Grund, weshalb sie sich der persischen Sprache zuwandte
und einige Jahre spiter sogar ein vielgelobtes osmanisch-persisches Worterbuch
verfasste, hat sicherlich damit zu tun, dass Rumi, wie auch die anderen grofien
Sufi-Dichter Attar (gest. 1221), Saadi (gest. 1291-92) oder Hafis (gest. 1390),
ihre literarischen Werke auf Persisch verfasst bzw. diktiert hatten.? Sie verfasste
aber nicht nur ein Worterbuch, sondern iibersetzte auch Texte ins Persische,
etwa ein Theaterstiick des wohl beriihmtesten Jungosmanen Namik Kemal
(1840-1888).2> Darliber hinaus unterrichtete sie die osmanischen Prinzen und
Prinzessinnen in Persisch, was belegt, dass sie wie bereits Selahaddin Dede sehr
gute Beziehungen zum osmanischen Palast hatte. Abdiilhamid II. verlieh ihr fiir
das Persisch-Worterbuch im Jahr 1883 eine silberne Verdienstmedaille und auf-
grund ihrer erfolgreichen Lehrtatigkeit im Jahr 1896-97 einen Verdienstorden
dritten Grades. Uber eine dreimonatige Reise nach Agypten, die sie in Beglei-
tung der Prinzessin Zeyneb unternahm, ist leider nichts Naheres iiberliefert,
aufler dass sie dort an einer Hochzeitsfeier teilnahmen.

Auch in ihrem ungedruckten, aber handschriftlich erhaltenen Diwan, be-
handelte sie nicht nur die typischen Themen der islamischen Liebesmystik,
sondern auch soziale und politische Themen.?® So findet sich im Diwan ein
langes Gedicht tiber die Bildung von Frauen, das urspriinglich in einer Frauen-
zeitschrift abgedruckt worden war und die Bemithungen Abdiilhamids II. auf
diesem Gebiet ausdriicklich lobte (vgl. Sentiirk 2010: 208-212).27 Auf poetische
Weise schildert das Gedicht, dass Gott, der Allwissende, dieses Universum er-
schaffen und dann den Lehrer der Welt, den Propheten Muhammad, entsandt
habe, um das Wissen offenzulegen. Da erst das Wissen den Menschen vollende,
habe Abdiilhamid II. ein Rechtsgutachten verfassen lassen, dass die Ausbildung
von Midchen befiehlt. Der Sultan habe sich stets fiir die Bildung eingesetzt
und Reformen eingeleitet. Er habe Schulen eroffnet, so dass nunmehr jeder
sich Wissen aneignen konne. Die Dichterin rief speziell die Frauen auf, diese
Bemithungen des Sultans wertzuschitzen und ihr Wissen zu vermehren. Die
Frauen sollten auch dafiir beten, dass der Sultan ein langes Leben habe und sich
weiterhin fiir sie einsetzen konne.

2 Ein gedrucktes Exemplar des Osmanisch-Persisches Worterbuchs befindet sich in einer Is-

tanbuler Staatsbibliothek: Beyazit Devlet Kitaplig1 Nr. 22556, 1310. Im Rahmen einer an der
Hacettepe Universitdt in Ankara verfassten, nicht-veroffentlichten Masterarbeit wurde das
Woérterbuch nicht nur analysiert, sondern auch vollstindig transkribiert. Vgl. Ahmadzadeh
(2018).

Zu Namik Kemal und anderen muslimischen Reformern des 19. Jahrhunderts vgl. Schibler
(2016).

Das einzige erhalten gebliebene Exemplar dieser Handschrift befindet sich in einem Istanbu-
ler Archiv: MS LU. Nadir Eserler Kiitiphanesi Nr. T10156, 42 fols. Im Rahmen einer an der
Universitat Istanbul verfassten, nicht-veroffentlichten Masterarbeit wurde der Diwan nicht
nur analysiert, sondern auch vollstandig transkribiert. Vgl. Sentiirk (2010).

77 Vagl. ebd. S. 208-212.

25

26

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYSTISCHER ISLAM ALS TEIL DER ERNEUERUNGSBEWEGUNG 145

Es stellt sich die Frage, ob die Begeisterung Nakiye Hanims fiir den als
dufSerst autoritar geltenden Sultan echt oder nur aufgesetzt war. Falls sie echt
war, miisste sie dem Sultan die Herabwiirdigung ihres eigenen Sufi-Meisters
verziehen haben, was aber eher unwahrscheinlich ist. Denn in ihrem Diwan
schildert sie, gleich in ihrem zweiten Gedicht, dass sie Osman Selahaddin Dede
sehr verehrt und geliebt hatte:

[...] Osmén Efendi ist in beiden Welten meine Zuflucht und mein Meister / Ich werfe mich
vor ihm nieder, um mein Auge und Herz zu heilen. [...] / Er ist ein Weisheitsschatz, die
Quelle des wahrhaftigen Segens. Jemanden wie ihn - ganz ohne Heuchelei - gibt es in
dieser Welt kein zweites Mal. [...]*8

Zu den auflergewohnlichen Merkmalen von Nakiye Hanims Diwan gehort,
dass sie in manchen Gedichten nicht wie iiblich lediglich Gott, die Propheten
und die Heiligen um Beistand bittet, sondern, wie bereits ihre Tante Seref
Hanim, auch die Natur. Solch ein naturmystisches Motiv, namlich die Anrufung
des achten Mondmonats, der im islamischen Kalender «Saban» heif$t und dem
neunten Mondmonat, dem Fastenmonat Ramadan, vorausgeht, finden wir be-
reits im ersten Gedicht ihres Diwans; vermutlich, weil sie zu Beginn des $abans
begonnen hat, den Diwan niederzuschreiben:

O geheiligter $dban, gib mir hilfsbediirftiger Person deinen Schutz / O geheiligter $aban,
mach mein Flehen und Weinen wirksam / Das Trennungsfasten hat im Monat des Schmer-
zes meinen Wirbel gebrochen / O geheiligter $aban, lass uns Geborgenheit erlangen beim
Fest der Vereinigung.?

AnschliefSend folgen viele Gedichte, die in typischer Weise von Gott, den
Propheten und Heiligen, der Trunkenheit, dem Wein, den Schmetterlin-
gen, Rosen und Nachtigallen, und insbesondere vom heifS ersehnten «Gelieb-
ten» und den «Liebenden» handeln, wobei «der Geliebte» in der Regel Gott
und die «Liebenden» die Mystiker und Mystikerinnen symbolisieren. Einige
Verse seien an dieser Stelle exemplarisch tibersetzt:

[O Schicksal,] was immer du an Schiandlichem vorhast, bei Gottes Liebe, komm und tu
es mir an. Aber bitte, lass den Pfeil des Feindes nicht meinen Geliebten beriihren. / [...]

% «[...] Pendhim miirsidim Osman Efendi’dir dii alemde / Cila-y1 ¢esm i dildir payma yiiz

sirmeden maksiid / [...] O bir genc-i maarif maden-i feyz-i hakikatdir / Ki anun misli bu
alem iginde bi-riya na-bad. [...]» (Sentiirk 2010: 145-147; in der Handschrift fol. 2a). Die
Ubersetzungen aus dem Osmanischen stammen vom Verfasser des Beitrags und stellen
lediglich eine inhaltliche Annéherung an den Originaltext, ohne Anspruch auf stilistische
und inhaltliche Vollstindigkeit, dar. Allein schon die Tatsache, dass im Osmanischen neben
der tiirkischen auch die arabischen und persischen Terminologien in allen jhren Facetten
Verwendung fanden, macht eine Ubersetzung ins Deutsche duferst schwierig. So gibt es
etwa fiir Worter wie «Liebe» oder auch «Herz» mehr als ein Dutzend Ausdriicke.

«Olub ben acize ¢iin sdye-bdn yd Hazret-i $aban / Sen itdir yan tesir-i figdn y4 Hazret-i
Saban / Dii td kild1 miyanim mah-1 gamda riize-i firkat / Bekam it 1yd-1 vuslatda eman ya
Hazret-i $aban» ($entiirk (2010: 147-148); in der Handschrift fol. 1b).

29

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146

ERDAL TOPRAKYARAN

Komm, téte Nakiye, welche taglich tausendfach jammert, es ist nicht schlimm. Aber bitte,
bei Gottes Liebe, lass den Pfeil des Feindes nicht meinen Geliebten berithren.*

In dieser Nacht hat mich der Geliebte wieder reich beschenkt. Mir blieb nur das Staunen,
und ich weinte vor Gliick [...] / In dieser Nacht habe ich dank dem roten Wein das ewige
Leben erlangt und bin nun im Himmelreich eine Freundin Jesu / In dieser Nacht habe
ich im Rosengarten seiner Schénheit an der zarten Bliite gerochen und bin nun wie eine
berauscht bebende Nachtigall / In dieser Nacht o Herz, bin ich verstummt aus Dank fiir
seine zahllosen Gaben und bin nun eine verschiichterte Nakiye.!

Das Feuer der Liebe hat in dieser Nacht die Grenzen des Himmels beriihrt. Die Lichter
der Liebe haben das Reich der Herzen erleuchtet / O Asket, glaubst du, die Felder dieser
Welt sind leer? Der Rosengarten der Liebe ist erneut voll der Liebenden / O Herz, du
bist eine Zeit lang im Derwischkonvent der Liebe umhergewandert. Haben sich dir die
Geheimnisse der Liebe offenbart? / Mein Herz hat sich mal wieder in eine zierliche Rose
verliebt, doch kann ich der Mondschénen meine Liebe nicht zeigen / Schlussendlich gibt
es keine Losung, o Nakiye, verurteile nicht. Denn das Herz ist in diesem Augenblick in den
Fliissen der Liebe ertrunken.??

Ich bin es, die an der Tirschwelle wie ein Nachfalter im Liebesfeuer brennt, seitdem der
Sultan der Liebe der Liebenden die Pforte seines Konvents gedffnet hat / [...] O Nakiye, bist
du es, deren Herz auf dem Pfad der Liebe stindig blutet? Die Leute der Liebe respektiert
das grausame Schicksal nicht. [...].3

L

..] Ich habe die bediirftig jammernde Nakiye in einem bedauernswerten Zustand gese-

hen / Als hitte sie den Seelenschmerz des irren Madschnun / Die Tranen der Verzweifelten
flieflen wie der Oxus / Thre Neider sind gliicklich, ihr Herz betriibt, ihre Lunge voll Blut /
Diese Seref hat tausend Sorgen und ist verworren. Komm [0 Geliebter].>

Im Diwan befinden sich, wie auch schon im Diwan ihrer Tante, auch selbstge-
schriebene Liedertexte, die oftmals sprachlich etwas einfacher gehalten sind als

30

31

32

33

34

«Her ne cevrin varsa kil bu céna Allah agkina / Degme tek tir-i adi canana Allah agkina /
[...] Giinde bin kez gel Nakiye zar1 6ldiir gam degil / Degme tek tir-i adi canana Allah
askima» (Sentiirk (2010: 199-200); in der Handschrift fol. 3b).

«Ben yine miistagrak-1 eltaf-1 yar oldum bu seb / Hayretimden géh zar u geh nizér oldum bu
seb [...] / Bade-i laliyle kesb idiib hayat-1 cavidin / Asmanda Hazret-i Isa “ya yar oldum bu
seb / Giilsen-i hiisniinde semm idiib verd-i terin / Mest U piir-efgan olub giiya hezar oldum
bu seb / Bunca lutf-1 bi-siimarin 14l olunca siikriine / Ey goniil hem-¢iin Nakiye serm-sar
oldum bu geb» (Sentiirk (2010: 156-157); in der Handschrift fol. 9b).

«Ser ¢ekti semavata bu seb nar-1 muhabbet / Parlatdi goniil miilkini envar-1 muhabbet /
Zahid bu cihan bagini tenhd m1 sanursun / Tolmus yine ussak ile giil-zar-1 muhabbet / Bir
hayli zaman han-gah-1 agkda tolandin / Kesf old1 m1 ey dil sana esrar-1 muhabbet / Dus old1
yine bir giil-i nazik-tere gonliim / Kabil degil ol meh-vese izhar-1 muhabbet / Yok ¢are hulasa
Nakiye eyleme tayib / Dil old1 bu dem gark-1 enhar-1 muhabbet» ($entiirk (2010: 158-159);
in der Handschrift fol. 11a).

«Feth idelden agika dergihin sultin-1 ask / Asitininda benim pervane-ves sizin-1 agk /
[...] Rah-1 agk i¢re Nakiye sen misin dil-htin miidam / Ehl-i agka itmiyor zélim felek hig
ihtiram» (Sentiirk (2010: 237-241); in der Handschrift fol. 20a).

«Dtin-1 Nakiye zér1 gérdim hali diger-gndur / Sanki zencirin sikest itmis keder-i Me-
cniindur / Esk-i gesmi giiyiya bi-¢arenin Ceyhtindur / Hasiddn memniin goniil mahzan ciger
pir-hiindur / Bu Seref bin derd i¢inde kald: hayran old1 gel» (Sentiirk (2010: 241-243); in
der Handschrift fol. 20b).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYSTISCHER ISLAM ALS TEIL DER ERNEUERUNGSBEWEGUNG 147

die Gedichte, aber dennoch zumeist eine spirituelle Grundhaltung widerspie-
geln. Exemplarisch fiir die neunundzwanzig Lieder, soll an dieser Stelle ein Text
teilweise ibersetzt werden:

Ohne Zweifel wird das Herz von Leid befreit / Lasst uns geduldig sein. Es wird ein Tag
kommen, an dem das Gemiit frohlich wird, an dem das Haus des Herzens, das wegen
Kummer eingestiirzt, wie neu erstrahlt / Lasst uns geduldig sein. Es wird ein Tag kommen,
an dem das Gemiit fréhlich wird / Diese Welt wird nicht auf ewig Leid bringen / Gram
wird verwehen, Schmerz wird vergehen, frohlich wird der Mensch / Diese Welt wird vor
Lust und Freude sich verbiegen / Lasst uns geduldig sein. Es wird ein Tag kommen, an dem
das Gemiit frohlich wird / [...].%°

Ihre letzte Ruhestitte hat Nakiye Hanim ganz in der Nahe ihres Sufi-Meisters
Selahaddin Dede gefunden, nimlich im Garten des Mevlevi-Konvents in Yeni-
kapi, im selben Grab wie ihre Tante $eref Hanim, die sich ganz der poetischen
Liebesmystik hingegeben hatte. Sinnbildlich erscheint der im islamischen Kon-
text ungewohnliche Wunsch, kein eigenes Grab und keinen Grabstein zu haben,
sondern in das Grab und in den Schoss ihrer geliebten Tante gelegt zu werden.
Dass sie sich diese Ruhestitte bereits zuvor selbst ausgewahlt hatte, geht aus
einem ihrer Gedichte hervor:

Wir sind Mevlevis, unser Ruhm kommt von der Glorie der Liebe / Unsere Freundschaft gilt
stets den leidgeplagten Liebenden / O Nakiye, den Staub der Pforte des Meisters hast du dir
zur Ruhestitte genommen / Denn jener Ort ist unser gnadenvolles Paradies.*

Fazit: Sufis als religiose und politische Autoritditen

An den Beispielen von Seldhaddin Dede und seiner Schiilerin Nakiye Hanim
lasst sich demonstrieren, dass es im 19. Jahrhundert im Osmanischen Reich
auch Personlichkeiten aus dem Sufi-Milieu gab, die zugleich religios und re-
formfreudig waren. Als, im Wortlaut Webers, traditionale Autoritatstypen nutz-
ten beide ihre Moglichkeiten und Netzwerke, um jene, die eine freiheitliche Ver-
fassung, Rechtsstaatlichkeit oder auch Frauenrechte forderten, zu unterstiitzen.
Dies war nicht selbstverstandlich, denn die Sufis im Osmanischen Reich lassen
sich keineswegs allesamt als politisch und gesellschaftlich progressiv einordnen.
Es gab stets auch Mystiker, Mystikerinnen und Ordensgemeinschaften, die bei
diesen Themen entschieden gegen jede Form von Erneuerung auftraten (vgl.

% «Elbette goniil gussadan azad olacakdir / Sabr eyleyelim giin ola dil §ad olacakdir / Gamdan

yikilan kalb evi abad olacakdir / Sabr eyleyelim giin ola dil §ad olacakdir / Kalmaz bu cihan
boyle kiidiretde dem-4a-dem / Mihnet de geger gam da gider sad olur adem / Perd olsa
gerek zevk i meserretle bu 4lem / Sabr eyleyelim giin ola dil sdd olacakdir.» (Sentiirk (2010:
253-254); in der Handschrift fol. 26b).

«Mevleviyiz Seref-i agk iledir sohretimiz / Daim ugsék-1 cefakesledir iinsiyetimiz / Nakiye
hak-i der-i piri edindin mevé / O mahaldir ¢ii bizim cennet-i bi-minnetimiz» (Tams6z 1994:
60).

36

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148 ERDAL TOPRAKYARAN

Haksever 2009: 75-76, 164-222; vgl. auch Toprakyaran 2018a). Und selbst
Selahaddin Dede und Nakiye Hanim hatten sich, anders als viele der sie umge-
benden Personlichkeiten, eher moderat gezeigt und versucht, ihre Beziehungen
zum Sultanspalast aufrecht zu erhalten.

Dies mag auch daran liegen, dass die Sufis ohnehin eine eigene Auffassung
von Gesellschaft und Autoritdt haben. Denn entsprechend der oben geschilder-
ten Lehre vom Seinsmonismus sind auch Macht, Herrschaft, Reichtum etc. nur
lusion. Gott allein ist der wahre Machthaber, der allwissende Konig und der
Besitzer des Lebens. Der freie Wille ist im Sufismus relativ und nicht jedem
Menschen gegeben.3” Dabei besitzt aber nicht derjenige mehr Freiheit, der
tiber weltliche Macht verfiigt, sondern der am hingebungsvollsten ist. Diese
absolute Hingabe wird im Islam als Gottesfreundschaft (veldyet) bezeichnet
und die Anteilhabenden an dieser Freundschaft sind die eigentlichen Lenker
des Universums. Es soll eine nur ihnen selbst bekannte Hierarchie geben
unter diesen Gottesfreunden, die sich der Auflenwelt mal zu erkennen geben
und mal nicht. Diese Personen, die man im deutschsprachigen Kontext als
Heilige und mit Weber als charismatisch bezeichnen kann, sollen auch tber-
natiirliche Fahigkeiten haben. Sie konnen telepathisch kommunizieren, Engel
und Geistwesen sehen, fliegen, iber Wasser laufen oder sich in andere Wesen
verwandeln. Der jeweilige Rang in der Hierarchie ist nur ihnen selbst bekannt
und richtet sich nach dem Grad der spirituellen Entwicklung und Gottesnihe,
wobei sie alle ganz in Gott entworden sind. Das heifit, dass sie nicht nach ihrem
eigenen begrenzten Willen handeln, sondern sich ganz dem géttlichen Willen
hingeben. Sie sind frei, weil sie ganz in der Freiheit Gottes leben. Deshalb
werden sie auch «vollkommene bzw. universale Menschen» (insdn-1 kamil) und
auch «Leute des Verborgenen» (ricdl-1 gayb) genannt.38

Diese sufischen Uberzeugungen waren auch den politischen Machthabern
bekannt, weshalb sie die Sufi-Meister unter Beobachtung hielten und nicht im-
mer erfreut waren, wenn sich ihre Anhéangerschaft zu sehr vergrofierte. Zugleich
gab es im sunnitischen Mehrheitsislam bereits ab der Zeit der duflerst brutalen
umayyadischen Machtergreifung im Jahr 661 eine Konkurrenz zwischen den
als weltlich wahrgenommenen Sultanen bzw. Kalifen und den Personen, die
sich der «Gottesfreundschaft> verschrieben hatten (vgl. Melvin-Koushki 2018).
Diese waren an erster Stelle die direkten Nachkommen des Propheten und
zusitzlich noch die Mystikerinnen und Mystiker. Auch wenn die sunnitischen
Sultane bzw. Kalifen sich verschiedene Titel aneigneten und sich mit religiésen
Symbolen schmiickten, blieben sie in der Wahrnehmung von Musliminnen und
Muslimen und auch in der Definition der Juristen und Theologen rein weltliche

7 Fiir eine systematische Darstellung des sufischen Modells von Herrschaft und Gesellschaft

vgl. Ocak (2021).
% Die Ubersetzung des Begriffs «insin-1 kimil» als «universaler Mensch» stammt von dem
Schweizer Islamwissenschaftler Titus Burckhardt (gest. 1984). Vgl. Burckhardt (1953).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYSTISCHER ISLAM ALS TEIL DER ERNEUERUNGSBEWEGUNG 149

Autoritaten. Anders verhielt sich dies im Schiitentum und im Sufismus, wo von
Beginn an in traditionaler Autoritit der Bezug zur Heiligkeit der Propheten-
nachkommen im Zentrum von Theologie und Lebenswelt stand. Diesbeziiglich
heif3t es bei Melvin-Koushki:

[...] Shiism, and then Sufism, laid claim to the crucial category of walaya, the <sacral
power> exclusive to the imams and the saints (awliya’) and denoting closeness to God
and the House of the Prophet, as well as the temporal rulership entailed by this spiritual
relationship [...].

(Melvin-Koushki 2018: 354-355)

So darf es nicht verwundern, dass der Sufi-Meister Selahaddin Dede, der
auch als Nachkomme des Propheten Muhammad offiziell anerkannt war, als
grofSe Autoritit wahrgenommen wurde und seinen Einfluss auch auf politischer
Ebene geltend machte. Er wurde aber nur so lange als Autoritdt akzeptiert,
als er dem weltlichen Herrscher nicht fundamental widersprach. Auch seine
treue Schiilerin Nakiye Hanim konnte ihre modernen Ideale nur ausleben,
soweit es die staatlichen und gesellschaftlichen Rahmenbedingungen zulieSen.
Beziiglich der komplexen Rolle von Seldhaddin Dede, Nakiye Hanim und der
zahllosen kleinen und grofien Reformerinnen und Reformer lisst es sich mit
Michel Foucault argumentieren, dass es auch im Osmanischen Sultanat nie
eine «Sonne der Souverinitit» gab, sondern einen «bebenden Sockel der Kraft-
verhiltnisse, die durch ihre Ungleichheit unablédssig Machtzustinde erzeugen,
die immer lokal und instabil sind» (Foucault 1983: 114). Fiir Foucault sind
Macht und Widerstand zwei Seiten derselben Miinze. Wo es Macht gibt, gibt
es auch Widerstand, und genauso wie sich die Macht nicht auf eine oder einige
Personen oder Institutionen reduzieren lasst, lasst sich auch der Widerstand
nicht beschranken:

Diese Widerstandspunkte sind iiberall im Machtnetz prasent. Darum gibt es im Verhalt-
nis zur Macht nicht den einen Ort der groflen Weigerung - die Seele der Revolte, den
Brennpunkt aller Rebellionen, das reine Gesetz des Revolutiondrs. Sondern es gibt einzelne
Widerstinde: mogliche, notwendige, abgestimmte, unwahrscheinliche, spontane, wilde,
einsame, kriecherische, gewalttitige, unversohnliche, kompromissbereite, interessierte oder
opferbereite Widerstande, die nur im strategischen Feld der Machtbeziehungen existieren
kénnen.

(Foucault 1983: 117)

Mit Hinblick auf Selahaddin Dede und Nakiye Hanim im Besonderen und
die Sufis im Allgemeinen kann eventuell an die Foucault’sche Aufzdhlung
moglicher Formen des Widerstands noch der sufische Widerstand hinzugefiigt
werden. Dieser besteht darin, sich fiir seine Mitmenschen einzusetzen, ohne
den seinsmonistischen Pfad der Liebe zu verlassen. In diesem Sinne mochte
ich diesen Beitrag mit einigen Versen Mehmed Nebil Beys (gest. 1890) been-
den, der der iltere Bruder Nakiye Hanims und ein ebenso poetischer Schiiler
Selahaddin Dedes war:

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150 ERDAL TOPRAKYARAN

Der Wahrhaftige hat den Menschen durch das koranische Wort «Wir haben euch Wiirde
gegeben» mit mehr Wiirde beschenkt als den Rest der Schopfung / Der Korper des Univer-
sums ist die Frucht der Liebe / Ohne Liebe gibe es keine Potentialitit / Jedes Geschopf
besitzt eine Tendenz / Manche lieben den Besitz, andere den Geist / Wenn du aber ganz
Mensch sein willst / Dann sei ein Diener der Liebe, sei ein Diener der Liebe! / Moge Friede
sein!®

Literatur

Ahmadzadeh, Solmaz (2018): Hatice Nakiyye Hanim, Lugdt-1 farisiyye. [Hatice Nakiyye
Hanim, Persisches Worterbuch], Masterarbeit, Ankara.

Alvi, Anna / Hiibsch, Alia (2013): «Die Behauptung, dem Islam fehle die Aufkldrung ist
auch ein uraltes Klischee», www.migazin.de/2013/11/21/die-behauptung-islam-aufkl
aerung/ (Stand: 24.2.2022).

Berkes, Niyazi (1964): The development of secularism in Turkey, Montreal: McGill
University Press.

Burckhardt, Titus (1953): De 'homme universel. Extraits du livre al-Insan al-Kamil,
[par] Abd al-Karim al-Jili. Traduits de larabe et commentés par Titus Burckhardt,
Algier: Messerschmitt.

Cakar, Serpil (1996): Osmanli kadin hareketi, [Die osmanische Frauenbewegung],
Istanbul: Metis Yayilar.

Demirli, Ekrem (2015): Tasavvufun altin ¢agi. Konevi ve takipgileri, [Die goldene Zeit
des Sufismus. Konevi und seine Nachfolger], Istanbul: Sufi Kitap.

Foucault, Michel (1983): Der Wille zum Wissen. Bd. 1: Sexualitit und Wahrheit, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp.

Haksever, Ahmet Cahid (2009): Modernlesme siirecinde Mevleviler ve Jon Tiirkler, [ Die
Mevlevis und die Jungtiirken im Modernisierungsprozess], Istanbul: H Yayinlari.

Herzog, Christoph (2010): «Aufkldrung und Osmanisches Reich: Anndherung an ein
historiographisches Problem», in: Wolfgang Hardtwig (Hg.), Die Aufklirung und
ihre Weltwirkung, Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht, S. 291-321.

Thtifalci Mehmet Ziya Bey (2005): Yenikap: mevlevihanesi [Der Mevlevi-Konvent in
Yenikapi], hg. von Murat A. Karavelioglu; Istanbul: Atag Yayinlari.

Inan, Ibniilemin Mahmut Kemal (1988): Son asir Tiirk sairleri. [Tiirkische Dichter des
letzten Jahrhunderts], Istanbul.

Kiigiik, Sezayi (2015): «Yenikapr Mevlevihanesi seyhlerinden Osman Selahaddin Dede
(0. 1304/1887) ve vahdet-i viicud risalesi», [Osman Selahaddin Dede von den Meis-
tern des Mevlevi-Konvents in Yenikap: und sein Traktat zum Seinsmonismus], in:
Sifi Arastirmalari, Nr. 13, S. 65-96.

¥ «Kild1 kerremna ile insdn1 Hak / Ciimle egyadan miikerrem lutfa bak / Hasili agkdir viiciid-1

kainat / Olmasa ask olmaz idi miimkinat / Her bir halkin bir gseye meyli ayan / Kimi
mal agikidir kimi cdn / Ademiyyetde tutam dersen makam / Agka kul ol, agska kul ol ve
“s-selam!» (Kutlar Oguz 2014: 518).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://www.migazin.de/2013/11/21/die-behauptung-islam-aufklaerung/
https://www.migazin.de/2013/11/21/die-behauptung-islam-aufklaerung/
https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.migazin.de/2013/11/21/die-behauptung-islam-aufklaerung/
https://www.migazin.de/2013/11/21/die-behauptung-islam-aufklaerung/

MYSTISCHER ISLAM ALS TEIL DER ERNEUERUNGSBEWEGUNG 151

Kutlar Oguz, Sabiha Fatma (2014): «Mehmed Nebil Bey ve hicr i visal'i» [Mehmed
Nebil Bey und sein Gedichtband <Trennung und Vereinigung»], in: Journal of Tur-
kish Studies, 9, Bd. 9, H. 12, S. 501.

Mardin, Serif (1962): The genesis of young Ottoman thought. A study in the modernizati-
on of Turkish political ideas, Princeton, NJ: Princeton University Press.

Melvin-Koushki, Metthew (2018): «Early modern Islamicate empire: New forms of
religiopolitical legitimacy», in: Armando Salvatore (Hg.), The Wiley Blackwell history
of Islam, Hoboken, NJ, Chichester: Wiley Blackwell, S. 353-375.

Ocak, Ahmet Yagar (2016): Osmanli imparatorlugunda marjinal sifilik. Kalenderiler
XIV-XVIL yiizyillar, [Marginaler Sufismus im Osmanischen Reich: die Kalenderiten,
14.-17. Jahrhundert], Istanbul: Timas Yayinlari.

Ocak, Ahmet Yasar (2021): Tasavvuf, veldayet ve kdinatin goriinmez yoneticileri. Tarihsel,
sosyolojik ve elestirel bir yaklagim, [Sufismus, Gottesfreundschaft und die unsichtba-
ren Lenker des Universums. Eine historische, soziologische und kritische Annéhe-
rung], Istanbul: Alfa.

Ortayls, Tlber (2021): The empire’s longest century, Istanbul: Kronik.

Schibler, Birgit (2016): Moderne Muslime. Ernest Renan und die Geschichte der ersten
Islamdebatte 1883, Paderborn: Schoningh.

Schulze, Reinhard (2003): Geschichte der Islamischen Welt im 20. Jahrhundert, Min-
chen: Beck.

Sentiirk, Didem (2010): 19. yiizyil sairlerimizden Hatice Nakiyye Hanim in divani’nin
transkripsyonlu metni ve incelemesi. [Der transkribierte Text und die Analyse des Di-
wans von Hatice Nakiyye Hanim, einer Dichterin des 19. Jahrhunderts], Masterarbeit,
Istanbul.

Tamsoz, Bedihan (1994): Osmanhdan giiniimiize kadin sairler antolojisi, [Anthologie
der Dichterinnen. Vom Osmanischen Reich bis in die Gegenwart], Ankara: Ayyildiz.

Toprakyaran, Erdal (2013): «Islamische Mystik im interreligiosen Dialog: Sind Sufis
bessere Gesprachspartner?», in: Zeitschrift fiir Missionswissenschaft und Religionswis-
senschaft, 3, Nr. 4, S. 194-202.

Toprakyaran, Erdal (2016): «Das Osmanische Bibliotheks- und Bildungswesen im
Lichte von Stiftungsurkunden aus dem 18. und 19. Jahrhundert: Das Beispiel der
Re’iszadeler», in: Johannes Zimmermann, Christoph Herzog, Raoul Motika (Hg.),
Osmanische Welten. Quellen und Fallstudien. Festschrift fiir Michael Ursinus, Bam-
berg: University of Bamberg Press, S. 631-664.

Toprakyaran, Erdal (2017a): «Der deutsche Islam als Objekt und Subjekt der univer-
salen Aufklarung», in: Gerda Hasselfeldt, Ursula Ménnle (Hg.), Islam und Staat,
Berlin: Duncker & Humblot, S. 33-42.

Toprakyaran, Erdal (2017b): «Sufismus zwischen Essentialitdt und Universalitdt: Das
Beispiel Maulana Dschalaluddin Rumis (gest. 1273)», in: Wolfgang Achtner (Hg.),
Mystik als Kern der Weltreligionen? Eine protestantische Perspektive, Stuttgart: Kohl-
hammer, S. 210-231.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152 ERDAL TOPRAKYARAN

Toprakyaran, Erdal (2018a): «Krieg und Mystik: Das Narrativ von Atatiirk als Gottes-
streiter und mystischer Pol», in: Erdal Toprakyaran, Hansjorg Schmid, Christian
Strobele (Hg.), Dem Einen entgegen. Christliche und islamische Mystik in historischer
Perspektive, Berlin, Miinster: Lit, S. 245-270.

Toprakyaran, Erdal (2018b): «Mercy and love in Islamic mysticism», in: Valentino
Cottini, Felix K6rner, Diego R. Sarri6 Cucarella (Hg.), Rahma. Muslim and Christian
studies in mercy, Rom: Pontifical Urbaniana University Press, S. 145-154.

Toprakyaran, Erdal (2019a): «Islamische Mystik als Pfad der Liebe: Das Beispiel der
osmanischen Dichterin Seref Hanim (1809-1861)», in: Giulia Agostini, Michael
Schulz (Hg.), Mystik und Literatur. Interdisziplinire Perspektiven, Heidelberg: Uni-
versititsverlag Winter, S. 81-106.

Toprakyaran, Erdal (2019b): «Lasst Religion Raum fiir Erneuerung? Islamische Gottes-
bilder in Geschichte und Gegenwart», in: Jorgen E. Klufimann, Michael Kreutz,
Aladdin Sarhan (Hg.), Reformation und Islam. Perspektiven und Grenzen, Wiesba-
den: Springer VS, S. 31-44.

Toprakyaran, Erdal (2019¢): «Nabulusian Safism in the Ottoman realm: The case of
Shayh al-Islam Mustafa Asir Efendi (d. 1804)», in: Lejla Demiri, Samuela Pagani
(Hg.), Early modern trends in islamic theology: ‘Abd al-Ghani al-Nabulusi and his
network of scholarship, Tibingen: Mohr Siebeck, S.211-224.

van Ess, Josef (2015): «Rezension zu: Starr, S. Frederick: Lost Enlightenment. Central
Asia’s Golden Age from the Arab conquest to Tamerlane», in: Religionen Unterwegs,
21,Nr. 1, S. 29-31.

Weber, Max (2005): «Die drei reinen Typen der legitimen Herrschaft», in: Max Weber-
Gesamtausgabe. Band 1/22,4: Wirtschaft und Gesellschaft. Herrschaft, hg. von Edith
Hanke, Tiibingen: Mohr Siebeck, S. 726-742.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Herausforderungen an die Tradition

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Haskala, Bildung und Gender:
Zum Anspruch auf jiidisches Wissen fiir alle

Valérie Rhein

Das Thema Frau und Judentum ist heutzutage wichtiger als alle politischen Probleme des
[judischen] Volkes und seines Staats. Setzen wir uns nicht ernsthaft damit auseinander,
ist das auf Tora und Geboten basierende Judentum in der modernen Welt ernsthaft be-
droht. [...] Frauen von Talmud Tora [Studium] fernzuhalten, bedeutet nicht, sie von einer
Verpflichtung zu befreien [...], sondern vielmehr, ihnen ein elementares jiidisches Recht
vorzuenthalten.

Yeshayahu Leibowitz!

Israel im Jahr 1980: Der jiidisch-orthodoxe Religionsphilosoph Yeshayahu Lei-
bowitz (1903-1994) warnt vor Gefahren, die er aufgrund einer fehlenden
Auseinandersetzung mit der Stellung der Frau im Judentum und ihrem be-
schrankten Zugang zu den klassischen jiidischen Texten ausmacht. Wie ist es
— 200 Jahre nach der jiidischen Aufklarung (Haskala) - moglich, dass die Frau
kein vollumféangliches Recht auf jiidische Bildung zu haben scheint? Und wie
kommt es, dass Leibowitz Defizite beim Thema Gleichstellung von Mann und
Frau als existenzielle Bedrohung fiir die Zukunft des Judentums wahrnimmt?
Diese Fragen stellen sich auch vor dem Hintergrund, dass Mann und Frau in
Israel in vielen Bereichen des offentlichen Lebens schon seit Langem gleichge-
stellt waren. So besaflen Frauen beispielsweise seit der Staatsgriindung im Jahr
1948 das Stimm- und Wahlrecht, und mit Golda Meir gehorte ab 1949 eine
Ministerin der Regierung an.?

Maf3geblich fiir eine Einordnung von Leibowitz’ Appell ist der im Judentum
seit talmudischer Zeit besondere Stellenwert der Auseinandersetzung mit bibli-
schen und rabbinischen Quellen. Das Studieren und Lehren der Tora und der
rabbinischen Literatur, Talmud Tora genannt, ist ein religioses Gebot. Dazu ist
allerdings nur der Mann verpflichtet und nicht die Frau. Von klein auf war
deshalb nur der Mann mit Talmud Tora konfrontiert, wahrend der nicht zum

Leibowitz (1992: 128-129): «The question of Women and Judaism is more crucial today than
all the political problems of the people and its state. Failure to deal with it seriously threatens
the viability of the Judaism of Torah and Mitzvoth in the contemporary world. (...) Keeping
women away from Talmud Torah is not to exempt them from a duty (...) but is rather to
deprive them of a basic Jewish right.» Ubersetzung aus dem Englischen: VR. Texte in eckigen
Klammern stammen von der Autorin.

2 Ramirez et al. (1997: 744); Rolef (2007: 778). 1949-1956 war Golda Meir (1898-1978) Ar-
beitsministerin und 1956-1965 Auflenministerin. Von 1969 bis 1974 war Golda Meir Israels
Ministerprasidentin.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156 VALERIE RHEIN

Studiergebot verpflichteten Frau bis weit in die Neuzeit hinein vorwiegend
gelehrt wurde, was sie fiir ein Leben nach den Regeln der Halacha (judisches
Gesetz) wissen musste. Lediglich das vom Alltag losgeloste Studieren biblischer
Texte wurde ihr im Laufe der Zeit mehr und mehr zugestanden, nicht aber das
Studium des Talmuds.

Erst in der Neuzeit sollte sich dies andern und im 21. Jahrhundert schliefs-
lich zur Ordination orthodoxer Rabbinerinnen fithren. Auf dem langen Weg
von der Spitantike bis ins 21. Jahrhundert bildeten das Zusammenspiel von
Haskala und allgemeiner Schulpflicht einen wichtigen Wendepunkt. Dieser
Wendepunkt wird im Folgenden reflektiert. Bildung dient dabei als Paradigma
fiir die unterschiedliche Anzahl religiéser Verpflichtungen von Mann und Frau
im Judentum - der Mann hat mehr Gebote zu erfiillen als die Frau — und deren
Implikationen im Alltag. Denn die dem Judentum innewohnende Gebotshier-
archie, wozu auch das Studiergebot Talmud Tora gehort, geht mit einer sozialen
Hierarchie einher, die Rollen, Rechte und Pflichten von Mann und Frau pragt
(Rhein 2020: 31-32).

Der vorliegende Beitrag umschliefSt drei Zeitphasen:

1) Die Entstehung des Talmuds in der Spatantike: Der Blick auf die Anfange
des rabbinischen Judentums beleuchtet die Bedeutung des religios veranker-
ten ungleichen Zugangs zu jiidischer Bildung fiir Mann und Frau. Dieser
wiederum ist untrennbar mit der unterschiedlich grofien Anzahl religioser
Gebote verbunden, zu denen Mann und Frau verpflichtet sind. Im Verstand-
nis der Rabbinen ist diese unterschiedliche Verpflichtung mit weitreichen-
den Folgen verbunden: Wer wie der Mann zu mehr Geboten verpflichtet ist,
gilt als privilegiert.

2) Haskala und allgemeine Schulpflicht zwischen spitem 18. Jahrhundert und
Mitte des 19. Jahrhunderts, als sich das Judentum in Europa wie andere
religiose Traditionen mit den Werten der Moderne konfrontiert sah: An-
hand dieser Zasur lassen sich Wechselwirkungen zwischen dem Zugang zu
jidischem und dem Zugang zu sakularem Wissen beobachten. Wiahrend die
judische Aufklarung primir die Bildungschancen des Mannes erweiterte,
sahen sich Rabbiner erst nach der Einfiihrung der allgemeinen Schulpflicht
dazu veranlasst, dem sdkularen Wissen der Madchen und Frauen ein grofie-
res jiidisches Bildungsangebot gegeniiberzustellen und damit deren jiidische
Identitét zu starken. Der Begriff «Moderne» bezieht sich hier auf die Epoche
der Aufklirung sowie die ab den 1770er-Jahren einsetzende Haskala. Das
Zeitalter der Moderne fiihrte fiir die jiidische Bevolkerung sowohl nach
innen als auch nach auflen zu einem tiefgreifenden Wandel. Die Entstehung
der Reformbewegung gehorte ebenso dazu wie eine teilweise Integration der
Jidinnen und Juden in die biirgerliche Gesellschaft.

3) Judisch-feministische Initiativen ab den 1970er Jahren mit ihrem Engage-
ment fiir eine umfassende jiidische Bildung fiir die Frau: Im Nachgang zur

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HASKALA, BILDUNG UND GENDER 157

zweiten Frauenbewegungswelle der spéten sechziger Jahre formierte sich in
den USA und in Israel eine jiidisch-feministische Bewegung. Diese war auch
im orthodoxen Judentum stark verankert. Feministinnen wie Blu Greenberg
oder Susannah Heschel, aber auch ménnliche Exponenten wie Yeshayahu
Leibowitz oder der Rabbiner Menachem M. Schneerson forderten damals
eine umfassendere jiidische Bildung der Frau. Trotz der weiterhin geltenden
formellen Befreiung vom Gebot Talmud Tora erhielten Frauen im ausgehen-
den 20. Jahrhundert schliefllich Zugang zum Studium der gesamten rabbini-
schen Literatur.
In Yeshayahu Leibowitz’ Appell aus dem Jahr 1980 sind aus allen drei Phasen
Aspekte enthalten. Er stellt den nur partiellen Zugang der Frau zu jiidischer
Bildung im zeitgendssischen orthodoxen Judentum in Frage und kniipft damit
an eine der feministischen Forderungen an. Dem orthodoxen Judentum und
dessen in der Spatantike definierten Regelungen bleibt er dabei treu: Die gemaf3
Halacha unterschiedlichen Gebotsverpflichtungen von Mann und Frau haben
fiir ihn auch im 20. Jahrhundert noch Giiltigkeit. Und in seiner Aussage ist
implizit auch eine Forderung der Haskala enthalten: die Verbindung von saku-
larem Wissen, das Frauen 1980 in Israel ebenso erwerben konnten wie Minner,
mit jidischem Wissen, das fiir Erstere im orthodoxen Judentum damals nicht
ganzlich zugdnglich war, weshalb sie etwa an rabbinischen Gesetzesdiskursen
und der damit einhergehenden Gestaltung des religiosen Alltags nur teilwei-
se partizipieren konnten. Zudem widerspiegelt Leibowitz’ Appell Differenzen
zwischen den jlidischen Strémungen, die im Kontext der Haskala entstanden
sind: Die jidischen Gesetze werden im liberalen und orthodoxen Judentum
unterschiedlich interpretiert und praktiziert — mit tiefgreifenden Auswirkungen
auf die Definition der Rolle und Rechte der Frau.3
Leibowitz hat verstanden, dass von Talmud Tora befreit bzw. nicht dazu
verpflichtet zu sein, nicht heiflen darf, davon ausgeschlossen zu sein. Denn eine
Ausgrenzung von Talmud Tora bedeutet begrenztes Wissen, begrenzte Autono-
mie, begrenzte Entscheidungskompetenz und begrenzte Partizipation. Fiir den
Mann ist Talmud Tora ein Gebot, das ein praktizierender Jude zu erfiillen hat.
Fiir die Frau ist Talmud Tora ein «elementares jidisches Recht», das ihr zusteht.
Wie grundlegend anders demgegeniiber die spatantike Perspektive war, gilt es
nun zundchst néher zu skizzieren.

3 Mit dem konservativen Judentum entstand im 19. Jahrhundert dariiber hinaus eine dritte,
zwischen dem liberalen und orthodoxen Judentum angesiedelte Stromung. Der Fokus liegt im
Folgenden auf dem liberalen und orthodoxen Judentum.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158 VALERIE RHEIN

1. Unterschiedliche Rechte und Pflichten: Mann und Frau im
Judentum

Zu allen Geboten des Vaters gegeniiber dem Sohn sind die Ménner verpflichtet und die
Frauen davon befreit. Zu allen Geboten des Sohnes gegeniiber dem Vater sind sowohl
Minner wie Frauen verpflichtet.*

Diese Aussage aus der Mischna aus dem frithen 3. Jahrhundert schildert an-
schaulich, dass im rabbinischen Judentum der Mann zu mehr Geboten ver-
pflichtet ist als die Frau.> In absoluten Zahlen ist der Unterschied zwischen
den Geboten, die der Mann zu erfiillen hat, und den Geboten, die die Frau zu
erfiillen hat, klein. Trotzdem hat die unterschiedlich grofie Gebotsverpflichtung
weitreichende Konsequenzen. Denn zum einen handelt es sich bei den Gebo-
ten, die nur fiir den Mann gelten und von denen die Frau befreit ist, vorwie-
gend um identitatsstiftende Rituale — zum Beispiel die Gebetsriemen (tefillin)
oder das Hore-Israel-Gebet (schema) -, die zudem héufig in der Gemeinschaft,
etwa im synagogalen Gottesdienst, wahrgenommen werden. Und zum anderen
werten die Rabbinen die Verpflichtung zu einer grofleren Anzahl von Geboten
als Privileg und nicht als mithselige Last. Der Babylonische Talmud tiberliefert
dazu im Traktat Kidduschin die Aussage des Gelehrten Rabbi Chanina:

Wer [zu einem Gebot] verpflichtet ist und es erfiillt, ist bedeutender als wer [zu einem
Gebot] nicht verpflichtet ist und es erfiillt.®

Diese unterschiedliche Gebotsverpflichtung fithrt im rabbinischen Judentum
zu einer Gebotshierarchie zwischen Mann und Frau. Diese lehnt sich an die
biblische Gebotshierarchie zwischen Priester und Volk an (Rhein 2020: 2-4).
Im Tora-Text wird der Priester zu mehr Geboten verpflichtet als die nichtpries-
terlichen Méanner und die Frauen.” Wird, wie es die Rabbinen beim Lesen und
Auslegen der biblischen Texte tun, die Verpflichtung zu mehr Geboten als Privi-
leg betrachtet, gestaltet sich die unterschiedlich grofie Gebotsverpflichtung als
Hierarchie zwischen Priester und Volk.® Diese biblische Gebotshierarchie wird
nach der Zerstorung des Zweiten Jerusalemer Tempels von den Rabbinen mo-
difiziert weitergefithrt als Gebotshierarchie zwischen dem nichtpriesterlichen
Mann und der Frau.® Mit der als Privileg geltenden Verpflichtung zu mehr

Mischna, Kidduschin 1,7; wo nicht anders angegeben, stammen Ubersetzungen aus der rabbi-
nischen Literatur von der Autorin.

Im Kontext der Zerstorung des Zweiten Jerusalemer Tempels im Jahr 70 16ste das rabbinische
Judentum das bisherige biblisch-priesterliche Judentum ab. Zur Entstehung des rabbinischen
Judentums vgl. Stemberger (2009).

Babylonischer Talmud, Kidduschin 31a; vgl. auch bBaba Kama 38a und bBaba Kama 87a.
Neben Priestern und Volk gab es zudem die Gruppe der Leviten; vgl. dazu Rhein (2020: 4).
Mischna, Horajot 3,7; Perusch HaMischna zu mHorajot 3,7.

Rhein (2020: 26-31). Ohne Tempel konnten die Priester die meisten der nur ihnen obliegen-
den Gebote nicht mehr praktizieren.

© ® N o

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HASKALA, BILDUNG UND GENDER 159

Geboten geht ein hoherer gesellschaftlicher Status des Mannes einher (Rhein
2020: 14, 24).

Mogliche Griinde fiir die Befreiung der Frau von einem Teil der Gebote
werden in der jidisch-feministischen Forschung kontrovers diskutiert (Rhein
2020: 26). Was auch immer hinter diesem Prinzip stehen mag: Die unterschied-
liche Gebotsverpflichtung prigt die jiidische Religionspraxis von Mann und
Frau bis ins 21. Jahrhundert hinein ganz wesentlich. Dieser Kontext war es
denn auch, der Yeshayahu Leibowitz dazu veranlasste, vor moglichen Gefahren
bisheriger Auslegungen rund um das Studiergebot Talmud Tora zu warnen.

2. Talmud Tora: das Studiergebot fiir den Mann

Seit talmudischer Zeit gehort das Studieren und das Vermitteln von biblischer
und rabbinischer Literatur zu jenen Geboten, zu denen der Mann verpflichtet
und von denen die Frau befreit ist.1® AufSerdem ist es zu einem der priagendsten
Charakteristika des rabbinischen Judentums geworden. Diese Entwicklung geht
auf die Tempelzerstorung und die damit einhergehende Zasur zuriick: Mit dem
Verlust des Zweiten Jerusalemer Tempels im Jahr 70 gingen Raum und Ort
verloren, in welchen bis anhin die priesterlichen Rituale praktiziert wurden.
Im Ringen um eine Erneuerung der bisherigen tempel- und priesterzentrierten
Tradition setzten sich schliellich die Rabbinen durch. Eines ihrer Konzepte
hief8 Talmud Tora: das Lehren und Studieren der Quellen, auf denen das Juden-
tum basiert. Dazu gehorte neben den biblischen Texten auch die rabbinische Li-
teratur wie beispielsweise die Mischna und die Gemara.!! Die Rabbinen mach-
ten Talmud Tora zu einem zentralen Gebot des nachpriesterlichen rabbinischen
Judentums. Mithilfe neudefinierter Brauche und Ersatzrituale wie dem Studier-
gebot schafften sie Alternativen zu nicht mehr praktikablen Tempelritualen.!?
Allerdings richtete sich Talmud Tora nicht an eine kleine priesterliche Elite, die
einst im Tempel zu einer Reihe zusdtzlicher Gebote verpflichtet war, sondern es
galt fiir simtliche Ménner.

Beim Regeln von Talmud Tora stiitzten sich die Rabbinen auf den biblischen
Text. Der Babylonische Talmud iiberliefert dazu folgende Aussage:

19 Dije Rabbinen befreien die Frau zwar von Geboten, die dem Mann vorbehalten sind (; ‘patur),
sprechen aber kein Verbot aus. Damit unterscheidet sich die rabbinische von der biblischen
Praxis. Fiir das Praktizieren von Geboten, die dem Priester vorbehalten sind, gilt im Toratext
beispielsweise explizit ein Verbot (assur; Rhein 2020: 23-25) fiir all jene, die nicht zur
Gruppe der Priester gehoren (vgl. z.B. Exodus 30,31-33).

Die Gemara ist ein Kommentar zur Mischna; die beiden Werke bilden zusammen den
Babylonischen Talmud sowie den etwas élteren Jerusalemer Talmud.

Neben Talmud Tora entwickelte sich etwa auch das dreimal téglich zu verrichtende Gebet zu
einem Ritual, das an die Stelle der bisherigen Tempelrituale trat (Rhein 2012: 6-7, 28).

12

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160 VALERIE RHEIN

Der Vater ist verpflichtet, seinen Sohn [...] die Tora zu lehren [Mischna, Kidduschin 1,7].
Woher leiten wir [diese Verpflichtung] ab? Es heisst [im Schriftvers der Tora]: Ihr sollt sie
[die Worte Gottes] eure Sohne lehren [Dtn 11,19] — und nicht eure Tochter.!3

Zu den Verpflichtungen eines Vaters gegeniiber seinem Sohn gehore, so der
Mischnatext im Traktat Kidduschin, das Lehren der Tora. Beim Erlautern die-
ser Mischna zitieren die Rabbinen im Babylonischen Talmud einen Vers aus
Deuteronomium 11,19 und verstehen an dieser Stelle das hebridische beneichem
als «eure Sohne». Ubersetzen liefle sich beneichem auch mit «eure Kinder»,4
und die Rabbinen iiberliefern je nach Kontext durchaus beide Lesarten.!> In der
Diskussion des Talmud-Tora-Gebots im Traktat Kidduschin des Babylonischen
Talmuds sind indes explizit die ménnlichen Nachkommen gemeint, wiahrend
die weiblichen Nachkommen ausgeklammert werden. Dieses Verstdndnis sollte
fortan die Praxis des Studiergebots pragen und war eine wichtige genderspezifi-
sche Weichenstellung.

Es hatte allerdings bereits in Anfdngen des rabbinischen Judentums auch
Stimmen gegeben, die die Rolle der Frau gegeniiber Talmud Tora anders be-
urteilten. Auch ihre divergierenden Haltungen wurden in der Mischna, im
Babylonischen Talmud und anderen Werken iiberliefert. In der Mischna im
Traktat Sota zum Beispiel plddierte der Gelehrte Ben Asai fiir das Unterrichten
von Tochtern, wiahrend Rabbi Elieser die gegenteilige Haltung vertrat:

Ben Asai sagte: Ein Mensch ist verpflichtet, seine Tochter Tora zu lehren [...]. Rabbi Elieser
sagte: Wer seine Tochter Tora lehrt, lehrt sie [sexuelle] Ausgelassenheit [tiflut].'¢

Das Gesetz orientierte sich an Rabbi Eliesers Haltung: Nur der Sohn musste
tiber die praktischen Alltagsregeln des Judentums hinaus gehend unterrichtet
werden und spater als Erwachsener weiterstudieren. Bis weit in die Neuzeit hin-
ein pragte diese Anschauung die jiidische Wissensvermittlung. Den Madchen
und Frauen wurde in der Folge primér vermittelt, was sie fiir ihren Alltag als
Ehefrau und Mutter wissen mussten.!” Dazu gehorten zum Beispiel die Regeln

'3 Babylonischer Talmud, Kidduschin 29b.

' Vgl. z.B. die Ubersetzungen der Ziircher Bibel oder der Jewish Publication Society.

15 Vgl. z.B. Midrasch Sifre Bamidbar zu Numeri 15,38 (Rhein 2020: 9-10); zur Bedeutung

von «Kinder Israels» (bnej jisrael) in der Tora vgl. Erbele-Kiister (2006: 277-279).

Mischna, Sota 3,4; bemerkenswert ist Ben Asais Argumentation. Seine und Rabbi Eliesers

Aussagen sind eingebettet in eine Diskussion zu Numeri 5,11-31, wo die Verhaltensregeln

gegeniiber einer des Ehebruchs verdachtigten Frau festgehalten werden. Die Mischna skiz-

ziert die priesterliche Prozedur, der sich die Verdachtigte unterziehen muss. Dazu gehort das

Trinken eines Fluchwassers, das, so der Toratext, bei Schuldigen wirke und bei Unschuldigen

wirkungslos bleibe. Demgegeniiber sagt die Mischna, dass eine Frau, die sich in ihrem bishe-

rigen Leben verdient gemacht habe, mit einer aufschiebenden Wirkung des Fluchwassers

rechnen konne. Eine Tochter solle, so Ben Asai, unterrichtet werden, damit sie wisse, dass

ihre bisherigen Verdienste die Wirkung des Fluchwassers verzogern konnten. Damit pladiert

er fiir ein Stiick Autonomie der Frau.

7" Eliav (2001: 349-350). Seit friiher rabbinischer Zeit gab es aber auch immer wieder Ausnah-
men (Rhein 2012: 14-18); vgl. auch Feiner (1999). Zur Gelehrten Beruria vgl. Fn. 19).

16

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HASKALA, BILDUNG UND GENDER 161

rund um die Menstruation oder die Koscher-Gesetze. Im Vergleich zu den alle
Facetten des Judentums umfassenden Themengebieten, mit denen sich der
Mann beim Studieren befasste, blieben das Wissen, die Entscheidungskompe-
tenzen und die Autonomie der jiidischen Frau deutlich eingeschrankt.!8

Zusammenfassend ldsst sich sagen: Im Verstindnis der Mehrheit der Rabbi-
nen ist der Mann zum Gebot des Lehrens und Lernens verpflichtet und die
Frau davon befreit. Mit Blick auf Yeshayahu Leibowitz’ Appell aber ist es von
Bedeutung, dass auch divergierende Stimmen wie jene von Ben Asai Teil der
jidischen Tradition sind: Die berlieferte Vielstimmigkeit erlaubte spateren
Generationen, aufgrund veranderter gesellschaftlicher Bedingungen an Diskus-
sionen in Mischna oder Talmud anzukniipfen.!”

3. Bildung ohne Grenzen: Haskala und Wissenschaft des Judentums

Das Ankniipfen an frithere rabbinische Diskussionen hatte sich in den folgen-
den Jahrhunderten denn auch zu einer iblichen Praxis entwickelt. Davon zeu-
gen beispielsweise die Schriften der Gelehrten des Mittelalters, unter ihnen
der Bibel- und Talmudkommentator Raschi (Schlomo ben Jizchak, 1040-1105)
oder der Philosoph und Talmudist Moses Maimonides (1135-1204). Und auch
die Exponenten der Haskala kniipften an die rabbinische Literatur sowie an
tiberlieferte Traditionen an.?? Mit ihrer Forderung, traditionelle jiidische Erzie-
hung mit sakularer Bildung zu verbinden, stieflen sie jedoch gleichzeitig eine
Bewegung an, die in dieser Dimension neu und fundamental war.

Das Judentum mit seinem Fokus auf dem Lehren und Lernen biblischer
und rabbinischer Quellen sah sich im 18. Jahrhundert in Europa mit einer
signifikanten gesellschaftlichen Entwicklung konfrontiert: Allgemeinbildung
und akademische Bildung gewannen an Bedeutung und wurden fiir breitere
Bevoélkerungskreise zugdnglich. Unter dem Einfluss der allgemeinen Aufklarung
engagierten sich ab den 1770er-Jahren Intellektuelle wie Naphtali Herz Wes-
sely (1725-1805), Moses Mendelssohn (1729-1786), Naphtali Herz Homberg
(1749-1841) oder David Friedlander (1750-1834) fiir eine Aufklarungsbewe-
gung innerhalb der jiidischen Bevélkerung. Die Akteure der Haskala legten
Wert auf das Bewahren des im Judentum seit Jahrhunderten verankerten Studi-

18 Hinzu kommt, dass die Rabbinen im Talmud das Ideal eines gelehrten Mannes skizzieren,
und die Frau sollte ihren Mann dabei unterstiitzen (Babylonischer Talmud, Berachot 17a).
Ein Beispiel fiir den rabbinischen Pluralismus ist auch die hoch gebildete und geachtete
Beruria, von der in der Tosefta — einem Parallelwerk zur Mischna - und im Talmud berichtet
wird; die grundsitzliche Befreiung der Frau vom Talmud-Tora-Gebot hielt die Rabbinen
nicht davon ab, eine Gelehrte im Lehrhaus zu charakterisieren (Rhein 2012: 17-18).

Fiir eine Ubersicht zu Verweisen und Bezugnahme auf frithere biblische und rabbinische
Quellen vgl. die Online-Plattform «Sefaria», wo relevante Texte verlinkt werden (www.sefa-
ria.org).

19

20

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162 VALERIE RHEIN

ums. Die Verbindung von traditioneller judischer Erziehung mit niederschwel-
lig zuganglicher sakularer Bildung gestalteten sie in der Folge als einen Schwer-
punkt der Bewegung.?! Das Vorhaben, das auf biblischen und rabbinischen Tex-
ten basierende bisherige jlidische Bildungsverstandnis zu erweitern, war neu,
radikal und folgenreich (Feiner 1999). Mit Blick auf den Bruch mit bisherigen
Prinzipien und Machtverhiltnissen sieht der Historiker Shmuel Feiner denn
auch Parallelen zwischen der Bedeutung der Franzosischen Revolution fiir das
damalige Europa und der Bedeutung der Haskala fiir das Judentum:?2 Der biir-
gerlich-intellektuellen Elite, die sich im Juni 1789 in Frankreich zur National-
versammlung erkldrte und schliefllich das bisherige politische System des Anci-
en Régime zu Fall brachte, stellt Feiner die Gruppe der Maskilim gegeniiber,
die Rolle und Entscheidungsmacht der rabbinischen Elite hinterfragte und sich
innerjiidisch fiir eine bildungspolitische Emanzipation engagierte sowie in der
Mehrheitsgesellschaft fiir eine politische Emanzipation der jiidischen Minoritat
einstand. Die Masikilim erweiterten und 6ffneten jahrhundertealte Traditionen
im Sinne der in der Einleitung dieses Bandes skizzierten Demokratisierung
und Reibungsgewinne und hielten zugleich an Vertrautem wie beispielsweise
Talmud Tora fest.

Die Anfinge der Haskala lagen in Berlin, von wo aus sie sich auch in Ost-
europa verbreitete (Zalkin 2016). Die Maskilim kniipften an Forderungen der
Aufklarung, etwa in Bildungsfragen, an. Neben Bestrebungen, sich als Minder-
heit in die biirgerliche Gesellschaft zu integrieren, galt es auch, innerjiidisch
fiir die Anliegen der Haskala zu sensibilisieren, beispielsweise fiir eine Offnung
gegeniiber sakularer Bildung (Schulte 2002: 25-28).

Berlin war auch Ausgangspunkt der Bewegung «Wissenschaft des Juden-
tums»: 1819 initiierte eine Gruppe jiidischer Aufklarer, darunter Leopold Zunz
(1794-1886), Zacharias Frankel (1801-1875) oder Abraham Geiger (1810-
1874), den «Verein fiir Cultur und Wissenschaft der Juden».?3 Auch sie kntipf-
ten an traditionelle biblische und rabbinische Quellen an und wollten diese
mit einem akademischen Zugang zu Wissen verbinden.?* Dariiber hinaus en-

2L Schulte (2002: 23-24). Der fiir die jiidische Aufklirung gebriuchliche hebriische Be-
griff «Haskala» (n%5wn) bedeutet Bildung, Erziehung, Wissen, Vernunft.

Feiner (1999). Vergleiche zur Franzosischen Revolution bieten sich auch mit Blick auf die
Zeitebene an: Sowohl die Haskala als auch die staatsbiirgerliche Emanzipation der jiidischen
Minoritit setzten im spéten 18. Jahrhundert ein (Schulte 2002: 19).

Die Exponenten der Wissenschaft des Judentums waren deutschsprachig. Bis zur national-
sozialistischen Machtiibernahme sind judaistische wissenschaftliche Publikationen - insbe-
sondere im Bereich der rabbinischen Literatur — deshalb vorwiegend auf Deutsch erschienen
(Stemberger 2000: 121). Der eigentliche Verein fir Cultur und Wissenschaft der Juden
bestand nur bis 1824 (Graetz 1990: 123).

Neue Strukturen entstanden auch mit der Griindung von Rabbiner- und Lehrerseminaren
sowie Hochschulen im Kontext der Haskala, zum Beispiel in Berlin, Breslau, Wien oder
Budapest: Deren Absolventen bildeten ein informelles Netzwerk, das von einer kritischen,
wissenschaftlichen Auseinandersetzung mit den traditionellen Schriften gepragt war (Wiese
2016).

22

23

24

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HASKALA, BILDUNG UND GENDER 163

gagierten sich die Exponenten der Bewegung politisch. Unter dem Eindruck
der Hep-Hep-Krawalle von 1819 gehorte eine soziale Emanzipation der jiidi-
schen Bevolkerung und eine Integration in die biirgerliche Gesellschaft zu ihren
Schwerpunkten (Heil 2012: 354; Wiese 2016).

Innerjiidisch fithrte die Haskala zu einer tiefgreifenden Zasur. Das bisherige
Ideal eines in Tora und Talmud bewanderten Mannes, das in der Praxis nur fiir
einen kleinen Teil der jungen Manner erreichbar war, wurde abgeldst durch die
Forderung nach einer fiir alle zugénglichen umfassenderen Bildung. Alle - zu
Beginn meinten die Maskilim damit in erster Linie alle Manner?> — sollten
sich sowohl jiidische als auch sdkulare Bildung aneignen. Auch Rabbiner,
die das traditionelle jiidische Bildungsverstindnis verkorperten, erganzten ihre
Ausbildung héufig mit akademischem Wissen. Denn viele jiidische Gemeinden
erwarteten, dass ihr Rabbiner dem neuen Bildungsideal entsprach.?6 Diese
Erwartung widerspiegelte die seit der Haskala zunehmende Bedeutung von
sikularem Wissen und ein damit einhergehendes verdndertes Aufgabenprofil
des Gemeinderabbiners. Erganzend zu Lehre und Rechtsprechung sollte ein
Rabbiner beispielsweise auch Predigten halten und die Gemeinde nach auflen
reprasentieren konnen (Carlebach 2007).

Die Forderungen der Maskilim nach sdkularer Bildung oder politischer
Emanzipation stieflen in der jiidischen Bevolkerung kaum auf Widerstand
(Schulte 2002: 44). Anlass zu innerjiidischen Differenzen gab hingegen eine
veranderte Haltung der Aufklarer gegeniiber der klassischen rabbinischen Lite-
ratur, insbesondere des Talmuds, und deren Relevanz: Fiir die Maskilim galten
die seit der Antike entstandenen Schriften nicht mehr wie bis anhin als norma-
tiv. Sind die von den Rabbinen in Mischna und Talmud definierten Gesetze
auch Jahrhunderte spéter noch bindend oder lediglich historisch belangvolle
Dokumente? Soll in der taglichen Religionspraxis dem Gesetz dieselbe Auf-
merksamkeit geschenkt werden wie Ritualen? Ist die Tora gottlich oder ist sie
gottlich inspiriert? Und wie ist die Autonomie des Individuums gegeniiber
gemeinschaftlichen religiésen Verpflichtungen zu gewichten? Divergierende
Haltungen gegeniiber solchen Prinzipien fiithrten zu unterschiedlichen halachi-
schen Verstandnissen des orthodoxen und des liberalen Judentums (Schulte
2002: 81-84; Kaplan 2007: 173-175).

Die Entstehung der jiidischen Stromungen im Kontext der Haskala kann
ebenso als Reibungsgewinn wie als Reibungsverlust begriffen werden: Der pro-
aktiven Neuinterpretation von Traditionen oder der Griindung neuer Bildungs-

2 Feiner (1999). Nur vereinzelt hatte es bereits ab dem spiten 18. Jahrhundert Bestrebungen
gegeben, jiidischen Madchen in Schulen Bildung zu vermitteln (Eliav 2001: 353-360).

Viele Rabbiner entschieden sich zudem fiir eine Promotion. Dieser Trend lasst sich auch
in der Schweiz beobachten: Von acht Rabbinern, die seit dem 19. Jahrhundert in der Israeliti-
schen Gemeinde Basel amtierten, waren fiinf promoviert (Arthur Cohn, Arthur Weil, Leo
Adler, Israel M. Levinger und Moshe Baumel). In der Israelitischen Cultusgemeinde Ziirich
und anderen Gemeinden der Schweiz verhalt es sich dhnlich (Graf/Picard 2004: 458, 470).

26

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164 VALERIE RHEIN

institutionen im liberalen Judentum steht eine auch von auflen auferlegte Neu-
orientierung gegeniiber, von der die gesamte jiidische Gemeinschaft betroffen
war. Daraus sind neben Synergieverlusten mitunter auch Rivalititen entstan-
den, die bis ins 21. Jahrhundert nachwirken.

4. Gleichstellung versus Konservativismus: Die Frau im Zeitalter der
Haskala

Divergierende Haltungen gab es auch gegeniiber Gender-Fragen. Die Begriin-
der der Haskala und der Wissenschaft des Judentums waren zwar ausschliefSlich
Minner, und auch ihr Zielpublikum bestand primar aus Mannern.?” Die beiden
Bewegungen fiihrten im Laufe der Zeit jedoch auch fiir Frauen zu Veranderun-
gen. Dies manifestierte sich etwa innerhalb des liberalen Judentums. Dessen
Exponenten betrachteten traditionelle jiidische Rituale, Gesetze oder die Litur-
gie aus der Perspektive der Moderne und definierten sie teilweise neu.?® Dazu
gehorte auch ein Diskurs zur Rolle der Frau, der schon relativ frith gefiihrt
wurde. 1846 beispielsweise pladierte der Rabbiner David Einhorn (1809-1879)
anlédsslich einer Rabbinertagung der Liberalen in Breslau dafiir, Ménner und
Frauen in Bezug auf die Religionspraxis gleichzustellen (Protokolle der dritten
Versammlung deutscher Rabbiner 1847: 253-265).

Dieses Bekenntnis zur Gleichstellung fiihrte damals, in der Mitte des 19.
Jahrhunderts, zwar noch nicht zu einer umfassenden rechtlichen Gleichstellung
von Mann und Frau im liberalen Judentum.?® Es bildete aber ein Stiick Realitat
ab, die in vielen liberalen jiidischen Gemeinden zunehmend an Akzeptanz
gewann. Frauen wurden im synagogalen Alltag vermehrt in Rituale miteinbezo-
gen, die bisher Mannern vorbehalten waren. Bis zur Frauenordination sollte
zwar noch mehr als ein Jahrhundert vergehen, der religiése Gestaltungsraum
der liberalen jiidischen Frau sowie auch ihr Zugang zu jiidischer Bildung waren
jedoch deutlich grofier geworden.

¥ Zu den ersten Maskilim, die sich zur Stellung der Frau duferten und fiir ihren Zugang zu
judischer Bildung pliddierten, gehorte Isaac Wetzlar (1680-1751; Feiner 1999).

2 Der Schriftsteller und Philosoph Saul Ascher (1767-1822) hat sich als einer der Ersten zu
einer «Reformation» des Judentums gedufert und in seiner Schrift «Leviathan oder Uber
Religion in Riicksicht des Judenthums» bereits 1792 eine religiése Neugestaltung des Juden-
tums skizziert (Schulte 2002: 184-190).

Der Prozess einer gesetzlichen Verankerung erweiterter Rechte und Pflichten der Frau im
liberalen Judentum erstreckte sich bis ins spite 20. Jahrhundert, wie unter anderem die
Responsenliteratur der US-amerikanischen Reformbewegung veranschaulicht; vgl. zum Bei-
spiel die Erwdgungen zum Thema Agunot von 1986 oder zur Frauenordination aus dem
Jahr 1922 (Central Conference of American Rabbis 1988, o. J.). Eine Aguna ist eine vom
Ehemann getrennt lebende Frau ohne Scheidungsurkunde; sie gilt halachisch als verheiratet
und kann nicht erneut heiraten. Zur Frauenordination vgl. unten den Abschnitt «6. Jiidische
Bildung fiir alle: Talmudgelehrte und Rabbinerinnen».

29

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HASKALA, BILDUNG UND GENDER 165

Yeshayahu Leibowitz’” Appell, sich der jiidischen Bildung der Frau anzuneh-
men, erfolgte 134 Jahre nach David Einhorns Bekenntnis zur Gleichstellung.
Doch er richtete sich nicht an das liberale Judentum, das Frauen damals bereits
ordinierte und entsprechende hohere jiidische Bildung ermoglichte.3® Vielmehr
erhob er seinen Mahnfinger gegeniiber der Orthodoxie: Auch orthodoxen Frau-
en sollte im ausgehenden 20. Jahrhundert ein umfassender Zugang zu jiidischer
Bildung gewéhrt werden.

Zwar wurde den Madchen und Frauen aller Denominationen des Judentums
im Laufe des 19. Jahrhundert neben sdkularer Bildung zunehmend auch jiidi-
sches Wissen vermittelt. Doch wahrend im liberalen Judentum fiir alle Kinder
grofitenteils dasselbe Curriculum galt, gab es in orthodoxen Institutionen we-
sentliche Unterschiede zwischen Madchen und Jungen. Ein grofSer Teil der
klassischen jiidischen Facher — neben Tora und weiteren biblischen Werken wa-
ren das insbesondere Teile der rabbinischen Literatur sowie Hebrdisch — wurde
beiden vermittelt. Das Talmudstudium hingegen blieb weiterhin den Jungen
und Minnern vorbehalten (Rhein 2012: 23-25). Denn zum einen entsprang
die Vermittlung von jiidischer Bildung an Mdadchen und Frauen in der Ortho-
doxie nicht wie im liberalen Judentum einem von innen kommenden Konsens
tiber Gleichstellung und Bildung fiir alle, sondern basierte vielmehr auf einer
Reaktion auf die Einfithrung der allgemeinen Schulpflicht: Es galt, den in
allgemeinbildenden Schulen vermittelten Werten etwas entgegenzusetzen und
damit einer drohenden Assimilation oder Interessen am liberalen Judentum
entgegenzuwirken.*! Und zum anderen wohnte dem orthodoxen Judentum ein
Konservativismus inne, der unter anderem dazu diente, sich von den religions-
gesetzlichen Praktiken des liberalen Judentums abzugrenzen.

Der Konservativismus des orthodoxen Judentums lésst sich etwa am Beispiel
einer Debatte um das Frauenstimm- und -wahlrecht im Paldstina des frithen
20. Jahrhunderts veranschaulichen. Die dort lebende jiidische Bevolkerung war
1917, nach der Balfour-Deklaration, von den Briten zur Wahl eines reprasenta-
tiven politischen Gremiums aufgefordert worden. Rasch stellte sich die Frage,
ob sich nur die Manner oder auch die Frauen an den Wahlen beteiligen sollten.
Weil dariiber Uneinigkeit herrschte, baten Mitglieder der religios-zionistischen
Partei «Misrachi» den als moderat geltenden Rabbiner Abraham Isaak Kook
(1865-1935) um eine Einschétzung aus religionsgesetzlicher Sicht. Kook, 1904
aus Europa nach Paldstina immigriert, war damals aschkenasischer Oberrabbi-
ner Jerusalems. Die Auftraggeber waren liberzeugt davon, dass der im moder-
nen, aufgekldrten Europa aufgewachsene Rabbiner fiir die Wahlbeteiligung der

3% In Israel, wo sich der aus Riga stammende Religionsphilosoph schon vor der Staatsgriindung
niedergelassen hatte, begann sich das liberale Judentum zudem erst ab den spéten 1960er-
Jahren zu etablieren (Kaplan 2007: 181).

3! Vgl. dazu Abschnitt «5. Unterschiedliche Rechte und Pflichten: Mann und Frau im Juden-
tum».

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166 VALERIE RHEIN

Frauen plddieren wiirde. Abraham Isaak Kook aber kam zu einem anderen
Schluss: Er war gegen ein Wahl- und Stimmrecht fiir Frauen und argumentierte
unter anderem mit dem talmudischen Prinzip, wonach es der Verhaltensweise
des Mannes entspreche, zu unterwerfen (und in der Folge zu herrschen oder
mitzuentscheiden), und nicht der Verhaltensweise der Frau.3? Ebenso unerwar-
tet wie Kooks Haltung war die Stellungnahme eines anderen Rabbiners: Der in
Jerusalem geborene Ben-Zion Uziel (1880-1953), damals sephardischer Ober-
rabbiner von Tel Aviv, widersprach Kook und widerlegte dessen Argumentation
Punkt fiir Punkt (Zohar 1996: 124-126). Die gegensitzlichen Haltungen der
beiden Rabbiner waren Ausdruck ihrer jeweiligen Lebensrealitit und Erfah-
rung. Abraham Isaak Kook wollte sich vom als Bedrohung empfundenen libe-
ralen Judentum abgrenzen, indem er sich auf traditionelle talmudische Argu-
mente stutzte. Und Ben-Zion Uziel, der bisher nicht mit dem liberalen Juden-
tum konfrontiert war, entschied sich fiir ein auf die Bediirfnisse der Gegenwart
ausgerichtetes Vorgehen und kniipfte an den Pluralismus an, den das rabbini-
sche Judentum seit der Spatantike geprégt hatte.3

Dieser von Abgrenzung gegeniiber dem liberalen Judentum geprigte Kon-
servativismus trug wesentlich dazu bei, dass sich Exponenten wie Yeshayahu
Leibowitz in den siebziger und achtziger Jahren des 20. Jahrhunderts dazu
veranlasst sahen, fiir ein grundlegendes Recht der jidisch-orthodoxen Frau auf
Talmud Tora einzustehen.

5. Bildung, aber nicht Talmud fiir alle: Einfiihrung der allgemeinen
Schulpflicht

In der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts fithrten die Staaten Europas nach
und nach die allgemeine Schulpflicht ein, in der Schweiz etwa 1874.3% Alle
Jungen und Médchen besuchten fortan wihrend mehreren Jahren die Grund-
schule. In der jiidischen Bevolkerung fiihrte dies zu einem Ungleichgewicht:
Midchen und Frauen verfiigten jetzt zwar wie Jungen und Ménner iiber ein
sdakulares Wissen, diesem stand jedoch eine deutlich geringere jiidische Bildung
gegeniiber. Das, so wurde rasch erkannt, konnte ungewtiinschte Folgen haben.
Es war die Sorge um die jiidische Identitit der Madchen und Frauen, die
schliefSlich zu einem Umdenken bei der Vermittlung von jiidischer Bildung

32 Babylonischer Talmud, Jewamot 65b; Zohar (1996: 122). Rabbi Ilea, der diese Aussage im
Traktat Jewamot im Namen von Rabbi Eleazar ben Schimon macht, stiitzt sich dabei auf
Genesis 1,28 («...und Gott sprach zu ihnen: Seid fruchtbar und mehrt euch und fullt die
Erde und macht sie untertan»).

Die Debatte um das Frauenstimm- und -wahlrecht fithrte zu einer mehrfachen Verschiebung
der Wahlen, die schliefSlich erst im Dezember 1925 durchgefiihrt werden konnten (Zohar
1996: 120-121).

3 Stadler/Grunder (2012: 2.1.: Schulgesetze und Reformbestrebungen); Eliav (2001: 348-349).

33

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HASKALA, BILDUNG UND GENDER 167

fithren sollte. Rabbiner und Religionslehrer wollten verhindern, dass sich junge
Frauen sdkularen Themen zuwandten und sich in der Folge vom Judentum und
dessen Werten entfernten. Reprasentanten jiidischer Gemeinden des liberalen
sowie des orthodoxen Judentums entschieden sich deshalb, kiinftig auch den
Midchen und Frauen ein breiteres jidisches Wissen zu vermitteln.> Dieses
sollte iiber die Grundkenntnisse hinausgehen, die es fiir die tagliche Religions-
praxis brauchte (Rhein 2012: 22-27).

Zu den Pionieren des orthodoxen Judentums gehorte der Rabbiner Samson
Raphael Hirsch (1808-1888). 1853 erdffnete er in Frankfurt am Main eine
koedukative jiidische Schule fiir Kinder im Alter von fiinf bis 15 Jahren. Die
Schiilerinnen und Schiiler lernten gemeinsam Hebriisch, Bibel und jiidisches
Allgemeinwissen. Nur das Talmudstudium blieb nach wie vor den Jungen vor-
behalten, wihrend die Méddchen auf ihre spateren miitterlichen Erziehungsauf-
gaben vorbereitet wurden (Rhein 2012: 23-24). Der koedukative Unterricht
und der breit geficherte Zugang zu jiidischer Bildung, den Samson Raphael
Hirsch den Miadchen erdffnete, waren fiir die damalige Zeit nichtsdestotrotz
innovativ und wegweisend.

6. Jiidische Bildung fiir alle: Talmudgelehrte und Rabbinerinnen

So grof3 die Errungenschaften des erweiterten Zugangs zu jiidischer Bildung
fir die Frau im Zuge von Haskala und Einfithrung der Schulpflicht auch wa-
ren: Thre Bildungsmoglichkeiten bewegten sich in den folgenden Jahrzehnten
weitgehend unverdndert in diesem Rahmen, und insbesondere im orthodoxen
Judentum blieb das Talmudstudium weiterhin dem Mann vorbehalten.3¢ Das
sollte sich erst im Rahmen der jiidisch-feministischen Bewegung @ndern, die
sich in den siebziger und achtziger Jahren des 20. Jahrhunderts unter dem
Einfluss der zweiten Frauenbewegungs-Welle in den USA und Israel formierte
(Heschel 2007: 753-754). Das war auch die Zeit, als Yeshayahu Leibowitz
auf die Notwendigkeit hoherer jiidischer Bildung fiir die Frau hinwies.*” In

> Erste Maskilim hatten bereits im spiten 18. Jahrhundert damit begonnen, Midchen jiidische
Bildung zu vermitteln (Rhein 2012: 23).

Zu den Ausnahmen gehérten primdr Frauen mit Vatern, die keine S6hne hatten und die
ihr Wissen deshalb an ihre Tochter weitergaben (Rhein 2012: 20). Ein Beispiel dafiir ist
Isaac Bashevis Singers Erzahlung «Yentl the Yeshiva Boy» aus dem Jahr 1962, die von Barbra
Streisand 1983 verfilmt wurde (Whitfield 1998).

Neben Leibowitz machten damals viele weitere Personen auf die Notwendigkeit eines Para-
digmenwechsels aufmerksam. Menachem M. Schneerson (1902-1994) beispielsweise — der
Rabbiner stand von 1951 bis zu seinem Tod 1994 der chassidischen Chabad-Bewegung vor
- sagte 1981 mit Anspielung auf Rabbi Eliesers Aussage im Mischna-Traktat Sota (3,4): «[...]
if one keeps their learning on a minimal level, that is teaching them tiflut, trivia» (englische
Ubersetzung aus dem Jiddischen zitiert aus Handelman 1998: 152). Und Blu Greenberg
argumentierte 1984 in ihrem jiidisch-feministischen Klassiker «On Women and Judaism»:

36

37

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168 VALERIE RHEIN

den USA sowie in Israel entstanden damals erste orthodoxe Institutionen, die
sich am Modell der Talmudhochschulen orientierten und Frauen das gesamte
Spektrum der hoheren jiidischen Bildung vermittelten. Fortan konnten auch
orthodox praktizierende Frauen den Talmud studieren.

Damit entstand allerdings eine weitere Problematik. Denn viele Frauen
wollten ihr jiidisches Wissen iiber die weitgehend unumstrittene Lehrtatigkeit
hinaus beruflich nutzen. Im liberalen Judentum gab es damals bereits Rabbine-
rinnen: Die Reformbewegung hatte 1972 in den USA mit der Ordination von
Frauen begonnen.?® Im orthodoxen Judentum zeichnete sich hingegen erst um
die Jahrtausendwende ein Wandel ab: Schrittweise erhielten auch orthodoxe
Frauen Zugang zum nahezu gesamten beruflichen Spektrum innerhalb des
Judentums, das bisher Mdnnern vorbehalten war.

Dazu gehorte 1997 — drei Jahre nach Leibowitz’ Tod - die Eroffnung einer
Schule fiir halachische Beratung von Frauen zu den ehelichen Reinheitsgeset-
zen. Diese Aufgabe wird traditionell von Rabbinern wahrgenommen. Weil es
dabei haufig um intime Themen geht — Menstruationsblutung, Schwangerschaft
oder Eheprobleme -, ist die Hiirde fiir ein Beratungsgesprach mit einem Mann
fir die Rat suchenden Frauen sehr hoch (Henkin 1998: 285-287). Trotz an-
fanglicher Skepsis waren die weiblichen Fachpersonen in diesem fiir Frauen
neuen Berufsfeld insbesondere in Israel rasch sehr gefragt, und langst sind sie
aus dem Alltag orthodoxer Jiidinnen in Israel und auch in den USA nicht mehr
wegzudenken.

Als Lehrerinnen hatten jiidische Frauen schon seit Jahrhunderten gearbeitet
(Rhein 2012: 20-22). Abgesehen von einzelnen Ausnahmefillen waren sie tal-
mudisch jedoch nicht gebildet. Mit dem zunehmenden Zugang zu umfassender
judischer Bildung gab es indes immer mehr Talmudfachfrauen, die nun in
jidischen Schulen und Gemeinden auch hohere jiidische Bildung vermittelten.
Und weil die Lehre auch eine der Kernaufgaben eines Rabbiners ist und sich
immer mehr Frauen eine ebenso umfassende jiidische Bildung aneigneten wie
ordinierte Manner, wurde die Forderung laut, auch im orthodoxen Judentum
gelehrte Frauen im Rabbinat zu beschiftigen. Bedeutende Schritte in diese
Richtung waren Responsen, die den halachischen Rahmen fiir rabbinische Auf-
gaben der Frau skizzierten,* sowie 2009 die Griindung der Yeshivat Maharat
in New York. An diesem ersten orthodoxen Rabbinerinnenseminar schliessen

«Women must apply themselves seriously to the difficult demands of Jewish scholarship;

perhaps this is the only route that eventually will lead to lasting Jewish liberation» (Green-

berg 1981: 67).

Zwischen David Einhorns Bekenntnis zur Gleichstellung von 1846 und Sally Priesands

Ordination von 1972 lagen 126 Jahre (Nadell 1998: 168). Zu Regina Jonas, der 1935 in Berlin

eine Privatordination verliehen worden war, vgl. Nadell (1998: 85-88).

¥ Vgl. dazu z.B. die Responsen von Yoel Bin-Nun (Bin-Nun et al. 2009: 4-7) und Daniel
Sperber (2020: 23-73); vgl. auch Henkin 1998: 284-285; Rhein 2012: 36-38. Responsen sind
rabbinische Gutachten zu halachischen Themen.

38

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HASKALA, BILDUNG UND GENDER 169

Frauen seit 2013 ihr Studium mit einer Ordination ab. Zwischen 2013 und 2023
erlangten an der Schule 64 Studentinnen eine Ordination, und im Studienjahr
2022/23 bereiteten sich rund vier Dutzend Studentinnen darauf vor.4

Die Bestrebungen nach umfassender Bildung fiir die gesamte jiidische Bevol-
kerung wurden ab dem spiten 18. Jahrhundert im Zuge von Haskala, Wissen-
schaft des Judentums und allgemeiner Schulpflicht zunehmend umgesetzt und
fuhrten ab dem 20. Jahrhundert schliefSlich auch zur Ordination von Frauen.*!
Institutionen wie die Yeshivat Maharat sind allerdings mit grofler Opposition
konfrontiert (Sperber 2020: 80-82). Sie befinden sich ebenso am linken Rand
der Orthodoxie wie Absolventinnen des Rabbinerinnenseminars oder jiidische
Gemeinden, die sie beschaftigen. Doch sie sind eine Realitét, und sie verwirk-
lichen eine Forderung Yeshayahu Leibowitz’, die fiir ihn von existenzieller
Bedeutung war: «Das Thema Frau und Judentum ist heutzutage wichtiger als
alle politischen Probleme des [jiidischen] Volkes und seines Staats. Setzen wir
uns nicht ernsthaft damit auseinander, ist das auf Tora und Geboten basierende
Judentum in der modernen Welt ernsthaft bedroht.»

7. Schlussbemerkungen

Seit der Antike ist der Mann zu mehr Geboten verpflichtet als die Frau: Was zur
Zeit von Mischna und Talmud galt, gilt auch im zeitgendssischen rabbinischen
Judentum noch. Rein formal gehort Talmud Tora zu den Geboten, von denen
die Frau befreit ist. Im Alltag des 21. Jahrhunderts kénnen sich trotzdem beide,
Mann wie Frau, dem gesamten Spektrum von Talmud Tora widmen. Dieser
Zugang zu umfassender jidischer Bildung fiir alle ist eine Konsequenz der
Moderne. Haskala, Wissenschaft des Judentums und allgemeine Schulpflicht
stieflen eine Entwicklung an, die im 21. Jahrhundert mit der rabbinischen
Ordination von Frauen in der Orthodoxie einen vorlaufigen Abschluss fand.
Yeshayahu Leibowitz’ Appell und Einschéatzungen waren fiir die jiingste Pha-
se dieser Entwicklung bedeutsam: Es sei sinnlos, wenn eine Frau Gebote erfiil-
le, zu denen sie nicht verpflichtet sei, wenn sie also beispielsweise Gebetsriemen
oder Schaufdden (zizit) anlege. Denn das Befolgen solcher Rituale habe keinen
anderen Zweck als das blofle Erfullen des betreffenden Gebots. Mit Talmud

* wwwiyeshivatmaharat.org/our-alumnae, www.yeshivatmaharat.org/current-students

(14.7.2023). In Israel gibt es inzwischen dhnliche Institutionen, beispielsweise das Susi Brad-
field Women’s Institute of Halakhic Leadership (Midreshet Lindenbaum, www.ots.org.il/pro
gram/susi-bradfield-wihl; 14.7.2023).

Im orthodoxen Judentum sind ordinierte Frauen - im Gegensatz zu ordinierten Ménnern
oder auch zu ihren Kolleginnen im liberalen Judentum - vom Rabbinatsgericht und damit
von einer bedeutenden rabbinischen Aufgabe ausgeschlossen. Ubertritte zum Judentum bei-
spielsweise kénnen nur von ménnlichen Rabbinern vollzogen werden. Zur Zeugenaussage
der Frau in Mischna und Talmud vgl. mSchewuot 4,1, bSchewuot 30a oder mJewamot 16,7.

41

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://www.yeshivatmaharat.org/current-students
https://www.ots.org.il/program/susi-bradfield-wihl
https://www.ots.org.il/program/susi-bradfield-wihl
https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.yeshivatmaharat.org/current-students
https://www.ots.org.il/program/susi-bradfield-wihl
https://www.ots.org.il/program/susi-bradfield-wihl

170 VALERIE RHEIN

Tora hingegen verhalte es sich, so Leibowitz, anders: Das Studium 6ffne Tiiren
zu judischer Bildung, die der Mann nicht fiir sich allein beanspruchen diirfe,
weil es «ein elementares jiidisches Recht» sei, das der Frau ebenso zustehe wie
dem Mann.*?

Yeshayahu Leibowitz hat die mafgeblichen Veranderungen der vergangenen
zweieinhalb Jahrzehnte nicht mehr erlebt, er ist 1994 gestorben. Doch wofiir er
in den siebziger und achtziger Jahren des 20. Jahrhunderts mahnend pladiert
hatte, ist zu einer selbstverstandlichen Realitat geworden: Talmud Tora fiir die
jidische Frau.

Haskala und Wissenschaft des Judentums waren von Minnern gepragte
Bewegungen (Feiner 2007: 249-250), und deren Forderung nach Bildung
fithrte zunidchst in erster Linie fiir den jiidischen Mann zu Veranderungen.
Die Einfithrung der allgemeinen Schulpflicht ab Mitte des 19. Jahrhunderts
er6ffnete der judischen Frau Zugang zu sdkularer und in der Folge auch zu
einer gewissen jiidischen Bildung. Doch erst die ab dem ausgehenden 20. Jahr-
hundert géngig gewordene umfassende hohere jiidische Bildung, gepaart mit
gesellschaftlicher Gleichstellung, ermdglichten es der Frau schlieSlich, sich in
diesem Bereich wie der Mann auch beruflich zu betdtigen, sich in Gesetzesdis-
kurse einzubringen und die jiidische Religionspraxis mitzugestalten.

Talmud Tora ist ein religioses Gebot, zu dem der Mann verpflichtet und von
dem die Frau befreit ist. Seit dem Eintritt in das Zeitalter der Moderne hat
sich Talmud Tora aber zugleich sukzessive zu einem «elementaren jiidischen
Recht» entwickelt, das weder Mann noch Frau (noch Kind) vorenthalten wird.

Literatur

Bin-Nun, Yoel / Sperber, Daniel / Maroof, Joshua (2009): Responsa regarding women’s
roles in religious leadership. Conferral ceremony of Sara Hurwitz, https://www.ise.bgu
.ac.il/faculty/kalech/judaism/sara_hurwitz.pdf (Stand: 8.3.2022).

Carlebach, Alexander (2007): «Art. Rabbi, rabbinate: Germany», in: Fred Skolnik,
Michael Berenbaum (Hg.), Encyclopaedia Judaica. Bd. 17. Ra-Sam, Detroit, MI:
Macmillan Reference USA/Keter Pub. House, S. 16-17.

Central Conference of American Rabbis (o. J.): ARR 24-43. 7. Ordination of women as
rabbis, https://www.ccarnet.org/ccar-responsa/arr-24-43/ (Stand: 7.5.2022).

Central Conference of American Rabbis (1988): NARR 374-377. 234. Agunot, https://w
ww.ccarnet.org/ccar-responsa/narr-374-377/ (Stand: 7.5.2022).

2 Leibowitz (1992: 128-129). Leibowitz plidiert hier trotz bzw. losgeldst von der Befreiung
der Frau vom Gebot Talmud Tora fiir ihren uneingeschrankten Zugang zu héherer judischer
Bildung. In anderen Worten: Der Mann widmet sich Talmud Tora, weil er zu diesem Gebot
verpflichtet ist, und die Frau widmet sich Talmud Tora, weil ihr dies im 20. Jahrhundert ohne
Wenn und Aber ebenso zusteht wie dem Mann.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://www.ise.bgu.ac.il/faculty/kalech/judaism/sara_hurwitz.pdf
https://www.ise.bgu.ac.il/faculty/kalech/judaism/sara_hurwitz.pdf
https://www.ccarnet.org/ccar-responsa/arr-24-43/
https://www.ccarnet.org/ccar-responsa/narr-374-377/
https://www.ccarnet.org/ccar-responsa/narr-374-377/
https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.ise.bgu.ac.il/faculty/kalech/judaism/sara_hurwitz.pdf
https://www.ise.bgu.ac.il/faculty/kalech/judaism/sara_hurwitz.pdf
https://www.ccarnet.org/ccar-responsa/arr-24-43/
https://www.ccarnet.org/ccar-responsa/narr-374-377/
https://www.ccarnet.org/ccar-responsa/narr-374-377/

HASKALA, BILDUNG UND GENDER 171

Eliav, Mordechai (2001): Jiidische Erziehung in Deutschland im Zeitalter der Aufkldrung
und der Emanzipation, Diss. Hebraische Universitét Jerusalem, 1958, Miinster: Wax-
mann.

Erbele-Kiister, Dorothea (2006): «Der Dienst der Frauen am Eingang des Zeltheilig-
tums (Exodus 38,8): Kultisch-religiose Verortungen von Frauen in Exodus und Levi-
ticus», in: Riemer Roukema (Hg.), The interpretation of Exodus. Studies in honour of
Cornelis Houtman, Leuven: Peeters, S. 265-281.

Feiner, Shmuel (1999): Haskalah attitudes toward women, https://jwa.org/encyclopedia
/article/haskalah-attitudes-toward-women (Stand: 11.2.2022).

Feiner, Shmuel (2007): Haskala - jiidische Aufklirung. Geschichte einer kulturellen
Revolution, Hildesheim, Ziirich, New York: Olms.

Graetz, Michael (1990): «Judentum als Religion - Judentum als Wissenschaft: Konti-
nuitit oder Bruch?», in: Karlfried Griinder, Nathan Rotenstreich (Hg.), Aufkldarung
und Haskala in jiidischer und nichtjiidischer Sicht, Heidelberg: Schneider, S. 123-129.

Graf, Pia / Picard, Jacques (2004): «Jiidische Gemeinden, Institutionen und Organisa-
tionen», in: Gabrielle Rosenstein et al., Schweizerischer Israelitischer Gemeindebund
(Hg.), Jiidische Lebenswelt Schweiz. 100 Jahre Schweizerischer Israelitischer Gemein-
debund (SIG) = Vie et culture juives en Suisse: cent ans Fédération suisse des commu-
nautés israélites (FSCI), Zurich: Chronos, S. 453-508.

Greenberg, Blu (1981): On women and Judaism. A view from tradition, Philadelphia,
PA: Jewish Publication Society of America.

Handelman, Susan (1998): «Women and the study of Torah in the thought of the
Lubavitcher Rebbe», in: Micah D. Halpern, Chana Safrai (Hg.), Jewish legal writings
by women, Jerusalem: Urim Publications, S. 143-178.

Heil, Johannes (2012): «Wissenschaft des Judentums 1819-1933: Wissenschaft, Selbst-
bild und Trugbilder», in: Markus Hilgert, Michael Wink (Hg.), Menschen-Bilder.
Darstellungen des Humanen in der Wissenschaft, Berlin: Springer, S. 351-372.

Henkin, Chanah (1998): «Women and the issuing of Halakhic rulings», in: Micah
D. Halpern, Chana Safrai (Hg.), Jewish legal writings by women, Jerusalem: Urim
Publications, S. 278-287.

Heschel, Susannah (2007): «Art. Feminism», in: Fred Skolnik, Michael Berenbaum
(Hg.), Encyclopaedia Judaica. Bd. 6. Dr-Feu, Detroit, MI: Macmillan Reference USA/
Keter Pub. House, S. 752-757.

Kaplan, Dana Evan (2007): «Art. Reform Judaism», in: Fred Skolnik, Michael Beren-
baum (Hg.), Encyclopaedia Judaica. Bd. 17. Ra-Sam, Detroit, MI: Macmillan Refe-
rence USA/Keter Pub. House, S. 165-183.

Leibowitz, Yeshayahu (1992): «The status of women: Halakha and meta-Halakha», in:
Yeshayahu Leibowitz (Hg.), Judaism, human values, and the Jewish state. Edited by
Eliezer Goldman, Cambridge, MA, London: Harvard University Press, S. 128-131.

Nadell, Pamela S. (1998): Women who would be rabbis. A history of women’s ordination,
1889-1985, Boston, MA: Beacon Press.

Protokolle der dritten Versammlung deutscher Rabbiner. Abgehalten zu Breslau, vom 13.
bis 24. Juli 1846 (1847), Breslau: Leuckart.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://jwa.org/encyclopedia/article/haskalah-attitudes-toward-women
https://jwa.org/encyclopedia/article/haskalah-attitudes-toward-women
https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://jwa.org/encyclopedia/article/haskalah-attitudes-toward-women
https://jwa.org/encyclopedia/article/haskalah-attitudes-toward-women

172 VALERIE RHEIN

Ramirez, Francisco O. / Soysal, Yasemin / Shanahan, Suzanne (1997): «The changing
logic of political citizenship: cross-national acquisition of women’s suffrage rights,
1890 to 1990», in: American Sociological Review, 62, Nr. 5, S. 735-745.

Rhein, Valérie (2012): Talmud Tora fiir die Frau: vom Verbot> zum <Gebot>?, http://w
ww.lectio.unibe.ch/12_2/rhein_valerie_talmud_tora_fuer_die_frau.html (Stand:
11.2.2022).

Rhein, Valérie (2020): Law, hierarchy, and gender: Reflections on the exemption of
women from time-bound commandments, https://judaica.ch/article/view/1.4/10229
(Stand: 11.2.2022).

Rolef, Susan Hattis (2007): «Art. Meir (Myerson, née Mabovitch), Golda», in: Fred
Skolnik, Michael Berenbaum (Hg.), Encyclopaedia Judaica. Bd. 13. Lif-Mek, Detroit,
MI: Macmillan Reference USA; Keter Pub. House, S. 777-779.

Schulte, Christoph (2002): Die jiidische Aufklirung. Philosophie, Religion, Geschichte,
Miinchen: Beck.

Sperber, Daniel (2020): Rabba, maharat, rabbanit, rebbetzin. Women with leadership
authority according to halachah, Jerusalem, New York: Urim Publications.

Stadler, Hans / Grunder, Hans-Ulrich: «Art. Schulwesen» [Version vom 21.11.2012], in:
Historisches Lexikon der Schweiz (HLS) online, Bern. https://hls-dhs-dss.ch/de/articl
es/010396/2012-11-21/ (Stand: 22.5.2023).

Stemberger, Glinter (2000): «Talmud und Rabbinische Literatur», in: Michael Brenner,
Stefan Rohrbacher (Hg.), Wissenschaft vom Judentum. Anndherungen nach dem Ho-
locaust, Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht, S. 121-133.

Stemberger, Glinter (2009): Das klassische Judentum. Kultur und Geschichte der rabbini-
schen Zeit, Miinchen: Beck.

Whitfield, Stephen J. (1998): «Yentl», in: Jewish Social Studies, 5, Nr. 1-2, S. 154-176.

Wiese, Christian (2016): «Art. Wissenschaft des Judentums», in: Dan Diner (Hg.),
Enzyklopddie jiidischer Geschichte und Kultur, Stuttgart, Weimar: Metzler.

Zalkin, Mordechai (2016): «Art. Maskilim», in: Dan Diner (Hg.), Enzyklopddie jiidi-
scher Geschichte und Kultur, Stuttgart, Weimar: Metzler.

Zohar, Zvi (1996): «Traditional flexibility and modern strictness: Two halakhic posi-
tions on women’s suffrage», in: Harvey E. Goldberg (Hg.), Sephardi and Middle
Eastern jewries. History and culture in modern era, Bloomington, IN, Indianapolis,
IN: Indiana University Press, S. 119-133.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


http://www.lectio.unibe.ch/12_2/rhein_valerie_talmud_tora_fuer_die_frau.html
http://www.lectio.unibe.ch/12_2/rhein_valerie_talmud_tora_fuer_die_frau.html
https://judaica.ch/article/view/1.4/10229
https://hls-dhs-dss.ch/de/articles/010396/2012-11-21/
https://hls-dhs-dss.ch/de/articles/010396/2012-11-21/
https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.lectio.unibe.ch/12_2/rhein_valerie_talmud_tora_fuer_die_frau.html
http://www.lectio.unibe.ch/12_2/rhein_valerie_talmud_tora_fuer_die_frau.html
https://judaica.ch/article/view/1.4/10229
https://hls-dhs-dss.ch/de/articles/010396/2012-11-21/
https://hls-dhs-dss.ch/de/articles/010396/2012-11-21/

Nation statt Religion:
Kirchen und neue Herrschaftsstrukturen im 19. Jahrhundert

Markus Ries

Seit der Franzosischen Revolution entwickelte sich das Verhdltnis von Religion
und Gesellschaft zunehmend ambivalent. Auf der einen Seite beanspruchte
eine veranderte, prinzipiell sikulare Ordnung uneingeschrinkte Geltung und
wirkte damit fiir angestammte Glaubensgemeinschaften als Zumutung und He-
rausforderung. Auf der anderen Seite profitierten die Kirchen von neu gewon-
nenen Handlungsfreiheiten. Die Spannung wuchs sich aus zum regelrechten
Paradoxon: Die biirgerliche Epoche wies die Religionsgemeinschaften in die
Schranken - und zugleich schuf sie Voraussetzungen fiir deren singulére innere
Starkung. Diese Entwicklung ist im Folgenden am Beispiel der katholischen
Kirche in der Schweiz und in angrenzenden Gebieten aufzuzeigen.

Verlierer einer Zeitwende

Das 18. Jahrhundert war in Europa das Zeitalter der Aufkldrung: In vormoder-
nen, staindischen Gemeinwesen setzten Umgestaltungsprozesse ein, an deren
Ende die modernen Nationalstaaten entstanden. Direkt betroffen war die Reli-
gion, indem der tradierte obrigkeitliche Glaubenszwang in Frage gestellt und
tiberwunden wurde. Absolutismen franzosischer, osterreichisch-josephinischer
oder preuflischer Richtung hatten die Religionsgemeinschaften noch unter die
Administrationslogik der weltlichen Obrigkeit gezwungen. Die dafiir verwende-
te Chiffre <Staatskirchentum> steht fiir das Streben weltlicher Herrscher nach
umfassender Kontrolle und Priorisierung sékularer Hoheit auch tiber das Reli-
giose. In Frage gestellt war dariiber hinaus die Position der geistlichen Fiirsten,
welche im Reich als Territorialherren an sékularer Herrschaftsausiibung betei-
ligt waren. Der Kontrollanspruch weltlicher Obrigkeiten iiber die Sphdre des
Glaubens blieb bestehen, als die Revolutiondre die Befreiung der Individuen
von jedem Zwang zum Ziel erkldrten. Die neuen Regimes hielten auch daran
fest, um sich den dringend benétigten Zugrift auf organisatorische und materi-
elle Ressourcen der Kirchen zu sichern (Ries 2019).

Im Vorfeld der Revolution erfuhren die Gesellschaften eine zunehmende
Spaltung in aufgeklart und gegen-aufgekliart — eine Polaritdt, die sich sowohl
auf der protestantischen wie auf der katholischen Seite auch innerhalb der
Kirchen abbildete (Krenz 2012). Zu epochalen Briichen kam es zwischen den

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174 MARKUS RIES

Symboljahren 1789 und 1848: In mehreren Wellen {iberzogen Revolutionen
die europdischen Léander. Die Aufgekldrten innerhalb der Kirchen, welche
auf die Zukunft gesetzt und auf ein neues Miteinander von Thron und Altar
gehofft hatten, sahen sich alsbald enttduscht. Insbesondere in Frankreich wur-
den sie eines Schlimmeren belehrt: Was einst als absolutistisches Staatskirchen-
tum begonnen hatte, fand seine Fortsetzung in radikaler Entmachtung und
Enteignung; die Zeit der Terreur manifestierte sich bis ins kleine Dorf als
anti-religioser Gewaltexzess. Die Akteure verweltlichten alle Lebensbereiche in
geradezu totalitdrer Weise: Sie profanierten den Feiertagskalender, sie erfanden
neue «rites de passage» und sie etablierten in den profanierten Gotteshdusern
den «culte de I'étre supréme». Ein Grofiteil der Betroffenen musste dies als
wahre Repression erleben. Religiése Symbole und Feiern wurden autoritativ
beseitigt und von zivilen Zeichen und Ersatzritualen verdrangt.

Zwar dauerte die gewalttatige Phase lediglich wenige Monate und forderte
ihre Opfer langst nicht nur in den Reihen des kirchlichen Personals, doch sie
zeitigte gleichwohl lange anhaltende und weit reichende Folgen. Die Feindse-
ligkeit der Revolutiondre 1oste die wohl grofiten Emigrationsbewegungen seit
den Hugenottenkriegen aus: Zu Hunderten brachten sich fliechende und vertrie-
bene Kirchenleute in angrenzenden Territorien in Sicherheit. Thre Schreckens-
berichte erstickten die letzten Hoffnungen auf Ausgleich zwischen tradierter
Religion und neuer Gesellschaft. Enttauscht und aller Illusionen beraubt waren
etwa jene katholischen Geistlichen, welche sich einst fiir einen kirchlichen
Dialog mit der philosophischen Aufklarung stark gemacht hatten. Zu ihnen
gehorte der Dillinger und spatere Landshuter Theologieprofessor Johann Mi-
chael Sailer (1751-1832), dessen Verdienste um die Auseinandersetzung mit
kantischer Philosophie bis heute Anerkennung finden.! Sailer, der wiederholt
die Schweiz bereiste und der seine Ferien bereits lange vor dem Aufkommen
des angelsdchsischen Tourismus in der Néhe von Luzern zu verbringen pflegte,
wurde 1792 in Freiburg Zeuge der Fliichtlingsbewegungen und der «Gréuel aus
Frankreich».?

Die Verlustwahrnehmungen in der Kirche verschiarften sich zusitzlich, nach-
dem der Pulverdampf sich verzogen hatte und Jahrzehnte vergangen waren: Die
Aufhebung von Bistiimern, Stiften und Klostern, wie sie bereits im osterreichi-

! Siehe den Beitrag von Margit Wasmaier-Sailer in diesem Band.

2 «Je niher ich an die Grenzen Frankreichs komme, desto zuverlissiger werden mir die Griuel
aus Frankreich. Es ist unglaubbar, was die Siinde fiir Elend gebart. Hier allein, im Kanton
Freiburg, sind und waren vor kurzem noch gegen 3000 Emigranten und hier in der Stadt
gegen tausend Geistliche. Es sind alle Schenken besetzt; einige mussten in Wagen, andere
unter den Bogen iibernachten. Ein Geistlicher kam ohne Ohren hieher; denn die Franzosen
hatten sie ihm abgeschnitten und ihm selbst zu fressen gegeben. Unter den eingedrungenen
Geistlichen sind einige, die auf 6ffentlicher Kanzel lehren, dass das Leben nach dem Grabe
eine Schimire sei. Die Kirchen sind Pferdestille geworden. Die Ehe ist, nach einem Dekrete,
trennbar und blof§ biirgerlich wie jeder Mietkontrakt.» Johann Michael Sailer, Brief an einige
Freunde, Freiburg 1.U, 12. Oktober 1792. Zit. in Schiel 1952: 106.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATION STATT RELIGION 175

schen Josephinismus im grofien Stil praktizierte worden war, fand ihre nahtlose
Fortsetzung in Frankreich und im Reich. Herrschafts- und Vermogenssékulari-
sationen nie gekannten Ausmafles setzten der Geschichte grofler Institutionen
tiber Nacht ein Ende und brachten Tausende von Religiosen und Klerikern
um Amt und Einkiinfte; auch Kunsthandwerker und Handler verloren ihre Le-
bensgrundlagen. Zugleich setzte der Reichsdeputationshauptschluss von 1803
dem langer schon in der Kritik stehenden mittelalterlichen Herrschaftssystem
mit einem Federstrich ein Ende und entriss den geistlichen Fiirsten ihren
angestammten Anteil an der Kontrolle iiber Reich und Reichsterritorien. Wiir-
dentrager und Wiirdentragerinnen liefSen sich meist grofiziigig mit Pensionen
abfinden, doch langerfristig waren die Verluste nicht zu kompensieren.

Zum Wesen der nunmehr sikularen und bald biirgerlichen Gemeinwesen
gehorte die Vollendung des Territorialprinzips: In einem Gebiet durfte nur eine
einzige Quelle legitimer Herrschaftsausiibung existieren — Verwaltung, Gesetz-
gebung und Rechtsprechung mussten einheitlich und deckungsgleich an ein
bestimmtes Territorium gebunden sein und allesamt aus einer einzigen Hand
kommen. Zugehorige Herrschaft lief§ sich nicht langer nach mittelalterlichem
Muster verschrinkt und personal determiniert organisieren. Umsetzbar war
dies einzig durch Entmachtung der Geistlichen, daher trat zur Vermégenssaku-
larisation eine umfassende Herrschaftssakularisation.

Die Auswirkungen verdnderten die Situation fundamental - fiir die katho-
lische Kirche langfristig und weit iiber den Bereich des Materiellen hinaus.
Dieser Vorgang verstarkte die Ablehnung der Aufkldrung, welche es in Kirche
und Theologie seit dem 18. Jahrhundert gab. Diese Haltung hatte schon zu
Beginn der Revolutionsepoche zu einem nahezu flichendeckenden Widerstand
gefiihrt. Teil und prominenter Ausdruck davon war das Breve, mit dem Papst
Pius VL. im Frithjahr 1791 die franzésische Déclaration des droits de 'homme
et du citoyen ausdriicklich ablehnte.? Sein Bannstrahl sollte lange dauernde
Konsequenzen zeitigen; erst die Erfahrungen mit den Totalitarismen des 20.
Jahrhunderts erméglichten es der Kirche, sich neu zu positionieren und die
Menschenrechte integral anzuerkennen. Pius VI. verwarf das Konzept als un-
christlich; denn in seinen Augen konnten Irrtum und Wahrheit niemals gleich-
berechtigt zum Wettbewerb der Weltanschauungen zugelassen sein, auch nicht
in Respekt vor der Freiheit des Individuums.

Die Erfahrungen von Gewalt und Verlusten wirkten verstarkend, so dass als-
bald weite Teile der Kirche in die Proteste der Revolutionsfeinde einstimmten.
Wer politisch auf der Verliererseite stand, sei es als entmachteter Fiirst oder
als enteigneter Grundbesitzer, hatte jetzt die Moglichkeit, mit Rekurs auf das
Religiose fiir konterrevolutiondre Agitation Verbiindete zu finden. Auf diese

* Pius VL, Quod aliquantum, Rom, 10. Mirz 1791. Gedruckt: Bloch (2008: 189-199).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176 MARKUS RIES

Weise lieflen sich Unterlegene jeder Couleur gewinnen - ein Mechanismus, der
noch iiber Jahrzehnte hinweg funktionieren sollte.

In der Eidgenossenschaft war zur Zeit des Zusammenbruchs des Ancien
Régime der Widerstand gegen Frankreich weithin getragen vom Klerus, der
immer wieder zur Erhebung gegen die neuen Herren anstachelte. In Nidwalden
stellten die Landleute sich 1798 mit Waffen und improvisierten Mitteln den
franzosischen Bajonetten entgegen — in den Reihen der Kombattanten standen
auch Frauen in grofler Zahl. Bedeutende Abteien beteiligten sich aktiv am Auf-
stand: Als Kaiser Franz II. 1792 und 1796 gegen Frankreich in den Krieg zog,
engagierte sich die Abtei Einsiedeln mit aller Kraft und gewéhrte Kriegskredite
in der atemberaubenden Hohe von 200°000 Gulden. Es war eine gewaltige
Summe, beigebracht in kistenweise aufgehduftem Gold und Silber. Die Mittel
waren bei weitem nicht in den eigenen Reserven vorhanden, vielmehr musste
der Abt seinerseits Kredite aufnehmen und sich in Ziirich und anderswo ver-
schulden (Fassler 2019). An mehreren Orten reihten sich die Monche ein zum
bewaffneten Kampf, und in einzelnen, spater {ibel vermerkten Fillen wirkten
Ordensleute gar als Anfiihrer.*

Reaktiondre Mobilisierung und Verkirchlichung

Es dauerte ein halbes Jahrhundert, ehe Europa sich stabilisierte. Die nun an
Konstitutionen gebundenen Monarchen und erst recht das mehr und mehr
dominierende Biirgertum verstanden sich als Taktgeber einer neuen Zivilisa-
tion. Entmachtet und enteignet mussten die Kirchen sich mit gewandelten
Verhaltnissen abfinden. Dennoch gelang die innere Erholung vergleichsweise
rasch. Schliissel dafiir war ein Mechanismus, der die zunachst deutlich fassbare
Spaltung zwischen Aufklarungsfreunden und Reaktionédren in den Hintergrund
treten lief. Seit den 1830er-Jahren geriet das erste Lager in die Minderheit,
schliefSlich dominierte das zweite alle Gebiete und Rénge. Fiir Mitteleuropa ist
dieser Prozess zu beschreiben als «Ultramontanisierung», weil die treibenden
Krifte in der katholischen Kirche sich nach Rom und damit ultra montes
orientierten. Die Pédpste betrieben eine energische Restaurationspolitik und
erstickten aufgeklirte Einfliisse in der Theologie, propagierten und dogmatisier-
ten eine neobarocke marianische Frommigkeit und forcierten in der Liturgie
eine explizit vor-aufgekldrte Praxis. Gegeniiber der biirgerlichen Welt, in der
Freiheiten aller Art die Grundlage bildeten und die sich daher selbst als liberal
charakterisierte, galt Abschottung und Ablehnung. Profilierte Denker wie der
aus Savoyen stammende Diplomat Joseph de Maistre (1753-1821) propagierten
die vorrevolutionire staindische Ordnung samt Gottesgnadentum als Ideal. Die-

* Zu ihnen zihlten der Einsiedler P. Marian Herzog (1758-1828) oder der Kapuziner Paul
Styger (1764-1824) (Fassler 2019: 491-192; Kuster 2021).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATION STATT RELIGION 177

se Zielvorstellung lief3 sich ohne weiteres auf die katholische Kirche tibertragen;
denn hier bestand eine pyramidale Struktur mit dem Papst als kirchlichem
Souverdn an der Spitze.

Seinen Hohepunkt fand das Bestreben im Ersten Vatikanischen Konzil
1869/70 mit der Dogmatisierung des papstlichen Jurisdiktionsprimates (Weit-
lauff 2018; Schiiller 2019). Eine Generation spiter wurde er in feste Form
gegossen durch Systematisierung im Codex iuris canonici. Dieses neue, um-
fassende kirchliche Gesetzbuch trat ausgerechnet im schrecklichen Kriegsjahr
1917 in Kraft, in einer Zeit hochster existenzieller Not fiir Menschen in ganz
Europa. Das Regelwerk vollendete die Hierarchisierung und die Zentralisie-
rung, indem es gegen jede Tradition selbst die Kompetenz zur Besetzung
von Bischofsstithlen auf die Romische Kurie iibertrug und so den einst fiir
die «Heidenmission» eingefithrten Modus der papstlichen Nomination zur ge-
nerellen Norm erhob. Die Ordnung war stabil und plausibel; sie iiberdauerte
alle Reformanstrengungen des 20. Jahrhunderts und blieb selbst in der 1983
revidierten Fassung des Codex erhalten.

Die ideelle Abschottung der katholischen Kirche gegen die biirgerlichen Ge-
sellschaften gelang, weil der Prozess zugleich von den Papsten und dem héohe-
ren Klerus angetrieben und von den Gldubigen getragen war — der Luzerner
Kirchenhistoriker Victor Conzemius (2004) bezeichnete den Ultramontanismus
als «erste Basisbewegung der Kirche». Angesichts der Zumutungen der Moder-
ne und der darin erkannten oder auch nur heraufbeschworenen Gefahr fiir den
Glauben schlossen sich die kirchlichen Reihen.5 Der Reflex, welcher einst den
irritierenden Griff zu den Waffen provoziert hatte, wirkte weiter, nunmehr ins
Ideelle gewendet.

Je deutlicher eine neue «Allianz von Volk und Altar» die iberkommene «Al-
lianz von Thron und Altar» abloste, desto starker entfremdeten sich Gesell-
schaft und Kirche.® Dem aufgekldrten Zeitgeist setzte die katholische Seite
einen ausgepragten, ins Irrationale ausgreifenden Wunderglauben entgegen:
Ubernatiirliche Erscheinungen gewannen Aufmerksamkeit und Beifall, und sie
bestarkten Gldubige in ihren Haltungen. Traditionen aus dem Barock erfuh-
ren eine kriftige Wiederbelebung, so etwa Herz-Jesu Verehrung, Rosenkranzge-
bet, Volksmissionen oder Bruderschaftsgottesdienste. Neue Wallfahrten, welche
dank moderner Kommunikations- und Verkehrsmittel wirksam zu propagieren
waren, erfreuten sich stirmischer Beliebtheit.

Weder staatliche Beschrankungen noch kirchliche Zuriickhaltung vermoch-
ten die Popularitit zu dampfen: Vergeblich suchten die weltlichen Behorden
den Zustrom zu Aufsehen erregenden Muttergotteserscheinungen einzudam-

> Hier zeigen sich Parallelen zum protestantischen Neofundamentalismus ab den 1920er-Jahren
in den USA. Siehe dazu den Beitrag von Michael Hochgeschwender in diesem Band.

® Zum Folgenden: Weber (1991); Freytag (2003); Weif8 (2011); Kotulla (2006); Blackbourn
(1997); Arning/Wolf (2016).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178 MARKUS RIES

men, auch die zunédchst ausgebliebene kirchliche Anerkennung verminderte
die Attraktivitit neuer Wallfahrtsorte wie Lourdes oder Marpingen in keiner
Weise. Folge war eine eindriickliche Mobilisierung, welche sich alsbald auch
in anderen Bereichen zeigte: Auf Initiative von Laienverbidnden fanden Katho-
likentage statt — seit 1848 in Deutschland, seit 1877 in Osterreich und seit
1903 in der Schweiz. Sie waren gestaltet als demonstrative Aufmarsche fiir die
kirchlich katholische Sache. Erfolgreich waren solche Initiativen ausgerechnet
dank jener Moglichkeiten, welche die biirgerliche Gesellschaft geschaffen hatte:
Vereinsfreiheit, Meinungsfreiheit, Pressefreiheit und Versammlungsfreiheit. Sie
erst schufen die Voraussetzungen fiir jene Spielart von Ultramontanisierung,
welche Urs Altermatt (1989: 62) beschrieb als «Anti-Modernismus mit moder-
nen Mitteln».

Massenmobilisierung und Schlieflung der eigenen Reihen machten ein hal-
bes Jahrhundert nach den Verheerungen der Revolution auch religios ein regel-
rechtes katholisches Wiedererwachen moglich. Neu geschaffene Frauenkongre-
gationen besetzten die sozialen Leerstellen des frithen biirgerlichen Zeitalters
und glichen Defizite aus. Sie engagierten sich in Schulen, Krankenpflege oder
Sozialarbeit und erfuhren einen ans Sensationelle grenzenden Zuspruch: In
keiner Epoche zuvor hatte sich eine vergleichbare Anzahl von Glaubigen in eine
Ordensgemeinschaft aufnehmen lassen. Als Besonderheit fallt eine Einseitigkeit
in der Geschlechterverteilung ins Auge: Die Zahl der weiblichen Religiosen
tibertraf jene der méannlichen um ein Mehrfaches. Unter anderem diese Propor-
tion wird aktuell diskutiert unter dem Stichwort «Feminisierung des Religio-
sen» (Sohn-Kronthaler 2016). Der Aufschwung starkte die kirchliche Praxis bis
in die Dorfer und Stadte, und zugleich trug er bei zur Sichtbarmachung des
Katholischen: Das 19. Jahrhundert wurde zur Epoche der zweiten groflen, in
andere Kontinente ausgreifenden Missionswelle. Sie l6ste jene Prozesse aus, die
die bis dahin europdisch geprigte Kirchen zu «Weltkirchen» machen sollten.
Katholische wie evangelische Mission waren in vielfacher Weise verschriankt
mit dem Aufbau moderner Kolonialherrschaft, was sich spater als historische
Belastung erweisen sollte.

Der Neuaufschwung und die Stirkung der inneren Bindungskrifte gingen
einher mit Entfremdungsprozessen. Dies umso mehr, als der verklarende Blick
zuriick verbunden war mit dem Idealisieren mittelalterlicher Theologie und
Philosophie, aber auch mit einem trotzigen Priorisieren der Monarchie gegen-
iber den modernen Staatsformen. Aus ideellen Spannungen erwuchsen alsbald
auch Gegnerschaft und Feindseligkeit. Anders als in den von Aufklirung be-
einflussten Jahrzehnten galt jetzt wieder zunehmende konfessionelle Aversion:
Wihrend das Biirgertum Freiheit und Toleranz durchsetzte, galten auf katholi-
scher Seite Andersgldubige wieder als Gefahr fiir das Seelenheil. So liefS Pius IX.
die bereits geschleiften Mauern des Ghettos, in welches in der Stadt Rom

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATION STATT RELIGION 179

Jidinnen und Juden faktisch eingesperrt waren, 1850 neu aufrichten (Mattioli
2000).

Die Romische Kurie restaurierte weitere Feindbilder, so dass Olaf Blaschke
(2002) die Epoche bereits als «zweites konfessionelles Zeitalter» charakterisiert
hat. In den 1870er-Jahren schliellich kam es zum offenen Bruch: Zwischen
ultramontan Klerikalen und aufgeklart Liberalen entspannen sich an vielen
Orten Kulturkdmpfe, welche erneut zur Zuriicksetzung der kirchlich Gesinnten
fithrten (Ries 2017; Lang/Meier 2016; Taylor 2012: 631-700; Borutta 2010).
Politische Feindseligkeit, Abwehr des biirgerlichen Zeitalters und verstarkte Ab-
lehnung sozialer und technologischer Innovation lieflen erneut eine Situation
der Isolation entstehen. Die Entfremdung war so stark, dass die liberale Seite
sich nicht einmal mehr auf eine Debatte einlassen musste: Fiir den Ultramonta-
nismus und seine «unentwickelte», «unreife und diirftige» Wissenschaft hatten
der aus Ziirich stammende deutsche Politiker Johann Caspar Bluntschli (1808-
1881) nurmehr Hohn und Spott iibrig. 7

Substitution

Die ultramontanisierte Kirche mandvrierte sich innerhalb weniger Jahrzehnte
in der biirgerlichen Welt zahlreicher Lander ins Abseits. Dennoch blieb sie im
gesellschaftlichen Leben ein bedeutsamer Faktor; denn bei aller individuell ga-
rantierten Bekenntnisfreiheit liefd Religion sich vorerst nicht einfach ins Private
abdrangen. Vielmehr blieben die Kirchen offentlich prasent und auch privile-
giert: Thre Feiertage standen auch in den staatlichen Kalendern, und selbst die
in ihren politischen Rechten mitunter beschriankten Seelsorger genossen noch
einen Sonderstatus. Die Sakularisierungen blieben in ideeller Hinsicht unvoll-
kommen; denn auch das Leben in der neuen Epoche bedurfte der Sinndeutung.
Sie war in mancherlei Hinsicht metaphysisch aufgeladen und konnte geradezu
para-religiose Ziige annehmen. An die nunmehr gleichen und freien Biirger war

«Der heutige Staat ist der mittelalterlichen Kirche geistig tiberlegen, wie die heutige Wissen-
schaft es ist gegeniiber der kirchlichen Tradition. Die Menschheit hat seither nicht vergeblich
gelebt und viel gearbeitet, auch viel gedacht. Es ist unmoglich, dass sie sich der kirchlichen Be-
vormundung wieder unterwerfe, iiber welche sie schon lange geistig emporgewachsen ist. Wir
wissen mehr, als Rom und der Papst weif3, sehr viel mehr. Die Philosophie und die Naturwis-
senschaft, die Kritik und die Geschichte haben so Grofies geleistet, wie es die mittelalterliche
Theologie, die heute noch in dem rémisch erzogenen Klerus herrscht, nie vermocht hat. Der
wissenschaftliche Mensch von heute schaut von der sonnenbegldnzten Hohe eines Berggipfels
herab auf die dunklen nebelumhiillten Schluchten, in denen der romische Klerus von seiner
Grofle traumt. Er wird sich nie wieder von diesem beherrschen lassen. Die Wissenschaft des
ganzen Jesuitenordens, der Kardinile, des Papstes selbst ist so unentwickelt, so unreif und
diirftig, dass sie im Vergleich mit wirklicher Wissenschaft, wie sie in Deutschland lebt, nur wie
dunkle Unwissenheit aussieht.» (Bluntschli 1872: 24).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180 MARKUS RIES

die Erwartung gerichtet, dass sie gegeniiber dem Gemeinwesen ihre Pflichten
erfiilllten und ihm mit Respekt begegneten.

Schon in der Revolutionszeit waren offentliche Loyalitidtsbekundungen ein-
gerichtet und ritualisiert worden. Es wurden gemeinsame Eidesleistungen in-
szeniert, welche die <Liturgie> vormoderner Schwurversammlungen nahezu un-
verandert iibernahmen. Diesen Anldssen schrieben die Beteiligten eine indivi-
duelle wie kollektive Verbindlichkeit zu, welche sie zu Bekenntnisakten werden
lief3. Entsprechend verbissen wurde der Eid durchgesetzt oder auch abgelehnt.
Letzteres erfolgte haufig mit Rekurs auf das Religiose; denn die Konkurrenz
zwischen dem neuen zivilen und dem tradierten kirchlichen Glauben lag fiir
die Beteiligten auf der Hand. In Frankreich und in der Eidgenossenschaft war
Eidverweigerung strafbar, und kollektiver Widerstand provozierte repressive
Gegenmafinahmen und bis hin zum Einsatz von Waffen. Spektakular war
die Eidverweigerung in Nidwalden im August 1798 (Haller-Dirr/Achermann
1998).

Biirgerliche Symbole und Symbolhandlungen erlangten eine hohe Bedeutung
und wurden sorgfiltig reglementiert. In auffélliger Weise fiihrten sie bestehen-
de Traditionen aus dem kirchlichen Leben weiter - so sehr, dass ihre Durch-
setzung als eigentlicher Substitutionsversuch anmutet.® Die Analogie betraf
den alltaglichen Umgang mit den umgedeuteten Zeichen genauso wie deren
Benennung. Dank errungener Glaubens- und Gewissensfreiheit musste sich der
Biirger nicht linger auf die hergebrachten kirchlichen Zeremonien verpflichten
lassen. Deren Bezeichnungen jedoch verwendete er weiter — mit dem Unter-
schied freilich, dass es nun nicht mehr um Ehrerbietung gegeniiber einer be-
stimmten Religion, sondern um die Selbstinszenierung einer Nation ging. Der
Staat gab sich einen Staatsfeiertag, begangen wie ein Patrozinium, und er erhielt
einen Hymnus, den die Biirger aufrecht stehend und bewegten Herzens sangen.
Als Symbol verwendete er eine Fahne, welche man bei Zeremonien rituell
beriihren oder in Prozessionen vorantragen konnte und deren Schandung unter
Strafe stand. Gemeinsamkeiten sind auf den ersten Blick erkennbar, ja «die
katholische Kommunikationsgemeinschaft konkurrierte mit der nationalen und
tiberschnitt sich teilweise mit dieser» (Metzger 2010: 29)°.

Die Zugehorigkeit zur Nation wurde @hnlich konstituiert wie die Zugehorig-
keit zur Kirche: Sie verschaffte einen besonderen Status und Rechte der Teilha-
be. Eltern iibertrugen die Nationalitdt in gleicher Weise auf ihre Kinder wie die
Konfession. Wer erst im Erwachsenenalter hinzutrat, durchlief eine Initiation
und musste um Aufnahme bitten. Bis weit ins 20. Jahrhundert hinein gab es
keinen Rechtsanspruch, und die Verleihung eines Biirgerrechtes war reguliert,

8 Zum Folgenden siehe: Metzger (2010: bes. S.23-29); Altermatt (2009: 29-42); Walkenhorst
(1996: bes. S. 508-516).

° Hier zeigen sich deutliche Analogien zu dem, was Robert N. Bellah (1967) als «civil religi-
on» fir die US-amerikanische Nation und ihre Symbole herausgearbeitet hat.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATION STATT RELIGION 181

als handle es sich um einen Gnadenakt. Der Erwerb einer Nationalitit setzte die
Aufgabe der angestammten Zugehorigkeit voraus — es fand eine Art Konversion
statt. Spezifische Rituale begleiteten die Ubertragung 6ffentlicher Amter. Wer
dazu ausersehen war, konnte die Aufgabe erst ausiiben, nachdem er oder sie
einen Eid geleistet hatte. Dieser Akt war umrahmt mit liturgischen Elementen
wie Responsorium und Akklamation. Nationalitdt wirkte wie das sigillum sa-
cramentale: Es galt als nahezu unausloschlich und es konstituierte den Status
einer Person. Waren auch von Geburt prinzipiell alle gleich, so bestanden hin-
sichtlich gesellschaftlicher Aufstiegschancen betrachtliche Unterschiede: Nur
wer im Besitz der Biirgerrechte war, konnte sich an demokratischen Prozessen
beteiligen und offentliche Amter iibernehmen. Als Diskriminierung trat hinzu,
dass Frauen allein wegen ihres Geschlechtes zunéchst von solcher Teilhabe
ausgeschlossen blieben.

Der umfassende Geltungsanspruch des biirgerlichen Gemeinwesens zeigte
sich zuerst in der Relativierung des Religiosen sowie in der Translation von Ri-
ten und Symbolen aus dem sakralen in den weltlichen Raum. Gleich wie theo-
logische oder philosophische Tugenden im Barock waren nun Nationen als Al-
legorien plastisch darstellbar: «Germania» und «Helvetia» wurden als Bronze-
statuen gegossen oder auf Miinzen geprégt. Der Legitimation dienten Schlacht-
felder und andere Erinnerungsorte, welche man visuell erkennbar machte und
in einer Art zivilreligiosen Wallfahrt zu bestimmten Zeiten aufsuchte. Die Uber-
tragungsprozesse erfassten bald mehr als solche Zeichen und Akte der Selbst-
vergewisserung und iiberschritten damit den Bereich der Kommunikation. In
zunehmendem Mafle modellierten sie das Verhiltnis der Gesellschaft zu den
Individuen umfassend und auf grundlegend neue Weise. So wurden Grenzen
der Zugehorigkeit durch Biirgerrechte definiert und nicht langer durch die
Konfession, und die Regelung und die 6ffentliche zeremonielle Gestaltung zen-
traler Lebens-Passagen wie der Eheschlieffung oder der Beerdigung erfolgten
seit den Kulturkdmpfen nach sdkularen Protokollen. Thre Herkunft aus der
Sphire des Religiosen blieb unverkennbar, doch standen sie nun unter exklusiv
ziviler Kontrolle und Regelung. Dies brachte den entschiedenen Vorteil, dass
urspriinglich genuin christliche Symbole sich mit dem Postulat der Religions-
freiheit vertrugen und so allgemein durchsetzungsfahig blieben.

Die quasi-religiose Inszenierung der Nation wirkte auch als Substituierung,
weil sie bald einen ausgeprégt ethischen Charakter erhielt. Vom Biirger war
Loyalitat gefordert, was sich nahezu unbegrenzt ausdehnen liefS. War die Nati-
on von Feinden bedroht, so ging es um nichts weniger als um totale Hingabe
und Einsatz des eigenen Lebens. Der Tod auf dem Schlachtfeld erlangte den
Status eines zivilen Martyriums und stand im hochsten Ansehen. Wer auf
diese Weise sein Leben verlor, erfuhr besondere Formen der Devotion. Kanto-
ne, Gemeinden und private Vereinigungen setzten Denkmiler, fithrten Erinne-

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182 MARKUS RIES

rungstage ein und benannten &ffentlich zugingliche Orte nach Kriegshelden.!?
Umgekehrt galt Landesverrat als schlimmstes aller Verbrechen. In der Schweiz
stand darauf bis 1992 die Todesstrafe — 50 Jahre linger als auf allen anderen
kapitalen Straftaten. Solche Verhiltnisbestimmung macht eindriicklich sicht-
bar, was Joseph Roth 1932 im Roman Radetzkymarsch dem Grafen Wojciech
Chojnicki mit Blick auf den Untergang der Osterreichischen Doppelmonarchie
in den Mund legte: «Die Zeit will uns nicht mehr! Diese Zeit will sich erst
selbststindige Nationalstaaten schaffen! Man glaubt nicht mehr an Gott. Die
neue Religion ist der Nationalismus» (Roth 1950: 203).

Nationale Uberhohung fiihrte in der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts zu
den abscheulichsten Erfahrungen der Menschheitsgeschichte iiberhaupt. Ange-
legt war das Verhdngnis auch im geradezu metaphysischen Umgang mit dem
Gemeinwesen: «Das zentrale Motiv dieser Sakralisierung war die potentielle
Verabsolutierung der Nation zum hochsten Wert menschlichen Lebens» (Wal-
kenhorst 1996: 510). Als Folge davon banden moderne Staaten ihre Verfassun-
gen an Ubergeordnete ethische Grundlagen und verpflichteten sich zur Ein-
haltung der Menschenrechte. Diese erhielten absolute Geltung und konnten
so von den biirgerlichen Aushandlungsprozessen ausgenommen werden. Auf
diese Weise wurde eine Grundlage mit einem Verbindlichkeits- und Unverfiig-
barkeitsgrad festgeschrieben, welcher jenem religioser Bekenntnisse durchaus
nahekommt.

Das System erwies sich als stabil und ausgleichend, es ermoglichte die Ver-
wirklichung von Gerechtigkeit in einem Ausmafi, wie es zuvor nicht der Fall
gewesen war. Seit dem Ende des 20. Jahrhunderts schliefllich entwickelten die
Gemeinwesen gar einen rituellen Umgang mit kollektiver Schuld: Offentlich
gefithrte Debatten lieflen ins Bewusstsein treten, dass staatliches Handeln in
zuriickliegenden Epochen den eigenen Anspriichen nicht geniigt hatte. Der
Umgang mit solcher Erfahrung folgte der traditionellen Abfolge christlicher
Bufle: Bekennen - bereuen - biiflen - bessern. Der erste Schritt wird bezeich-
net als «Aufarbeiten», der zweite als «6ffentliche Entschuldigung», der dritte
als «Wiedergutmachung», der vierte als «Pravention». Die klassischen Elemen-
te sakramentaler Versohnungsfeiern und die Schritte bei der Aufarbeitung
dunkler Vergangenheit gleichen sich auf bemerkenswerte Weise. Hier wie dort
geht es darum, sich zuerst zu besinnen, die Schuld zu bekennen, eine Sithneleis-
tung zu erbringen und das kiinftige Verhalten zu dndern. Mehrere europdische
Lander sind einen solchen Weg gegangen in der Auseinandersetzung mit The-
men wie dem staatlichen Handeln wihrend des Zweiten Weltkrieges, der Betei-

10" Ein frithes Schweizer Beispiel ist das Luzerner «Lowendenkmal» aus dem Jahr 1821, das
an die 1792 im Tuileriensturm gefallenen Soldner erinnert. Zahlreiche Schweizer Soldaten-
denkmaler zum Ersten Weltkrieg sind dem Gedenken an verstorbene Armeeangehdorige
gewidmet. Sie verloren ihr Leben in der Zeit des Ersten Weltkrieges, ohne selbst an Kampf-
handlungen beteiligt gewesen zu sein (Kreis 2008; In die Hohle des Lowen 2021).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATION STATT RELIGION 183

ligung an kolonialer Ausbeutung oder der Fremdplatzierung von Kindern. In
der katholischen Kirche sind vergleichbare Prozesse kollektiver Schuldbewalti-
gung noch immer im Gang,.

Fortdauernde Ambivalenz

Fiir die Kirchen hatte die Konfrontation mit der Moderne fundamental ambiva-
lente Konsequenzen. Auf der einen Seite biifiten sie {iberkommene Herrschafts-
und Besitzpositionen ein, andererseits gewannen sie an innerer Stirke und Ge-
schlossenheit. Trotz harter Konfrontationen und Infragestellungen vermochten
sie sich bis weit ins 20. Jahrhundert privilegierte gesellschaftliche Positionen
zu sichern. Christliche Religion blieb ein Faktor im offentlichen Leben; selbst
die als biirgerlicher Bezugsrahmen geschaffene Nation musste sich religiéser
Formen und Verhaltensweisen bedienen. Erst nach dem Zweiten Weltkrieg setz-
ten die in der Aufklarung bereits postulierten Mechanismen der Privatisierung
und der Individualisierung ein. In Verbindung mit radikaler weltanschaulicher
Vervielfachung hatten sie einen epochalen Bedeutungsverlust traditioneller Aus-
richtung zur Folge (Taylor 2012: 843-895). Spirituelle Aktivitat gedieh zwar
weiterhin, nun aber in zunehmender Distanz zu tradiert konfessionell eingebet-
teten Glaubenssystemen.

Literatur

Altermatt, Urs (1989): Katholizismus und Moderne. Zur Sozial- und Mentalititsge-
schichte der Schweizer Katholiken im 19. und 20. Jahrhundert, Ziirich: Benziger.

Altermatt, Urs (2009): Konfession, Nation und Rom. Metamorphosen im schweizerischen
und europdischen Katholizismus des 19. und 20. Jahrhunderts, Frauenfeld, Stuttgart,
Wien: Huber.

Arning, Holger / Wolf, Hubert (2016): Hundert Katholikentage. Von Mainz 1848 bis
Leipzig 2016, Darmstadt: Wiss. Buchgesellschaft.

Bellah, Robert N. (1967): «Civil religion in America», in: Daedalus, 96, Nr. 1, S. 1-21.
Blackbourn, David (1997): Wenn ihr sie wieder seht, fragt wer sie sei. Marienerschei-

nungen in Marpingen; Aufstieg und Niedergang des deutschen Lourdes, Reinbek bei
Hamburg: Rowohlt.

Blaschke, Olaf (Hg.) (2002): Konfessionen im Konflikt. Deutschland zwischen 1800
und 1970: ein zweites konfessionelles Zeitalter, Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Bloch, Tamara (2008): Die Stellungnahmen der rémisch-katholischen Amtskirche zur
Frage der Menschenrechte seit 1215. Eine historische Untersuchung unter besonderer
Beriicksichtigung der Gewdhrleistungen im CIC/1983, zugl. Diss. Univ. Heidelberg
2007, Frankfurt a.M., Berlin, Bern, Wien: Lang.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184 MARKUS RIES

Bluntschli, Johann Caspar (1872): Rom und die Deutschen, Berlin: Habel.

Borutta, Manuel (2010): Antikatholizismus, zugl. Diss. Freie Univ. Berlin 2005, Gottin-
gen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Conzemius, Victor (2004): «Solidaritit mit dem Papst. Der Schweizer Ultramontanis-
mus als Bewegung «von unten»», in: Neue Ziircher Zeitung, 29.5.2004, S. 64.

Fassler, Thomas (2019): Aufbruch und Widerstand. Das Kloster Einsiedeln im Span-
nungsfeld von Barock, Aufklirung und Revolution, zugl. Diss. Univ. Bern 2018, Egg:
Thesis.

Freytag, Nils (2003): Aberglauben im 19. Jahrhundert, zugl. Diss. Univ. Trier 1998/99,
Berlin: Duncker & Humblot.

Haller-Dirr, Marita / Achermann, Hansjakob (Hg.) (1998): Nidwalden 1798. Geschichte
und Uberlieferung, Stans: Historischer Verein Nidwalden.

In die Hohle des Lowen. 200 Jahre Lowendenkmal Luzern (2021), Cham: Pro Libro.

Kotulla, Andreas J. (2006): «Nach Lourdes!». Der franzésische Marienwallfahrtsort und
die Katholiken im Deutschen Kaiserreich (1871-1914), zugl. Diss. Univ. Trier 2005,
Miinchen: Meidenbauer.

Kreis, Georg (2008): Zeitzeichen fiir die Ewigkeit. 300 Jahre schweizerische Denkmal-
topografie, Ziirich: Verlag Neue Ziircher Zeitung.

Krenz, Jochen (2012): Konturen einer oberdeutschen kirchlichen Kommunikationsland-
schaft des ausgehenden 18. Jahrhunderts, zugl. Diss. Univ. Wiirzburg 2008, Bremen:
Lumiere.

Kuster, Niklaus (2021): «Paul Styger (1764-1824): Ein Kapuzinerleben im Freiheits-
kampf und Exil», in: Helvetia Franciscana, 50, S. 7-90.

Lang, Josef / Meier, Pirmin (2016): Kulturkampf. Die Schweiz des 19. Jahrhunderts im
Spiegel von heute, Baden: Hier und Jetzt.

Mattioli, Aram (2000): «Das letzte Ghetto Alteuropas. Die papstliche Segregationspoli-
tik in der <heiligen Stadt> bis 1870», in: Olaf Blaschke, Aram Mattioli (Hg.), Katholi-
scher Antisemitismus im 19. Jahrhundert. Ursachen und Traditionen im internationa-
len Vergleich, Ziirich: Orell Fiissli, S. 111-143.

Metzger, Franziska (2010): Religion, Geschichte, Nation. Katholische Geschichtsschrei-
bung in der Schweiz im 19. und 20. Jahrhundert — kommunikationstheoretische Per-
spektiven, zugl. Diss. Univ. Freiburg/Schweiz 2007, Stuttgart: Kohlhammer.

Ries, Markus (2017): «Kulturkdmpfe als Treiber nationaler Integration in der Schweiz
des 19. Jahrhunderts», in: Ulrich Lappenkiiper, André Ritter, Arnulf von Scheliha
(Hg.), Europdische Kulturkampfe und ihre Gegenwdrtige Bedeutung, Boston: Brill,
S. 39-50.

Ries, Markus (2019): «Die Kirchen und das Ende der Monarchien. Ein européischer
Vergleich», in: Reinhold Esterbauer, Christoph Grabenwarter, Katharina Pabel,
Marie-Therese Storck (Hg.), 100 Jahre Trennung von Staat und Kirche, Wien: Manz,
S.9-20.

Roth, Joseph (1950): Radetzkymarsch. Roman, Berlin: Kiepenheuer.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATION STATT RELIGION 185

Schiiller, Thomas (2019): «Der Papst - kirchenrechtlich ein absolutistischer Wahlmon-
arch», in: Julia Knop, Michael Seewald (Hg.), Das Erste Vatikanische Konzil. Eine
Zwischenbilanz 150 Jahre danach, Darmstadt: wbg Academic, S. 172-195.

Sohn-Kronthaler, Michaela (Hg.) (2016): Feminisierung oder (Re-)Maskulinisierung der
Religion im 19. und 20. Jahrhundert? Forschungsbeitrige aus Christentum, Judentum
und Islam, Wien, Koln, Weimar: Bohlau.

Taylor, Charles (2012): Ein sikulares Zeitalter, Berlin: Suhrkamp.

Walkenhorst, Peter (1996): «Nationalismus als <politische Religion>? Zur religiésen Di-
mension nationalistischer Ideologie im Kaiserreich», in: Frank-Michael Kuhlemann,
Olaf Blaschke (Hg.), Religion im Kaiserreich. Milieus — Mentalititen — Krisen, Giiters-
loh: Kaiser Giitersloher Verlagshaus, S. 503-529.

Weber, Christoph (1991): «Ultramontanismus als katholischer Fundamentalismus», in:
Wilfried Loth (Hg.), Deutscher Katholizismus im Umbruch zur Moderne, Stuttgart,
Berlin, K6ln: Kohlhammer, S. 20-45.

Weif3, Otto (2011): Weisungen aus dem Jenseits? Der Einfluss mystizistischer Phdnomene
auf Ordens- und Kirchenleitungen im 19. Jahrhundert, Regensburg: Pustet.

Weitlauff, Manfred (2018): Das erste Vatikanum (1869/70) wurde ihnen zum Schicksal.
Der Miinchner Kirchenhistoriker Ignaz Déllinger (1799-1890) und sein englischer
Schiiler John Lord Acton (1834-1902). Ein Beitrag zum 150-Jahr-Jubildum> dieses
Konzils, Miinchen: Bayerische Akademie der Wissenschaften.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

The Fundamentals (1910-1915):
Protestantische Bestimmungen christlicher Fundamente
in den USA

Michael Hochgeschwender

1. An den Wurzeln des Fundamentalismus

In den Jahren zwischen 1910 und 1915 erschien in den Vereinigten Staaten
eine Schriftenreihe von insgesamt 90 Essays, die in erst zwolf, im Vierteljahres-
rhythmus erscheinenden Banden kostenlos vertrieben und seitdem immer neu
aufgelegt wurden.! Sie wurden als Paperbacks gedruckt, um auf diese Weise
breitere Kreise versorgen zu konnen. In dieser Aufsatzsammlung, den Funda-
mentals: A testimony of truth, publizierten 46 Autoren aus der angelsdchsischen
Welt, vorrangig aus den USA, aber auch aus England, Schottland und Irland.
Diese transatlantische Kooperation war kein Zufall: Zum einen existierte seit
den 1740er Jahren eine Tradition auf vergleichbarer soziokultureller Basis beru-
hender, zeitgleicher und mitunter vom identischen Personal getragener evange-
likaler Erweckungsbewegungen auf beiden Seiten des Atlantiks. Zum anderen
diente seit etwa 1895 der rassistische Anglo-Saxonism, der unter anderem von
protestantischen Geistlichen wie dem liberalen Pastor Josiah Strong propagiert
wurde, als ideologische Grundlage eines machtpolitischen Revirements, das
die USA und Grofibritannien in ihren imperialistischen Interessen Seite an
Seite gegen das Deutsche Reich und andere Konkurrenten positionierte. Meist
handelte es sich im konkreten Fall um hochrangige und anerkannte Theologie-
professoren, einige davon aus renommierten Ivy-League-Universititen. Hinzu
kamen personliche Glaubenszeugnisse von Laien, darunter gerne Arzte oder
Naturwissenschaftler als professionelle Vertreter der Moderne. Die sozialen

! Hier wird die vierbindige, von George Marsden besorgte Gesamtausgabe aus dem Jahr
1988 verwendet, s. George Marsden (Hg.), The fundamentals: A testimony to truth, 4 Bde.
(New York: Garland, 1988), fiir die Belege im Folgenden abgekiirzt mit F. Die Ausgabe
erschien in der Reihe Fundamentalism in American Religion 1880-1950, deren 45 Béande
ebenfalls federfithrend von George Marsden, einem der besten Kenner des amerikanischen
Fundamentalismus ediert wurden und die duflerst seltene fundamentalistische Schriften der
breiteren wissenschaftlichen Offentlichkeit zuginglich gemacht hat. Bedauerlicherweise wurde
die wertvolle Einleitung Marsdens in die Fundamentals nicht paginiert, weswegen ich hier
nach Blattzahl nummeriere. Der Verweis auf die einzelnen Aufsitze aus The Fundamentals
erfolgt hier wie tiblich nach der urspriinglichen Einteilung in die 1910-1915 erschienenen
zwolf Bande.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188 MICHAEL HOCHGESCHWENDER

Akteure rekrutierten sich mithin aus einem iiberschaubaren und relativ homo-
genen, vom Bildungsbiirgertum gepragten Umfeld.

Um die breite Resonanz ihrer Schriften tatsdchlich zu garantieren sorgten
der Hauptherausgeber Amzi Dixon und sein Sponsor, der Olmagnat Lyman Ste-
wart, dafiir, die Auflage von tiber drei Millionen Stiick kostenlos an protestanti-
sche Geistliche, Missionare, Studenten, interessierte Laien, Sonntagsschullehrer
und Verbande wie den YMCA abzugeben. Samtliche Autoren waren Protes-
tanten unterschiedlicher, tiberwiegend evangelikaler und calvinistischer Deno-
minationen sowie konservative Anglikaner und Episkopale. Insofern war das
Publikationsprojekt ganz bewuf3t iiberdenominational und nicht ausschliellich
evangelikal-pramillenaristisch? und dispensationalistisch® angelegt. Denn es
strebte eine Koalition aus konservativ-traditionaler Orthodoxie und dem radi-
kalen, apokalyptischen Dispensationalismus innerhalb des Evangelikalismus
im Kontext der universitiren und gemeindlichen Konflikte um die moderne
oder modernistische* liberale Theologie an. Insofern handelte es sich um eine
traditionsgebundene Gruppe, der es vorwiegend darum zu tun war, die Uberlie-
ferung zeitgemafl zu vermitteln, was punktuelle Modernisierungen nicht von

% Unter Primillenarismus und Postmillenarismus versteht man zwei rivalisierende Stromungen
innerhalb des protestantischen apokalyptischen Denkens. Beide berufen sich auf die im neu-
testamentlichen Buch der Offenbarung des Johannes geschilderte Abfolge des endzeitlichen
Geschehens, wobei die Errichtung des dort prophezeiten Tausendjahrigen Friedensreichs im
Mittelpunkt der Kontroverse steht. Die Pramillenaristen erwarten das Tausendjéhrige Reich
als gnadenhaftes Geschenk des wiederkehrenden Christus. Dabei vertreten sie eine pessimisti-
sche Anthropologie und hingen iiberwiegend den Lehren der calvinistischen Orthodoxie an.
Demgegeniiber verfechten die Postmillenaristen die Idee, es sei den Menschen aufgetragen,
durch eine Perfektionierung der Gesellschaft die Bedingungen fiir die Wiederkunft selbst
zu schaffen. Thre Anthropologie ist eher optimistisch und sie lehnen etwa die calvinistische
Pradestinationslehre zugunsten eines heilsuniversalistischen Ansatzes ab.

Unter Dispensationalismus versteht man eine heilsgeschichtliche Spekulation innerhalb des
Protestantismus, durch welche die Geschichte in verschiedene Heilsabschnitte, die Dispensa-
tionen, eingeteilt wird, die sich mehr oder minder an den sechs Schépfungstagen des alttesta-
mentlichen Buches Genesis ausrichten und mit Adam und Eva beginnen. Dem Dispensationa-
lismus wohnt ein apokalyptischer Zug inne, da die Gegenwart heilsgeschichtlich regelmafig
der abschliefienden, endzeitlichen Dispensation zugeordnet wird.

Das Konzept des Modernismus stammt aus dem zeitgleichen katholischen Kontext, der durch
den parallelen Konflikt zwischen dem moderneskeptischen neuscholastischen Ultramontanis-
mus auf der einen Seite und dem explizit liberalen Modernismus auf der anderen Seite
gekennzeichnet war. Modernismus wird hier als theologische Anpassungsstrategie verstanden,
fir die das Konzept der liberalen Moderne als mafigeblich fiir als notwendig empfundene
Anpassungsleistungen der Theologie und der gemeindlichen Frommigkeitspraxis angesehen
wurde. Der Modernismus musste dabei nicht unbedingt mit einer totalen Akzeptanz bestimm-
ter Modernekonzepte durch die theologische Wissenschaft einhergehen, teilte aber prinzipiell
etwa den Fortschrittsoptimismus und partiell den religiosen und historistischen Relativis-
mus des zeitgendssischen Liberalismus. Die strukturellen Analogien zwischen katholischem
Modernismus und liberaler protestantischer Theologie gerade im Bereich der historisch-kriti-
schen Bibelexegese erlauben die Anwendung dieses Konzepts auf moderat modernisierende,
genuin theologische Stromungen innerhalb des Protestantismus.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THE FUNDAMENTALS (1910-1915) 189

vornherein ausschloss. Die grundlegenden normativen, dem protestantischen
Glaubensgut entnommenen Vorstellungen bleiben davon indes unberiihrt.
Heute gilt die Schriftenreihe als Griindungsakt des amerikanischen protes-
tantischen Fundamentalismus. Dieser wiederum wurde in der Folge auf globa-
ler Ebene und iiber das Christentum hinaus als namensgebend fiir religiose
Bewegungen wahrgenommen, die gegeniiber konkreten Folgen von Moderni-
sierungsprozessen® generell ablehnend oder (im Sinne eines vagen Unbeha-
gens) skeptisch waren. Dabei ist zu beriicksichtigen, dass Fundamentalismus,
von wenigen Ausnahmen in den 1920er Jahren abgesehen, tatsiachlich eine
Fremdbezeichnung darstellt und ganz {iberwiegend nicht als Selbstbezeichnung
fungiert, was wiederum einen abwertenden Gebrauch des Konzepts erleichtert.
Im Laufe dieser mitunter polemisch-pejorativen semantischen Expansions-
strategie verloren sich gleichwohl all jene Ambivalenzen gerade im Verhiltnis
zur amerikanischen Moderne an der Wende zum 20. Jahrhundert, die den Fun-
damentalismus der frithen Jahre (bis etwa 1925) innerhalb des spezifischen Ge-
fiiges der US-amerikanischen Religionsgeschichte so interessant machen. Aus
einer zu Beginn durchaus analytisch prézisen Kategorie, die eine ganz bestimm-
te Variante traditionaler Theologie innerhalb des Gesamtspektrums US-ame-
rikanischer theologischer Debatten beschrieb, entwickelte sich im Laufe der
folgenden Jahrzehnte eine Art auflerwissenschaftliches Totschlagargument. Da-
durch weist die Geschichte des Begriffs «Fundamentalismus» erkennbare Ana-
logien zum Schicksal des politischen Konzepts des Populismus auf:® Wer die
eigene, als modern konstruierte Position nicht teilt, wird dann wahlweise mit
dem negativ konnotierten Begriff «Fundamentalist» oder eben «Populist» eti-
kettiert, was bevorzugt im Modus der inhaltlich kaum gefiillten Denunziation

5 Unter Moderne wird hier ein Biindel an korrelierenden, aber nicht iiberall notwendig in
gleicher Weise verbundener Prozesse, z.B. die Ausdifferenzierung sozialer Strukturen, die
Hochindustrialisierung, Urbanisierung, Verwissenschaftlichung des Sozialen und Politischen
sowie Pluralisierung von Lebensstilen und Verhaltensweisen, verstanden. Ein Beispiel fiir
nicht tiberall vergleichbare Entwicklungen innerhalb des Prozesses der Modernisierung, der
gerne normativ als «Moderne» bezeichnet wird, stellt die Sakularisierung dar, die zwar, zu-
mindest im Laufe der zweiten Hélfte des 20. Jahrhunderts, in Westeuropa erkennbar wurde,
nicht aber in diesem Ausmafl in den USA. Die Modernisierung und damit die Moderne
miissen als Prozess verstanden werden, der vielfaltig ablauft und zu dem Gesellschaften, Kul-
turen, soziale Gruppen und Individuen sich je und je unterschiedlich, also ebenfalls prozessual
verhalten. Nur von bestimmten normativen Standpunkten aus, die jeweils eigens bestimmt
werden miissen, kann daher eine weltanschauliche Positionierung zur «Moderne» als «mo-
dern» oder «antimodern» begriffen werden.

® Vgl. dazu Frank (2020); Hochgeschwender (2019; 2017). Eine dezidiert kritischere Sicht des
Populismus, die eher auf problematische Kontinuititen zwischen dem progressiven Altpopu-
lismus und reaktionédren Stromungen der Gegenwart abhebt, vertritt Ursula Prutsch (2019).
Zur Gesamtproblematik s. Rovira Kaltwasser et al. (2019). Insgesamt bleibt oft unklar, was
eigentlich unter Populismus konkret zu verstehen ist. Hier wird der Begriff ausschliefilich fiir
die Anhénger einer politischen Partei in den USA der 1890er Jahre verwandt, die sich selbst
als Populisten bezeichneten.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190 MICHAEL HOCHGESCHWENDER

geschieht, und mithin aus dem normativ aufgeladenen Diskurs der Moderne
ausgeschlossen.”

Freilich ist in der Geschichte des frithen Fundamentalismus gar nicht so
eindeutig ersichtlich, wohin sich die wahlweise reaktive oder offensive, wohl
aber durchweg diskursiv gestaltete Kritik von fithrenden Akademikern und reli-
giosen Intellektuellen an der modernen Theologie in der Auseinandersetzung
um Stdrken und Defizite der industriellen Hochmoderne bewegen wiirde. Ja, es
ist nicht einmal wirklich klar, ob die frithen Fundamentalisten wirklich funda-
mentalistisch waren. In keinem der genannten Fille, weder in der katholischen
Neuscholastik, noch im Altpopulismus und schon gar nicht im Fundamentalis-
mus um 1910, war das Verhiltnis zur Moderne anfénglich so eindeutig geklart,
dass sie sich als unbedingter Gegenentwurf zur Moderne von vornherein an-
geboten hitten.® Man denke beispielsweise nur an die durchaus berechtigte
scharfe Kritik der ultramontan-neuscholastischen® katholischen Soziallehre an
den begriindungstheoretischen und sozialen Unzuldnglichkeiten des kapitalisti-
schen Wirtschaftssystems um 1900, die von den Altpopulisten, aber nur von
einer Minderheit der iberwiegend prokapitalistischen Fundamentalisten geteilt
wurde.

Ich werde im Folgenden in vier Schritten versuchen, den frithen Fundamen-
talismus in seinem historischen Entstehungskontext zu erfassen und einzuord-
nen, einmal - und dies ganz zentral — auf der theologischen Ebene, dann

7 Von diesem Vorwurf bleiben strukturelle, komparatistische Analysen wie die von Klaus Kienz-
ler (1996), Martin Riesebrodt (2001) oder Nina Kasehage (2021) unberiihrt. Sehr deutlich
wird das Manko bei Lange (2021), der Fundamentalismus apodiktisch als «Negation der
Moderne» (329) definiert.

Vgl. dagegen die Positionen von Olaf Blaschke (2000) sowie, ganz explizit, Christoph Weber
(1991). Vgl. ferner Fleckenstein/Schmiedl (2005).

Zum Ultramontanismus, den man zumindest zu Beginn in den 1820er bis 1850er Jahren als
seine vom Niederklerus und den Laien getragene, antielitire und antiaufgeklirte Erweckungs-
bewegung, die sich vor allem gegen den staatskirchlichen, aristokratischen Episkopat der
Aufklarungsepoche wandte, verstehen kann, s. den Beitrag von Markus Ries in diesem Band.
Unter Neuscholastik versteht man eine um 1850 von Italien ausgehende Renaissance des
hochmittelalterlichen und barockzeitlichen scholastischen Systemdenkens in Philosophie und
Theologie. Die Neuscholastik verstand sich als ein primér auf Aristoteles gegriindetes diskursi-
ves Wechselspiel rivalisierender Schulen, des ausgepragt intellektualistischen Thomismus, des
voluntaristischen Skotismus, des konservativen Augustinismus und thomistisch-skotistischer
Mischsystems, etwa des von den Jesuiten getragenen Suarezismus und des ebenfalls jesuiti-
schen Molinismus. Fiir die Neuscholastik ist eine prinzipielle Gegnerschaft zu den erkenntnis-
kritischen und dualistischen philosophischen Systemen der Frithmoderne charakteristisch.
Insbesondere der Cartesianismus, der Kantianismus, die Skepsis Humes, der Empirismus und
Rationalismus sowie die Aufklirung wurden scharf abgelehnt. Die Neuscholastik basierte auf
einem kritischen Realismus in der Erkenntnistheorie, einem Primat der Metaphysik bis in
die Morallehre hinein (agere sequitur esse), der ontologischen Differenz von Akt und Potenz
sowie von Essenz und Existenz, dem Festhalten am Kausalitdtsprinzip sowie vor allem am Satz
vom ausgeschlossenen Widerspruch. 1879 erklarte Papst Leo XIII. die scholastischen Lehren
des HI. Thomas von Aquin in der Enzyklika Aeterni Patris als mafigeblich fiir die gesamte
katholische Kirche.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THE FUNDAMENTALS (1910-1915) 191

auflenpolitisch, innenpolitisch und sozio6konomisch, um im Anschluss auf
seinen rapiden Niedergang im Nachgang zum sogenannten «Affenprozess» in
Dayton (Tennessee) 1925 einzugehen. Abschlieflend gebe ich einen kurzen
Ausblick auf das Aufkommen des Neofundamentalismus in den USA seit den
1960er Jahren, ein notwendiges Schlaglicht auf die semantische Expansion und
die soziokulturelle Umdeutung des Konzepts. Der Beitrag argumentiert letztlich
fiir eine sorgfaltige Trennung zwischen frithem und gegenwirtigem Fundamen-
talismus.

2. Die Theologie der Fundamentals

In erster Linie waren The Fundamentals als Beitrag zu einer aktuellen Debatte
an den theologischen Fakultdten, aber auch in den protestantischen und angli-
kanisch-episkopalen Gemeinden in der angelsdchsischen Welt gedacht. Sie soll-
ten einer gewissen Kldrung der eigenen, beharrenden traditionsverpflichteten
Position dienen. Die Autoren, darunter der Schotte James Orr vom United Free
Church College in Glasgow, Benjamin B. Warfield vom Princeton Theological
Seminary, der Geologe George Frederick White vom liberalen Oberlin College,
der Bibelwissenschaftler James Gray vom Moody Bible Institute in Chicago,
der anglikanische, hochkirchliche Bischof von Durham H.C.G. Moule, gehérten
unterschiedlichen Denominationen an und représentierten ganz diverse theolo-
gische Stromungen.

Abseits stand jedoch einer der weltweit bekanntesten konservativen Theolo-
gen seiner Zeit, der selbst in liberalen Kreisen renommierte presbyterianische
Exeget John Gresham Machen aus Princeton, der immer wieder mit der Friih-
phase des Fundamentalismus in Verbindung gebracht wird, obwohl er sich
selbst von dem Begriff zeitlebens distanziert hat. Gleichwohl galt er zu Recht als
Vorkampfer einer dezidiert antimodernistischen Bibelexegese (vgl. Hart 2003).
Die Griinde fiir sein Fernbleiben sind nicht ganz klar. Vermutlich wollte er sich
nicht derart eindeutig und populdrwissenschaftlich positionieren.

Was die Autoren der Fundamentals mit Machen verband, war ihre Oppositi-
on zur im ausgehenden 19. Jahrhundert und im beginnenden 20. Jahrhundert
auflerordentlich einflussreichen liberalen Theologie sowie der mit ihr einherge-
henden historischen Bibelkritik in der Tradition der Aufklarungstheologie und
-philosophie, dem higher critcism. Dieser theologische Liberalismus war nicht
identisch mit dem parteipolitischen Weltanschauungsliberalismus der Epoche
um 1900, obwohl er sich durchaus als weltanschauliche, aber genuin theologi-
sche Avantgarde der Moderne verstand. Demgegeniiber bezogen die frithen
Fundamentalisten zum Problem der Moderne {iberhaupt keine nennenswerte
Stellung, da ihr Kampf ausschliefllich dem theologischen Modernismus und
seinen Anpassungsstrategien an die Vorgaben der naturwissenschaftlichen und

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192 MICHAEL HOCHGESCHWENDER

technologischen Industriemoderne galt. Thr Aktualisierungsbestreben richtete
sich explizit auf genau diejenigen Traditionen, welche die theologischen Moder-
nisten unbedingt preisgeben wollten, um die primar ethischen Geltungsansprii-
che des Christentums gegeniiber der Kritik der Moderne zu immunisieren. Fiir
die frithen Fundamentalisten aber waren diese Geltungsanspriiche durch die
Moderne iiberhaupt nicht bedroht. Die Theologie der modernistischen Libera-
len wirkte auf sie als eine unnotige Vorabkapitulation vor im Kern unberech-
tigten, begriindungstheoretisch unzureichend motivierten Geltungsanspriichen
der sakularen Moderne.

Politisch konnten die theologischen Liberalen ebenso konservativ sein, wie
manche frithe theologische Konservative und Fundamentalisten parteipolitisch
dem liberalen Fliigel der Republikaner in den USA nahestanden. Insofern galt
ihre kumulative Kritik nicht allein - nicht einmal in erster Linie - der histo-
risch-kritischen Methode, sondern vielmehr dem dahinterstehenden, rationa-
listischen und antisupernaturalen Weltbild. Namen wie Samuel H. Reimarus,
David Friedrich Strauf3, Albert Ritschl oder Adolf von Harnack, eingangs des
20. Jahrhunderts der womdglich bekannteste Theologe tiberhaupt, représentier-
ten fiir diese akademischen Kritiker eine weltimmanente Theologie mit einer in
ihren Augen unbiblischen, iibertrieben optimistischen Anthropologie. In dieser
gab es keinen spekulativen Raum mehr fiir die traditionellen Lehren vom Kreu-
zes- und Erlosertod des Gottmenschen Jesus Christus,!? die Notwendigkeit der
tibernatiirlichen Gnade fiir die Rechtfertigung des in den Zustand der Siinde
gefallenen Menschen oder ein Eingreifen des streng iibernatiirlichen Gottes
in die Weltldufe etwa durch Wunder. Gegeniiber diesem Aufklarungsrationalis-
mus, den sie ideengeschichtlich zum Teil auf Spinoza und Lessing, zum Teil
auf den Idealismus Kants und Hegels, zum Teil auf Voltaire und Rousseau
zuriickfiihrten, beharrten die Verfasser der Fundamentals auf der strengen
Ubernatiirlichkeit Gottes und seinem aktiven Eingreifen in die Heilsgeschichte.
Vor allem kritisierten sie die Reduktion der christlichen Religion auf Sittlich-
keit und Moral und damit die Relativierung des religiésen Supernaturalismus.
Das Christentum, so ihre einhellige Auffassung, sei keine Philosophie, sondern
Begegnung mit dem lebendigen,!! personalen, dreieinigen Gott durch Jesus
Christus!? im Wort der Heiligen Schrift. Ein eigentlicher, streng metaphysischer
Gottesbeweis wurde deswegen als tiberfliissig erachtet.!3

19 John Stock, «The God-Man» (E, VI, 64-84).

1 Arthur T. Pierson, «The Proof of the Living God» (F, I, 70-86).

2 Benjamin B. Warfield, «The Deity of Christ» (F, I, 21-28); G. Campbell Morgan, «The
Purpose of the Incarnation» (F, I, 29-54); R.A. Torrey, «The Personality and Deity of the
Holy Spirit» (E, I, 55-70); Robert E. Speer, «God in Christ: The Only Revelation of the
Fatherhood of God» (F, III, 61-75); William J. Erdman, «The Holy Spirit and the Son of
God» (F, X, 64-79).

13 Thomas Whitelaw, «Is there a God» (F, V1, 22-36); David James Burrell, «The Knowledge of
God» (E, VIIL, 90-99).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THE FUNDAMENTALS (1910-1915) 193

Schon aus diesem Grund spielten religiose Erfahrungsberichte von Laien von
Beginn an eine wichtige Rolle im Konzept der Schriftenreihe.!* Dieses Genre
war nicht nur typisch fiir populdre Apologetiken des christlichen Glaubens,
sondern hatte zudem eine genuin theologische Bedeutung. Fiir die Verfasser
war der Glaube nicht primar theoretische Spekulation, er war in erster Linie Er-
fahrungsglaube, kein System wahrer, vernunfthafter Sitze wie in der Neuscho-
lastik, sondern personales Erlebnis.!> In dieser Hinsicht standen sie den Ver-
fechtern etwa des katholischen Modernismus oder spaterer heilsokonomischer
Ansitze deutlich naher als der scholastischen Apologetik des konfessionellen
Zeitalters. Gleichzeitig diente die Verteidigung der tiberlieferten Satzwahrheiten
— etwa der Lehre von der Jungfrauengeburt,'® der Gottlichkeit Jesu Christi, der
Lehre von der Heilsrelevanz des Kreuzesopfers oder der Rechtfertigung durch
den Glauben in der Gnade — der Wahrung der Supernaturalitit Gottes.

Die Ubernatiirlichkeit des Glaubensaktes und das personale Moment der
Beziehung zu diesem iibernatiirlichen Gott gehorten fiir die Verfasser offenkun-
dig untrennbar zusammen. Dies galt zudem fiir das Verstindnis vom Reich
Gottes, das eben nicht, wie in der liberalen Theologie, als weltimmanente
Veranstaltung gedacht wurde, sondern als gnadenhafter Transformationsakt
Gottes. Apokalyptische Erwartungen traten dabei in der Argumentation zur
Génze zuriick, was angesichts der pramillenaristischen Ausrichtung vieler der
Verfasser tiberraschend ist.1” Um es in den Worten der Schule auszudriicken:
Fir die Verfasser der Fundamentals blieb die Heilige Schrift als inspirierte
Offenbarung,!8 als gnadenhaftes Wort des iibernatiirlichen lebendigen Gottes in
die gefallene, siindhafte Schopfung hinein'® das zentrale motivum credibilitatis
und die Grundlage allen Glaubens und zwar im Sinne eines heilsékonomischen
debitum naturale, eines strengen Erfordernisses seitens der gefallenen Natur,
und nicht als desiderium naturale vor dem Hintergrund einer blofien potentia
oboedientialis der geschwichten Natur gegeniiber Gott, wie es die katholische
Neuscholastik sah.20

" Vgl. z.B. N.N,, «Tributes to Christ and the Bible by Brainy Men not Known as Active Chris-
tians» (F, 120-24, u.a. mit Berichten {iber Ernest Renan oder Benjamin Disraeli), Howard
A. Kelly, M.D., «A Personal Testimony» (F, I, 123-46) oder EY. Mullins (der allerdings
Theologe war), «The Testimony of Christian Experience» (F, III, 76-85).

Thomas Boston, «The Nature of Regeneration» (F, IV, 26-30); George W. Lasher, «Regenera-

tion — Conversion — Reformation» (F, X, 31-38).

16 James Orr, «The Virgin Birth of Christ» (F, I, 7-209).

Dies gilt selbst fiir Jessie Penn-Lewis (wenn ich es recht sehe, die einzige Frau unter den

Beitragern), «Satan and His Kingdom» (F, IV, 48-63) oder Charles R. Erdman, «The Coming

of Christ» (F, V, 87-99). Am ehesten findet man Andeutungen in William G. Moorehead,

«Millenial Dawn: A Counterfeit of Christianity» (F, VII, 106-27).

18 James M. Gray, «The Inspiration of the Bible: Definition, Extent and Proof» (F, III, 7-41);
William G. Moorehead, «The Moral Glory of Jesus Christ: A Proof of Inspiration» (F, III,
42-60).

9 Philipp Mauro, «Life in the Word» (F, 'V, 7-71).

20 Vegl. dazu die ausfiihrlichen Erérterungen bei Brinktrine (1947: bes. 200-237).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194 MICHAEL HOCHGESCHWENDER

Insofern blieben die Autoren der altprotestantischen Orthodoxie inhaltlich
verhaftet, ohne indes auf deren Sprache zuriickzugreifen, die sie durch eine
existentiell-personalistische, heilsokonomische Semantik der Innerlichkeit und
des Experimentalglaubens ersetzten. Aber ihre Sicht erlaubte es, einen syste-
matischen «Ankniipfungspunkt» fiir die iibernatiirliche gottliche Gnade?! in
der Immanenz der Welt auszumachen,?? ein Punkt, der wenig spiter in den
Debatten um das fotaliter aliter Gottes in der Dialektischen Theologie Karl
Barths wichtig werden sollte. Zugleich wurde mit Hilfe des heilsokonomischen
debitum naturale die Moglichkeitsbedingung fiir ein gottliches, gnadenhaftes
und heilsokonomisch relevantes Eingreifen Gottes in die Sphére des Mensch-
lichen in Gestalt von Wundern und als Antwort auf das menschliche Gebet
sichergestellt.2> Wohl aus Riicksicht auf die anglikanischen Autoren wurden
spezifisch calvinistische Lehrstiicke, etwa die Pradestinationslehre, nicht eigens
ausfiihrlich behandelt.

Demgegeniiber war die Auseinandersetzung mit der historisch-kritischen
Methode, obwohl ihr eine Vielzahl von Beitrigen gewidmet war, fast schon
zweitrangig. In diesem Feld beschrankte man sich auf vergleichsweise konven-
tionelle Argumente, die sich einer Kritik zum einen der weltanschaulichen
Grundlagen der historisch-kritischen Methode,?* ihrer marcionitisch anmuten-
den Trennung von Judentum und Christentum, von Altem und Neuem Testa-
ment? bei der wissenschaftlichen Eruierung der ipsissima vox Jesu Christi,
verschrieben.?6 Die liberale Vorstellung, die Echtheit der Worte Jesu konne
dadurch erreicht werden, alles auszublenden, was sich im zeitgendssischen
Frithjudentum oder im Alten Testament finden lasse, war fiir die Exegeten aus
dem Umfeld der Fundamentals schlicht Unsinn und Ausdruck einer vorgefass-
ten philosophischen und mithin gerade nicht theologischen Position.?” Ferner
lehnten sie die Quellenhypothesen Gunkels, Wellhausens und de Wettes konse-
quent ab. Insbesondere die Unterscheidung der jahwistischen, elohistischen,
deuteronomistischen und priesterschriftlichen Quellen innerhalb der Penta-
teuchkritik stiefS auf ihre Ablehnung.?® Tatsachlich ist diese Grundhypothese
inzwischen selbst in der liberalen Kritik zuriickgewiesen worden. Allerdings
hielten die Verfasser der Fundamentals in der Regel an einer Frithdatierung und

2L C.1. Schofield, «The Grace of God» (F, XI, 43-54).

22 H.C.G. Moule, «Justification by Faith» (F, II, 106-19).

2 Arthur T. Peirson, «Divine Efficacy of the Prayer» (F, IX, 66-83).

24 Dyson Hague, «History of Higher Criticism» (F, I, 87-122); Franklin Johnson, «Fallacies of

the Higher Criticism» (F, II, 43-68).

Arthur T. Pierson, «The Testimony of the Organic Unity of the Bible to Its Inspiration» (F,

VII, 55-69).

26 Sir Robert Anderson, «Christ and Criticism» (F, 11, 69-84); Amzi C. Dixon, «The Scrip-
tures» (F, 'V, 81-105).

27 Philip Mauro, «Modern Philosophy» (F, II, 85-105).

28 William Caven, «The Testimony of Christ to the Old Testament» (F, IV, 46-72); F. Bettex,
«The Bible and Modern Criticism» (F, IV, 73-90).

25

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THE FUNDAMENTALS (1910-1915) 195

der mosaischen Verfasserschaft des Pentateuch?® ebenso fest wie an der konse-
quenten Verwerfung jeglicher Pseudonymitdt in der Bibel.3® Vergleichbares galt
fiir das Neue Testament.?!

Ansonsten bediente man sich klassischer Argumente aus der Archiologie
oder den Altertumswissenschaften, die sich bis heute in der konservativen Ex-
egese finden, um die historische Kritik ihrer historischen Grundlagen zu berau-
ben.3? Der Ton der Auseinandersetzung war bemerkenswert zuriickhaltend und
ruhig. Es fehlte die fiir den gegenwirtigen Fundamentalismus in den USA so
kennzeichnende, prignante und hyperbolische Aggressivitit, gerade gegeniiber
den Naturwissenschaften oder der Archdologie. Ganz im Gegenteil waren die
Autoren um einen sachlichen und prononciert wissenschaftlichen Ton bemiiht.

Dies gilt besonders fiir die Debatten um die darwinistische Evolutionslehre,
die anders als man es heutzutage erwarten wiirde, nur am Rande vorkommen.
Die Autoren betonen durchweg ihre Akzeptanz der naturwissenschaftlichen
Ergebnisse sowie die generelle Kompatibilitdit von Naturwissenschaften und
theologischer Bibelexegese.?®> Die methodische Eigenstandigkeit der Naturwis-
senschaften wird ebenso betont wie eine explizite Berufung auf eine literalex-
egetische Auslegung der ersten Kapitel des Buches Genesis fehlt. Vielmehr wird
entlang einer anderen Linie argumentiert: Die wissenschaftlichen Belege reich-
ten fiir die darwinistische Theorie nicht aus, der auf permanente Fluiditét allen
Lebens abhebende Darwinismus biete keine hinreichende Begriindung fiir die
erfahrungswissenschaftlich feststellbare Kontinuitdt und Stabilitdt der Arten.
Die Verfasser bewegten sich mithin in den Bahnen auch der biologischen Kritik
am Darwinismus und der Evolutionslehre und zeigten durch die Erkenntnis-
se der Evolutionslehre keineswegs besonders beunruhigt. Einzelne Autoren,
darunter Orr, galten sogar als Anhédnger der theistischen Evolution. Eher am

2 Andrew Craig Robinson, «Three Peculiarities of the Pentateuch (F, VII, 101-05); George
Frederick White, «The Mosaic Authorship of the Pentateuch» (F, IX, 10-21).

% George L. Robinson, «One Isiah» (F, VII, 70-87); Joseph D. Wilson, «The Book of Daniel»
(F, VII, 88-100).

31 G. Osborne Troop, «The Internal Evidence of the Fourth Gospel» (F, X, 18-25).

32 George Frederick Wright, «The Testimony of the Monuments to the Truth of the Scriptures»
(F II, 7-28); M.G. Kyle, «The Recent Testimony of Archeology to the Scripture» (F, II, 29-
42). Vgl. Arno C. Gaebelein, «Fulfilled Prophecy: A Potent Argument for the Bible» (F, XI,
55-86). Zum gegenwirtigen Stand der Pentateuchkritik vgl. z.B. Zenger (2012) oder Schmid
(2014). Zum Fortleben konservativer Kritik aus archdologischer Perspektive s. etwa Kitchen
(2012).

3 James Orr, «Science and Christian Faith» (F, IV, 91-104); ders., «The Early Narratives of
Genesis» (F, VI, 85-97); George Frederick Wright, «The Passing of Evolution» (F, VII,
5-20); s.a. Henry H. Beach, «The Decadence of Darwinism» (F, VIII, 36-48); Dyson hague,
«The Doctrinal Value of the First Chapters of Genesis» (F, VIII, 74-89).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196 MICHAEL HOCHGESCHWENDER

Rande wurden heterodoxe Gemeinschaften3* und die katholische Kirche3> auf
biblizistischer Grundlage angegriffen.

Im Hintergrund dieser theologischen Positionierung standen akademische
und teilweise personliche Konflikte. So hatte sich die erst in den 1890er Jahren
gegriindete University of Chicago ganz deutlich auf Seiten des theologischen
Liberalismus und des higher criticism positioniert. Auf der anderen Seite stan-
den die prominenten konservativen Theologen des Princeton Theological Semi-
nary sowie die dispensationalistisch-pramillenaristischen Bibelschulen in der
Nachfolge des Erweckungspredigers Dwight D. Moody in Chicago und Los
Angeles. Interessanterweise teilte einer der bekanntesten Philosophen der USA,
der Pragmatist John Dewey, zwar energisch die Ansichten der Liberalen, wenn
auch weder ihren Kantianismus noch ihren hegelianischen Idealismus. Fiir
die Konservativen und Pramillenaristen stellte dies ein besonderes Argernis
dar, da der lebensphilosophische Pragmatismus sich gerne als die schlechthin
amerikanische Philosophie der Moderne gerierte. Fiir Dewey hatte, wie fiir
die theologischen Liberalen, Jesus von Nazareth keinen gottmenschlichen oder
messianischen Anspruch verfochten, auch habe er zu keinem Zeitpunkt eine
Kirche griinden wollen. Vielmehr sei er Vertreter einer lebensbejahenden, im
Grunde pragmatistischen Lebensphilosophie gewesen. Als negativer Kontrast
zum «guten» Jesus diente dann der «bdse» jiidische Pharisder Paulus, der aus
einer weltoffenen, humanen Philosophie einen supernaturalistischen religiosen
Kult mit strenger Gesetzlichkeit gemacht habe.

Wie so viele Liberale, darunter auch Ernest Renan, neigte Dewey dazu, die
Vorstellungswelt des ausgehenden biirgerlichen 19. Jahrhunderts und insbeson-
dere der akademischen Welt ahistorisch und simplistisch auf die religiosen
Lebensumstande der Zeitenwende zu {ibertragen und dies obwohl die historisti-
sche Relativierung von Absolutheitsanspriichen zentral zu ihrem Argumentati-
onsarsenal zahlte.

Allerdings stand Dewey mit seiner Position im pragmatistischen Lager nicht
unangefochten da. Wahrend William James, der moglicherweise gerade in Re-
ligionsfragen noch bekannter war als der Agnostiker Dewey, eine hochgradig
individualistische und damit in sich antikirchliche, aber auf Innerlichkeit und
Erfahrung beruhende religiose Position einnahm, plddierte Charles Sanders
Peirce zumindest in personlichen Auflerungen sogar fiir eine enge Verkniipfung
eines voluntaristischen, antiintellektualistischen religiosen Instinkts mit einer

34 Algernon J. Pollock, «Modern Spiritualism briefly Tested by Scripture» (F, X, 111-27);
R.G. McNiece, «Mormonism: Its Origins, Characteristics, and Doctrines» (F, VIII, 110-27);
Maurice E. Wilson, «Eddyism: Commonly Called Christian Science» (F, IX, 111-26).

35 TW. Medhurst, «Is Romanism Christianity?» (F, XI , 100-112) und J.M. Foster, «Rome, the
Antagonist of the Nation» (F, XI, 113-26), in dem ganz nationalprotestantisch der Angst
Ausdruck verliehen wird, Rom konne sich tiber die Schulen in der philippinischen Kolonie
der USA Zugriff auf das Bildungswesen des Landes verschaffen, eine indirekte Kritik am
Kolonialismus der 1890er Jahre.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THE FUNDAMENTALS (1910-1915) 197

aufgrund der Sozialnatur des Menschen notwendigen kirchlichen Institutionali-
sierung. Insgesamt stand der Pragmatismus demnach auf Seiten der liberalen
Theologie, da er — mit Ausnahme Deweys — mit deren weltfokussierter Reli-
giositdt, nicht aber mit dem konservativen Supernaturalismus vereinbar war.
Wer immer sich zur liberalen, fortschrittlichen Avantgarde zidhlte, hielt diese
Position fiir die einzig akzeptable.3¢

Seit den 1890er Jahren fand die liberale Theologie in den protestantischen
Denominationen des industrialisierten Nordens und des pazifischen Westens
mehr und mehr Anhénger innerhalb des urbanen Biirgertums, wiahrend der
vorindustrielle, bitterarme Siiden den religiésen Vorstellungswelten des 19.
Jahrhunderts verhaftet blieb. Der theologische Liberalismus blieb hier ohne
mafSgebliche Resonanz. Folgerichtig entwickelte sich die antiliberale Gegenre-
aktion auch nicht im Siiden, sondern ebenfalls in den Industriezentren der
USA. Insbesondere die Northern Baptists und die nordstaatlichen Presbyteria-
ner sahen sich mit bitteren innergemeindlichen Kontroversen konfrontiert (mit
Ausnahme der katholischen Kirche hatten sich nahezu samtliche protestanti-
schen Denominationen und die Episkopalkirche bereits vor dem Biirgerkrieg
wegen der Kontroverse um die Sklavenfrage entlang sektionaler Linien gespal-
ten und diese Spaltung seitdem weitgehend aufrechterhalten). Diese Kontrover-
sen nahm nun der Olmagnat Lyman Stewart (1840-1923) aus Kalifornien
zum Anlass, sich nach reiflichen Uberlegungen in den Konflikt einzuschalten.
Stewart war vor dem Biirgerkrieg im Rahmen der postmillenaristischen zweiten
evangelikalen Erweckungsbewegung aufgewachsen. Politisch war er Bestandteil
der liberal-evangelikalen Reformkoalition gewesen, die im Norden der Union
gegen die Sklaverei, den Alkoholmissbrauch, fiir eine Reform des Justiz- und
Schulsystems sowie gegen die Todesstrafe gekampft hatte. Noch 1912 unter-
stiitzte er den progressivistischen Prasidentschaftskandidaten und antimono-
polistischen trust-buster Theodore Roosevelt. Wie immer progressiv Stewart
politisch auch gewesen sein mag, theologisch war er ein strenger Verfechter
des Dispensationalismus. Sowohl Moody als auch der Exeget C.I. Schofield
hatten ihn maf3geblich beeinflufit. 1891 hatte er in Kalifornien eine Missions-
gesellschaft gegriindet und danach das Moody Bible Institute in Los Angeles
finanziell unterstiitzt (vgl. Marsden 1988: Introduction, Blatt 5-9). 1909 brachte
ihn schliefilich der gleichfalls dispensationalistische Baptistenprediger Amzi C.
Dixon, einer der ganz wenigen Siidstaatler, die sich an den Diskussionen betei-
ligten, auf die Idee, mit seinem Vermégen die Herausgabe der Fundamentals zu
finanzieren.

Dixon war der womdglich streitbarste im Kreis der Beitrdger zu der Schrif-
tenreihe. Er hafite nicht nur den rémischen Katholizismus als im Grunde un-
christliches Kryptojudentum, sondern jedwede Variante liberalen theologischen

% Zur pragmatistischen Religionsdebatte siehe Ricken SJ (2003).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

198 MICHAEL HOCHGESCHWENDER

Denkens, vom liberalen Protestantismus iiber den Unitarismus bis zum Spiri-
tualismus. Seine besondere Feindschaft aber galt dem Kreis um den liberalen
Erweckungsprediger Henry Ward Beecher in New York, der, wie die Verfasserin
des Romans Uncle Tom’s Cabin Harriet Beecher Stowe, aus dem einflussreichen
Clan des bekanntesten Erweckungspredigers der 1820er Jahre, des Postmillena-
risten Charles Grandison Finney, kam. Dieser hatte einst behauptet, Christus
sei ihm personlich erschienen, um den anthropologisch optimistischen und
heilsuniversalistischen Postmillenarismus zu verkiinden. Die liberalen Beechers
waren keinesfalls zimperlich, wenn es darum ging, ihre Feinde zu bekdampfen.
Nicht nur waren sie strikt antikatholisch, sie waren zudem willens und in der
Lage, personliche Feinde bis hin zur gesellschaftlichen Vernichtung zu bekdmp-
fen.3”

Was die Beechers fur Dixon war John D. Rockefeller fur Stewart. Zwar waren
beide, der fromme Baptist Rockefeller und der Dispensationalist Stewart, glei-
chermaflen riicksichtslose und erfolgreiche Sozialaufsteiger im Erdolgeschaft
gewesen, aber letztlich hatte Rockefellers Standard Oil of New Jersey Stewart
vom Markt verdrangt, was dieser nun offenbar heimzuzahlen trachtete. Begie-
rig griff er 1909 nach einem Treffen mit Dixon dessen Vorschlag einer Serie
von Artikeln gegen die um sich greifende liberale Theologie auf, deren Aus-
wirkungen er in Kalifornien gut beobachten konnte. Von Beginn an waren
sich Stewart und Dixon dariiber klar, auf innerkonservative Dispute verzichten
zu wollen. Thnen ging es um eine Einheitsfront der Konservativen innerhalb
des nordstaatlichen Protestantismus. Es waren dann mit William B. Riley und
Charles Curtis Lewis zwei dispensationalistische Northern Baptists aus Stewarts
Umfeld, die 1919 und 1920 ihrer konservativen Fraktion den Namen «Funda-
mentalisten» gaben, wobei sie sich direkt auf die Fundamentals bezogen. Oh-
ne diese personlichen Rivalititen wire es unter Umstinden zumindest nicht
zur Schriftenreihe gekommen, wohl aber zu irgendeiner Form konservativer
und dispensationalistischer Reaktion auf den theologischen Liberalismus und
dessen Antisupernaturalismus. Dafiir waren in den Augen der Verteidiger die
Waurzeln aller protestantischen Religion gar zu sehr bedroht.

Es zeigt sich also, dass der «Fundamentalismus» anfangs eine rein akademi-
sche, durchaus intellektuell hochkaritige Bewegung ohne grofiere Basis im
breiten Volk war, die sich in erster Linie gegen das richtete, was sie als begriin-
dungstheoretische Schwichen des aus Deutschland stammenden theologischen
Liberalismus sahen. Beide Gruppierungen waren in sich heterogen. Dies er-
klart die betont sachliche Argumentationsweise der Fundamentals, das Fehlen
jeglichen hysterischen Alarmismus und apokalyptischer Rhetorik, welche die

7 Vgl. zum Kreis um die Beechers Goldsmith (1998: 419-424). Biirgerliche Sozialdisziplinie-
rung und Antikatholizismus gingen, gepaart mit einem rigiden Nationalismus, im urbanen
Liberalismus oft Hand in Hand (Hunt 1999). Zum historischen Umfeld vgl. D’Emilio/Freed-
man (1997: 171-222), sowie allgemein White (2017).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THE FUNDAMENTALS (1910-1915) 199

konservative Orthodoxie nur abgeschreckt hatten. Die Debatte um 1915 verlief
in den Bahnen des etablierten akademischen Comments; sie ging nur bedingt
in die Breite der Gesellschaft. Dafiir fehlten schlicht die sozialen Grundvoraus-
setzungen, zumal der Erste Weltkrieg mit seinen Hekatomben von Toten sich
auf den anthropologischen Optimismus der Liberalen @hnlich verheerend aus-
zuwirken begann, wie der blutige Amerikanische Biirgerkrieg auf denjenigen
der Postmillenaristen des 19. Jahrhunderts. Uber die theologische Abwehrhal-
tung gegeniiber dem theologischen Liberalismus hinaus gab es wenig, das die
Autoren miteinander verband.

Angesichts dieser Ausgangslage wird man sich gleichzeitig davor hiiten miis-
sen, voreilig das heutige Verstindnis von Fundamentalismus auf die frithen
Fundamentalisten unkritisch zu iibertragen oder gar das Konzept der liberalen
Moderne, wie es sich heute darstellt, fiir die Wende zum 20. Jahrhundert
vorauszusetzen. Die damalige liberale Moderne war bei allem theoretischen
historistischen Relativismus in vielerlei Hinsicht und nationeniibergreifend sitt-
lich rigoros, sozialdisziplinierend, imperialistisch, extrem kapitalistisch, sozial-
darwinistisch, antisemitisch, antikatholisch, eugenisch und ohne viel Verstiand-
nis fiir die soziale Frage, militaristisch und nationalistisch.® Diese Aspekte
waren keine anachronistischen Abweichungen, sondern ein integraler Bestand-
teil eines weithin geteilten Verstindnisses von Moderne und Modernitdt. Be-
zeichnenderweise distanzierten sich die frithen Fundamentalisten von keinem
dieser Punkte besonders nachdriicklich, teilten sie doch tiberwiegend die welt-
anschaulichen Spezifika des urbanen Biirgertums. Vor allem galt dies fiir die
gemeinsame Furcht vor anarchistischer oder sozialistischer Revolution aus den
Reihen der migrantischen Arbeiterklasse. Lediglich in einigen theologischen
Punkten iibten sie offene Opposition. Die linksliberalen Verfechter eines de-
zidiert relativistischen, reformistischen Kulturpluralismus befanden sich inner-
halb der Bourgeoisie noch allerorten in einer defensiven Minorititsposition.
Thre Stunde sollte aber noch kommen und mit ihr die Radikalisierung des
Fundamentalismus.

3. Die aufSenpolitische Ebene der Fundamentals

Nach diesen Ausfithrungen diirfte klar geworden sein, wie wenig kohérent die
realpolitischen Positionen der frithen Fundamentalisten waren, die im Grunde
auflerhalb der theologischen Debatten nicht als Gruppe in Erscheinung traten,
was ihre praktischen Optionen nachdriicklich einengte. An diesem Punkt liegt

%% Dies wird sehr deutlich, wenn man sich die Aggressivitit vor Augen fiihrt, mit der etwa der
neuscholastische Apologet P. Albert Maria Weiff OP in seiner mehrbéndigen Apologie des
Christentums dieses Verstindnis der Moderne attackierte (Weify 1885-1886). In den USA
war die Situation kaum anders als im Wilhelminischen Deutschland.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200 MICHAEL HOCHGESCHWENDER

ein weiterer wichtiger Differenzmarker zum gegenwirtigen Fundamentalismus,
der gerne primir unter politischen Gesichtspunkten gesehen wird. Zwar hat Sa-
ra Diamond dem vehement widersprochen und auf die sozialen Komponenten
des christlichen Fundamentalismus in den USA aufmerksam gemacht, aber so
richtig ist man ihr in diese Richtung bislang nicht gefolgt (vgl. Diamond 1998).
Am ehesten diirfte sich eine gewisse Handlungseinheit noch auf dem Gebiet der
Auflenpolitik im Umfeld des Ersten Weltkriegs eruieren lassen, allerdings nur,
wenn man das Fundamentalismuskonzept auf Angehorige des evangelikalen
dispensationalistischen Pramillenarismus auflerhalb des akademischen Milieus
ausweitet. Soweit erkennbar positionierten sich einige Angehorige des akademi-
schen Fundamentalismus, entgegen ihrer scharfen Ablehnung der deutschen
liberalen Theologie, gerade nicht unter den prinzipiellen Gegnern des wilhel-
minischen Kaiserreichs. Gemeinsam mit der frithen pentekostalen Bewegung,
die vor dem Ersten Weltkrieg sowohl antirassistisch als auch pazifistisch war,
und den historischen Friedenskirchen der Mennoniten, Quaker und anderer,
bildeten sie anfangs einen Teil der christlich-pazifistisch motivierten Friedens-
bewegung gegen den kriegswilligen liberalen Mainstream. Im Rahmen der
von der Wilson-Regierung durchgefiihrten nationalistischen und antideutschen
preparedness-Kampagne, die alle Register der zivilisatorischen Abwertung des
Deutschen Reiches zog und einen Sturm chauvinistischer Leidenschaften gera-
de in der akademischen Jugend entfachte, wurde es jedoch immer schwerer,
sich diesen Emotionen zu entziehen.’® Andrew Preston hat nuanciert herausge-
arbeitet, wie tief gespalten die Fundamentalisten und ihre evangelikalen Biind-
nispartner am Ende in dieser Frage waren (Preston 2012).

Ein Beispiel fiir konsequenten Pazifismus gab einzig der Auflenminister
Woodrow Wilsons, William Jennings Bryan (1860-1925), der sich selbst gerne
als Fundamentalist bezeichnete, aber im Grunde gar nicht wusste, was das
meinte. So zeigte er sich etwa an Fragen der biblischen Schépfungslehre weitge-
hend desinteressiert und verstand nichts von den Komplexitaten der historisch-
philologischen Bibelkritik. Bryan war vielmehr die Vorzeigefigur eines antiaka-
demischen Altpopulismus, dreifacher demokratischer Présidentschaftskandidat
und Vorkdampfer des common man gegen die Machtanspriiche 6konomischer
und kultureller Eliten. Mit einer an Fanatismus grenzenden Aversion kdmpfte
er in der Tradition Thomas Jeffersons fiir die demokratische Teilhabe der brei-
ten Volksmassen in Politik, Gesellschaft und Wirtschaft. Den theologischen
Liberalismus verabscheute er schon wegen dessen elitirer Konzeption von
Christentum als vergeistigter Moralphilosophie ebenso wie den gesellschaftli-
chen Aristokratismus des (Sozial-)Darwinismus, wobei er Darwin und Herbert
Spencer nahezu gleichsetzte. Insbesondere kritisierte er die sozialen Folgen des

¥ Zur staatlich gelenkten preparedness-Kampagne des Office for War Information unter dem
Obersten George Creel und der Beteiligung progressivistischer und pragmatistischer Intel-
lektueller daran vgl. Chambers II (2001: 229-256).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THE FUNDAMENTALS (1910-1915) 201

Darwinismus, nicht dessen Bedeutung fiir die Theologie (vgl. Kazin 2006). Den
akademischen Fundamentalismus hingegen verstand der iiberzeugte Nordstaa-
ten-Presbyterianer schlicht nicht, wie sich zehn Jahre spater im Affenprozess
von Dayton beweisen sollte. Bryan war eher ein relativ einfach gestrickter
bibelglaubiger Konservativer. Dafiir aber blieb er konsequenter Pazifist und trat
aus Emporung iiber Wilsons Kriegspolitik 1915 von seinem Amt zuriick.

Zwar wird man nicht von Bryan auf das Gros der Fundamentalisten schlie-
Ben diirfen. In der offentlichen Wahrnehmung jedoch wurden schon wegen
seiner offentlichkeitswirksamen Agitation der Altpopulismus, der antidarwinis-
tische Kreationismus und der antielitire Antiintellektualismus zu integralen
Bestandteilen des Fundamentalismus. Allerdings war sein aufenpolitisches
Handeln wiederum eng mit seiner innenpolitischen Konzeption verbunden,
zuvorderst mit seinen Feldziigen gegen die moderne Eugenik, die er, wie den
Krieg, als Instrument der herrschenden Eliten zur Unterdriickung des von ihm
romantisch idealisierten common man verstand. Anders als sein altpopulisti-
scher Gesinnungsgenosse Thomas Watson aus Georgia war Bryan kein offener
Rassist, der etwa die rituellen Lynchings, denen zwischen 1890 und 1920 im Sii-
den der USA rund 3.200 schwarze Médnner zum Opfer fielen, lautstark gebilligt
hitte.*0 Aber, anders als in anderen Teilen des Altpopulismus, stand fiir ihn die
Rassenfrage nicht an vorderster Stelle seiner Agenda. Der common man Bryans
war weiff und rural. Uberdies war Bryan ebenso antikatholisch wie Watson
und andere evangelikale Altpopulisten, was die Kooperation mit den Katholi-
ken in der sozialen Frage, aber auch im Kampf gegen die Eugenik erheblich
erschwerte.*! Hier waren nach dem Weltkrieg reformorientierte Progressivisten
erheblich konzilianter.#> Wieder stellt sich die Frage, was hier modern und
was antimodern war: Um 1920 wurde, von wenigen Ausnahmen abgesehen,
die Eugenik als modern und der Kampf gegen sie als kolossal riickstindig per-
zipiert. Seitdem hat sich das geandert: Die Eugenik wird inzwischen gerne als
Pseudowissenschaft apostrophiert und konsequent aus der Geschichte formati-
ver Elemente der Moderne herausgeschrieben. Dadurch wird die Bewertung
der ambivalenten Haltung der frithen Fundamentalisten zur Eugenik und zum
Sozialdarwinismus noch schwieriger. Zwar standen sie beiden Stromungen von

%0 Zu den Lynchings s. Hale (1999: 201-239) und Berg (2014). Ein treffendes Charakterbild des
opportunistischen Fanatikers Watson im Gegensatz zu idealistischen Bryan zeichnet Prutsch
(2019: 52-55).

Zu den Auseinandersetzungen um die Eugenik, die ein modern-liberales Instrument des
social engineering darstellte und vor allem im progressivistischen Kalifornien jahrzehntelang
mit samtlichen zur Verfiigung stehenden Repressionsmafinahmen inklusive Zwangssterilisa-
tionen gehandhabt wurde, s. Black (2003). Die religiése Dimension behandelt Rosen (2004),
wo die Autorin auf die katholische Opposition gegen Zwangssterilisierungen, Abtreibungen
und Empfangnisverhiitung eingeht (139-64).

Zur sozialpolitischen Zusammenarbeit von Anhangern der katholischen Soziallehre um
Msgr. John A. Ryan mit progressivistischen Reformern und New Dealern siehe Brown/
McKeown (1997).

41

42

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202 MICHAEL HOCHGESCHWENDER

Ausnahmen abgesehen eher skeptisch bis ablehnend gegeniiber, aber die offene
Konfrontation mit dem szientistischen Zeitgeist vermieden sie.

4. Ein klares Bekenntnis zur amerikanischen Demokratie und zum
Marktkapitalismus

Erheblich klarer war jedoch ihre Haltung zur amerikanischen Demokratie. Sie
propagierten die Fundamentalisten das Reich Gottes als eine streng supernatu-
rale, gnadenhaft gegebene Grofie.** Deswegen akzeptierten sie die demokrati-
sche Verfassung der USA und die Trennung von Staat und Kirche - solange der
christliche, also protestantische Grundcharakter der USA gewahrt blieb - ohne
jeden Vorbehalt. Selbsternannte fundamentalistische Politiker wie Bryan waren
im Prinzip sogar deutlich demokratischer eingestellt als viele ihrer liberalen
Gegner aus dem elitdren liberalen Biirgertum, das sich selbst als Avantgarde
der kapitalistischen Klassengesellschaft verstand, an dem sich alle anderen
Klassen prinzipiell auszurichten hatten. Wieder aber schwieg die Mehrheit der
akademischen Fundamentalisten zu dieser Problematik, die jenseits ihres Inter-
essenspektrums lag. Obendrein war es selbst innerhalb des Progressivismus
vollkommen unklar, ob nun eine demokratisch verfasste Ordnung von Staat
und Gesellschaft unter Teilhabe der ungebildeten Massen wahrhaft modern sei
oder eher eine technokratische Variante, in der Sozialingenieure im Interesse
des Gemeinwohls den Takt gesellschaftlicher Reformen vorgeben wiirden.**
Auf der soziookonomischen Ebene ist die Einordnung des frithen Funda-
mentalismus erheblich leichter. Allein, es bleibt die Frage offen, welche der
Positionen unter welchen Gesichtspunkten nun eigentlich modern ist? Gene-
rell war zwischen dem Ende des Biirgerkriegs und den 1880er Jahren die
Dominanz des klassisch liberalen free market capitalism wenigstens nach innen
kaum infrage gestellt worden.*> Die dlteren, whiggistischen Theorien iiber die
Notwendigkeit staatlicher Interventionen in den Bereichen Infrastruktur und
Regulation der Mirkte im Interesse der Sicherung des freien Wettbewerbs auch
unter Teilnahme von Kleinproduzenten, waren zugunsten einer vollkommenen
Liberalisierung hintangestellt worden. Einzig die Frage, inwieweit Schutzzolle
zum Aufbau einer wettbewerbsfdahigen Industrie notwendig sein konnten, wie
es vor dem Biirgerkrieg Henry und Matthew Carey im Gefolge Friedrich von
Lists propagiert hatte, war noch aktuell. 1890 etwa erreichte das Niveau der

# Damit standen die frithen Fundamentalisten im Gegensatz zum theokratischen Denkmodell,
das annidhernd zeitgleich vom damaligen niederldndischen Ministerprisidenten Abraham
Kuyper (1901-1906) vorgelegt wurde. Kuypers Theorie vom theonomen Staat fand dann erst
in der postmillenaristischen dominion theology seit den 1970er Jahren in den USA Anklang.

# Zur inkohirenten Pluralitit des Moderneverstindnisses innerhalb des Progressivismus s.
Flanagan (2007).

45 Zum Folgenden s. White (2017: passim).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THE FUNDAMENTALS (1910-1915) 203

Schutzzolle, mit welchen der US-amerikanische Binnenmarkt gegen britische
und deutsche Konkurrenz abgesichert wurde, dank der McKinley Tariffs einsa-
me Rekordhohen von 80 bis 150%.

Intern aber galten einzig die Gesetze des Marktes mit der Folge, dass Grofi-
banken wie J.P. Morgan oder Kuhn & Loeb sowie die britische Baring Bank
massiv ordnend in das entstandene Chaos eingriffen und fiir eine gewisse
Sicherheit durch die Bildung von Trusts, Kartellen, Oligopolen und Monopolen
sorgten. Diese wurde durch eine auf Austeritit und Geldknappheit beruhende
Politik des Goldstandards abgesichert. Jede Form von Mitbestimmung der Ar-
beitnehmer, vor allem Gewerkschaften und Streiks, wurde gewaltsam, durch
den Einsatz der Polizei, des Militars und der Pinkerton Detektei, die zu einer
Art Ersatzmilitdr mutierte, niedergeschlagen. Politisch dominierten die Interes-
sen der Monopolisten und Oligopole die gesamte amerikanische Politik, die zu
einer Klassendiktatur des Wirtschaftsbiirgertums verkam.

Ohne diesen Hintergrund ist der Radikalismus eines William Jennings Bryan
kaum zu verstehen. Seit den 1880er Jahren, verstarkt aber seit den 1890er
Jahren kam eine neue Generation von Reformliberalen auf, deren intellektueller
Referenzrahmen nicht mehr von Adam Smith, sondern von den deutschen
Kathedersozialisten bestimmt wurde. Sie forderten ein Ende der Monopole
und Oligopole, um den liberalen Markt iiberhaupt wieder funktionsfahig zu
machen, in Verbindung mit staatlichen Interventionen und Regulationen, etwa
im Arbeitsschutz oder zugunsten von Gewerkschaften, denen aber erst 1937 im
Rahmen des New Deal das Recht auf Tarifverhandlungen (collective bargaining)
zugestanden wurde. Progressivistische Reformer setzten sich fiir die Ausbildung
und die soziale Sicherheit von Armen und Migranten ein und wurden, anfangs
hochst zogerlich, von der katholischen Kirche unterstiitzt, die sich auf die
neuscholastisch inspirierte papstliche Soziallehre Leos XIII. berufen konnte.

Im Protestantismus bildete sich eine Koalition aus liberalen Protestanten und
den Uberresten der alten postmillenaristischen Tradition aus der Reformira vor
dem Biirgerkrieg, die als social gospel bekannt wurde.*®Auch die Altpopulisten
zahlten, trotz ihrer primdr ruralen Herkunft, zu dieser hochst heterogenen
Koalition (Postel 2007). Uber die populistische Schiene waren im Siiden und im
Mittelwesten moglicherweise zudem dispensationalistisch-pramillenaristische
Evangelikale und Pentekostale eingebunden und zwar trotz ihrer theologischen
Gegnerschaft zum liberalen Protestantismus. Allerdings bleibt dies hochst unge-
wiss, da beide Gruppen staatliche Interventionen im Grunde ablehnten und
unter den Vorbehalt des gnadenhaften Eingreifens Gottes stellten beziehungs-
weise — im pentekostalen Lager — sowieso auf die rapture als Beginn der Apo-

6 Vgl. z.B. Dorrien (2011) sowie White/Hopkins (1975) und Curtis (2001). Der social gospel
bezeichnet eine genuine protestantische Soziallehre mit ausgepragt liberaler, sozialreformisti-
scher Grundhaltung, die durchaus fiir eine Rezeption marxistischer Analysekategorien offen
war.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204 MICHAEL HOCHGESCHWENDER

kalypse warteten. Allerdings fielen im Mittelwesten erweckte Hochburgen und
Hochburgen des Populismus oft zusammen und die Populisten bedienten sich
tiberdies gerne einer religios-apokalyptischen Rhetorik. Selbst wenn es also
weltanschauliche Vorbehalte gegeniiber den Reformern gab, war das soziodko-
nomische Interesse in den ldndlichen Distrikten dennoch fiir eine Teilnahme
an den Protesten gegen das 6konomische Establishment wohl ausschlaggebend
(Creech 2006: 178-180).

Diese Interessenlage war indes bei den akademischen Fundamentalisten so
nicht gegeben. Sie sahen sich in einer doppelten theologischen Frontstellung,
einmal gegen den marxistischen Sozialismus, aus dessen ideologischem Reser-
voir einige Prediger des social gospel, so etwa Walter Rauschenbusch, ein post-
millenaristischer Baptist, sich unbefangen bedienten, zum anderen gegen den
Postmillenarismus, der fiir die Fundamentalisten schlicht eine Haresie darstell-
te. Obendrein gehorten sie zu einer Generation des Bildungsbiirgertums, in
welcher der freie Markt noch weithin nachgerade dogmatisch als alternativlos
angesehen wurde. Schliefllich sah die Interessenlage des pramillenaristischen
Fliigels der Bewegung in den urbanen Zentren anders aus als auf dem flachen
Land. Erweckungsprediger wie Moody oder Billy Sunday kooperierten nach-
driicklich mit Fabrikbesitzern und Kaufhauskonigen wie Joseph Wannamaker
in Philadelphia, wo sie regelmaf3ig vor Arbeitern gegen Sozialismus und Anar-
chismus predigten und sie zum Respekt gegeniiber den Arbeitgeberinteressen
aufriefen (vgl. dazu Leach 1993). Vor diesem Hintergrund wird nachvollziehbar,
warum sich die akademischen Fundamentalisten in den Fundamentals zur so-
zialen Frage kaum duflerten*” und sich bestenfalls, wenngleich eher am Rande,
gegen Sozialismus, Postmillenarismus und social gospel aussprachen.

Eine Ausnahme bildete der Beitrag von Charles Erdman, der eine Art Solitér
in der gesamten Reihe darstellte. Erdman war Theologieprofessor am Princeton
Theological Seminar, zahlte also zur Kerngruppe der theologisch Konservativen
unter den Autoren. Dennoch argumentierte er explizit dafiir, von der Bibel her
die Heiligkeit des sdkularen Staates besser zu erfassen und diesem entsprechend
mehr Kompetenzen fiir soziale Reformen zu geben. Auf diese Weise begriff er,
bei aller Kritik, die Anliegen des Sozialismus als vollkommen berechtigt, inso-
fern es um eine Besserung der Situation der Armen gehe. Der Sozialismus stelle
eine berechtigte Anfrage an die Kirche dar, die sozialen Lehren der Heiligen
Schrift besser und addquater zu erfassen und auf die Gegenwart anzuwenden.*8

In der historischen Forschung hat dieser Artikel schon immer fiir Aufsehen
gesorgt, weil er den ansonsten erkennbaren sozialpolitischen Positionen der
anderen akademischen Fundamentalisten so gar nicht entsprach (vgl. Marsden
1988: Blatt 7). Man kann demnach spekulieren, ob Erdmans Artikel dem aus-

* Vgl. z.B. die eher vagen und konventionellen Ausfithrungen von Arthur T. Pierson, «Our
Lord’s Teachings about Money» (F, IV, 39-47).
8 Charles R. Erdman, «The Church and Socialism» (E, XII, 108-19).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THE FUNDAMENTALS (1910-1915) 205

driicklichen Wunsch des Finanziers Stewart entsprach, der als moderat konser-
vativer Anhdnger Theodore Roosevelts keinen Grund hatte, sich prinzipiell
gegen den social gospel und den Progressivismus auszusprechen. Demgegen-
tiber hat Frances Fitzgerald auf Stewarts wachsende Abneigung gegeniiber dem
social gospel aufmerksam gemacht, der sich in erster Linie gegen die Zentralitat
sozialer Fragen in den Predigten der Geistlichen richtete (FitzGerald 2017:
97). In der fundamentalistischen Rezeptionsgeschichte ist Erdmans Ansatz, der
in gewisser Weise der katholischen Soziallehre nicht vollkommen fremd gegen-
tiberstand, freilich zur Génze verlorengegangen. Die Frontstellung gegen den
vorgeblichen Marxismus des staatsinterventionistischen social gospel hat sich
auf lange Sicht durchgesetzt und damit eine faktisch religis verbramte Variante
des Marktliberalismus.

Zusammenfassend wird man dem frithen Fundamentalismus, zumindest in
seinem akademischen beziehungsweise orthodox-konservativen Fliigel, konze-
dieren miissen, nicht generell antimodern gewesen zu sein. Man koénnte von
Moderneskepsis sprechen oder auch - und dies wiirde ebenso fiir die dispen-
sationalistischen Pramillenaristen gelten — von einer ambivalenten, selektiven
oder instrumentellen Modernitit, da ja keineswegs die Gesamtheit dessen, was
in der Zeit als modern galt, abgewiesen wurde. Vor allem aber darf man sich
nicht zu einer anachronistischen Riickprojektion eines heutigen Verstandnisses
von (Post-)Moderne in die Welt des Jahres 1910 hinreifien lassen. Mehr noch:
Es gilt weiterhin, die Warnungen Hans-Ulrich Wehlers aus dem Jahr 1975 ernst
zu nehmen und kein ausschliefllich positiv konnotiertes, normativ aufgeladenes
Konzept von Moderne unter Auslassung der Schattenseiten zum Maf3stab der
Beurteilung zu machen (Wehler 1975). Insbesondere ist zu bedenken, dass etwa
der biologische Darwinismus zu dieser Zeit selbst in den Naturwissenschaften
gerade noch nicht als Ausweis der Moderne galt,*” zumal die Wiederentdeckung
der Genetik die urdarwinistische Lehre von der inneren Gestalt- und Formlo-
sigkeit der Lebewesen und damit die Vorstellung einer permanenten Fluiditét
der Gattungen unterminierte. Ansonsten akzeptierten die frithen Fundamenta-
listen — anders als die ebenfalls moderneskeptischen ultramontanen Neuscho-
lastiker oder die sozialreformistischen Altpopulisten - den marktwirtschaftli-
chen Kapitalismus ohne grofle innere Vorbehalte. Dies galt, anders als bei
den Neuscholastikern, aber mit den Altpopulisten, fiir die liberale Demokratie.
Die mit den Altpopulisten eng verbundenen Pridmillenaristen waren mitunter
deutlich demokratischer gesonnen als viele biirgerlich-elitare Liberale.

Zweifellos instrumentell modern war der Gebrauch von Massenmedien, dem
viele Liberale, erneut aus kulturellem Diinkel, erheblich skeptischer gegeniiber-
standen, als die moderneskeptischen Bewegungen. SchlieSlich darf nicht aufler
Acht gelassen werden, wie sehr das Selbstverstandnis des liberalen Biirgertums,

¥ Zu den Diskussionen um den darwinistischen Evolutionismus in den USA vgl. Hoeveler
(2007).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206 MICHAEL HOCHGESCHWENDER

Avantgarde des Fortschritts und einer besseren Menschheit zu sein, am Ende
des 19. Jahrhunderts unter dem Druck des Sozialismus ins Wanken geraten war.
Insofern stellten der frithe Fundamentalismus (und mit ihm der Altpopulismus,
aber eben auch die Neuscholastik)>? diskussionswiirdige Versuche dar, die tradi-
tionelle Religion im Rahmen konfessionell bestimmter inhaltlicher Pfadabhéan-
gigkeiten intellektuell zu positionieren. Dabei grift die Neuscholastik auf eine
intellektualistische Ausrichtung zuriick, der Altpopulismus auf antielitir-an-
tiakademische Topoi und der frithe Fundamentalismus auf eine akademische
Variante des moderaten Experimentalglaubens mit voluntaristischen Ziigen.
Keines dieser Angebote war in sich antimodern. Was indes strikt negiert wurde,
waren samtliche Bemithungen der theologischen Liberalen (die — wie bemerkt
— keinesfalls mit Weltanschauungsliberalen verwechselt werden diirfen), die
Transzendenz und Ubernatiirlichkeit der christlichen Religion und des christli-
chen Gottes zu relativieren und zugunsten einer religios verbramten Moralphi-
losophie aufzugeben. Allerdings war diese selektive Modernitdt im frithen Fun-
damentalismus das Resultat eines Kompromisses zwischen akademischen Or-
thodoxen und Konservativen auf der einen Seite und den deutlich radikaler
antiintellektualistischen Dispensationalisten auf der anderen Seite. Angesichts
dieser Sollbruchstelle musste die fundamentalistische Ambivalenz gegeniiber
der Moderne vorldufig bleiben.

5. Ende und Neuaufbau

Das Ende kam rasch und unerwartet. Die 1920er Jahre wurden zum Ausgangs-
punkt einer medialen Rekonstruktion des Fundamentalismuskonzepts und
fithrten dann, vor allem ab den 1960er Jahren, zum Entstehen eines ganz anders
gelagerten Neofundamentalismus®!, dem das intellektuelle Format der alteren
moderneskeptischen Bewegungen abging und der einer sehr viel deutlicher
antimodernen Position bezogen auf seine Gegenwart huldigte.

Was war geschehen? Mit dem Massensterben im Ersten Weltkrieg und wah-
rend der Spanischen Grippe, die zusammen weit tiber 50 Millionen Menschen-
leben gefordert hatten, verlor die liberale Theologie zuerst ihr solides ideenge-
schichtliches Fundament und mit der weiteren Entfaltung der Industriemoder-
ne und dem Aufkommen der neuen Mittelklassen ihre soziale Basis im dlteren
Biirgertum. Damit biifSte fiir die akademischen Konservativen die Konfliktkon-

%0 Noch sehr viel breiter, bis weit in die bildende Kunst und die Literatur, die katholische
Position, nicht aber Fundamentalismus und Populismus beriicksichtigend, beschreibt T.J.
Jackson Lears (1994) den «Antimodernismus» dieser Zeit. Fiir ihn zahlten die Fundamen-
talisten vorrangig zum Kreis republikanischer, antikatholischer Moralisten, die Populisten
erwahnt er nicht einmal im Kreis des «Antimodernismus».

Wie Fundamentalismus ist Neofundamentalismus keine Selbstbezeichnung, sondern dient
hier als heuristischer Differenzbegriff zum frithen Fundamentalismus der Fundamentals.

51

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THE FUNDAMENTALS (1910-1915) 207

stellation der Vorkriegszeit an Relevanz ein. Mit dem Aufkommen der Dialek-
tischen Theologie und dann der Neo-Orthodoxie, die in der Zeit zwischen
1925 und 1965 das theologische Feld gerade in den USA dominierten, waren
fiir viele der Konservativen die wichtigsten Schlachten erfolgreich geschlagen.
Die Zusammenarbeit mit den Pramillenaristen machte vor diesem Hintergrund
keinen Sinn mehr. AuSerdem waren einige der élteren Protagonisten bereits vor
1915 verstorben.

Gleichzeitig radikalisierten sich die Pramillenaristen, weil die klassische
nordstaatliche Reformkoalition des 19. Jahrhunderts aus Evangelikalen, freilich
primar postmillenaristischer Provenienz, und philanthropischen Liberalen der
Aufkldrungstradition zu einem Ende kam. Mit dem Darwinismus und Sozial-
darwinismus wurden Spannungsfelder zwischen Evangelikalismus und einem
sich nunmehr sékular definierenden Liberalismus erkennbar. Aber vor allem
das Scheitern des letzten gemeinsamen sozialdisziplinatorischen Reformpro-
jekts, der nationalen Prohibition, machte die Trennlinien zwischen beiden Stro-
mungen {iberdeutlich.>? Die Evangelikalen wurden damit konfrontiert, als nor-
mativ pragende Kraft aus der amerikanischen Geschichte in wachsendem Mafle
herausgeschrieben zu werden. Sowohl die Revolution als auch die Reforméra
des 19. Jahrhunderts, die nunmehr in den 1930er Jahren zur formativen Phase
des New Deal gemacht wurde, galten unter akademischen Historikern mehr
und mebhr als liberale und sékulares Errungenschaften. Parallel dazu wurden
die Altpopulisten von den liberalen New Deal-Historikern, allen voran Richard
Hofstadter, zu einer protofaschistischen Bewegung umgedeutet. Dem Evangeli-
kalismus kam seine kulturelle Hegemonie im schulischen Bereich abhanden.
Dabei war, in Anbetracht einer fehlenden Dienstpflicht beim Militar, die Schu-
le in den USA wirklich die Schule der Nation. Wer den Schulunterricht be-
herrschte, kontrollierte die nationalen Identitatsnarrative.>® Da es zudem keinen
konfessionellen Religionsunterricht gab, der eine Partizipation der religiosen
Gruppen an der schulischen Ausbildung hitte garantieren konnen, wurden
die Schulcurricula zu den entscheidenden Orten der Auseinandersetzung iiber
Fragen nationaler Identitét. Schlief3lich sorgte der perzipierte Verfall der morali-
schen Ordnung in den amerikanischen Grof3stidten nach dem Ersten Weltkrieg
fiir Unruhe unter den moralisch selbstgewissen Evangelikalen. Die Roaring
Twenties oder Golden Twenties der siakularen, urbanen Liberalen mit ihrem
neuen Frauenbild, ihrer offenen Einstellung zu Sexualitdt und Alkoholgenuss,
aber auch der ansteigenden organisierten Bandenkriminalitdt in katholischen
und jiidischen migrantischen Kontexten, sowie die neue Bedeutung der urba-
nen schwarzen Kultur im Jazz und in der Harlem Renaissance>*, beunruhigten
sie nachhaltig. Mit der freudianischen Psychoanalyse erwuchs ihnen iiber den

*2 Vgl. dazu die bestechende Analyse von Welskopp (2010: 11-32).
53 Zur fortwihrenden Aktualitit dieses Konflikts s. Zimmerman (2002).
> Zur ambivalenten Modernitit der Harlem Renaissance s. Finzsch (2012).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208 MICHAEL HOCHGESCHWENDER

Darwinismus hinaus eine weitere ideelle Bedrohung religioser Geltungsansprii-
che, insbesondere in einem biblizistischen Milieu. Wahrend ein Teil von ihnen
im 1915 neu gegriindeten Ku-Klux-Klan im Siiden, Mittelwesten und an der
Pazifikkiiste darauf mit Gewalt reagierte, entfremdete sich die Mehrheit weit-
gehend friedlich, aber frustriert von den urbanen Lebenswelten ihrer Zeit. Im-
merhin konnten die frithen Radioevangelisten auf diesem Feld der technischen
Moderne ziemlich miihelos mit ihren liberalen Kontrahenten mithalten.>> Aber
gerade im medialen Feld sollte sich dann ihre entscheidende Niederlage abspie-
len.

Ausgangspunkt war eine verheerende Fehlentscheidung des Stadtrats von
Dayton in Tennessee (Conkin 1998; Moran 2002; Hochgeschwender 2012). In
Anbetracht einer 6konomischen Krise hatte man 1925 gehoftt, den Tourismus
anzukurbeln, indem man sich auf der Ebene der nationalen Medien ins Ge-
sprach brachte. Als Ausgangspunkt betrachtete man ein nicht nur in Tennessee
giiltiges Gesetz, das untersagte, die darwinistische Evolutionslehre alternativlos
an den Schulen des Staates zu unterrichten. Hinter dem Gesetz standen weniger
die frithen Fundamentalisten, die im Siiden ohnehin kaum présent waren,
sondern Politiker der Demokratischen Partei, die ihre evangelikale Stammwih-
lerschaft mitsamt ihrer antiurbanen Grundstimmung hatten befriedigen wollen.
Grofle Aufregung hatte es um diese Gesetze, die kaum angewandt wurden,
bislang nicht gegeben.

Die Stadtvéter von Dayton baten nun den jungen Biologielehrer John Scopes,
offen gegen das Gesetz zu verstofien. Plangemaf wurde er angeklagt und die
nationalen Medien informiert. Von da an lief alles aus dem Ruder. Nicht
nur nahm sich die neu gegriindete liberale und sékularistische American Civil
Liberties Union (ACLU) des Falles an, sondern mit dem Anwalt Clarence Dar-
row und dem Journalisten H.L. Mencken erschienen zwei Akteure vor Ort,
die einem dezidiert atheistischen, elitar-nietzscheanischen und aristokratischen
Gedankengut verpflichtet waren. Thr Erscheinen markierte den endgiiltigen
Wendepunkt, da gerade Mencken, der als syndikalisierter Autor und Kommen-
tator in einer Vielzahl landesweiter Zeitungen publizierte, aus dem Prozess
eine Generalabrechnung mit den vorgeblich primitiven, obskurantistischen
und fanatischen Hinterwiéldlern Daytons machte. Nach dem Besuch des Gottes-
dienstes bei einer pentekostalen, schwarzen Gemeinde mit ihren pittoresken
Frommigkeitspraktiken von der Ekstase mit Zungenrede bis hin zu enthusiasti-
schen Tanzeinlagen, sah er iiberall nur noch «Fundamentalisten». Dabei gab es
solche in Dayton nicht, nur Pentekostale und pramillenaristische Evangelikale
ohne besondere apokalyptische Neigungen. Nicht einmal der Ku-Klux-Klan
war dort besonders prasent. Tatsachlich stand die Mehrheit der Einwohner dem
jungen Scopes eher positiv gegeniiber und interessierte sich nicht besonders

> Vgl. Hankins (2010); Idema (1990); Green (2000); Hawley (1992). Zum 2. Ku Klux Klan vgl.
Bennett (1995: 199-237).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THE FUNDAMENTALS (1910-1915) 209

fiir die weltanschaulichen Anliegen des Falls. Dennoch erblickte Mencken nicht
nur in den schwarzen Pentekostalen, sondern auch in den weiflen Baptisten
und Methodisten nichts als riickstandige und gefahrliche Vulgardemokraten,
was aus seiner nietzscheanischen Perspektive eine unfassbare Gefahr fiir die
Geistesaristokratie darstellte.

Darrow sah die Dinge dhnlich. Allerdings fiihlte sich wegen des Auftritts von
Mencken und Darrow dessen ehemaliger Freund und nunmehriger Erzrivale,
der alternde Ex-Auflenminister William Jennings Bryan, gendtigt, sich nun
seinerseits als zusdtzlicher Ankldger in das Verfahren einzuschalten, was dem
Fall nur noch mehr Publizitat verlieh. Mencken und die anderen Journalisten
machten aus dem Aufeinandertreffen Darrows und Bryans das ultimative Duell
zwischen der sdakularen Moderne einerseits und dem riickstdndigen Fundamen-
talismus andererseits. Dabei erwies sich Bryan theologisch als schlecht vorbe-
reitet. Allerdings ging es ihm auch gar nicht um Theologie. Er wollte sein
Lieblingsthema stark machen, die Frage, welchen Stellenwert technokratische
und wissenschaftliche Experten in einer demokratischen Gesellschaft hitten
und ob sie dem common man vorschreiben diirften, was er zu glauben hitte.

Zeugen vor Ort empfanden das Duell als eher langweilig und iiberholt. Zwei
Altstars aus dem 19. Jahrhundert diskutierten auf dem Forschungsstand von
1750. Die Zuschauer applaudierten vielmehr dem katholischen Scheidungsan-
walt Dudley Malone von der ACLU, der sich vehement fiir die Eigenstandigkeit
und Vereinbarkeit von Religion und Naturwissenschaften einsetzte. Ansonsten
war vor allem die Verteidigung damit beschaftigt, naturwissenschaftliche und
theologische Experten aufzurufen, um zum einen die Geltung der darwinisti-
schen Theorien und zum anderen ihre Kompatibilitdit mit einer modernen
Theologie zu belegen.

Der Prozess fand wegen der vielen Zuschauer, die aufgrund der Medienbe-
richterstattung herbeigestromt waren, teilweise im Freien stattfand, verlief im
Ubrigen aber eher schleppend. Von einer modernefeindlichen, antidarwinisti-
schen Stimmung war vor Ort nichts zu bemerken. Viele Zuschauer verfolgten
die langen Rededuelle eher amiisiert und betrachteten den Prozess als eine Art
Unterhaltungsspektakel. Im Grunde war es eine Spatbliite der oralen Unterhal-
tungskultur des 19. Jahrhunderts.

Scopes wurde am Ende, trotz erkennbarer Sympathien in der Jury, gemaf3
dem Gesetz zur Mindeststrafe verurteilt, was eine Berufung in die nachsthohere
Instanz ausschloss. Damit hitte alles sein Bewenden haben kénnen, wenn Men-
cken und seine journalistischen Freunde aus dem Fall nicht eine andauernde
cause célebre im Ringen um die bedrohte Moderne gemacht hitten. In den
1950er Jahren erschien der Spielfilm Wer den Wind sdt mit Spencer Tracy, der
Menckens Bild des «Affenprozesses von Dayton» Punkt fiir Punkt wiedergab,
und bis in die 1990er Jahre hielten auch die liberalen Historiker in den USA an
der Mencken-Version fest, ehe ein neuer Blick in die Quellen fiir eine Revision

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

210 MICHAEL HOCHGESCHWENDER

der Darstellungen sorgte. Zu diesem Zeitpunkt waren die Wiirfel aber lingst
gefallen: Das Bild des Fundamentalismus war durch die Linse des Scopes-Pro-
zesses irreversibel verzerrt worden. Das einschldgige Gesetz allerdings wurde
erst in den 1960er Jahren abgeschafft. AufSerhalb der USA war der «Affenpro-
zess» weitaus weniger bedeutungsvoll, selbst in evangelikalen und pietistisch
erweckten Kreisen in Europa. Dort wurde er zwar medial wahrgenommen, aber
aufgrund der ganz anders gearteten Schulstrukturen, etwa wegen des staatlich
beaufsichtigten Religionsunterrichts, den es in den USA nicht gab, fehlte die
unmittelbare soziale und politische Relevanz fiir eine breite Rezeption.

Zur kritischen Umdeutung des Fundamentalismus hatten gleichwohl auch
Entwicklungen innerhalb des moderneskeptischen Protestantismus seit den
1920er Jahren beigetragen. Aus den oben genannten Griinden hatten sich die
konservativen und orthodoxen Akademiker bereits vor dem Scopes-Prozess aus
der fundamentalistischen Bewegung zuriickgezogen. Nach 1925 waren fortan
die verbliebenen dispensationalistischen Pramillenaristen sozial wie intellektu-
ell dermaffen desavouiert, dass sie, als seit den 1940er Jahren insbesondere
Billy Graham eine neue Erweckungsbewegung anstief3, in ihren siidstaatlichen
und mittelwestlichen Residualzonen erst einmal abseitsstanden. Fundamenta-
lismus war zum Schimpfwort geworden, weswegen Graham konsequent darauf
verzichtete, sich auf die Relikte der Pramillenaristen zu stiitzen, um auf diese
Weise dem neuen Evangelikalismus ein moderneres Antlitz zu geben. Da die
theologischen Konservativen, allen voran die Vertreter der Neo-Orthodoxie,
nach Dayton nicht mehr als Fundamentalisten galten, reduzierte sich der jetzt
streng pejorative Gebrauch des Begriffs ganz und gar auf die strikt antiintellek-
tualistischen pramillenaristischen Dispensationalisten.

Erst mit den rapiden und konfliktreichen gesamtgesellschaftlichen Verdnde-
rungen der 1960er Jahre trat dann aus den Reihen der pramillenaristischen
Dispensationalisten nunmehr im Stiden der USA ein ginzlich veranderter
Neofundamentalismus ins Licht einer breiteren Offentlichkeit, die ihn jedoch
in erster Linie unter dem Gesichtspunkt der Kontinuitit mit dem frithen
Fundamentalismus und damit mit den Fundamentals interpretierte.’® Es ist
hier nicht der Ort, die Geschichte des Neofundamentalismus in aller Ausfithr-
lichkeit darzustellen, daher miissen einige wenige strukturelle Ausfiihrungen
genuigen:

Obwohl bereits die dispensationalistischen Pramillenaristen der 1910er Jahre
gerade aufgrund ihres Dispensationalismus und wie zuvor siamtliche evangeli-
kale Erweckungsbewegungen in den USA massiv apokalyptisch gepragt waren,

% Vgl. zum Folgenden v.a. Hartman (2016); Daniels (2006); Rodgers (2011). Eine abweichen-
de, aber interessante und anregende Interpretation bietet Grace Elisabeth Hale (2011: 237-
302), die die christlichen Fundamentalisten als Christian counterculture in eine gewisse
Kontinuitat mit der studentischen Protestbewegung der 1960er Jahre stellt. Dafiir spricht
auch die personelle und teilweise ideelle Kontinuitét zwischen den Hippies der 1960er Jahre
und den Evangelikalen der 1980er und 1990er Jahre, s. dazu Shires (2007).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THE FUNDAMENTALS (1910-1915) 211

war dieses Moment in den Fundamentals im Interesse der Koalition mit der
konservativen Orthodoxie deutlich zuriickgetreten. Dies wiederum hatte die
dispensationalistischen Vertreter im frithen Fundamentalismus dazu gefiihrt,
einen insgesamt eher moderaten Ton einzuschlagen und sich im intellektuellen
Format an ihre akademischen Kollegen anzupassen.

Dieses Format ging nun verloren, was den soziokulturellen Rahmenbedin-
gungen, die iiberdies den Resonanzraum fiir die apokalyptische Leidenschaft
des Neofundamentalismus abgaben, geschuldet war. Um 1910 namlich wa-
ren die Debatten um den historistischen Relativismus, die darwinistische
Evolutionslehre, den empiristisch-positivistischen oder pragmatistischen Anti-
Supernaturalismus und den Kulturrelativismus beziehungsweise Kulturplura-
lismus im Kern noch rein innerakademische Konflikte gewesen. Obendrein
hatten Fundamentalisten und sdkulare Liberale die moralischen Codes ihrer
Gesellschaft bei allen Unterschieden noch geteilt. Danach, bedingt durch die
Grofle Depression, den Zweiten Weltkrieg und vor allem den systemischen
Auflendruck durch die materialistisch-kommunistische Sowjetunion im Kalten
Krieg, war es zu einer, wenn auch fragilen, Konsensbildung gekommen, die
ihre soziale Basis in den konventionalistischen und konformistischen neuen
Mittelklassen der weiflen suburbs hatte, die als Transmissionsriemen urbaner
und ruraler Lebenswelten dienten. Diese konservative Normativitit begiinstigte
einen breiten gesellschaftlichen Anschluss an eine traditionelle biirgerliche Mo-
ral des 19. Jahrhunderts mit klaren Zuschreibungen in den Genderrollen, in der
- moderaten - Religiositit, in der Arbeitsethik und im Konsumverhalten. Selbst
ethnische und rassische Minderheiten, aber auch Homosexuelle passten sich an
diese Vorgaben an, mitunter nur zéhneknirschend.

Mit der Revolte der baby boomer in den 1960er Jahren begehrte eine Ge-
neration weifSer Mittelklassekinder auf, welche die USA auf der einen Seite
stets durch die idealistische Brille des Schulunterrichts wahrgenommen hatten
und nun durch den Vietnamkrieg und seine Grauel am Selbstbild der Nation
zu zweifeln begannen, die aber auf der anderen Seite den konsumistischen
Materialismus ihrer krisengeplagten Elterngeneration in keiner Weise nachvoll-
ziehen konnten. Der soziale, moralische, 6konomische und religiose Konsens
zerbrach. Auf beiden Seiten drehte sich alles um die Frage, wer in Wahrheit
unter den gegebenen Bedingungen ein guter Amerikaner sein konnte, die Ver-
fechter einer neuen Uniibersichtlichkeit von Pluralismus und Relativismus oder
die Verteidiger der etablierten kulturellen Ordnung. Diese waren in keiner
Weise sozial Marginalisierte, sondern sahen sich als die Wahrer echten Ameri-
kanertums. Die religiose Rechte stiitzte sich nun exakt auf die Zuschreibungen,
durch welche die Liberalen zuvor den frithen Fundamentalismus intellektuell
an den Rand gedringt hatten. Die gesellschaftlichen Haupttragerschichten die-
ses Neofundamentalismus fanden sich nicht zuféllig in den suburbs, den Horten
des konformistischen Konsenses der 1950er Jahre (vgl. McGirr 2001). Wie die

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

212 MICHAEL HOCHGESCHWENDER

baby boomer sahen sie sich dennoch selbst als radikalen Gegenentwurf zum
Konventionalismus, obwohl sie ganz offen die Restauration der Ordnungen der
1950er Jahre (und nicht etwa eines biblischen Gottesreiches) anstrebten.

Beide Seiten sahen sich in einem Konflikt um das Ganze, nicht mehr um
Hegemonie im akademischen Bereich wie in den 1910er Jahren. Dies erklért
den alarmistisch-hysterischen Ton im Neofundamentalismus, der ansonsten die
ambivalente Haltung seiner geistigen Ahnen zur Moderne beibehielt, wenn
auch unter veranderten Rahmenbedingungen, insbesondere bei einem kom-
plett veranderten Verstindnis von Moderne und Postmoderne. Mehr noch als
die frithen Fundamentalisten akzeptierten sie den Marktkapitalismus, den sie
nunmehr sogar mit aller Harte als genuin christliches Konzept verteidigten,
wobei, wie einst in den 1880er Jahren, Geschiftsleute sie darin grofiziigig unter-
stiitzten (Phillips-Fein 2009; und besonders Moreton 2009). Ferner waren sie
fest davon tiberzeugt, die wahren Werte der amerikanischen, demokratischen
und liberalen Verfassung gegen die sakularistischen und relativistischen Feinde
der Republik verteidigen zu miissen. Schliefllich akzeptierten sie vorbehaltlos
die Errungenschaften der Technik und der Massengesellschaft. Televangelism
und Megachurches revolutionierten beispielsweise das Selbstverstindnis der
neofundamentalistischen Religionsgemeinschaften. Dies alles stand nicht nur
in der Kontinuitat der Fundamentals, sondern mehr noch des Liberalismus
im Stil des 19. Jahrhunderts. Die Neofundamentalisten hielten an einer alteren
Variante der Moderne, nicht zuletzt an deren Geschlechter-, Sexualitats- und
Familienverstindnis unbeirrt fest. Dies machte sie in den Augen ihrer Gegner
zu finster-reaktiondren Abtriinnigen, denen die Zeichen der Zeit entgangen
waren.

Dennoch brachen die Neofundamentalisten an mindestens einem Punkt mit
der Tradition der Fundamentals: Thr antiakademischer Antiintellektualismus
stand mehr in einer populistischen als in derjenigen der Fundamentals, zu
denen sie an einem Punkt sogar in einen regelrechten Gegensatz gerieten.
Neben dem Kampf gegen das Abtreibungsurteil von 1973 Roe v. Wade, stand
das Ringen um Alternativen zum Darwinismus im Unterricht an offentlichen
Schulen im Mittelpunkt neofundamentalistischer Anliegen. Dabei kaprizierten
sie sich auf zwei unterschiedliche Losungsansdtze, den streng biblizistischen,
auf der Literalexegese des Buches Genesis beruhenden Kreationismus und auf
die Lehre vom Intelligent Design, die an die natiirliche Theologie William Paleys
in der Aufklarung zuriickgrift.

Der Kreationismus fiithrte jedoch alsbald dazu, sich mit der gesamten Natur-
wissenschaft zu iberwerfen, da man nicht lediglich die Evolutionslehre, son-
dern tiberdies physikalische und chemische Lehre im Rahmen von Datierungs-
technologien sowie geologische Positionen attackieren musste. Den Kreationis-
ten fiel es dabei schwer, Kriterien dafiir anzugeben, wann naturwissenschaftli-
che Erkenntnisse akzeptabel waren und wann nicht. Noch problematischer war

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THE FUNDAMENTALS (1910-1915) 213

die Rezeption des Intelligent Design, dessen Schopfungsbegriff notorisch welt-
immanent ausgerichtet war. Der Designer war nun einmal kein transzendenter
Gott, sondern eine innerweltliche Intelligenz, was zum einen die Frage nach
der Schopfung nur verschob, zum anderen aber, entgegen den fundamentalen
Ursprungsintentionen der Fundamentals die Supernaturalitit Gottes in keiner
Weise zu wahren verstand. Das heift, nicht nur in der Tonlage, auch inhaltlich
brach man mit Kernelementen der Fundamentals.

Dies fiihrte bereits in den 1970er Jahren zu der berechtigten Frage, ob die
Fundamentals iberhaupt fundamentalistisch waren oder ob es eine Kontinuitét
zwischen ihnen und dem Neofundamentalismus gab. Der Religionshistoriker
Ernest Sandeen und aus evangelikaler Sicht George W. Dollar verneinten rund-
weg beide Fragen.>” George Marsden hingegen bemerkte nur ein wenig verzagt,
es sei nun einmal iiblich, die Fundamentals mit dem Fundamentalismus in
eine Linie zu bringen, was argumentativ nicht wirklich tiberzeugend war. Neu-
erdings hat Frances FitzGerald in einer facettenreichen Untersuchung auf die
Diskontinuitaten aufmerksam gemacht, insbesondere auf das Fehlen jeglichen
Dispensationalismus in den Fundamentals. Dennoch stellt sie ebenfalls die
Kontinuitit von Fundamentals, friithem Fundamentalismus und Neofundamen-
talismus, gerade vor dem Hintergrund anhaltender Dispute mit dem theolo-
gischen Modernismus nicht in Frage (FitzGerald 2017: 95-142). Tatséchlich
diirfte diese Position korrekt sein, wenn man sich der Frage hermeneutisch
ndhert. Es findet sich eine Auslegungstradition der Fundamentals sowohl in
der Zuschreibung von aufen als auch aus der Binnenperspektive der divergen-
ten Fundamentalismen in ihren jeweiligen situativen Konstellationen, die es
erlauben, hier eine Kontinuitéit anzusetzen, solange klar bleibt, dass die Funda-
mentals und der frithe Fundamentalismus in eine ganzlich andere Situation
hinein sprachen und dies auf eine ganz andere Art taten, als es im Neofunda-
mentalismus unserer Tage tiblich ist. Eines aber sollte klar geworden sein: Der
Fundamentalismus war und ist eine Stromung, die sich aus Fragestellungen der
Moderne speist und die durchweg in einem je und je unterschiedlich gearteten
funktionalen und inhaltlichen Verhaltnis zur jeweils als dominant gedachten
Variante der Moderne steht. Einen vormodernen Fundamentalismus, etwa der
Inquisition oder der Hexenverfolgung, hat es nicht gegeben und kann es nicht
geben. Fundamentalismus und Moderne sind zwei Seiten einer Miinze.

Literatur

Bennett, David H. (1995): The party of fear. The American Far Right from nativism to
the militia movement, New York: Vintage Books.

%7 Sandeen (1970); Dollar (1973). Siche dagegen Marsden (1980).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

214 MICHAEL HOCHGESCHWENDER

Berg, Manfred (2014): Lynchjustiz in den USA, Hamburg: Hamburger Edition.

Black, Edwin (2003): War against the weak. Eugenics and America’s campaign to create a
master race, New York: Four Walls Eight Windows.

Blaschke, Olaf (2000): «Das 19. Jahrhundert: Ein Zweites Konfessionelles Zeitalter», in:
Geschichte und Gesellschaft, 26, Nr. 1, S. 38-75.

Brinktrine, Johannes (1947): Offenbarung und Kirche. Fundamental-Theologie Bd. 1,
Paderborn: Schoningh.

Brown, Dorothy M. / McKeown, Elizabeth (1997): The poor belong to us. Catholic
charities and American welfare, Cambridge, MA: Harvard University Press.

Chambers II, John W. (2001): The tyranny of change. America in the progressive era,
1890-1920, New Brunswick, NJ: Rutgers University Press.

Conkin, Paul K. (1998): When all the gods trembled. Darwinism, Scopes, and American
intellectuals, Lanham, MD, Oxford: Rowman & Littlefield.

Creech, Joe (2006): Righteous indignation: Religion and the populist revolution, Urbana,
IL: University of Illinois Press.

Curtis, Susan (2001): A consuming faith. The social gospel and modern American culture,
Columbia, MO, London: University of Missouri Press.

Daniels, Robert V. (2006): The fourth revolution. Transformations in American society
from the sixties to the present, New York, London: Routledge.

D’Emilio, John / Freedman, Estelle B. (1997): Intimate matters. A history of sexuality in
America, Chicago, London: University of Chicago Press.

Diamond, Sara (1998): Not by politics alone. The enduring influence of the Christian
Right, New York: Guilford Press.

Dollar, George W. (1973): A history of fundamentalism in America, Greenville, SC: Bob
Jones University Press.

Dorrien, Gary (2011): Social ethics in the making. Interpreting an American tradition,
Malden, MA: Wiley Blackwell.

Finzsch, Norbert (2012): «The Harlem Renaissance: American modernism, multiple
modernities or postcolonial diaspora?», in: Thomas Welskopp, Alan Lessoff (Hg.),
Fractured modernity. America confronts modern times, 1890s to 1940s, Minchen:
Oldenbourg, S. 191-212.

FitzGerald, Frances (2017): The Evangelicals. The struggle to shape America, New York:
Simon & Schuster.

Flanagan, Maureen A. (2007): America reformed. Progressives and progressivisms,
1890s-1920s, New York: Oxford University Press.

Fleckenstein, Gisela / Schmiedl, Joachim (Hg.) (2005): Ultramontanismus: Tendenzen
der Forschung, Paderborn: Bonifatius.

Frank, Thomas (2020): People, No. A brief history of anti-populism, New York: Metropo-
litan Books.

Goldsmith, Barbara (1998): Other powers. The age of suffrage, spiritualism, and the
scandalous Victoria Woodhull, New York: Knopf.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THE FUNDAMENTALS (1910-1915) 215

Green, Harvey (2000): The uncertainty of everyday life, 1915-1945, Fayetteville: Univer-
sity of Arkansas Press.

Hale, Grace E. (1999): Making whiteness. The culture of segregation in the South, 1890-
1940, New York: Vintage Books.

Hale, Grace E. (2011): A nation of outsiders. How the white middle class fell in love with
rebellion in postwar America, New York: Oxford University Press.

Hankins, Barry (2010): Jesus and gin. Evangelicalism, the roaring twenties and today’s
culture wars, New York: Palgrave Macmillan.

Hart, Darryl G. (2003): Defending the faith. J. Gresham Machen and the crisis of conser-
vative Protestantism in modern America, Phillipsburg, NJ: P & R.

Hartman, Andrew (2016): A war for the soul of America. A history of the culture wars,
Chicago, London: University of Chicago Press.

Hawley, Ellis W. (1992): The Great War and the search for a modern order. A history of
the American people and their institutions, 1917-1933, New York: St. Martin’s Press.
Hochgeschwender, Michael (2012): «The Scopes trial in the context of competing mo-
dernity discourses», in: Thomas Welskopp, Alan Lessoff (Hg.), Fractured modernity.
America confronts modern times, 1890s to 1940s, Miinchen: Oldenbourg, S. 213-233.

Hochgeschwender, Michael (2017): «Populismus in der US-amerikanischen Présidial-
demokratie: Die Progressivisten und «das Volk>», in: Thorsten Beigel, Georg Eckert
(Hg.), Populismus. Varianten von Volksherrschaft in Geschichte und Gegenwart,
Miinster: Aschendorft, S. 145-162.

Hochgeschwender, Michael (2019): «US Populism in the Late 19th Century», in: Heike
Paul, Ursula Prutsch, Jirgen Gebhardt (Hg.), The comeback of populism. Transatlan-
tic perspectives, Heidelberg, S. 55-64.

Hoeveler, J. David (2007): The evolutionists. American thinkers confront Charles Dar-
win, 1860-1920, Lanham, MD: Rowman & Littlefield.

Hunt, Alan (1999): Governing morals. A social history of moral regulation, Cambridge:
Cambridge University Press.

Idema, Henry (1990): Freud, religion, and the roaring twenties. A psychoanalytic theory
of secularization in three novelists: Anderson, Hemingway, and Fitzgerald, Lanham,
MD: Rowman & Littlefield.

Kisehage, Nina (Hg.) (2021): Religious fundamentalism in the age of pandemic, Biele-
feld: Transcript.

Kazin, Michael (2006): A godly hero. The life of William Jennings Bryan, New York:
Knopf.

Kienzler, Klaus (1996): Der religiose Fundamentalismus. Christentum, Judentum, Islam,
Miinchen: Beck.

Kitchen, Kenneth A. (2012): Das Alte Testament und der Vordere Orient. Zur histori-
schen Zuverldssigkeit biblischer Geschichte, Giessen: Brunnen.

Lange, Sebastian (2021): «Religioser Fundamentalismus», in: Michael G. Festl (Hg.),
Handbuch Liberalismus, Stuttgart: J. B. Metzler’sche Verlagsbuchhandlung & Carl
Ernst Poeschel GmbH, S. 329-332.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

216 MICHAEL HOCHGESCHWENDER

Leach, William (1993): Land of desire. Merchants, power, and the rise of a new American
culture, New York: Vintage Books.

Lears, T. J. Jackson (1994): No place of grace. Antimodernism and the transformation of
American culture, 1880-1920, Chicago: University of Chicago Press.

Marsden, George (Hg.) (1988): The fundamentals. A testimony to truth, New York:
Garland.

Marsden, George M. (1980): Fundamentalism and American culture. The shaping of
twentieth-century evangelicalism, 1870-1925, New York: Oxford University Press.

McGirr, Lisa (2001): Suburban warriors: The origins of the New American Right, Prince-
ton, NJ: Princeton University Press.

Moran, Jeffrey P. (2002): The Scopes trial. A brief history with documents, Boston, MA:
Bedford/St. Martin’s.

Moreton, Bethany (2009): To serve god and Wal-Mart. The making of Christian free
enterprise, Cambridge, MA, London: Harvard University Press.

Phillips-Fein, Kim (2009): Invisible hands. The businessmen’s crusade against the New
Deal, New York, London: Norton.

Postel, Charles (2007): The populist vision, Oxford, New York: Oxford University Press.

Preston, Andrew (2012): Sword of the spirit, shield of faith. Religion in American war and
diplomacy, New York: Anchor Books.

Prutsch, Ursula (2019): Populismus in den USA und Lateinamerika, Hamburg: VSA-
Verlag fiir das Studium der Arbeiterbewegung.

Ricken SJ, Friedo (2003): Religionsphilosophie, Stuttgart: Kohlhammer.

Riesebrodt, Martin (2001): Die Riickkehr der Religionen. Fundamentalismus und
der <Kampf der Kulturen>, Miinchen: Beck.

Rodgers, Daniel T. (2011): Age of fracture, Cambridge, MA: Belknap Press of Harvard
University Press.

Rosen, Christine (2004): Preaching eugenics: religious leaders and the American eugenics
movement, Oxford, New York: Oxford University Press.

Rovira Kaltwasser, Cristobal / Taggart, Paul / Ochoa Espejo, Paulina / Ostiguy, Pierre
(Hg.) (2019): The Oxford handbook of populism, Oxford, New York: Oxford Univer-
sity Press.

Sandeen, Ernest R. (1970): The roots of fundamentalism. British and American millena-
rianism, 1800-1930, Chicago, London: University of Chicago Press.

Schmid, Konrad (2014): Literaturgeschichte des Alten Testaments. Eine Einfiihrung,
Darmstadt: Wiss. Buchgesellschaft.

Shires, Preston (2007): Hippies of the Religious Right. From the counterculture of Jerry
Garcia to the subculture of Jerry Falwell, Waco: Baylor University Press.

Weber, Christoph (1991): «Ultramontanismus als katholischer Fundamentalismus», in:
Wilfried Loth (Hg.), Deutscher Katholizismus im Umbruch zur Moderne, Stuttgart,
Berlin, Koln: Kohlhammer, S. 20-45.

Wehler, Hans-Ulrich (1975): Modernisierungstheorie und Geschichte, Gottingen: Van-
denhoeck & Ruprecht.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THE FUNDAMENTALS (1910-1915) 217

Weifi, Albert Maria (1885-1886): Apologie des Christentums vom Standpunkte der Sitte
und Cultur, Freiburg 1.Br.: Herder.

Welskopp, Thomas (2010): Amerikas grofie Erniichterung. Eine Kulturgeschichte der
Prohibition, Paderborn: Schéningh.

White, Richard (2017): The republic for which it stands. The United States during
Reconstruction and the Gilded Age, 1865-1896, New York: Oxford University Press.

White, Ronald C. / Hopkins, C. Howard (1975): The social Gospel. Religion and reform
in changing America, Philadelphia: Temple Univ. Press.

Zenger, Erich (2012): Einleitung in das Alte Testament, hg. von Christian Frevel, Stutt-
gart: Kohlhammer.

Zimmerman, Jonathan (2002): Whose America? Culture wars in the public schools,
Cambridge, MA, London: Harvard University Press.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rationalitdtsprimat und Verehrungspraxis:
Konkurrierende Interpretationen der Modernisierung des
Buddhismus im kolonialen Ceylon

Martin Baumann

«Reibungsgewinne» und «Reibungsverluste» als titelgebende Stichworte, unter
denen der Sammelband die Reaktionen von Religionen auf die Moderne ana-
lysiert, konnen treffend auf die zahlreichen Veranderungen von Religionen
in Landern Asiens angelegt werden. Charakteristisch fiir das 19. und friihe
20. Jahrhundert sind Anpassungen und Neuinterpretationen bestehender Leh-
ren, Praktiken, Rollen und Organisationsformen. Diese Reformen und Neuan-
sitze lassen sich als Reaktionen auf die grundlegenden Verdnderungen der
okonomischen, politischen, sozialen und religiésen Gesellschaftsbereiche infol-
ge der europiischen Kolonialherrschaft sowie innergesellschaftlicher Kritik an
den Religionen lesen. Die Begegnung mit neuen philosophischen und ethischen
Idealen, die Herausforderungen verschiedener christlicher Missionen und das
in Europa und Nordamerika vorherrschende idealisierte Bild <orientalischer
Spiritualitat> motivierten Reformer, ihre jeweiligen religiosen Traditionen nach
modernen Grundsitzen zu restrukturieren und zu standardisieren. Dieser Typ
von Reformern machte es sich zur Aufgabe, vermeintlich Uberholtes, nicht
mehr der neuen Zeit Angemessenes wie etwa bestimmte rituelle Praktiken und
Sozialbrdauche zu kritisieren und auszusortieren. Die religiése Tradition sei zu
reinigen und durch Text-, Laien- und Rationalisierungsbezug zu aktualisieren.
Der Beitrag wird dieses am Beispiel der in Ceylon des spéten 19. Jahrhunderts
wirkenden buddhistischen Erneuerer, dem Amerikaner Henry Steel Olcott und
dem ceylonesischen Reformer Anagarika Dharmapala, genauer aufzeigen.
Neben diesen Modernisierern, die sich als <Reibungsgewinner> fiir die bud-
dhistische Sache verstanden, gab es jedoch noch einen weiteren, weniger be-
kannten Typ von Erneuerern. Auch die bisher fithrenden Vertreter der Priester-
und Monchsgemeinschaften sahen sich zu Reaktionen auf die Herausforderun-
gen neuer Techniken und Ideale, des missionarischen Christentums und neu
entstehender sozialer Schichten in den stadtischen Zentren veranlasst. In Cey-
lon waren dies gelehrte buddhistische Monche, die neue Vermittlungsformen,
Ausbildungsstrukturen und formalisierte Frommigkeitspraktiken schufen, wie
der Beitrag verdeutlichen wird. Beide Seiten, neu auftretende Reformer und
etablierte Religionsvertreter, standardisierten Glaubensansichten und Rituale
und legten in religiosen Texten und populdren Erbauungsschriften Wert auf

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

220 MARTIN BAUMANN

ein eigenverantwortliches Verstandnis lehrbezogener, ethischer und ritueller
Grundlagen.

Die Entwicklungen in Ceylon stehen im Kontext und teils direkter Wechsel-
wirkung mit dhnlichen Verdnderungen und Reformen in anderen Landern Asi-
ens. Fiir Indien zeigt der Beitrag von Frank Neubert in diesem Band auf, wie in-
dische Reformer die Vielzahl von Hindu-Religionen in Orientierung an europa-
ischen Idealen und monotheistischen Religionen mittels als zentral erachteter
Inhalte, Texte und Praktiken vereinheitlichten und ihrem Verstandnis nach mo-
dernisierten (dazu auch Radice 1999; King 1999; Beckerlegge 2008). In China
trat ab 1912 der Ch’an-buddhistische Monch Taixu (T’ai Hsii, 1890-1947) der
Kritik chinesischer Intellektueller am Buddhismus als Reformer entgegen: Er
griindete Laiengesellschaften, hielt 6ffentliche Vortrége, publizierte u.a. in einer
eigenen Zeitschrift und etabliere ein buddhistisches Bildungsinstitut. Taixu ver-
wandte eine neue Begrifflichkeit gegen den Vorwurf, der Buddhismus sei «pri-
mitiver Aberglaube», erklarte Buddhismus und Wissenschaft als miteinander
tibereinstimmend und setzte sich fiir eine Reform des buddhistischen Ordens
ein (Pittman 2001; Jones 2021). In Japan sahen sich buddhistische Monche
und Gelehrte angesichts der zunehmenden Unterdriickung des Buddhismus
durch die Meiji-Regierung, der Restauration des kaiserlichen Shinto und der
Verunglimpfung als unjapanische, nutzlose und jenseitige Religion gendtigt,
Reformen anzustofien. Buddhistische Schulen und Tempel gelobten die Unter-
stiitzung des Kaisers und der Nation. Um die Niitzlichkeit fiir Staat und Volk
zu erweisen, engagierten sie sich fiir Bildung, Wohlfahrt, moralische Erziehung,
Spenden fiir die imperiale Armee und weiteres (Davis 1989; Lopez Jr. 2002:
XXili-Xxv).

Charakteristisch fiir chinesischen, japanischen, indischen und ceylonesi-
schen Reformer war, dass sie eine Orientierung an westlicher Technik und Wis-
senschaft, an sozialer Wohlfahrt, karitativen Diensten und Schulbildung, der
Aufwertung des Individuums, allen voran nicht-ordinierter Laien, und eine teils
aus christlicher Polemik gespeiste Kritik an bestimmten Ritualpraktiken ver-
folgten. Sie strebten eine positiv konnotierte Modernisierung an, lehnten eine
Verwestlichung jedoch entschieden ab. Als modern galten diesen Reformern
neue Techniken wie Buchdruck und rasche Mobilitat, Naturwissenschaften, Ra-
tionalismus, Weltzugewandtheit, Bildung, soziale Dienste fiir das Gemeinwohl,
Eigenorganisation in Laiengesellschaften, Selbstverantwortung und Autonomie
des Individuums (Beckerlegge 2008; McMahan 2008: 61-76, 91-101). Die
Kehrseite der Moderne erfuhren die Vélker und ihre Sprecher in den Lédndern
Siid-, Siidost- und Ostasiens unmittelbar in der kolonialen Umgestaltung und
okonomischen Ausbeutung ihrer Lander, in missionarischem Christentum mit
seiner Geringschitzung, zumeist Verachtung bestehender religioser Praktiken
und Lehren sowie - eher indirekt — in der orientalistischen Fremddarstellung

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RATIONALITATSPRIMAT UND VEREHRUNGSPRAXIS 221

und epistemologischen Hegemonie iiber die Kulturen und Religionen (Said
1978; King 1999; App 2010).

Vor dieser Folie stehen im Folgenden konkurrierende Buddhismusinterpreta-
tionen von aktivistischen Laienreformern und gelehrten Moénchen im Fokus.
Beide beziehen sich auf den siidlichen Buddhismus bzw. Theravada-Buddhis-
mus, der vornehmlich in Ceylon (seit 1972 Sri Lanka), Thailand, Burma (seit
1989 Myanmar) und Laos anzutreffen ist. Diese Buddhismusrichtung betont
traditionell eine strikte Unterscheidung zwischen Ordinierten (Monchen, Non-
nen) und Laienbuddhisten und -buddhistinnen und orientiert sich inhaltlich an
den Schriften des Pali-Kanons.

Der Beitrag setzt mit einer Skizze der historischen Entwicklungen des Bud-
dhismus auf Ceylon ein und benennt die Auswirkungen des britischen Koloni-
alsystems fiir den buddhistischen Monchsorden, den Sangha. Der nachfolgende
Teil stellt die in der Forschung bislang tonangebende Meistererzahlung der Mo-
dernisierung des siidlichen Buddhismus durch neue religiose Akteure wie Hen-
ry Steel Olcott und Anagarika Dharmapala vor. Diese konzipierten einen indi-
vidualistischen, textbegriindeten und ritualkritischen Buddhismus, der kompa-
tibel mit den Anspriichen moderner Zeit sei. Dieser Meistererzdhlung stelle
ich im nachfolgenden Teil neuere Forschungen gegeniiber, die aufzeigen, dass
nicht nur die Laienreformer Antworten auf die religiosen und sozialen He-
rausforderungen konzipierten, sondern sehr wohl auch gelehrte buddhistische
Monche. Diese nahmen neue Rollen an, indem sie neue Bildungsinstitutionen
schufen und Frommigkeitspraktiken mit einheitlicher Abfolge propagierten.
Der Schlussteil fithrt die Befunde zusammen und argumentiert in der analy-
tischen Perspektive Shmuel N. Eisenstadts, dass Buddhisten unterschiedliche
Wege und Mittel heranzogen, um den Herausforderungen der Moderne zu be-
gegnen. Der Beitrag argumentiert, dass einem ritualkritischen Rationalitétspri-
mat buddhistischer Lehre mit Orientierung am euroamerikanischen Moderne-
und Wissenschaftsdiskurs und viktorianischen Normenkatalog fiir stadtisch-ge-
bildete Laienbuddhisten eine andere, stark devotional ausgerichtete Buddhis-
musinterpretation gegeniiberstand. Diese fithrte die buddhistische Tradition
mit Vorrang des Sangha fort, aktualisierte sie durch neue Bildungsimpulse
und Techniken, und popularisierte iberkommene Frommigkeitspraktiken fiir
lindliche Laienbuddhisten.

1. Historischer Kontext des britisch-kolonialen Ceylon
Historisch geht der Buddhismus in Ceylon auf das 3. Jahrhundert vor un-
serer Zeitrechnung zuriick. Der Sohn des grofien indischen Konigs Asoka,

der buddhistische Monch Mahinda, brachte die buddhistische Lehre und be-
griindete das enge Austauschverhiltnis von ceylonesischem Konigtum und

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

222 MARTIN BAUMANN

buddhistischem Orden. Der Konig in Kandy spendete in den nachfolgenden
Jahrhunderten dem Sangha, dem buddhistischen Orden, Kloster und teils ganze
Landereien. Der Sangha legitimierte die Herrschaft des Konigs, und die zu
Beginn weltabgewandten Monche entwickelten sich zu weltzugewandten Bera-
tern, Lehrern, Ritualspezialisten und koniglichen Chronisten (Carrithers 1984;
Gombrich 1988: 148-166).

Ab dem frithen 16. Jahrhundert errichtete die portugiesische Kolonialmacht
Handels- und Militarstiitzpunkte in den Kiistenebenen Ceylons. Den Portugie-
sen folgte Mitte des 17. Jahrhunderts die Niederldndische Ostindien-Kompanie,
die jedoch auch nur die Kiistenregionen beherrschte. Das britische Empire,
das zuvor schon Teile Indiens seinem weltweiten Handels- und Kolonialgebiet
einverleibt hatte, machte Ceylon 1803 zur Kronkolonie und eroberte neben den
Kiistenregionen 1815 auch das zentral im Hochland gelegene letzte noch unab-
héngige Konigreich Kandy. In den Folgejahrzehnten gestaltete die britische Ko-
lonialmacht die bisher dorfzentrierte agrarische Subsistenzwirtschaft zu einer
Handels- und Exportwirtschaft um: Die Kolonialbeamten liefen Tee- und Kaf-
feeplantagen anlegen und die Giiter fiir den Export nach Europa verschiffen. In
der Folge verschob sich das gesellschaftliche Leben fort von den Dorfern hin zu
den neu entwickelten stiddtischen Zentren in den Kiistenregionen. Dort fiihrte
die Kolonialverwaltung das britische Schul- und Bildungssystem ein, das fortan
der Schliissel fiir sozialen Aufstieg und Status wurde (Bond 1988: 13-19).

Der Monchsorden war in mehrfacher Weise von den kolonialen Eingriffen
betroffen. Das Ende des Konigreichs Kandy hatte das Ende der koniglichen
Patronage und der engen, jahrhundertelangen Konigtum-Ordens-Symbiose zur
Folge. Der Monchsorden wurde wider Willen freigesetzt und verlor den bisher
herausgehobenen Status, Einfluss und Schutz. Auch der Reichtum des Sangha
an umfangreichen Landereien reduzierte sich durch die britischen Umvertei-
lungen und das Anlegen von Plantagen. Wie George Bond restimiert: «The net
effect of British policies was to disestablish Buddhism by ceasing to protect
the Sangha and its landholdings» (1988: 19). Der Sangha war durch die vielfal-
tigen kolonialen Umgestaltungen eindeutiger «Reibungsverlierer» der Moderni-
sierung sozialpolitischer Strukturen.

Die Monche sahen sich iiberdies neuen, starken Konkurrenten im religio-
sen Feld gegeniiber: Mit der Kolonialmacht kamen bald auch christliche
Missionsgesellschaften nach Ceylon. Diese waren als Folge der evangelikalen
Erweckungsbewegung im ausgehenden 18. Jahrhundert in Grof$britannien ent-
standen und hatten die <Rettung der Seelen> im Mutterland und den Kolonien
des Empire zum Ziel (Harris 2006: 13). Die von Baptisten, Presbyterianern,
Methodisten und Anglikanern errichteten Missionsschulen und Krankenhduser
warben in den Dorfern fiir die christliche Botschaft und verunglimpften aggres-
siv buddhistische Praktiken und Lehren als <abergldaubisch>, unmoralisch und
ritualistisch. Die kolonialen Verwaltungsbeamten, die zu Beginn die buddhisti-

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RATIONALITATSPRIMAT UND VEREHRUNGSPRAXIS 223

sche Tradition respektiert hatten, waren sich ab etwa 1830 mit den Missionaren
einig darin, durch Fiirsorge und Gerechtigkeit «zivilisierend> in Ceylon zu wir-
ken, was den Sangha und die buddhistische Tradition zunehmend unter Druck
brachte (Bond 1988: 20-21; Gombrich 1988: 176-181; Harris 2006: 37-41).

Uberdies hatte der Sangha das Privileg der Ausbildung der Jugend in den
Tempelschulen an das neu eingefiihrte britische Bildungssystem, zu dem christ-
liche Missionsschulen integral gehorten, verloren. Gerade die Missionsschulen
waren strategisch wichtig, da sie das buddhistische Bildungssystem zuriick-
dringten und Kinder und Jugendliche frith und aufdringlich in christlichen
Lehren und Werten unterrichteten. In den Missionsschulen bildete sich so
eine neue ceylonesische Elite heraus, die in der britischen Verwaltung Karrie-
re machte und westlich-britisch orientiert war. Eine neue singalesische Mittel-
schicht mit Verwaltungsbeamten, Handlern, Lehrern, Arzten und Rechtsanwil-
ten wuchs in den stadtischen Zentren heran.

Die buddhistischen Moénche hatten die christlichen Missionare zu Beginn
in ihren Doérfern reden und agieren lassen. Mit der zunehmenden Verunglimp-
fung buddhistischer Lehren und Praktiken wandelte sich jedoch die zuvor pas-
sive Einstellung zu einer aktiven, argumentativ geschulten Auseinandersetzung
mit den selbstgerecht auftretenden Missionaren. Gebildete stadtische Monche
widersetzten sich ab 1865 in Offentlichen Debatten vor grofiem Publikum
der Herabsetzung durch die Missionare. 1873 fand eine solche Debatte in
Panadura, nicht weit von der Hauptstadt Colombo entfernt, zwischen dem
buddhistischen Monch Mohottivatte Gunananda Thera (1823-1890) und dem
Konvertiten und Methodisten-Missionar David de Silva der Wesleyan Missiona-
ry Society statt. Der gelehrte Monch Gunananda Thera kritisierte biblische Aus-
sagen und pries die reine Moral des Buddhismus und die erbauliche und ratio-
nale Natur der Allwissenheit des Buddha. Der Monch stellte den Buddhismus
dem Christentum als ebenbiirtig in Alter und philosophischer Tiefe dar, mit
einem herausgehobenen Griinder, umfangreichem Textkorpus und profundem
Lehrgebdaude. Die missionarische Kritik am Buddhismus und die triumphale
Selbstdarstellung des Christentums durch viele Missionare kehrte Gunananda
Thera gekonnt um, um auf textlicher Exegese buddhistische Lehren zu verteidi-
gen und alt- und neutestamentliche Glaubensauffassungen scharf anzugreifen
(Peebles 1878; Gombrich 1988: 181-183; Harris 2006: 201-203).

Die Debatte, die buddhistischen Zuhorern zufolge Gunananda Thera fiir
sich entscheiden konnte, druckten singalesische und englische Zeitungen in
Zusammenfassung ab. Zudem erschienen die Reden 1878 in Buchform in Indi-
en und den USA als The Great Debate — Buddhism and Christianity Face to
Face (Peebles 1878). Dieses Buch und die Darstellungen zum Buddhismus las
auch der an esoterischen Themen interessierte Amerikaner Henry Steel Olcott
(1832-1907) (Bechert 1966: 45). Der Oberst und Anwalt Olcott hatte 1875
gemeinsam mit dem spiritistischen Medium Helena Petrovna Blavatsky (1831-

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

224 MARTIN BAUMANN

1891) die Theosophische Gesellschaft in New York gegriindet. Die Gesellschaft
hatte den Anspruch, die so bezeichnete verborgene <alte Weisheitsreligion>, die
allen bekannten Religionen zugrunde liege, mittels spiritistischer Eingebungen
in der Jetztzeit wieder zur Sprache zu bringen. Im Hinduismus und insbesonde-
re im Buddhismus sahen Blavatsky und Olcott die edelsten und am wenigsten
verderbten Uberbleibsel der groflen alten Weisheitsreligion. Olcott kontaktierte
Gunananda Thera in Ceylon per Brief und erhielt von ihm eine Einladung
nach Ceylon. Blavatsky und Olcott reisten 1879 erst nach Indien - das sie fiir
den <Urgrund aller Religionen> hielten — und konvertierten nach ihrer Ankunft
in Ceylon 1880 offentlich zum Buddhismus (Lopez Jr. 2002: xii-xiii). Der
Ankunft folgten bald reformerische Aktivititen, die die bisherige Forschung als
Meistererzdhlung der Modernisierung des siidasiatischen Buddhismus darstell-
te. Dieses gilt es im néachsten Schritt aufzuzeigen.

2. Buddhistischer Modernismus: Henry Steel Olcott und
Anagarika Dharmapala

Der Ubertritt der zwei prominenten westlichen Personen Blavasky und Olcott
zum Buddhismus stiarkte das buddhistische Selbstbewusstsein, dem missionari-
schen Einfluss energischer entgegenzutreten. Wahrend Blavatsky bald wieder
abreiste, verblieb Olcott in Ceylon und verschrieb sich mit seinem organisa-
torischen Talent der Wiederbelebung des Buddhismus. 1880 griindete er als
neue Laienorganisation die buddhistisch-theosophische Gesellschaft Ceylon
mit dem Ziel, das buddhistische Vermiachtnis zu erhalten und in neu gegriin-
deten buddhistischen Schulen neben dem oftfiziellen Curriculum eine buddhis-
tische Ausbildung zu fordern. Denn am britischen Ausbildungssystem waren
die christlichen Missionen mit ihrem Konfessionsunterricht unmittelbar betei-
ligt, bestehende buddhistische Tempelschulen jedoch waren aufgrund fehlender
Standards nicht offiziell anerkannt (Gombrich 1988: 164-186).

Das Lehrmittel fiir die neuen buddhistischen Schulen entwickelte der um-
triebige Olcott sogleich selbst. Er legte 1881 mit seinem Buddhistischen Kate-
chismus in englischer und singalesischer Sprache eine Einfiihrung zum Leben
des Buddha, der Lehre und dem Orden in Frage-und-Antwort-Form vor (Ol-
cott 1982 [1881]). In diesem Katechismus ist das theosophisch-modernistische
Buddhismusverstindnis Olcotts greifbar, insofern Olcott sich nicht an der
gelebten buddhistischen Tradition Ceylons orientiert, sondern an der theoso-
phisch gefarbten Figur des Buddha als grofSem Weisheitslehrer. So heift es in
der Antwort auf die Frage, wer der Buddha gewesen sei: «An all-seeing, all-wise
Counsellor; one who discovered the safe path and pointed it out» (Olcott
1982 [1881]: 52, Antwort auf Frage 167). Dieser habe ein vernunftbegriindetes
philosophisch-psychologisches Lehrsystem verkiindet, das frei von rituellen

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RATIONALITATSPRIMAT UND VEREHRUNGSPRAXIS 225

und priesterlichen Handlungen sei. Zur Haltung Buddhas zu kultischen Hand-
lungen heif3t es entsprechend: «From the beginning, he condemned the obser-
vance of ceremonies and other external practices, which only tend to increase
our spiritual blindness and our clinging to mere lifeless forms» (Olcott 1982
[1881]: 57, Antwort auf Frage 182). Anstatt ritueller Verehrungshandlungen
sei der Buddhismus als eine rein moralische Philosophie, als ein System der
Ethik und transzendentalen Metaphysik charakterisiert (Olcott 1982 [1881]:
111, Antwort auf Frage 329). Olcotts Buddhismusinterpretation, die auf Texte
des Pali-Kanons und nicht auf die Traditionsgeschichte rekurrierte, orientierte
sich an typisch modernen Konzepten wie Rationalismus, Wissenschaft, Ver-
nunft, individuell verantworteter Ethik jenseits institutioneller Religion und
Antiritualismus, gefarbt durch eine theosophische Weltanschauung (Prothero
1996; McMahan 2008: 98-101; Bretfeld/Zander 2017).

Die Auffassung, der <eigentliche> Buddhismus sei eine ethische Lehre und
vernunftbegriinde Philosophie, frei von Ritualen und religiosen Handlungen,
stand in Ubereinstimmung mit dem dominanten, orientalistisch geprigten
Buddhismusverstandnis in Europa und Nordamerika (Almond 1988; Baumann
2018: 387-391). Insbesondere die ab den 1880er Jahren verstirkte Rezeption
buddhistischer Pali-Texte, die historisierend als am nachsten der Frithphase des
Buddhismus angesehen wurden, beforderte das Bild einer ethisch hochstehen-
den, rationalen und anti-ritualistischen Religion. Genau in dieser Perspektive
verstand sich die 1881 vom britischen Pali-Gelehrten Thomas W. Rhys Davids
(1842-1922) und seiner Frau Caroline A.F. Rhys Davids (1857-1942) gegriin-
dete Pali Text Society. Sie wollte mit der Ubersetzung und Publikation der
Lehrtexte des Pali-Kanons die vermeintlich urspriinglichen, durch Tradition
unverfilschten Lehrinhalte dem gebildeten Publikum in Europa und Asien
naherbringen. Rituale und Verehrungsformen seien im frithen Buddhismus
abwesend gewesen. Das gleiche Bild zeichnete der deutsche Indologe Hermann
Oldenberg (1854-1920) in seinem vielgelesenen Buch Buddha (1881). Der Pali-
Kanon sei hinsichtlich der in ihm enthaltenen Legenden und Wundergeschich-
ten, die spiteren Texteditionen entstammen wiirden, zu reinigen, um so erst
ein entmythologisiertes, faktenbasiertes Portrit des Buddha als grofSem Lehrer
und Philosophen freilegen zu konnen (Hallisey 1995: 34-38, 44-47; Snodgrass
2007; Baumann im Druck).

Im kolonialen Ceylon hatte Olcott 1880 die Bekanntschaft mit Don
David Hevavitarana (1864-1933) gemacht. Die buddhistischen Eltern von
Heévavitarana gehorten als Handelskaufleute der kleinen englisch-sprachigen
Mittelklasse Colombos an und lieflen den Sohn in einer katholischen Grund-
und anglikanischen Mittelschule ausbilden. 1881, 17-jahrig, legte Hévavitarana
die Geliibde eines <Hauslosen> ab und nahm den buddhistischen Namen
Anagarika Dharmapala, «Beschiitzer des Dharma», an. Nicht als Monch dem
strikten Regelwerk unterworfen, sondern mit neu erfundener Statusrolle zwi-

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226 MARTIN BAUMANN

schen buddhistischem Laien und Ordiniertem, wollte er sich aktiv fiir die Wie-
derbelebung des Buddhismus einsetzen (Gombrich/Obeyesekere 1988: 217;
Kemper 2015).

Dharmapala engagierte sich in der buddhistisch-theosophischen Gesellschaft
Ceylon, reiste mit Olcott 1889 nach Japan, um fiir die Erneuerung und Einheit
des Buddhismus zu werben, und besuchte 1891 in Nordindien Bodh Gaya,
den Ort der Erleuchtungserfahrung des Buddha. Dieser fiir Buddhisten einst
herausragende Pilgerort war jedoch im Besitz eines hinduistischen Priesters
und seines Shiva-Tempels und symbolisierte damit erkennbar den Niedergang
des Buddhismus in seinem Ursprungsland. Dharmapala rief die Maha Bodhi
Society ins Leben, um den Ort fiir den Buddhismus zuriickzugewinnen und
eine Regeneration buddhistischer Tradition in Indien und Ceylon herbeizufiih-
ren. Bald entstanden in européischen Landern und Nordamerika Zweigstellen
der Gesellschaft. Durch Dharmapalas rege Reisetitigkeit konnten sie die Gesell-
schaft als real bestehende — und nicht etwa nur rhetorische — weltweite bud-
dhistische Interessensbewegung etablieren. Dharmapalas gefeierte Teilnahme
am Weltparlament der Religionen 1893 in Chicago liefS ihn international zu
einem der wichtigsten Sprecher und Vertreter der buddhistischen Erneuerung
in Stidasien werden (Gokhale 1973; Gombrich 1988: 189-190; Lopez Jr. 2002:
xvii).

Als Angehoriger der gebildeten, englischsprechenden Mittelklasse war
Dharmapala stark an Inhalten und weniger an den religiésen Ritualen und
Verehrungspraktiken interessiert. Die englischen Ubersetzungen buddhistischer
Texte durch die Pali Text Society erdffneten ihm wie auch anderen Mittelklas-
se-Angehorigen einen Zugang zum Selbststudium kanonischer Texte. Auf die
traditionell in den Klostern praktizierten Lehrdarlegungen durch Monche griff
Dharmapala nicht mehr zuriick. Vielmehr eignete er sich ohne Vermittlung
durch Monche buddhistische Inhalte im Zuge einer Selbstermachtigung an.
Auf den rituellen Dorfbuddhismus schaute Dharmapala von seinem rational
gepragten Buddhismusverstdndnis her mit Verachtung herab. Er vertrat einen
von kultischen Handlungen gereinigten, an rationalen Lehrinhalten, ethischen
Anspriichen und sozialem Handeln orientierten Buddhismus des selbstverant-
wortlichen Individuums (McMahan 2008: 95). Dharmapala orientierte sich
damit auffallend eng am textbasierten Buddhismusbild européischer Orienta-
listen (insbesondere Rhys Davids), das er als selbsternannter Erneuerer des
ceylonesischen Buddhismus nicht kritisch hinterfragte. Vielmehr fiihrte er da-
mit Strukturen von Wissens- und Machtungleichheit in Form einer «interkul-
turellen Mimesis» fort (Hallisey 1995: 33). Genau dieses orientalistische und
damit stark modernegepriagte Buddhismusbild vertrat Dharmapala auf seinen
Vortragsreisen in den USA und Europa und fand dort viel Anklang.

In einem Punkt unterschied sich Dharmapalas weltzugewandtes Buddhis-
musverstdndnis jedoch von dem der europdischen Orientalisten. In romanti-

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RATIONALITATSPRIMAT UND VEREHRUNGSPRAXIS 227

scher Riickprojektion glorifizierte er die Frithphase des singalesischen Buddhis-
mus, in der dieser gereinigte Buddhismus einst bestanden habe. In seinen
Schriften und Reden pries Dharmapala singalesisch-nationalistisch zentrale
buddhistische Lehr- und Normaspekte als Mittel, die alte Grofie Ceylons wie-
der zu erlangen und die britische Kolonialmacht und das von ihm verachtete
missionarische Christentum zu tiberwinden. Eine Modernisierung der ceylone-
sischen Gesellschaft stehe nicht im Gegensatz zu buddhistischen Werten und
Inhalten. Vielmehr sei ein Wiederankniipfen an Kerninhalte buddhistischer
Lehre und Ethik und deren Reintegration in das nationale Leben der Schliissel
zu 6konomischem Erfolg und Unabhéngigkeit (Gokhale 1973: 39; Gombrich
1988: 190-193; McMahan 2008: 111-113; Kemper 2015).

Der bedeutende Gottinger Buddhismus- und Siidasienforscher Heinz Be-
chert hatte die seit 1870 einsetzenden Aktivititen von gelehrten Monchen
und Erneuerern wie Olcott und Dharmapala als «buddhistische[n] Modernis-
mus» bezeichnet (Bechert 1966: 37). Dieser buddhistische Modernismus kenn-
zeichne ein Betonen rationalistischer Elemente, der Anspruch der Uberein-
stimmung mit den modernen Wissenschaften, die Griindung buddhistischer
Laienorganisationen, soziale Reform und aktivistische Umgestaltung der Welt
(Bechert 1966: 37-42, 1973: 91). Nachfolgende Buddhismusforscher wie Gana-
nath Obeyesekere und Richard Gombrich hoben als Charakteristika die ak-
tive Konfrontation mit dem missionarischen Christentum bei gleichzeitiger
Ubernahme von christlich-protestantischen Elementen wie Text-, Ethik- und
Laienbezogenheit hervor. Sie prigten fiir die Verinderungen des ceylonesi-
schen und allgemein des stidasiatischen Buddhismus den Begriff des «protes-
tantischen Buddhismus» (Obeyesekere 1970: 46; Gombrich 1988: 172-197;
Gombrich/Obeyesekere 1988: 202-240; Prothero 1996).

Anders als bei Bechert verdeckt jedoch der Protest- und Protestantisierungs-
bezug — demnach der Widerstand gegen Missionare bei direkter Ubernahme
ihrer Formen - charakteristische Merkmale einer modernisierenden Neuin-
terpretation buddhistischer Praxis, Lehre und Organisationsformen, so wie
diese der Soziologe Shmuel N. Eisenstadt (2000b, 2000a) in der generellen
Perspektive multipler Modernen herausgearbeitet hat. Modern bzw. modernis-
tisch war die neue aktive Rolle von Laienbuddhisten, die sich wie Olcott und
Dharmapala weitgehend unabhingig von den traditionellen Représentanten
des Buddhismus, den Monchen, in Wort und Schrift fur die buddhistische
Sache offentlichkeitswirksam einsetzten. Laiengesellschaften wie die buddhis-
tisch-theosophische Gesellschaft Ceylon und die Maha Bodhi Society entstan-
den und trugen buddhistische Anliegen national und international nach auflen.
Mit Besuchen und Vortragsreisen in Japan, China, den USA und Europa ent-
stand erstmals das Bewusstsein der Zugehorigkeit zu einer weltumspannenden
buddhistischen Gemeinschaft (vgl. Eisenstadt 2000b: 4). Eine starke Betonung
erhielten Texte und Bildung, volksreligiose Kulthandlungen traf scharfe Kritik.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

228 MARTIN BAUMANN

Olcott und Dharmapala stellten die Ubereinstimmung des Buddhismus mit
den Wissenschaften heraus und priesen ihn als Religion der Vernunft. Als para-
digmatisch modern galt ihnen «der Vorrang der Vernunft bei der Erforschung
und Gestaltung der Welt» und entmythologisierend redeten sie der «<Natura-
lisierung> von Mensch, Gesellschaft und Natur» (Eisenstadt 2000a: 24) das
Wort. Olcott und Dharmapala waren von der Verdnderbarkeit vorhandener
Strukturen iiberzeugt (vgl. Eisenstadt 2000a: 25) und betonten einen weltzuge-
wandten, universalen, sozial-aktiven Buddhismus, in dem der Einzelne ethische
Verantwortung triagt. Das Ethos des buddhistischen Modernismus zielte auf
eine Legitimierung des Buddhismus als zeitgemdfle, der Moderne adidquate
Religion, mit der sich die gebildeten, beruflich erfolgreichen Singalesen der
neuen Mittelklasse identifizieren konnten (Obeyesekere 1970: 55; Gombrich
1988: 192-193). Diese individualistische, an Lehr- und Ethikkonzepten orien-
tierte Form fiir Laienbuddhisten trugen Olcotts Katechismus und Dharmapalas
Reisen nach Europa und Nordamerika, wodurch dortige orientalistische Bud-
dhismusbilder verstarkt wurden, die ihrerseits die Vorlage dieser Interpretation
waren. Mit Obeyesekeres und Gombrichs Forschungen galt diese Interpretation
als Meistererzdhlung der Erneuerung des ceylonesischen und siidasiatischen
Buddhismus.

Bereits Bechert (1966: 42, 46) und weitere neuere Forschungen weisen,
wie nachfolgend auszufiihren sein wird, darauf hin, dass neben Olcott und
Dharmapala, die sich fiir die Rationalisierung und Ethisierung buddhistischen
Laienlebens einsetzten, auch Monche neue Antworten auf die Herausforderung
der kolonialen Moderne gaben. Sie erreichten damit andere als die vornehmlich
urban-gebildeten Gesellschaftsschichten, die Dharmapala und Olcott adressier-
ten.

3. Rituell-moderner Buddhismus: die gelehrten Monche

Die historische Skizze hatte zuvor darauf hingewiesen, dass gelehrte Monche
sich in offentlichen Debatten den Kritiken und Verunglimpfungen des Buddhis-
mus durch christliche Missionare entgegenstellten. Dabei blieb es jedoch nicht,
den anfanglichen Reibungsverlust des Sangha dnderten herausragende Monche
mit Bildung neuer Strukturen und ritualbezogener Standardisierungen in einen
Reibungsgewinn um. Mohottivatte Gunananda Thera, der wortgewandte Ver-
teidiger der buddhistischen Sache 1873 in der Debatte von Panadura, hatte
1862 in Colombo die singalesische Society for the Propagation of Buddhism
gegriindet und kopierte damit das anglikanische Vorbild der Society for the
Propagation of the Gospel. Die buddhistische Gesellschaft kaufte eine Drucker-
presse, die einst die anglikanische Mission nach Colombo gebracht hatte, und
begann ab 1862 eine monatliche Zeitschrift herauszugeben. In dieser verteidig-

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RATIONALITATSPRIMAT UND VEREHRUNGSPRAXIS 229

ten Gunananda Thera und weitere Autoren buddhistische Lehrinhalte gegen
missionarische Angriffe und kritisierten ihrerseits christliche Lehrsétze. Auch
in der grofiten Stadt im Stiden Ceylons, in Galle, hatte der gelehrte Monch
Bulathgama Sumana (1795-1891) 1862 eine buddhistische Zeitschrift begon-
nen und verbreitete buddhistische Traktate und Schriften (Pemaratana 2020:
35). Von grofler Bedeutung sollte zudem die 1873 von Hikkaduvé Sumangala
Thera (1827-1911) gegriindete hohere Ausbildungsstitte Vidyodaya Pirivena in
Colombo werden. Als Vorsteher der wohl wichtigsten buddhistischen Pilgerstat-
te Ceylons, dem Adam’s Peak, galt Sumangala Thera als einer der herausragen-
den Monche und Reprisentanten des singalesischen Buddhismus. Die von ihm
geleitete Bildungsstatte fiir buddhistische Gelehrsamkeit sollte fortan Monche
befdahigen, rhetorisch versiert und konzeptionell bewandert fiir die Wiederbe-
lebung des Buddhismus einzutreten. Die Finanzen fiir das College, ebenso
fir ein kurz spater gegriindetes zweites College, kamen von wohlhabenden
buddhistischen Laienunterstiitzern aus Colombo (Bechert 1966: 46; Gombrich
1988: 181-185; Blackburn 2010: 35-68).

Im Rahmen dieser organisatorischen Erneuerungen buddhistischer Tradition
hatte Gunananda Thera Olcott und Blavatsky nach Ceylon eingeladen. Nach
ihrer Ankunft organisierte er eine 6ffentlichkeitswirksame Kampagnentour mit
den <weiflen Buddhisten> durch Ceylon (Snodgrass 2007: 199). Zwar hatte die
Konversion der zwei in Ceylon hoch geachteten Personlichkeiten der buddhis-
tischen Sache neuen Aufschwung gegeben, doch trat Gunananda Thera den
theosophisch gefarbten Auffassungen Olcotts und den Aktivitdten der buddhis-
tisch-theosophischen Gesellschaft bald entgegen. 1887 publizierte er eine Ge-
genschrift zu Olcotts Buddhistischem Katechismus, ebenso in der Form von
Antworten auf gestellte Fragen. Er sah die Notwendigkeit, «to reassert Buddhist
truths in the face of false teachings introduced by foreign sympathizers» (Black-
burn 2010: 136). Die singalesische Schrift Bauddha Prasnaya (Fragen beziig-
lich Buddhismus) betonte nicht nur, dass ordinierte Monche und nicht Laien,
zumal so bezeichnete «fremde Sympathisanten>, wieder die Autoritdt der Repra-
sentation des Buddhismus beanspruchten. Vielmehr hoben diese Schrift und
die im gleichen Jahr publizierte Anleitung buddhistischer Lehre und Praxis,
Buddha Adabhilla, entgegen Olcotts ritualkritischer Buddhismusinterpretation
die Wichtigkeit von Frommigkeits- und Ritualpraktiken als Teil des gelebten
Buddhismus hervor (Pemaratana 2017: 60-67).

Die gelehrten Monche zeichnete aus, dass sie einerseits mit Traktaten und
Zeitschriften sowie neuen Ausbildungsinstitutionen wie den buddhistischen
Colleges, zu denen auch Laienbuddhisten Zugang hatten, die gebildeten singa-
lesischen Schichten adressierten. Andererseits betonten sie in ihren offentli-
chen Auftritten gerade rituelle Verehrungspraktiken aus dem Repertoire der
tiber Jahrhunderte gewachsenen buddhistischen Tradition. Diese umfassten
Ehrerweisung gegeniiber dem Buddha durch Verneigungen, Rezitation von

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

230 MARTIN BAUMANN

Pali-Versen und Spenden von Blumen, Licht und Duft. Auch die Praxis der
Pali-Rezitation der buddhistischen Zufluchtnahme zum Buddha, Dharma (der
Lehre) und Sangha und der fiinf sittlichen Vorsdtze gehorten dazu (Pemaratana
2020: 34, 41). Zur praktischen Anleitung und zum besseren Verstdndnis dieser
devotionalen Praktiken der Ehrerweisung (Pali Buddha-vandana bzw. Buddha-
pija) erschienen ab 1887 gedruckte liturgische Biichlein in Singalesisch, die
die zu rezitierenden Pali-Verse erlduterten. Das fritheste dieser Liturgiebiich-
lein hatte Gunananda Thera verfasst. Mit diesem und zahlreichen weiteren
konnten Bevolkerungsgruppen jenseits der stadtischen Eliten erreicht werden.
Zielgruppe waren die zunehmend lesekundigen Buddhisten und Buddhistinnen
in den Dérfern (Pemaratana 2020: 36-37). Diese waren angesichts gesellschaft-
licher Umwilzungen der Kolonialzeit, des Dréingens christlicher Missionare
zur Konversion und oft lediglich geringem buddhistischen Praxiswissen verun-
sichert. Angezeigt war keine intellektuelle Auseinandersetzung mit buddhisti-
schen Lehrinhalten, sondern eine Selbstvergewisserung buddhistischer Identi-
tat durch gelebte Praxis — Frommigkeitspraktiken, Besuche buddhistischer Pil-
gerstitten, Verehrung buddhistischer Reliquien und Schutzrituale (Pemaratana
2020).

Die Grenzen des Einflusses des ritualkritischen und rationalistischen bud-
dhistischen Modernismus hat die Buddhismusforscherin Anne M. Blackburn
aufgezeigt. Sie legt dar, «that, even in central urban Buddhist institutions and
associations linked to new forms of lay Buddhist participation, we do not see
a substantial decline in monastic power and prestige, but rather continued
collaboration between laypeople and monastics» (Blackburn 2010: 199-200).
Der Sangha hatte politisch und 6konomisch zwar erheblich an Macht verloren,
jedoch nicht an Ansehen und Einfluss beim GrofSteil der Laienbuddhisten
und -buddhistinnen. Hier kam den Monchen eine grofle Bedeutung zu, da
eine Wiederbelebung des Buddhismus durch Vergewisserung buddhistischer
Identitdt gerade im breiten, wenig gebildeten Volk in den praktischen Vollziigen
anzusetzen hatte. Dies war eine Briicke, die gelehrte Monche wie Gunananda
Thera und Sumangala Thera zu schlagen wussten.

4. Schluss: Buddhismus, vielfiltige Modernen und die Laien

Anne M. Blackburn (2010: 197-199), Soorakkulame Pemaratana (2020: 30)
und andere weisen in ihrer Kritik an buddhismuswissenschaftlichen Konzepten
eines protestantischen Buddhismus darauf hin, dass Modernisierungsformen
des ceylonesischen und generell siidasiatischen Buddhismus nicht nur unter
dem Rationalitdtsprimat stadtisch-gebildeter Eliten und Laienaktivititen zu
lesen seien. Neben grundsitzlichen Neuerungen von Buddhismusinterpretatio-
nen durch Anbindung an euroamerikanische Modernediskurse, Ritualkritik

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RATIONALITATSPRIMAT UND VEREHRUNGSPRAXIS 231

und viktorianische Normvorstellungen seien ebenso Kontinuititen in Form
lokaler Standardisierung buddhistischer Frommigkeitspraktiken vorzufinden.
Buddhistische Antworten auf die Herausforderungen der kolonialen Moderne
in Ceylon waren vielfdltiger, als es die bisherige Meistererzahlung des bud-
dhistischen Modernismus als eines <protestantischen Buddhismus> unterstellt.
Einerseits erkannten gelehrte Monche wie Gunananda Thera die Notwendig-
keit, argumentativ den christlichen Missionaren in Rhetorik und Schrift entge-
genzutreten. Die offentlichen buddhistisch-christlichen Streitgesprache ab 1865
kniipften an die Form der buddhistischen Kontroversengesprache an, die The-
men der Sprachwissenschaft und Literaturkritik verhandelten (Bechert 1966:
44). Neu war jedoch die Rolle des performativen Auftritts Gunananda Theras,
auf offentlichem Platz stehend und den rechten Arm gestikulierend erhoben
und nicht wie traditionell im Kloster sitzend, das Gesicht hinter einem Facher
verborgen (Gombrich/Obeyesekere 1988: 218-219). Andererseits war von Be-
deutung, dass sich herausragende Monche wie Sumangala Thera der Schulung
des buddhistischen Klerus in eigenen Ausbildungsstitten annahmen. Es galt,
den Bildungsstand zumindest eines Teils der Monche durch Schaffung neuer
Bildungsstrukturen, der hoheren buddhistischen Lehranstalten, zu heben und
vermogende Laienbuddhisten als finanzielle Unterstiitzer einzubinden.

Breitenwirksamer waren Bemithungen um eine standardisierte Frommig-
keitspraxis, deren Elemente aus der lang etablierten Traditionspraxis fiir Laien
kamen. Genauso wie die stadtisch orientierten Reformer waren die gelehrten
Monche im Sinne Eisenstadts iiberzeugt, «durch bewusstes menschliches Han-
deln und kritische Reflexion die Welt verandern zu konnen» (Eisenstadt 2000a:
25). Die Mittel der Veranderung und die Zielgruppe sahen jedoch ginzlich
anders aus. Gunananda Thera und Mitglieder der Society for the Propagati-
on of Buddhism aktualisierten und scharften, ja buchstabierten devotionale
Ritualpraktiken in erlduternden Liturgiebiichlein im wahrsten Sinne aus. Die
Praktiken und die erklirenden Hilfestellungen waren fiir die lindliche, oft
noch leseunkundige buddhistische Bevolkerung wichtig, um angesichts raschen
gesellschaftlichen Wandels, christlicher Missionen und teils begrenzten Praxis-
wissens durch rituelle Praktiken eine buddhistische Identitit zu sichern. Nicht
iiber buddhistische Rationalitdtskonzepte, sondern iiber die handelnde Verge-
wisserung buddhistischer Identitdt erfolgten Antworten auf die Zumutungen
der Moderne.

Eisenstadts Ansatz der multiplen Modernen, den die Einleitung als Analyse-
folie stark macht, lasst sich insofern exemplarisch auf die konkurrierenden
Buddhismusinterpretationen im kolonialen Ceylon des ausgehenden 19. Jahr-
hundert anwenden. Gemeinsam war beiden Interpretationsstraingen das Bemii-
hen um eine Scharfung buddhistischer Identitdt und eine Standardisierung von
Verhaltensweisen — hier viktorianischer Sittenkodex, wie ihn Dharmapala 1898
im Daily Code for the Laity mit 200 Regeln publizierte (Obeyesekere 1970: 56),

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

232 MARTIN BAUMANN

dort standardisierte Elemente der Abfolge von Frommigkeitspraktiken (Pema-
ratana 2020: 41). Wahrend Olcott und Dharmapala als Laienbuddhisten neue
Rollen als offentlichkeitswirksame Sprecher und selbst ernannte Reprasentan-
ten definierten, nahmen die gelehrten Monche adaptiv Rollen an als 6ffentliche
Redner, Zeitschriftenherausgeber, Autoren und wie Sumangala Thera als inter-
nationaler Netzwerker mit Verbindungen nach Siam (Thailand), Burma und
Kambodscha (Blackburn 2010: 150-196). Sowohl Olcott und Dharmapala als
auch die gelehrten Monche zeichnete das Vermégen zu Handlungsfahigkeit,
Reflexivitit und zu Selbstkorrektur aus. Gerade die Monche korrigierten ihr
zuvor passiv-duldendes Nichthandeln den Missionaren gegeniiber und traten
ihnen in 6ffentlichen Debatten gegeniiber. Und spéter zeigte sich das Vermogen
zur Selbstkorrektur, indem Gunananda Thera zunehmend den theosophisch
gefirbten Buddhismusinterpretationen Olcotts entgegentrat und beanspruchte,
dass seine Darstellung buddhistischer Lehre und Praxis alleinige Giiltigkeit
habe.

Pragnant unterschieden sich jedoch die Buddhismusinterpretationen in
ihren Inhalten und Zielgruppen. Olcott und Dharmapala orientierten sich am
Rationalitatsprimat westlicher Modernediskurse und orientalistischer Buddhis-
musforscher wie denjenigen eines Rhys Davids. Zielgruppe waren die aufstre-
benden, stadtisch gebildeten Buddhisten der neuen Mittelklasse. Einer Orientie-
rung an buddhistischer Tradition, Ritual und monastischer Autoritat setzten
sie selbstbewusst den primaren Bezug auf buddhistische Texte und deren eigen-
stindige Interpretation entgegen. Die gelehrten Monche hingegen setzten auf
Kontinuitit und standardisierende Aktualisierung buddhistischer Tradition, um
mittels devotionaler Verehrungspraktiken in der breiten landlichen, oft wenig
gebildeten Bevodlkerung Ceylons eine gefestigte buddhistische Identitit und
Selbstvergewisserung zu férdern. Die buddhistische Modernisierung in Ceylon
spiegelt insofern exemplarisch Eisenstadts Ansatz der multiplen Modernen wi-
der, als die Laienreformer um Olcott und Dharmapala euroamerikanische Mo-
dernekonzepte und -diskurse zugrunde legten, wahrend die gelehrten Monche
einheimische Moderneformen durch Standardisierung und Scharfung singale-
sisch-buddhistischer Frommigkeitspraktiken entwickelten.

Ab den 1880er-Jahren nutzten Vertreter des buddhistischen Establishments,
die gelehrten Monche, und reformerische Erneuerer die neuen Moglichkeiten
und Freirdume, um in der kolonial-ceylonesischen Moderne fiir die buddhisti-
sche Sache einzutreten und Reformen anzustofien. Wie in anderen Landern
Asiens waren Antworten auf die Herausforderungen der Moderne Vereinheitli-
chungen von doktrindren, ethischen und rituellen Fundamenten und die Zen-
tralisierung religioser Strukturen. Adressaten der Reformen waren vielfach Lai-
enpraktizierende, die sich in neu gegriindeten Gesellschaften einbringen konn-
ten. <Reibungsgewinner> moderner Veranderungen in Landern Asiens, Europas
und Nordamerikas waren neben den Reformern zuvorderst Mitglieder der auf-

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RATIONALITATSPRIMAT UND VEREHRUNGSPRAXIS 233

strebenden Mittelschichten, die sich zusehends eigenstindig und in kritischer
Distanz zu iiberkommener Tradition religiose Lehr- und Praxiskonzepte aneig-
nen konnten. Eine Selbstermiachtigung religioser Laien durch Lesen und Lese-
zirkel, eine Ethisierung der Lebensfithrung und eine Aufwertung des Laienstan-
des scheinen eng an die Herausforderungen, aber auch neuen Moglichkeiten
der Moderne gekoppelt zu sein. Eine zunehmende Autonomie des Individuums
und das Hinterfragen iiberkommener Weltsicht und institutioneller Strukturen,
so die Einleitung in Rekurs auf Eisenstadt, zeigt sich auch bei den Buddhisten
der aufstrebenden Mittelschichten ceylonesischer Stddte. Ein herausragendes
Beispiel eines selbsterméchtigten, etablierte Normen und Strukturen hinterfra-
genden Laienbuddhisten stellt hier der aus einer prosperierenden Héndlerfami-
lie stammende Reformer Dharmapala dar, der sich ein modernistisches Bud-
dhismusverstandnis im Selbststudium aneignete.

Wer wire jedoch sonst noch aus den aufstrebenden Mittelschichten anzufiih-
ren, zumal Obeyesekere und Gombrich fast alleinig auf Dharmapala rekurrie-
ren (Gombrich/Obeyesekere 1988: 207-217)? Die Forschung weifd mittlerweile
viel iber die <Anbieterseite> modernistischer Vertreter (Olcott, Dharmapala)
und Reprisentanten der Theravadatradition (die gelehrten Monche). Wenig
Zeugnisse und Studien liegen jedoch bislang fiir die <Nachfrage-> und Rezipien-
tenseite vor, demnach die buddhistischen Laien der englischsprachigen, moder-
ne- und bildungsaffinen Mittelschichten in den Stadten. Wie gingen sie mit den
Reformen und Neuerungen um, was iibernahmen und was verwarfen sie? Fiihr-
te die religiose Individualisierung und Erméachtigung zu Anfragen an bisherige
religiése Hierarchieunterschiede und damit zu Forderungen starker egalitdrer
Strukturen, wie sie in den neu gegriindeten Laiengesellschaften praktiziert
wurden (vgl. Gombrich 1988: 191-195)? Die Analysefolie Eisenstadts wire
insofern zusitzlich zur <Anbieterseite> religioser Reformer in einem weiteren
Schritt auf die <Anwenderseite> religioser Nutzer auszuweiten. Hier 6ffnet sich
ein Forschungsfeld zu Reaktionen religioser Laien auf die Herausforderungen
der Moderne nicht nur fiir das koloniale Ceylon, sondern ebenso mit Blick
auf weitere Lander Asiens und vermutlich auch Europas, Afrikas und den zwei
Amerikas.

Literatur

Almond, Philip C. (1988): The British discovery of Buddhism, Cambridge u.a.: Cam-
bridge University Press.

App, Urs (2010): The birth of orientalism, Philadelphia u.a.: University of Pennsylvania
Press.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

234 MARTIN BAUMANN

Baumann, Martin (2018): «Buddhismus im Westen: Geschichte und Analyse der An-
passung und Etablierung in Landern auflerhalb Asiens», in: Manfred Hutter (Hg.),
Der Buddhismus III. Ostasiatischer Buddhismus und Buddhismus im Westen, Stutt-
gart: Kohlhammer, S. 379-462.

Baumann, Martin (im Druck): «Discovering and appropriating the Buddha: Scholarly
studies of the so-called Southern Buddhism in 19th Century Europe», in: Hans
Martin Kramer, Stephan Licha (Hg.), Learning from the West, learning from the East.
The emergence of the study of Buddhism in Japan and Europe before 1900, Leiden:
Brill.

Bechert, Heinz (1966): Buddhismus, Staat und Gesellschaft in den Landern des Therava-
da-Buddhismus. Band 1, Frankfurt a.M. u.a.: Metzner.

Bechert, Heinz (1973): «Sangha, state, society, <nation>: Persistence of traditions
in «post-traditional> Buddhist societies», in: Daedalus, 102, Nr. 1, S. 85-95.

Beckerlegge, Gwilym (Hg.) (2008): Colonialism, modernity, and religious identities.
Religious reform movements in South Asia, Oxford: Oxford University Press.

Blackburn, Anne M. (2010): Locations of Buddhism: Colonialism and modernity in Sri
Lanka, Chicago: University of Chicago Press.

Bond, George D. (1988): The Buddhist revival in Sri Lanka. Religious tradition, reinter-
pretation, and response, Columbia, SC: University of South Carolina Press.

Bretfeld, Sven / Zander, Helmut (2017): «Henry S. Olcott: The Buddhist catechism»,
in: Bjorn Bentlage, Marion Eggert, Hans-Martin Kramer, Stefan Reichmuth (Hg.),
Religious dynamics under the impact of imperialism and colonialism. A sourcebook,
Leiden, Boston: Brill, S. 472-477.

Carrithers, Michael B. (1984): «<Sie werden die Herren der Insel sein>. Buddhismus in
Sri Lanka», in: Heinz Bechert, Richard Gombrich (Hg.), Die Welt des Buddhismus,
Miinchen: Beck, S. 133-146.

Davis, Winston (1989): «Buddhism and the modernization of Japan», in: History of
Religions, 28, Nr. 4, S. 304-339.

Eisenstadt, Shmuel N. (2000a): Die Vielfalt der Moderne, Weilerswist: Velbriick Wissen-
schaft.

Eisenstadt, Shmuel N. (2000b): «Multiple modernities», in: Daedalus, 129, S. 1-30.

Gokhale, Balkrishna Govind (1973): «Anagarika Dharmapala: Toward modernity
through tradition in Ceylon», in: Bardwell L. Smith (Hg.), Tradition and change in
Theravada Buddhism. Essays on Ceylon and Thailand in the 19th and 20th centuries,
Leiden: Brill, S. 30-39.

Gombrich, Richard (1988): Theravada Buddhism. A social history from ancient Benares
to modern Colombo, London, New York: Routledge & Kegan Paul.

Gombrich, Richard / Obeyesekere, Gananath (1988): Buddhism transformed. Religious
change in Sri Lanka, Princeton, NJ: Princeton University Press.

Hallisey, Charles (1995): «Roads taken and not taken in the study of Theravada Bud-
dhism», in: Donald S. Lopez Jr. (Hg.), Curators of the Buddha. The study of Bud-
dhism under colonialism, Chicago, London: University of Chicago Press, S.31-61.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RATIONALITATSPRIMAT UND VEREHRUNGSPRAXIS 235

Harris, Elizabeth J. (2006): Theravada Buddhism and the British encounter. Religious,
missionary and colonial experience in nineteenth century Sri Lanka, London: Rout-
ledge.

Jones, Charles B. (2021): Taixu’s «On the establishment of the pure land in the human
realm». A translation and study, London, New York: Bloomsbury Academic.

Kemper, Steven (2015): Rescued from the nation. Anagarika Dharmapala and the Bud-
dhist world, Chicago: University of Chicago Press.

King, Richard (1999): Orientalism and religion. Postcolonial theory, India and «the
mystic East», London, New York: Routledge.

Lopez Jr., Donald S. (Hg.) (2002): A modern Buddhist bible. Essential readings from East
and West, Boston, MA: Beacon Press.

McMahan, David (2008): The making of Buddhist modernism, Oxford, New York:
Oxford University Press.

Obeyesekere, Gananath (1970): «Religious symbolism and political change in Ceylon»,
in: Modern Ceylon Studies, 1, S. 43-63.

Olcott, Henry S. (1982): The Buddhist catechism, 46. Auflage, Wheaton, Il: Theosophi-
cal Publishing House, zuerst 1881 publiziert.

Peebles, James Martin (1878): The great debate — Buddhism and Christianity face to
face, https://archive.org/details/ THEGREATDEBATEBUDDHISMAndChristia
nityFACEToFACEPeebles].M.MohattiwatteGunandaDeSilva/mode/2up (Stand:
23.8.2021).

Pemaratana, Soorakkulame (2017): Bringing the Buddha closer: The role of venerating
the Buddha in the modernization of Buddhism in Sri Lanka, Dissertation: University
of Pittsburgh.

Pemaratana, Soorakkulame (2020): «Reviving the Buddha: The use of the devotional
ritual of Buddha-Vandana in the modernization of Buddhism in colonial Sri Lanka»,
in: Journal of Global Buddhism, 21, S. 29-50.

Pittman, Don A. (2001): Toward a modern Chinese Buddhism. Taixu’s reforms,
Honolulu: University of Hawai’i Press.

Prothero, Stephen (1996): The white Buddhist. The Asian odyssey of Henry Steel Olcott,
Bloomington, IN: Indiana University Press.

Radice, William (Hg.) (1999): Swami Vivekananda and the modernisation of Hinduism,
New Delhi: Oxford University Press.

Said, Edward W. (1978): Orientalism, London: Penguin Books.

Snodgrass, Judith (2007): «Defining modern Buddhism: Mr. and Mrs. Rhys Davids and
the Pali Text Society», in: Comparative Studies of South Asia, Africa and the Middle
Eeast, 27, Nr. 1, S. 186-202.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://archive.org/details/THEGREATDEBATEBUDDHISMAndChristianityFACEToFACEPeeblesJ.M.MohattiwatteGunandaDeSilva/mode/2up
https://archive.org/details/THEGREATDEBATEBUDDHISMAndChristianityFACEToFACEPeeblesJ.M.MohattiwatteGunandaDeSilva/mode/2up
https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://archive.org/details/THEGREATDEBATEBUDDHISMAndChristianityFACEToFACEPeeblesJ.M.MohattiwatteGunandaDeSilva/mode/2up
https://archive.org/details/THEGREATDEBATEBUDDHISMAndChristianityFACEToFACEPeeblesJ.M.MohattiwatteGunandaDeSilva/mode/2up

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Moderne im Diskurs

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion als globales Korrektiv zur Moderne:
Die Globalisierung von Hindu-Religionen als moderne
Antwort auf Modernisierungsprozesse

Frank Neubert

Bei der Eroffnung des Weltparlaments der Religionen 1893 (vgl. Liiddeckens
2002) in Chicago stahl — wenn man den Medienberichten der Zeit Glauben
schenken darf - ein junger Monch aus Indien allen die Schau. Mit seinen ersten
Worten, «Sisters and Brothers of America», loste Swami Vivekananda einen
Sturm der Begeisterung aus und er6ffnete damit den Weg zum Erfolg nicht nur
fiir sich, sondern auch fiir andere Vertreter der asiatischen Religionen, allen
voran fiir den singhalesischen Theravada-Buddhisten Anagarika Dharmapala!
und den japanischen Zen-Buddhisten Soen Shaku. Gleichzeitig wurden die
anderen Vertreter aus Indien durch Vivekananda in den Hintergrund gedrangt
- er wurde zu jhrem Leidwesen zum anerkannten Vertreter «des Hinduis-
mus» auf dem Weltparlament. Bei ndherem Hinsehen fallen an Vivekanandas
Auftritten in den USA einige Dinge auf, die im Zentrum dieses Aufsatzes zum
Verhiltnis von Religion und Moderne stehen sollen: Erstens sieht er sich selbst
in einer Mission des Austauschs zwischen dem sozial und 6konomisch moder-
nen Westen einerseits und dem «spirituell» iiberlegenen Indien andererseits.
Zweitens prasentiert Vivekananda den Hinduismus als Modell fiir eine univer-
selle Menschheitsreligion, die den Anspriichen der modernen globalisierten
Welt gerecht wird. Der Austausch soll in seinen Augen zu einer Art Auflésung
der seinen Zeitgenossen so geldufigen Gegeniiberstellung von Religion und
Moderne fiihren.

Der Topos der Gegeniiberstellung eines im modernen Sinne «fortschrittli-
chen» Westens mit einem in religioser Hinsicht iiberlegenen Indien, wie er
etwa seit dem ausgehenden 18. Jahrhundert in verschiedenen Auspriagungen in
Indien und in Europa bestand, soll im Zentrum dieses Textes stehen. Ich werde
dazu zunichst einige theoretische Uberlegungen anstellen. Sie betreffen den
hier gewdhlten Ansatz einer Analyse von Topoi in Diskursen (1), das Verhiltnis
von Religion und Moderne (2) und Adaptionen der Gegeniiberstellung von
Religion und Moderne im Kontext des Kolonialismus (3). Anschlieflend werde
ich dieser Gegeniiberstellung in zwei Etappen folgen: als Motiv hinter Vivekan-
andas erster Reise in die USA (4) sowie bei den Vaishnava-Missionaren im Wes-
ten bis hin zu Bhaktivedanta Swami von der ISKCON und beim Riicktransfer

! Siehe den Beitrag von Martin Baumann in diesem Band.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

240 FRANK NEUBERT

von Krishnabewusstsein nach Indien (5). Im abschliefSenden Teil (6) werde ich
aufzeigen, wie Hindu-Akteure den Hinduismus immer wieder neu als Teil der
globalen Moderne konstituieren, indem sie die Gegeniiberstellung von Europa
bzw. dem Westen und Indien kreativ weiterverwenden und umdeuten und da-
bei die jeweils neuesten technischen, medialen und anderen Entwicklungen be-
riicksichtigen.

1. Zur Analyse und Interpretation von Topoi in Diskursen

Es geht in diesem Text um Topoi, mit denen verschiedene Akteure den Dis-
kurs der Moderne und die Konstitution des Hinduismus als einer inhdrent
modernen Religion seit dem 19. Jahrhundert stark geprdgt haben. Unter To-
poi verstehe ich Aussagen, die im Verlauf von Diskursen immer wieder mit
grofer Gleichformigkeit wiederkehren. Die Gleichformigkeit kann sprachlicher
Natur sein, wenn beispielsweise Aussagen wortwortlich wiederholt werden. Sie
kann aber auch andere Formen annehmen - beispielsweise in immer gleichen
Gegentiberstellungen oder indem bestimmte Aussagen stereotype Reaktionen
hervorrufen. Dieser duflerlichen Gleichformigkeit von Topoi steht die bereits
von Michel Foucault hervorgehobene Singularitit von Aussagen gegeniiber.
Jedes Aussageereignis — wie sehr es auch einem fritheren Aussageereignis zu
gleichen scheinen mag - steht fiir sich in einem bestimmten diskursiven Kon-
text. Auch die Wiederholung einer fritheren Aussage ist immer als ein neues
singuldres Aussageereignis zu begreifen und zu analysieren. Und so muss auch
die Wiederholung eines Topos bei aller Gleichférmigkeit dennoch jedes Mal
als neues Aussageereignis verstanden werden. Sie transportiert im neuen Kon-
text andere Bedeutungen als bei fritherem Auftauchen. Dieses Paradox wirft
interessante Probleme fiir die Analyse auf. Wihrend es relativ leicht ist, Topoi
aufgrund ihrer gleichformigen Wiederholung zu identifizieren, darf dies nicht
dazu verleiten, darin auch eine immer gleiche Aussagewirkung zu sehen. Viel-
mehr ist jedes Auftauchen fiir sich zu analysieren, um zu sehen, wie stark mog-
licherweise auch inhaltliche Kontinuititen sind, die dann ganze Diskurse so
stark pragen, wie dies eben beim Topos der Unvereinbarkeit von Religion und
Moderne der Fall ist. Solche Topoi gilt es mit Foucault (1992: 14) besonders
zu hinterfragen, kritisch zu sein: nicht zu akzeptieren, was uns unsere eigenen
Diskurse als wahr vorgaukeln. Dies ist besonders herausfordernd, wenn es um
die wissenschaftliche Erforschung von Religion geht, da — wie bereits vor linge-
rer Zeit der Religionswissenschaftler Hubert Seiwert (1995) zu Recht betont hat
- die Existenz und Autoritit der Wissenschaften historisch sehr stark auf dem
Topos der Abgrenzung alles «Modernen» von allem «Religiosen» beruhen. Das
zeigt sich beispielsweise auch darin, dass in vielen historischen Studien zur
Moderne die Prozesse von Rationalisierung und Sakularisierung als historische

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION ALS GLOBALES KORREKTIV ZUR MODERNE 241

Gegebenheiten geradezu selbstverstandlich vorausgesetzt und nicht hinterfragt
werden.?

2. Ein religionswissenschaftlicher Blick auf das Verhdltnis von Religion
und Moderne

In Abgrenzung von der iiblicherweise vorgebrachten Idee einer unverséhnli-
chen Gegeniiberstellung oder gar Unvereinbarkeit von Religion und (sakula-
rer) Moderne mochte ich hier von einer anderen These ausgehen. Ich folge
dafiir zunéchst Seiwerts (1995: 92) Unterscheidung von «mindestens drei Be-
deutungsnuancen» des Begriffs «Moderne»: «als Name fiir eine Epoche der
europdischen Geschichte», als Kennzeichnung einer bestimmten Gesellschafts-
formation und als «Chiffre fiir eine Utopie» (siehe dazu auch die Einleitung zu
diesem Band). Ich behaupte aber, dass Religionen integraler Bestandteil moder-
ner Gesellschaften sind und dass «Religion» integraler Bestandteil von «Moder-
ne» ist, da «Moderne» ohne die Gegeniiberstellung zu «Religion» kaum denk-
bar ist. Nur unter dieser Voraussetzung lassen sich meines Erachtens die Prozes-
se der Modernisierung und Globalisierung religiéser Traditionen historisch wie
soziologisch angemessen einordnen. Ich mdchte diese These daher sehr kurz
aus vier verschiedenen Perspektiven begriinden.

a) Historisch: Wenn «Moderne» ein Epochenbegriff sein kann, dann muss
man selbstverstandlich auch religiose Entwicklungen und Religionsgemein-
schaften als Teil dieser Epoche betrachten. Sie existieren in der Moderne,
auch wenn sie von vielen als blofle Anachronismen oder Uberbleibsel be-
trachtet werden.? Religionsgemeinschaften durchlaufen die zeitgendssischen
Entwicklungen ebenso wie andere Teilbereiche der Gesellschaft. Sie reagie-
ren darauf, eignen sich Neuerungen an oder verweigern sich ihnen und
verandern sich in diesen Prozessen. Religionshistorische Prozesse sind dem-
entsprechend in ihren Auswirkungen auf gesamtgesellschaftliche Entwick-
lungen, 6konomische und politische Verdnderungen etc. in die historische
Betrachtung ganz selbstverstandlich einzubeziehen, wie dies in verschiede-
nen historisch ausgerichteten Disziplinen in den letzten Jahrzehnten nach
der teilweisen Uberwindung der Sikularisierungsideologie* wieder verstirkt
geschehen ist.

2 Siehe als ein Beispiel Bauer (2004).

3 Vgl. auch Rudolf Stichwehs Ausfithrungen zur Gleichzeitigkeit von Tradition und Moder-
ne, die «als koexistierende Zustinde in der Gesellschaft der Gegenwart verstanden» werden
(Stichweh 2000: 211).

* Vgl. zum ideologischen Gehalt der so genannten Sikularisierungstheorien bereits die klassi-
sche Studie von Hermann Liibbe (1965).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

242 FRANK NEUBERT

b)

9)

d)

Systemtheoretisch: Der Soziologe Niklas Luhmann hat sich intensiv mit
Prozessen der funktionalen Ausdifferenzierung westlicher Gesellschaften
befasst. Fortschreitende Differenzierung in Funktionssysteme ist fiir ihn
geradezu ein Kennzeichen moderner Gesellschaften - und dazu gehort
auch, dass sich ab dem 19. Jahrhundert ein Funktionssystem Religion her-
ausbildete. Dieser Prozess verlief aber nach Luhmanns Analyse in verschie-
dener Hinsicht anders als die Herausbildung anderer Funktionssysteme (Po-
litik, Wissenschaft, Kunst etc.). Die Ausgrenzung von Religion aus anderen
Funktionssystemen wird dabei von allen Beteiligten mit unterschiedlicher
Bewertung als «Sakularisierung» beschrieben. Religion als zundchst fremd-
referenziell unterschiedenes System muss sich in die neu zugewiesene gesell-
schaftliche Rolle finden, und dies gelingt ihr nach Luhmann zunichst nur
schlecht: «Sakularisierung heifit also nicht: Funktions- oder Bedeutungsver-
lust von Religion, vielleicht aber voriibergehende (?) Schlechtanpassung an
die Bedingungen der modernen Gesellschaft» (Luhmann 2000: 301).
Diskursgeschichtlich: Aus diskurshistorischer Perspektive gehen verschie-
dene Autoren davon aus, dass ein neuzeitlicher, in komparativer Weise
verwendbarer Religionsbegriff sich erst im spéten 18. Jahrhundert heraus-
zubilden und im Laufe des 19. Jahrhunderts in einem globalen Rahmen
gesellschaftlich durchzusetzen beginnt (vgl. u.a. Kippenberg 1997; Bergun-
der 2012; Feil 2012, 2013; Neubert 2015). Erst dadurch - und damit eben
erst ab dem spidten 18. Jahrhundert - wurde eine allgemeine Kategorie «Re-
ligion» etabliert, unter der sich zahlreiche Akteure, Gemeinschaften und
Traditionen nunmehr als «religios» oder «Religionen» selbst konstituieren
konnten. Die weiterbestehende inhaltliche Unschiérfe des Begriffs trigt dabei
zu einer starken diskursiven Dynamik bei und eréffnet verschiedenste Mog-
lichkeiten des Gebrauchs und - so konnte man sagen - der Manipulation
dieser Kategorie.>

Diskurstheoretisch: Der «Diskurs der Moderne» grenzt «Religion» aus, er
ist geradezu durch diese eigene Gegeniiberstellung zu ihr definiert (Sei-
wert 1995). «Religion» ist daher konstitutives Auflen zu «Moderne» und
als solches integraler Bestandteil der diskursiven Formation, die wir «Mo-
derne» nennen. Die Grenze zwischen Moderne und Religion ist, mit La-
claus und Mouffes Hegemonietheorie gesprochen, eine «innere Grenze»,
und «das, was jenseits der inneren Grenze ist, [wird] als das konstruiert, was
sie [die diskursive Formation; EN.] nicht ist» (Laclau/Mouffe 2006: 186).
Zugespitzt konnte man formulieren: Moderne kann sich ohne Religion als
Aufen nicht konstituieren. Und weiter: Ware nichts mehr von dem vorhan-
den, was bislang «Religion» hief3, miisste der Diskurs der Moderne andere

> Vgl. bspw. Peter Sloterdijks (2011) sehr bedenkenswerte, vergleichende Analyse der intentiona-

len Nutzung des Religionsbegriffs bei Pierre de Coubertin und L. Ron Hubbard.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION ALS GLOBALES KORREKTIV ZUR MODERNE 243

Dinge nun als «religiés» kategorisieren, um sie ausschlieffen und dadurch

die Illusion eines Aufen aufrechterhalten zu konnen.®
Der Diskurs der Moderne schliefit «Religion» als konstitutives Auflen aus und
macht sie sich dadurch gleichzeitig — einem Derrida’schen Paradox folgend -
zu eigen. Die so bezeichneten und ausgeschlossenen Akteure — als solche kon-
stituierte Religionsgemeinschaften und ihre Vertreter — reagieren darauf, wie im
weiteren Text am Beispiel hinduistischer Akteure aufgezeigt werden soll, indem
sie die Topoi des Diskurses der Moderne aufgreifen, sie kreativ umdeuten oder
auch umkehren. Der These einer wissenschaftlich-fortschrittlichen Moderne,
die Religion nicht mehr nétig habe, setzen sie die Diagnose einer religios-spiri-
tuellen Verarmung der modernen Menschen entgegen. Wenn Sikularisierung
als notwendige Folge von Modernisierung betrachtet wird, kommt im Gegen-
zug den Religionen die Rolle als Heilmittel gegen eben diese spirituelle Verar-
mung zu. In anderen Féllen wird wissenschaftliche Rationalitit als Kennzeichen
von Moderne der «Irrationalitit des Religiosen»” gegeniibergestellt. Demgegen-
tiber nehmen gerade asiatische religiése Traditionen sehr bald die Position
ein, selbst ihrem Wesen nach rational zu sein und die Ergebnisse moderner
westlicher Wissenschaft in ihren Schriften und in ihrer Geschichte schon langst
vorweggenommen zu haben. Damit ist bereits eine ganze Reihe von Topoi
benannt, die in der einen oder anderen Weise den Diskurs der Moderne mit
Bezug auf Religion pragen.

3. Die Instrumentalisierung von Religion und Moderne in
Kolonialismus und Globalisierung

Die diskursive Gegeniiberstellung von Religion und Moderne gewinnt in der
kolonialen Situation des 19. Jahrhunderts nochmals an Komplexitit. Der durch
die Moderne hervorgebrachte Fortschritt stellt den europiischen Nationen
nicht nur ein Uberlegenheitsgefiihl und die Mittel zu weltweiter Eroberung und
Ausbeutung zur Verfiigung, sondern insbesondere auch einen entscheidenden
Legitimationsgrund fiir kolonialistische Aktivitaten. Zivilisierung, Modernisie-
rung, spater auch Demokratisierung werden zu teils tatsachlich (naiv) geglaub-
ten, teils bewusst vorgeschobenen Begriindungen fiir Eroberung, Kontrolle und

¢ Man bedenke beispielsweise, wie unliebsame wissenschaftliche Theorien und Positionen
gern einmal mit Labels des «Religiosen» oder «Theologischen», der «Scharlatanerie» oder
des «magischen Denkens» versehen werden. Ganz aktuell fand diese diskursive Strategie
umfangreich Anwendung wéhrend der Corona-Pandemie, als den viel zitierten Wissenschaft-
lerinnen und Wissenschaftlern, Politikerinnen und Politikern seitens der kritischen Bewegun-
gen (oft einfach mangels stichhaltiger Gegenargumente) vorgehalten wurde, sie hitten gerade-
zu eine Corona-Religion ins Leben gerufen, an die die Menschen glauben sollten.

Diese «Irrationalitat des Religiésen» wird auch in religionswissenschaftlichen Studien gerade-
zu zum Definitionskriterium von Religion, vgl. auch Seiwert (1995: 94-95).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

244 FRANK NEUBERT

Fremdherrschaft. Mit Blick auf Religion hat dabei bereits Albrecht Koschorke
(2013: 258) festgestellt, dass «der Westen in religiosen Dingen ein doppeltes
Antlitz zeigt — er gibt sich teils verweltlicht [...], teils christlich-missionarisch».
Dies fuhrt dazu, dass auch die Reaktionen der verschiedenen Handelnden
darauf sehr uneinheitlich ausfallen. Die Antwort «besteht wechselweise darin,
durch erneuerten religiosen Eifer dem Mangel an Spiritualitit zu begegnen
oder sich in Abgrenzung vom Christentum westlicher Prigung auf die eigene
Religiositit zu besinnen» (Koschorke 2013: 258-259). Im Falle neohinduisti-
scher Bewegungen im Indien des 19. Jahrhunderts finden wir beide Tendenzen
vereint, verstirkt noch durch eine starke Bezugnahme auf westlich-moderne
Konzepte von Religion, Nation und Wissenschaftlichkeit. Es kann dabei - so
sollte aus dem bisher Gesagten deutlich geworden sein — nicht darum gehen,
dass diese Begriffe aufgrund der kolonialen Machtverhiltnisse den Kolonisier-
ten aufoktroyiert wurden, die sie eins zu eins iibernahmen und auf die ihnen
bekannten Verhdltnisse anwandten, wie dies eine einseitig an Saids (1978)
Idee von Orientalismus orientierte Sichtweise vertreten wiirde. Vielmehr eignen
sich die «subalternen» Akteure solche Konzepte kreativ an und deuten sie auf-
grund der je eigenen Vorerfahrungen um, wodurch sie bewusst oder unbewusst
scheinbar festgeschriebene Bedeutungen subvertieren.® Solche diskursiven Pro-
zesse sind in Verflechtungen verankert, die sich im Laufe des 19. Jahrhunderts
global immer starker verdichten, gefordert durch Prozesse politischer, 6kono-
mischer und auch kultureller Globalisierung — mit Osterhammel und Petersson
(2007: 24) verstanden als der «Aufbau, die Verdichtung und die zunehmende
Bedeutung weltweiter Vernetzung».

In diesem Kontext einer zunehmenden globalen Vernetzung unter den Be-
dingungen einer kolonialistisch gepragten Welt sind die Beispiele zu verorten,
die im Folgenden aus der Geschichte einer Globalisierung von Hindu-Religio-
nen heraus das bislang Gesagte illustrieren sollen.

4. Westen/Moderne vs. Indien/Spiritualitit bei Swami Vivekananda

Im September 1892 schrieb ein junger Monch, der sich seit einigen Jahren auf
einer Reise durch Indien mit dem ganzen Land und seinen Problemen vertraut
gemacht hatte, aus Bombay (heute Mumbai) einen Brief an einen seiner Gon-
ner, Pandit Shankarlal in Khetri. Er verwies darin auf die wirtschaftlichen und
sozialen Missstande im kolonialen Indien seiner Zeit und darauf, dass die west-
lichen Gesellschaften - insbesondere GrofSbritannien als Kolonialmacht sowie
die als Inbegriff der Moderne geltenden Vereinigten Staaten von Amerika — der

8 Vgl. Bergunder (2012), der die Herangehensweisen von Orientalismuskritik und Postkolonia-
lismus am Beispiel der gegenseitigen Einfliisse zwischen Swami Vivekananda und dem Indolo-
gen Paul Deussen zusammenfasst.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION ALS GLOBALES KORREKTIV ZUR MODERNE 245

indischen Gesellschaft in verschiedener Hinsicht iiberlegen seien. Wenn Indien,
wie die USA, eine moderne und unabhingige Nation werden wolle, miisse man
von den fortschrittlichen Landern lernen und sich ein eigenes Bild von ihnen
machen:

So you see, we must travel, we must go to foreign parts. We must see how the engine of
society works in other countries, and keep free and open communication with what is
really going on in the minds of other nations, if we really want to be a nation again.’

Schon in den religids-sozialen Reformbewegungen des frithen 19. Jahrhunderts
wie dem Brahmo Samaj war die These einer sozialen und materiellen Uberle-
genheit Europas — verkorpert in Indien durch die britische Kolonialmacht -
und damit verbundenen Verbesserungschancen fiir die indische Gesellschaft
verbreitet. Swami Vivekanandal® - so der Name des noch vergleichsweise unbe-
kannten jungen Briefschreibers — war mit diesen Thesen gut vertraut. Er war
wiahrend seiner Ausbildung an einer der kolonialen Bildungsstitten in Calcutta
(heute Kolkata) in das Spannungsfeld von kolonial gepriagter Moderne und
neohinduistischen sowie indisch-nationalistischen Reformbestrebungen (unter
anderem der Brahmo Samaj) geraten. Nach dem Tod mehrerer fiir ihn einfluss-
reicher Personlichkeiten hatte er sich fiir die Seite religioser Reform entschie-
den. Im Namen seines spirituellen Meisters, des volkstiimlichen Heiligen Sri
Ramakrishna, hatte er dann einen Orden gegriindet, um seine Reformideen
selbst zu leben und voranzutreiben. Auf einer Reise durch Indien lernte er Land
und Leute kennen und kniipfte wertvolle Kontakte. Erst kurz vor dem zitierten
Brief hatte er beschlossen, eine Reise in die USA zu unternehmen, und war
nun auf der Suche nach Sponsoren und Unterstiitzern, denen gegeniiber er in
Briefen die Notwendigkeit und Zulassigkeit einer solchen Reise begriindete.!!
Insbesondere war Chicago sein Ziel, denn wo sonst konnte man die Errungen-
schaften der westlichen Welt besser studieren als auf ihrer grofiten Schau, der
World’s Columbian Exhibition, die 1893 aus Anlass des 400-jahrigen Jubilaums
der Entdeckung Amerikas durch Christoph Kolumbus eben in Chicago stattfin-
den sollte.

Bereits auf seiner Schiffsreise iiber den Pazifik bewunderte er die Entwick-
lungen in Hong Kong und Japan und fiihlte sich in seiner Mission bestitigt, da
er sah, wie man sich dort «den Notwendigkeiten der gegenwartigen Zeit» ge-

° Vivekananda, Brief an Pandit Shankarlal (Khetri), Bombay 20.9.1892, in: Vivekananda
(1995: Bd. 5, 4-5).

10 Vgl. zu Vivekananda aus der Fiille an Literatur Sen (2000); Neubert (2005). Wichtigste
Quelle sind die gesammelten Werke Vivekanandas (1995) in acht Banden.

Es bestand insbesondere gegeniiber religiosen Gelehrten durchaus ein gewisser Begriin-
dungsbedarf fiir solche Reisen, der in Zusammenhang steht mit der Debatte tiber die Zulds-
sigkeit von Seereisen fiir hochkastige Hindus. Dies geht zuriick auf ein Verbot solcher Reisen
in alten normativen Texten. Diese Debatte konnte auch Swami Vivekananda nicht ganz
umgehen. Vgl. zum Seereiseverbot Arp (2000).

11

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

246 FRANK NEUBERT

Offnet hatte.!> In Amerika angekommen begab er sich direkt nach Chicago
und besichtigte intensiv die Weltausstellung, beklagte sich jedoch bei seinen
Gonnern in Indien bald iiber die immensen Lebenshaltungskosten und bat um
Geldsendungen. Er wurde aufgrund seines Auftretens und Erscheinungsbildes
auch seitens der Organisatorenkreise angefragt, ob er am geplanten Weltparla-
ment der Religionen teilnehmen wolle, lehnte zundchst aber aufgrund seiner
knappen Finanzen ab, da er sich weitere Wochen in Chicago nicht leisten
konnte. Er reiste weiter nach Boston, wo er auf der Farm Breezy Meadows bei
Familie Sanborn unterkam, dort Vortrage hielt und in Kreise eingefiihrt wurde,
die dem Transzendentalismus nahestanden, an Asien und seinen Traditionen
interessiert waren und sich fiir soziale Reformen wie Gleichberechtigung der
Geschlechter oder eine Verbesserung der Zustinde in Gefiangnissen einsetz-
ten. Die Mitglieder dieser Kreise ermdglichten ihm schliefilich doch noch die
Teilnahme am Weltparlament. So stand er endlich als Teilnehmer dieser Veran-
staltung am Er6ffnungstag vor seinem Publikum und erdffnete seine Antwort
auf die Begriifiung durch die Veranstalter mit den bereits einleitend zitierten
Worten «Sisters and Brothers of America».

Schon in dieser kurzen Skizze der Ereignisse treten die verschiedenen Facet-
ten dessen hervor, was Vivekananda als «moderne» westliche Gesellschaften
bezeichnete. Einerseits stehen da - verkorpert in der Weltausstellung - die
okonomischen, technischen, industriellen und wissenschaftlichen Fortschritte
im Mittelpunkt. Andererseits beeinflussen ihn diejenigen Kreise in besonderem
Mafle, die dem wirtschaftlichen Fortschritt soziale und spirituelle Reformen
gegeniiberstellen und dadurch selbst nicht dem «modernen» Mainstream des
spaten 19. Jahrhunderts angehoren.

War von Indien aus gesehen Vivekanandas Fokus fiir die Reise noch, von
den «fortschrittlichen Nationen» — den USA und den Léndern Europas - fiir
Indien zu lernen, so trat nun auf dem Weltparlament eine zweite Idee deutlicher
hervor: Indien konne mit seiner langen religiosen Tradition des Hinduismus
der Welt etwas zuriickgeben. Auch hiermit griff Vivekananda géngige Topoi
auf: Schon in der europdischen Romantik galt das alte Indien als geheimnisvol-
les Ursprungsland und Ideal von Philosophie und Religion der Menschheit,
und namhafte Philosophen (bspw. Arthur Schopenhauer) oder Literaten (bspw.
Friedrich Riickert, in den USA insbesondere die Transzendentalisten) (ibernah-
men dieses Bild und verhalfen ihm zu weiter Verbreitung in gebildeten Kreisen
in Europa und Amerika. Vivekanandas Idee des Hinduismus als einer Art glo-
bales Gegengewicht zur westlichen Moderne steht zundchst auch im Einklang
mit den Grundzielen der Organisatoren des Weltparlaments: Ideen fiir eine
Menschheitsreligion zu formulieren. War diese aber von den Organisatoren als
eine Form christlicher Religion gedacht, so stellte Vivekananda demgegeniiber

12 Vivekananda, Brief an Alasinga Perumal (Madras), Yokohama 10.7.1893, in: Vivekananda
(1995: Bd. 5, 5-10).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION ALS GLOBALES KORREKTIV ZUR MODERNE 247

den Hinduismus als geeignete Basis einer solchen universalen Religion dar. Sein
Referat iber den Hinduismus war auf genau dieses Argument ausgerichtet.!?
Die anzustrebende universale Religion diirfe, so Vivekananda,

[...] nicht in Raum und Zeit vertreten sein. Sie muss unendlich sein, wie der Gott, den sie
predigen will. Thre Sonne soll auf die Anhénger von Krishna und Christus, auf Heilige wie
Stinder scheinen. [...] Es wird eine Religion sein, die in ihrem Gemeinwesen keinen Raum
fiir Verfolgung oder Intoleranz hat, die Géttlichkeit in jedem Mann und jeder Frau erkennt,
und deren ganze Autoritit und ganze Kraft dazu da sein wird, ihre wahre, gottliche Natur
zu verwirklichen.

(Vivekananda 2009: 28)

Genau diese Eigenschaften — Zeitlosigkeit, Universalitét, Toleranz und das Stre-
ben nach Verwirklichung der Géttlichkeit in jedem einzelnen Menschen — hatte
Vivekananda zuvor als die Merkmale des Hinduismus geschildert. Wahrend
des ganzen Vortrags flocht er immer wieder auch Bemerkungen ein, die sein
Thema an aktuelle, «<moderne» Diskurse anbanden. So kommen immer wieder
naturwissenschaftliche Erkenntnisse zum Tragen. Einerseits zieht Vivekananda
sie als Metaphern heran, um sie dann auf religiose Vorgange anzuwenden, die
vielleicht auf diese Weise einem westlichen Publikum verstdndlicher gemacht
werden konnten: «Wie das Gesetz der Schwerkraft vor seiner Entdeckung be-
standen hat und weiterbestehen wiirde, wenn die ganze Menschheit es vergifie,
ebenso verhilt es sich mit den Gesetzen, die die geistige Welt regieren» (Vivek-
ananda 2009: 15). Andererseits tauchen naturwissenschaftliche Themen auch
als Bezugspunkt auf, wenn Vivekananda zeigen mochte, dass der Hinduismus
in seinem Schrifttum sie bereits mindestens teilweise vorweggenommen ha-
be: «[a]ngefangen mit den hohen Gedankenfliigen der Vedanta-Philosophie,
die in den neuesten Entdeckungen nachhallt» (Vivekananda 2009: 14). Auch
gesellschaftspolitische Themen der Zeit kommen immer wieder vor, wozu wohl
unter anderem die Gesprache vor dem Weltparlament in Boston mit den Krei-
sen um die Familie Sanborn beigetragen haben diirften. Besonders die wieder-
holt auftretende Betonung der wichtigen Rolle von Frauen im Hinduismus und
der Géttlichkeit des Menschen, die in Mannern und Frauen gleichermafien an-
gelegt sei, tragt gewissermaflen die Signatur der emanzipatorischen Bewegung
in sich, zu der Kate Sanborn und ihr Umbkreis gehorten.

Der Erfolg, den Vivekananda mit seinen Reden und Vortragen sowie den
anschlieflenden Vortragsreisen in den USA und Europa hatte, verbreitete sich
sehr schnell auf medialem Wege auch in Indien. Es zeigen sich in dieser Reise
deutlich die Auswirkungen des grofien Globalisierungsschubes Ende des 19.
Jahrhunderts. Waren es die Dampfschifffahrt und der Bau des Suez-Kanals,
die Vivekanandas Reisen nach Europa und Amerika und auch zuriick nach
Indien leichter méglich machten, so trug auch die durch die Erfindung und
Verbreitung der Telegraphie ausgelste globale mediale Revolution zur Verbrei-

13 Referat tiber den Hinduismus, in: Vivekananda (2009: 14-29).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

248 FRANK NEUBERT

tung von Vivekanandas Ruf in Indien bei. Er wusste insbesondere die mediale
Aufmerksamkeit durchaus geschickt zu seinen Gunsten zu nutzen. Bei seiner
Riickkehr nach Indien 1896 wurde er als Berithmtheit empfangen und konnte
darauf aufbauend mit grofiem Erfolg die Ramakrishna-Mission griinden und zu
einer einflussreichen religiosen Bewegung machen.

5. Westen/Moderne vs. Indien/Spiritualitit in der Geschichte der
Hare-Krishna-Bewegung

Ein zweites Beispiel soll insbesondere die Wandlungen der Dualitit zwi-
schen dem «spirituellen» Indien und dem «modernen» Westen kurz beleuch-
ten. Ganz im Einklang mit den Ideen, auf die auch Vivekananda zuriickgriff,
aber dennoch oft in deutlicher Abgrenzung von dessen religiosem Universalis-
mus und seiner einseitigen Betonung des Advaita-Vedanta, suchten am Anfang
des 20. Jahrhunderts auch andere religiose Stromungen aus Indien, ihre religio-
sen Vorstellungen und Praktiken einer westlichen Offentlichkeit bekannt zu
machen.!* Auch diese Bewegungen waren oft als Nebenwirkung ihrer missio-
narischen Aktivititen an Erfahrungen mit neuen Organisationsmodellen und
sozialen Reformen interessiert. Zu diesen Bewegungen gehdrt nicht zuletzt der
bengalische Vishnuismus, der unter Bhaktivinoda Thakur (Kedarnath Datta,
1838-1914) zu einer neuen Bliite gelangte. Dessen Sohn Bhaktisiddhanta Saras-
vati (Bimal Prasad Datta, 1874-1937) setzte es sich besonders zur Aufgabe,
Krishnabewusstsein auflerhalb Indiens zu verbreiten. Bhaktisiddhanta beauf-
tragte mehrere seiner Schiiler mit missionarischen Aufgaben in Europa, von
denen keiner so erfolgreich wurde wie Bhaktivedanta Swami (Abhay Caran
De, 1896-1977), der Griinder der International Society for Krishna Conscious-
ness (ISKCON).!5 Sie alle entstammten, wie auch Swami Vivekananda und
viele soziale und religiose Reformer des 19. Jahrhunderts, den in britisch-indi-
schen Bildungseinrichtungen ausgebildeten Eliten und fiihlten sich gleichzeitig
aus familidrer Tradition und/oder aus politischen Griinden zu den nationalis-
tischen und religios-reformerischen Bewegungen ihrer Zeit hingezogen. Die
damit erworbene Fahigkeit, sich gleichermafien in «<traditionell> hinduistischen
wie auch in «modern> westlichen Diskursen duflern zu konnen und zurechtzu-
finden, wurde zu einem grundlegenden Baustein fiir ihre Erfolge als religiose
Autoritdten in modernen Kontexten.

4 Die verschiedenen Bewegungen reprisentierten oft «different trajectories within modern
Hinduism, born of the same cultural and religious domain», wie Sardella (2013: 242) mit
Bezug auf Vivekananda und Bhaktisiddhanta festhalt.

!5 Vgl. ausfithrlicher Neubert (2010: bes. 23-28). Zu Bhaktisiddhanta Sarasvati und seinen
Reform- und Globalisierungsideen vgl. Sardella (2013).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION ALS GLOBALES KORREKTIV ZUR MODERNE 249

Die missionarischen Bestrebungen Bhaktisiddhanta Sarasvatis richteten sich
in den 1920er und 1930er Jahren nach Europa, wohin er 1933 erstmals drei
seiner Schiiler entsandte.!® Nach den globalen Krisen des Ersten Weltkriegs
und der 1920er Jahre ist sein Blick auf die westliche Moderne aber deutlich
kritischer als derjenige von Vivekananda. Weiterhin erkennt er eine materielle
Uberlegenheit des Westens an, von der man auch etwas iibernehmen konne.
Es tiberwiegt aber klar die Kritik am Fehlen von Bewusstsein und an der
Fehlwahrnehmung, mit dem materiellen Fortschritt sei Uberlegenheit in allen
Belangen verbunden. Besonders deutlich wird dies in einer seiner Schriften
(Gaudiya Mission to the West, 1933), wo er die missionarischen Bestrebungen in
Europa begriindet:

They indeed possess superior material force. They are disposed to think that their superior-
ity in brute force is evidence of their superior spiritual condition. The only answer to this
terrible self-deception is being supplied by the recent never-ending crises of the affairs of
the world that have been the outcome of their short-sighted handling by the self-conceited
dominating temperament engendered in all modern peoples by their utter neglect of the
spiritual issue.

(zit. nach Sardella 2013: 142)

Den Missionsideen Bhaktisiddhantas war erst lange nach seinem Tod globaler
Erfolg beschieden. Wiahrend die ersten Missionare nur wenige, aber nicht unbe-
deutende Mitglieder europdischer Eliten erreichen konnten, entfaltete Bhaktive-
danta Swamis Reise nach New York 1965 ungeahnte Wirkung. Er hatte den
kritischen Ton seines Lehrers gegeniiber der «westlich-materialistischen» Le-
bensweise iibernommen und verscharft, und diese Kritik ins Zentrum seiner
theologischen Erlduterungen gestellt. Dies fiel bei seinem Publikum - den
jugendlichen Aussteigern der Hippie- und Beat-Szene in New York - auf frucht-
baren Boden. Auch diese waren auf der Suche nach alternativen Lebenswei-
sen, und Bhaktivedanta Swami machte da ein nicht nur exotisches Angebot,
sondern nahm sich seiner Zuhorer auch personlich an. Die beiden berithm-
testen Slogans der frithen Hare-Krishna-Bewegung verdeutlichen das, indem
sie speziell Bezug auf die Lebensumstinde der jungen Leute nahmen. Deren
eigene Gesellschaftskritik wurde aufgenommen und mit den religiosen Ideen
des Vishnuismus verkniipft. «We are not this body - we are spirit-soul» stellt
materielle Bediirfnisse und «physische Befriedigungen» als kritikwiirdig und
unbedeutend dar gegeniiber den dauerhaften spirituellen und seelischen Freu-
den des Krishnabewusstseins. «Stay high forever» betont Letztere zusitzlich
und sollte zudem die Vergdnglichkeit von Drogenrausch, sexuellen Freuden und
anderen «physical pleasures» hervorheben.

In seinen Vortrdgen, Gesprachen und Interviews kritisierte Bhaktivedanta
Swami immer wieder in scharfen Worten die moderne «materialistische» Le-
bensweise und pries Krishnabewusstsein als Heilmittel an. An manchen Stellen

16 Vgl. zu den konkreten Entwicklungen und Motiven Sardella (2013: 134-180).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

250 FRANK NEUBERT

tauchte dort auch die Idee eines Austausches wieder auf, wie wir sie schon bei
Vivekananda gesehen hatten. Indien sei, so Prabhupada in einem Gesprach mit
einem Professor, in technischer Hinsicht riickstandig: «From [a] materialistic
point of view, technological point of view, they are hundred years back.» Indien
konne aber in anderer Hinsicht punkten: «But there is one thing that I am
experiencing. India’s the spiritual asset, if that is distributed, that will increase
India’s honor. That is my view... Because everywhere I go, still people adore
India’s spiritual culture» (beide Zitate aus Prabhupada o. J.).

Auch nach Bhaktivedanta Swamis Tod 1977 blieb die Gegeniiberstellung
von «modernem», «westlichem», «materialistischem» Lebensstil und «spiritu-
eller» Lebensweise des Krishnabewusstseins das zentrale Thema in den Lehren
seiner Schiiler und Nachfolger. Eine erneute Weiterentwicklung und Umdeu-
tung erfuhr der Topos, als sich die ISKCON ab den 1970er Jahren in Indien
zu etablieren und auszubreiten begann (vgl. dazu Brooks 1989). Man schrieb
sich nun selbst als ISKCON die spirituelle Reinheit zu, die es nach Indien zu
reimportieren gelte. Indien selbst laufe nun namlich Gefahr, nach langer Zeit
europdischer Herrschaft und durch die fortschreitende Modernisierung seine
spirituellen Wurzeln zu vergessen. Damit werden in den verschiedenartig mit-
einander verkniipften Gegeniiberstellungen von Moderne und Religion, Europa
und Indien die Zuordnungen und Rollen vertauscht. Die europiischen und
amerikanischen Hare-Krishna-Devotees schreiben sich zu, selbst das spirituelle
Indien am besten zu verkorpern. Indien kommt dagegen nun die Rolle zu,
unter den Bedingungen der (teils kolonial aufgezwungenen, teils gewiinschten)
Modernisierung einer spirituellen Verarmung verfallen zu sein, der man nun
wieder entgegenwirken miisse.

6. Schluss

Sowohl Vivekanandas Bewegung als auch die ISKCON werden damit zu Bei-
spielen dafiir, wie Religionsgemeinschaften sich nicht etwa nur gegen Moderne
stellen, sondern die ihnen gegebenen Moglichkeiten aktiv und kreativ nutzen,
um unter den vorherrschenden gesellschaftlichen Bedingungen erfolgreich be-
stehen zu kénnen. Dazu gehort auch, dass die Akteure die Topoi des zeitgends-
sischen Diskurses entsprechend reinterpretieren und mit angepasster Deutung
weiterverwenden. Interessant ist es dann zu beobachten, wie auch die Gegner
dieser Entwicklungen, die Konkurrenten Vivekanandas oder der ISKCON im
jeweiligen Feld, die Adaption der Moderne zwar nach auflen hin kritisieren und
zu verlangsamen versuchen, gleichzeitig aber auf ihre — bspw. mediale - Anwen-
dung selbst angewiesen sind, wenn sie sich unter den gegebenen Bedingungen
im Diskurs tiberhaupt Gehor verschaffen wollen. Der Widerspruch zwischen
einer sich als nicht religiés verstehenden Moderne und Religionen, die sich

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION ALS GLOBALES KORREKTIV ZUR MODERNE 251

selbst als Teil der Moderne verstehen, tritt dadurch nur noch deutlicher als
diskursiv gepragt hervor. Statt nach der Vereinbarkeit von «Religion» und «Mo-
derne» zu fragen, tut religionswissenschaftliche Forschung also vielleicht gut
daran, Religionsgemeinschaften auch in der Moderne als historisch, gesell-
schaftlich und diskursiv in ihrer jeweiligen Gegenwart verortet zu begreifen
und zu erforschen.

Literatur

Arp, Susmita (2000): Kalapani. Zum Streit tiber die Zuldssigkeit von Seereisen im koloni-
alzeitlichen Indien, Stuttgart: Franz Steiner.

Bauer, Franz J. (2004): Das <ange> 19. Jahrhundert (1789-1917). Profil einer Epoche,
Stuttgart: Reclam.

Bergunder, Michael (2012): «Indischer Swami und deutscher Professor: <Religion> jen-
seits des Eurozentrismus», in: Michael Stausberg (Hg.), Religionswissenschaft, Berlin:
de Gruyter, S. 95-107.

Brooks, Charles R. (1989): The Hare Krishnas in India, New Delhi: Motilal Banarsidass
Publishers.

Feil, Ernst (2012): Religio. Vierter Band: Die Geschichte eines neuzeitlichen Grundbe-
griffs im 18. und frithen 19. Jahrhundert, Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Feil, Ernst (2013): «<Religion> im Maelstrom der Diskussionen», in: Tobias Miiller,
Thomas M. Schmidt (Hg.), Was ist Religion? Beitrige zur aktuellen Debatte um den
Religionsbegriff, Paderborn: Schoningh, S. 55-75.

Foucault, Michel (1992): Was ist Kritik? Berlin: Merve.

Kippenberg, Hans G. (1997): Die Entdeckung der Religionsgeschichte. Religionswissen-
schaft und Moderne, Miinchen: Beck.

Koschorke, Albrecht (2013): «<Sékularisierung> und <Wiederkehr der Religion>: Zu
zwei Narrativen der europidischen Moderne», in: Ulrich Willems, Detlef Pollack,
Helene Basu, Thomas Gutmann, Ulrike Spohn (Hg.), Moderne und Religion. Kontro-
versen um Modernitit und Sikularisierung, Bielefeld: Transcript, S. 237-260.

Laclau, Ernesto / Mouffe, Chantal (2006): Hegemonie und radikale Demokratie. Zur
Dekonstruktion des Marxismus, Wien: Passagen.

Libbe, Hermann (1965): Sdkularisierung. Geschichte eines ideenpolitischen Begriffs,
Freiburg, Miinchen: Alber.

Liiddeckens, Dorothea (2002): Das Weltparlament der Religionen von 1893. Strukturen
interreligiser Begegnung im 19. Jahrhundert, Dissertation von 1999, Berlin: de Gruy-
ter.

Luhmann, Niklas (2000): Die Religion der Gesellschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Neubert, Frank (2005): Charisma und soziale Dynamik. Religionswissenschaftliche Un-
tersuchungen am Beispiel von Sri Ramakrsna und Svami Vivekananda, Aachen:
Shaker.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

252 FRANK NEUBERT

Neubert, Frank (2010): Krishnabewusstsein. Die International Society for Krishna Con-
sciousness (ISKCON) - «Hare-Krishna-Bewegung», Marburg: REMID.

Neubert, Frank (2015): «Formungen neuzeitlicher Religionsverstdndnisse: Eine Land-
predigt zum Thema «Was ist Religion?> (1799)», in: Zeitschrift fiir Religionswissen-
schaft, 23, Nr. 2, S. 227-257.

Osterhammel, Jirgen / Petersson, Niels P. (2007): Geschichte der Globalisierung. Dimen-
sionen, Prozesse, Epochen, Miinchen: Beck.

Prabhupada (o. J.): Conversation with Prof. Kotovsky. June 22, 1971, https://vedabase.io
/en/library/transcripts/710622r1-moscow/?query=western+materialist#bb479725
(Stand: 2.5.2022).

Said, Edward W. (1978): Orientalism, London: Penguin Books.

Sardella, Ferdinando (2013): Modern Hindu personalism. The history, life and thought of
Bhaktisiddhanta Sarasvati, Oxford, New York: Oxford University Press.

Seiwert, Hubert (1995): «Religion in der Geschichte der Moderne», in: Zeitschrift fiir
Religionswissenschaft, 3, Nr. 1, S. 91-101.

Sen, Amiya P. (2000): Swami Vivekananda, New Delhi, New York: Oxford University
Press.

Sloterdijk, Peter (2011): «Religionen gibt es nicht: Von Pierre de Coubertin zu L. Ron
Hubbard», in: Peter Sloterdijk (Hg.), Du muft dein Leben dndern. Uber Anthropo-
technik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 133-170.

Stichweh, Rudolf (2000): Die Weltgesellschaft. Soziologische Analysen, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Vivekananda, Swami (1995): The complete works of Swami Vivekananda, 21st reprint,
1. ed. 1965, Calcutta: Advaita Ashrama.

Vivekananda, Svami (2009): Wege des Yoga. Reden und Schriften, ibers. und hg. von
Martin Kampchen, Frankfurt a.M., Leipzig: Verlag der Weltreligionen.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://vedabase.io/en/library/transcripts/710622r1-moscow/?query=western+materialist#bb479725
https://vedabase.io/en/library/transcripts/710622r1-moscow/?query=western+materialist#bb479725
https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://vedabase.io/en/library/transcripts/710622r1-moscow/?query=western+materialist#bb479725
https://vedabase.io/en/library/transcripts/710622r1-moscow/?query=western+materialist#bb479725

Das Vokabular der Moderne als Ressource im Kampf um das
religiose Feld im kolonialen Kontext

Anne Beutter

In diesem Beitrag steht die Auseinandersetzung mit der diskursiven Dimensi-
on des Modernebegriffs im Zentrum. «Moderne» als Selbstbeschreibung und
die dazu gehorende Motivik fanden globale Verbreitung, indem sie das Selbst-
verstindnis und die Infrastruktur kolonialer Staatlichkeit begleiteten und legi-
timierten. Doch auch lokale und unter ihnen lokal-religiose Akteure argumen-
tierten im Namen der Moderne und mobilisierten deren Vokabular als Ressour-
ce fiir eigene Anliegen.

Dieser globale Mafistab bildet hier den Rahmen, wenn es gleich um ein
Fallbeispiel aus Accra (Ghana) geht, das den diskursiven Umgang konkreter
sozialer Akteure mit dem lebensweltlichen Wandel und den Anspriichen und
Versprechen der Moderne aufzeigt. Das Verhdltnis von Religionen zum Staat
unter den Bedingungen der «Moderne» zu thematisieren, bedeutet im globalen
Maf3stab auch, das Verhdltnis der jeweiligen Religionen zu den Zumutungen ko-
lonialer Staatlichkeit zu betrachten. Denn fiir einen Kontext wie Accra ging das
Auftreten der «Moderne» einher mit der Etablierung kolonialer Herrschaftsan-
spriiche und Infrastrukturen, welche die Motivik der Moderne portierten.

Das Fallbeispiel spielt in den 1890er- bis 1920er-Jahren, einer Zeit also, in
der Accra sowohl Hauptstadt der britischen Kronkolonie Goldkiiste, als auch
das politische, kulturelle und religiose Zentrum der lokalen Ga-Kultur war
(Parker 2000: 170).! Die Hauptpersonen sind die woyei — weibliche Medien der
Ga-Gottheiten - und ihre Konkurrenten, die eine zeitweilige Verbannung dieser
Akteurinnen aus der Stadt erwirkten.

Der Beitrag argumentiert, dass die Diskurse rund um die woyei in Accra
musterhaft zeigen, wie lokal-religiése Akteure das Vokabular der Moderne ein-
setzen und damit kolonialstaatliche Strukturen fur sich mobilisieren konnten,
um die eigene Position im pluralen religiosen Feld gegen religiose Konkurren-
tinnen durchzusetzen (Parker 2000: 181). Es geht also um eine punktuelle
Allianz religiéser Akteure mit einem - sich unter dem Banner der Moderne
und unter kolonialer Herrschaft restrukturierenden — Staat gegen die religiose
Konkurrenz.

! Ga bezeichnet die Sprache ebenso wie die ethnische Gruppe, welche die Kiistenregion rund
um Accra pragten.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

254 ANNE BEUTTER

Um zu unterstreichen, dass nicht nur Religionen, die als modernekompatibel
verhandelt wurden (Dipper 2013: 217), das Vokabular der Moderne aufgegrif-
fen,? geht es hier nur am Rande um die diskurspriagende Rolle christlicher
Akteursgruppen. Ich lege den Fokus hier vielmehr bewusst auf Akteure aus
dem Spektrum lokaler, das heifit sogenannt «traditioneller» afrikanischer Reli-
gionen. Diese stellten in den Semantiken zeitgendssischer Entwicklungsmodelle
— mehr noch als der Katholizismus und der Islam - das zu Uberwindende
par excellence und den unbedingten Gegenpol der Moderne dar (Molendijk
2004: 322-329; Meyer 1999: 213; Hanretta 2013: 299). Es wird deutlich, dass
das Vokabular der Moderne nicht nur die Reprisentation der religios plura-
len Bedingungen im Allgemeinen entlang seiner Zasur- und Fortschrittslogik
(Einleitung S. 8ff.) strukturierte, sondern auch die Bewertungen innerhalb der
jeweiligen religiosen Traditionen pragte, die es unterschied.

Die Argumentation gliedert sich in vier Schritte, die sich mit verschiede-
nen, diesen Sammelband als Analysekriterien durchziehenden Aspekten von
Moderne (Einleitung S. 13f.) befassen: Als erstes skizziere ich mit der «diskur-
siven Inszenierung» (Analysekriterium 5) welche Begriffsnuance von «Moder-
ne» dieser Beitrag adressiert und explizit macht — was also mit dem «Vokabu-
lar» bzw. der «Motivik der Moderne» konkret gemeint ist. Als zweites stelle
ich die fiir das hier diskutierte Beispiel zentralen sozialen Akteurinnen, die
woyei, vor und verorte sie im religiosen Feld (Analysekriterium 1). In diesem
wurden die woyei als Konkurrenz von verschiedenen Seiten bekdmpft, waren
aber dennoch hochst erfolgreich. Als néchstes folgt ein Schlaglicht auf die
Konnotationen der «Moderne» im Stadtraum von Accra und auf die paradoxe
Bewertung von «Tradition» in diesem Kontext (Analysekriterium 4). Der vierte
und letzte Schritt zieht all diese Fiden zusammen, um zu argumentieren, dass
und wie hier das Vokabular der Moderne als Waffe im Kampf um die Priasenz
im religiosen Feld, das diesen Stadtraum pragte, zum Einsatz kam.

1. Moderne als Motivik — die diskursive Inszenierung einer Zdsur

Ich thematisiere hier «Moderne» nicht primar als eine Zeitdiagnose, die be-
stimmte soziopolitische oder philosophisch-kulturelle Zustédndlichkeiten zu be-
schreiben beansprucht. Es geht auch nicht darum, einen bestimmten histori-
schen Zeitraum zu markieren. Es geht vielmehr um einen diskursiven Effekt,
der sich aus dem von Hubert Seiwert (1995) herausgestellten Charakter ergibt,
dass «Moderne» sich als das positiv besetzte Produkt einer historischen Zasur
versteht, die sich in ihrer Rationalitit aus den Abhéngigkeiten der Vergangen-

2 Vgl. auch die Einleitung dieses Bandes sowie die Beitrige von Wasmaier-Sailer, Hochge-
schwender, Baumann und Neubert.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VOKABULAR DER MODERNE ALS RESSOURCE 255

heit gelost habe (Meyer 1999: 213; vgl. Appiah 1992: 125; Bauman 2005: 27-
28).

Die diskursive Formation, um die es hier gehen soll, operiert {iber eine Di-
chotomisierung der Welt, die fiir sich die positiv besetzte Seite der Dichotomie
beansprucht. Diese Beobachtung ist mit Blick auf die Analyse von Wissensord-
nungen ein zentrales Argument orientalismuskritischer Analysen in Anschluss
an Edward Said (1978) und zeigt sich in postkolonialen und globalgeschicht-
lichen Perspektiven auch fiir die praktischen Ebenen sozio-dkonomischer Be-
dingungen: Was in den (Selbst-)Beschreibungen sich als modern verstehender
Staatlichkeit nicht von ungeféhr auflen vor bleibt, ist, dass die Prozesse der In-
dustrialisierung, des gesteigerten Wohlstands und der zunehmenden Freiheits-
rechte in den europiischen und nordamerikanischen Staaten (vgl. Einleitung)
durch eine globale Infrastruktur von despotischem Zwang und die Extraktion
von Rohstoffen und Arbeitskraft mitbedingt waren (Beckert 2015; Koditschek
2011). Damit ist die Moderne nicht nur auf einer diskursiven Ebene konstitu-
tiv auf ihr Anderes (Spivak 1985) angewiesen, sondern auch ganz praktisch
mit den als ihr Gegenteil entworfenen Zustinden als Kehrseite der modernen
Medaille verbunden (Chidester 2014: 5-11; Bauman 2005: 32-33). Auf diese
Weise lebt die «Moderne» auf diskursiver wie auf praktischer Ebene von Bedin-
gungen, die sie als ihr Gegenteil stilisiert und disqualifiziert.?

Aus diesem Grund verstehe ich hier unter dem «Vokabular der Moderne» ein
Konglomerat von Motiven, Schlagworten, Narrativen und Bewertungen, die
als bindre Codes operieren. Diese diskursive Formation ldsst sich mit Laclau
und Mouffe (Laclau et al. 2012: 161-187) als Differenz- und Aquivalenzket-
te beschreiben, in der im zeitgendssischen Diskurs «Moderne» einerseits mit
einer Reihe von Adjektiven und Ideen assoziiert und andererseits von deren
jeweiligem Gegenteil abgegrenzt wurde. Gleichzeitig wirkte das so Ausgelagerte
als konstitutives Aufien wiederum definierend.

Zusammengenommen bot diese Motivik ein normativ aufgeladenes Argu-
mentarium, das bestimmte politische, soziale, 6konomische und religiose
Interventionen legitimierte. Und sie bildete ein Narrativ, das Identitéten,
Selbstverstandnisse und Fremdzuschreibungen nachhaltig prigte. Insbesonde-
re, aber nicht nur im Zusammenhang mit kolonisierten Kontexten, geht es
um eine Reihung von Dichotomien die ein positiv besetztes, «nach vorne» ge-
richtetes «modern» (Wagner 2009: S.13-14; Latour 1997) mit einem negativ
besetzten «nach hinten» gerichteten «traditionell» kontrastiert.* Im hier disku-
tierten Zeitraum waren die Schlagworte: «zivilisiert» im Kontrast zu «unzivili-

® Vgl. auch Neubert in diesem Band.
* Dass sich diese Bewertungsstruktur bei genauerer Betrachtung verkompliziert — bzw. «verdop-
pelt> - kommt weiter unten noch zur Sprache.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

256 ANNE BEUTTER

siert», «primitiv» und «wild» (Chidester 2014: xiif.; Coe 2005: 33).> An diese
mittlerweile obsoleten Schlagworte schlossen sich eine Reihe von Konnotatio-
nen an, die teils auch aktuell noch in dieser biniren Codierung in Gebrauch
sind. Das konkrete Vokabular ist hinreichend bekannt, dennoch will ich hier
jene Elemente explizit und in verdichteter Form auflisten, die im analysierten
Beispiel zum Tragen kommen werden:

«Modern» war «geplant», «ordentlich/geordnet», «ruhig», «sauber», «hy-
gienisch», «gesund» und strahlte vor seinem Gegenteil, das «ad hoc», «cha-
otisch» (vgl. Pietz 1985: 8), «nackt», «laut», «schmutzig», «unhygie-
nisch», «krank» war (vgl. Rogaski 2004; Parker 2000: 222-228). «Mo-
derne» Herangehensweisen waren «wissenschaftlich», «technisch», «medizi-
nisch», «effizient», «rational», «verniinftig», «individualistisch» und galten
als «ménnlich», ihr Gegenteil war «religids», «rituell», «tradiert», «verschwen-
derisch», «kollektiv», «irrational», «emotional», «rauschhaft», «triebhaft» und
galt als «weiblich» (Wheeler-Barclay 2010: 215-242; Brunotte 2008: 71-
72). Die Elemente der Dichotomie konnotierten auch legitime, weil «verniinfti-
ge» Herrschaft auf der einen und irrationalen Despotismus auf der anderen Sei-
te. Und sie stellten die Idee der «komplexen», «differenzierten» — auch im Sinne
der Unterscheidung von Offentlichem und Privatem, Sikularem und Religio-
sem — der «einfachen», weil «undifferenzierten» Gesellschaft gegeniiber, in der
dies alles zusammenfalle (vgl. Latour 1997: 20; Goody 1977; Bauman 2005: 29).

Mir geht es nun darum zu zeigen, wie diese spezifische dichotomisierende
Motivik, die ich hier als «Vokabular der Moderne» bezeichne, in der Praxis
wirkméchtig war, indem sie als diskursives Arsenal von Teilnehmenden am
religiosen Feld mobilisiert wurde, um die eigene Position gegen Konkurrentin-
nen durchzusetzen. Das geschah nota bene nicht nur von christlicher Seite,
die, obwohl zahlenmiflig im untersuchten Zeitraum noch nicht dominant,
den Diskurs massiv pragte,® sondern auch innerhalb des lokal-religiosen, soge-
nannt «traditionellen» Spektrums. Diese Akteure gilt es nun als néchstes vorzu-
stellen.

Es sei angemerkt, dass diese Dichotomien Charakteristikum, aber nicht Proprium des hier
beschriebenen Diskurses waren. Auch historisch und geographisch anders gelagerte Diskurse
teilen diese Eigenschaft. Darunter solche, die im hier beschriebenen Kontext historisch unab-
hiangig vom Einfluss Europas verankert waren und die bisweilen mit direkt vergleichbaren
dichotomen Motiviken arbeiteten (Parker 2006). Uber solche Aquivalenzen fanden bisweilen
diskursive Allianzen statt, die quer liegen zur Unterscheidung «kolonisierend» — «kolonisiert».
Es ist hier auch mit zu bedenken, dass in der heutigen Rekonstruktion dieser Diskurse
schriftliche Quellen eine iiberproportional grofle Rolle spielen und dass diese schriftlichen
Zeugnisse wiederum tiberdurchschnittlich stark die Perspektive christlicher Akteure reprasen-
tieren.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VOKABULAR DER MODERNE ALS RESSOURCE 257

2. Woyei in der Religionslandschaft von Accra und deren
Transformation unter den Bedingungen kolonialer Moderne

Im Zentrum stehen die woyei, eine bestimmte Gruppe aus den Reihen der loka-
len Ritualspezialistinnen und -spezialisten. woyei (Einzahl in Ga: woyoo) waren
die Medien der Ga-Gottheiten (won und jemawoji). Ga-Gottheiten hatten in
der Regel nur weibliche Medien - im Gegensatz zu anderen Gottheiten in der
Region. Die Gottheit ergriff die betreffende Frau, worauthin diese eine mehr-
jahrige Ausbildung absolvierte (Kilson 1972: 174, 176; 1971: 17, 20). Eine wo-
yoo besass ein sakrales Tongefdss, das mit speziellem Wasser gefiillt war (Am-
mah 2016c). Unterstiitzt von Assistierenden (dadefoi) mit Schlaginstrumenten
nahm sie tiber dieses Wasser mit der betreffenden Gottheit” Kontakt auf und
trat in tranceartige Zustinde ein. Hatte die Gottheit von ihr Besitz ergriffen,
sprach die woyoo nicht mehr als sie selbst, sondern die Gottheit sprach durch
sie (Kilson 1972: 175; Parker 2000: 184-185). Auf diese Weise stellten die
woyei als «mouthpieces» die direkte Verbindung zu den Gottheiten her. Durch
diesen direkten Kontakt mit den Gottheiten, einen Kontakt, den keine andere
Personengruppe unter den Ga-Ritualspezialisten und -spezialistinnen in dieser
Form hatte, genossen die woyei einen hohen Status in der patriarchal struktu-
rierten Ga-Gesellschaft. Und sie konnten mit ihrer Praxis auch 6konomisch
sehr erfolgreich sein (Kilson 1972: 175-177; Parker 2000: 183, 185).

Im religiosen Feld hatten woyei zwei zentrale Rollen: Einerseits gab es woyei,
die als unabhingige Ritualspezialistinnen agierten. Man suchte sie zur Losung
aufSergewohnlicher Problemsituationen auf, bei denen man eine spirituelle Ur-
sache vermutete. Gleichzeitig waren woyei aber auch Teil der fiir verschiede-
ne Stadtgottheiten vollzogenen offentlichen «civic rituals», die den Jahreslauf
pragten (Kilson 1972: 175, 1971: 21-26; Ammah 2016b: 271-275). Die promi-
nentesten Rituale der woyei fanden im Freien statt,® meist auf einem offenen
Platz oder einer Straf3e, und konnten mehrere Stunden dauern. Auf der einen
Seite postierten sich die Musizierenden mit den charakteristischen Trommeln
und weiteren Schlaginstrumenten, und rund um den Platz sammelte sich ein
Publikum, das die Melodien der rituellen Gesinge (kplelala) teilweise mitsang.
Auf der offenen Flache in der Mitte bewegten sich eine oder mehrere woyei, im
rituellen Tanz (kplezoo) (Kilson 1971: 24-30).

Mit ihren beiden Wirkungsbereichen - als Sprachrohr der Ga-Stadtgotthei-
ten in den civic rituals einerseits und als freischaffende Ritualexpertin fiir
individuelle Anliegen spiritueller Heilung andererseits — waren die woyei einge-
bettet in ein dynamisches religioses Feld (Parker 2000: 185; Acquah 1958: 123-
131; Field 1940). Ein grober Uberblick iiber die verschiedenen Akteursgruppen

7 Oder mit anderen Entitdten der unsichtbaren Welt wie Ahnen.
8 Im Gegensatz zu den Anlassbezogenen Konsultationen (Kilson 1972: 175).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

258 ANNE BEUTTER

im religiosen Feld Accras am Ende des 19. und in den ersten Dekaden des
zwanzigsten Jahrhunderts lasst sich in Anlehnung an Bourdieus Modell des
religiosen Feldes (Bourdieu 2009) wie folgt skizzieren.’?

Religiose Autorititen und Ritualspezialisten, die ihre Autoritédt durch etablier-
te institutionalisierte Strukturen erhielten, waren die wulomei (Einzahl wulo-
mo). Sie waren die Priester der Stadtgottheiten, der jemawoji. Als solche waren
sie hauptverantwortlich fiir die Ritualzyklen der Ga-Gottheiten, wirkten im
Gegensatz zu den woyei aber nicht als deren Medien. Das Amt des wulomo war
erblich und wurde von Mannern bekleidet (Ammah 2016b: 271-275; Kilson
1972: 172). Die Autoritat der wulomei griindete in den Gottheiten, denen sie
dienten, und bezog sich damit auf eine nicht-menschliche Quelle der Macht
(vgl. Gilbert 1989). Ebenfalls in diese Sparte fielen die mantsemei, die Vorsteher
der einzelnen Siedlungsteile der Stadt, umgangssprachlich «chiefs» genannt.
Sie waren rituell fur die Stadtteile verantwortlich, denen sie vorstanden. Sie
legitimierten ihre Herrschaft aus der Siedlungsgeschichte. Thre Autoritit bezog
sich damit auf eine gesellschaftsinterne, menschliche Quelle der Macht und war
insofern «sdkular» begriindet, wenn man die Begrifflichkeit benutzen will. Aber
sie hatten als Stellvertreter der Gesellschaft, der sie vorstanden, rituelle Verant-
wortung gegeniiber Gottheiten und Ahnen. Beide, mantsemei und wulomei,
gehorten zu den Machtpolen, die auch die prikoloniale Ga-Gesellschaft geprigt
hatten. Was die religiose Praxis betriftt, so waren beide beteiligt an den bereits
genannten kollektiven offentlichen Ritualen, die das Jahr strukturierten, und
sie waren in unterschiedlichen Funktionen verantwortlich fiir die individuellen
Ritualzyklen fiir die Stadt-, Quartier- und Hausgottheiten (Ammah 2016b;
Sackeyfio-Lenoch 2014: 25-30; Parker 2000: 17-25, 174-176).

Von diesen institutionalisierten und etablierten Ritualspezialisten lassen sich
die Vertreterinnen und Vertreter religioser Innovationen!? unterschiedlicher
Provenienz unterscheiden: Prominent waren hier christliche Missionskirchen,
die als voluntaristische Gemeinschaft der Auserwihlten auftraten und eine weit-
gehende Anpassung der Lebensfithrung verlangten. Ebenso wichtig war deren
direkte Konkurrenz: neue religiése Bewegungen afrikanischer Provenienz wie
die aus dem Norden des heutigen Ghana <mportierten> Anti-baji-Bewegun-
gen (sogenannte «witchfinding cults») wie Aberewa und die African Initiated
Churches der Region (McCaskie 1981; Parker 2004; Odotei 1991: 63; Middle-
ton 1983; Meyer 2004; Isichei 1995).

° Die Struktur der Darstellung lehnt sich grob an Bourdieus Modell des religiésen Feldes an
(Bourdieu 2009). Das Modell eignet sich dafiir insofern, als es die Religionslandschaft nicht
nach religiésen Traditionen gliedert, sondern auf verschiedene Arten religiéser Angebote
und damit einhergehende Organisationsformen und Tréagerschaften abstellt.

Der Ausdruck umfasst in einem breiten Sinne, Akteure, Bewegungen und Organisationen
unterschiedlicher Provenienz, die neue Gotter, neue Riten, neue Symbolarrangements und
religiose Objekte, neue Gemeinschaftsformen und neue Spezialistendmter einfithrten (vgl.
Vansina et al. (1976).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VOKABULAR DER MODERNE ALS RESSOURCE 259

Als dritten Pol in diesem Feld sind jene Personen zu erwahnen, die punktuell
bei individuellen Problemstellungen fiir ihre Dienstleistung als Vermittlerin
bzw. Vermittler oder Heilerin bzw. Heiler aufgesucht wurden. Hierzu gehoren
die freischaffenden woyei, neben vielen anderen lokalen und auch zugewander-
ten religios-medizinischen Expertinnen und Experten. Im Falle der woyei war
die Position nicht erblich, sondern an ihre Person gebunden und ihr Prestige an
die jeweils individuellen Féhigkeiten gekoppelt (Kilson 1971: 20, 89-95, 1972:
172; Field 1960: 105-133).

Dieses Feld war divers, dynamisch und kompetitiv, obwohl oder gerade weil
die religiése Praxis und Zugehorigkeit der Laien darin nicht als ausschliefllich
zu denken ist. In der Besetzung dieses pluralen Feldes und seiner diskursiven
Reprisentation zeichneten sich nun seit dem spaten 19. Jahrhundert Verande-
rungen ab, die fiir die hier verfolgte Themenstellung relevant sind.!!

Im Zuge kolonialer Indienstnahme lokaler politischer Strukturen wurden die
Inhalte und Rollen von wulomei und mantsemei verandert, und zwar entlang
der Unterscheidung von «sékularen»/politischen und «religiosen» Einflussbe-
reichen. Den mantsemei wies das britische Kolonialregime administrativ-politi-
sche Aufgaben zu und machte sie in dieser Form zu einem Teil des staatlichen
Apparats unter britischer Agide. Die wulomei wurden derweil zunehmend aus
der politisch-administrativen Struktur verdringt. Sie verloren ihren bisherigen
Einfluss, z.B. im Bereich der Rechtsprechung. Im «religiosen» Bereich, der ih-
nen im neuen Regime als Wirkungsfeld zugebilligt wurde, galt es fiir sie, die
Position gegen Konkurrenz zu sichern (Rathbone 2000: 11; Parker 2000: 102,
134, 169, 174-177). Durch diese, an den <modernen Unterscheidungen> funk-
tionaler Differenzierung nach européischer Vorlage (vgl. Bauman 2005: 30;
Einleitung: S. 8) orientierten kolonialpolitischen Sékularisierungsversuche soll-
te das plurale Feld ritueller Verantwortlichkeiten als religioses Feld restruktu-
riert werden. Dieses Feld suchte man von der politischen Autoritatsstruktur zu
entflechten, wiahrend die moglichen Akteurspositionen und -funktionen unter
den Maflgaben ebendieses neuen Paradigmas ausgefochten und représentiert
wurden.

Nicht nur politisch, sondern auch wirtschaftlich waren das spite 19. und
frithe 20. Jahrhundert eine Zeit tiefgreifender Umbriiche. Das Verbot des Han-
dels mit versklavten Menschen 1874, die Bekdmpfung von domestic slavery,
die Umstellung auf Cash-Crop-Wirtschaft fiir den neuen legitimate trade sowie
der damit verbundene Kakaoboom und die Monetarisierung krempelten die
wirtschaftlichen Strukturen der Region um. Soziale Macht- und Abhéngigkeits-

"' Weitere Akteure im religidsen Feld, auf die hier aber nicht weiter eingegangen wird, sind
die muslimischen Gruppen. Auch sie spielten im untersuchten Zeitraum eine Rolle fiir
die Entwicklung der Religionslandschaft von Accra, insbesondere im Zusammenhang mit
Arbeitsmigration im Zuge der wirtschaftlichen und urbanen Veranderungen (Ntewusu 2013;
Pellow 2001: 63-65; Parker 2000: 163-169).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

260 ANNE BEUTTER

strukturen verschoben sich. Es kam zu massiver Arbeitsmigration, zu plotzli-
chem Reichtum und zur Verschiebung und auch Zunahme von Ungleichheit.
Fiir Ga-Frauen, die traditionell eine wichtige Rolle im lokalen Handel spiel-
ten, bedeutete die Umstellung auf cash crop und Export eine wirtschaftliche
Marginalisierung (Austin 2005; Hill 1963; McCaskie 2000: 124-200). Diese
wirtschaftlichen und sozialen Umbriiche befeuerten auch die Suche nach phy-
sischem und spirituellem Schutz, nach Abwehr von Unheil und der Wieder-
herstellung von Wohlbefinden. Angebote von rituellen Dienstleisterinnen oder
Dienstleistern wie den freischaffenden woyei konnten darauf eine Antwort sein
(Field 1960; vgl. McCaskie 2000: 178-200). Gleichzeitig steigerte die Monetari-
sierung die Zahlungsfahigkeit gewisser sozialer Gruppen, und kolonial-kapita-
listische Strukturen beforderten die Individualisierung von Akkumulation und
Konsum, darin inbegriffen den Konsum religioser Dienstleistungen (McCaskie
2000: 106, 125, 189; McCaskie 1986: 7). Unter diesen Bedingungen konnte
woyoo zu sein eine angesehene, individuell befriedigende und auch 6konomisch
attraktive Aufgabe sein (Kilson 1972; Parker 2000: 183)!> — und ein mdglicher
Weg, sich erfolgreich auf die Bedingungen dieser «modernen Zeiten»!? einzu-
lassen (vgl. Akyeampong 1999).

3. Motivik der Moderne und koloniale Stadt

Um zu verstehen, wie nun Ressourcenkdmpfe in diesem religiosen Feld iiber
das Vokabular der Moderne und den iiber sie mobilisierten staatlichen Appa-
rat ausgetragen wurden, gilt es nun noch, einen Blick auf die Motivik der
Moderne und die Stadt Accra zu Beginn des 20. Jahrhunderts werfen. Denn die
sprichwortliche Arena, in der diese Kémpfe um das religiose Feld ausgefochten
wurden, war der Stadtraum von Accra. Die Kolonialbeamten, aber auch eine
neue lokale, meist christianisierte Bildungselite und die etablierten religiosen,
politischen und wirtschaftlichen Eliten der Ga-Gesellschaft suchten die Stadt
nach ihren Vorstellungen zu gestalten.

Accra war seit Jahrhunderten als Handelsknotenpunkt in Kontakt mit ver-
schiedenen europdischen Handelsmachten. Die afrikanischen Gesellschaften
der Kiistenregion kontrollierten den Handel ins Landesinnere. Im Laufe des
19. Jh. setzte sich Grofibritannien als fithrende Macht an der Kiiste durch
und die afrikanischen Staaten in dieser Region wurden zur Kronkolonie Gold-
kiiste gemacht. 1877 wurde Accra zu deren Hauptstadt. Von britischer Sei-
te sollte die Stadt zum urbanen <Schaufenster> ihrer Vorzeigekolonie werden.
Gleichzeitig war Accra das «politische, kulturelle und sakrale Epizentrum der

2 Mit Blick auf weibliche Rollen als religiése Spezialistinnen wiirde sich ein Vergleich mit
spiritistischen Medien zeitgleich in Europa durchaus anbieten.
3" Hier nicht im diskursiven, sondern in einem zeitdiagnostischen Sinne gemeint.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VOKABULAR DER MODERNE ALS RESSOURCE 261

Ga-Welt» (Parker 2000: 170; Ubersetzung A.B.) und blieb nachhaltig von afri-
kanischer Urbanitat, lokalen Ga Welt- und Gesellschaftsbildern und einer kom-
plexen Ritualtopographie gepragt (Ammah 2016a: 294-327; Parker 2000: 186;
Quartey-Papafio 1920).

Es ist nun genau die Motivik der Moderne mit ihren dichotomen bewerten-
den Unterscheidungen, die eine Inkompatibilitit dieser beiden Aspekte der
Stadt entwarf. Ein Weg, den Stadtraum mit der einen, der «modernen» Seite
der Dichotomie zu iiberschreiben, waren die «sanitation policies» (vgl. Acquah
1958: 23-25). «Sanitation» war eines der Schlagworter der Stunde, in dem sich
das Vokabular der Moderne manifestierte.

Sanitation hatte zum einen die Konnotation von Medizin und Ingenieurswe-
sen, von Epidemiebekampfung und hygieneférdernder «moderner» Infrastruk-
tur und Architektur (Rogaski 2004; Arnold 1988; Curtin 1985). Sanitation
verwies aber auch auf Ruhe, Ordnung und Regierbarkeit. Denn konkret richte-
ten sich die Mafinahmen gegen die dicht gewachsenen Strukturen der alten
Stadtviertel von Accra und damit auch gegen die Eigenstidndigkeit der lokalen
sozialen und politischen Ordnung. Diese lokale Ordnung wiederum kam und
kommt uniiberseh- und uniiberhdrbar in der Ritualtopographie der Stadt zum
Ausdruck (Parker 2000: 99, 195; Goshadze 2019: 192-193).

Wihrend Infrastrukturprojekte fiir die neuen kolonialen Regierungsviertel
und europdischen Handelsunternehmen entstanden, widersetzten sich die Ga-
Stadtviertel bis zu einer Epidemie 1907 erfolgreich der kolonialen Durchdrin-
gung (Acquah 1958: 26, 28). Die 6ffentlichen Rituale machten die fortdauernde
Wirkung der Ga-Ordnung manifest. Und diese wiederum wurden von der
Gegenseite als «pandemonium» verschrien und mit gezielten Ritualverboten
bekampft. Die Verbote richteten sich u.a. gegen bestimmte Tanze, die man als
obszon klassifizierte (Parker 2000: 171-173).

Unter dem Stichwort sanitation sehen wir also die «moderne» Stadt: Die
gesunde Stadt war die geordnete Stadt, war die regierbare Stadt, war eine
Stadt, in der Religion und Rituale domestiziert sind - in einer fiir das «moder-
ne» Selbstverstindnis verdaulichen Form!4 und unter der Kontrolle kolonial
legitimierter und kontrollierbarer lokaler Staatsméanner und allenfalls Priester,
als «custodians of tradition».!> Welche Rituale welcher Akteure in diesem Raum
prasent sein konnten, war damit also gleichzeitig eine lokal-religiose wie auch
eine eminent politische Frage.

An diesem Punkt zeichnete sich in der Praxis ein Paradox in der Bewertung
von «Moderne» und «Tradition» ab, das die eingangs beschriebene dichotome
Diskursformation kreuzt. Der Historiker Emmanuel Akyeampong (1999: 282)

1 Parker (2000: 99-102, 169-170). Dieses Bild sollte sich als nachhaltig wirksam beweisen
(Plageman 2010: 154-157).

!5 Vgl. 2.B. die Darstellung der relevanten Akteure, in deren Zentrum «the [Dantu bzw. Korle]
Priest» steht, bei Quartey-Papafio (1920).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

262 ANNE BEUTTER

formuliert es wie folgt: «[...] the ambiguous nature of modernity,'® with its
empowering and/or subjugating capacity [... made it] a dangerous concept in
the relations of colonialism. The coloniser contrived to fracture modernity and
present certain strands as a <gift> to the colonised.» Das Bild von Moderne, das
die britische Kolonialmacht auf diese Weise als <Geschenk> présentierte, waren
die «<three Cs> — Christianity, civilisation, and commerce» (Akyeampong 1999:
286). Es baute wie gezeigt in allen drei Elementen auf die Abwertung der als ihr
Gegenteil ausgeschlossenen Elemente der «Tradition» (Coe 2005: S. 30-31).

Als das im Namen der kolonialen «Moderne» zu Uberwindende legitimierte
diese Idee von «Tradition» den kolonialen Zugrift (Akyeampong 1999: 286)
wie die Verdringung lokaler ritueller Praktiken, die Sékularisierung lokaler Am-
ter, die Umgestaltung des Stadtraums im Namen der sanitation, die Einfiihrung
von cash-economy und cash-crop fiir den Export. Gleichzeitig aber legitimierte
ebendiese Idee von «Tradition» auch die lokalen Autoritatsstrukturen, auf die
sich wiederum die kolonialen Herrschaftsstrukturen — {iber die Indienstnahme
von Amtstragern wie hier den wulomei (Priester der Stadtgottheiten) und
insbesondere den mantsemei (Vorsteher der Siedlungsteile) — abstiitzten (vgl.
Hanretta 2013: 301). Damit gab es in der Praxis eine Form der «Tradition»,
die fiir die von den Briten anvisierte «Moderne» niitzlich, ja unabdingbar war
(Gray 2005: 141; McCaskie 1986: 7, 12; vgl. Coe 2005: 31).

Sowohl von britischer Seite als auch von Seiten der verschiedenen lokalen
Akteursgruppen hatte man sich zu diesem Paradox zu verhalten. Letztere
standen vor der Herausforderung, «[...] to situate [themselves] in the discourse
of modernity and appropriate the empowering aspects of modernity while
appearing demure and non-threatening» (Akyeampong 1999: 282). Das galt fiir
alle Bevolkerungsschichten wie McCaskies (2000) Fallstudien zeigen, doch im
Besonderen fiir die lokalen Autorititen. Fiir sie ging es um die paradoxe Ubung,
von den Briten, als «loyal and «civilised> subject» (Akyeampong 1999: 296) der
kolonialen Moderne zugewandt und gleichzeitig als Vertreter der richtigen,
der domestizierten und die koloniale Herrschaft stabilisierenden «Tradition»!”
wahrgenommen zu werden; und das moglichst, ohne dabei die Legitimitat
und damit Autoritdt gegeniiber den eigenen Untertanen zu verlieren. Das zeigt
Akyeampong eindriicklich an der Person des Asantehene Agyeman Prempeh I
(Akyeampong 1999: 300).18

Die unterschiedlichen lokalen Akteure wie die mantsemei und wulomei als
etablierte lokale Eliten, die ihren politisch-sozialen Einfluss so weit als moglich
zu erhalten suchen, neue afrikanische Wirtschaftseliten und Bildungsschichten,

16

Bei Akyeampong sowohl diskursiv als auch zeitdiagnostisch verwendet.
17

Emblematisch dafiir ist das, was als «native law and custom» kodifiziert im dualen Rechts-
system zum Einsatz kam.

Asantehene (Konig von Asante) Agyeman Prempeh I wurde von den Briten zunéchst depor-
tiert, spéter als Zivilist repatriiert und zuletzt mit reduzierter Amtsgewalt im neu eingerichte-
ten Amt des Kumasehene in die Regierung des nunmehr kolonisierten Asante eingegliedert.

18

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VOKABULAR DER MODERNE ALS RESSOURCE 263

die auflerhalb hergebrachter lokaler Strukturen gesellschaftlichen Einfluss ein-
forderten, und breite, durch Lohnarbeit und Arbeitsmigration erfasste Bevolke-
rungsschichten fanden unterschiedliche Herangehensweisen, sich zu diesem
Widerspruch zu verhalten (McCaskie 1986; McCaskie 2000: 124-142). Mog-
lichkeiten, sich in dieser Frage zu positionieren, waren nicht nur die Ubernah-
me bestimmter Marker in der Lebensfithrung oder in Glaubensfragen (McCas-
kie 1986: 12). Auch die Beteiligung am Moderne-Diskurs unter Verwendung
der hier thematisierten Motivik war ein solcher Weg (Akyeampong 1999: 280,
290).

4. Motivik der Moderne als Ressource im Kampf um das religiose Feld

Damit sind die Bausteine zusammengetragen, um zu sehen, warum und wie
nicht nur christliche, sondern auch bestimmte lokal-religiose Akteure und ihre
Anhingerschaft iiber das Vokabular der Moderne die kolonialstaatliche Infra-
struktur mobilisieren konnten, um gegen die religiose Konkurrenz, darunter die
woyei (weibliche Medien), vorzugehen und so ihre eigene Position im religiosen
Feld zu sichern. Dabei beteiligten sie sich an einem breiteren Diskurs, der nicht
nur von britisch kolonialer und europdisch missionarischer Seite, sondern auch
von «Moderne»-freundlichen Kreisen der lokalen Gesellschaft, insbesondere,
aber nicht ausschlieSlich aus dem christlichen Spektrum gespeist wurde. Denn
die Fronten, aber auch die Allianzen verliefen nicht nur zwischen britischen
Kolonialbeamten und lokalen Akteuren, sondern auch zwischen alten, lokal-re-
ligiésen und neuen, meist christianisierten afrikanischen Eliten. Und sie verlie-
fen zwischen den unterschiedlichen Akteuren innerhalb des lokal-religiosen
Spektrums (McCaskie 1986: 8, 13; Parker 2000: 136, 146, 176; Abun-Nasr 2003:
221-228; Quartey-Papafio 1911: 322).

Eine publizistische Form erhielt dieser Diskurs, der sich an der Reprasentati-
on legitimer Positionen im pluralen religiosen Feld abarbeitete, in Zeitungen
und Zeitschriftenbeitragen, die in den ersten Dekaden des 20. Jahrhunderts
insbesondere von den urbanen afrikanischen Bildungsschichten produziert und
konsumiert wurden (Plageman 2010: 140-141; Parker 2000: 102).!° Ein Bei-
spiel fiir die komplexe Frontstellung dabei ist der folgende Auszug aus einem
Artikel vom 3. Mai 1924 im Gold Coast Independent, einer der wichtigen in
Ghana verlegten Zeitungen der Zeit:

In the olden days whenever an okonfo [sic, A. B.] (fetish man or woman) was in possession

of idols or fetishes with the intent of destroying ... people’s lives, the priests [wulomei,
A. B.] who are our ministers and doctors had power to order the arrest of such an individ-

9" Die hier zitierten Beitrige des ghanaischen Juristen A. B. Quartey Papafio und etwas spiter
diejenigen von E.A. Ammah sind ebenfalls diesem Diskurs zuzurechnen.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

264 ANNE BEUTTER

ual [...] and all the idols or fetish were burnt in public. I therefore ... appeal to all our
Mantesemei and Priests [wulomei, A. B.] ... for immediate resuscitation of the custom.?°

Der Begriff okomfo ist der Twi-Begriff fiir Priester von Akan-Gottheiten.2! Die
Spezifizierung «fetish man or woman» zeigt allerdings an, dass sich der Begriff
hier als Sammelbezeichnung gegen all jene Akteure im Feld richtete, die als
freischaffende Heilerinnen bzw. Heiler, Medien und Priesterinnen bzw. Pries-
ter von Gottheiten diverser Provenienz nicht der Kontrolle der wulomei und
mantsemei, d.h. der institutionalisierten Ga-Ritualspezialisten, unterstanden.
Der Autor pladiert fiir die Aufrechterhaltung oder Wiederherstellung der Ord-
nung in der Stadt?? durch die althergebrachte («in the olden days») Autoritit
der wulomei. Letztere prisentiert er mit den Ausdriicken «our ministers and
doctors» in einer modernekompatiblen Form.?*> Mit dem Symbol der offentli-
chen Verbrennung von Paraphernalien der religiosen Konkurrenz, benutzt er
gleichzeitig ein Motiv, das klar dem Fundus christlicher Missions- und Konver-
sionsnarrative entlehnt ist. Dort stand es stereotypisch fiir die Uberwindung
der als wirkungslos bis schadlich diffamierten <falschen Religion> und ihrer Ver-
strickungen in eine irrationale Ordnung und deren teuflischen Dinge (Meyer
1999: S.83-111, 113).

In die Geschichte des von unterschiedlichen Seiten und iiber ein diverses
Dispositiv wie Gesetzgebung, Infrastruktur und Publizistik bewirtschafteten
Diskurses, in dem das Vokabular der Moderne gegen religiose Konkurrentin-
nen und Konkurrenten zum Einsatz kam, reihen sich auch Rhetorik und Mafi-
nahmen gegen die freischaffenden woyei ein.24

Der Ga-mantse?® hatte bereits in den 1890er-Jahren einen Bann gegen die
woyei in Accra ins Auge gefasst. Die Motivation dafiir sieht Parker insbesondere
in 6konomischen Beweggriinden, die sich aus der oben beschriebenen Veran-
derung der Rolle von mantsemei ergaben: Die rituell-rechtlichen Funktionen
des Ga-mantse waren durch die britische Obrigkeit deutlich eingeschrankt

20 Gold Coast Independent, 3. Mai 1924 nach Parker (2000: 181), Auslassungen ohne eckige
Klammern wie dort. Zur Interpretation siehe zusatzlich Parker (2000: 192, Endnote 125).
Akan bezeichnet ein in Kultur und Sprache (Twi) verbundenes Cluster von Gesellschaften
im heutigen stidlichen Ghana und der Elfenbeinkiiste. Die verschiedenen Twi-Dialekte sind
geografisch weiter verbreitet als Ga.

Dass es hierbei vermutlich eher um das Einfithren einer neuen Ordnung gehen diirfte,
sei hier nur am Rande erwédhnt und erinnert an McCaskies Beobachtung zu religiésen
Reformen im prékolonialen Asante, die Kritik am Status quo in der Regel nicht im Duktus
der Revolution, sondern der Restauration thematisierten (McCaskie 1995: 124).

Dass er ihnen fiir die aktuelle Forderung («immediate resuscitation of the custom») die
mantsemei zur Seite stellt, kann als Zugestindnis an die veranderten Rollen dieser Amter
gelesen werden.

Wo nicht anders angegeben bezieht sich die Darstellung im folgenden Abschnitt auf Parker
(2000: 178-186).

Die foderalistische Struktur der politischen Ga-Ordnung wurden in der britischen Restruk-
turierung lokaler politischer Ordnung in eine zentralistische, hierarchische Form gebracht,
an deren Spitze der Ga-mantse stand.

21

22

23

24

25

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VOKABULAR DER MODERNE ALS RESSOURCE 265

und auch die Einnahmen, die er daraus generieren konnte, strikt plafoniert
worden. woyei hingegen unterstanden fiir ihre stark nachgefragten rituellen
Dienstleistungen keinen solchen Einschrankungen und hatten sich dem mantse
gegeniiber offenbar geweigert, ihr Honorar nach unten anzupassen (Parker
2000: 184).

Um zu verstehen, was eine solche Konstellation fiir die Autoritdt der Amtsin-
haber und die Konkurrenz um den rituellen Raum der Stadt bedeuten konnte,
ist ein Vergleich zu Mafinahmen instruktiv, die Agyeman Prempeh I nach seiner
Riickkehr u.a. gegen syrische Handler und gegen «a new class of wealthy com-
moners akonkofo (<capitalists>, <gentlemen>)» (Akyeampong 1999: 299) ergriff.
Ahnlich wie zuvor die erfolgreichen freischaffenden woyei in Accra waren diese
Akteure im neuen britisch-kolonialen Regime unabhéngig von den hergebrach-
ten politischen Strukturen zu Reichtum und sozialem Ansehen gekommen. Sie
stellten eine empfindliche Herausforderung fiir den 6konomischen und den
verbleibenden politischen Einfluss der etablierten lokalen Autorititen dar (vgl.
McCaskie 1983, 1986). Gleichzeitig hatte ein Vorgehen gegen diese Akteure den
Vorteil, dass damit die eigene Autoritdt eingefordert werden konnte, ohne dass
die britische Kolonialadministration dies als Angriff auf ihre Interessen auffas-
sen musste (Akyeampong 1999: 299-300). Und im Fall der woyei konnte man
dabei, wie gleich deutlich wird, auflerdem noch die eigene «Moderne-Freund-
lichkeit» unter Beweis stellen.

Da die lokalen Autoritdten in Accra im betreffenden Zeitraum keine eigene
Polizei mehr betreiben durften, waren sie zur Durchsetzung eines solchen
Banns direkt auf den kolonialen Zwangsapparat angewiesen (Acquah 1958: 25;
Parker 2000: 169). Und so brachte der Ga-mantse den Gouverneur der Gold-
kiiste dazu, den Bann per Dekret umzusetzen, so dass es woyei fortan verboten
war, in der Stadt offentlich zu tanzen und ihre Rituale durchzufithren.2¢ Davon,
dass der Bann wohl eher punktuell als flichendeckend durchgesetzt wurde,
zeugt ein Foto von ca. 1904 aus dem Archiv der Basler Mission (Abb. 1).

%6 Zur Motivation britischer Intervention im religidsen Feld siehe Parker (2004: 417-418).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

266 ANNE BEUTTER

Abbildung 1: Religionslandschaft in Accra zu Beginn des 20. Jahrhunderts: Eine woyoo prakti-
ziert vor Publikum in Osu (Accra) zur Zeit des Verbots (um 1904). Die Schatten
vorne rechts im Bild kénnten jene der dadefoi (Musiker) sein, im Hintergrund ist
der Turm der Kapelle der Basler Mission zu sehen (vgl. Parker 2000: 179). (Foto:
Max Otto Schultze, Archiv der Basler Mission, BMA QD-32.032.0162; online:
https://www.bmarchives.org/items/show/73300, abgerufen 16.8.2021).

1916 wurde der Bann aufgehoben, die woyei kehrten zuriick nach Accra und
waren sehr gefragt. Gleichzeitig fand sich auch ein Teil der Offentlichkeit, die
dieser Entwicklung mehr als skeptisch gegeniiberstand. In den 1920er-Jahren
wurden woyei publizistisch angegangen, und es wurde eine Reihe von rechtli-
chen Verfahren gegen woyei angestrengt. Das Mittel der Wahl, die religiosen
Konkurrentinnen zu bekdampfen, waren nun die staatlichen Gerichte.

Aber wie konnte man gegeniiber der kolonialstaatlichen Obrigkeit — dem
Gouverneur und den Rechtsinstanzen - plausibilisieren, dass gerade diese Ak-
teurinnen besonders verbietens- bzw. beobachtenswert sind? Hier kommt wie-
derum das Vokabular der Moderne zum Tragen: Von ihren Gegnern als «dan-
gerous fetish priestess» (Parker 2000: 185) présentiert, personifizierten die
woyei all das, was die moderne, <zivilisierte Stadt> bedrohte.

Mit dem Schlagwort «fetish» (Pietz 1985: 14) versehen, standen sie em-
blematisch fiir jene lokal-religiosen Praktiken, die als «primitive», «nutzlo-
se», «falsche» oder gar «gefihrliche» Religion abgewertet wurden und die man
in einen Kontrast mit «zivilisierter», «verniinftiger» Religion stellte. Die Wort-
wahl und Motivik orientierten sich hier explizit an denjenigen christlicher
Polemik (Meyer 1999: 96-100). Diese Motivik galt selbst als Teil des «moder-

https://dol.org/10.5771/9783887400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://wwwiinlibra.com/de/agb - Open Access - i Ememy


https://www.bmarchives.org/items/show/73300
https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.bmarchives.org/items/show/73300

DAS VOKABULAR DER MODERNE ALS RESSOURCE 267

nen» Arsenals und wurde von den christlichen Akteuren diskursmichtig in
ihrer Reprasentation des pluralen religiosen Umfelds eingesetzt. Der oben zi-
tierte Zeitungsartikel zeigt aber, dass auch Anhinger lokaler Religionen die
Motivik aufgriffen.?” Als rituell machtige, sozial angesehene und 6konomisch
unabhéngige Frauen stellten die woyei die «balance of conjugal and ritual
power» (Parker 2000: 181) innerhalb der Ga-Gesellschaft in Frage (vgl. McCas-
kie 2000: 161-163). Und sie passten auch nicht in das Bild, das britische und
christlich-missionarisch Krafte als zeitgeméfie Frauenrollen vorsahen (Maxwell
2013: 273). Als Gefahr galten sie fiir die Ga-Gesellschaft im Allgemeinen und
tiir die offentliche Gesundheit, Recht und Ordnung im Besonderen: Denn in
der Rhetorik ihrer Gegnerschaft waren die woyei gierige Trickster, welche die
Unmoral in der Stadt beférdern, skrupellos Menschen vergiften oder rituell und
okonomisch in ihre Abhéngigkeit bringen, um sich zu bereichern (Parker 2000:
177, 178, 181; vgl. Gray 2005; Parker 2004: 402). Aber auch die offentliche
Ordnung und die Kontrolle iiber die Vorzeigestadt stand auf dem Spiel: Mit
ihren Ritualen stifteten sie «Chaos» und besudelten das Bild der «fortschritt-
lichen» Stadt. Sie agierten nicht im Privaten, sondern machten «Ldrm» und
zogen in aller Offentlichkeit stundenlang Menschenmengen an. Als besessen
tanzend, singend und nur mit einem Hiifttuch bekleidet, sah man sie als Gefahr
des oOffentlichen Friedens, der Moral und der Kontrolle tiber die Stadt (Parker
2000: 185).

Auf diesem diskursiven Wege liefSen sich die staatlichen Infrastrukturen und
Zwangsapparate durchaus mobilisieren, denn «[t]he activities of Ga spirit medi-
ums not only reinforced the established social and ritual power of women in
Accra, but directly challenged notions of the colonial capital as a symbol of
ordered modernity» (Parker 2000: 155).

Kurz: Das aus den dichotomen Bewertungen des Vokabulars der Moderne
gespeiste Bild der gefdhrlichen, wilden, Frauen verbannte die woyei sowohl im
wortlichen Sinne als auch diskursiv in den «bush», der in dieser dichotomen
Reihung den konstitutiven Kontrast zur «zivilisierten», «modernen» Stadt dar-
stellte. Im Gegensatz zu diesem Bild lieflen sich, wie im oben zitierten Artikel,
die wulomei und mantsemei mit der Gravitas der Hiiter alt hergebrachter Ritua-
le entwerfen. Sie legitimierten sich nicht wie die woyei durch Besessenheit,
sondern durch das ererbte Amts-Charisma einer institutionalisierten, damit
regierbaren Staatsreligion, dies in direktem Kontrast zu jenen Akteurinnen,
die als Inbegriff des Gegenteils entworfen wurden. Diese dichotome und hier-
archisierende Motivik unterfiitterte also, wie legitime Autoritatspositionen in
einem pluralen Feld ritueller Verantwortlichkeiten, das durch kolonial indu-
zierte Sakularisierungs- und Differenzierungsmafinahmen als religioses Feld

¥ Die Deutung beziiglich der religiésen Affiliation des Leserbriefschreibers leite ich daraus ab,
dass er sich offenbar genug mit den Ga-Priestern identifiziert, dass er diese als «our ministers
and doctors» und «our Mantesemei and Priests» bezeichnet (Hervorhebung A.B.).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

268 ANNE BEUTTER

restrukturiert worden war, diskursiv reprasentiert und durchgesetzt werden
konnten.

An diesem Beispiel sehen wir damit einerseits, wie die Motivik der Moderne
tiber die koloniale staatliche Infrastruktur und ihre Interventionen in politische,
soziale, 6konomische und religiose Zusammenhénge global Verbreitung fand.
Wir sehen auflerdem, wie jene Akteure, die dabei als lokal bzw. als «traditio-
nelle» religiose und politische Autorititen entworfen wurden (wie wulomei
und mantsemei), selbst das Vokabular der Moderne mobilisieren konnten, um
die eigene Position unter den «modernen» Bedingungen gegen ebenso «moder-
ne» Konkurrenz (lokal-religiose Entrepreneure wie die woyei ebenso wie die
neuen christlichen Eliten) durchzusetzen und ihren Platz im sich verindern-
den «religiosen» Feld zu sichern.

Literatur

Abun-Nasr, Sonia (2003): Afrikaner und Missionar. Die Lebensgeschichte von David
Asante, Basel: Schlettwein.

Acquah, Ioné (1958): Accra survey, London: University of London Press.

Akyeampong, Emmanuel (1999): «Christianity, modernity and the weight of tradition
in the life of Asantehene Agyeman Prempeh I, c. 1888 - 1931», in: Africa, 69, S. 279~
311.

Ammah, E. A. (2016a): «Ga Calendar», in: Marion Kilson (Hg.), Kings, priests, and
kinsmen. Essays on Ga culture and society, Legon-Accra: Sub-Saharan, S. 286-369.

Ammah, E. A. (2016b): «Ga religion, world view, forms of worship», Undatiert, in:
Marion Kilson (Hg.), Kings, priests, and kinsmen. Essays on Ga culture and society,
Legon-Accra: Sub-Saharan, S. 262-276.

Ammah, E. A. (2016¢): «Water in Ga ritual», in: Marion Kilson (Hg.), Kings, priests,
and kinsmen. Essays on Ga culture and society, Legon-Accra: Sub-Saharan, S.370-
384.

Appiah, Anthony (1992): In my father’s house. Africa in the philosophy of culture, New
York: Oxford University Press.

Arnold, David (Hg.) (1988): Imperial medicine and indigenous societies. [rev. versions of
papers presented at a conference held by the Soc. for the Social History of Medicine at
the Univ. of Aston on Apr. 19, 1986], Manchester: Manchester University Press.

Austin, Gareth (2005): Labour, land, and capital in Ghana. From slavery to free labour
in Asante, 1807-1956, Suffolk: Boydell & Brewer.

Bauman, Zygmunt (2005): Moderne und Ambivalenz. Das Ende der Eindeutigkeit, Ham-
burg: Hamburger Edition.

Beckert, Sven (2015): King Cotton. Eine Geschichte des globalen Kapitalismus, Min-
chen: Beck.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VOKABULAR DER MODERNE ALS RESSOURCE 269

Bourdieu, Pierre (2009): «Genese und Struktur des religiosen Feldes» [zuerst erschie-
nen als Genese et structure du champ religieux, Revue francaise de sociologie 12 (3)
1971, S.295-334], in: Franz Schultheis, Stephan Egger (Hg.), Religion. Schriften zur
Kultursoziologie 5, Konstanz: UVK, S. 30-91.

Brunotte, Ulrike (2008): «Jane Ellen Harrison (1859-1928): Gewendeter Kolonialdis-
kurs, Ritualtheorie, Suffrage», in: Anna-Katharina Hopflinger, Ann Jeffers, Daria
Pezzoli-Olgiati (Hg.), Handbuch Gender und Religion, Gottingen: Vandenhoeck &
Ruprecht, S. 69-78.

Chidester, David (2014): Empire of religion. Imperialism and comparative religion,
Chicago: University of Chicago Press.

Coe, Cati (2005): Dilemmas of culture in African schools. Youth, nationalism, and the
transformation of knowledge, Chicago: University of Chicago Press.

Curtin, Philip D. (1985): «Medical knowledge and urban planning in tropical Africa»,
in: The American Historical Review, 90, Nr. 3, S. 594.

Dipper, Christopf (2013): «Religion in modernen Zeiten: Die Perspektive des Histori-
kers», in: Ulrich Willems, Detlef Pollack, Helene Basu, Thomas Gutmann, Ulrike
Spohn (Hg.), Moderne und Religion. Kontroversen um Modernitit und Séikularisie-
rung, Bielefeld: Transcript.

Field, Margaret Joyce (1940): «Some new shrines of the Gold Coast and their signifi-
cance», in: Africa, 13, S. 138-149.

Field, Margaret Joyce (1960): Search for security. An ethno-psychiatric study of rural
Ghana, London: Faber and Faber.

Gilbert, Michelle (1989): «Sources of power in Akuropon-Akuapem: Ambiguity in
classification», in: William E. Arens, Ivan Karp (Hg.), Creativity of power. Cosmology
and action in African societies, Washington: Smithsonian Institution Press, S. 60-89.

Goody, Jack (1977): The domestication of the savage mind, Cambridge: Cambridge
University Press.

Goshadze, Mariam (2019): «When the deities visit for Homowo: Translating Religion
in the language of the secular», in: Journal of the American Academy of Religion, 87,
Nr. 1, S. 191-224.

Gray, Natasha (2005): «Independent spirits: The politics of policing anti-witchcraft
movements in colonial Ghana, 1908-1927», in: Journal of Religion in Africa, 35,
Nr. 2, S. 139-158.

Hanretta, Sean (2013): «New religious movements», in: J. Parker, R. Reid (Hg.), The
Oxford handbook of modern African history: Oxford University Press, S. 298-316.

Hill, Polly (1963): The migrant cocoa-farmers of Southern Ghana. A study in rural
capitalism, Hamburg, Oxford: Lit; James Currey.

Isichei, Elizabeth Allo (1995): A history of Christianity in Africa. From antiquity to the
present, Grand Rapids, Mich.: Eerdmans.

Kilson, Marion (1971): Kpele lala. Ga religious songs and symbols, Cambridge, Mas-
sachusetts: Harvard University Press.

Kilson, Marion (1972): «Ambivalence and power: Mediums in Ga Traditional Reli-
gion», in: Journal of Religion in Africa, 4, Nr. 3, S.171-177.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

270 ANNE BEUTTER

Koditschek, Theodore (2011): Liberalism, imperialism and the historical imagination.
Nineteenth century visions of Greater Britain, Cambridge: Cambridge University
Press.

Laclau, Ernesto / Mouffe, Chantal / Hintz, Michael / Vorwallner, Gerd (Hg.) (2012):
Hegemonie und radikale Demokratie. Zur Dekonstruktion des Marxismus, Wien:
Passagen.

Latour, Bruno (1997): Nous navons jamais été modernes. Essai danthropologie symétri-
que, Paris: La Découverte.

Maxwell, David (2013): «Christianity», in: John Parker, Richard Reid (Hg.), The Ox-
ford handbook of modern African history, Oxford: Oxford University Press, S.263-
280.

McCaskie, T. C. (1981): «Anti witchcraft cults in Asante: An essay in the social history
of an African people», in: History in Africa, 8, S. 125-154.

McCaskie, T. C. (2000): Asante identities. History and modernity in an African village,
1850-1950, London, Bloomington: Edinburgh University Press.

McCaskie, Thomas C. (1983): «Accumulation, wealth and belief in Asante history: I. To
the close of the nineteenth century», in: Africa, 53, Nr. 1, S. 23-43.

McCaskie, Thomas C. (1986): «Accumulation: Wealth and belief in Asante history: II
The twentieth century», in: Africa, 56, Nr. 1, S. 3-23.

McCaskie, Thomas C. (1995): State and society in pre-colonial Asante, Melbourne:
Cambridge University Press.

Meyer, Birgit (1999): Translating the devil. Religion and modernity among the Ewe in
Ghana, Edinburgh: Edinburgh University Press.

Meyer, Birgit (2004): «Christianity in Africa: From African independent to pentecostal-
charismatic Churches», in: Annual Review of Anthropology, 33, Nr. 1, S. 447-474.

Middleton, John (1983): «One hundred and fifty years of Christianity in a Ghanaian
town», in: Africa, 53, Nr. 3, S. 2-19.

Molendijk, Arie L. (2004): «Religious development: C.P. Tiele’s paradigm of science of
religion», in: Numen, 51, Nr. 3, S. 321-351.

Ntewusu, Samuel A. (2013): «One hundred years of Muslim community in Accra. A
historical study of Tudu from 1900 to 2000», in: Pade Badru, Brigid M. Sackey (Hg.),
Islam in Africa south of the Sahara. Essays in gender relations and political reform,
Lanham: Scarecrow Press, 67-95.

Odotei, Irene (1991): «External influences on Ga society and culture», in: Research
Review / Institute of African Studies, 7, Nr. 1-2, S. 61-71.

Parker, John (2000): Making the town. Ga state and society in early colonial Accra,
Portsmouth, NH: Heinemann.

Parker, John (2004): «Witchcraft, anti-witchcraft and trans-regional ritual innovation
in early colonial Ghana: Sakrabundi and Aberewa, 1889-1910», in: The Journal of
African History, 45, Nr. 3, S. 393-420.

Parker, John (2006): «Northern gothic: Witches, ghosts and werewolves in the savanna
hinterland of the Gold Coast, 1900s-1950s», in: Africa, 76, Nr. 3, S. 352-380.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VOKABULAR DER MODERNE ALS RESSOURCE 271

Pellow, Deborah (2001): «Cultural differences and urban spatial forms: Elements of
boundedness in an Accra community», in: American Anthropologist, 103, Nr. 1,
S.59-75.

Pietz, William (1985): «The problem of the fetish I», in: Anthropology and aesthetics, 9,
S.5-17.

Plageman, Nate (2010): «<Accra is changing, isn’t it?: Urban infrastructure, indepen-
dence, and nation in the Gold Coast’s Daily Graphic, 1954-57», in: International
Journal of African Historical Studies, 43, Nr. 1, S. 137-159.

Quartey-Papafio, A. B. (1911): «On native tribunals of the Akras of the Gold Coast», in:
African Affairs, 10, Nr. 39, S. 320-330.

Quartey-Papafio, A. B. (1920): «The G& Homowo festival», in: African Affairs, 19,
Nr. 75, S.227-232.

Rathbone, Richard (2000): Nkrumah & the chiefs. The politics of chieftaincy in Ghana,
1951-60, Accra: Reimmer.

Rogaski, Ruth (2004): Hygienic modernity. Meanings of health and disease in treaty-port
China, Berkeley: University of California Press.

Sackeyfio-Lenoch, Naaborko (2014): The politics of chieftaincy. Authority and property
in colonial Ghana 1920-1950, Rochester: University of Rochester Press.

Said, Edward W. (1978): Orientalism, London: Penguin Books.

Seiwert, Hubert (1995): «Religion in der Geschichte der Moderne», in: Zeitschrift fiir
Religionswissenschaft, 3, Nr. 1, S. 91-101.

Spivak, Gayatri Chakravorty (1985): «The Rani of Sirmur: An essay in reading the
archives», in: History and Theory, 24, Nr. 3, S. 247.

Vansina, Jan / Craemer, Willy de / Fox, Renee C. (1976): «Religious movements in
central Africa: A theoretical Study», in: Comparative Studies in Society and History,
18, Nr. 4, S. 458-475.

Wagner, Peter (2009): Moderne als Erfahrung und Interpretation. Eine neue Soziologie
zur Moderne, Konstanz: UVK.

Wheeler-Barclay, Marjorie (Hg.) (2010): The science of religion in Britain, 1860-1915,
Charlottesville: University of Virginia Press.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Multiple Modernities und Multiple Islams:
Uberlegungen zur transkulturellen Universalisierbarkeit der
Modernisierungsthese

Amir Dziri

Einleitung

Seit dem 19. Jahrhundert ist der Verweis auf die «Moderne» zur globalen
Chiffre wirtschaftlicher Prosperitit und gesellschaftlichen Fortschritts gewor-
den. In gleichem Mafle jedoch, wie der Begrift der Moderne auf der einen
Seite an Aufwertung erfuhr, wurde auf der anderen Seite die Vereinbarkeit
von «Islam» und «Moderne» in den Offentlichkeiten von Okzident und Orient
weitgehend negiert (Schulze 2015: 9-18). Die Ausweglosigkeit, die dabei von
einigen Stimmen heraufbeschworen wird, beruht weniger auf realen Beobach-
tungen der Inkompatibilitdt zweier vermeintlich geschlossener Funktionssyste-
me als auf der normativen Aufladung zweier bewusst sehr abstrakt gehaltener
Symbolbegriffe. So werden «Islam» und «Moderne» in ihrer wechselseitigen
Bezugnahme nicht blof3 als deskriptive Begriffe zur Beschreibung von Sach-
verhalten verwendet, die sachgeméfd eben als «islamisch» oder «modern» aus-
gewiesen werden konnen. Vielmehr funktionalisieren Diskursteilnehmende sie
als «dichte Begriffe», in welchen deskriptiver Gehalt und normativer Anspruch
verschmelzen und in Kontradiktion zueinander gesetzt werden (Schulze 2015:
15). Als Werturteile bedingen «Islam» und «Moderne» dieser Wahrnehmung
zufolge den wechselseitigen Ausschluss, so zumindest die verbreitete Annahme
in den Offentlichkeiten muslimischer wie auch westlicher Gesellschaften.
Schaut man genauer hinter diese diskursive Funktionalisierung, wird schnell
deutlich, dass beide Bezeichnungen inhaltlich nicht so konsistent sind, wie
es die abstrakte Gegeniiberstellung suggeriert: Weder «Moderne» noch «Is-
lam» sind in sich so eindeutig bestimmbar, dass sie die Suggestion ihrer pau-
schalen wechselseitigen Negation rechtfertigen wiirden. Hinzu kommt, dass
das Modernisierungstheorem, d.h. die in den 1950er-Jahren in den Sozialwis-
senschaften vorherrschende Annahme, die Welt steuere unweigerlich auf eine
zunehmende Ablosung traditionaler Gesellschaftsformen zu, in den letzten
Jahrzehnten zahlreiche kritische Uberpriifungen durchlaufen hat. Dies fiihrte
zu einigen Differenzierungen oder auch Revisionen (Sass 2019). Ahnliches gilt
fiir den Pauschalbegriff «Islam»; auch hier monieren jiingere Forschungen die
Suggestion eines Einheitsbegriffs und weisen stattdessen auf die Vielfaltigkeit

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

274 AMIR DZIRI

von Erscheinungsformen und zugrunde liegenden Konzeptionen der Definie-
rung des Islamisch-Religiosen hin (vgl. Al-Azmeh 2009; Ahmed 2016).

An welchen Fragen arbeiten sich muslimische Reformerinnen und Reformer
in Bezug auf die Herausforderungen der Moderne ab und welche Antworten
bieten sie? Wie ist der universelle Anspruch des Modernisierungstheorems im
Hinblick auf muslimische Gesellschaften zu bewerten? Und ist die Rede von
Multiple Modernities und Multiple Islams eine Moglichkeit, aus der kommuni-
kativen Untiberbriickbarkeit von «Islam» «und Moderne» herauszutreten? Die-
sen Fragen nachzugehen, ist Ziel der nachfolgenden Uberlegungen. Dazu gehe
ich in einem ersten Teil auf solche Diskussionspunkte des Modernisierungs-
theorems ein, die fiir die Frage ihrer transkulturellen Universalisierbarkeit aus-
schlaggebend sind. Der zweite Teil des Beitrags widmet sich einer ausgewihlten
Rekonstruktion muslimischer Reformdiskurse, um daran den Diskussionsstand
tiber legitime und illegitime Modernisierung nachzuzeichnen. Der letzte Teil
des Beitrags nimmt die zentrale Fragestellung schliefllich wieder auf und disku-
tiert die herausgestellten Befunde. Der Fokus der nachfolgenden Uberlegungen
liegt in einem ersten Analyseschwerpunkt auf der Rekonstruktion muslimischer
Konzepte im Hinblick auf die Spannung von Tradition und Reform. In einem
zweiten Analyseschwerpunkt wird entlang empirischer Forschungen diskutiert,
wie die ermittelten Konzepte zu Tradition und Reform sich auf konkrete Fra-
gen der islamischen Sozialethik in mehrheitlich muslimischen Gesellschaften
auswirken. Dabei wird sich zeigen, so argumentiert der Beitrag, dass trotz der
Feststellung allgemeiner globaler Megatrends der Modernisierung, welche auch
fiir muslimische Gesellschaften feststellbar sind, einem universellen Anspruch
von Moderne nach westlichem Modell Grenzen gesetzt sind.

Modernisierung plausibilisieren: Das schwierige Verhdltnis von
Beobachtung und Erkldrung

Die historische Genese des Modernisierungstheorems und die wichtigsten
Punkte ihrer kritischen Diskussion sind bereits vielfach konzentriert dargestellt
worden und mussen hier nicht wiederholt werden.! Jenes Kennzeichen des
Modernisierungstheorems, welches fiir die hier angefiihrte Argumentation am
relevantesten ist, besteht in der Grundannahme einer notwendigen globalen
Entwicklung nach einem westlichem Modell der Moderne. Um das diskursi-
ve Verhaltnis der Formationen «Moderne» und «Islam» sinnvoll zu dechiffrie-
ren, fithrt indessen kein Weg daran vorbei, auf einige zentrale Aussagen der
Modernisierungstheorie einzugehen. Fiir den historischen Langsschnitt ist die
durch Jeffrey Alexander verwendete Codierung von wissenschaftlichen Positio-

! Vgl. Pollack (2011); Norris/Inglehart (2011b). Siehe dazu auch die Einleitung zu diesem Band.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MULTIPLE MODERNITIES UND MULTIPLE ISLAMS 275

nierungen in «Modern», «Anti», «Post» und «Neo» so inhaltlich tiberzeugend
wie didaktisch anschaulich, weshalb sich die folgende Diskussion entlang dieser
Zuordnung bewegt (vgl. Alexander 1994).

Ihrer anfénglichen Konstitution in den 1950er- und 1960er-Jahren nach ging
das Modernisierungstheorem davon aus, dass Modernisierung ein spezifisch
in Europa einsetzender Prozess sei, der sich zwangsldufig global durchsetzen
wiirde («Modern»). In Reaktion gerade auf den Universalisierungsanspruch
des Modernisierungstheorems entwickelte sich bald eine Gegenrichtung («An-
ti»), die Kritik iibte an herrschenden Wirtschaftsverhaltnissen, die die bereits
modernisierten Gesellschaften begiinstigen und dadurch die Moglichkeit einer
globalen wirtschaftlichen Annéherung untergraben wiirden. Die «Post»-Pha-
se des Modernisierungstheorems wendet sich von der Zwangsldufigkeit eines
europdischen Vorbildes der Moderne ab und spricht von der Gleichzeitigkeit
unterschiedlicher lokaler Kompositionen von Modernitit. Shmuel Eisenstadts
Begriff der «multiple modernities» (vgl. Eisenstadt 1979, 2006) wurde pragend
fiir diese Phase der Bestimmung von Modernitdt. Aber auch weitere Konzepte
wie Rudolph Stichwehs Verflechtungskonzept von globalen Eigenstrukturen der
Moderne mit partikularen Regionalkulturen (vgl. Stichweh 2006) entspringen
dem Versuch, das Deterministische am Modernisierungstheorem aufzuféchern
und es pluralistischer zu gestalten. Mit «Neo» kennzeichnet Alexander schlief3-
lich eine Phase der Argumentation, in der, zumeist unter Verwendung von
empirischen Langzeitstudien, die nun zur Verfiigung stehen, wiederum ent-
schieden am urspriinglichen Modernisierungstheorem, d.h. an der sukzessiven
Modernisierung der Welt nach europdischem Muster festgehalten wird (vgl.
Berger 2006).

In systematischer Hinsicht wird das Modernisierungstheorem seit dessen
Etablierung insbesondere von einer Diskussion iiber dessen jeweilige Kriterien
begleitet: Was sind die mafigeblichen Indizien eines Modernisierungsprozesses
und inwiefern ldsst sich ein solcher Kriterienkatalog global legitimieren? Es
ist zundchst naheliegend, dass jene Kriterien, an welchen sich ein Prozess der
Modernisierung ausmachen lassen soll, je nach Perspektive stark variieren.
Nichtsdestotrotz scheint mit Thomas Schmidt und Annette Pitschmann die
Identifikation von vier zentralen Gegenstandsfeldern ausgesprochen niitzlich:
Philosophie, Wissenschaft, Politik und Wirtschaft (Winandy 2014). Fir die
Philosophie seien besonders die Subjektzentrierung seit René Descartes und die
Méglichkeit der Vernunfterklarung allgemeiner Moral seit Immanuel Kant fiir
die Modernisierung relevant. Beide Elemente triigen zu einer Rationalisierung
der Ethik bei und losten die handelnden Subjekte von Zwiangen kollektiver
Kontrolle oder metaphysisch legitimierter Autoritat. In der Wissenschaft defi-
niere der Empirismus neue Kriterien der Weltdeutung: Nur das, was empirisch
wiederholt nachweisbar ist, kann Wahrheitsgeltung beanspruchen. Zugleich sei
sich das empirische Wissen aber seines provisorischen Charakters bewusst,

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

276 AMIR DZIRI

denn jede Verifikation ist nur eine Momentaufnahme, die jederzeit durch eine
plausiblere Erkldrung ersetzt werden konne. Im Bereich der Politik bilde die
Bejahung der Konkurrenzdemokratie ein wichtiges Indiz von Modernisierung.
Das System der Marktwirtschaft, das durch eine intensive Ausdifferenzierung
und Rationalisierung von Werterzeugungsprozessen gekennzeichnet ist, sei ein
besonders pragendes Prinzip der Moderne. Dieser stichwortartige Verweis auf
zentrale Aussagen des Modernisierungstheorems muss an dieser Stelle ausrei-
chen, um daran einen Bezug zum Diskursfeld «Islam» vornehmen zu kénnen.

Ein elementarer Diskussionspunkt des Modernisierungstheorems, vor allem
dann, wenn es in einem globalen und transkulturellen Maf3stab angelegt wird,
betrifft das schwer zu bestimmende Verhiltnis von Beobachtung und Erkldrung.
Der Grundstein dieser Diskussion ist in Max Webers berithmt gewordener For-
mulierung angelegt, die sowohl Frage als auch Aussage zugleich darstellt: «Wel-
che Verkettung von Umstinden hat zu dem Ergebnis gefiithrt, dass gerade
auf dem Boden des Okzidents, und nur hier, Kulturerscheinungen auftraten,
welche doch [...] in einer Entwicklungsrichtung von universeller Bedeutung
und Giiltigkeit lagen?» (zitiert nach Zapf 2006: 229). Die Frage, die im Hin-
blick auf den globalen Universalititsanspruch des Modernisierungstheorems
relevant ist, besteht nicht darin, den Okzident als Ursprungsort eines globalen
Veranderungs- und Entwicklungsprozesses zu identifizieren, sondern in der Art
und Weise, wie die «Verkettung von Umstdnden» erklart wird, die dann zum
Auftreten von Modernisierung beglinstigenden «Kulturerscheinungen» gefiihrt
haben. Die dahinter liegende Pramisse, um deren Transparenz es hier geht,
besteht darin anzunehmen, dass gewisse kulturelle Eigenschaften das Erschei-
nungsbild einer Gesamtgesellschaft wirkungsvoll zu pragen in der Lage sind.
Webers Diagnose ist hinldnglich bekannt: Die protestantische Ethik begiinstigte
einen Rationalisierungs- und Differenzierungsprozess, der ausschlaggebend da-
fiir war, das hervorzubringen, was sich spaterhin als kapitalistische Marktwirt-
schaft etablieren sollte und zu einem zentralen Merkmal von Modernisierung
wurde.

Webers Pramisse ist deshalb von weitreichender Bedeutung, weil sie Ver-
anderungsprozesse in Politik und Wirtschaft nicht durch politische und wirt-
schaftliche Faktoren erklart, sondern anhand von Kulturfundamenten, die mit-
telfristig in der gesellschaftlichen Gesamterscheinung durchschlagen wiirden.
Gerade aber diese Riickfiihrung von sozialen Wirklichkeiten auf kulturelle Pra-
dispositionen ist wissenschaftsmethodisch umstritten und von einigen Risiken
umgeben. In seiner Diskussion des amerikanischen und deutschen Konserva-
tismus der Nachkriegszeit hat Jiirgen Habermas darauf hingewiesen, dass einige
Stimmen (Habermas nennt die Kulturtheorien etwa von Peter Steinfels und Da-
niel Bell) politische und wirtschaftliche Fehlentwicklungen reflexartig auf Miss-
stande in Kultur und Bildung zuriickfithren (Habermas 2006: 33). Hier haben
wir es sozusagen mit einer Umkehrung der Weber’schen Erkldarungsrichtung

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MULTIPLE MODERNITIES UND MULTIPLE ISLAMS 277

zu tun: Die kulturelle Disposition ist nach Habermas nicht Ursache fiir einen
zivilisatorischen Erfolgsmoment, vielmehr ist die mutmaflliche zivilisatorische
Fehlentwicklung Ergebnis eines allgemeinen Kultur- und Bildungsmissstandes.

Dieser Begriindungszusammenhang von Wirklichkeit und Urséchlichkeit,
darauf allein will ich hier hinweisen, wirkt ein Stiick weit beliebig und bleibt
immer einer gewissen Subjektivitdt verhaftet. Mit gleicher Plausibilitéit liefle
sich eine genau umgekehrte Begriindungsrichtung anfiihren, laut welcher Im-
plementierungen auf politisch-institutioneller Ebene nachhaltige Auswirkungen
auf das Denken und Handeln der Mitglieder einer Gesellschaft, also auf ihre
Kultur besitzen.

Gerade im Hinblick auf den Universalisierungsanspruch des Modernisie-
rungstheorems wird dieses schwierige Verhiltnis von Beobachtung und Erkla-
rung relevant. Die empirische Diagnostik hat in den letzten Jahrzehnten sicher-
lich dazu beigetragen, das Modernisierungstheorem von einer subjektiven hin
zu einer objektiveren Aussagenposition zu verschieben. Nichtsdestotrotz schlei-
chen sich immer wieder mehr oder wenig erkennbare normative Unterlegungen
in die wissenschaftliche, insbesondere jedoch in die allgemeine 6ffentliche Dis-
kussion ein. Zu beobachten ist dies, wenn der wirtschaftliche Aufschwung der
sogenannten asiatischen Tiger-Staaten durch einen asiatischen Wertekanon er-
klart wird: hohe Disziplinfahigkeit, Vorrang kollektiver Ziele vor individueller
Erfiillung, Vorrang wirtschaftlicher Entwicklung vor Demokratie und Freiheit
(Zapf 2006: 233) - die Identifizierung kultureller Dispositionen ist sozusagen
riickwirkende Erklirung der positiven oder negativen Konjunkturdaten. Die-
se kulturellen Dispositionen fithren Beobachter wahlweise als Erfolgsgaranten
oder Ursachen des Misserfolgs an. Die Benennungen der kulturellen Merkmale
anderer Volkswirtschaften sind dabei auffallend haufig? Spiegelungen eigener
Wertprimate: Die individuelle Erfiillung, die Betonung von Freiheit, der Ver-
weis auf den kreativen und innovativen Genius.

Gerade mit Blick auf die «Islamische Welt» und die Erklarung ihres zivilisa-
torischen Niedergangs ab dem 19. Jahrhunderts bemiihen einige Autorinnen
und Autoren mittels einer paradigmatischen Gegeniiberstellung von «Moder-
ne» und «Tradition» den angeblichen Begriindungszusammenhang von kultu-
reller Disposition und Sozialwirklichkeit und arbeiten sich vor allem an der
Religionsgeschichte des Islams ab, insofern sie diesen als dominante Trieb-
kraft muslimischer Zivilisation definieren (vgl. Kuran 2013). Die These von
der «Schlieflung des Tores des igtihad»> wird etwa zum Kulminationspunkt,
an dem die geistige Lahmung der islamischen Religionsgelehrsamkeit stattge-

Diese Aussage beruht auf einer aktuellen personlichen Wahrnehmung, zu welcher mir aller-
dings keine wissenschaftlichen Untersuchungen vorliegen oder bekannt sind.

® Nagel (1988: 9-18); in Widerlegung dazu Hallaq (1984). Der Begriff igtihdd meint eine theolo-
gische Reflexion, die nicht unmittelbar auf einen Textgrund zuriickgefiihrt wird, sondern auf
einer breiteren rationalen Uberlegung griindet.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

278 AMIR DZIRI

funden und von wo an das Fehlen kreativer und offener Geisteshaltung den
allméhlichen Niedergang der islamischen Zivilisation den Weg geebnet haben
soll. Die Niedergangsthese ist so zu einem selbstwirksamen Erklarungsmodell
geworden, das mit dem Beginn der Moderne die Riickstandigkeit der «Islami-
schen Welt» erklaren soll (vgl. Brentjes 2020).

Um es deutlich zu machen: Es geht an dieser Stelle nicht um eine Diskussi-
on der Giiltigkeit des Modernisierungstheorems; es geht einzig darum, einen
wirkmaéchtigen Begriindungsmechanismus sichtbar zu machen, der Risiken
der Beliebigkeit und des interkulturellen Triumphalismus in sich birgt (vgl.
Daston/Brentjes 2016). Dieses Risiko ist beidseitig zu verstehen. So ist etwa in
arabisch-muslimischen Staaten die Tendenz festzustellen, Religion zu nutzen,
um verlorengegangene zivilisatorische Gréfle und damit einhergehende Uber-
legenheit zu beschworen (vgl. at-Tayyib 2014: 41-46); eine solche Haltung
ist vom gleichen Impetus beseelt wie ein triumphalistisch funktionalisierter
Modernisierungsbegriff.*

Muslimische Reformgeschichte in Anbetracht des
Modernisierungstheorems

Die Umbriiche, die sich im 19. und 20. Jahrhundert in weiten Teilen mehrheit-
lich oder partiell muslimischer Gesellschaften weltweit ereignet haben, sind
immens und ihr Nachhall noch nicht abgeschlossen (Schulze 2003: 27-54).
Der weitgehend feststellbare Mangel an politischer Stabilitit, moderate Wohl-
standsraten und das Fehlen breit angelegter Gesellschaftskonsense lassen darauf
schliefSen, dass zahlreiche muslimische Gesellschaften sich inmitten von Pro-
zessen der Transformation befinden, deren Ausgang nach wie vor ungewiss ist.
Diese Prozesse spiegeln sich intellektuell in einer veritablen islamischen Krisen-
und Reformliteratur, die seit dem 19. Jahrhundert entstanden ist und eine
Masse an publizistischen Erzeugnissen produziert. Nach dem ersten monumen-
talen Bruch der islamischen Welt im Zuge der Expansion des mongolischen
Weltreiches im 13. und 14. Jahrhundert (Black 2004: 141-144; Krawietz/Ko-
koschka 2013: 1-25) ldsst sich der Bedeutungsriickgang der islamischen Welt
im 19. und 20. Jahrhundert mit einiger Berechtigung als zweiter grofer zivilisa-
torischer Bruch bezeichnen. Es verwundert insofern nicht, wenn muslimische
Reformer in der aktuellen ideologischen Bewiltigung heutiger Krisensituation
auf dieselben Protagonisten zuriickgreifen, die im historischen Umfeld jenes
ersten zivilisatorischen Bruchs der islamischen Welt zitiert geworden sind. Die
Rede ist hier von der aktuellen Konjunktur traditionalistischer und politischer

* Wielandt (2005). Ahnliches findet sich bei siidasiatischen Reformern im 19. und frithen 20.
Jahrhundert, siche dazu die Beitrdge von Frank Neubert und Martin Baumann in diesem
Band.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MULTIPLE MODERNITIES UND MULTIPLE ISLAMS 279

Denker wie Taqi ad-Din Ahmad ibn Taymiyya (gest. 1328), dessen Fokussie-
rung auf die Stdrke arabisch-islamischer Zivilisation sich im 14. Jahrhundert
genauso wie heute grofier Resonanz erfreut (Hoover 2018; Black 2004: 158-
163).

Der tiberwiegende Teil der islamischen Reformliteratur ist allerdings nicht
der Haltung einer geistigen Renitenz, sondern einer Haltung der intellektuellen
Synthese verpflichtet. «Das Beste aus beiden Welten» - so konnte man die
Perspektive muslimischer Reformerinnen und Reformer beschreiben, die in
zahlreichen Reformwerken und Positionspapieren zur Geltung kommt und die
darauf griindet, Aspekte muslimischer Tradition und einer als fortschrittlich
bewerteten westlichen Welt zu vereinen. Reiseberichte muslimischer Geistli-
cher, die im Laufe des 19. Jahrhunderts europdische Stiadte besuchten, zeugen
teils von einer Faszination, teils von einer Ehrfurcht gegeniiber den Errungen-
schaften westlich-europdischer Zivilisation. Im Anschluss an seine Reise nach
Frankreich formuliert der marokkanische Gelehrte Muhammad as-Saffar (gest.
1881): «Im Vergleich zur Schwiche des Islam... wie selbstbewusst sie sind, wie
beeindruckend ihre Einsatzbereitschaft, wie kompetent sie in Staatsangelegen-
heiten sind, wie fest ihre Gesetze, wie fihig im Krieg».> Eine erste Ara weitge-
hend um Synthese bemiihter muslimischer Reformer brachte demnach Namen
wie Muhammad ‘Abduh (gest. 1905) und Rasid Rida (gest. 1935) in Agypten,
Gamal ad-Din al-Afgani (gest. 1897) als muslimischen Kosmopoliten oder Say-
yid Ahmed Khan (gest. 1898) in Indien hervor. Bis heute setzen sich diese
Reformbestrebungen seitens muslimischer Intellektueller weiter fort, gerade in
Auseinandersetzung mit der globalen Moderne. Fazlur Rahman (gest. 1988),
Amina Wadud (geb. 1952) Seyyed Hossein Nasr (geb. 1933), Shirin Ebadi (geb.
1947), Abdolkarim Soroush (geb. 1945) und zahlreiche weitere gehéren zu
den aktuellen Vertreterinnen und Vertretern eines solchen fortgesetzten musli-
mischen Reformdiskurses.

In der islamischen Krisen- und Reformliteratur der Moderne etabliert sich
damit eine gewisse Zwei-Phasen-Einteilung, die weniger generationell als ent-
lang der jeweiligen geografischen Beheimatung und Ausbildung der Akteurin-
nen und Akteure messbar wird. Fiir Reformintellektuelle wie den marokkani-
schen Philosophen Mohammed Abed al Jabri (gest. 2010) ist der Entschluss,
dezidiert aus einer arabisch-muslimischen Positionalitdt heraus zu sprechen
und zu denken, eine sehr bewusste Entscheidung, die er zum Gegenstand seiner
offentlichen und intellektuellen Aussagen macht (Al-Jabri 2009). So ergibt sich
eine inhaltlich deutlich vernehmbare Trennungslinie zwischen Akteurinnen
und Akteuren, die vollstandig in muslimischen Gesellschaften sozialisiert sind
und sich bewusst dort positionieren, und solchen, die mehrfache Sozialisie-
rungen erfahren und zumindest partiell in mehrheitlich nicht-muslimischen

> Zitiert nach Robinson (2010: 12); deutsche Ubersetzung von A. D.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

280 AMIR DZIRI

Gesellschaften leben. Fir Akteure wie Muhammad ‘Abduh bestand kein Zwei-
fel daran, dass seine intellektuellen Anstrengungen der Wiederbelebung der
muslimisch-agyptischen Gesellschaft galten und dass das kulturelle Erbe des
agyptischen Islams einen nicht verhandelbaren Bestandteil dieser Reformen
bilden miisse. Aus dieser Haltung heraus etablieren sich Reformmodelle, die
Modernisierung iiberwiegend als eine technische Errungenschaft verstehen,
kaum jedoch als eine philosophische oder geisteswissenschaftliche. Die agypti-
sche Gesellschaft, dies wird vor allem bei Ras$id Rida deutlich, soll sich auf
dem Gebiet der Technik und Wirtschaft der Errungenschaften der Moderne
bedienen. Was allerdings die Ethik, Moral und Philosophie betrifft, verfolgt
Rida wie viele seiner Zeitgenossen eine Kontinuitdt des vormodernen musli-
misch-kulturellen Erbes. Der pakistanisch-amerikanische Reformer Fazlur Rah-
man dagegen vertritt ein anderes Verstandnis der Vereinbarkeit von Religion
und Lebenswirklichkeit der Menschen. Rahman zufolge schliefit ein unter den
Bedingungen der Moderne aktualisiertes Verstandnis der islamischen Botschaft
explizit Reformen im Sozialbereich mit ein (Rahman 2009: 175-191).

Um das Potenzial des geistigen Erbes der arabisch-muslimischen Kultur und
die Frage danach, ob diese in der Lage sei, den arabisch-muslimischen Gesell-
schaften einen Weg des zivilisatorischen Wohlstandes zu erdffnen, gibt es also
eine bereits langanhaltende Diskussion. Sie entziindet sich bis in die jiingste Ge-
genwart in regelmafligen Abstinden und fand einen intensiveren Ausdruck in
der sogenannten «Traditionsfrage» (qadiyyat at-turat), wie sie mafigeblich der
agyptische Religionsphilosoph Hasan Hanafi (gest. 2021) in seinem erstmals
1980 erschienenen Werk «Tradition und Erneuerung» (at-turat wa-t-tagdid)
aufwarf. Hanafi hat in seinem Werk genau an jenem vorherrschenden Konsens
geriittelt, dass eine muslimische Applikation der Moderne sich zwar im Bereich
technischer und infrastruktureller, nicht jedoch in sozial-ethischer Dimension
abspielen diirfe, und die Eignung des arabisch-muslimischen Erbes fiir einen
Weg der Modernisierung — zwar nicht ganz in Abrede, aber zumindest deutli-
cher als bisher - offentlich infrage gestellt.

Arabische Intellektuelle, sowohl muslimischer als auch christlicher Herkunft,
reagierten vehement auf Hanafis Entwurf (Hattar 1986; Isma‘il 2005). Befiir-
worter seiner These lobten den neuen gedanklichen Freiheitsraum, der es
erlaube, iberkommene Traditionen offener in Frage stellen und schliefllich
als unbrauchbar abschiitteln zu konnen. Seine Gegner hingegen warfen ihm
die Selbstauflosung arabisch-muslimischer Identitdt und Kultur vor und ver-
urteilten seinen Vorstof3 aufs Schirfste.® Noch bis in die jiingere Gegenwart
schligt Hasan Hanafis These in der arabischen Offentlichkeit hohe Wellen und
veranlasst zu prominenter Reaktion. So sah sich das Oberhaupt der agyptischen

® Vgl. die scharfe Kritik von Sadiq al-Azm in «Selbstkritik nach der Niederlage» (1968)
und «Kritik am religiésen Denken» (1969) sowie von Gurg Tarabisl in «Die Zerstorung der
Tradition im zeitgendssischen arabischen Denken» (1993).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MULTIPLE MODERNITIES UND MULTIPLE ISLAMS 281

Al-Azhar-Universitit, Scheich Ahmad at-Tayyib, in expliziter Abgrenzung zu
HanafT, noch 2014 gendtigt, eine Verteidigung der islamischen Geistestradition
mit dem Titel «Tradition und Erneuerung. Anfragen und Widerlegungen» (at-
turat wa-t-tagdid. munaqasat wa-rudiid) herauszugeben.

Die Gegeniiberstellung von muslimischen Intellektuellen aus der vor allem
arabisch-muslimischen Welt und solchen, die in westlichen Gesellschaften auf-
gewachsen sind, macht sich auch in den Positionen zur Bedeutung der Scharia,
des islamischen Normensystems, bemerkbar. Hier stehen sich reprisentativ die
Haltungen des dgyptischen Rechtsgelehrten Yasuf al-Qaradawi (gest. 2022) und
des agyptisch-amerikanischen Juristen und muslimischen Reformers Khaled
Abou EI Fadl (geb. 1963) gegeniiber. Qaradawi, der iiber eine enorme populére
Reichweite verfiigte und neben Publikationen regelméfliig mediale Kanile wie
Fernsehen und Soziale Medien nutzte, gilt als wichtigste Figur eines modernen
Neo-Islamismus, der die Bedeutsamkeit der arabisch-islamischen Zivilisation
auf Grundlage konservativer Wertvorstellungen wiederherstellen will (Graf
2006).

Khaled Abou El Fadl vertritt diesbeziiglich eine andere Position. In zahlrei-
chen Werken moniert er die ideologische Auslegung islamischer Normen, die
besonders zu Lasten muslimischer Frauen gehe, und spricht sich grundsitzlich
gegen eine seiner Auffassung nach weitverbreitete autoritare Instrumentalisie-
rung der Religion aus (Krawietz 2006; vgl. auch Abou El Fadl 2002). An der Ge-
geniiberstellung der Positionen von Qaradawi und Abou El Fadl wird demnach
besonders die Frage virulent, inwiefern eine Modernisierung in muslimischen
Gesellschaften auch mit einer Ubernahme solcher Kennzeichnen verbunden
ist, die ich im ersten Teil dieses Beitrags als philosophische Pramissen der Mo-
dernisierung benannt habe, d.h. die Frage nach der rationalen Herleitung von
Ethik und Moral jenseits des Verweises auf eine metaphysische und religiose
Autoritdt oder die Frage nach der Subjektzentrierung der Moderne, und somit
der Abwendung von einem theozentrischen hin zu einem androzentrischen
Weltbild (Khorchide 2019).

Im Hinblick auf den ersten Analyseschwerpunkt, d.h. das Verhiltnis von
Tradition und Reform, lasst sich summarisch innerhalb des muslimischen Mo-
derne-Diskurses eine immanente Verhandlung von Haltungen der Kontinuitit
gegeniiber Haltungen des Abbruchs wahrnehmen. Das Verstindnis von Moder-
ne als Zasur, wie es bereits mehrfach fiir die westliche Welt als grundlegend
beobachtet wurde, bleibt fiir weite Teile der islamischen Welt eine offene,
vielleicht sogar tendenziell eher abzulehnende Frage. Selbst jene muslimischen
Stimmen, die weitreichend progressive Positionen einnehmen, berufen sich
dezidiert auf die Normativitdt des Vergangenen und des Bewahrten. Gerade fiir
den religiosen Sektor und die mit Erhalt des Islams betrauten muslimischen
Gelehrten spielt der Anspruch von Kontinuitit ein ausschlaggebendes Merkmal
ihrer Autoritat und Glaubwiirdigkeit (Zaman 2002: 3-4). Ein substantialisti-

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

282 AMIR DZIRI

sches Traditionsverstdndnis, dessen Aufgabe darin gesehen wird, die Stiftung
religioser Offenbarung treuhdnderisch von Generation zu Generation weiter-
zutragen, verstirkt dieses Verstdndnis. Zwar kennt der muslimische Reformdis-
kurs im Begriff des wagqi (Wirklichkeit) eine méchtige Referenz fiir die Be-
riicksichtigung fortschreitender Lebenswirklichkeiten der Menschen, wie zum
Beispiel programmatisch stark gemacht durch den bereits erwdhnten Hasan
Hanafi (1992: 16). Die Friihzeit des Islams gilt gemeinhin allerdings vielen
Vertretern islamischer Gelehrsamkeit nach wie vor als Ideal der religiosen
und gesellschaftlichen Lebensfiihrung, und so gewinnt Reform ihre eigentliche
Bedeutung als Korrektur bzw. Anpassung (islah) aktuell degenerierter muslimi-
scher Lebensverhiltnisse eben an diese Idealzeit.

Innermuslimische Disparitdt als Ausdruck der Moderne

Die kritische Diskussion des Modernisierungstheorems der letzten Jahrzehnte
hat offengelegt, dass Modernisierung zwar ein Prozess ist, der globale Konver-
genz herstellt und sich anhand bestimmter Kennzeichen darstellen ldsst, dass
dieser Prozess allerdings in unterschiedlichen Weltregionen unterschiedliche
Erscheinungsformen annehmen kann bzw. sogar annehmen muss. Versteht
man das Modernisierungstheorem also als grundsitzlichen Entwicklungs- und
Angleichungsprozess von unterschiedlichen Gesellschaften, dann lésst sich wis-
senschaftlich stichhaltig nachweisen: Die Weltgesellschaft entwickelt sich empi-
risch betrachtet nicht divergent, sondern konvergent (Berger 2006: 212-217).
Dieser Befund gilt in seiner Tendenz auch fiir muslimische Gesellschaften.
Alphabetisierungsquoten, Bruttoinlandsprodukt und Lebenserwartung steigen
tiberdurchschnittlich im Vergleich zu den Indizes weitgehend modernisierter
Staaten, sodass sich hier eine sukzessive Anndherung festmachen lasst (Zapf
2006: 231). Pippa Norris hat dariiber hinaus aufgezeigt, dass sich dieser Befund
auch fiir den spezifischen Bereich der Politik nachweisen ldsst. Befragungen in
muslimischen Gesellschaften zeigen, dass im Vergleich zu anderen Staaten ein
dhnlicher Anteil der Bevolkerung eine breite politische Partizipation wiinscht
und demokratische Grundwerte begriifit (Norris/Inglehart 2011a: 145-152).
Norris stellt in ihrer Untersuchung allerdings gleichzeitig fest, dass muslimische
Staaten im Vergleich zu westlichen Staaten vor allem im Sozialbereich, d.h.
in Fragen von Gendergerechtigkeit und sexueller Liberalisierung, traditionelle
Wertvorstellungen pflegen. Norris nennt als Indikatoren dieses Befundes u.a.
die tiberdurchschnittliche Ablehnung von Scheidung, Homosexualitdt oder Ab-
treibung in Befragungen von muslimischen Landern (Norris/Inglehart 2011a:
154). In gewissen Kategorien ldsst sich zudem eine hohe Diskrepanz innerhalb
muslimischer Gesellschaften nachweisen. Arabisch-muslimische Gesellschaften
weisen im Vergleich zu Staaten mit einer lingeren parlamentarischen Tradition

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MULTIPLE MODERNITIES UND MULTIPLE ISLAMS 283

wie die Tiirkei oder Bangladesch beispielsweise hohere Zustimmungsraten zu
autoritarer Fithrung auf (Norris/Inglehart 2011a: 148). In einer jiingeren Publi-
kation von Inglehart werden die Befunde aus den gemeinsamen Studien mit
Norris aus dem Jahr 2011 grundsitzlich bestétigt bzw. ausdifferenziert. So weist
Inglehart auf den Umstand hin, dass die konventionelle Korrelation von Wohl-
stand und Sdkularisierung fiir einige muslimische Gesellschaften iiberdacht
werden miisse, da deren Wohlstand vielfach nicht auf fiir die Modernisierung
wichtige Prozesse wie Industrialisierung und funktionaler Differenzierung be-
ruhten, sondern auf vorhandenen Erdressourcen (Inglehart 2021: 32-36).

Mit Blick auf den zweiten Analyseschwerpunkt, sprich das Verhdltnis von
muslimischen Reformkonzepten und -verstdndnissen zu konkreten gesellschaft-
lichen Transformationsprozessen, machen solche Befunde deutlich, dass Mo-
dernisierung in muslimischen Gesellschaften in mehrfacher Weise als dispara-
ter Prozess zu betrachten ist. Die mit Thomas Schmidt und Annette Pitsch-
mann festgelegten Kriterienbereiche, also Philosophie, Wissenschaft, Politik
und Wirtschaft, schneiden im Vergleich verschiedener muslimischer Gesell-
schaften demnach unterschiedlich ab. Aber auch zwischen den Bereichen selbst
bestehen grofie Diskrepanzen zwischen den ermittelten Werten. Gewisse mus-
limische Gesellschaften scheinen Merkmale, von denen sie fiirchten, sie wirk-
ten sich schéadlich auf ihre Sozialstruktur und kulturellen Wertvorstellungen
aus, starker abzulehnen als andere Gesellschaften. Dieser Umstand fiithrt da-
zu, dass wirtschaftliche Prosperitit und ein gewisses Einrdaumen politischer
Grundrechte in einigen muslimischen Gesellschaften durchaus einherzugehen
vermag mit wertkonservativen Sozialordnungen und autoritar-patrimonialer
Regierungsform.

Ferner beurteilen die Menschen in vielen muslimischen Gesellschaften die
Rolle von Religion bisweilen grundsitzlich anders als in bereits stark moder-
nisierten Staaten. Norris stellt dazu in ihren Untersuchungen fest, dass mus-
limische Gesellschaften religioser Autoritdt eher eine grundsitzlich positive
Wirkung zubilligen und eher bereit sind, 6ffentliche Funktionen an religiose
Autoritdten zu vergeben (Norris/Inglehart 2011a: 148). Inwiefern Modernisie-
rung in muslimischen Gesellschaften indessen zwangsldufig einhergeht mit
einer Sdkularisierung der Gesellschaft, ob nun verstanden als allgemeiner Be-
deutungsriickgang von Religion, als Loslosung von institutionalisierter Religion
oder als zunehmende Ablehnung von Glaubensinhalten’, lasst sich meiner Auf-
fassung nach gerade im Hinblick auf einen Anspruch globaler Giiltigkeit des
Modernisierungstheorems bislang kaum nachhaltig belegen.

Die bereits vorgestellte Differenzierung innerhalb der muslimischen Reform-
diskurse zwischen solchen Akteurinnen und Akteuren, die in der herkOmm-
lichen islamischen Welt beheimatet sind, und solchen, die in europdischen

7 Den Zusammenhang von Sikularisierung und einer Abnahme von dominanten Formen des
religiosen Glaubens vertritt besonders Detlef Pollack (2011: 31-33).

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

284 AMIR DZIRI

Gesellschaften und Nordamerika beheimatet sind, scheint sich jedoch deutlich
auf die Frage auszuwirken, inwiefern sich islamische Identitdt mit philosophi-
schen Pramissen von Modernisierung zusammendenken ldsst. Muslimische
Reformerinnen und Reformer in den stark funktional ausdifferenzierten Gesell-
schaften Europas und Nordamerikas akzeptieren philosophische und wissen-
schaftliche Merkmale von Modernisierung eher, als Intellektuelle in altislami-
schen Gesellschaften dies tun. Zwei prominente Beispiele sind die Vereinbarkeit
von islamischer Religiositait mit Sdkularitit und demokratischen Prinzipien
(Sejdini 2020; Abou El Fadl 2015) oder die Revision islamischer Positionen im
Hinblick auf eine héhere Komptabilitit mit Aspekten der Gendergerechtigkeit
(Wadud 2018; Barlas 2002). Gerade diese Beispiele zeigen, dass es mit Blick
auf das Verhiltnis von Islam und Moderne nicht um eine paradigmatische
Gegentiberstellung gehen kann. Es geht vielmehr um die Feststellung einer Si-
multanitit von globalen Megatrends einerseits und regionalen Interpretationen
andererseits; einer global wirkenden Moderne, die muslimische Gesellschaften
ebenso ergreift, genauso wie regionale muslimische Adaptionen von Moder-
nitit, die sich stirker oder schwicher mit spezifischen Modellen westlicher
Moderne decken konnen. Ausschlaggebend ist dann jedenfalls nicht primar
die religiose Herkunft, sondern der soziokulturelle und gesellschaftliche Bedin-
gungsrahmen.

Genauso wie das Modernisierungstheorem sich auf die Moglichkeit unter-
schiedlicher regionaler und kultureller Ausdriicke von Modernitit einlassen
muss, sind Vertreterinnen und Vertreter islamischer Autoritdt dann gezwungen,
sich mit der Tatsache auseinanderzusetzen, dass «Islam» nicht das exklusive
Primat einer bestimmten Sozialordnung bedeuten kann. Damit wird zugleich
deutlich, in welchen Momenten sowohl das Modernisierungstheorem als auch
die Islam-Auslegung zu Mitteln eines Herrschaftsanspruches und damit einer
seriosen Diskussion entzogen werden (vgl. Bassiouni 2020).

Die Rede von multiplen Modernititen und multiplen Islamen kommt vor
diesem Hintergrund nicht an der Tatsache vorbei, dass beide Sachverhalte
von Merkmalen gepragt sind, die sich positivistisch und damit auch in einer
gewissen Form essentialisierend iiber sie aussagen lassen. Die Erschlieffung
empirischer Wirklichkeiten verweist allerdings gleichzeitig darauf, dass «Mo-
derne» und «Islam» als Einheitsbegriffe im Grunde genommen nur als hypo-
thetische Abstracta fungieren konnen und gerade dadurch ihrer normativen
Aufladungen verlustig gehen miissen. Die festzustellende Relationalitit und
Relativitdt von Einheitsbegriffen wie «Moderne» und «Islam» widerspricht in-
sofern den Erwartungen von Klarheit, wie gerade die normativen Verwendun-
gen beider Begriffe sie suggerieren. Dieser Umstand setzt sowohl muslimische
Modernisten als auch Traditionalisten unter einen Begriindungszwang, oder
wie Fazlur Rahman im Hinblick auf die Entwicklungserwartung an muslimi-
sche Gesellschaften fragt: «What shall we progress from and what shall we

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MULTIPLE MODERNITIES UND MULTIPLE ISLAMS 285

progress with, and, indeed, where to shall we progress?» (Rahman 2009: 70).
Der blofle Verweis auf «Moderne» und «Islam» schafft demnach womdglich
eine vorkritische und provisorische Folgebereitschaft, aber er kann keine nach-
haltige intellektuelle Befriedigung bieten, eben weil die damit beschriebenen
Wirklichkeiten in sich bereits zu disparat sind und aus den bloflen Verweisen
keine eigentlichen ethischen Orientierungen hervorgehen.

Literatur

Abou El Fadl, Khaled (2002): The authoritative and authoritarian in Islamic discourses.
A contemporary case study, Alexandria, VA: Al-Saadawi.

Abou El Fadl, Khaled (2015): Islam and the challenge of democracy. A <Boston Re-
view> book, Princeton, NJ: Princeton University Press.

Ahmed, Shahab (2016): What is Islam? The importance of being Islamic, Princeton,
Oxford: Princeton University Press.

Al-Azmeh, Aziz (2009): Islams and modernities, London: Verso.

Alexander, Jeffrey C. (1994): «Modern, anti, post, and neo: How social theories have
tried to understand the <New World> of <Our Time>», in: Zeitschrift fiir Soziologie,
23,Nr. 3, S.165-197.

Al-Jabri, Mohammed Abid (2009): Kritik der arabischen Vernunft [Orig.: naqd al-‘aql
al-‘arabi] Einleitung von Reginald Griinenberg und Sonja Hegasy, Berlin: Perlen-Ver-
lag.

al-Azm, Sadiq Galal (1968): an-naqd ad-dati ba'd al-hazima [Selbstkritik nach der
Niederlage], Beirut: Dar at-tiba‘a wa-n-nasr.

al-‘Azm, Sadiq Galal (1969): naqd al-fikr ad-dini [Kritik am religiosen Denken], Beirut:
Dar at-tibaa wa-n-nasr.

Barlas, Asma (2002): «Believing women» in Islam. Unreading patriarchal interpretations
of the Qur’an, Austin, TX: University of Texas Press.

Bassiouni, M. (2020): «Sakularismus als Herrschaftsdiskurs: Européische und islami-
sche Perspektiven», in: Christian Strobele, Mohammad Gharaibeh, Klaus Hock,
Muna Tatari (Hg.), Sakular und religiés. Herausforderungen fiir islamische und christ-
liche Theologie, Regensburg: Pustet, S. 40-67.

Berger, Johannes (2006): «Die Einheit der Moderne», in: Thomas Schwinn (Hg.), Die
Vielfalt und Einheit der Moderne. Kultur- und strukturvergleichende Analysen: VS
Verlag fiir Sozialwissenschaften, S. 201-225.

Black, Anthony (2004): The history of Islamic political thought. From the Prophet to the
present, Karachi, New York: Oxford University Press.

Brentjes, Sonja (2020): «Alternativen zur Niedergangsthese in der Wissenschaftsge-
schichte islamisch gepragter Gesellschaften», in: Merdan Giines, Bacem Dziri (Hg.),
Niedergangsthesen auf dem Priifstand = Narratives of decline revisited, Frankfurt
a.M.: Peter Lang, S. 249-275.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

286 AMIR DZIRI

Daston, Lorraine / Brentjes, Sonja (2016): «Science as a weapon of cultural competiti-
on: Interview with Lorraine Daston, director, Max-Planck-Institut fiir Wissenschafts-
geschichte, Berlin», in: Sonja Brentjes, Taner Edis, Lutz Richter-Bernburg (Hg.),
1001 distortions. How (not) to narrate history of science, medicine, and technology in
non-Western cultures, Wiirzburg: Ergon, S. 19-23.

Eisenstadt, Shmuel N. (1979): Tradition, Wandel und Modernitdt, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

Eisenstadt, Shmuel N. (2006): «Multiple Modernen im Zeitalter der Globalisierung»,
in: Thomas Schwinn (Hg.), Die Vielfalt und Einheit der Moderne. Kultur- und struk-
turvergleichende Analysen: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften, S. 37-62.

Grif, Bettina (2006): «Yasuf al-Qaradawi: Das Erlaubte und das Verbotene im Islam»,
in: Katajun Amirpur, Ludwig Ammann (Hg.), Der Islam am Wendepunkt. Liberale
und konservative Reformer einer Weltreligion, Freiburg i.Br.: Herder, S. 109-117.

Habermas, Jirgen (2006): Die neue Uniibersichtlichkeit, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Hallag, Wael B. (1984): «Was the gate of ijtihad closed?», in: International Journal of
Middle East Studies, 16, Nr. 1, S. 3-41.

Hanafi, Hasan (1992): at-turat wa-t-tagdid. mawqifuna min at-turat al-qadim [Traditi-
on und Erneuerung. Unser Verhiltnis zum kulturellen Erbe], Beirut: al-Mu’assasa
al-gami‘iyya li-d-dirasat wa-n-nasr wa-t-tawzi"

Hattar, Nahid (1986): at-turat, al-garb, at-tawra. baht hawla l-asala wa-l-mu‘asara fi fikr
Hasan Hanaf1 [Tradition, Westen und Revolution: Untersuchung zum Begriff der
Authentizitit und Modernitat im Denken von Hasan Hanafi], Amman: Kitabukum,
Suqayr wa-‘Uksah li-t-tiba‘a wa-n-nasr wa-t-tawzi.

Hoover, Jon (2018): «Reconciling Ibn Taymiyya’s legitimisation of violence with his
vision of universal salvation», in: Robert Gleave, Istvan Kristé Nagy (Hg.), Violence
in Islamic thought from the Mongols to European imperialism, Edinburgh: Edinburgh
University Press, S. 1-10.

Inglehart, Ronald F. (2021): Religion’s sudden decline. What's causing it, and what comes
next? New York, Oxford: Oxford University Press.

Isma‘ll, Mahmad (2005): at-turat wa-qadaya I-‘asr [Die Tradition und die Fragen der
Zeit], Kairo: Ru'ya li-n-nasr wa-t-tawz"

Khorchide, Mouhanad (2019): «Gottesbilder und Macht - Eine islamische Perspekti-
ve», in: Christian Strobele, Tobias Specker, Amir Dziri, Muna Tatari (Hg.), Welche
Macht hat Religion? Anfragen an Christentum und Islam, Regensburg: Pustet, S. 135-
143.

Krawietz, Birgit (2006): «Khaled Abou El Fadl: Mit der Scharia gegen den Puritanis-
mus», in: Katajun Amirpur, Ludwig Ammann (Hg.), Der Islam am Wendepunkt.
Liberale und konservative Reformer einer Weltreligion, Freiburg i.Br.: Herder, S. 118-
126.

Krawietz, Birgit / Kokoschka, Alina (2013): «Appropriation of Ibn Taymiyya and Ibn
Qayyim al-Jawziyya. Challenging expectations of ingenuity», in: Birgit Krawietz,
Georges Tamer (Hg.), Islamic theology, philosophy and law. Debating Ibn Taymiyya
and Ibn Qayyim al-Jawziyya, Berlin, Boston, MA: de Gruyter, S. 1-33.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MULTIPLE MODERNITIES UND MULTIPLE ISLAMS 287

Kuran, Timur (2013): The long divergence. How Islamic law held back the Middle East,
Princeton, Oxford: Princeton University Press.

Nagel, Tilman (1988): Die Festung des Glaubens. Triumph und Scheitern des islamischen
Rationalismus im 11. Jahrhundert, Miinchen: Beck.

Norris, Pippa / Inglehart, Ronald (2011a): «Religion and politics in the Muslim world»,
in: Pippa Norris, Ronald Inglehart (Hg.), Sacred and secular. Religion and politics
worldwide, Cambridge, New York: Cambridge University Press, S. 133-156.

Norris, Pippa / Inglehart, Ronald (2011b): «The secularization debate», in: Pippa Nor-
ris, Ronald Inglehart (Hg.), Sacred and secular. Religion and politics worldwide,
Cambridge, New York: Cambridge University Press, S. 3-32.

Pollack, Detlef (2011): «Historische Analyse statt Ideologiekritik: Eine historisch-kri-
tische Diskussion der Giiltigkeit der Sdkularisierungstheorie», in: Geschichte und
Gesellschaft, 37, Nr. 4, S. 482-522.

Rahman, Fazlur (2009): Islamic methodology in history, Islamabad: Islamic Research
Institute.

Robinson, Francis (2010): «Introduction», in: Francis Robinson (Hg.), The Islamic
world in the age of Western dominance, Cambridge: Cambridge University Press,
1-28.

Sass, Hartmut von (2019): «Von Deutungsmiéchten wunderbar verborgen: Habermas,
Taylor und die Metakritik der Sékularisierungstheorie», in: Irene Dingel, Christiane
Tietz (Hg.), Sikularisierung und Religion. Europdische Wechselwirkungen, Gottingen:
Vandenhoeck & Ruprecht, S. 11-38.

Schulze, Reinhard (2003): Geschichte der Islamischen Welt im 20. Jahrhundert, Min-
chen: Beck.

Schulze, Reinhard (2015): Der Koran und die Genealogie des Islam, Basel: Schwabe.

Sejdini, Zekirija (2020): «Sékular und religios — Herausforderungen fiir die islamische
Theologie», in: Christian Strobele, Mohammad Gharaibeh, Klaus Hock, Muna Ta-
tari (Hg.), Sdkular und religis. Herausforderungen fiir islamische und christliche
Theologie, Regensburg: Pustet, S. 90-98.

Stichweh, Rudolf (2006): «Strukturbildung in der Weltgesellschaft - Die Eigenstruktu-
ren der Weltgesellschaft und die Regionalkulturen der Welt», in: Thomas Schwinn
(Hg.), Die Vielfalt und Einheit der Moderne. Kultur- und strukturvergleichende Analy-
sen: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften, S. 239-258.

Tarabisi, Gﬁrg (1993): madbahat at-turat fi t-taqafa al-‘arabiyya al-muasira [Die Zer-
storung der Tradition im zeitgendssischen arabischen Denken], Bayrat: Dar as-saqi.

at-Tayyib, Ahmad (2014): at-turat wa-t-tagdid. munaqasat wa-rudnd [Tradition und
Erneuerung. Anfragen und Widerlegungen], Kairo: al-Azhar.

Wadud, Amina (2018): Inside the gender Jihad. Women’s reform in Islam, Oxford:
Oneworld.

Wielandt, Rotraud (2005): «Islam und kulturelle Selbstbehauptung», in: Werner Ende,
Udo Steinbach, Michael Ursinus (Hg.), Der Islam in der Gegenwart, 5., aktualisierte
und erw. Aufl., Miinchen: Beck, S. 768-776.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

288 AMIR DZIRI

Winandy, Julien (2014): «IIL7. Moderne», in: Thomas M. Schmidt, Annette Pitsch-
mann (Hg.), Religion und Sékularisierung. Ein interdisziplindres Handbuch, Stutt-
gart: Metzler, S.217a-224a.

Zaman, Muhammad Qasim (2002): The ulama in contemporary Islam: Custodians of
change, Princeton, NJ, Oxford: Princeton University Press.

Zapf, Wolfgang (2006): «Modernisierungstheorie — und die nicht-westliche Welt», in:
Thomas Schwinn (Hg.), Die Vielfalt und Einheit der Moderne. Kultur- und struktur-
vergleichende Analysen: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften, S. 227-235.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Register

Adaption 11, 13, 14, 28, 188, 191, 232, 239,
242,250, 258, 282, 284

Affenprozess 191, 201, 209

Afrika 76, 254, 258, 260, 262, 263

Akteur, sozialer 8, 13, 17, 18, 253, 254, 257,
260, 262, 263, 265, 279, 283

Antike 15, 29, 61, 104, 109, 111, 123, 126,
163, 169

Antiklerikalismus 10

Antimodernismus 14, 16, 26, 37, 178, 189,
191, 201, 205, 206

Arbeit 9, 14, 33, 34, 37, 84, 86, 211

Arendt, Hannah 114, 115, 126

Asien 105, 118, 120, 121, 123, 125, 126, 219,
220, 225,232,233, 239, 243, 246, 277

auctoritas 104, 110-115

Auﬂ(lérung 8,9, 14, 16, 23, 24, 28, 32, 41, 42,
44,47, 48, 52-54, 76, 113, 114, 126, 127,
137,155, 156, 161, 162, 173-175, 178, 183,
212

Ausbildung 11, 16, 66, 143, 144, 163, 203,
207, 223, 224, 245, 257,279

Aufleralltaglichkeit 121, 127

Autonomie 12, 13, 31, 37, 41, 42, 47, 48, 55,
109, 117,127,157, 160, 161, 163, 220, 233

Autoritat 13, 15, 23, 30, 35, 36, 69, 103, 104,
106-109, 111-116, 118-127, 137-140, 143,
148, 149, 229, 232, 240, 247, 248, 258, 259,
262,264, 265, 268, 275, 281, 283, 284

Begriff& 9,12,24,42,73, 82-86, 88, 97,
103-109, 111-114, 116, 120, 121, 125, 139,
148, 156, 162, 189, 191, 210, 227, 241, 242,
264, 273,275,282

Beruf 32-34

Bhaktisiddhanta Saraswati 248, 249

Bhaktivedanta Swami 118, 239, 248-250

Bibel 11, 14, 24, 27, 35, 36, 66, 68, 69, 106,
112,161, 167,195, 204

Bibelforschung, historisch-kritische 64, 68,
69

Bildung 9,12, 16, 19, 36, 75, 140, 143, 144,
155-157,161-170, 220-222, 227, 276

Bittgebete 70

Buddhismus 11, 17, 85, 108, 117, 120-124,
127,219-233, 239

biirgerliches Zeitalter 9, 156, 162, 163, 173,
175-179, 181-183, 196, 205, 211

Birgertum 25, 28, 30, 31, 35, 176, 178, 197,
199, 202, 205, 206

Ceylon 17, 219-222, 224-227, 229, 231-233

Charisma 44, 105-107, 109, 120, 121, 126,
127,267

charismatisch 15, 69, 105, 107, 108, 111, 116,
118-121, 123, 124, 138, 148

Chimaren 81, 85, 87, 89, 90, 92-98

Christentum 8, 11, 17, 23, 25, 26, 33, 35,
48, 61, 62, 66-71, 73, 74, 85, 105, 108,
111, 112,116,117, 123, 124, 127, 136, 140,
181, 182, 192, 194, 200, 202, 206, 219, 220,
222-224,227,228, 230, 231, 244, 246, 254,
256, 258, 262-264, 268, 280

de Maistre, Joseph 176

Déclaration des droits de "homme et du citoy-
en42,175

Demokratie 9, 18, 26, 27, 31, 35, 109, 113,
114, 126, 127, 181, 200, 202, 205, 209, 212,
276,277,282,284

Demokratisierung 11, 162, 243

Dharmapala, Anagarika 219, 221, 225-228,
231-233

Dialogmodell 15, 64

Dichotomie 255, 256, 261, 273

Differenzierung, funktionale 9, 10, 34, 37, 55,
106, 242, 259, 276, 283

Dimensionen des Religidsen 61

Diskurs 8, 13, 17, 18, 27, 74, 75, 83, 113, 164,
190, 240, 242, 243, 250, 253-256, 259, 262,
263,267,273,274

Dispensationalismus 188, 197, 210, 213

Eidesleistung 180, 181

Eidgenossenschaft 176, 180

Eisenstadt, Shmuel Noah 12, 13, 19, 227, 231,
233,275

Emanzipation 10, 25, 28-31, 37, 143, 162,
163, 247

Entzauberung 9, 15,70, 81, 83, 88,97,98, 127

Erleuchtung 105,116-118, 120, 121, 127

Erweckungsbewegung 11, 52, 187, 197, 210,
222

Europa 8-10, 42, 76, 104, 105, 114, 115,
117-121, 123, 125, 126, 136, 156, 161,
165,173, 174, 176-178, 182, 210, 220, 222,
225-227, 239, 241, 243, 246-250, 255, 260,
261, 263, 275,279, 283

Evangelikalismus 188, 207, 210

Evolutionslehre 65-67, 74, 195, 208, 211, 212

Existenztheologie 71

Faschismus 103, 127
Feminisierung des Religiosen 178
Feminismus (Judentum) 16

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

290 REGISTER

Fortschritt 8,9, 17, 32, 34, 41, 42, 69, 75, 76,
206, 239, 243, 246, 249, 254, 267, 279
Frankreich 8, 162, 174-176, 180, 279
Frau 13, 19, 45, 118, 122, 128, 137, 143, 144,
147, 207, 247, 260, 267, 281
— im Judentum 155, 156
Frauenkongregationen 178
Freiheit 9, 12-15, 18, 24, 25, 28-32, 34, 37,
44, 47,49, 55, 63,113, 114, 127, 148, 175,
176, 178, 255, 277, 280
- Religionsfreiheit 36, 41, 45, 136, 181
Freizeit 34
Frommigkeitspraxis 188, 231
Fundamentalismus 13, 14, 16, 66, 187,
189-191, 195, 198-202, 205, 206, 209-213
Fundamentals (The) 16, 18, 187, 191-194,
197,198, 204, 210-213

Gebotshierarchie (Judentum) 156, 158

Gender 160, 164, 211, 246, 282, 284

Genetik 27, 75, 205

Gesangbiicher 70

Gesellschaft, moderne 8, 9, 12, 23, 26, 29-31,
37, 46, 76, 83, 103, 108, 109, 118, 126, 128,
148, 156, 162, 163,173, 174, 177,178, 181,
188, 199, 200, 202, 209, 211, 227, 241, 242,
256, 267, 277, 280, 283

Gewalt 111, 113, 114, 118, 126, 174, 175, 208

Glaube 30, 31, 35, 36, 49, 52, 55, 67, 70, 71,
180, 193

Gleichheit 12, 13, 149, 226, 260

Globalisierung 117, 241, 244, 275, 282

Gliick 47, 49, 50, 55, 116, 146

Gnade 29, 70, 192-194, 202

Greenberg, Blu 16, 157, 167

Grenzfragen der (Natur-)Wissenschaft 64, 85

Gunananda Thera, Mohottivatte 223,
228-232

Hadice Nakiye Hanim 16, 137, 143-145, 147,
149

Handlungsféahigkeit 13, 17, 116, 226, 232,
233,262,275

Haskala 16, 155-157, 161-164, 167, 169, 170

Hermes, Georg 15, 18, 43, 45-47, 49-51, 53,
54

Hinduismus 17, 94, 98, 117, 220, 224, 226,
239, 240, 243, 244, 246-248

historisch-kritische Methode 191, 192, 194

Historisierung 72, 73

Identitat 11, 12, 17, 156, 166, 207, 230-232,
255, 280, 284

Indien 17, 118-120, 126, 127, 220, 221, 223,
226, 239, 244-248, 250, 279

Individualisierung 24, 104, 113, 116, 126,
183, 220, 221, 233, 260

Industrialisierung 8, 197, 255, 283

Inspiration der Heiligen Schrift 66, 163, 193

Institution 55, 82, 106, 107, 112, 115, 127,
225,233, 258, 264, 267, 277

Integrationsmodell 15, 65

International Society for Krishna Conscious-
ness (ISKCON) 248

Islam 18, 108, 123, 136, 148, 273, 274, 276,
277,280-282, 284

Judentum 16, 62, 123, 124, 136, 155-170, 194
Junger 108, 109, 125

Kant, Immanuel 24, 31, 42, 44, 47-51, 54, 63,
275
Katechismus, buddhistischer 224, 228, 229
Kirche 8, 23-28, 31, 33, 36, 37, 46, 68, 70,
71,75, 105,106,111-113, 115, 116, 124,
173-180, 183, 196, 197, 202, 204
— katholische Kirche 14-16, 41, 43, 51, 54,
55,123,175, 177, 183, 196, 197, 203
Klerus 11, 32, 136, 176, 177, 179, 231
Kolonialismus/Kolonialherrschaft 9, 17, 178,
196, 219-222, 225,227,228, 231, 232, 239,
243-245, 253, 260-263, 265, 267
Kompetenz 65, 106, 110, 112, 116, 177, 204,
279
Komplementaritit 65
Konfliktmodell 15, 62, 63
Konkordanz 65
Konzil
— Erstes Vatikanisches Konzil 54, 177
— Zweites Vatikanisches Konzil 15, 41, 55
Koschorke, Albrecht 8, 10, 104, 244
Kulturkampf 10, 179, 181
Kulturprotestantismus 10

Laie 11,17, 19, 33, 124, 187, 188, 193,
219-221, 224, 226, 229, 231-233, 259

Leibowitz, Yeshayahu 16, 155, 157, 159, 161,
165-170

Leiderfahrungen 71

Liberalismus 10, 188, 191, 202, 205, 207, 212
— theologischer 191, 192, 196-200, 206

Loyalitat 16, 181

Luckmann, Thomas 15, 82-84, 86, 88, 92, 93

Luther, Martin 24, 25, 28, 29, 77

Maskilim 162, 163

Meister / Meisterschaft 108, 117, 118, 120,
122,125,127, 128, 138-140, 145, 148, 149

Meister/Meisterschaft 105

Mendelssohn, Moses 161

Menschenrechte 35, 37, 41, 42, 47, 48, 51, 55,
175, 182

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REGISTER 291

Mevlevi-Orden 138-142

Mission 17, 178, 188, 219, 223, 224, 227, 228,
230-232, 239, 245, 248, 249, 258, 265

Mittelklasse/Mittelschicht 223, 225, 226, 228,
232,233

Mobilisierung 11, 16, 178, 253, 263, 267, 268

Modernisierungstheorem 273-277, 282, 284

Modernismus 188, 191, 193, 213, 224, 227,
228,230, 231, 233

Monarchie, konstitutionelle 140

Monche, gelehrte 17, 176, 219-223, 226,
228-233

Mystik 29, 45,52, 137,138, 140

Narrativ 10, 15, 62, 75-77, 81-83, 97, 98, 117,
122,221, 224, 228, 231, 255

Nation 16, 18, 180-183, 207, 211, 220, 227,
243, 245, 246

Nationalismus 182

Nationalstaat 16, 24, 113, 173, 178, 182

Neuordnung (tanzimat) 135

Neuscholastik 188, 190, 193, 203, 205, 206

Niedergangsthese 278

Normen 9, 13, 16, 41, 42, 55, 69, 82, 105, 106,
108, 163, 177, 189, 190, 205, 207, 233, 277,
281

Okologisierung 73-75

Olcott, Henry Steel 219, 221, 223-229, 232,
233

Osman Selahaddin Dede 16, 137-141, 143,
145, 147, 149

Osmanisches Reich 135-137, 139, 147

Papst / Papsttum 52-54, 71, 109, 112, 113,
126, 175,177-179

Phinomenologie 83

Pluralismus 161, 166, 199, 211, 275

Pluralitat 17, 36, 111, 126, 127, 189, 202, 253,
254,259, 263, 267

Politik 9, 10, 12, 13, 16, 26, 30, 37, 74, 95,
111-114, 136, 137, 139, 140, 143, 144, 148,
149, 155, 162, 163, 165, 169, 175, 179, 189,
200, 202, 203, 208, 210, 241-243, 248, 255,
259-262, 265, 268, 275-278, 282, 283

Pollack, Detlef 8-10, 116, 274, 283

Populismus 189, 190, 200, 201, 203, 205-207,
212

Postmillenarismus 188, 197-199, 202-204,
207

Postulatenlehre 47-51, 54

potestas 104, 111, 112, 114

Pramillenarismus 188, 193, 196, 200,
203-205, 207, 208, 210

Priester/Priesterinnen/Medien 11, 17, 106,
116, 136, 158, 159, 219, 253, 257-267

Progressivismus 14, 201-203, 205, 281

Protestantismus 10, 11, 14, 16, 23-29, 31, 32,
34-37, 52, 54, 62, 66, 69, 124, 173, 177,
187-189, 191, 197, 198, 202, 203, 210, 227,
230,276

Rabbinerin 156, 168

Rationalisierung 9, 15, 81, 127, 192, 219, 228,
230, 240, 275,276

Rationalitat 9, 17, 41, 42, 61, 70, 74, 113, 221,
225,226,232, 243, 254, 256

Recht 9, 35, 75, 115, 155-157, 164, 166, 170,
179, 180, 191, 203, 211, 259, 267

Reflexivitat 12, 19, 32, 37, 76, 232

Reform 11, 18, 52, 62, 135-139, 143, 144,
147, 149, 156, 168, 177, 197, 199, 203, 207,
219, 220, 232, 233, 245, 246, 248, 274, 278,
279, 281, 283, 284

Reformation 14, 23-30, 32, 33, 35, 36, 42

Reibungsgewinn 7, 8, 10, 11, 13, 16, 26, 38,
55, 61, 64, 69, 162, 163, 219, 228, 232

Reibungsverlust 7, 8, 10, 11, 14, 38, 55, 61,
163,219, 222, 228

Reichsdeputationshauptschluss 175

Religion/Religionsbegrift 7-13, 15-19, 24,
30, 31, 34, 42, 54, 61-68, 70, 72-77, 82-84,
103-106, 115-117, 123, 126, 127,173, 179,
180, 182, 183, 192, 198, 206, 209, 219, 221,
225,228, 239-243, 246, 247, 250, 253, 254,
261, 264, 266, 278, 280, 281, 283

Religionsgeschichte 25, 66, 72, 104, 105, 119,
123,126, 189, 277

Religionsproduktivitit 8, 11, 105, 126, 128

Religionswissenschaft 7, 8, 65, 73, 108, 114,
240, 243, 251

religiéses Feld 222, 253, 254, 256-260, 263,
267

Restauration 115, 143, 212, 220

Revolution 8, 23, 42, 162, 173, 174, 178, 180,
199, 207, 212

Riesebrodt, Martin 10, 190

Ritual 65, 142, 158, 159, 163, 164, 169, 181,
219, 220, 222, 225, 226, 231, 232, 257, 258,
261, 265, 267

Rdmi, Mevlana Celaleddin 138

Sailer, Johann Michael 15, 18, 43-53, 174,
254

sakular 10, 113, 136, 137, 156, 161-163, 165,
166, 170, 173, 175, 181, 204, 207, 209, 211,
241, 258, 259

Sékularisierung 10, 30, 33, 34, 37, 72, 73, 189,
240, 242, 243, 262, 283
- Sakularisation 16
- Sékularisierungsnarrativ 10, 42, 54, 75,

76,104, 241

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

292 REGISTER

- Sékularisierungstheorie 8

Sakularismus 137, 208, 212

Sangha 11, 221-223, 228, 230

Schleiermacher, Friedrich 18, 23, 24, 26, 36,
61, 63, 64, 66-68, 77

Schépfungsglaube 67, 74

Schépfungsverantwortung 75

Schule 9, 54, 109, 121, 123, 144, 165, 167,
168, 178, 207, 208, 212, 220, 223, 224, 248

Schulpflicht 156, 165-167, 169, 170

Schiitz, Alfred 15, 82-84, 86, 88, 92, 93

Seinsmonismus (vahdet-i viiciid) 140-142,
148, 149

Seiwert, Hubert 8, 9, 42, 114, 127, 240, 242,
254

Selbstkorrektur 12, 14, 19, 232

Spatantike 123, 124, 156, 157, 166

Spiritualitdt 17, 75, 116-118, 120, 124, 138,
140, 147, 219, 239, 243-246, 248-250, 257,
260

Staat 8,9, 27, 31, 42, 104, 112, 135, 139, 140,
143, 149, 166, 179, 180, 182, 202, 203, 220,
253, 255, 259, 260, 267, 268, 277-279, 283

Staatskirchentum 173, 174

Stadt/Urbanitit 9, 141, 178, 189, 197, 199,
221,229, 232, 253, 258, 260, 261, 264-267

Stammzellforschung 15, 83, 84, 94, 98

Struktur/Strukturbildung 13, 29, 31, 34, 37,
44,107,114, 118, 123, 135, 136, 177, 210,
219, 222, 226, 228, 231-233, 253, 258, 259,
261-263, 275, 283

Substitution 16, 181

Stidasien 224, 227, 228, 230, 278

Sufi/Sufismus 16, 138-142, 144, 145,
147-149

Sukzession 105, 112, 121-123, 125, 127

Supernaturalismus 192, 193, 196, 197, 202,
206, 211, 213

Symbol 12, 142, 145, 148, 174, 180, 181, 226,
264

Talmud 16, 155-163, 166, 168-170

Territorialstaat / -prinzip / -herrschaft 35,
173,175

Theologie 11, 16, 23-27, 29, 33, 35, 36, 41,
43, 44, 46-49, 51, 54, 55, 61, 62, 67-69,
71,73,75, 83, 139-142, 148, 149, 175, 176,
178, 179, 188-191, 193-196, 199, 203, 204,
209, 210, 212, 213, 249

Tierethik 74

Topos 17, 206, 239, 240, 243, 246, 250

Tradition 8, 12, 13, 16-19, 33-35, 44, 68, 70,
94, 105-107, 110, 116-121, 123, 125, 136,
140-142, 156, 159, 161-163, 168, 177, 179,
180, 183, 192, 203, 212, 219, 221, 223-227,
229,231-233, 241-243, 246, 248, 254-256,
258, 261, 262,274,277, 279-281

Transzendenz 15, 36, 63, 72, 82-84, 86, 88,
92, 93,97, 98, 118, 206, 225

Ultramontanisierung 176-179, 188
Umweltethik 74

Universitat 9, 45, 52-54, 73, 187, 196, 281
Unterscheidungsmodell 15, 63, 67
Unverfiigbarkeit 15, 30, 82-84, 86-99
Urknalltheorie 66

Utopie 9, 42, 82, 98, 114, 241

Verein fiir Cultur und Wissenschaft der Ju-
den 162

Vereinigte Staaten von Amerika / USA 13, 16,
84,118, 157, 167, 168, 177, 187, 189, 191,
192, 195, 197, 199-202, 205, 207, 209-211,
223,226,227,239, 244-247

Verhaltensforschung an Primaten 74

Vernunft 12, 13, 15, 17, 23, 24, 28, 30, 31, 43,
44, 49-51, 54, 55, 62, 76,97, 113, 127, 162,
225,228, 256,275

Vivekananda 244, 245

Vivekananda, Swami 17, 239, 244-250

Vorsehungslehre 70

Wach, Joachim 108, 117, 125, 128
Weber, Max 15, 16, 70, 81, 82, 85, 93,
106-109, 111, 118, 138, 148, 276
Weltparlament der Religionen 1893 (Chica-
go) 17,226, 239, 246
Wirtschaft/Okonomie 8, 18, 137, 200, 204,
208, 211, 220, 222, 227, 241, 255, 257, 259,
264, 265, 267, 268, 273, 275-277, 280, 283
Wissenschaft 7, 9, 15, 16, 23, 32, 42, 61-66,
68-70, 73-77, 81-84, 94, 98, 120, 125, 162,
164, 170, 179, 194, 195, 209, 220, 225, 240,
242,243, 256,274, 275,277,283, 284
- Grundmodelle der Verhaltnisbestim-
mung von Religion und Wissen-
schaft 62

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Autorinnen und Autoren

Reiner Anselm - Studierte Evangelische Theologie in Miinchen, Heidelberg
und Ziirich. 1993 Promotion in Miinchen mit einer Arbeit tiber die protestan-
tischen Einfliisse auf die deutsche Strafrechtsreform. Nach Vikariat und Ordi-
nation zum Pfarrer Habilitation 1998 in Miinchen mit einer Arbeit zur lutheri-
schen Lehre von der Kirche. 2001 bis 2013 war er Professor fiir Theologische
Ethik an der Universitat Gottingen, 2005 bis 2008 Gastprofessor am Zentrum
fiir Religion, Wirtschaft und Politik in Ziirich. Seit 2014 Professor fiir Systema-
tische Theologie und Ethik an der LMU Miinchen. Forschungsschwerpunkte
sind biomedizinische Ethik, Geschichte der evangelischen Ethik sowie die Ethik
des Politischen.

Martin Baumann - Studierte Religionswissenschaft in Marburg, London und
Berlin und promovierte 1993 zum Dr. phil. in Hannover mit einer Arbeit zu
Buddhisten und buddhistischen Zentren in Deutschland. Habilitation 1999 in
Leipzig zum Thema Diaspora und Hindus auf Trinidad. Seit 2001 Professor
fiir Religionswissenschaft an der Universitdt Luzern. Seit 2007 Co-Leiter des
Zentrums Religionsforschung an der Universitdt Luzern. Forschungsschwer-
punkte: Religion und Migration, Religionspluralitit und moderne Gesellschaft,
buddhistische und hinduistische Traditionen im Westen.

Reinhold Bernhardt - Studierte Evangelische Theologie in Mainz, Ziirich und
Heidelberg und promovierte 1989 zum Dr. theol. in Heidelberg mit einer Arbeit
zum Thema «Der Absolutheitsanspruch des Christentums. Von der Aufklarung
bis zur Pluralistischen Religionstheologie». Habilitation 1999 in Heidelberg
zum Thema «Was heifSt <Handeln Gottes>? Eine Rekonstruktion der Lehre von
der Vorsehung Gottes». Seit 2001 Professor fiir Systematische Theologie / Dog-
matik an der Universitit Basel. Forschungsschwerpunkte: Dialog, Theologie
und Hermeneutik der Religionen; Vorsehungslehre / Frage nach dem «Handeln
Gottes».

Anne Beutter - Studierte Religionswissenschaft und Soziologie in Basel und
Leipzig. Sie promovierte 2020 zum Dr. phil. in Luzern mit einer Arbeit zu Recht
in religiosen Organisationen am Beispiel einer Kirche im Ghana der 1950er
Jahre. Seit 2021 ist sie Oberassistentin am Religionswissenschaftlichen Seminar
der Universitat Luzern. Forschungsschwerpunkte: Religion und Diversitit, Re-
ligion und Recht, afrikanische Religionsgeschichte. Publikation: Religion, Recht
und Zugehorigkeit — Rechtspraktiken einer westafrikanischen Kirche und die
Dynamik normativer Ordnungen, Goéttingen 2023.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

294 AUTORINNEN UND AUTOREN

Amir Dziri - Studierte von 2004 bis 2010 Islamwissenschaft an der Universitit
Bonn. 2011 bis 2012 wissenschaftlicher Mitarbeiter an der Universitdt Erfurt
in Islamwissenschaft, 2011 bis 2017 am Zentrum fiir Islamische Theologie der
Universitat Miinster. 2015 Promotion mit dem Titel «Die Ars Disputationis in
der islamischen Argumentations- und Beweislehre» an der Universitit Miinster.
Seit 2017 Professor fiir Islamische Studien und Direktor des Schweizerischen
Zentrums fiir Islam und Gesellschaft der Universitit Freiburg i.U. Jiingste
Monographie Tradition und Diskurs. Wandel als Méglichkeit islamischer Herme-
neutik.

Silke Giilker - Studierte Katholische Theologie und Politikwissenschaften an
der Freien Universitit Berlin. Dort 2007 politikwissenschaftliche Promotion
zum Dr. phil. mit einer Arbeit zur Zukunftsforschung. Habilitation (Soziologie)
2019 an der Universitit Leipzig (Transzendenz in der Wissenschaft. Studien in
der Stammzellforschung in Deutschland und in den USA, Baden-Baden 2019).
Seit 2016 Mitarbeiterin am Institut fiir Kulturwissenschaften der Universitit
Leipzig. Forschungsschwerpunkte: Religions-, Wissens- und Wissenschaftsso-
ziologie, rekonstruktive Methoden der Sozialforschung.

Michael Hochgeschwender - Studierte Katholische Theologie, Geschichte und
Religionswissenschaften in Wiirzburg und promovierte 1996 mit einer Arbeit
zum Kongress fiir kulturelle Freiheit in Tiibingen. Dort wurde er 2003 mit einer
Studie zum amerikanischen Katholizismus und der Sklavenfrage in Nordameri-
ka habilitiert. Seit 2004 ist er Professor fiir Nordamerikanische Kulturgeschich-
te, Empirische Kulturforschung und Kulturanthropologie an der Ludwig-Ma-
ximilians-Universitat Miinchen. Forschungsschwerpunkte: Religionsgeschichte
der USA, Geschichte der USA im 18. und 19. Jahrhundert und Geschichte der
nordamerikanischen Indianer.

Frank Neubert - Studierte Religionswissenschaft und Indologie an der Uni-
versitat Leipzig. Promotion in Leipzig 2005. Lehr- und Forschungstitigkeiten
an den Universititen Heidelberg, Luzern und Bern. Habilitation in Bern
2014. Standiger Lehrbeauftragter fiir Religionswissenschaft an der Universitit
Luzern. Forschungsschwerpunkte: sozialwissenschaftliche und diskursive Reli-
gionstheorien, moderne und globalisierte Hindu-Religionen.

Almut-Barbara Renger - Studierte Komparatistik, Germanistik, Altertums-
und Religionswissenschaft in Berlin, Saloniki und Stanford. Promotion zum
Dr. phil. 2001 in Heidelberg mit einer Arbeit zu Mythen und Marchen. 2008
bis 2021 Professorin fiir Antike Religion und Kultur sowie deren Rezeptions-
geschichte an der Freien Universitdt Berlin. Seit 2021 Distinguished Research
Fellow in Religion and Sustainability an der Humboldt-Universitit zu Berlin so-
wie Lehre in Religionswissenschaft an der Universitdt Basel. Forschungsschwer-

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUTORINNEN UND AUTOREN 295

punkte: Wirkungsgeschichte der mediterranen Antike, moderner Buddhismus,
neue religiose Bewegungen und alternativreligiose Milieus seit den 1960er Jah-
ren.

Valérie Rhein - Studierte Germanistik, Geschichte und Jiidische Studien in Ba-
sel und Stockholm. 2016 Promotion zum Dr. theol. in Judaistik an der Univer-
sitdt Bern zum Thema «Die Religionspraxis der jiidischen Frau im Spannungs-
feld zwischen Halacha und sozialer Konvention». Seit 2019 Lehrbeauftragte
am Religionspadagogischen Institut der Universitit Luzern. Forschungsschwer-
punkte: die Religionspraxis der Frau in der rabbinischen Literatur der Antike
und im zeitgendssischen modern-orthodoxen Judentum; Ubergang priesterli-
ches Tempeljudentum - rabbinisches Judentum.

Markus Ries - Studierte Katholische Theologie in Luzern, Freiburg i.U. und
Miinchen. 1990 Promotion zum Dr. theol. mit einer Dissertation zur Neuorga-
nisation des Bistums Basel im 19. Jahrhundert. 1990 bis 1994 Archivar der
Diozese Basel in Solothurn, seit 1994 Professor fiir Kirchengeschichte an der
Theologischen Fakultit Luzern und 2001 bis 2006 Rektor der Universitdt. 2009
bis 2016 Mitarbeit im Forschungsschwerpunkt «Religion und gesellschaftliche
Integration in Europa». Arbeitsgebiete: Religiositat und kirchliche Institutionen
in den deutschsprachigen Landern seit 1500 sowie Orden und Kongregationen
in der Moderne.

Erdal Toprakyaran - Studierte Islamwissenschaft und Ethnologie in Heidel-
berg. Dort 2006 Promotion zum Dr. phil. mit einer Arbeit zur Religions-
und Rechtsgeschichte des Osmanischen Reiches. Als Postdoktorand an den
Universititen Bochum und Frankfurt a. M. Seit 2012 Professor fiir Islamische
Geschichte und Gegenwartskultur sowie geschiftsfithrender Direktor am Zen-
trum fiir Islamische Theologie an der Universitat Tiibingen. Seit 2020 hat er
zusdtzlich eine Professur fiir Islamische Theologie an der Universitit Luzern
inne. Forschungsschwerpunkte: Religionsgeschichte des Osmanischen Reiches
und der Tiirkei, islamische Mystik, europdischer Islam, interreligiose Beziehun-
gen.

Andreas Tunger-Zanetti - Studierte Islamwissenschaft, vorderorientalische
Sprachen und Allgemeine Geschichte in Bern, Wien und Tunis. Promotion
zum Dr. phil. 1994 in Freiburg i. Br. mit einer Arbeit {iber die tunesisch-osma-
nischen Beziehungen 1860 bis 1913. Seit 2007 Geschiftsfiihrer des Zentrums
Religionsforschung der Universitdt Luzern. Forschungsschwerpunkte: Islam in
der Schweiz, Religionen im religids pluralen Umfeld, Religion und Offentlich-
keit. Publikation: Verhiillung. Die Burka-Debatte in der Schweiz, Ziirich 2021.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

296 AUTORINNEN UND AUTOREN

Margit Wasmaier-Sailer - Studierte Katholische Theologie und Philosophie
in Miinchen. Dort 2006 Promotion zum Dr. phil. mit einer Arbeit zur Religi-
onsphilosophie von William P. Alston. Habilitation 2017 in Miinster (Das Ver-
hdltnis von Moral und Religion bei Johann Michael Sailer und Immanuel Kant.
Zum Profil philosophischer Theologie und theologischer Ethik in der sikularen
Welt, Regensburg 2018). Seit 2019 Professorin fiir Fundamentaltheologie und
Co-Leiterin des Zentrums Religionsforschung an der Universitat Luzern. For-
schungsschwerpunkte: Religiése Erfahrung, Moral und Religion, Christentum
und Moderne.

https://doi.org/10.5771/9783667400353 - am 20.01.2026, 04:53:39, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Imammry


https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover
	Einleitung
	Freiheitsethos der Moderne
	Wahlverwandtschaften: Koalitionen und Konflikte zwischen Protestantismus und Moderne Moderne
	Katholizismus und Moderne: Zwei Fallbeispiele eines ambivalenten Verhältnisses

	Religion und Wissenschaft
	Der «Knoten der Geschichte» zwischen Religion und Wissenschaft Wissenschaft
	Die gesellschaftliche Konstruktion von Grenzen zwischen Verfügbarkeit und Unverfügbarkeit: Untersuchungen in einem US-amerikanischen Labor für Stammzellforschung Stammzellforschung

	Autorität im Wandel
	Charisma und Sukzession: Formen und Wandel religiöser Autorität von der Antike bis in die Gegenwart
	Mystischer Islam als Teil der Erneuerungsbewegung im Osmanischen Reich des 19. Jahrhunderts am Beispiel Osmân Selâhaddîn Dedes und Hadîce Nakîye Hanıms Hanıms

	Herausforderungen an die Tradition
	Haskala, Bildung und Gender: Zum Anspruch auf jüdisches Wissen für alle
	Nation statt Religion: Kirchen und neue Herrschaftsstrukturen im 19. Jahrhundert
	The Fundamentals (1910–1915): Protestantische Bestimmungen christlicher Fundamente in den USA
	Rationalitätsprimat und Verehrungspraxis: Konkurrierende Interpretationen der Modernisierung des Buddhismus im kolonialen Ceylon

	Moderne im Diskurs
	Religion als globales Korrektiv zur Moderne: Die Globalisierung von Hindu-Religionen als moderne Antwort auf Modernisierungsprozesse
	Das Vokabular der Moderne als Ressource im Kampf um das religiöse Feld im kolonialen Kontext
	Multiple Modernities und Multiple Islams: Überlegungen zur transkulturellen Universalisierbarkeit der Modernisierungsthese

	Register
	Autorinnen und Autoren

