
 

Reibungsgewinne –  
Reibungsverluste
Religionen und ihre Reaktionen  
auf die Moderne

Martin Baumann, Margit Wasmaier-Sailer, 
Andreas Tunger-Zanetti (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Martin Baumann, Margit Wasmaier-Sailer 
Andreas Tunger-Zanetti (Hrsg.)

Reibungsgewinne –  
Reibungsverluste

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ERGON VERLAG

BIBLIOTHECA ACADEMICA

Reihe 

Religionswissenschaft

Band 3

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Martin Baumann, Margit Wasmaier-Sailer 
Andreas Tunger-Zanetti (Hrsg.)

Reibungsgewinne –  
Reibungsverluste

Religionen und ihre Reaktionen auf die Moderne

ERGON VERLAG

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Diese Publikation wurde gefördert mit Mitteln der Forschungskommission der Universität Luzern.

Umschlagabbildung:  
St. Georgeʼs Anglican Church in Montreal (Kanada) 

© Mauro Repossini – iStockphoto.com 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek:
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der  
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind  

im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

© Ergon – ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2023
Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt.

Jede Verwertung außerhalb des Urheberrechtsgesetzes bedarf der Zustimmung des Verlages. 
Das gilt insbesondere für Vervielfältigungen jeder Art, Übersetzungen, Mikroverfilmungen 

und für Einspeicherungen in elektronische Systeme.
Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier.

Umschlaggestaltung: Jan von Hugo

www.ergon-verlag.de
1. Auflage 2023

© Die Autor:innen
Publiziert von

Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG
Waldseestraße 3 – 5 | 76530 Baden-Baden

www.nomos.de
Gesamtherstellung: 

Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG
Waldseestraße 3 – 5 | 76530 Baden-Baden

ISBN (Print): 978-3-98740-034-6
ISBN (ePDF): 978-3-98740-035-3

ISSN: 2700-1849
DOI: https://doi.org/10.5771/9783987400353

Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung –
Nicht kommerziell – Keine Bearbeitungen 4.0 International Lizenz.

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Inhalt

Martin Baumann, Margit Wasmaier-Sailer, Andreas Tunger-Zanetti
Einleitung .... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

Freiheitsethos der Moderne

Reiner Anselm
Wahlverwandtschaften: Koalitionen und Konflikte zwischen 
Protestantismus und Moderne .... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 23

Margit Wasmaier-Sailer
Katholizismus und Moderne: Zwei Fallbeispiele eines 
ambivalenten Verhältnisses ... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 41

Religion und Wissenschaft

Reinhold Bernhardt
Der «Knoten der Geschichte» zwischen Religion 
und Wissenschaft ... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 61

Silke Gülker
Die gesellschaftliche Konstruktion von Grenzen zwischen 
Verfügbarkeit und Unverfügbarkeit: Untersuchungen in einem 
US-amerikanischen Labor für Stammzellforschung .... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 81

Autorität im Wandel

Almut-Barbara Renger
Charisma und Sukzession: Formen und Wandel religiöser 
Autorität von der Antike bis in die Gegenwart ... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 103

Erdal Toprakyaran
Mystischer Islam als Teil der Erneuerungsbewegung im 
Osmanischen Reich des 19. Jahrhunderts am Beispiel 
Osmân Selâhaddîn Dedes und Hadîce Nakîye Hanıms .... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 135

Herausforderungen an die Tradition

Valérie Rhein
Haskala, Bildung und Gender: Zum Anspruch auf jüdisches 
Wissen für alle ... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 155

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Markus Ries
Nation statt Religion: Kirchen und neue Herrschaftsstrukturen 
im 19. Jahrhundert ... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 173

Michael Hochgeschwender
The Fundamentals (1910–1915): Protestantische Bestimmungen 
christlicher Fundamente in den USA .... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 187

Martin Baumann
Rationalitätsprimat und Verehrungspraxis: Konkurrierende 
Interpretationen der Modernisierung des Buddhismus im 
kolonialen Ceylon .... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 219

Moderne im Diskurs

Frank Neubert
Religion als globales Korrektiv zur Moderne: Die Globalisierung 
von Hindu-Religionen als moderne Antwort auf 
Modernisierungsprozesse .... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 239

Anne Beutter
Das Vokabular der Moderne als Ressource im Kampf um das 
religiöse Feld im kolonialen Kontext ... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 253

Amir Dziri
Multiple Modernities und Multiple Islams: Überlegungen zur 
transkulturellen Universalisierbarkeit der Modernisierungsthese .... . . . . . . . . . . . . 273

Register ... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 289

Autorinnen und Autoren .... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 293

6 INHALT

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung

Martin Baumann, Margit Wasmaier-Sailer, Andreas Tunger-Zanetti

Bücher zum Thema Religion und Moderne sind Legion und füllen Bibliothe­
ken. Warum dennoch ein weiterer Band und mit welchem Anliegen? Zielset­
zung der Auseinandersetzung ist es, die ausgetretenen Pfade von Religion 
und Moderne über den Neologismus «Reibungsgewinn» denkerisch zu verlas­
sen und religionswissenschaftlich informiert versuchsweise Neuland zu bege­
hen. Der Duden kennt das Stichwort «Reibungsgewinn» nicht. Er führt nur 
den «Reibungsverlust» an und definiert ihn als «Verlust von Energie, der durch 
Reibung verursacht wird; Umwandlung von Bewegungsenergie in Wärmeener­
gie». Als Beispielsatz formuliert er: «[B]ei den vielen Widerständen und zu 
überwindenden Schwierigkeiten entstehen Reibungsverluste (wird viel Kraft 
vergeudet)» (Duden 2012: s.v. Reibungsverlust). Wer im Internet sucht, findet 
das Wort «Reibungsgewinn» nur vereinzelt und unsystematisch gebraucht. Was 
rechtfertigt es, einen Fachbegriff aus der Mechanik umzukehren und in den 
Geistes- und Sozialwissenschaften zu verwenden?1

Der Beispielsatz aus dem Duden zeigt, dass der Alltagsgebrauch den ur­
sprünglichen Terminus intuitiv auf soziale Verhältnisse übertragen hat. Dort 
aber gelten nicht die Gesetze der Mechanik, denen zufolge Reibung Körpern 
oder Teilchen Energie entzieht und Wärme oder Verschleiß erzeugt. Indem 
wir das Wort «Reibungsverlust» aus der Physik entlehnen und auf den Kopf 
stellen, möchten wir die gängige Perspektive auf das Verhältnis von Religion
und Moderne irritieren. Wie wir näher ausführen, sieht diese gängige Perspekti­
ve Religion und Moderne zumindest in einem Spannungsverhältnis, bisweilen 
als Nullsummenspiel: Wo die eine Seite Boden gutmacht, weicht zwangsläufig 
die andere zurück. Aber stimmt das wirklich? Was soll im Übrigen als Gewinn 
oder Verlust gelten? Und wer entscheidet darüber? Auch wenn die Metaphorik, 
wie meistens in der Wissenschaft, hier rasch an ihre Grenzen stößt, so regt sie 
doch zu Fragen an, von denen die Beiträgerinnen und Beiträger2 des Bandes 
sich haben leiten lassen.

1 Nachträglich fanden wir einen einzigen deutschen wissenschaftlichen Aufsatz, der die Wort­
schöpfung «Reibungsgewinne» nutzt und kurz reflektiert (Frühwirth/Mijić 2018: 109–110).

2 Die Texte im vorliegenden Band verwenden in der Regel die weibliche und die männliche 
grammatische Form, wo diese beiden (und eventuell weitere Geschlechter) gemeint sind. Ist 
nur ein Geschlecht genannt, so ist im konkreten Kontext nur dieses gemeint. Geht es um 
abstrakte Funktionen (z.B. «Akteur»), steht das generische Maskulinum.

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sie richten ihr Augenmerk dabei auf religiöse Akteure und Akteursgruppen, 
die in der einen oder anderen Weise bewusst unter den Bedingungen der 
Moderne agiert oder reagiert und ihre spezifischen Traditionen unter ebendie­
sen Bedingungen verändert haben. Diese Beispiele will der Band zusammen­
führen und unter dem Begriffspaar «Reibungsgewinne» und «Reibungsverlus­
te» reflektieren. Der Band beansprucht hingegen nicht, einen Beitrag zur De­
batte darüber zu leisten, wie und in welchem Maß Religion die Moderne 
beeinflusst hat (vgl. Pohlig/Pollack 2020). Dennoch gilt es, im nächsten Schritt 
genauer zu umreißen, wo in der Forschung zum Verhältnis von Religion und 
Moderne sich dieser Band situiert.

Zum Verhältnis von Moderne und Religion

Vertreterinnen und Vertreter der Säkularisierungstheorie verstehen die Moder­
ne als einen Gegensatz zu Religion: Je mehr die religiösen Traditionen über­
wunden würden, umso mehr verwirkliche sich die moderne Gesellschaft. Diese 
Sichtweise ist nun seit gut zwei Jahrzehnten in die Krise geraten und lässt we­
nigstens zwei Befunde außen vor: Erstens ist die als Moderne gekennzeichnete 
Zeitepoche auf der Objektebene durch eine hohe Religionsproduktivität mit 
dem Entstehen zahlreicher neuer Erweckungsbewegungen, christlicher Kirchen
und Religionen gekennzeichnet. Religion und Religionen lassen sich mit der 
Geschichte der Moderne vereinbaren (Dipper 2013: 279; Koschorke 2013: 
249). Zweitens unterschlägt die Säkularisierungstheorie auf der Metaebene, dass 
die Aufklärung, die den Normenkatalog der Moderne formuliert hat, mitnich­
ten ein religionsfeindlicher philosophischer Diskurs war. Im Gegenteil, im 18. 
Jahrhundert wurde wie in keiner Epoche zuvor der Begriff «Religion» als sol­
cher thematisiert und problematisiert (Dierse 2017).

Der Modernebegriff beinhaltet dem Religionswissenschaftler Hubert Seiwert
zufolge drei unterschiedliche Begriffsnuancen (1995: 92). Sie treffen sich alle 
im Anspruch, die Moderne sei eine historische Zäsur, die die alte Zeit hinter 
sich gelassen und einen wirkmächtigen Einfluss auf Religion habe. Zum ersten 
ist der Modernebegriff der Name für eine neue Epoche der europäischen Ge­
schichte. Den Epochenbeginn setzen Historiker und Historikerinnen zumeist 
mit den Revolutionen des ausgehenden 18. Jahrhunderts an – 1776 in den 
neu gegründeten Vereinigten Staaten von Amerika und 1789 in Frankreich. 
Dieses «Zeitalter der Revolutionen» (Dipper 2013: 263) markiere den Eintritt 
in die geschichtliche Epoche, eine im Selbstbild neue Zeit des Aufbruchs und 
des Fortschritts. An erster Stelle steht also eine chronologische Einteilung mit 
einem klaren Schnitt zur Vergangenheit.

Zweitens bezeichnet, Seiwert zufolge, das Prädikat «modern» im 19. Jahr­
hundert objektbezogen die sich rasch industrialisierenden und wirtschaftlich

8 MARTIN BAUMANN, MARGIT WASMAIER-SAILER, ANDREAS TUNGER-ZANETTI

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


prosperierenden Gesellschaften Europas und Nordamerikas. Als modern und 
fortschrittlich verstehen sich Staaten mit hoher Arbeitsteilung und fortschrei­
tender Industrialisierung. Moderne Staaten sind auf der empirischen Ebene, so 
argumentiert der Religionssoziologe Detlef Pollack (2013: 303), durch «wich­
tige sozialstrukturelle Sachverhalte wie etwa Wohlstandswachstum, Industriali­
sierung, Urbanisierung, den Siegeszug der Demokratie, die zunehmende Ge­
währleistung politischer Freiheiten und bürgerlicher Rechte, den Anstieg des 
Bildungsniveaus sowie die Erhöhung der Lebenserwartung» gekennzeichnet. 
Der Prozess funktionaler Differenzierung hat zur Folge, dass gesellschaftliche 
Bereiche wie Politik, Recht, Ökonomie, Bildung und Medizin, demnach die 
Organisation gesellschaftlicher Institutionen wie Parteien, Gerichte, Unterneh­
men, Schulen und Universitäten sowie Krankenhäuser, ohne religiöse Prägung 
entstehen und funktional begründet werden (Willems et al. 2013: 316; Pollack 
2020).

Drittens steht nach Seiwert der Begriff der Moderne als «Chiffre für eine 
Utopie» (1995: 92). Es ist eine normative Annahme, dass in der Moderne des 
19. und 20. Jahrhunderts die in der europäischen Aufklärung angelegten Ratio­
nalitätspotentiale zu einer wohl strukturierten Gesellschaft und zu vernunftba­
siertem sozialem Handeln führen würden. Die Erfolge der jungen Naturwissen­
schaften, anthropologische und soziologische Evolutionsmodelle eines unwei­
gerlichen Fortschritts hin zu einer rationalen Gesellschaftsordnung und neue 
technische Erfindungen sind gewissermaßen Ausweis für den dynamischen 
Fortschritt in eine neue, bessere Zeit. Der Beginn der Moderne ist aus diesem 
Selbstverständnis eine historische Zäsur, die Religion überwunden und hinter 
sich gelassen hat. Religion ist in den Augen der Modernevertreter hemmend, 
einengend und irrational, hinkt hinter der Zeitgeschichte her. Die Moderne 
führe zur Entzauberung und Rationalisierung der Welt, Religion habe in ihr 
keinen Platz, «jedenfalls keinen sinnvollen Platz» (Seiwert 1995: 95, Herv. i. 
O.). Im gesellschaftsbezogenen und normativen Begriff der Moderne ist der Ge­
gensatz von Religion und Moderne unentrinnbar angelegt. «Nicht Rationalität
und funktionale Eigenlogik machen somit das Neue der Moderne aus, sondern 
deren Entbindung von den Beschränkungen religiöser Vorgaben», so Seiwert
(1995: 93).

Die normativ stark aufgeladenen Selbstbilder der Moderne, eine neue Epoche 
der europäischen Geschichte und eine Chiffre für die Utopie vernunftbasierter 
Gesellschaftsordnung zu sein, konstituieren den Gegensatz von Moderne und 
Religion. Selbstbildern ist zu eigen, den eigenen Status zu legitimieren und 
gegenläufige Entwicklungen zu neutralisieren. Ohnehin fehlen in den Moder­
ne-Selbstbildern kritische Hinweise auf die ‹dunkle Seite der Moderne›, dem­
nach Kolonialismus, Imperialismus, Verarmung großer Teile der Bevölkerung, 
die sich zu Auswanderung gezwungen sehen, und weiteres, wie inzwischen 
Autoren wie Walter D. Mignolo (2011) und Jeffrey C. Alexander (2013) deut­

EINLEITUNG 9

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


lich gemacht haben. Der Literaturwissenschaftler Albrecht Koschorke spricht 
daher vom «Säkularisierungsnarrativ» (2013: 247): eine große Erzählung, die 
aus disparaten Quellen eines aufklärerischen Antiklerikalismus des 17. und 18. 
Jahrhunderts entsteht, im 19. Jahrhundert von protestantischen Kritikern, Libe­
ralen, Sozialisten und Freidenkern in den zuvorderst antikatholischen europä­
ischen Kulturkämpfen stark verallgemeinert wird und sich über sozialwissen­
schaftliche Theorien als «hegemoniale Semantik» (Koschorke 2013: 252) weit­
gehend gegen Kritik immunisiert. Insofern konstatiert der Historiker Christof 
Dipper, dass «der Merkmalskatalog von ‹Moderne› protestantisch bzw. laizis­
tisch bestimmt war» (2013: 271). Dies wiederum, so zeigt die narratologische 
Analyse Koschorkes (2013: 239–241), erlaubte es der im 19. Jahrhundert domi­
nanten Sprecherposition des Kulturprotestantismus und des Liberalismus, den 
römischen Katholizismus und auch neu gebildete Religionsgemeinschaften wie 
die Heilsarmee oder die Adventisten als aus der modernen Zeit fallend zu 
disqualifizieren.

Moderne und Säkularisierung stellen sich insofern sowohl objekt- als auch 
metasprachlich als schwer zu fassende und inhaltlich-konzeptionell vielfältig 
bestimmte Begriffe dar. Dies macht es nicht leichter, sie zum vermeintlichen 
Antipoden, der Religion, in Beziehung zu setzen. Nach Pollack und dem 
Religionssoziologen Martin Riesebrodt ist Moderne und Säkularisierung «der 
Prozess der Emanzipation gesellschaftlicher Institutionen von religiöser Kon­
trolle» gemeinsam (Riesebrodt 2007: 245), mithin der gesamtgesellschaftliche 
Vorgang funktionaler Differenzierung (Pollack 2013: 308). Dennoch stellt sich 
das Verhältnis von Moderne und Religion nicht als unentrinnbarer Gegensatz 
und als kategorial unvereinbar dar. Vielmehr ist ein Ort von Religion in moder­
nen Gesellschaften als konstitutiver Teil miteingeschlossen und lässt sich in der 
Zielsetzung des Bandes als «Reibungsgewinn» bzw. als «Reibungsverlust» ana­
lysieren.

Reaktionen von Religionen auf moderne Zeiten

In den europäischen Gesellschaften des 19. und frühen 20. Jahrhunderts büßten 
herkömmliche religiöse Institutionen in bis dato ungekanntem Maße soziale, 
politische und rechtliche Legitimation ein: Religion wurde zunehmend aus 
den bisherigen Machtpositionen verdrängt – sie galt nun als Hemmschuh der 
vielfältigen Modernisierungsprozesse. In den Machtkämpfen zwischen religiö­
sen und modernen Kräften behielten Letztere meist die Oberhand, was deren 
Siegererzählung Geltung verschaffte, ob in den nunmehr säkular verfassten 
Nationalstaaten Europas oder in den Kolonialreichen rund um den Globus. 
Dieses bis in die Gegenwart hineinreichende Narrativ betont vor allem die 
Reibungsverluste auf religiöser Seite, die es zweifelsohne gegeben hat.

10 MARTIN BAUMANN, MARGIT WASMAIER-SAILER, ANDREAS TUNGER-ZANETTI

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Auf die neue Situation antworteten einige Religionen mit beharrendem Wi­
derstand und Rückzug, andere jedoch mit adaptiven Reformen und Neuerung­
en. Der Historiker Christopher Bayly (2008: 405) zeigt auf, dass es in beiden 
Fällen zu einer Zentralisierung religiöser Strukturen und einer Klärung der ei­
genen religiösen Identität kam. Dies erfolgte durch Straffung organisatorischer 
Formen und durch ein Ausbuchstabieren – im schriftlichen wie übertragenen 
Sinne – der eigenen doktrinären, rituellen und ethischen Fundamente. Zugleich 
wurden Grenzen zu Positionen gezogen, die vor dem Hintergrund der eigenen 
religiösen Identität als unangemessen oder falsch galten. Lehrkonzepte erhielten 
dadurch eine größere Uniformität und doktrinäre Stringenz. Die Ausbildung
von religiösem Personal im christlichen Klerus und den zahlreichen Missionen, 
in neuen jüdisch-theologischen Seminaren, in den unterschiedlichen buddhis­
tischen Sanghas (Orden) und islamischen Lehranstalten wurde systematisiert 
und intensiviert. Die Vereinheitlichungs- und Straffungsprozesse inkludierten 
und disziplinierten die Vielzahl volksreligiöser Verehrungs- und Glaubensprak­
tiken und mobilisierten für ein rechtschaffenes Verhalten in Familie und Gesell­
schaft. Religiöse Erbauungsschriften, Traktate, Bibel- und Koranausgaben und 
anderweitige Druckerzeugnisse fanden in Lesergemeinschaften und Familien 
der aufstrebenden Mittelschichten ihre Abnehmer, sie standardisierten Glau­
bensansichten und stabilisierten religiöse Zugehörigkeiten. Reibungsgewinne
sind vor allem bei religiösen Laien der wohlhabenden Mittelschichten und den 
von ihnen gegründeten und alimentierten neuen Laiengesellschaften festzuma­
chen, die für ihre Religionen eintraten und sie gegen Kritik und Konkurrenz 
verteidigten (Bayly 2008: 405–450).

Der Macht- und Legitimationsverlust herkömmlicher religiöser Formationen 
schuf außerdem Freiräume für die Entstehung neuer religiöser Gemeinschaften. 
Diese neuen Religionen, allen voran protestantische Erweckungsbewegungen, 
forderten ein hohes commitment ein. Sie waren stark von Laien getragen, nutz­
ten moderne Medien, setzten auf neue Verkündigungsformen und traten für 
eine Reform des persönlichen und sozialen Lebens ein (Kuhn/Albrecht-Birkner 
2017).

Die Moderne erweist sich somit als eine Zeit hoher Religionsproduktivität, 
in der neue religiöse Gemeinschaften entstehen und bestehende religiöse Ge­
meinschaften strukturell und doktrinär transformiert werden. Eine Demokrati­
sierung der Religionen zeichnet sich da ab, wo Laien aufgewertet und religiöse 
Inhalte über moderne Medien allgemein zugänglich gemacht werden. Diese 
Phänomene lassen sich nur erklären, wenn man ein enges Austauschverhältnis 
zwischen Religion und Moderne annimmt – ein Austauschverhältnis, in dem 
neben Reibungsverlusten auch Reibungsgewinne identifiziert werden können.

EINLEITUNG 11

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Systematische Perspektiven

Mit anderen Autorinnen und Autoren (z.B. Seiwert 1995) argumentieren wir, 
dass es nicht adäquat ist, Moderne und Religion als unterscheidbare Größen 
einander gegenüberzustellen und grosso modo ihre Unvereinbarkeit zu behaup­
ten. Im Folgenden geht es darum, die zuvor summarisch benannten Reaktionen 
von Religionen auf die sozialpolitischen Herausforderungen sich modernisie­
render Gesellschaften zu systematisieren. Wir stützen uns hierfür auf die Ar­
beiten von Shmuel Noah Eisenstadt (Eisenstadt 2000b, 2000a) zu multiplen 
Modernen. Es geht uns dabei nicht um die Theorie des Jerusalemer Soziologen 
zu den Strukturen, aus denen heraus sich in unterschiedlichen Kontexten die 
Bildung einer je eigenen Moderne in unterschiedlicher Weise vollzogen haben 
soll – verschiedene Autorinnen und Autoren haben diese Theorie mit guten 
Gründen kritisiert (knapper Überblick bei Sinai 2020). Vielmehr greifen wir 
heuristisch die von ihm genannten allgemein formulierten Merkmale von Mo­
derne auf und ergänzen sie. Eisenstadt sieht solche Merkmale in vergleichender 
Perspektive in den jeweiligen kulturellen und politischen Programmen eines 
Kontexts, wobei es zwischen diesen Programmen Wechselwirkungen gibt.

Bestandteile kultureller Programme multipler Modernen sind laut Eisen­
stadt «der Vorrang der Vernunft bei der Erforschung und Gestaltung der Welt, 
die ‹Naturalisierung› von Mensch, Gesellschaft und Natur sowie die Autonomie
des Individuums» (Eisenstadt 2000a: 24). Mit ‹Naturalisierung› verweist Eisen­
stadt auf die Herauslösung von Mensch, Gesellschaft und Natur aus religiös 
konnotierten Deutungs- und Erklärungskontexten. Weiter eignet der Moderne 
nach Eisenstadt ein zuvor so nicht gekannter Grad der Reflexivität und die 
Neigung, eine überkommene Weltsicht und die damit verknüpften institutionel­
len Strukturen als veränderbar zu hinterfragen; hiermit hänge wiederum eng 
zusammen, dass der und die Einzelne eine große Vielfalt von Rollen jenseits 
der eigenen Bezüge und die Möglichkeit der Zugehörigkeit zu translokalen Ge­
meinschaften wahrnehme (2000b: 4). Zudem hebt Eisenstadt den Glauben her­
vor, «durch bewusstes menschliches Handeln und kritische Reflexion die Welt 
verändern zu können» (2000a: 25). Ebenfalls zum kulturellen Programm gehö­
ren vorhandene religiös-kulturelle Traditionen, die Grundlage für Protestbewe­
gungen sein können, sowie schließlich in Anschluss an Nilüfer Göle (1996) 
das Vermögen zur Selbstkorrektur und zum Umgang mit früher undenkbaren 
Herausforderungen (Eisenstadt 2000b: 25).

Unter dem Begriff des politischen Programms führt Eisenstadt eine ähnliche 
Anzahl von Merkmalen der Moderne an: Es konstituiert sich eine politische 
Arena, die mit traditionalen Legitimationen politischer Ordnung weitgehend 
bricht. In dieser Arena artikulieren sich Themen und Symbole des Protests mit 
emanzipatorischen Forderungen nach Gleichheit und Freiheit, Gerechtigkeit 
und Autonomie, Solidarität und Identität (2000b: 6). Eisenstadt identifiziert 

12 MARTIN BAUMANN, MARGIT WASMAIER-SAILER, ANDREAS TUNGER-ZANETTI

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


drei Kernmerkmale moderner politischer Prozesse: die Restrukturierung der 
Zentrum-Peripherie-Beziehung, die grundsätzliche politische Dynamiken zur 
Folge hat, die starke Tendenz einer Politisierung der Forderungen unterschied­
licher Gesellschaftsbereiche sowie, drittens, die fortwährenden Auseinanderset­
zungen über die Bestimmung des politischen Raums (2000b: 6). Überdies bil­
den sich neue Definitionen von kollektiven Identitäten, sei es im Rückbezug et­
wa auf bürgerliche, universalistische, konstruierte ursprüngliche oder religiöse 
Identitäten. Solche Kollektividentitäten machten beispielsweise Wortführer für 
eine Unabhängigkeit in britischen und französischen Kolonialgebieten stark, 
indem sie Projektionen einer glorreichen Frühzeit mit ethnisch-religiösem Su­
perioritätsanspruch des eigenen Volkes in Anschlag brachten. Es waren denn 
auch bestimmte neue soziale Akteure, welche die sozialen und oft kulturell-reli­
giösen Protestbewegungen initiierten und maßgeblich trugen (2000b: 6, 2000a: 
34).

Eisenstadt führt seinen Ansatz der multiplen Modernen stark abstrahierend 
und generalisierend aus und konkretisiert ihn in den Heidelberger Max-Weber-
Vorlesungen (1997) am Beispiel der USA und Japans (2000a: 46–173) sowie 
des Fundamentalismus als «moderne Bewegung gegen die Moderne» (2000a: 
174). Hier ist nicht der Ort einer vertieften Diskussion und Würdigung dieser 
Ausführungen (dazu die Beiträge in Trakulhun/Weber 2015). Vielmehr wollen 
wir auf der Grundlage oben benannter Aspekte allgemeine Kriterien benennen, 
welche die Analyse von Reaktionsmustern der Religionen auf die Moderne lei­
ten sollen. Als Kriterien für eine solche Analyse schlagen wir – ohne Anspruch 
auf Vollständigkeit und Ordnungswertung – demnach vor:
1) soziale Akteure: Aus welchen Kontexten (womöglich auch etablierten Insti­

tutionen) tauchen sie auf ? Welche Rollen übernehmen sie?
2) Strukturbildung: Welche neuen Strukturen (bspw. neue Bildungsinstitutio­

nen, Laienvereinigungen o. ä.) entstehen?
3) normative Vorstellungen: Wo setzen sich moderne Forderungen unter ande­

rem nach Freiheit, Gleichheit und Beteiligung durch, wo treffen diese auf 
Widerstände? Wer ist von solchen Gleichheitsforderungen ausgeschlossen 
(u.a. Frauen, Sklaven)? Inwieweit werden sich die Akteure ihrer Autonomie
und Handlungsfähigkeit bewusst (agency), wo hinterfragen sie vorgegebene 
Strukturen als veränderbar?

4) Verhältnis zur Tradition: Wie gehen die Akteure mit überkommenen religiö­
sen Autoritäten (Personen, Ämter, Texte) um? Inwieweit interpretieren sie 
die Tradition neu, aus ihrer Sicht ein Reibungsgewinn?

5) Diskurs: Wie gehen die Akteure diskursiv mit lebensweltlichem Wandel und 
den Versprechen der Moderne um?

6) Vernunftbezug: Wie adaptieren die Akteure für ihre Ziele den «Vorrang der 
Vernunft bei der Erforschung und Gestaltung der Welt» (Eisenstadt 2000a, 
24)?

EINLEITUNG 13

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7) Selbstkorrektur: Inwieweit zeigen sich die Akteure fähig und willens, dys­
funktionale Traditionsbestände, interpretiert als Reibungsverlust, zu erset­
zen? Wie gehen sie dabei vor (z.B. mit grundlegender Neuorientierung oder 
minimaler Adaption, als progressive, reaktionäre, fundamentalistische oder 
totalitäre Bestrebungen)?

In jedem dieser Punkte können religiöse Akteure Neues versuchen oder sich 
ans Alte klammern, wobei sich zahlreiche Kombinationsmöglichkeiten und 
Mischformen ergeben. Ob reaktionär oder progressiv, in jedem Fall handeln 
alle unter den Bedingungen der Moderne und oft mit explizitem Bezug auf 
die ‹neuen Zeiten› und deren Versprechungen. Was von den Akteuren jeweils 
als modern oder wahlweise auch als antimodern interpretiert wird, unterschei­
det sich jedoch nach gesellschaftlichen Kontexten, zeitlichen Entwicklungen 
und normativen Eigen- wie Fremdzuschreibungen.

Die Beiträge des Bandes

Die 13 in den Band aufgenommenen Beiträge gehen auf die öffentliche Ring­
vorlesung «Zwischen Erneuerung und Widerstand – Reaktionen von Religio­
nen auf moderne Zeiten» und die anschließende Fachtagung «Reibungsgewin­
ne – Was Religionen aus den Zumutungen der Moderne machen» zurück. Bei­
de Anlässe hatte das Zentrum Religionsforschung im Frühjahrssemester 2021 
an der Universität Luzern organisiert. Die schriftlich ausgearbeiteten Vorträge 
diskutierten die Referentinnen und Referenten sodann gemeinsam auf einer 
Autorentagung in Luzern zu Beginn des Herbstsemesters 2021 und nahmen 
Anregungen und Kritiken für die Endfassung der Manuskripte auf. Auf der Au­
torentagung entwickelten die Teilnehmenden auch die Struktur und Gliederung 
des Bandes mit seiner Unterteilung in fünf thematische Bereiche.

Der erste Bereich behandelt die protestantische und die katholische Position 
zum Freiheitsethos der Moderne. Reiner Anselm (Ludwig-Maximilians-Univer­
sität München) fasst die Beziehung von Protestantismus und Moderne im Sinne 
von Wahlverwandtschaften auf: Weder gehe die Moderne linear auf die Refor­
mation zurück, noch habe sie keinerlei Anhalt in ihr. Durch die Betonung 
des Freiheitsgedankens, durch die Aufwertung des Weltlichen und durch die 
Orientierung an der Schrift und damit am Glaubenssubjekt habe sich im 
Protestantismus vielmehr eine Empfänglichkeit für die Ideen der Aufklärung
herausgebildet. Umgekehrt habe die Aufklärung den genannten Ideen durch In­
tensivierung und Modifikation überhaupt erst zur Wirksamkeit verholfen. Trotz 
der Wahlverwandtschaften seien die Aushandlungsprozesse aber keineswegs 
abgeschlossen: Dies gelte vor allem für die Frage nach den Bedingungen von 
Freiheit, für die Kriterien humaner Arbeit und Technik und für die Bedeutung 
der Gemeinschaft gegenüber dem Einzelnen. Margit Wasmaier-Sailer (Univer­

14 MARTIN BAUMANN, MARGIT WASMAIER-SAILER, ANDREAS TUNGER-ZANETTI

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


sität Luzern) beleuchtet in ihrem Beitrag anhand von Johann Michael Sailer
und Georg Hermes, zwei Theologen des ausgehenden 18. und beginnenden 
19. Jahrhunderts, die verdrängte Geschichte einer frühen Annäherung von 
Katholizismus und Moderne. Die theologische Rezeption des Normenkatalogs 
der Moderne sei durch die restaurative Haltung der katholischen Kirche gewalt­
sam unterbunden worden – mit Konsequenzen nicht nur für die genannten 
Theologen, sondern auch für die Kirche der Gegenwart, die sich mit einer 
Anerkennung der Freiheitsrechte trotz der Öffnung auf dem Zweiten Vatikani­
schen Konzil immer noch schwer tue.

Der zweite thematische Bereich befasst sich mit den Wechselwirkungen zwi­
schen den Religionen und den Wissenschaften seit Beginn der Moderne, die 
mit guten Gründen als wissenschaftliches Zeitalter charakterisiert werden kann. 
Reinhold Bernhardt (Universität Basel) steckt in seinem Überblicksartikel die 
Felder ab, auf denen es zu Konflikten zwischen den beiden Bereichen gekom­
men ist und nach wie vor kommt: Reibungen gebe es auf der Ebene einzelner 
wissenschaftlicher Theorien, in der Auseinandersetzung mit dem wissenschaft­
lich fundierten Weltbild der Moderne und angesichts des religionskritischen 
Narrativs, das Wissenschaft und Religion von vornherein als Gegensatz kon­
struiere. Je nachdem, wie man die Beziehung zwischen Religion und Wissen­
schaft auffasse – ob nun im Sinne des Konfliktmodells, des Unterscheidungs­
modells, des Dialogmodells oder des Integrationsmodells – ergäben sich unter­
schiedliche Lösungsoptionen. Silke Gülker (Universität Leipzig) hinterfragt in 
ihrem Beitrag anhand von Untersuchungen in einem US-amerikanischen Labor 
für Stammzellforschung Max Webers These, dass die zunehmende Intellektua­
lisierung und Rationalisierung die Welt entzaubern werde. Die empirischen 
Erhebungen in dem Labor für Stammzellforschung deuteten keineswegs auf 
das Verschwinden von Transzendenz hin, ganz im Gegenteil: Im Anschluss 
an Alfred Schütz und Thomas Luckmann ließen sich gerade auch an diesem 
Ort modernster Wissenschaft Phänomene kleiner, mittlerer und großer Trans­
zendenz identifizieren. Webers Prognose treffe allenfalls auf der Ebene kleiner 
Transzendenzen zu. Wie die Grenzen von Verfügbarkeit und Unverfügbarkeit
konstruiert würden, hänge nicht einfach nur von der Religionszugehörigkeit ab.

Unter dem Titel «Autorität im Wandel» wendet sich der dritte Themenbe­
reich dem Wandel von Autoritätskonzeptionen in der Zeit der Moderne zu. 
Almut-Barbara Renger (Humboldt-Universität zu Berlin) zeigt in ihrem Bei­
trag auf, dass Autoritätskonzepte gegenwärtiger Autorinnen und Autoren in 
systematischer Perspektive an Max Webers weiterhin hilfreicher dreigliedriger 
Unterscheidung legitimer Herrschaft von legal-rationaler, traditionaler und 
charismatischer Autorität anschließen. Renger rekonstruiert die Prägung des 
Autoritätskonzepts seit der Antike und zeigt auf, dass mit der Moderne und 
dem aufklärerischen Primat der Vernunft das Individuum und damit die Frage 
der Legitimität von Autorität ins Zentrum von Autoritätsbegründungen rückt. 

EINLEITUNG 15

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Mit zwei Fallbeispielen illustriert Erdal Toprakyaran (Universitäten Tübingen 
und Luzern) im nachfolgenden Beitrag einen der drei Weber’schen Herrschafts­
typen von Autorität: Osmân Selâhaddîn Dede, Leiter des Sufi-Ordens der Mev­
levîs im osmanischen Reich Mitte des 19. Jahrhunderts, und seine Schülerin 
Hadîce Nakîye Hanım waren bedeutende Persönlichkeiten in der islamischen 
Sufi-Tradition. Beide setzten die in der Familie und im Sufi-Orden begründete 
traditionale Autorität des religiösen und bildungsbezogenen Herrschaftstypus 
fort. Selâhaddîn Dede und Nakîye Hanım waren dabei zeitweise auch eng mit 
politischer Autorität verbunden, im Zentrum ihres Wirkens standen jedoch ihre 
literarischen und religiösen Tätigkeiten.

Der vierte Themenbereich «Herausforderungen an die Tradition» behandelt 
anhand von vier Beiträgen Reaktionsweisen von Religionen auf normative, 
soziale, technische und religiöse Herausforderungen moderner Zeiten. Valérie 
Rhein (Universität Luzern) wirft in ihrem Beitrag die Frage auf, wie es möglich 
war, dass erst vor Kurzem und damit mehr als 200 Jahre nach der jüdischen 
Aufklärung (Haskala) jüdischen Frauen im orthodoxen Judentum ein Recht 
auf eine höhere jüdische Bildung zugestanden wurde. Trotz innerjüdischer 
Aufnahme von modernen Errungenschaften im europäischen Judentum des 
18. Jahrhunderts mit Ausformung der jüdischen Aufklärungsbewegung und 
der «Wissenschaft des Judentums» im Sinne von Reibungsgewinnen waren Be­
harrungstendenzen im orthodoxen – weniger im liberalen – Judentum stark 
und schlossen Frauen lange von einer Talmudbildung aus. Erst durch das 
Wirken von Feministinnen wie Blu Greenberg oder Susannah Heschel, des 
Religionsphilosophen Yeshayahu Leibowitz und verschiedener Rabbiner erhiel­
ten Frauen im frühen 21. Jahrhundert Zugang zur Ausbildung im Talmud. 
Markus Ries (Universität Luzern) zeigt in seinem Beitrag die Auswirkungen 
der Aufklärung auf die katholische Kirche und ihre Reaktionsweisen im 19. 
Jahrhundert auf. Die Kirche nahm die Folgen der Aufklärung und der Säkula­
risation als Verlust wahr. Dies führte dazu, dass ihre maßgeblichen Akteure 
die Moderne ablehnten und innerkirchlich Widerstand mobilisierten; einzelne 
philosophische Aufklärer blieben innerhalb der Kirche marginalisiert. Die neu 
konstituierten, aufgeklärten Nationalstaaten ihrerseits konnten für eine Legiti­
mation nicht mehr auf Kirche und Religion zurückgreifen und schufen mit 
der Sakralisierung und Verabsolutierung der Nation eine, wie Ries es nennt, 
Substituierung des Religiösen, um so Loyalität und Hingabe einzufordern. Mi­
chael Hochgeschwender (Ludwig-Maximilians-Universität München) arbeitet 
in seinem Beitrag zur Schriftenreihe Fundamentals: A Testimony to the Truth, 
die in den Jahren 1910–1915 als Essays in den USA erschienen, heraus, dass 
deren Autoren weit weniger antimodern und modernekritisch waren als weit­
hin angenommen. Das lose Netzwerk protestantisch-konservativer Theologen, 
das erst rückblickend von Dritten die Bezeichnung «Fundamentalisten» erhielt, 
wandte sich inhaltlich zuvorderst gegen Interpretationen der liberalen Theolo­

16 MARTIN BAUMANN, MARGIT WASMAIER-SAILER, ANDREAS TUNGER-ZANETTI

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


gie und widmete sich in den Anfangsjahren vornehmlich einer intellektuell-aka­
demischen Auseinandersetzung. Insofern hinterfragt Hochgeschwender, ob die 
frühen Fundamentalisten tatsächlich fundamentalistisch waren, so wie sich dies 
bei den Neofundamentalisten sodann ab Mitte der 1920er Jahre mit ihrem 
Beharren auf einem biblischen Geschlechter- und Familienverständnis und 
in ihrem Antiintellektualismus ausdrückte. Im vierten Beitrag nimmt Martin 
Baumann (Universität Luzern) die Leser und Leserinnen nach Südasien mit 
und beleuchtet die unterschiedlichen Reaktionen buddhistischer Mönche und 
Laienvertreter auf Herausforderungen durch das britische Kolonialregime und 
christliche Missionen im 19. Jahrhundert. Auf Ceylon, ab 1972 Sri Lanka, 
zeigten sich exemplarisch konkurrierende Interpretationen, wie buddhistische 
Inhalte und Praxis ihren Fürsprechern zufolge an moderne Verhältnisse mit 
britischem Ausbildungssystem, neuen Technologien wie Print- und Zeitungs­
wesen, Laienvereinigungen und religiöser Konkurrenz anzupassen wären. Pro­
minente Laienvertreter warben für einen an den Texten des Frühbuddhismus 
orientierten ethisch-rationalen und sozial aktivistischen Buddhismus und kriti­
sierten rituelle Verehrungs- und Kulthandlungen. Im Unterschied dazu propa­
gierten gelehrte Mönche einen an neu standardisierten Verehrungspraktiken 
orientierten Frömmigkeitsbuddhismus. Ziel war nicht die intellektuelle Ausein­
andersetzung mit buddhistischen Lehrinhalten, sondern eine Vergewisserung 
buddhistischer Identität mittels Praxis in der breiten Dorfbevölkerung.

Der abschließende fünfte Themenbereich «Moderne im Diskurs» beleuch­
tet Beispiele von Diskursen, in denen unterschiedlichste Diskursteilnehmerin­
nen und -teilnehmer darum ringen, was als ‹Religion› bzw. ‹religiös› und was 
als ‹Moderne› bzw. ‹modern› gelten soll. Besonders relevant im Sinn des oben 
ausgefächerten Kriterienkatalogs werden dabei Formen der agency, neue sozia­
le Akteure, der Vernunftbezug sowie der jeweilige Diskurs als solcher. Frank 
Neubert (Universität Luzern) analysiert dazu jenen Diskurs über Hindu-Reli­
gion, der sich im Zusammenhang mit dem Weltparlament der Religionen in 
Chicago 1893 formierte. Damals entwickelte der junge Hindu-Mönch Swami 
Vivekananda den Topos, gemäß dem die Menschen im Westen zwar an den 
technischen Fortschritten der Moderne teilhätten, spirituell aber verarmt sei­
en. Dass Indien in Form der Hindu-Traditionen gleichsam das uralte, aber 
immer noch zeitgemäße Heilmittel für die Moderne bereithalte, etablierte sich 
damals als Denkfigur, die sich noch in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts 
für neo-hinduistische Bewegungen wie ISKCON als charakteristisch und wirk­
mächtig erweisen sollte. Während dieses Beispiel einen Diskursstrang im globa­
len Maßstab verfolgt, widmet sich Anne Beutter (Universität Luzern) einem 
lokal eingrenzbaren Feld im Ghana (damals britische Kronkolonie Goldküs­
te) der 1890er- bis 1920er-Jahre. In einem religiös pluralen Kontext entstand 
hier eine durch die Kolonialmacht befeuerte Konkurrenz zwischen ‹traditionel­
len› Akteuren, weiblichen Medien der Ga-Gottheiten, auf der einen und männ­

EINLEITUNG 17

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


lichen indigenen Ritualspezialisten auf der anderen Seite. Letztere versuchten 
– zeitweise mit gewissem Erfolg – die auch ökonomisch bedrohlich gewordene 
Konkurrenz zu verdrängen, indem sie deren Wirken als nicht kompatibel mit 
der Moderne darstellten. Das Beispiel zeigt, wie das Ringen um Deutungshoheit 
in Machtverhältnisse eingebettet ist: Die Kolonialpolitik wirkt säkularisierend 
und funktional differenzierend und restrukturiert damit das religiöse Feld 
auf ‹moderne› Weise. Im dritten Beitrag geht Amir Dziri (Universität Freiburg 
i. Ue.) der im Diskurs scheinbar so fest etablierten Inkompatibilität von ‹Is­
lam› und ‹Moderne› nach. Zu diesem Zweck zieht er muslimische Reformlite­
ratur der letzten Jahrzehnte heran und entdeckt neben vielen Gemeinsamkeiten 
auch unterschiedliche Akzente bei Autorinnen und Autoren, die in muslimi­
schen Gesellschaften leben und wirken, gegenüber solchen, die zumindest 
einen großen Teil des Lebens in mehrheitlich nicht-muslimischen Gesellschaf­
ten verbracht haben. Sowohl in der Debattenliteratur als auch in Umfragen in 
den Bevölkerungen zeigt sich, dass die Präferenzen nicht so sehr bei Themen 
wie Partizipation und Demokratie auseinandergehen, sondern eher bei stark 
mit Wertfragen verknüpften Themen im sozialen Bereich. Pauschalaussagen, 
so das Fazit, gehen fehl, erst der genauere Blick in regionale oder nationale Ver­
hältnisse zeigt, wie die Menschen ‹modern› und ‹islamisch› zusammendenken 
wollen.

Fazit

Analysiert man verschiedenste religiöse Traditionen in ihren je lokalen und 
zeitlichen Kontexten unter den genannten Gesichtspunkten, so lassen sich 
wiederkehrende Muster erkennen. Je nach Kontext war und ist ein anderes 
Verständnis von programmatisch verstandener Moderne wie auch ein anderes 
Verständnis von Religion maßgebend für die Art der Reibung zwischen den 
beiden Sinnsystemen. Beide sind dabei von Anfang an aufeinander bezogen, 
diskursiv. Dabei sind intellektuelle Debatten, in denen Beteiligte wie ein Johann 
Michael Sailer, ein Georg Hermes, ein Friedrich Schleiermacher oder auch 
die meisten Verfasser der Fundamentals akademisch um das bessere Argument 
ringen, nur ein Schauplatz unter mehreren.

Häufiger ist es ein Ringen um Deutungshoheit, das eingebettet ist in Kämpfe 
um handfeste Interessen. In diesen Kämpfen ist nicht a priori klar, wer die 
längeren Spieße hat. Akteure, die sich primär unter religiösem Vorzeichen han­
delnd sehen, und jene, die ihr Vorgehen als andersartig motiviert betrachten 
(bspw. wissenschaftlich, politisch, säkular), nutzen dieselben Freiheiten und 
Mittel, sehen sich genötigt, Erwartungen an Vernunftbezug und Rechenschaft 
zumindest pro forma zu erfüllen. Religiöse Institutionen erweisen sich dabei 
mitunter als wesentlich wandlungsfähiger, als ihre antireligiösen Gegner sie 

18 MARTIN BAUMANN, MARGIT WASMAIER-SAILER, ANDREAS TUNGER-ZANETTI

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


womöglich darstellen. Neue Bildungsinstitutionen entstehen so nicht nur im 
säkularen Bereich, sondern auch im religiösen, um durch systematische Studien 
und Standards den Herausforderungen der Moderne zu begegnen. Neben die 
traditionell männlichen religiösen Spezialisten treten als Folge breiter zugängli­
cher Bildung Laien, Autodidakten und generell immer mehr auch Frauen. Dass 
all diese die religiöse Tradition nicht immer in derselben Weise wie die etablier­
ten Kräfte interpretieren, aber unter Umständen deutlich erfolgreicher, schafft 
innerreligiöse Fronten. Religiöse Institutionen und Repräsentanten bewiesen in 
unterschiedlichem Ausmaß die Fähigkeit zu Reflexivität und Selbstkorrektur, 
zwei Aspekte, die Eisenstadt zu den Merkmalen der Moderne zählt.

So sind also ‹Religion› und ‹Moderne› vielfältig ineinander verzahnt und 
verschlungen. Die Einteilung des vorliegenden Sammelbandes in die The­
men «Freiheitsethos der Moderne», «Religion und Wissenschaft», «Autorität 
im Wandel», «Herausforderungen an die Tradition» und «Moderne im Dis­
kurs» versteht sich dabei nur als ein Vorschlag, so wie auch die Auswahl der 
Beiträge notwendig nur eine begrenzte Anzahl Kontexte und Themen beleuch­
tet. Weitere vergleichende und systematische Perspektiven erschließt das Regis­
ter.

Dank

Für das Zustandekommen dieses Bandes danken wir zunächst den Verfasserin­
nen und Verfassern der Beiträge für ihre engagierte und geduldige Mitarbeit. 
Dank gebührt auch den Herren Andreas Kohlndorfer und Cédric Bähler sowie 
Frau Dr. Franca Spies, die sich um die Kleinarbeit der Literaturverwaltung, 
beim Erstellen des Registers und um die Korrektur des Manuskripts verdient 
gemacht haben. Die Ringvorlesung, die öffentliche Tagung sowie die Autorenta­
gung zu den ersten Versionen der Beiträge wären nicht zustande gekommen 
ohne die finanzielle Förderung durch die Forschungskommission der Universi­
tät Luzern, den Schweizerischen Nationalfonds SNF sowie die Schweizerische 
Gesellschaft für Religionswissenschaft.

Literatur

Alexander, Jeffrey C. (2013): The dark side of modernity, Cambridge: Polity Press.
Bayly, Christopher Alan (2008): Die Geburt der modernen Welt. Eine Globalgeschichte 

1780 – 1940, Frankfurt, M., New York, NY: Campus.
Dierse, Ulrich (2017): «Art. Religion. VI. 18. Jahrhundert», in: Joachim Ritter, Karlfried 

Gründer, Gottfried Gabriel, Ulrich Dierse, Carl-Heinz Ratschow, Stefan Lorenz, 
Ernst Feil, Walter Jaeschke, Heinrich M. Schmidinger, Christoph Elsas (Hg.), Histori­
sches Wörterbuch der Philosophie online, Basel: Schwabe.

EINLEITUNG 19

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dipper, Christopf (2013): «Religion in modernen Zeiten: Die Perspektive des Histori­
kers», in: Ulrich Willems, Detlef Pollack, Helene Basu, Thomas Gutmann, Ulrike 
Spohn (Hg.), Moderne und Religion. Kontroversen um Modernität und Säkularisie­
rung, Bielefeld: Transcript.

Duden (2012): Duden − Das große Wörterbuch der deutschen Sprache, [Munzinger 
CD-ROM], https://www.munzinger.de/search/document?index=duden-dd&id=DD
00007398&type=text/html&query.key=hLTSZ3em&template=/publikationen/duden
/document.jsp#DD0000132373 (Stand: 2.9.2022).

Eisenstadt, Shmuel N. (2000a): Die Vielfalt der Moderne, Weilerswist: Velbrück Wissen­
schaft.

Eisenstadt, Shmuel N. (2000b): «Multiple modernities», in: Daedalus, 129, S. 1–30.
Frühwirth, Angelika / Mijić, Ana (2018): «Reibungsgewinne. Identitäten im Inner[Au­

ßer]Halb», in: Momentum Quarterly, 7, Nr. 2, S. 98–111.
Göle, Nilüfer (1996): The forbidden modern. Civilization and veiling, Ann Arbor: Uni­

versity of Michigan Press.
Koschorke, Albrecht (2013): «‹Säkularisierung› und ‹Wiederkehr der Religion›: Zu 

zwei Narrativen der europäischen Moderne», in: Ulrich Willems, Detlef Pollack, 
Helene Basu, Thomas Gutmann, Ulrike Spohn (Hg.), Moderne und Religion. Kontro­
versen um Modernität und Säkularisierung, Bielefeld: Transcript, S. 237–260.

Kuhn, Thomas K. / Albrecht-Birkner, Veronika (Hg.) (2017): Zwischen Aufklärung und 
Moderne. Erweckungsbewegungen als historiographische Herausforderung, Berlin: Lit.

Mignolo, Walter D. (2011): The darker side of Western modernity. Global futures, decolo­
nial options, Durham: Duke University Press.

Pohlig, Matthias / Pollack, Detlef (Hg.) (2020): Die Verwandlung des Heiligen. Die 
Geburt der Moderne aus dem Geist der Religion, Wiesbaden: Berlin University Press.

Pollack, Detlef (2013): «Religion und Moderne: Theoretische Überlegungen und empi­
rische Beobachtungen», in: Ulrich Willems, Detlef Pollack, Helene Basu, Thomas 
Gutmann, Ulrike Spohn (Hg.), Moderne und Religion. Kontroversen um Modernität 
und Säkularisierung, Bielefeld: Transcript, S. 293–329.

Pollack, Detlef (2020): «Religion und gesellschaftliche Differenzierung: Sozialhistori­
sche Analysen zur Emergenz der europäischen Moderne», in: Zeitschrift für Religion, 
Gesellschaft und Politik, 4, Nr. 2, S. 203–238.

Riesebrodt, Martin (2007): Cultus und Heilsversprechen. Eine Theorie der Religionen, 
München: Beck.

Seiwert, Hubert (1995): «Religion in der Geschichte der Moderne», in: Zeitschrift für 
Religionswissenschaft, 3, Nr. 1, S. 91–101.

Sinai, Stavit (2020): «The analytical incoherence of the multiple modernities thesis», in: 
Journal of Classical Sociology, 20, Nr. 4, S. 298–308.

Trakulhun, Sven / Weber, Ralph (Hg.) (2015): Delimiting modernities. Conceptual chal­
lenges and regional responses, Lanham, Maryland: Lexington Books.

Willems, Ulrich / Pollack, Detlef / Basu, Helene / Gutmann, Thomas / Spohn, Ulrike 
(Hg.) (2013): Moderne und Religion. Kontroversen um Modernität und Säkularisie­
rung, Bielefeld: Transcript.

20 MARTIN BAUMANN, MARGIT WASMAIER-SAILER, ANDREAS TUNGER-ZANETTI

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.munzinger.de/search/document?index=duden-dd&id=DD00007398&type=text/html&query.key=hLTSZ3em&template=/publikationen/duden/document.jsp#DD0000132373
https://www.munzinger.de/search/document?index=duden-dd&id=DD00007398&type=text/html&query.key=hLTSZ3em&template=/publikationen/duden/document.jsp#DD0000132373
https://www.munzinger.de/search/document?index=duden-dd&id=DD00007398&type=text/html&query.key=hLTSZ3em&template=/publikationen/duden/document.jsp#DD0000132373
https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.munzinger.de/search/document?index=duden-dd&id=DD00007398&type=text/html&query.key=hLTSZ3em&template=/publikationen/duden/document.jsp#DD0000132373
https://www.munzinger.de/search/document?index=duden-dd&id=DD00007398&type=text/html&query.key=hLTSZ3em&template=/publikationen/duden/document.jsp#DD0000132373
https://www.munzinger.de/search/document?index=duden-dd&id=DD00007398&type=text/html&query.key=hLTSZ3em&template=/publikationen/duden/document.jsp#DD0000132373


Freiheitsethos der Moderne

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wahlverwandtschaften:
Koalitionen und Konflikte zwischen Protestantismus 
und Moderne

Reiner Anselm

Der zweite Blick. Das komplizierte Verhältnis von Protestantismus 
und Moderne

«Soll der Knoten der Geschichte so auseinander gehn? das Christenthum mit 
der Barbarei, und die Wissenschaft mit dem Unglauben?» In diese berühmte 
rhetorische Frage kleidete Friedrich Schleiermacher 1829 (1990: 347) sein Plä­
doyer für einen Protestantismus, der sich als anschlussfähig an die Moderne, 
an die mit der Aufklärung und der Französischen Revolution begonnenen 
Veränderungen in Kirche und Gesellschaft, erweist. Mit seinem theologischen
und kirchenpolitischen Schaffen suchte er den damit verbundenen Herausfor­
derungen gerecht zu werden. Den Hintergrund für seine Bemühungen bildet 
dabei eine manifeste Krisenerfahrung: Die Aufklärung hatte mit ihrer Zentral­
stellung des Individuums und ihrer Infragestellung der klassischen Metaphy­
sik die Plausibilität des Christentums gerade in den gebildeten Kreisen stark 
schwinden lassen. An die Stelle eines von Theologie und Kirche verwalteten 
Wahrheitsanspruchs, der auf der Offenbarung und damit der Autorität der 
Schrift basierte, war nun die Vernunft als Referenzpunkt getreten – und damit 
die Kritik aller anderen Autoritäten. Diese neue Konstellation wurde in der 
evangelischen Kirche und in der evangelischen Theologie schon früh als Epo­
chenwende wahrgenommen. Während sich ein Teil der Theologie emphatisch 
dem neuen Denken zuwandte und in der Aufklärung die konsequente Weiter­
entwicklung der reformatorischen Ideen sah, lehnte ein anderer Teil dies als 
einen von der Sünde motivierten Abfall des Menschen von Gott ab. Beide 
Perspektiven sind nach wie vor virulent, doch beide Perspektiven vereinfachen 
das komplizierte Beziehungsverhältnis zwischen Protestantismus und Moderne 
in unzulässiger Weise. Die verschlungenen Pfade und wechselseitigen Beeinflus­
sungen zwischen beiden erschließen sich erst auf den zweiten Blick. Nach einer 
ersten Erkundung sollen darum in diesem Beitrag drei Themenbereiche, das 
Freiheitsverständnis, die Weltzuwendung und die Hochschätzung der Heiligen 
Schrift als Orientierungsmaßstab, näher untersucht werden, um einer kompli­
zierten Beziehung auf die Spur zu kommen.

1.

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Charakteristisch für die Verhältnisbestimmung der Moderne zur Religion, 
die auch Schleiermacher vor Augen hat, ist Kants Abhandlung Die Religion 
innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft von 1793. Der Königsberger Philo­
soph erklärte nun nicht mehr den in der Bibel geoffenbarten Willen Gottes 
und die korrespondierende Wirklichkeitssicht zum Referenzrahmen, sondern 
gerade umgekehrt wurde nun die Vernunft die Instanz, vor der sich die Religion 
zu rechtfertigen hat. Die dann favorisierte natürliche Religion begrenzt die 
geoffenbarte Religion, der zuvor der Primat und die strukturierende Funktion 
zugemessen worden war (vgl. Birkner 1961: 279–295; 283).

In dieser Situation kristallisierten sich drei grundsätzliche Reaktionsformen 
innerhalb der evangelischen Kirchen und der evangelischen Theologie heraus. 
Auf der einen Seite standen diejenigen Stimmen, die die christliche Religion
mit Kant als Motivationsinstanz für die Moral umgestalten wollten und darüber 
hinaus die Kompatibilität von aufgeklärtem Denken und dem evangelischen 
Christentum proklamierten. Auf konservativer Seite formierten sich die Gegen­
kräfte, die die Gedanken von Moderne und Aufklärung insgesamt als Irrweg 
brandmarkten. Der vermittelnde Weg Schleiermachers wiederum basierte auf 
dessen Überzeugung, die Religion sei weder mit Metaphysik noch mit Moral 
gleichzusetzen, sondern als eine eigenständige Form der Weltaneignung zu 
begreifen: Sie «ist weder Denken noch Handeln, sondern Anschauung und 
Gefühl» (Schleiermacher 1984: 211). Im Einzelnen dabei das Universum, im 
Begrenzten das Unendliche zu erblicken, ist dabei ein zentrales Wesensmerkmal 
– auf die darin zum Ausdruck kommende Sicht des Einzelnen wird später noch 
einmal einzugehen sein.

Scheint Schleiermacher mit dieser Herangehensweise den Weg frei zu ma­
chen für eine Privatisierung der Religion, der Zurückdrängung aus der öffent­
lichen Sphäre, so bewegt sich der dominante Weg des Protestantismus im 
19. Jahrhundert doch in eine andere Richtung. Hier wird die Religion trans­
formiert in eine theologische Deutung der Kultur, die insbesondere nach der 
Gründung des deutschen Kaiserreichs 1871 in der Schule Albrecht Ritschls den 
Gleichklang protestantischer Überzeugungen mit dem sittlichen Fundament 
des preußischen Staates zu erweisen suchte. Im Anschluss an Positionen der 
Aufklärungstheologie, vor allem aber im Anschluss an Hegels geschichtsphi­
losophisches – vielleicht besser: geschichtstheologisches – Denken erscheint 
nun Luthers Freiheitsschrift von 1520 als Beginn einer neuen Epoche: der 
Moderne. Deren Denken, so die Überzeugung, die nicht nur von Theoretikern 
in Deutschland, sondern auch in anderen protestantischen Ländern vertreten 
wurde, gruppiert sich ebenso wie die Kultur, die gesellschaftliche und die politi­
sche Ordnung um den Begriff der Freiheit.

Besonders aufschlussreich für das Selbstverständnis ist das Pathos, mit dem 
Hegel diese Verbindung zwischen Reformation, Freiheit und Moderne herstellt, 
wenn er formuliert: Mit der Reformation «ist das neue, das letzte Panier aufge­

24 REINER ANSELM

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


tan, um welches die Völker sich sammeln, die Fahne des freien Geistes, der 
bei sich selbst, und zwar in der Wahrheit ist und nur in ihr bei sich selbst ist. 
Dies ist die Fahne, unter der wir dienen und die wir tragen. [...] Dies ist der 
wesentliche Inhalt der Reformation; der Mensch ist durch sich selbst bestimmt, 
frei zu sein» (Hegel 1970: 496–497). Noch die Feierlichkeiten zum Reformati­
onsjubiläum 1917 und vor allem das Bild, das die sog. Lutherrenaissance um 
Karl Holl zeichnete, vertreten mit Verve diese Auffassung.1

Das Selbstbewusstsein, das sich mit dieser Interpretation der Reformation
verbindet und zu einer faktischen Gleichsetzung von Protestantismus und mo­
derner Kultur führt, spiegelt sich in den durchaus erfolgreichen Bemühungen 
des Protestantismus, die beherrschende kulturelle Kraft des deutschen Kaiser­
reichs zu sein – zumindest für das Bürgertum. Dass die Verbindung von 
Protestantismus und Moderne, auch von christlicher Freiheit und modernem 
Emanzipationsdenken allerdings nicht so bruchlos funktionierte, hätte ein ver­
tiefter Blick auf die Lage der Arbeiterschaft zeigen können, die die Ambivalenz 
der Modernisierungsprozesse zu spüren bekam und deren Erwartungen an 
die emanzipative Moderne viel eher von der Sozialdemokratie denn von den 
Hauptströmungen evangelischer Kirchlichkeit befriedigt wurden.

Doch nicht allein diese Problematik störte das Bild einer harmonischen 
Zuordnung zwischen Reformation und moderner Kultur. Noch stärker in diese 
Richtung wirkten das Ende des Kaiserreichs sowie der allgemeine Plausibilitäts­
verlust der zivilisatorischen Kraft einer protestantisch imprägnierten Kultur 
angesichts der Grauen des ersten Weltkriegs. Nachdem sich die Geschichtswis­
senschaft im 19. Jahrhundert faktisch als geisteswissenschaftliche Leitdisziplin 
etabliert hat, entlarvt sie die Gleichsetzung von Reformation und Moderne, von 
Widerstand gegen die römisch-katholische Dominanz und reformatorischer 
Emanzipation als Konstruktion. Diese Kritik speist sich dabei sowohl aus der 
eher dem konservativen Lager zuzurechnenden sog. Lutherrenaissance um de­
ren Mentor Karl Holl als auch aus Überlegungen der modernen, religionsge­
schichtlich arbeitenden Theologie.

Die prominenteste Stimme der dieser Zugangsweise verpflichteten Theoreti­
ker war Ernst Troeltsch, der Berliner Theologe und Kulturphilosoph. Seine 
differenzierend-skeptische Analyse der im 19. Jahrhundert so emphatisch ver­
tretenen Gleichsetzung zwischen Protestantismus und Moderne endete mit der 
Feststellung, es lasse sich keine direkte Linie zwischen Protestantismus und Mo­
derne ziehen. Troeltsch arbeitete in seinen historisch und sozialwissenschaftlich 
informierten Analysen heraus «daß der Protestantismus nicht unmittelbar die 
Anbahnung der modernen Welt bedeuten kann. Im Gegenteil, er erscheint 
zunächst als Erneuerung und Verstärkung des Ideals der kirchlichen Zwangs­
kultur, als volle Reaktion mittelalterlichen Denkens, die die bereits errungenen 

1 S. dazu besonders Holl (1927: 155–287).

WAHLVERWANDTSCHAFTEN 25

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ansätze einer freien und weltlichen Kultur wieder verschlingt» (Troeltsch 2001: 
245–246).

Der Grund dafür liegt darin, dass Luther zutiefst in der Vorstellungswelt 
des Mittelalters verwurzelt war. So sind die ethischen Vorstellungen Luthers 
und seiner Anhänger bzw. Nachfolger geprägt durch die Opposition zwischen 
(menschlichem) Chaos und (göttlicher) Ordnung. Gerade der Wittenberger 
Reformator folgt in seinem politischen Denken einer tiefen Skepsis gegen je­
de Selbstorganisation, wie sie für moderne Gesellschaften charakteristisch ist. 
Dementsprechend modelliert er das Politische nicht, wie es nur wenig später 
für die frühmodernen Denker wie Thomas Hobbes oder, mit ganz anderen 
Vorannahmen, Hugo Grotius charakteristisch wird, über den Vertragsgedanken 
und damit über die republikanische Konzeption eines Staatswesens. Vielmehr 
ergibt sich für Luther, in erkennbarer Spannung zu seiner Kritik an der Ver­
mischung einer weltlichen und einer geistlichen Herrschaft auf der Seite der 
römischen Kirche, das Wesen des Politischen aus dem Gedanken einer stellver­
tretend für Gottes Ordnungswillen agierenden Obrigkeit. Sie übt Gottes Willen 
zum Widerstand gegen das Böse ebenso aus wie dessen Erhaltungswillen. Diese 
Vorstellung, dass die ordnende Hand Gottes durch sein Gesetz dem Chaos am 
besten wehren würde – sei es durch das selbstwirksame Wort (Luther), sei es 
durch die Ordnung der Kirche (Calvin) – steht in deutlichem Widerspruch zu 
den demokratischen Bestrebungen moderner Gesellschaften.

Führt man sich dies vor Augen, so wird deutlich, dass die Stilisierung der 
Reformation als Wegbereiterin der Moderne und damit eine harmonische 
Zuordnung zwischen der Reformation des Christentums und der modernen 
Umgestaltung der Gesellschaft unsachgemäß ist. Das gilt unbeschadet der 
Tatsache, dass auch die 500-Jahrfeier zum Gedenken an den Beginn der Wit­
tenberger Reformation 2017 immer wieder Hegels Melodie vom Beginn der 
Moderne mit der Reformation anstimmte.2 Damals wie heute ist wohl diese 
Stilisierung zunächst einmal als der Versuch zu verstehen, den eingangs bei 
Schleiermacher angesprochenen Antagonismus zwischen Christentum und Mo­
derne zu überwinden und beide gerade angesichts unübersehbarer Krisen- und 
Distanzierungserfahrungen in ein neues, harmonisches, eben nicht destruktives 
Verhältnis zu bringen. Wer so argumentiert versucht, in der Terminologie die­
ses Bandes formuliert, die Widersprüche und Antagonismen zwischen Protes­
tantismus und Moderne in «Reibungsgewinne» umzudeuten. Dabei zeigen die 
konservativen Kräfte, zeigt aber auch die antimoderne Stoßrichtung, die im 19. 
und frühen 20. Jahrhundert zunächst vom theologischen Konfessionalismus, 
dann aber besonders von der Dialektischen Theologie vertreten wird, dass die 
Moderne immer auch als eigene Bedrohung wahrgenommen wurde.

2 Ein besonders prominentes Beispiel dafür stellt die offizielle Informationsseite der deutschen 
Bundesregierung zum Reformationsjubiläum dar: Bundesregierung (o. J.).

26 REINER ANSELM

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Doch auch wenn die Opposition der Dialektischen Theologie gegen die 
Moderne, gegen die Fokussierung auf den Menschen, vor dem Hintergrund 
der nationalsozialistischen Exzesse durchaus Plausibilität gewinnen konnte, so 
zeigte sich im letzten Drittel des 20. Jahrhunderts, dass die Opposition zwischen 
Moderne und Protestantismus letztlich nicht zum Erfolg, sondern nur zur 
Distanzierung weiter Kreise von der Kirche führt. Denn die Zentralstellung 
des Einzelnen und die damit verbundenen Fragen der Lebensführung, die sich 
als Fragen der Weltgestaltung und damit der Diesseitigkeit stellen, stehen in un­
übersehbarer Spannung zu den klassischen, metaphysisch fokussierten Themen 
der Theologie. Was dies für die Kirche bedeutet und welche Veränderungen für 
die theologische Lehrbildung sich daraus ergeben, ist nach wie vor Gegenstand 
intensiver Debatten. Dabei fällt auf, dass die Polarität zwischen den Positionen, 
die die Kompatibilität mit der Moderne als Voraussetzung für eine zukunftsfä­
hige Kirche annehmen, und denen, die gerade in deren Fokussierung auf die 
Einzelnen und die Kultur den entscheidenden Fehler sehen, nach wie vor den 
Diskurs bestimmt.

Diese knappe Rekonstruktion zeigt: Das Verhältnis des Protestantismus zur 
Moderne ist wesentlich verschlungener und komplizierter, als es die Erzählun­
gen des 19. und besonders des 20. Jahrhunderts nahelegen wollten. Weder eine 
im Grunde als Siegesgeschichte konzipierte Erzählung vom Gleichklang zwi­
schen Reformation und Moderne noch ein klarer Antagonismus bilden die Be­
ziehungen adäquat ab. Vielmehr gibt es durchaus Verbindungslinien zwischen 
dem reformatorischen Aufbruch und der Entstehung der Moderne, allerdings 
sind diese keinesfalls, wie es Hegel intonierte, im Sinne einer genetischen – 
schon gar nicht im Sinne einer exklusiven – Ableitung zu beschreiben.

Stattdessen erscheint es sachgerechter, eine Figur aufzunehmen, die der So­
ziologe Philip Gorski (2020) für die Beschreibung des Verhältnisses von Protes­
tantismus und Demokratie in den Vereinigten Staaten verwendet hat, und von 
Wahlverwandtschaften zwischen Protestantismus und Moderne zu sprechen. 
Wahlverwandtschaften bezeichnen gerade keinen genetischen Zusammenhang, 
sondern, ganz im Sinne von Goethes gleichnamigem Roman, eine Beziehung, 
die zunächst andere Bindungen zurücklassen und Hindernisse überwinden 
muss, ehe es zu einer innigen Verbindung kommen kann – ob diese Verbindung 
wie in Goethes Vorbild tragisch enden wird und muss, wird abschließend zu 
überlegen sein.

Es sind dabei drei Konstellationen, in denen es zur Auflösung alter Bin­
dungen und entsprechenden Umgestaltungen gekommen ist: zum einen die 
Zentralstellung des Freiheitsgedankens, zum anderen die Aufwertung des Welt­
lichen, und schließlich die Profilierung der Bibel als leitendes Kriterium und 
die damit verbundene Fokussierung auf den Einzelnen und dessen Entschei­
dung. Alle drei Konstellationen sind miteinander verbunden, sie korrigieren 
und ergänzen einander. Ob als Reaktion auf eine veränderte Wissenslandschaft, 

WAHLVERWANDTSCHAFTEN 27

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ob als Reaktion auch auf das sich verschiebende soziale Gefüge: Mehr und 
mehr bringen die an der Aufklärung und der Zentralstellung der Vernunft ori­
entierten Wissenschaften das gewachsene stratifizierte Gesellschaftsmodell ins 
Wanken, gewinnen Bürgertum und Arbeiterbewegung die Oberhand. All das 
zwingt den Protestantismus zu Reaktionen und Neuanpassungen – im Blick auf 
Lehre, Leben und auch hinsichtlich der Organisationsformen. All das aber stellt 
eben keine unmittelbare Verbindung zwischen Protestantismus und Moderne 
dar. Nur indirekt, nur durch die tiefgreifende Modifikation der ursprünglichen 
Konstellationen durch die geistesgeschichtlichen und sozialen Folgewirkungen, 
die die Aufklärung angestoßen hat, konnten sie den Weg zu einer konstruktiven 
Verbindung zwischen Protestantismus und Moderne bahnen.

Der evangelische Freiheitsgedanke und sein Verhältnis zur Moderne

Besondere Aufmerksamkeit muss dabei sicher dem Freiheitsgedanken gelten. 
Denn es war der Freiheitsgedanke, der Luther populär machte und ihm die 
Sympathien sowohl des Volkes als auch des papstkritischen Adels einbrachte. 
Und es ist der Freiheitsgedanke, der im Zentrum moderner Gesellschaften 
steht. Allerdings ist eben, im Unterschied zu der bereits angesprochenen Deu­
teperspektive, die in der Fluchtlinie von Hegel und Holl argumentiert, ein 
fundamentaler Unterschied zwischen der reformatorischen Sichtweise und dem 
modernen Freiheitsverständnis zu sehen: Luthers Freiheitsschrift mit ihrer be­
rühmten Doppelthese – «ein Christenmensch ist ein freier Herr über alle Dinge 
und niemandem untertan; ein Christenmensch ist ein dienstbarer Knecht aller 
Dinge und jedermann untertan» – lässt zwar den Freiheitsbegriff zum Leitbe­
griff des reformatorischen Denkens werden, aber sein Freiheitsverständnis ist 
doch von einer ganz anderen Stoßrichtung geprägt als der moderne Gedanke 
der Freiheit als Emanzipation und Selbstbestimmung. Denn Luther ordnet den 
Freiheitsbegriff der vertikalen Dimension, der Beziehung zwischen Gott und 
Mensch zu, nicht der horizontalen, den zwischenmenschlichen Beziehungen.

Dementsprechend ist Luthers Freiheitsverständnis nur in der Hinsicht eman­
zipatorisch, dass es die Freiheit gegenüber den von der Kirche geforderten 
Praktiken und Vorbedingungen zur Erlangung des Heils artikuliert. Allerdings 
ist diese Freiheit nichts, was der Mensch aus sich heraus zur Geltung bringen 
könnte, vielmehr ist es eine geschenkte Freiheit, die sich der Hinwendung 
Gottes zum Menschen verdankt. Damit ist zugleich dieser Freiheit die volun­
taristische Spitze genommen, das Befreiungserlebnis, das darin besteht, sich 
gerade nicht an etwas Vorgegebenes halten zu müssen – und sei es nur der 
Ausdruck der Dankbarkeit gegenüber dem, der mir die Freiheit geschenkt hat. 
Dieses voluntaristisch-emanzipative Element bestimmt aber das moderne Frei­

2.

28 REINER ANSELM

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


heitsdenken ganz maßgeblich. Christoph Menke3 und, in etwas abgeschwächter 
Form, Christoph Möllers (2020) haben dies gegenüber der Einbettung der 
Freiheit in Formen der sozialen Kontrolle jüngst noch einmal hervorgehoben.

Führt man sich das vor Augen, sieht man den Unterschied zum reformato­
rischen Denken deutlich. Denn Freiheit bleibt in Luthers Denken abhängig 
von dem strukturbildendem Willen Gottes. Diese Auffassung der verdankten 
Freiheit markiert daher eine unübersehbare Differenz zu einem modernen, 
emanzipativen Freiheitsbewusstsein, das die Freiheit gerade im Blick auf das Le­
ben in der Gesellschaft zur Geltung bringen möchte und ihre Ursprünge in der 
dem Menschen von Natur aus gegebenen Würde verortet. Bei Luther dagegen 
wird über die Charakterisierung der Freiheit als verdankter sogleich auch die 
Verbindlichkeit der Ordnungen als Ausfluss der Nächstenliebe zum Ausdruck 
gebracht. Denn die dem Menschen geschenkte Freiheit führt eben den Willen 
Gottes, dies allein aus Gnade zu tun, mit sich – dieser ist das strukturbildende
Element. Daher kann es dann auch nicht überraschen, dass das Verhalten des 
Menschen, das dieser geschenkten Freiheit korrespondiert, die Akzeptanz des 
formenden Willens Gottes ist – und umgekehrt der Widerstand gegen dieses 
formende Prinzip und damit gegen den Willen Gottes als Sünde zu stehen 
kommt. Zu dieser Akzeptanz gehört es dann, sich in die von Gott gegebenen 
Ordnungsstrukturen einzufügen. Die Eingangsthese aus der Freiheitsschrift ist 
genau in diesem Sinn auszulegen.

Von hier aus erschließt sich auch Ernst Troeltschs oben zitierte Bemerkung, 
der Protestantismus habe zunächst eine kirchliche Zwangskultur befördert: 
Troeltsch spielt hier genau darauf an, dass die lutherische Theologie das eman­
zipative Element der Freiheit eben nicht zur Geltung bringt, sondern ihm 
gerade umgekehrt die Kraft nimmt, in dem die menschliche Freiheit unter 
den Generalverdacht gestellt wird, Chaos zu bewirken. Demgegenüber bewirkt 
ein Verständnis, das Freiheit als Gabe Gottes auffasst, Ordnung. Denn hier 
unterstellt sich der Einzelne unter den Willen Gottes, der dem Chaos entge­
gentritt. Diese faktische Aushöhlung der menschlichen Freiheit konnte spiritua­
listisch-mystisch von Luther durch den Verweis auf den dem Glaubenden ein­
wohnenden und seinen Willen bestimmenden Christus4 interpretiert werden, 
bedeutete aber faktisch eine Begrenzung der individuellen Freiheit durch die 
vorgegebenen Ordnungsmuster. Genau an diesem Punkt kam es zum Bruch 
der Wittenberger Reformation mit den Freiheitsbestrebungen der Bauernschaft, 
genau an diesem Punkt schlägt dann auch Luthers Freiheitssemantik um in eine 
Beachtung der vorgegebenen Strukturen. Und schließlich markiert dieser Punkt 
auch die Differenz zwischen der antiken und der modernen Ethik. Denn wäh­
rend sich das Gute nach der antiken Ethik durch das Vorgefundene definieren 

3 So kann Menke formulieren: «Freiheit heißt Befreiung. Freiheit gibt es nur im oder als Prozess 
der Befreiung» (Menke 2018: 51).

4 Im Sinn des biblischen Galaterbriefes, Kap. 2, Vers 20.

WAHLVERWANDTSCHAFTEN 29

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


lässt, beharrt die moderne Ethik darauf, dass über die Vernunft lediglich das 
moralisch Gesollte, nicht aber das Gute bestimmt werden kann.5

Der Bestand der Wittenberger Reformation war nur durch das Bündnis 
mit der Obrigkeit, insbesondere mit den evangelisch gewordenen Fürsten zu 
sichern. Zudem hatte sich in den Bauernkriegen gezeigt, dass die emanzipative
Inanspruchnahme der reformatorischen Freiheitspredigt geeignet war, die über­
kommene Ordnung zu sprengen und Chaos zu verbreiten. Daher dominierte 
schon bei Luther, erst recht aber bei der nachfolgenden Generation ein Ver­
ständnis der Freiheit, das dieser im Blick auf das Verhältnis zum Mitmenschen 
enge Fesseln anlegte. Es ist dabei nicht ohne Ironie, dass diese Position das 
Plädoyer gegen die weltliche Macht der Bischöfe in eine Sakralisierung weltli­
cher Macht überführt: Die Obrigkeit wird Luther zur Garantin der göttlich 
vorgegebenen Ordnung.

Das reformatorische Modell der Freiheit unterscheidet sich somit sehr deut­
lich von der modernen Auffassung, der zufolge der Freiheitsgedanke im Sinne 
der Selbstbestimmung und damit des Heraustretens aus den überkommenen 
Autoritäten und Kausalitäten als Bedingung für das moralische Verhalten und 
damit für die Ethik überhaupt profiliert wird. Und dennoch führen eindeutige 
Spuren vom Freiheitsdenken der Reformation zum emanzipativen Freiheits­
denken der Moderne. Dies zeigt sich, wenn man den Blick auf die Entwicklun­
gen im Bürgertum lenkt. Denn trotz des Bündnisses gerade der Wittenberger 
Reformation mit den Fürsten wird insbesondere in den Städten aufgrund des 
wachsenden Selbstbewusstseins des aus der klerikalen und der obrigkeitlichen 
Bevormundung entlassenen Bürgertums die Frage drängender, wie verhindert 
werden könnte, dass der Gabe-Charakter und die Orientierung an den Ord­
nungen die Freiheit konterkarieren.

Hier zeigt sich die Ambivalenz des reformatorischen Denkens: Diese dem 
wachsenden Selbstbewusstsein zugrunde liegende Aufwertung des Individuums 
hatte die Reformation selbst bewirkt, denn der Glaube ist nach evangelischer 
Einsicht ja institutionell unverfügbar, er wird durch Gott selbst gewirkt. Dabei 
ist die Entwicklung durch eine charakteristische Dialektik gekennzeichnet: Die 
Reformation befördert mit der Vorstellung der konstitutiven Sündhaftigkeit 
des Menschen auch das Freiheitsbeschränkungen legitimierende Agieren der 
Obrigkeit – und zieht sich genau dadurch die Skepsis der städtischen Eliten 
zu, die auf Emanzipation und Säkularisierung zielen. Die eingangs skizzierten 
Bemühungen, den Gleichklang zwischen evangelischem Glauben und Moderne 
herzustellen, reagieren auf diese Entwicklung. Im Rückblick ist es dabei von 
besonderer Bedeutung, dass von Karl Marx das Auseinandertreten von Religi­
on und Moderne befördert worden war. Denn hier begann ein Prozess, der 
schließlich die Gesellschaft und dann auch die politischen Systeme in einen 

5 Vgl. dazu die Ausführungen von Ernst Tugendhat (1984).

30 REINER ANSELM

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


christentumaffinen und einen christentumkritischen Teil spaltete. Zwar findet 
das deutsche Bürgertum mehrheitlich wieder zu einer modernisierten, aufge­
klärten evangelischen Kirche, nicht zuletzt auch in Opposition gegenüber der 
Arbeiterschaft, die sich über die Sozialdemokratie und auch den Sozialismus 
nachhaltig von der Kirche entfremdet – trotz der Reintegrationsversuche der 
religiösen Sozialisten. Allerdings bleibt die Freiheitsvorstellung der Moderne 
auf Distanz zu den reformatorischen Anfängen – und diese Freiheitsvorstel­
lung birgt stets latent ein kirchenkritisches emanzipatives Ideal. Die großen 
Kontroversen zunächst um die Demokratie in Deutschland, in der Gegenwart 
aber vor allem die Diskussionen um die Bioethik zeigen das hier liegende 
Konfliktpotenzial: Nicht nur in den Debatten um die Konflikte am Anfang 
des Lebens, um Schwangerschaftsabbruch und pränatale Diagnostik, sondern 
auch am Ende des Lebens sowie in der kontroversen Einschätzung sexueller 
Selbstbestimmung wird die prekäre Verhältnisbestimmung zwischen individu­
eller Freiheit und überindividueller Ordnung immer wieder aktualisiert.

Für dieses moderne Freiheitsverständnis ist charakteristisch, dass Freiheit
nicht mehr als Gabe, sondern als Selbstbestimmung modelliert wird, so dass 
die Vernunft – und nicht mehr der Glaube – als einziger Legitimationsgrund 
des Handelns und auch als einziger Grund von Verbindlichkeit gelten kann. Die 
Konsequenzen für das Verständnis von Staat, Religion, Gesellschaft liegen auf 
der Hand: Verbindlichkeiten entstehen eben nicht mehr über den Verweis auf 
die Einsetzung Gottes (die von der Bibel oder von der Kirche kommuniziert 
wird), sondern durch Selbstkonstitution aus Freiheit, durch Autonomie. Die 
gegenwärtige Freiheitsdebatte zeigt dabei freilich, dass die Selbstkonstitution 
durch Paradoxien gekennzeichnet ist, die möglicherweise erneut auf einen sub­
stanziellen Beitrag des Protestantismus hinweisen könnten. Denn zum einen 
stellt sich die Frage, warum sich die Freiheit eigentlich an Gesetzlichkeiten 
binden sollte. Insbesondere Thomas Khurana hat in dieser Debatte darauf 
hingewiesen, dass das Grundproblem des an Kant anknüpfenden Freiheitsver­
ständnisses darin liege, dass der Grund für diese Selbstbindung im Dunklen 
bleibe (Khurana 2019: 12f.). Das aber bedeute, dass Freiheit in dieser Perspek­
tive unversehens in Willkür und damit in die Heteronomie nicht mehr ver­
nünftig rekonstruierbarer Triebhaftigkeiten umzuschlagen drohe – ein Element, 
das schon bei Nietzsche und seiner Praxis souveräner Einzigartigkeit zum 
Ausdruck gekommen war.6 Wenn man allerdings dies verneint und den Zusam­
menhang von Freiheit und Selbstbindung an ein vernünftiges Gesetz betont, 
dann begibt man sich in die Paradoxie, dass der Impuls zu dieser Bindung 
doch offenkundig in einer Struktur begründet sein muss, die als natürliche 
(oder eben übernatürliche) bereits vorausgeht. In beiden Fällen stünde dann 

6 Vgl. dazu insbes. Maurice Schuhmann (2011: 93–197).

WAHLVERWANDTSCHAFTEN 31

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


die Zentralstellung der Freiheit infrage, weil sie ihren spezifischen Gehalt erst 
durch etwas erfährt, das außerhalb ihrer selbst liegt.

In dieser Perspektive könnte eine modifizierte Fassung der reformatorischen 
Einsicht hilfreich sein. Demnach verfügt die Freiheit nicht über ihren Grund 
und ist dennoch genötigt, sich als eine verantwortete – und das heißt auch: 
als eine kommunikativ-sozial verfasste – gleichermaßen reflexiv zu den volunta­
ristischen Bestrebungen und den vorgegebenen Strukturen zu verhalten. Dies 
ist allerdings nicht so zu verstehen, als hätte die Reformation das moderne Frei­
heitsdenken hervorgebracht, noch in dem Sinn, dass das moderne Freiheitsden­
ken überhaupt nur durch eine Fundierung im evangelischen Glauben einen 
tragfähigen Grund gewinnen könnte. Jedoch lässt sich möglicherweise im Sinne 
des Paradigmas der Wahlverwandtschaften konstatieren, dass es einen für beide 
Seiten gewinnbringenden Prozess der gegenseitigen Auslegung geben könnte: 
Dabei könnte das reformatorische Zeugnis mit seiner latenten, wenn nicht 
sogar manifesten Kritik am Einzelnen vom neuzeitlichen Freiheitsgedanken 
profitieren, dieser wiederum von dem protestantischen Gedanken eines der 
Freiheit selbst nicht zugänglichen Grundes der Verbindlichkeit.

Zwischen Säkularisierung und Sakralisierung: Der Berufsgedanke 
zwischen Reformation und Neuzeit

Ein komplexes Beziehungsgeflecht zwischen Reformation und Moderne lässt 
sich auch im Blick auf die «Bejahung des gewöhnlichen Lebens» konstatieren, 
die Charles Taylor7 als die entscheidende – in seinen Augen problematische 
– Weichenstellung der Reformation bezeichnet hat. Für Taylor beginnt damit, 
ganz im Banne eines hegelianisierenden Denkens, ein Prozess, der, nun signifi­
kant anders als bei Hegel bewertet, in die säkularisierte Moderne führt. Die 
Verbindung von Reformation und Moderne stellt sich dabei aber für Taylor 
eher als Problemgeschichte denn als Fortschritts- oder gar Triumphgeschichte 
dar. Etwas nüchterner lässt sich wohl festhalten, dass es eben auch hier so ist, 
dass bestimmte Entscheidungen in die Moderne weisen, aber diese erst wirklich 
wirksam werden, nachdem sie durch die Aufklärung intensiviert und vor allem 
auch modifiziert wurden.

Die «Aufwertung des gewöhnlichen Lebens» ergibt sich daraus, dass die Re­
formatoren die Sphäre Gottes und die Sphäre des Menschen stärker unterschei­
den. Dabei ist diese Scheidung bei den Oberdeutschen prägnanter durchgeführt 
als in der Wittenberger Reformation – mit Folgen: Kirchliche und weltliche 
Macht werden getrennt, der Klerus ab-, die weltlichen Berufe aufgewertet und 
die Wissenschaft freigesetzt. Neben der Depotenzierung des Klerus, der nun 

3.

7 So zunächst von Charles Taylor (1996: 373–535), später dann noch breiter ausgeführt in 
Taylor (2009).

32 REINER ANSELM

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


von den Laien nurmehr funktional unterschieden wird – er ist notwendig, 
damit das Evangelium recht verkündet und die Sakramente ihrer Einsetzung 
gemäß verwaltet werden – zeigen sich die entsprechenden Transformationspro­
zesse besonders an der neuen Bedeutung, die dem Berufsgedanken in der 
reformatorischen und nachreformatorischen Theologie zugemessen wird. Hier 
verbinden sich die Abwertung des Klerus und die Aufwertung des Laienstandes. 
Bezeichnete «Berufung», vocatio, vorreformatorisch die besondere, herausge­
hobene Position der Kleriker, die sich in dieser Stellung als von Gott berufene 
verstehen konnten, so ist es nun der weltliche Beruf, der als Ort des Gottes­
dienstes ausgezeichnet wird.

Diese Aufwertung des gewöhnlichen Lebens und damit auch des weltlichen 
Berufs ist aber nicht mit einer Säkularisierung im modernen Sinne zu verwech­
seln. Vielmehr gehen hier Verweltlichung und Sakralisierung Hand in Hand. 
Die Reformation schafft nicht einfach den besonderen Weihestatus der Kleriker 
ab, sondern sie legt auch den Grundstein dafür, in der weltlichen Tätigkeit nun 
das Zentrum des von Gott gebotenen Handelns zu sehen. Der Bevorzugung der 
vita contemplativa, die der monastischen Tradition trotz der dort gegebenen 
Bejahung der Arbeit als Form der Buße und der Askese eigen war, setzen die 
Reformatoren ein Ende.

Es bedarf einer langen Inkubationszeit, ehe die Folgen dieser Umstellung 
wirksam werden. Denn auch wenn sich die Ansätze der Reformation rückbli­
ckend als wichtiger Meilenstein auf dem Weg zu der modernen Problemlage 
darstellen, darf nicht übersehen werden, dass sich die heute bestimmende Kon­
stellation einer weiteren wichtigen Verschiebung verdankt, der Herauslösung 
der Arbeitsthematik aus dem umgreifenden Modell reformatorischer Sozialphi­
losophie und der damit einhergehenden Säkularisierung des Arbeitsverständ­
nisses im Kontext des modernen Wissenschafts- und Wirtschaftsdenkens: Das 
reformatorische Denken ist noch vollständig bestimmt von einer christlichen 
Integrationsvorstellung, bei der das Feld der Arbeit zwar aus dem Bereich 
des verdienstlichen Handelns herausgelöst wird, selbstverständlich aber einge­
zeichnet bleibt in den Horizont einer kirchlich-christlich geprägten Kultur. 
Die drei Stände, an deren Mit- und Nebeneinander sich das gesellschaftliche 
Zusammenleben ausrichtet, sind die Stände innerhalb der Kirche Jesu Christi. 
Darum kann Luther eben auch ganz selbstverständlich davon ausgehen, dass 
die Arbeit trotz aller Entsoteriologisierung theologisch begründet bleibt. Sie ist 
dem Einzelnen von Gott aufgetragen, um dem Nächsten zu dienen. Insofern 
gehen in Luthers Denken Depotenzierung und Sakralisierung Hand in Hand – 
der Abwertung im Blick auf den Heilserwerb steht die Aufwertung als ein von 
Gott gewolltes und gerade an dieser Stelle gefordertes Handeln gegenüber.

Auch hier kommt es über die Fokussierung auf den Beruf und damit die 
innerweltliche Arbeit zu einer Distanzierung gegenüber den weltanschaulichen 
Wurzeln, die zu dieser Aufwertung des Berufs geführt hatten. Denn hier wird 

WAHLVERWANDTSCHAFTEN 33

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


eine Differenzierung freigesetzt, die selbst die Säkularisierung mit sich bringt. 
Als in diesem Zusammenhang die Klammer von Berufspflicht und Rechtfer­
tigungslehre – der Beruf bringt die aus der Gabe der Freiheit resultierende 
Nächstenliebe zum Ausdruck – zerbricht, wird der weltliche Beruf immer mehr 
zum Ort der Selbstverwirklichung. Befördert wird dies durch die Entwicklung, 
die das Ziel der Arbeit – um des Nächsten willen! – nicht mehr nur darin 
sieht, die Existenz und die Lebensgrundlagen zu sichern, sondern auch darin, 
die Welt zu verändern und zu verbessern. Der die Differenzierung fördernde 
technische Fortschritt erfährt wichtige Impulse aus dieser Struktur.

Auch wenn es auf den ersten Blick so aussieht, als stoße diese Entwicklung 
die Religion ab und lasse damit die protestantische Berufsethik hinter sich, so 
werden bei genauerer Betrachtung durchaus Konstellationen sichtbar, die eine 
wechselseitig korrigierende Bezugnahme zwischen der Tradition des Protestan­
tismus und dem modernen Verständnis von Arbeit und Beruf fruchtbar erschei­
nen lassen. Denn mit dem Aufbrechen der Klammer zwischen Arbeitsethos 
und der Orientierung am Nächsten, ebenso mit dem Erreichen eines zuvor so 
nicht gekannten Freiheits- und Wohlstandsniveaus wird die Arbeit immer mehr 
zum Feld der Selbstverwirklichung und auch des eigenen Scheiterns. Beide 
Dimensionen liegen dabei nahe beieinander. Die Fragen von Entfremdung und 
Arbeitslosigkeit, von Überarbeitung und Burn-out wie auch der Selbstwertver­
lust bei längerer Arbeitslosigkeit sind die andere Seite eines Berufsethos, das 
zwar ungeahnte Steigerungen und Fortschritte mit sich gebracht hat, dafür aber 
auch seinen Tribut fordert.

Die Herausforderung der Gegenwart lautet hier, Wege zu finden, wie die 
genannten Freiheitszugewinne nicht durch die allgegenwärtige, das gesamte 
Leben strukturierende Dominanz von Erwerbsarbeit konterkariert werden. Wie 
also kann vermieden werden, dass Arbeit und Technik nicht mehr nur Orte 
der Freiheit sind, sondern zum Religionsersatz und zum freiheitsgefährdenden 
Zwang werden? Die Rückerinnerung, dass Arbeit kein Selbstzweck ist und das 
Wohl des Nächsten zum Ziel hat, könnte hier einen hilfreichen Kontrapunkt 
darstellen (vgl. dazu Huber 2013: 140–152). Wie notwendig ein solcher Kon­
trapunkt ist, zeigt sich besonders deutlich, wenn man sich vergegenwärtigt, 
welch beschämend unterschiedliche Wertschätzung moderne Gesellschaften 
der Erwerbsarbeit einerseits und der Care-Arbeit anderseits entgegenbringen. 
Parallel dazu lautet die Aufgabe aber auch, eine evangelische Sicht zu begrün­
den, die den veränderten Rahmenbedingungen Rechnung trägt und die Brücke 
zwischen den reformatorischen Ideen und der Gegenwart schlägt und zugleich 
in den gegenwärtigen Fragen der Arbeit zu orientieren vermag. Hier sind vor 
allem die Einseitigkeit der Orientierung am Nächsten, die die Selbstsorge igno­
riert, sowie das Fehlen der produktiven Unterscheidung von Arbeit und Freizeit
zu nennen: Der protestantische Arbeitsbegriff kann nicht nur die moderne, auf 
Produktivität ausgerichtete Erwerbstätigkeit in sein von der Berufsvorstellung 

34 REINER ANSELM

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


geprägtes Denken nicht integrieren, ihm fehlt letztlich auch ein Zugang zur 
Welt der Kultur. Denn mindestens die Rezeption von Kultur setzt Freizeit – alt­
modisch formuliert: Muße – voraus. Eine solche weder dem Nächsten noch 
Gott dienende Zeit war den Reformatoren aufgrund der Sündhaftigkeit des 
Menschen stets suspekt. Hier gilt es, unter den Eindrücken der Moderne neue 
Wege einzuschlagen.

Die Autorität der Bibel und die Erfindung des Individuums. 
Protestantisches Orientierungsbedürfnis im Umbruch

Der dritte genannte Verbindungspunkt, die Profilierung der Bibel als leitendes 
Kriterium und die damit eng verbundene Fokussierung auf den Einzelnen, 
seine Beurteilungs- und Entscheidungskompetenz, ergibt sich aus einer Legiti­
mationskrise des Protestantismus: Denn wie sollten ethische Entscheidungen 
autorisiert werden, wenn das Lehramt seine Sonderstellung verloren hat? Die 
Reformatoren flüchteten sich hier in die als vermeintlich klar stilisierte Schrift­
autorität. Dabei steht die Überzeugung im Hintergrund, dass der Glaube an die 
Rechtfertigung als eine gottgewirkte Kraft die orientierungsstiftende Klarheit 
der Schrift garantiere. In der Denkweise des 16. Jahrhunderts ist es damit eine 
externe Autorität, nämlich der Geist, der die Verbindlichkeit der Heilsbotschaft 
ebenso wie ihre orientierende Wirkung garantiert.

In der Praxis zeigte sich jedoch schon bald, dass diese Klarheit nur durch 
die Vorgaben der Leitungsinstanzen, wahlweise den Landesherrn oder den 
Theologen, zu erreichen war. Nicht ohne ironischen Unterton kommentierte 
Ernst Troeltsch daher schon 1912: «In der Theorie regierten Christus und die 
Schrift in der Gemeinde, praktisch regierten die Landesherrn und die Theo­
logen» (Troeltsch 2021: 1028). Hier liegen die Gründe, warum sich gerade 
in den lutherischen Territorien, die weniger durch ein selbstbewusstes, städti­
sches Bürgertum geprägt waren, Territorialismus und Absolutismus entwickeln 
konnten und warum sich sodann die Ideen der Demokratie in Deutschland 
so schwer durchsetzen konnten. Insofern gilt auch hier, dass es gerade keine 
geradlinige Ableitung der modernen Hochschätzung des Einzelnen, die sich in 
den modernen Menschenrechten so prominent ausdrückt, aus der Reformation
gegeben hat – im Übrigen ebenso wenig wie aus biblischem Gedankengut. 
Hier ist Hans Joas in vollem Umfang Recht zu geben, der in seiner Studie zur 
Genealogie der Menschenrechte herausgearbeitet hat, «dass wir den Aufstieg 
der Menschenrechte und der Idee universaler Menschenwürde als einen Pro­
zess der Sakralisierung der Person zu verstehen haben. Diese These enthält in 
sich eine Ablehnung aller Vorstellungen, dass dieser Aufstieg als Produkt einer 
bestimmten Tradition, etwa der christlichen aufzufassen sei» (Joas 2011: 204).

4.

WAHLVERWANDTSCHAFTEN 35

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Diese Feststellung darf nun aber nicht zu der generalisierenden These verlei­
ten, der zufolge die Neubildungen der Reformation gar keinen Einfluss auf die 
Entwicklung dieser Sakralität der Person gehabt hätten. Sicher, der Verlust der 
Transzendenz und die Konzentration auf das «nackte Leben», seinen Erhalt 
und auch seine Infragestellung sind Charakteristika der Moderne, die mit den 
Grundorientierungen der Reformation unvereinbar sind.8 Dennoch aber zeigt 
sich im Licht des zuvor Ausgeführten bereits, dass die Aufwertung des Diessei­
tigen eben nicht nur oder zumindest nicht ausschließlich gegen die Ideen der 
Reformation hervorgebracht wurde. Es ist eben zum Teil auch die Folge der 
angesprochenen «Bejahung des gewöhnlichen Lebens».

Enger auf den Zusammenhang der Entdeckung des Individuums aus dem 
Geist des Schriftprinzips bezogen zeigt sich aber auch hier die Dialektik zwi­
schen Protestantismus und Moderne, von der schon mehrfach die Rede war. 
Die Vielgestaltigkeit der Bibel führt, darauf hat klassisch Wolfhart Pannenberg 
schon vor über 50 Jahren hingewiesen, gerade über den Versuch, ihre Klarheit 
und Eindeutigkeit zu erweisen, letztlich zur Verlagerung der Autorisierungs­
instanz in den individuellen Glauben (Pannenberg 1967: 11–21). Denn bei 
den Bemühungen, die Einheit der Schrift darzustellen und ihre orientierende 
Bedeutung herauszuarbeiten, stoßen die Theologen erst mit Macht auf die 
inneren Divergenzen und vor allem dann auf das Faktum der historischen 
Gewordenheit der Schrift. Eine Quelle für den Glauben, so bringt Friedrich 
Schleiermacher die Neuausrichtung auf den Punkt, kann sie nur für diejeni­
gen werden, die ihr diesen Status im Glauben bereits vorgängig zumessen.9 

Unterstützt wurde diese Verschiebung durch die Bildungsanstrengungen der 
Reformation. Darüber hinaus wurde diese Entwicklung noch dadurch verstärkt, 
dass die Verbreitung der Bibel in der Volkssprache zugleich eine Pluralisierung
der Lesarten bewirkte: Letztlich liest jetzt jeder und jede seine bzw. ihre Bibel. 
All dies führte im Ergebnis zu einer Auflösung des Verbindenden und vor allem 
der institutionellen Selbstverständlichkeit, aus der die Kirche als Anstalt ihre 
Kraft bezog.

Damit zeigt sich auch hier: Der Weg von der Reformation zur Hochschät­
zung des Individuums verläuft nicht linear, sondern dialektisch, er ist durch 
Dialektiken und Paradoxien geprägt. Dabei gilt insgesamt: Der Gedanke des 
unmittelbar aus der Schrift gewonnenen Glaubens führt die Notwendigkeit in­
tensivierter Bildungsanstrengungen mit sich. Je stärker sich der Bildungsgedan­
ke aber verbreitet, umso schwieriger wird es auch, die Autorität einer verbind­
lichen Schriftauslegung zu behaupten. Die Glaubens- und Gewissensfreiheit
des modernen Denkens ist eng damit verbunden und stellt eine wichtige Brü­

8 Siehe dazu insbesondere Giorgio Agamben (2012).
9 «Das Ansehen der Heiligen Schrift kann nicht den Glauben an Christum begründen, vielmehr 

muß dieser schon vorausgesetzt werden, um der Heiligen Schrift ein besonderes Ansehen 
einzuräumen» (Schleiermacher 1960: 284 [=§ 128, Leitsatz]).

36 REINER ANSELM

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


cke zwischen protestantischem Gedankengut und den Menschenrechten dar, 
allerdings eben nicht ungebrochen, sondern über die skizzierten komplizierten 
Wechselwirkungen.

Heute zeigt sich, dass die ursprünglich emanzipative Stoßrichtung dieses 
Denkens und der darauf aufbauenden gesellschaftlichen und politischen Bewe­
gungen durchaus ambivalent ist: Sie können dazu führen, die Instanzen des 
Gemeinsamen so zu schwächen, dass ein konstruktives Zusammenleben in der 
Gesellschaft nicht mehr möglich ist. Das Prinzip einer an einem gemeinsamen 
Referenzrahmen orientierten gesellschaftlichen Ordnung, die zugleich Vielfalt 
und Gemeinsinn garantiert, bildet daher ein wichtiges Vermächtnis des Pro­
testantismus an die Moderne. Dieser Referenzrahmen muss die Stabilität der 
Freiheit für die Einzelnen zum Ziel haben.10

Bleibende Aufgaben und Ambivalenzen

Der Protestantismus gibt der Moderne Impulse, aber die Moderne zwingt ihn 
umgekehrt auch dazu, seine eigene Lehrbildung zu revidieren. Aus dieser Struk­
tur resultiert im Blick auf Freiheit, Arbeit und Technik sowie die Selbstbestim­
mung ein auch heute höchst ambivalentes Verhältnis. Angesichts der von ihm 
mit angestoßenen, fortlaufenden Entkirchlichung, die mit der Differenzierung
der modernen Gesellschaft einhergeht, steht der Protestantismus kontinuierlich 
vor der Frage, ob er sich als konturierendes, aber gleichzeitig von der Moderne 
umzuformendes Moment begreifen soll oder als eine dezidiert antimoderne Ge­
meinschaft. Faktisch operiert er zumeist diffus: Modernekritik und Einsatz für 
die Einzelnen gehen Hand in Hand und führen zu einer nicht zu übersehenden 
Uneindeutigkeit des Protestantismus, die selbst zu einer weiteren Schwächung 
des Protestantismus führt.

Die Klärung des eigenen Verhältnisses zur Moderne stellt daher eine blei­
bende Aufgabe des Protestantismus dar, bei der es angeraten scheint, gerade 
mit Blick auf die ethische Urteilsbildung die konstruktive Kritik, nicht die 
Opposition zur Moderne zu suchen. Dabei lässt sich durchaus an den Fragen 
anknüpfen, die die Entwicklung der Moderne selbst offenlässt bzw. aufwirft: die 
Frage nach den Paradoxien von Autonomie und Selbstbestimmung, nach der 
drohenden Totalität des Arbeitslebens und dem Verlust des Verbindenden der 
Gesellschaft. Diese Themen müssen jedoch von der als Selbstbestimmung des 
Einzelnen verstandenen Freiheit, nicht gegen diese bearbeitet und beantwortet 
werden. Dann aber kann sich der Protestantismus in seiner Kombination aus 
Ideen, Praktiken und Orten durchaus als Impulsgeber für eine selbstreflexive
Moderne bewähren. Ob und inwieweit er dies allerdings selbst als Gewinn wird 

5.

10 Vgl. dazu ausführlich Evangelische Kirche in Deutschland (2021).

WAHLVERWANDTSCHAFTEN 37

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


verbuchen können, oder ob sich nicht letztlich die antireligiösen Kräfte der 
Moderne durchsetzen werden, wird abzuwarten sein. Erst dann kann auch die 
Frage beantwortet werden, ob das Verhältnis des Protestantismus zur Moderne 
einen Reibungsgewinn oder einen Reibungsverlust darstellt.

Literatur

Agamben, Giorgio (2012): Homo sacer. Die souveräne Macht und das nackte Leben, 
Berlin: Suhrkamp.

Birkner, Hans-Joachim (1961): «Natürliche Theologie und Offenbarungstheologie. Ein 
theologiegeschichtlicher Überblick», in: Neue Zeitschrift für Systematische Theologie 
und Religionsphilosophie, 3, Nr. 3, S. 279–295.

Bundesregierung (o. J.): Reformationsjubiläum 2017: 500 Jahre Reformation – Aufbruch 
zur Moderne, https://www.bundesregierung.de/breg-de/service/gesetzesvorhaben/5
00-jahre-reformation-aufbruch-zur-moderne-257756?view=renderNewsletterHtml 
(Stand: 24.4.2022).

Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) (2021): Vielfalt und Gemeinsinn. Der Bei­
trag der evangelischen Kirche zu Freiheit und gesellschaftlichem Zusammenhalt. Ein 
Grundlagentext der Kammer der EKD für Öffentliche Verantwortung, Leipzig: Evan­
gelische Verlagsanstalt.

Gorski, Philip S. (2020): Am Scheideweg. Amerikas Christen und die Demokratie vor 
und nach Trump, aus dem Amerikanischen übersetzt von Philip Gorski und Hella 
Heydorn, Freiburg i.Br., Basel, Wien: Herder.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1970): «Werke: Band 12: Vorlesungen über die Philo­
sophie der Geschichte». Hg. von Eva Moldenhauer, Karl Markus Michel, Frankfurt a. 
M.: Suhrkamp.

Holl, Karl (1927): «Der Neubau der Sittlichkeit», in: Karl Holl (Hg.), Gesammelte 
Aufsätze zur Kirchengeschichte. Band 1: Luther, Tübingen: Mohr, S. 155–287.

Huber, Wolfgang (2013): Ethik. Die Grundfragen unseres Lebens von der Geburt bis zum 
Tod, München: Beck.

Joas, Hans (2011): Die Sakralität der Person. Eine neue Genealogie der Menschenrechte, 
Berlin: Suhrkamp.

Khurana, Thomas (2019): «Paradoxien der Autonomie. Zur Einleitung», in: Thomas 
Khurana, Christoph Menke (Hg.): Paradoxien der Autonomie. Freiheit und Gesetz I, 
2. Aufl., Berlin: August, S. 8–23.

Menke, Christoph (2018): «Freiheit und Gesellschaft. Die Dialektik der Bildung», in: 
Ders. (Hg.), Autonomie und Befreiung. Studien zu Hegel, Berlin: Suhrkamp, S. 51–81.

Möllers, Christoph (2020): Freiheitsgrade. Elemente einer liberalen politischen Mecha­
nik, Berlin: Suhrkamp.

Pannenberg, Wolfhart (1967): «Die Krise des Schriftprinzips (1962)», in: Wolfhart 
Pannenberg (Hg.), Grundfragen systematischer Theologie. Gesammelte Aufsätze. 
Band 1, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, S. 11–21.

38 REINER ANSELM

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bundesregierung.de/breg-de/service/gesetzesvorhaben/500-jahre-reformation-aufbruch-zur-moderne-257756?view=renderNewsletterHtml
https://www.bundesregierung.de/breg-de/service/gesetzesvorhaben/500-jahre-reformation-aufbruch-zur-moderne-257756?view=renderNewsletterHtml
https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.bundesregierung.de/breg-de/service/gesetzesvorhaben/500-jahre-reformation-aufbruch-zur-moderne-257756?view=renderNewsletterHtml
https://www.bundesregierung.de/breg-de/service/gesetzesvorhaben/500-jahre-reformation-aufbruch-zur-moderne-257756?view=renderNewsletterHtml


Schleiermacher, Friedrich (1960): Der christliche Glaube nach den Grundsätzen der 
Evangelischen Kirche im Zusammenhange dargestellt (1831), hg. von Martin Redeker, 
Berlin: Walter de Gruyter.

Schleiermacher, Friedrich (1984): «Über die Religion. Reden an die Gebildeten unter 
ihren Verächtern (1799)», in: Kritische Gesamtausgabe. Abteilung I: Schriften und 
Entwürfe. Band 2: Schriften aus der Berliner Zeit 1796–1799, Günter Meckenstock 
(Hg.), Berlin, New York: de Gruyter, S. 185–326.

Schleiermacher, Friedrich (1990): «Über die Glaubenslehre. Zwei Sendschreiben an 
Lücke», in: Kritische Gesamtausgabe. Abteilung I: Schriften und Entwürfe. Band 10: 
Theologische-dogmatische Abhandlungen und Gelegenheitsschriften, Hans-Friedrich 
Traulsen (Hg.), Berlin, New York: de Gruyter, S. 307–394.

Schuhmann, Maurice (2011): Radikale Individualität. Zur Aktualität der Konzepte von 
Marquis de Sade, Max Stirner und Friedrich Nietzsche, Bielefeld: Transcript.

Taylor, Charles (1996): Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen Identität, 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Taylor, Charles (2009): Ein säkulares Zeitalter, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.
Troeltsch, Ernst (2001): «Die Bedeutung des Protestantismus für die Entstehung der 

modernen Welt (1906/1911)», in: Kritische Gesamtausgabe. Band 8: Schriften zur 
Bedeutung des Protestantismus für die moderne Welt (1906–1913), Trutz Rendtorff 
(Hg.), Berlin: de Gruyter, S. 199–316.

Troeltsch, Ernst (2021): «Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen 
(1912)», in: Kritische Gesamtausgabe. Band 9, 1–3: Die Soziallehren der christlichen 
Kirchen und Gruppen (1912). Bd. 9.2, Friedrich Wilhelm Graf (Hg.), Berlin, Boston: 
de Gruyter.

Tugendhat, Ernst (1984): «Antike und moderne Ethik», in: Ernst Tugendhat (Hg.), 
Probleme der Ethik, Stuttgart: Reclam, S. 33–56.

WAHLVERWANDTSCHAFTEN 39

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Katholizismus und Moderne:
Zwei Fallbeispiele eines ambivalenten Verhältnisses

Margit Wasmaier-Sailer

Verdrängte Geschichte

Auch wenn wir nach der Meinung vieler Zeitgenossinnen und Zeitgenossen 
längst in der Spätmoderne oder Postmoderne leben, muss doch konstatiert wer­
den, dass der Katholizismus seine wechselhafte Geschichte mit der Moderne bei 
Weitem noch nicht aufgearbeitet und institutionell in die Moderne stellenweise 
noch gar nicht hineingefunden hat. Der Katholizismus hatte von Anfang an 
ein ambivalentes Verhältnis zur Moderne und ist bis heute hin- und hergeris­
sen zwischen Rezeption und Abwehr modernen Gedankenguts. Erst seit dem 
Zweiten Vatikanischen Konzil ist Religionsfreiheit in der katholischen Kirche
wirklich anerkannt1, erst in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts hat sich die 
universitäre Theologie den Autonomiegedanken zu eigen gemacht2 – um nur 
zwei Punkte zu nennen.

Gewiss hat die Aufklärung als eine zentrale Etappe der westlichen Moderne 
mit dem Ethos der Menschenrechte und dem Ideal wissenschaftlicher Rationa­
lität normative Standards hervorgebracht, die heute unhintergehbar sind und 
die auch die katholische Kirche nicht außen vor lassen kann. Gleichwohl hatten 
auch die Denker der Aufklärung blinde Flecken: Man denke nur an den Antiju­
daismus vieler ihrer Schriften, an die Abwertung außereuropäischer Kulturen, 
an den unverhohlenen, sich ins Totalitäre steigernden Fortschrittsoptimismus
oder an die Unterdrückung und Disziplinierung des Natürlichen. Max Hork­
heimer und Theodor W. Adorno haben 1944 in der Dialektik der Aufklärung 
die «Verstrickung» der Aufklärung «in blinder Herrschaft» (Horkheimer/Ador­
no 1981) aufgedeckt: Es war klar geworden, dass die Ideale der Aufklärung 

1.

1 Das hierfür zentrale Dokument ist die Erklärung des Zweiten Vatikanischen Konzils über die 
Religionsfreiheit Dignitatis humanae aus dem Jahr 1965 (Zweites Vatikanisches Konzil 1996). 
Das Verhältnis der katholischen Kirche zur Religionsfreiheit wurde aufgearbeitet von Karl 
Gabriel, Christian Spieß und Katja Winkler. In der von ihnen herausgegebenen Reihe «Katho­
lizismus zwischen Religionsfreiheit und Gewalt» liegen bislang fünf Bände vor (Ferdinand 
Schöningh. Paderborn, 2010–2016).

2 Zu den Wegbereitern einer autonomen Moral zählt Alfons Auer: Autonome Moral und christ­
licher Glaube (1971). Das Buch wurde 2017 neu herausgegeben von der Wissenschaftlichen 
Buchgesellschaft Darmstadt – ein Indiz dafür, dass das Thema in der Katholischen Theologie 
längst nicht erledigt ist. Dogmatisch wurde das neuzeitliche Freiheitsdenken vor allem von 
Thomas Pröpper und seiner Schule rezipiert (vgl. Pröpper 1985, 2001, 2011).

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


diese nicht vor einem Umschlagen in Barbarei schützen. Im Folgenden kann 
es daher weder um eine nostalgische Verklärung der Moderne gehen noch um 
einen postmodernen Abgesang auf sie. Vielmehr möchte ich ausloten, worin das 
Vermächtnis der frühen Moderne für die katholische Kirche besteht.

Unter «Moderne» verstehe ich eine historische Epoche und ein in dieser 
Epoche grundgelegtes normatives Programm. Wenngleich zentrale Ideen der 
Moderne schon in Reformation und Renaissance Gestalt gewinnen – der Sub­
jektgedanke etwa oder auch der Humanismus – kann ihr Beginn mit guten 
Gründen ins späte 18. Jahrhundert datiert werden. Er fällt zusammen mit dem 
Höhepunkt der europäischen Aufklärung, der Unabhängigkeitserklärung der 
Vereinigten Staaten von Amerika aus dem Jahr 1776 und der französischen 
Menschenrechtserklärung aus dem Jahr 1789. Die historischen Ereignisse zei­
gen bereits an, dass es bei der Moderne um ein dezidiert normatives Programm 
geht, zu dem vor allem die Menschenrechte, moralische Autonomie, wissen­
schaftliche Rationalität, eine kritische Öffentlichkeit, menschliches Wohlerge­
hen und religiöse Toleranz gehören.3 Dass die Französische Revolution blutig 
endete und die Philosophen der Aufklärung ihre eigenen Ideale teils eklatant 
verfehlten, ändert nichts daran, dass im ausgehenden 18. Jahrhundert normati­
ve Standards etabliert wurden, an denen wir uns auch heute noch orientieren.

Gleicht man dieses Verständnis von Moderne mit den von Hubert Seiwert
aufgeführten drei Modernebegriffen ab4, dann deckt es sich zwar vollständig 
mit dem chronologischen Begriff und konfligiert jedenfalls nicht mit dem 
soziologischen Begriff von Moderne. Gleichwohl fällt es letztlich durch das 
Raster, denn mit dem normativen Begriff, demzufolge «Moderne» als «Chiffre 
für eine Utopie» (Seiwert 1995: 92) aufzufassen ist, lässt es sich nicht in Ein­
klang bringen: Wer das Normative nur unter dem Stichwort des Utopischen 
thematisiert, nimmt vor allem die Selbstüberhöhung der Moderne und ihren 
ungebrochenen Fortschrittsglauben in den Blick – er kann die normativen 
Leistungen der Moderne nicht mehr angemessen würdigen. Wer in diese Uto­
pie zudem den Gegensatz von Religion und Moderne einträgt, überlässt sich 
dem Säkularisierungsnarrativ, das die vielfältigen Wechselwirkungen zwischen 
Religion und Moderne nicht mehr erfassen kann, wie Seiwert selbst hervorhebt 
(Seiwert 1995: 97–98). Wer sich aufgrund der stillschweigenden Gleichsetzung 
von «normativ» und «utopisch» schließlich auf die soziologische Beschreibung 
oder historische Herleitung moderner Geltungsansprüche beschränkt, beraubt 
sich von vornherein der Möglichkeit, diese auch normativ einzuordnen, was 
eine unzulässige methodische Verkürzung darstellt. Ich leugne nicht, dass «Mo­
derne» als Chiffre für die von Seiwert skizzierte Utopie in Umlauf ist, und stim­
me seiner Diagnose, dass es sich bei dieser Utopie um eine Ideologie (Seiwert 

3 Der interne Zusammenhang dieser Normen wird sehr schön deutlich in Schalk/Mahlmann 
(2017). Klassisch natürlich Kant (1968a).

4 Vgl. Seiwert (1995: 92). Siehe die Einleitung zu diesem Band.

42 MARGIT WASMAIER-SAILER

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1995: 100) handelt, uneingeschränkt zu. Ich gehe jedoch davon aus, dass das 
normative Programm der Moderne sich nicht in dieser Utopie erschöpft, und 
dass die Moderne den Religionen nach wie vor etwas zu sagen hat, wie umge­
kehrt auch die Moderne von den Religionen lernen kann.

Der Artikel ist vor diesem Hintergrund darum bemüht, verdrängte Geschich­
te sichtbar zu machen: die Geschichte einer frühen Annäherung von Katholi­
zismus und Moderne, die von rechtskonservativen Kreisen der katholischen 
Kirche jäh abgebrochen worden ist. Dies hat noch heute negative Konsequen­
zen und kann teilweise gar nicht mehr wiedergutgemacht werden. Ich wähle 
zwei prägende Gestalten des ausgehenden 18. und beginnenden 19. Jahrhun­
derts aus, die sich um das Gespräch mit der Moderne verdient gemacht und 
im Katholizismus ihrer Zeit eine hohe Reputation genossen haben, die aber 
gleichzeitig schon früh mit kirchlichen Anfeindungen zu kämpfen hatten. Heute 
sind sie nur Fachkreisen bekannt – ihre Werke sind aufgrund der öffentlichen 
Diskreditierungen, aber auch aufgrund der faktischen Machtverhältnisse in der 
Kirche des 19. Jahrhunderts in Vergessenheit geraten. Es soll im Folgenden 
um den Moral- und Pastoraltheologen Johann Michael Sailer (1751–1832) und 
den Dogmatiker Georg Hermes (1775–1831) gehen. Anhand von Leben und 
Werk beider Denker beleuchte ich die sozial-gesellschaftliche (Kapitel 2), die 
intellektuell-theologische (Kapitel 3) und die kirchlich-institutionelle (Kapitel 
4) Ebene des Aufeinandertreffens von Katholizismus und Moderne, um die 
Ergebnisse abschließend zusammenzutragen (Kapitel 5). Der Beitrag argumen­
tiert, dass Katholizismus und Moderne sich keineswegs ausschließen, dass insti­
tutionelle Rahmenbedingungen eine wechselseitige Befruchtung und Korrektur 
aber nachhaltig verhindert haben – zum Schaden beider Seiten.

Ein Klima geistiger Freiheit: Katholizismus trifft auf Moderne

Es gibt erstaunliche Parallelen zwischen dem in Aresing bei Schrobenhausen 
(Oberbayern) geborenen Sailer und dem in Dreierwalde bei Rheine (Westfalen) 
geborenen Hermes: Beide wachsen in recht einfachen Verhältnissen auf und 
werden religiös erzogen, beide empfangen nach dem Studium der Theologie
und Philosophie die Priesterweihe und schlagen aufgrund ihrer herausragenden 
Begabung die akademische Laufbahn ein. Beiden setzen innere Zweifel zu, was 
in dieser Zeit weitreichender Traditionsabbrüche sicher nicht von Ungefähr 
kommt: So hat Sailer vom 12. bis zum16. Lebensjahr viel mit Gewissensskru­
peln, vom 18. bis zum 22. Lebensjahr viel mit Glaubenszweifeln zu kämpfen 
(Reusch 1890). Bei Hermes wird der Zweifel philosophisch sogar zum Pro­
gramm: Er rühmt sich, dass er bei all seinen Arbeiten den Vorsatz auf das 
Gewissenhafteste erfüllt habe, «überall so lange als möglich zu zweifeln» und 
da erst definitiv zu entscheiden, wo er «eine absolute Nöthigung der Vernunft

2.

KATHOLIZISMUS UND MODERNE 43

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


zu solcher Entscheidung vorweisen konnte» (Hermes 1967: X). Beide sind 
von Benedikt Stattler, einem in der Tradition von Christian Wolff denkenden 
Jesuiten und entschiedenen Gegner Immanuel Kants (Stattler 1788), geprägt: 
Sailer, weil er – bis zur Aufhebung des Jesuitenordens 1773 ebenfalls Jesuit – 
dessen Schüler ist; Hermes, weil er dessen Werk intensiv studiert hat und es sei­
nen Vorlesungen zugrundelegt (vgl. Fliethmann 1997: 209; siehe auch Reusch 
1890). Beide Theologen sind – in ihrem Zweifel und trotz der Prägung durch 
Benedikt Stattler – sehr aufgeschlossen gegenüber dem Denken Kants und der 
deutschen Idealisten, wenn sie diesem Denken auch keineswegs bedingungslos 
folgen. Beide Theologen sind begnadete Lehrer und haben einen enormen Wir­
kungskreis, was gleich noch eingehender zu thematisieren ist. Beide Theologen 
schließlich bezahlen für ihre geistige Aufgeschlossenheit einen hohen Preis, was 
später ebenfalls noch zu verhandeln sein wird.

Die Aufklärung ging an den katholischen Fakultäten nicht spurlos vorüber: 
Spätestens nach dem Erscheinen der Kritik der reinen Vernunft lösten sich viele 
Theologen von einer scholastisch verstandenen Metaphysik – Kants Erkennt­
niskritik sickerte zunehmend auch in die Theologie ein.5 In den Vorlesungen 
wurde zunehmend die deutsche Sprache eingeführt – in Ingolstadt, wo Sailer
lehrte, nur gegen den härtesten Widerstand seines Lehrers Stattler. Der Fächer­
kanon der katholischen Theologie wurde neu strukturiert und erhielt seine bis 
heute anhaltende Gestalt. Alles in allem mussten die Fundamente der Theologie 
neu gelegt werden. «Die entscheidende Mitwirkung an dieser Grundlegung, 
in engster Verbindung mit neuerwecktem religiösen Leben», sollte, wie der 
Kirchenhistoriker Georg Schwaiger schreibt, «zur wichtigsten Lebensaufgabe 
Sailers werden» (Schwaiger 1982: 20). Dass Sailer diese Rolle mit großem Cha­
risma ausfüllte, ist vielfach bezeugt – so schreibt Eduard von Schenk über 
seinen Lehrer Sailer, «daß sein Hörsaal immer gedrängt voll war, daß auch 
Studierende der übrigen Fakultäten seine Vorlesungen und seine Sonntagspre­
digten in der Universitätskirche fleißig besuchten, daß selbst aus der Ferne, 
vom Rhein, aus Württemberg und der Schweiz, eine Menge junger Theologen 
herbeiströmten, um ihn zu hören […]» (zitiert nach Schiel 1948: 331).

Offenbar war Sailers Privatbibliothek ein Ort regen Austausches im Schü­
ler- und Freundeskreis, so dass «von einer eigenen ‹Lesekultur› im Sailerkreis 
gesprochen werden kann» (Scheuchenpflug 2014: 233). Bücher wurden ausge­
tauscht, gemeinsam gelesen und diskutiert – Sailers Lehrtätigkeit beschränkte 
sich also nicht auf den Hörsaal. In diesem Stil hat er mehr als tausend Geistliche 

5 Norbert Hinske beschreibt den katholischen Frühkantianismus – also die katholische Kant­
rezeption des ausgehenden 18. Jahrhunderts – als «Breitenphänomen». Den Grund für die 
bereitwillige Aufnahme kantischen Denkens im Katholizismus sieht er darin, dass Kant die 
Theologie von der Forderung wissenschaftlicher Beweisbarkeit befreit habe – durch seine 
These nämlich, dass die Gegenstände der Metaphysik, also die Freiheit des Willens, die 
Existenz Gottes und die Unsterblichkeit der Seele, nicht beweisbar, eben damit aber auch nicht 
widerlegbar seien (vgl. Hinske 2005: 191–200).

44 MARGIT WASMAIER-SAILER

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


herangebildet, die in den Domkapiteln und auf Bischofsstühlen von 1821 an 
beträchtliches, in den späten zwanziger und frühen dreißiger Jahren bestim­
mendes Gewicht gewannen (vgl. Schwaiger 2014: 24). Der Einfluss der Sailer­
schüler wurde vor allem durch König Ludwig I. von Bayern gefördert, der als 
Kurprinz an der Universität Landshut ebenfalls von Sailer unterrichtet wurde 
und seinem Lehrer und späteren Berater zeitlebens eng verbunden blieb (vgl. 
Schwaiger 2014: 11). Wie aus dem Dokument Eduard von Schenks deutlich 
wird, hat Sailer nicht nur Studierende anderer Fakultäten, sondern auch ande­
rer Regionen angezogen. Dies war sicherlich nicht nur eine Frucht seiner Lehr- 
und Publikationstätigkeit, sondern auch seiner Kontakte zu den Intellektuellen 
und Adligen seiner Zeit, was seine Nähe zum einfachen Volk, dem er selbst 
entstammte, keineswegs beeinträchtigt hat. Dass Sailer diese Kontakte intensiv 
gepflegt hat, belegen nicht nur seine zahlreichen und langen Reisen vor allem 
in die Schweiz, nach Wernigerode im Harz und an den Rhein, sondern auch 
die ausgedehnten brieflichen Korrespondenzen, die Hubert Schiel 1952 der 
Öffentlichkeit zugänglich gemacht hat.6

Besonders bemerkenswert ist in diesem Zusammenhang die Tatsache, dass 
konfessionelle Unterschiede für Sailer keine Rolle spielten und er gleicherma­
ßen im Kontakt mit Männern wie mit Frauen stand: Unter seinen engen Freun­
den waren viele evangelisch, Johann Caspar Lavater, Matthias Claudius und 
Eleonore Auguste Gräfin Stolberg-Wernigerode etwa, um nur einige besonders 
berühmte Persönlichkeiten zu nennen (vgl. Friemel 2014: 61–71). Sailers kon­
fessionelle Offenheit lag in seinem toleranten Wesen, im klaren Bekenntnis zur 
Religionsfreiheit, in der Betonung des gemeinsamen Christusglaubens, in der 
Rückbesinnung auf die Schrift und in einer von der Mystik inspirierten Erfah­
rungstheologie begründet. Er achtete konfessionelle Unterschiede, empfand sie 
aber nicht als menschliches Hindernis (vgl. Friemel 2014).

Vom Wesen her weit weniger irenisch als Sailer, hatte auch Hermes eine 
große Strahlkraft, als akademischer Lehrer, als Theologe, als Gutachter und 
als Mitglied des Kölner Domkapitels, in das ihn Erzbischof Ferdinand August 
Graf Spiegel 1825 aufnahm. Nach dem Ruf an die Universität Münster im Jahr 
1807, wo seine wissenschaftliche Karriere begann, erhielt Hermes noch Rufe 
an die Unversitäten in Breslau (1812), Bonn (1818/1820) und Freiburg (1822); 
auch das Rektorat der Universität Bonn wurde ihm angeboten (1820). Einzig 
den Ruf an die Universität Bonn im Jahr 1820 nahm er an. Hermes hatte wie 
Sailer eine besondere Begabung für die Lehre, sein fesselnder Vortragsstil zog 
auch Studenten anderer Fakultäten an und begründete wohl am nachhaltigsten 
seinen Ruhm, was sich unter anderem darin zeigt, dass ihm viele seiner Studen­
ten von Münster nach Bonn folgen wollten. Sein schriftliches Werk gilt als weit 
weniger bedeutend – nach dem Urteil von Thomas Fliethmann war es theolo­

6 Schiel (1952). Zu den Reisen siehe die Übersicht auf den Seiten 611–614.

KATHOLIZISMUS UND MODERNE 45

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


giegeschichtlich relativ unfruchtbar (vgl. Fliethmann 1997: 37–47; siehe auch 
Reusch 1880). Nichtsdestotrotz war sein Einfluss auch nach seinem Tod enorm, 
hatte er doch eine ganze Generation von Seelsorgern, Religionslehrern und 
Professoren in ganz Preußen sowie in Hessen und Hannover geprägt und sich 
bei zahlreichen preußischen Bischöfen Sympathien erworben (vgl. Schwedt 
1980: 5–6). Angesichts des weitreichenden Einflusses auf Bistumsebene ist es 
eigentlich kaum nachvollziehbar, dass Hermes' Verurteilung im Jahr 1835 nicht 
abgewendet werden konnte.

Dass Sailer und Hermes sich intensiv mit der kantischen und der frühidealis­
tischen Philosophie auseinandergesetzt haben, dass sie ihren eigenen Glauben 
mit den kritischen Anfragen dieser Philosophie konfrontiert und um dessen 
zeitgemäße Deutung und Formulierung gerungen haben, macht sie zu mutigen 
Wegbereitern eines modernen Katholizismus. Wie die vorhergehenden histori­
schen Skizzen zeigen, würde eine bloß werkgeschichtliche Rekonstruktion der 
Begegnung von Katholizismus und Moderne im ausgehenden 18. und begin­
nenden 19. Jahrhundert zu kurz greifen: Die menschlichen Begegnungen, der 
geistige Austausch und auch die größeren Netzwerke in Gesellschaft und Kirche
spielen eine nicht zu unterschätzende Rolle in diesem Geschehen und sind 
eigens zu würdigen. In ihnen schließen sich – vielleicht noch mehr als in 
der Studierstube – gedankliche Möglichkeiten auf, die sich zugleich als neue 
Möglichkeiten gelingenden Lebens erweisen können.7 Peter Scheuchenpflug ist 
Recht zu geben, wenn er in diesem Zusammenhang vom «theologiegenerativen 
Potential sozialer Räume» (Scheuchenpflug 2014: 223) spricht. Theologie ent­
steht durch Abgrenzungen ebenso wie durch Vernetzungen. Diese sind nicht 
nur gedanklicher, sondern meist auch sozialer Natur. Wie sich Sailers überkon­
fessionelle Kontakte im ökumenischen Charakter seiner Theologie widerspie­
geln, hallt im legitimatorischen Zug von Hermes' Ansatz seine frühe Studiener­
fahrung an der Universität Münster nach, wo ihm seine Professoren auf die 
existentiell bedrängenden Fragen und Zweifel keine befriedigenden Antworten 
geben konnten (Hermes 1967: IV–VI; vgl. auch Fliethmann 1997: 39).

Menschenrechtsethos: Autonomiegedanke und Postulatenlehre

Die Begegnung von Katholizismus und Moderne lässt sich nicht nur sozial-
gesellschaftlich beschreiben, durch den Fokus auf soziale Dynamiken und ge­
sellschaftliche Umbrüche, sondern auch intellektuell-theologisch. So hat sich 

3.

7 In diesem Zusammenhang wäre es auch interessant, die Wirkkraft von Lehre und Publikatio­
nen zu vergleichen. Bei Sailer und Hermes liegt dies nahe, weil von beiden belegt ist, dass 
sie begnadete Lehrer waren, aber als Autoren klare Schwächen hatten. Könnte es sein, dass 
sie abgesehen von den kirchlichen Anfeindungen auch deswegen in Vergessenheit gerieten, 
weil die Stärke ihres mündlichen Vortrags im schriftlichen Werk nicht oder nur bedingt zur 
Geltung kam?

46 MARGIT WASMAIER-SAILER

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


das Menschenrechtsethos der Aufklärung direkt im theologischen Denken die­
ser Zeit niedergeschlagen, in der Anthropologie ebenso wie in der Gotteslehre. 
Klassische Beispiele hierfür sind der Autonomiegedanke und die Postulatenleh­
re – zwei Eckpfeiler der kantischen Philosophie, an denen sich Sailer und 
Hermes zwar reiben, die für ihre Ansätze letztlich aber doch tragend werden. 
Steht der Autonomiegedanke für die Unabhängigkeit der Moral von externen 
und damit auch theologischen Begründungen, so steht die Postulatenlehre für 
die Verwiesenheit der Moral auf einen weiteren und letztlich nur theologisch 
formulierbaren Sinnhorizont.

Autonomie ist nach Kant die Selbstverpflichtung des Menschen zur Sittlich­
keit – Sittlichkeit besteht für ihn darin, aus freien Stücken und nicht etwa 
aus Nützlichkeitserwägungen oder aufgrund religiösen Gehorsams moralisch 
zu handeln. Die Freiheit des Menschen – auch gegenüber Gott – wird hier 
bedingungslos bejaht. Dass man Moral aufgrund ihrer intrinsischen Geltung 
nicht theologisch begründen kann, heißt nach Kant jedoch nicht, dass Moral 
nichts mit Theologie zu tun hätte. Denn das Auseinanderklaffen von Moral 
und Glück in dieser Welt führe unwillkürlich zum Gedanken von Gott, der 
allein eine Korrespondenz zwischen der Moralität eines Menschen und seiner 
Glückseligkeit herstellen könne – allerdings erst in einem jenseitigen Leben. 
Um Moralität überhaupt denken zu können, postuliert Kant die Freiheit des 
Willens; um Gerechtigkeit trotz der innerweltlichen Ungerechtigkeit, sei sie 
nun naturbedingt oder menschengemacht, denken zu können, postuliert Kant 
die Existenz Gottes und die Unsterblichkeit der Seele. Das höchste Gut als 
Übereinstimmung von moralisch definierter Glückswürdigkeit und durchaus 
auch natürlich zu verstehender Glückseligkeit ist letztlich nichts anderes als der 
Gedanke einer moralischen Welt, in der das Recht jedes Menschen auf Glück 
erfüllt und zugleich dessen Freiheit unbedingt geachtet wird.8

Man denkt unwillkürlich an die amerikanische Unabhängigkeitserklärung, 
wo es heißt: «We hold these truths to be self-evident, that all men are created 
equal, that they are endowed by their Creator with certain unalienable Rights, 
that among these are Life, Liberty and the pursuit of Happiness» (Congress 
o. J.). Die Postulatenlehre ist diesem Rechtsdenken verpflichtet: Vor Gott als 
der richterlichen Instanz wird das Recht jedes Menschen auf Glückseligkeit und 
damit sein Recht auf ein leidfreies Leben eingeklagt. Das Recht auf Glückselig­
keit wird für alle Menschen in gleicher Weise eingeklagt, insofern die strenge 
Korrelation von Glückswürdigkeit und Glückseligkeit niemanden begünstigt. 
Durch die Rückbindung der Glückseligkeit an die Glückswürdigkeit schließlich 
bleibt die Freiheit des Menschen ausschlaggebend: Glück wird nicht paterna­
listisch verteilt, sondern ist vom Willen des Menschen abhängig – selbst im 

8 Vgl. hierzu den Anfang der Vorrede zur ersten Auflage der Religionsschrift, wo Kant das Ver­
hältnis der Moral zum Gottesgedanken sehr klar bestimmt (Kant 1968b: 03.03–14 und 04.11–
05.07).

KATHOLIZISMUS UND MODERNE 47

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Jenseits, wo die unsterbliche Seele sich dem Ideal der Sittlichkeit immer nur 
annähern kann. Dass Kant nicht im christlichen Sinn von einer vollkommenen 
und endgültigen Erlösung ausgeht, mag daran liegen, dass er dem Recht auf 
Glück auch im Jenseits das Recht auf Freiheit nicht opfern möchte, er beide also 
als gleichursprünglich betrachtet.

Soweit sollte deutlich geworden sein, dass die kantische Religionsphilosophie 
die Signatur des Menschenrechtsethos der Aufklärung trägt: Das Verhältnis 
zwischen Gott und Mensch wird nun menschenrechtlichen Standards entspre­
chend gedacht. Theologie ist mitnichten jenseits ideengeschichtlicher Entwick­
lungen, sondern wird bis in ihre Substanz hinein von diesen erfasst – und wirkt 
sicherlich umgekehrt auf diese zurück. Wie weit der Autonomiegedanke und 
die Postulatenlehre in der für die Moderne aufgeschlossenen katholischen Welt 
rezipiert wurden, soll im Folgenden an den zwei ausgewählten Denkern gezeigt 
werden.

Zunächst zum Autonomiegedanken, den Kant an einer Stelle so fasst: «Was 
der Mensch im moralischen Sinne ist oder werden soll, gut oder böse, dazu 
muß er sich selbst machen oder gemacht haben. Beides muß eine Wirkung 
seiner freien Willkür sein; denn sonst könnte es ihm nicht zugerechnet werden, 
folglich er weder moralisch gut noch böse sein» (Kant 1968b: 44.15–18, Her­
vorh. i. Orig.). Anders als Kant sieht Sailer die Tugend nicht nur als «Stärke 
aus menschlicher Selbstbestimmung», sondern auch und vor allem als «Frucht 
des heiligen Geistes» (Sailer 1834: 324). Denn so wichtig Vorsatz und Übung 
für ein tugendhaftes Leben seien, so sicher komme der Mensch mit seinen 
Willenskräften an eine Grenze. Sailer ist überzeugt, dass Selbstdisziplin allein 
den Menschen nicht zu einem tugendhaften Leben befähigt:

Der gute Wille des Menschen ist allerdings die Tugend selber; aber was beweget den 
schlafenden Willen, daß er sich aufmache und gegen das Böse tapfer wehre? Was reiniget 
den bösen Willen, daß er rein, was stärket den schwachen Willen, daß er stark werde? 
Der Gute ist sich selber Gesetz, bestimmt sich selber zum Guten: aber was weckte dieß 
sein Selbstbestimmungsvermögen, was gab ihm diese Reinheit und Energie, was anders als 
der Geist Gottes mit seinem erwärmenden Strahle, mit seinem befruchtenden Regen, mit 
seinem belebenden Hauche? Wie die Früchte der Erde ihre Sonne, so haben die Früchte 
des Menschen ihre Sonne. Und, wie die Sonnenwärme die Kräfte des Baumes nicht lähmt, 
sondern bandenlos macht und belebet, so lähmt der Geist Gottes die Freithätigkeit des 
Menschen nicht, sondern belebet sie vielmehr zu allem Guten, hebt die Selbstbestimmung 
nicht auf, sondern wecket, stärket, erhöhet sie.

(Sailer 1834: 324–325)

Wie das Zitat zeigt, stellt Sailer nicht in Abrede, dass Moralität in der Selbst­
verpflichtung des Menschen zur Sittlichkeit besteht: «Der Gute ist sich selber 
Gesetz, bestimmt sich selber zum Guten». Auch er nimmt an der Freitätig­
keit und Selbstbestimmung des Menschen Maß. Seiner Auffassung nach greift 
Kants Tugendverständnis jedoch zu kurz, weil es das menschliche Selbstbestim­
mungsvermögen von den Bedingungen seiner Möglichkeit abschneide, ja gegen 

48 MARGIT WASMAIER-SAILER

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


diese ausspiele. Angesichts der Unbewusstheit, Gebrechlichkeit und Unlauter­
keit seines Willens sei der Mensch auf den Geist Gottes als Quelle alles Guten 
verwiesen. Nur aus dieser Quelle heraus könne er auch da noch tugendhaft 
sein, wo ihm die eigene Willenskraft den Dienst versage. Nur aus ihr heraus 
könne er überhaupt frei und selbstbestimmt sein (vgl. Wasmaier-Sailer 2018: 
142–148). Während Sailer den Autonomiegedanken dezidiert in den Horizont 
eines Letztbegründungsdenkens stellt, bleibt Hermes zurückhaltender und da­
mit mehr auf der Linie Kants:

Manche Antriebe zur Erfüllung unserer Pflichten, die der Glaube an einen Gott gibt, 
fehlen, wenn wir keinen Gott glauben; und so ist nicht zu leugnen, daß die Vollbringung 
des Sittengesetzes schwerer sey ohne diesen Glauben, als mit demselben: aber unmöglich ist 
sie nicht, wenn dieser Glaube fehlt; weil wir auch dann noch frey sind. […] Die praktische 
oder verpflichtende Vernunft kann also nicht fordern einen Gott anzunehmen.

(Hermes 1967: 416, Hervorh. i. Orig.)

Der Glaube ist nach Hermes demzufolge zwar eine Hilfe, aber keine Vorausset­
zung, das Sittengesetz zu erfüllen, denn auch ohne den Glauben sei der Mensch 
frei. Den freien Menschen stellt er sich vor wie Kant: Er bewege sich selbst 
und lasse sein Handeln nicht durch die Reize der Sinne bestimmen – daher 
wirke nicht die Sinnenwelt durch ihn, sondern er selbst lebe und wirke «als 
übersinnliches Prinzip seiner Handlungen in einer übersinnlichen Welt».9 Mit 
Kant geht Hermes davon aus, dass Moralität nicht vom Glauben abhängt und 
auch nicht von ihm abhängig gemacht werden darf – entsprechend weist er 
theologische Begründungen der Ethik mit Kant ebenso zurück. Ethik setzt 
nach Hermes zwar den Nachweis der Innen- und Außenwelt voraus, nicht 
aber eine Erkenntnis Gottes (vgl. Hermes 1967: 470). Mit dieser unbedingten 
Zustimmung zum Autonomiegedanken ist Hermes seiner Zeit weit voraus, gilt 
heute doch als selbstverständlich, dass der Glaube keine Voraussetzung von 
Moral ist.

Mit der Postulatenlehre – und damit bin ich bei dem zweiten hier anzuspre­
chenden Eckpfeiler der kantischen Philosophie angelangt – greifen Sailer und 
Hermes die menschenrechtliche Forderung auf, es möge jedem Menschen das 
Glück zuteilwerden, das ihm zusteht. Wenn ihre Argumentationen auch etwas 
unterschiedlich verlaufen, so kommen sie doch beide bei demselben Ergebnis 
an: Das Wohlergehen des Menschen wird zur obersten Maxime des göttlichen 
Willens erklärt; es wird zu einer theologischen Forderung ersten Ranges. In 
Anknüpfung an einen Gedankengang aus der Kritik der Urteilskraft, in dem 
Kant die Position des atheistischen Humanismus, die er in Baruch de Spinoza 
verkörpert sieht, der Widersprüchlichkeit überführt (vgl. Kant 1968c: 452.08–
453.05), schreibt Sailer:

9 Hermes (1967: 206). Auch Gott stellt Hermes sich als autonomes Wesen vor, wobei Gott 
die moralische Freiheit im Unterschied zum Menschen nicht erst erwerben müsse (1967: 
474–475).

KATHOLIZISMUS UND MODERNE 49

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


[...] Objekt und Grund der Hoffnung kann das Gewissen nicht seyn, nicht werden. Denn 
die reinste Tugend kann […] das Loos des guten Menschen in Zeit und Ewigkeit – der 
Stufe des Guten nicht anpassen. Die Tugend kann nicht mehr als der Tugendheld, und der 
Tugendheld kann nur sich bezwingen, aber nicht die ganze Natur. Er kann zwar, wenn er 
Held ist, auch die Natur bezwingen, daß sie seinen Tugendplan nicht durchstreiche, aber 
daß sie seinen Seligkeitsplan […] realisire, dazu kann er sie nicht zwingen; die Natur mag 
seine Vorsätze nicht meistern, aber er kann die Natur – die den Tod seines Geliebten und 
die Verheerungen seines zeitlichen Gutes mitbringt, und seinen eigenen Tod im Hinterhalte 
zeigt, auch nicht meistern. Kämpfen wider die Natur, das ist das Amt des Tugendhaften, 
damit sein Wille obenanstehen bleibe; die Natur in Harmonie bringen mit dem Seligkeits­
triebe des Heiligen, das ist die Sache Gottes. Seligmachen kann nur Gott.

(Sailer 1832: 453–454, Hervorh. i. Orig.)

Sailer macht hier deutlich: Wenn der tugendhafte Mensch auch seine eigene 
Natur bezwingen könne, so bleibe er dem Lauf der Natur als solcher doch 
hilflos ausgesetzt. Seine Tugendhaftigkeit verhindere weder den Tod geliebter 
Menschen noch den Verlust zeitlicher Güter, und sie verhindere auch nicht 
seinen eigenen Tod. Glückseligkeit sei von daher allein von Gott als einem 
über die Natur erhabenen Wesen zu erhoffen. Thematisiert Sailer hier die 
menschliche Ohnmacht gegenüber dem natürlichen Übel, so bringt Kant in der 
erwähnten Passage aus der Kritik der Urteilskraft neben dem natürlichen auch 
das moralische Übel zur Sprache: Ein rechtschaffener Mann wie Spinoza, der 
weder an Gott noch an ein künftiges Leben glaube, müsse sich ebenso mit der 
Tatsache konfrontieren, dass die Natur seine guten Absichten immer wieder 
durchkreuze, ja schließlich endgültig vereitle, wie mit der Tatsache, dass sein 
guter Wille ihn nicht vor dem Betrug, der Gewalttätigkeit und dem Neid seiner 
Mitmenschen schütze. Sein uneigennütziger Verzicht auf jenseitiges Glück wer­
de unter der Hand zur Einwilligung in die Unaufhebbarkeit des Unglücks auch 
derer, die das Glück verdient hätten und denen er selbst als rechtschaffener 
Mann nur das Beste wünsche (vgl. Kant 1968c: 452.14–30).

Während Hermes die Postulatenlehre in einer Hinsicht geradewegs ablehnt, 
stimmt er ihr in einer anderen Hinsicht unumwunden zu. Als Gottesbeweis 
lehnt Hermes die Postulatenlehre ab; das hinter dem höchsten Gut stehende 
Anliegen, Gott möge dem Menschen die Glückseligkeit zukommen lassen, die 
ihm gerechterweise zusteht, teilt er jedoch. Nun versteht Kant unter einem 
Postulat der reinen praktischen Vernunft «einen theoretischen, als solchen aber 
nicht erweislichen Satz […], so fern er einem a priori unbedingt geltenden prak­
tischen Gesetze unzertrennlich anhängt» (Kant 1968c: 122.23–25, Hervorh. 
i. Orig.), also eine theoretische, aber nicht beweisbare Folgerung aus dem 
unabhängig von aller Erfahrung geltenden Sittengesetz. Die Postulate, auf die 
die praktische Vernunft durch das ihr innewohnende Bedürfnis geführt wer­
de, könnten zwar «niemals in ein Wissen verwandelt werden» (Kant 1968c: 
141.19–20, Hervorh. i. Orig.), stünden dem Grade nach aber keinem Wissen 
nach (Kant 1968a: 141.29–35). Nach Kant handelt es sich beim Glauben an 
die Existenz Gottes also nicht um ein Wissen, und doch komme ihm eine 

50 MARGIT WASMAIER-SAILER

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


vernünftig begründbare Gewissheit zu.10 Streng genommen kann bei der Postu­
latenlehre also nicht von einem Gottesbeweis die Rede sein. Richtig ist, dass 
Kant in der Forderung jenseitiger Gerechtigkeit einen hinreichenden Grund für 
die Annahme der Existenz Gottes sieht. Eben diesen Gedankenschritt aber geht 
Hermes nicht mit:

Es bleibt also ungeachtet dessen, was Kant und Fichte als Beweise des Daseyns Gottes im 
Wege der praktischen Vernunft geliefert haben, ohne alle Abänderung bestehen, was ich 
zu Anfange dieses §phen behauptete und wofür ich den Beweis gleich hinzu setzte: daß 
die praktische, richtiger: die verpflichtende Vernunft uns keine Nothwendigkeit auflege einen 
Gott anzunehmen. Es hat daher bey dem im Wege der theoretischen Vernunft geführten 
Beweise allein sein Bewenden.

(Hermes 1967: 446–447, Hervorh. i. Orig.)

Für Hermes führt von der praktischen Vernunft her also kein Weg zur Annah­
me der Existenz Gottes: Die moralische Forderung, der Mensch möge nach 
dem Maß seiner Glückswürdigkeit auch glückselig sein, ist für ihn kein hinrei­
chender Grund für den Glauben an Gott. Anders als Kant und Fichte vertraut 
er allein auf die im Wege der theoretischen Vernunft geführten Beweise, wie 
er sie etwa von Thomas von Aquin her kennt. Angesichts dieser klaren Absage 
an die Postulatenlehre überrascht es, dass Hermes Kants Hoffnungsperspektive 
dennoch uneingeschränkt teilt: Nicht dieses kurze Erdenleben und die flüchtige 
Glückseligkeit, sondern die Erkenntnis und Liebe Gottes als wahre Glückselig­
keit sei die Bestimmung des Menschen. Diese Bestimmung könne der Mensch 
aber nur erreichen, wenn er stets auf die innere Stimme höre, wodurch die 
Vernunft ihm den Willen Gottes offenbare, und wenn er ohne Ausnahme 
die Pflichten erfülle, welche die Vernunft ihm vorschreibe: «denn nur dann 
achtet meine Vernunft mich der Glückseligkeit würdig, widrigenfalls achtet 
sie mich derselben unwürdig – und ich muß annehmen, daß Gott eben so 
urtheile» (Hermes 1967: 486). Wie Kant hofft Hermes auf eine Glückseligkeit, 
die nicht gefährdet ist; wie Kant macht er den Anspruch auf Glückseligkeit vom 
Maß der Glückswürdigkeit abhängig.

Im Visier der Kirche: Modernes Denken unter Häresieverdacht

Sailer und Hermes sind den Denkern der Moderne nicht nur offen begegnet, 
ihre Theologie ist modernem Denken auch zutiefst verpflichtet. Dass das Men­
schenrechtsethos nicht nur ihr Gottesbild, sondern auch ihre Vorstellungen 
vom Verhältnis zwischen Gott und Mensch prägt, wurde bislang nicht klar 
genug gesehen. Dass beide für ihre menschliche und intellektuelle Aufgeschlos­
senheit einen hohen Preis bezahlt haben, ist einerseits längst erforscht, anderer­
seits nicht wirklich aufgearbeitet, womit ich bei der kirchlich-institutionellen

4.

10 Kant spricht von einem «Vernunftglauben» (1968a: 140.31).

KATHOLIZISMUS UND MODERNE 51

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ebene des Verhältnisses von Katholizismus und Moderne angelangt bin. Es 
mögen einige historische Fakten zum Leben und Nachleben beider genügen:

Sailer, seit 1784 Professor für Moral- und Pastoraltheologie an der Universi­
tät Dillingen (Schwaben), wird im Jahr 1794 von einem Tag auf den anderen 
von Bischof Clemens Wenzeslaus entlassen. Hintergrund der Entlassung sind 
Spannungen zwischen streng konservativen und reformfreudigen Professoren 
in Dillingen.11 Die streng konservativen Professoren, im Bunde mit ehemaligen 
Mitgliedern des 1773 verbotenen Jesuitenordens, beschweren sich bei Bischof 
Clemens Wenzeslaus über Sailer und setzen den Bischof auch finanziell unter 
Druck. Die Vorwürfe lauten: Sailer sei Mitglied des Geheimbundes der Illumi­
naten und verbreite den Geist der Aufklärung; in den Vorlesungen mache er die 
Studenten mit moderner Philosophie und protestantischer Literatur bekannt; er 
empfehle ihnen das Lesen verbotener Bücher und untergrabe ihre Sittlichkeit; 
statt Furcht vor Sünde und Höllenstrafe predige er Liebe und Glaube; er pflege 
Freundschaften zu Protestanten und übe Einfluss auf Stellenbesetzungen aus. 
Selbstzeugnisse belegen, dass Sailer sich von Geheimbünden stets distanziert 
hat. Die übrigen Vorwürfe zeigen, dass Sailers Aufgeschlossenheit gegenüber 
der Moderne von Kollegen und Ordensbrüdern mit Anfeindungen quittiert 
wurde. Die Entlassung setzt Sailer sein ganzes Leben lang zu, auch wenn er 
einige Jahre später rehabilitert wird: Ab 1799 ist er wieder als Professor tätig – 
zunächst an der Universität Ingolstadt, dann an der Universität Landshut (vgl. 
Schwaiger 1982: 40–43; siehe auch Reusch 1890).

1817, als der König von Bayern das Konkordat mit Papst Pius VII. abschließt, 
ist Sailer als Bischofskandidat im Gespräch. Doch die Entlassung in Dillingen, 
seine Kontakte zur Allgäuer Erweckungsbewegung und die Freundschaften zu 
Protestanten schüren das Misstrauen der Amtsträger, woraufhin zwei Gutachten 
in Auftrag gegeben werden. Der angesehene und 1909 heiliggesprochene Wie­
ner Redemptoristenpater Klemens Maria Hofbauer, ein Gegner der Aufklärung
und treuer Anhänger des Papstes, verfasst ein vernichtendes Gutachten. Grund­
lage des Gutachtens sind jedoch vor allem Gerüchte; Sailers wissenschaftliches 
Werk wird überhaupt nicht berücksichtigt. Es ist wenig überraschend, was Hof­
bauer gegen Sailer vorbringt: Mystizismus, zu große Nähe zu den Protestanten, 
mangelnde Papsttreue, Ablehnung des Kults. Dieses Gutachten und weitere 
Denunziationen in Rom verhindern Sailers Berufung zum Bischof über Jahre: 
1819 wird er von der Nuntiatur als Bischofskandidat für das Bistum Augsburg 
abgelehnt – um in Bayern bleiben zu können, hat er kurz vorher einen Ruf nach 
Köln ausgeschlagen, wo man ihn ebenfalls zum Bischof weihen wollte. 1821 
ernennt König Maximilian I. Joseph ihn zum Ersten Kapitular im Regensburger 
Domkapitel, 1822 wird er dort Weihbischof und Koadjutor, 1829 schließlich 

11 Die Universität Dillingen war ab 1563 übrigens die erste voll ausgeprägte Jesuiten-Universität 
im Römisch-Deutschen Reich.

52 MARGIT WASMAIER-SAILER

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


wird er kraft des Rechts der Nachfolge doch noch Bischof von Regensburg (vgl. 
Schwaiger 1982: 106–125, 210).

1873, mehr als 40 Jahre nach Sailers Tod, kommt es zu einem postumen 
römischen Inquisitionsverfahren: Ignatius von Senestrey, ein Nachfolger Sailers 
auf dem Bischofsstuhl von Regensburg, wirkt zusammen mit den bayerischen 
Redemptoristen darauf hin, dass Sailers Schriften auf den Index kommen. Sailer
wird von diesen zum «Alt-Katholiken avant la lettre und Urvater aller Ketze­
reien» (Wolf 2005: 356–357) stilisiert. Berater des Papstes durchschauen die 
Intrige und verhindern damit die Indizierung (vgl. Wolf 2005: 356–357).

Mit ähnlichen und teilweise noch weitreichenderen Anfeindungen hat auch 
Georg Hermes zu kämpfen. Hermes, seit 1807 Professor für Dogmatik an der 
Universität Münster, zieht seit dem Erscheinen der «Philosophischen Einlei­
tung» im Jahr 1819 die Kritik des Münsteraner Generalvikars Clemens August 
von Droste-Vischering und des sogenannten «Kreises von Münster» um Fürstin 
Amalie von Gallitzin auf sich. Der Kreis der Fürstin, ein Bildungs- und Lesezir­
kel der Übergangszeit zwischen Aufklärung und Romantik (vgl. Fliethmann 
1997: 31–32), dem auch Sailer nahesteht12, beschuldigt ihn des Rationalismus. 
Der Generalvikar, der diesem Kreis ebenfalls angehört, hat aufgrund eines 
kirchenrechtlichen Gutachtens von Hermes schon länger Vorbehalte gegen ihn. 
Aufgrund der Anfeindungen in Münster nimmt Hermes den zweiten Ruf an 
die Universität Bonn im Jahr 1820 an. Viele seiner Studenten wollen ihm 
nach Bonn folgen, werden aber von Generalvikar Droste-Vischering davon 
abgehalten: Er droht ihnen, sie andernfalls nicht zur Weihe zuzulassen. In 
Bonn kann Hermes seine Vorstellungen durchsetzen, sieht sich aber auch hier 
mit Kritik konfrontiert, vor allem von seiten des Philosophen Karl Joseph 
Hieronymus Windischmann, dessen Freund Clemens Brentano eine kirchliche 
Untersuchung der hermesischen Lehre für nötig hält (vgl. Fliethmann 1997: 
37–43; Hegel 1969). Wie dem Kreis von Münster steht Sailer auch Clemens 
Brentano nahe – er ist wie ein Mentor für ihn.13 Dass Sailer ausgerechnet mit 
den Menschen befreundet ist, die mit Hermes befeindet sind, ist eine Ironie 
der Geschichte. Meines Wissens hat Sailer sich nicht mit Hermes auseinander­
gesetzt; umgekehrt scheint auch Hermes sich nicht mit Sailer befasst zu haben. 
Die Spannungen zwischen den Kreisen um Sailer auf der einen und den Krei­
sen um Hermes auf der anderen Seite zeigen jedenfalls, dass der moderneaffine 
Katholizismus im ausgehenden 18. und beginnenden 19. Jahrhundert keines­
wegs einheitlich war.

Der Düsseldorfer Pfarrer Anton Josef Binterim stößt durch ein Schreiben 
an den Münchner Nuntius ein Jahr nach Hermes’ Tod die lehramtliche Über­
prüfung der hermesischen Lehre dann tatsächlich an. Der Pfarrer hat Erfolg: 
Durch das päpstliche Breve Dum acerbissimas vom 26. September 1835 werden 

12 Vgl. den Brief an Fürstin Amalie von Gallitzin in Schiel (1952: 66).
13 Vgl. den Brief an Clemens Brentano in Schiel (1952: 404–408, vgl. ebd. 622).

KATHOLIZISMUS UND MODERNE 53

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


die Bücher von Hermes verboten – mit der Begründung, dass sie «Lehren 
und Sätze enthalten, die – je nachdem – falsch, leichtfertig, trügerisch, zum 
Skeptizismus und Indifferentismus hinführend, irrig, anstößig, gegenüber den 
katholischen Schulen ungerecht, den göttlichen Glauben umstürzend, nach 
Häresie schmeckend und anderweitig von der Kirche verurteilt sind» (Denzin­
ger 2009: Abschn. 2740). Vorgeworfen wird Hermes vor allem, dass er den 
Zweifel zur Grundlage theologischer Forschung mache und in der Vernunft
die einzige Möglichkeit übernatürlicher Erkenntnis sehe (vgl. Denzinger 2009: 
Abschn. 2738). Rehabilitierungsversuche seiner Schüler, denen zufolge der Er­
lass von Papst Gregor XVI. auf schwerwiegenden Missverständnissen beruht, 
scheitern (vgl. Fliethmann 1997: 45–55).

Der Hermesianismus ist nun endgültig in Misskredit geraten: Auf dem Ersten 
Vatikanischen Konzil wird er explizit verurteilt. Die Dogmatische Konstitution 
Dei Filius vom 24. April 1870 belegt alle, die Hermes’ Thesen zustimmen, mit 
dem Anathema (vgl. Denzinger 2009: Abschn. 3025, 3035, 3036). Kirchenrecht­
lich ist kaum eine weitreichendere Verurteilung denkbar. Hermes ist nun zum 
Feindbild der katholischen Kirche stilisiert worden, was insofern erstaunen 
muss, als er aufs Ganze gesehen das Denken der Moderne nur halbherzig 
verinnerlicht hat und sein Ansatz theologisch letztlich doch fruchtlos blieb (vgl. 
Fliethmann 1997: 15).

Nicht nur Geschichte

Ein Blick in die Geschichte zeigt, dass es im Katholizismus des ausgehenden 
18. und beginnenden 19. Jahrhunderts eine überraschende Offenheit für Ideen 
der Moderne gab. Am Beispiel zweier bedeutender Theologen dieser Zeit wur­
de deutlich, dass religiöse Toleranz nicht nur gepredigt, sondern auch gelebt 
wurde, dass an Universitäten und in überregionalen Netzwerken ein lebendi­
ger geistiger Austausch stattfand und dass Standesgrenzen aktiv überwunden 
wurden. Der egalitäre Geist der Aufklärung wirkte sich auf die sozialen Be­
ziehungen aus und ging umgekehrt wohl auch aus diesen hervor. Das dem 
Säkularisierungsnarrativ zugrundeliegende Bild, dass sich die von der Moderne 
hervorgebrachten gesellschaftlichen Transformationen neben den Religionen
und an diesen vorbei vollzogen, ja dass die Religionen ganz von diesen abge­
hängt wurden, erweist sich von hierher als falsch. Die Dynamiken der Moderne 
waren in den Religionen nicht weniger wirksam.

Geistesgeschichtlich lässt sich diese Entwicklung ebenso beobachten: Das 
Rechtsdenken der Moderne erfasste auch die Theologie dieser Zeit. Dies gilt für 
die philosophische Theologie eines Immanuel Kant ebenso wie für deren zahl­
reiche protestantische und katholische Aneignungen. Am Autonomiegedanken 
und an der Postulatenlehre lässt sich die Wendung zu modernen Fragen beson­

5.

54 MARGIT WASMAIER-SAILER

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ders schön ablesen: Man fragte sich, wie moralische Autonomie möglich ist, ob 
man hierfür an Gott glauben müsse oder nicht. Man fragte sich, wie die Men­
schen angesichts ihrer Ohnmacht, aber auch Verantwortung gegenüber Natur 
und Geschichte das Glück erlangen können, das sie verdienen. Man fragte 
sich, mit welchen epistemischen Geltungsansprüchen Theologie redlicherweise 
auf den Plan treten darf, an welchen Stellen sie sich eine Selbstbeschränkung 
auferlegen muss und wo sie externe Übergriffe abzuwehren hat. Dass die zwei 
besprochenen Ansätze zu teils unterschiedlichen Antworten gelangen, ändert 
nichts daran, dass sie sich im Wirkungskreis bis heute virulenter Fragen zum 
Verhältnis von Glaube und Vernunft bewegen.

Ganz im Kontrast zu dieser Aufbruchstimmung zeigt sich auf institutioneller
Ebene eine deutliche Abwehrhaltung: Die katholische Kirche war im ausge­
henden 18. Jahrhundert nicht und im 19. Jahrhundert immer weniger bereit, 
die Normen der Moderne anzuerkennen oder sich zumindest konstruktiv mit 
ihnen auseinanderzusetzen. Sie hat die Theologen, die das Gespräch mit Ideen 
und Konzepten der Moderne gesucht haben, durch Verleumdungen, Verurtei­
lungen, Entlassungen und Indizierungen konsequent ins Abseits gedrängt – 
auch noch lange nach deren Tod. Das Studium der modernen Philosophie 
wurde ebenso unterbunden wie die Pflege interkonfessioneller Kontakte. Bis 
zur Anerkennung der Freiheitsrechte auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil
war es noch ein langer und steiniger Weg. Dass die Kirche hier immer noch auf 
dem Weg ist, ist kein Geheimnis. Im Katholizismus des 19. Jahrhunderts konnte 
sich eine affirmative Haltung zum Wertekodex der Moderne deswegen nicht 
durchsetzen, weil die institutionellen Voraussetzungen nicht gegeben waren.

Zu den treibenden Kräften in der Begegnung von Katholizismus und Moder­
ne zählten somit vor allem Theologieprofessoren mit einem hohen Interesse an 
den philosophischen Ideen ihrer Zeit. Zu den hemmenden Kräften zählte vor 
allem die Institution Kirche, die diese Ideen tendenziell als gefährlich einstufte 
und deren Rezeption zu unterbinden suchte. Bei den Konflikten zwischen uni­
versitärer Theologie und katholischem Lehramt ging es in erster Linie um nor­
mative Vorstellungen wie Autonomie und Freiheit, aber auch um epistemische 
Aussagen zum Verhältnis von Glaube und Vernunft. Kirchlicherseits stieß weder 
das moderne Menschenrechtsethos noch die Differenzierung von Glaubenshal­
tungen, die auch den Zweifel zu einer Option werden lässt, auf Resonanz – hin­
ter Ersterem wähnte man Autoritätsfeindlichkeit, hinter Letzterer Skeptizismus 
oder gar Atheismus. Langfristig wurden die klar identifizierbaren Reibungsge­
winne – Rezeption der Menschenrechte, Aufgeschlossenheit für ökumenische 
Kontakte, Bereitschaft zu transdisziplinären Diskursen – durch die enormen 
Reibungsverluste vor allem in den Auseinandersetzungen zwischen Theologie 
und Lehramt in den Schatten gestellt.

KATHOLIZISMUS UND MODERNE 55

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur

Auer, Alfons (1971): Autonome Moral und christlicher Glaube, Düsseldorf: Patmos.
Congress (o. J.): Declaration of independence: A transcription. In Congress, July 4, 1776, 

https://www.archives.gov/founding-docs/declaration-transcript (Stand: 12.12.2022).
Denzinger, Heinrich (2009): Enchiridion symbolorum definitionum et declarationum 

de rebus fidei et morum. Kompendium der Glaubensbekenntnisse und kirchlichen 
Lehrentscheidungen, Lateinisch-Deutsch, verbessert, erweitert, übers. und unter Mit­
arbeit von Helmut Hoping hg. von Peter Hünermann, Freiburg i.Br., Basel, Wien: 
Herder.

Fliethmann, Thomas (1997): Vernünftig glauben. Die Theorie der Theologie bei Georg 
Hermes, zugl. Diss. Univ. Tübingen, 1995/96, Würzburg: Echter.

Friemel, Franz Georg (2014): «Johann Michael Sailer und die getrennten Christen», in: 
Konrad Baumgartner, Rudolf Voderholzer (Hg.), Johann Michael Sailer als Brücken­
bauer. Festgabe zum 99. Katholikentag 2014 in Regensburg, Regensburg: Verlag des 
Vereins für Regensburger Bistumsgeschichte, S. 53–71.

Gabriel, Karl / Spieß, Christian / Winkler, Katja (Hg.) (2010): Religionsfreiheit und Plu­
ralismus. Entwicklungslinien eines katholischen Lernprozesses, Paderborn, München, 
Wien, Zürich: Schöningh.

Gabriel, Karl / Spieß, Christian / Winkler, Katja (Hg.) (2016): Wie fand der Katholizis­
mus zur Religionsfreiheit? Faktoren der Erneuerung der katholischen Kirche, Pader­
born, München, Wien, Zürich: Schöningh.

Hegel, Eduard (1969): «Hermes, Georg», in: Neue Deutsche Biographie, Bd. 8, S. 671f. 
Onlinefassung: https://www.deutsche-biographie.de/pnd118549790.html#ndbcont
ent (Stand: 29.5.2023).

Hermes, Georg (1967): Einleitung in die christkatholische Theologie. Erster Theil: Philo­
sophische Einleitung, urspr. Münster 1819, Frankfurt a.M.: Minerva.

Hinske, Norbert (2005): «Kant im Auf und Ab der katholischen Kantrezeption: Zu 
den Anfängen des katholischen Frühkantianismus und seinen philosophischen Im­
pulsen», in: Norbert Fischer (Hg.), Kant und der Katholizismus. Stationen einer 
wechselhaften Geschichte, Freiburg i.Br., Basel, Wien: Herder, S. 189–205.

Horkheimer, Max / Adorno, Theodor W. (1981): Dialektik der Aufklärung: philosophi­
sche Fragmente, hg. von Rolf Tiedemann, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Kant, Immanuel (1968a): Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung? Was heißt: Sich 
im Denken orientiren?, urspr. Berlin 1912/23. Unveränderter Nachdruck, Berlin: de 
Gruyter.

Kant, Immanuel (1968b): Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft, 
urspr. Berlin 1907/14. Unveränderter Nachdruck, Berlin: de Gruyter.

Kant, Immanuel (1968c): Kritik der praktischen Vernunft. Kritik der Urtheilskraft, urspr. 
Berlin 1908/13. Unveränderter Nachdruck, Berlin: de Gruyter.

Pröpper, Thomas (1985): Erlösungsglaube und Freiheitsgeschichte. Eine Skizze zur Sote­
riologie, München: Kösel.

56 MARGIT WASMAIER-SAILER

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.archives.gov/founding-docs/declaration-transcript
https://www.deutsche-biographie.de/pnd118549790.html#ndbcontent
https://www.deutsche-biographie.de/pnd118549790.html#ndbcontent
https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.archives.gov/founding-docs/declaration-transcript
https://www.deutsche-biographie.de/pnd118549790.html#ndbcontent
https://www.deutsche-biographie.de/pnd118549790.html#ndbcontent


Pröpper, Thomas (2001): Evangelium und freie Vernunft. Konturen einer theologischen 
Hermeneutik, Freiburg i.Br.: Herder.

Pröpper, Thomas (2011): Theologische Anthropologie, Freiburg i.Br.: Herder.
Reusch, Heinrich (1880): «Hermes, Georg», in: Allgemeine Deutsche Biographie, Bd. 12, 

S. 1 192-196. Onlinefassung: https://www.deutsche-biographie.de/pnd118549790.ht
ml#adbcontent (Stand: 29.5.2023).

Reusch, Heinrich (1890): «Sailer, Johann Michael von», in: Allgemeine Deutsche Bio­
graphie, Bd. 30, S. 178-192. Onlinefassung: https://www.deutsche-biographie.de/pnd
118604872.html#adbcontent (Stand: 29.5.2023).

Sailer, Johann Michael (1832): Grundlehren der Religion, hg. von Joseph Widmer, 
Sulzbach: Von Seidel.

Sailer, Johann Michael (1834): Handbuch der christlichen Moral. Bd. 1, hg. von Joseph 
Widmer, Sulzbach: Seidel.

Schalk, Fritz / Mahlmann, Theodor (2017): «Art. Aufklärung», in: Joachim Ritter, 
Karlfried Gründer, Gottfried Gabriel (Hg.), Historisches Wörterbuch der Philosophie 
online, Basel: Schwabe. DOI: 10.24894/HWPh.5060.

Scheuchenpflug, Peter (2014): «Sailer als Brückenbauer im Kreis seiner Schüler und 
Freunde: Pastoraltheologische Skizzen zum theologiegenerativen Potential sozialer 
Räume», in: Konrad Baumgartner, Rudolf Voderholzer (Hg.), Johann Michael Sailer 
als Brückenbauer. Festgabe zum 99. Katholikentag 2014 in Regensburg, Regensburg: 
Verlag des Vereins für Regensburger Bistumsgeschichte, S. 223–244.

Schiel, Hubert (Hg.) (1948): Johann Michael Sailer. Leben und Briefe. Bd. 1: Leben und 
Persönlichkeit in Selbstzeugnissen, Gesprächen und Erinnerungen der Zeitgenossen, 
Regensburg: Gregorius.

Schiel, Hubert (Hg.) (1952): Johann Michael Sailer. Briefe, Regensburg: Friedrich Pus­
tet.

Schwaiger, Georg (1982): Johann Michael Sailer. Der bayerische Kirchenvater, München, 
Zürich: Schnell & Steiner.

Schwaiger, Georg (2014): «Johann Michael von Sailer: Bischof von Regensburg 
(1829-1832)», in: Konrad Baumgartner, Rudolf Voderholzer (Hg.), Johann Michael 
Sailer als Brückenbauer. Festgabe zum 99. Katholikentag 2014 in Regensburg, Regens­
burg: Verlag des Vereins für Regensburger Bistumsgeschichte, S. 9–26.

Schwedt, Herman H. (1980): Das römische Urteil über Georg Hermes (1775-1831). Ein 
Beitrag zur Geschichte der Inquisition im 19. Jahrhundert, Römische Quartalsschrift. 
37. Supplementheft, Rom, Freiburg i.Br., Wien: Herder.

Seiwert, Hubert (1995): «Religion in der Geschichte der Moderne», in: Zeitschrift für 
Religionswissenschaft, 3, Nr. 1, S. 91–101.

Stattler, Benedikt (1788): Anti-Kant, München: Joseph Lentner.
Wasmaier-Sailer, Margit (2018): Das Verhältnis von Moral und Religion bei Johann 

Michael Sailer und Immanuel Kant. Zum Profil philosophischer Theologie und theolo­
gischer Ethik in der säkularen Welt, Regensburg: Pustet.

KATHOLIZISMUS UND MODERNE 57

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.deutsche-biographie.de/pnd118549790.html#adbcontent
https://www.deutsche-biographie.de/pnd118549790.html#adbcontent
https://www.deutsche-biographie.de/pnd118604872.html#adbcontent
https://www.deutsche-biographie.de/pnd118604872.html#adbcontent
https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.deutsche-biographie.de/pnd118549790.html#adbcontent
https://www.deutsche-biographie.de/pnd118549790.html#adbcontent
https://www.deutsche-biographie.de/pnd118604872.html#adbcontent
https://www.deutsche-biographie.de/pnd118604872.html#adbcontent


Wolf, Hubert (2005): «Sailer, Johann Michael von», in: Neue Deutsche Biographie, 
Bd. 22, S. 356–357. Onlinefassung: https://www.deutsche-biographie.de/pnd118604
872.html#ndbcontent (Stand: 29.5.2023).

Zweites Vatikanisches Konzil (1996): «Die Erklärung über die Religionsfreiheit ‹Digni­
tatis humanae›», in: Karl Rahner, Herbert Vorgrimler (Hg.), Kleines Konzilskompen­
dium. Sämtliche Texte des Zweiten Vatikanums. Allgemeine Einleitung – 16 spezielle 
Einführungen – ausführliches Sachregister; mit einem Nachtrag vom Oktober 1968: 
Die nachkonziliare Arbeit der römischen Kirchenleitung, Freiburg i.Br.: Herder, 
S. 655–675.

58 MARGIT WASMAIER-SAILER

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.deutsche-biographie.de/pnd118604872.html#ndbcontent
https://www.deutsche-biographie.de/pnd118604872.html#ndbcontent
https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.deutsche-biographie.de/pnd118604872.html#ndbcontent
https://www.deutsche-biographie.de/pnd118604872.html#ndbcontent


Religion und Wissenschaft

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der «Knoten der Geschichte» zwischen Religion 
und Wissenschaft

Reinhold Bernhardt

Die mir gestellte Aufgabe besteht in nichts Geringerem als darin, das Feld der 
Beziehungsbestimmung zwischen Wissenschaft und Religion in der Moderne 
abzustecken und dabei nach Reibungsgewinnen für die Religion zu fragen. 
Bei der Unterscheidung von Gewinnen und Verlusten handelt es sich um ein 
Werturteil, das immer an die Wertmaßstäbe dessen gebunden ist, der es fällt. 
Was dem einen ein Reibungsgewinn ist, wird dem anderen als Reibungsverlust
erscheinen. Wertfrei betrachtet geht es dabei um Transformationsprozesse der 
Religion in der Auseinandersetzung mit wissenschaftlichem Wissen, dessen 
Gewinnung und Verwertung.

Die verschiedenen Dimensionen der Religion sind von solchen Transforma­
tionen in unterschiedlicher Weise betroffen. Man kann dabei mit Ninian Smart 
(Smart 1996, 1998: 13–22)1 sieben Dimensionen des Religiösen unterscheiden: 
die praktisch-rituelle, die mythisch-narrative, die erfahrungshaft-emotionale, 
die doktrinal-philosophische, die ethisch-rechtliche, die sozial-institutionelle 
sowie die Dimension der materiellen Manifestationen (wie Tempel usw.). Die 
Herausforderung, die vom wissenschaftlichen Zugriff auf die Wirklichkeit aus­
geht, betrifft vor allem die mythisch-narrative und die doktrinal-philosophische 
Dimension, also die Ebene der Glaubensvorstellungen und -lehren, d.h. die ko­
gnitive Seite der Religion. Und hier betrifft sie besonders diejenigen Glaubens­
inhalte, die auf Welterklärung bzw. Weltdeutung ausgerichtet sind. Man kann 
darin eine Anknüpfung an die schon seit der Antike geführte Auseinander­
setzung zwischen Mythos und Logos sehen; die philosophische Religionskritik 
wird im Namen der wissenschaftlichen Rationalität weitergeführt.

In Schleiermachers theologischer Reflexion bündeln sich diese Transforma­
tionen wie in einem Brennglas. In der Formulierung des Titels für meinen Bei­
trag habe ich mich durch die von ihm gestellte rhetorische Frage inspirieren las­
sen: «Soll der Knoten der Geschichte so auseinander gehn? das Christenthum
mit der Barbarei, und die Wissenschaft mit dem Unglauben?» (Schleiermacher 
1990: 347). Seine ganze «Glaubenslehre» lässt sich demnach als Reaktion auf 
diese Herausforderung verstehen. Religion muss sich in ein konstruktives Ver­
hältnis zur Wissenschaft setzen, will sie nicht zur Barbarei herabsinken. Mit 

1 Siehe dazu auch Krech (2018).

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Barbarei ist damit ein irrationales, mythologisches Weltbild gemeint. Hier re­
giert der Mythos, nicht der Logos.

Die Herausforderungen, denen sich die Religion im Gegenüber zur Wissen­
schaft in der Moderne ausgesetzt sah und die zu Reibungen und Transformatio­
nen geführt haben, lassen sich auf drei ineinandergreifenden Ebenen beschrei­
ben:
1. im Blick auf die Auseinandersetzung mit einzelnen wissenschaftlichen Theo­

rien;
2. im Blick auf die Auseinandersetzung mit dem wissenschaftlich fundierten 

Weltbild der Moderne;
3. im Blick auf die Auseinandersetzung mit dem religionskritischen Narrativ, 

das Wissenschaft im Kontrast zu Religion bestimmt.
Im Folgenden beschreibe ich zunächst vier Grundmodelle der Verhältnisbe­
stimmung von Religion und Wissenschaft und zeige dann exemplarisch einige 
der Herausforderungen an, denen sich die Religion auf diesen drei Ebenen 
ausgesetzt sah. Sie haben zu Transformationen, aber auch zu Abschottungen 
geführt. Die Perspektive, in der ich das Spannungsfeld von Religion und Wis­
senschaft in den Blick nehme, ist weniger eine religionsdiagnostische und mehr 
eine systematisch-theologische. Ich beschränke mich dabei im Wesentlichen 
auf die christliche Religion seit dem Beginn des 19. Jahrhunderts, und hier 
ist vor allem der Protestantismus in meinem Blickfeld. Interessant, aber im 
vorgegebenen Rahmen nicht zu leisten, wäre der Blick in andere christliche 
Konfessionen und in außerchristliche Religionen. So hat es beispielsweise im 
Reformjudentum des ausgehenden 19. und beginnenden 20. Jahrhunderts, aber 
auch bei muslimischen Gelehrten – wie Muhammad Iqbal – vergleichbare 
Versuche gegeben, tradierte religiöse Auffassungen im Lichte aktueller wissen­
schaftlicher Erklärungsansätze neu zu formatieren2 und damit den «Vorrang 
der Vernunft bei der Erforschung und Gestaltung der Welt» auch theologisch in 
Rechnung zu stellen.3

Modelle der Beziehungsbestimmung zwischen Religion und 
Wissenschaft

Mit Ian Barbour (2003: 113–150) lassen sich vier idealtypische Modelle der 
Zuordnung von Religion und Wissenschaft unterscheiden. Alle vier stellen Stra­
tegien im Umgang mit den Plausibilitätsstrukturen des modernen wissenschaft­
lichen Wirklichkeitsverständnisses dar:

(a) Das Konfliktmodell geht einerseits davon aus, dass Religion und Wissen­
schaft im gleichen Bezugssystem operieren, den gleichen Gegenstand haben 

1.

2 Siehe dazu die Beiträge von Valérie Rhein und Amir Dziri in diesem Band.
3 Vgl. das in der Einleitung zu diesem Band genannte Kriterium 6, «Vernunftbezug».

62 REINHOLD BERNHARDT

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


und das gleiche Erkenntnisziel verfolgen, dass andererseits aber der Wahrheits­
anspruch der Religion inkompatibel ist mit der wissenschaftlichen Weltsicht, 
vor allem dann, wenn es um die Entstehung des Kosmos, des Lebens und 
des Menschen geht. Der Konflikt kann dabei sowohl von Seiten der Religion 
als auch von Seiten der Wissenschaft ausgerufen werden. Ersteres ist etwa im 
Kreationismus der Fall, das zweite im sogenannten Neuen Atheismus.

(b) Dem Unterscheidungsmodell zufolge bewegen sich Religion und Wissen­
schaft in unterschiedlichen Bezugssystemen und können daher nicht in Kon­
kurrenz zueinander treten. Ein Konflikt ist damit ebenso ausgeschlossen wie 
eine gegenseitige Befruchtung. Dieses Modell bot sich an, um der Religion 
– wie überhaupt dem Geistigen – eine eigene Sphäre gegenüber den andrin­
genden Totalitätsansprüchen der wissenschaftlichen Welterklärung und einer 
materialistischen Weltanschauung zu sichern. Es läuft auf eine ‹Zwei-Reiche-
Lehre› von Religion und Wissenschaft hinaus. So hatte schon Kant grundlegend 
zwischen dem Bereich der Naturnotwendigkeit und dem Bereich der menschli­
chen Freiheit unterschieden. In letzterer gründet die Moralität, der die Religion 
zuzuordnen ist.4 Die idealistischen Philosophien im Gefolge Kants gingen von 
der Unterscheidung zwischen Natur und Geist aus und fragten nach deren 
Verbindung.

Der frühe Schleiermacher wollte die Selbständigkeit der Religion gewahrt 
wissen, indem er sie als Anschauung und Gefühl gegenüber dem Denken und 
dem Wollen bzw. dem Wissen und dem Tun abgrenzte und eine «eigne Provinz 
im Gemüt» (Schleiermacher 1984b: 204) des Menschen für sie reservierte.5 

Wissen und Tun sind auf die Welterfahrung bezogen, Anschauung und Ge­
fühl auf das vorreflexive Gewahrwerden des Ganzheits- bzw. Sinnzusammen­
hangs der Wirklichkeit, das allem Gegenstandsbewusstsein zugrunde liegt. Das 
Verhältnis zwischen beiden ‹Reichen› wird von Schleiermacher als «schneiden­
de[r] Gegensatz» (Schleiermacher 1984b: 211) beschrieben. Damit war die 
Religion vor einer Kollision mit dem wissenschaftlichen Wissen geschützt. Der 
wissenschaftlichen Forschung konnte vollkommene Freiheit in ihrem Bereich 
gewährt werden.

Nach dem Konfliktmodell wird jegliche Transformation der Religion, die auf 
deren Kompatibilisierung mit dem wissenschaftlichen Wissen zielt, verweigert. 
Das Unterscheidungsmodell hingegen führt zu einer Bereichsbeschränkung der 
Religion, die dann auch inhaltliche Anpassungen tradierter Lehren nach sich 
zieht, wie sich an Schleiermachers Schöpfungslehre und seiner Rezeption der 

4 Kant gebraucht allerdings unterschiedliche Freiheitsbegriffe: transzendentale Freiheit, Freiheit 
als Spontaneität und Freiheit im bloß praktischen Sinn, moralische Freiheit bzw. Freiheit des 
reinen Willens (siehe dazu Matsumoto 2011: 180–186).

5 Siehe auch Schleiermacher (2003: Bd. 1, 19f. § 3 Ls). In der «Glaubenslehre» veranker­
te Schleiermacher den Glauben im «Gefühl der schlechthinnigen Abhängigkeit», also in 
einem «unmittelbare[n] Existentialverhältnis», wie es im ersten Sendschreiben an Lücke heißt 
(Schleiermacher 1990: 318).

DER «KNOTEN DER GESCHICHTE» ZWISCHEN RELIGION UND WISSENSCHAFT 63

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


(zu seiner Zeit in den Anfängen befindlichen) historischen Bibelforschung
erkennen lässt. Die Transformationen betreffen also die Berührungs- und Über­
schneidungsbereiche von Religion und Wissenschaft.

Unterscheidung bedeutet dabei nicht Trennung: Gerade in dieser Eigenstän­
digkeit gegenüber der Wissenschaft und der Praxis sollte die Religion nach 
Schleiermacher bezogen sein auf die Bereiche des Wissens und des Handelns, 
indem sie dort sinnstiftend wirkt. Dabei entsteht sowohl für die Religion als 
auch für die Wissenschaft ein Reibungsgewinn.

(c) Das Dialogmodell geht ebenfalls von einer Unterscheidung aus, die aber 
weder zu einem Konflikt führen, noch in einer Bereichstrennung verharren soll. 
Vielmehr ist ein Austausch der Perspektiven anvisiert, bei dem es erstens um 
naturphilosophische Grenzfragen der Naturwissenschaften, zweitens um wis­
senschaftstheoretische Reflexionen, drittens um ethische Fragen und viertens 
um die Praxisformen von Religion und Wissenschaftsbetrieb geht:
– Ich nenne einige der Anfangs- bzw. Grenzfragen der (Natur-) Wissenschaft: 

Warum ist überhaupt etwas und nicht vielmehr nichts? Ist es plausibel, die 
Entstehung des Kosmos, des Lebens, des Menschen als eines bewusstseins­
begabten Wesens auf eine Verkettung höchst unwahrscheinlicher Zufälle 
zurückzuführen? Ist die Feinabstimmung der vier physikalischen Grund­
konstanten nicht ein Hinweis auf eine intentionale Anordnung? Was ist 
der Grund der Ordnungsstrukturen im Kosmos und der rationalen, mathe­
matisch abbildbaren Struktur des Kosmos insgesamt? Wie erklärt sich die 
Intelligibilität des Kosmos generell? Darin besteht ja die Bedingung, unter 
der Naturwissenschaft überhaupt möglich ist. Diese naturphilosophischen 
Fragen lassen sich nicht mit den Methoden der Wissenschaft beantworten, 
stellen sich aber den dafür offenen Wissenschaftlern.

– In wissenschaftstheoretischer Hinsicht geht es im Blick auf die Wissenschaft
etwa um die begrenzte Reichweite wissenschaftlicher Methoden, die Vorein­
stellungen der Untersuchungen, die Bewältigung von Unsicherheiten im 
gesamten Forschungsprozess, die Interpretation ihrer Resultate und die oft 
metaphernhaltige Gestalt ihrer Theorien. Bei der Religion fragen die Vertre­
terinnen und Vertreter dieses Modells nach der Eigenart religiöser Überlie­
ferungen und Praxisformen (sowie deren wissenschaftlicher Erforschung), 
sie weisen Dimensionen und Funktion von Religion aus und thematisieren 
ethische Fragen.

– Ethische Fragen, die sich besonders in den Lebenswissenschaften stellen, 
sind das wohl wichtigste Dialogfeld. Nicht erst in der Anwendung, sondern 
schon beim Generieren der Forschungsergebnisse, also im Vollzug der For­
schung geht es darum, dem Machbaren im Blick auf das ethisch Verantwort­

64 REINHOLD BERNHARDT

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


bare Grenzen zu setzen.6 Der Dialog findet zumeist in Ethikkommissionen 
statt.

– Zwischen der Praxis wissenschaftlicher Forschung und religiösen Vollzü­
gen gibt es Ähnlichkeiten: Die gemeinschaftlichen Rituale von einzelnen 
Forschungsteams und den scientific communities ähneln denen religiöser 
Gemeinschaften (Fleck 2017). Die Validität von Forschungsergebnissen ist 
keineswegs objektiv, sondern hängt von der Anerkennung durch die wis­
senschaftliche Gemeinschaft ab. Dabei spielen auch ‹Glaubensgesichtspunk­
te› wie das Vertrauen in die Seriosität von Wissenschaftlern eine Rolle.

Diejenigen, die sich in diesem Dialog engagieren, streben in der Regel nicht 
die Überbietung naturwissenschaftlicher Theorien durch religiöse Auffassungen 
an. Ihre Bemühung zielt vielmehr auf eine hermeneutisch reflektierte Ausein­
andersetzung, die im Bewusstsein geführt wird, dass beide Sichtweisen auf 
unterschiedlichen Ebenen angesiedelt sind, die aber in ein Verhältnis der Kom­
plementarität oder Konkordanz zueinander gesetzt werden können. Die jeweili­
gen Kompetenzen und Grenzen der Perspektiven sollen dabei offengelegt und 
respektiert, die Chancen der gegenseitigen Bereicherung sollen gesehen und 
genutzt werden.

(d) Weiter geht das Integrationsmodell. Seine Befürworterinnen und Befür­
worter wollen nicht nur die religiösen und wissenschaftlichen Weltsichten in 
ihrer jeweiligen Eigenheit in ein komplementäres Verhältnis zueinander setzen, 
sondern die eine (zumindest partiell) in die andere aufnehmen und in ihr 
zur Geltung bringen. Die Integration kann dabei von beiden Seiten aus vor­
genommen werden: Wissenschaftliche Erklärungsansätze und Theorien (wie 
die Evolutionstheorie) können in das religiöse Weltbild integriert werden (‹the­
istische Evolution›), Erscheinungsformen der Religionen können aber auch 
zum Gegenstand wissenschaftlicher Erklärungen gemacht werden (wie im Falle 
der Kognitiven Religionswissenschaft, die religiöse Kognitionen evolutionsbio­
logisch erklärt). Im Hintergrund steht die Überzeugung von der Einheit der 
Wirklichkeit, die in einer einheitlichen Sicht der Wirklichkeit erfasst werden 
muss. Religion und Wissenschaft sind auf die gleiche Wirklichkeit bezogen. Sie 
müssen letztlich zusammenstimmen.

Ich kann im Rahmen dieses Beitrags die einzelnen Modelle und das Modell­
schema insgesamt nicht diskutieren, will aber doch zu erkennen geben, dass 
es mir für die grundlegende Verhältnisbestimmung von Religion und Wissen­
schaft am fruchtbarsten zu sein scheint, auf der Basis einer klaren Unterschei­
dung Dialogmöglichkeiten zu eruieren.

6 Siehe dazu auch den Beitrag von Silke Gülker in diesem Band.

DER «KNOTEN DER GESCHICHTE» ZWISCHEN RELIGION UND WISSENSCHAFT 65

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Auseinandersetzung mit spezifischen wissenschaftlichen Theorien

Wo sich die Selbstreflexion der christlichen Religion offen dafür zeigte, wissen­
schaftliche Erkenntnisse und Theorien konstruktiv zu rezipieren, führten die 
Auseinandersetzungen auf der ersten der eingangs genannten drei Ebenen zu 
Neuformatierungen jener Glaubensinhalte, die sich im Gegenstandsbereich die­
ser Erkenntnisse und Theorien befinden. Das betraf einerseits den Glauben an 
die Erschaffung und Erhaltung, an die Geordnetheit und die Zielbestimmung 
des Kosmos und der Lebewesen, besonders des Menschen. Dieser wurde durch 
naturalistische naturwissenschaftliche Erklärungen – zum einen durch die bio­
logische Evolutionslehre, zum anderen durch die physikalische Kosmologie 
mit der sog. Urknalltheorie – in Frage gestellt. Es betraf zum anderen den 
Glauben an die göttliche Inspiration der Heiligen Schrift und damit deren 
Charakter als Dokument der Offenbarung Gottes. Dieser geriet durch die ge­
schichtswissenschaftlich informierte Erforschung der biblischen Schriften und 
ihrer historischen – auch religionsgeschichtlichen – Kontexte unter Druck.

Wo eine solche Offenheit für die konstruktive Rezeption dieser wissenschaft­
lichen Erklärungsansätze und damit die Bereitschaft, tradierte Glaubenslehren 
einer Revision zu unterziehen, nicht vorhanden war, weil man darin deren 
unzulässige Modernisierung sah, kam es dagegen zur Ausbildung von Festungs­
mentalitäten gegenüber wissenschaftlichen Erklärungen (wie im protestanti­
schen Fundamentalismus7) und zur Verhärtung tradierter Glaubenslehren (wie 
im katholischen Traditionalismus). Auch das waren und sind moderne Trans­
formationen der Religion.

Ich betrachte nun die beiden oben genannten Themenfelder – den Glauben 
an die göttliche Geschaffenheit der Welt und des Menschen, sowie die Sicht der 
Bibel als von Gott mitgeteilter Heiliger Schrift –, zeige die Herausforderung an, 
die diesen Glaubenslehren durch wissenschaftlichen Theorien und Forschungs­
methoden erwachsen sind, und deute die davon ausgelösten Transformations­
prozesse an.

Schöpfungsglaube

«Wie lange wird er [der Schöpfungsbegriff ] sich noch halten können gegen 
die Gewalt einer aus wissenschaftlichen Kombinationen, denen sich niemand 
entziehen kann, gebildeten Weltanschauung?» fragte Schleiermacher in seinem 
zweiten Sendschreiben an Lücke (Schleiermacher 1990: 346) und zeigte damit 

2.

(a)

7 Siehe dazu aber die differenzierte Darstellung von Michael Hochgeschwender in seinem 
Beitrag zu diesem Band. Seine präzise historische Aufarbeitung des Fundamentalismus zeigt, 
dass die frühen ‹Fundamentalisten› noch nicht sehr an diesen wissenschaftlichen Theorien 
interessiert waren oder diese in ihre theologische Weltdeutung integrierten.

66 REINHOLD BERNHARDT

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


die Herausforderung an, vor der er in seiner Deutung des Schöpfungsglau­
bens stand. Die Maxime, die er in diesem Schreiben offengelegt hatte, – dass 
nämlich «jedes Dogma […] auch so aufgefasst werden kann, dass es uns un­
verwickelt lässt mit der Wissenschaft» (Schleiermacher 1990: 351), indem es 
als Inhalt des christlichen Glaubensbewusstseins aufgefasst wird – befolgte er 
in seiner «Glaubenslehre». In einer Randbemerkung zur ersten Auflage dieses 
Werks notierte er, bei der Schöpfungslehre müsse «alles frei gelassen [werden], 
um die naturwissenschaftlichen Forschungen nicht zu beeinträchtigen» (Schlei­
ermacher 1984a: 132, Nr. 760).8 Und so verarbeitete er darin kein wissenschaft­
liches Wissen. Weil sich die Religion nicht selbst auf der Ebene des Wissens 
bewegt, könne sie alles dem Wissen Widersprechende aus der Glaubenslehre 
entfernen. Dabei gehe nichts verloren, was für den Glauben von Bedeutung 
ist. «Christus bleibt derselbe, und der Glaube an ihn bleibt derselbe» (Schleier­
macher 1990: 355).

Die Frage, wie lange sich der Schöpfungsbegriff noch halten kann gegen die 
Evidenz naturwissenschaftlicher Theorien, welche die Entstehung der Welt, der 
Lebewesen und des Menschen erklären, stellt sich bis in die Gegenwart. Wo am 
religiösen Verständnis der Welt, der Lebewesen und des Menschen als von Gott 
geschaffen festgehalten, zugleich aber die biologische Evolutionslehre und die 
physikalische Kosmologie anerkannt werden soll, muss die Theologie zeigen, 
wie die Rede von Schöpfung und Geschöpflichkeit davon zu unterscheiden und 
darauf zu beziehen ist. In der Reaktion auf diese Problemlage hat sich in der 
akademischen Theologie des Neuprotestantismus seit Schleiermacher die Auf­
fassung zur vorherrschenden entwickelt, «Schöpfung» sei nicht im Sinne einer 
physischen Hervorbringung, sondern im Sinne einer ‹metaphysischen› Qualifi­
kation der Welt, des Lebens und des Menschen zu verstehen: als Gewolltsein 
im Rahmen einer das Menschsein konstituierenden Beziehung, als ins Dasein-
Gerufensein, als Zuerkennung eines Würdetitels, der zur Verantwortungsüber­
nahme verpflichtet. «Schöpfung» wird als Lebens- und Weltdeutung verstanden 
(siehe dazu etwa Anselm 2012).

Dem Unterscheidungsmodell folgend werden dabei die theologische und die 
evolutionsbiologische Sicht als «non-overlapping magisteria» gesehen, wie es 
Stephen Jay Gould (1997) formuliert hat.9 Der Schöpfungsglaube wird also 
nicht als Weltentstehungstheorie oder als Lehre von der Bio- und Anthropoge­
nese gedeutet, sondern als Antwort auf die Frage nach dem Sinn des Seins ent­

8 Im zweiten Sendschreiben an Lücke erklärt Schleiermacher, es nicht nötig zu haben, «inner­
halb des Tatsächlichen bestimmte Grenzen zu ziehen zwischen Natürlichem und absolut 
Übernatürlichen». In diesem Bereich «können wir der Wissenschaft auch frei lassen, alle uns 
interessierenden Tatsachen in ihren Tiegel zu nehmen» (Schleiermacher 1990: 351).

9 Schon Georg Simmel hatte die Auffassung vertreten, dass es nicht zum Konflikt zwischen Wis­
senschaft und Religion kommen könne, weil beide die Welt mit unterschiedlichen Sensorien 
erfassten: Diese unterschiedlichen Sinnwelten bzw. Weltformen «könnten sich nun prinzipiell 
so wenig kreuzen, wie Töne mit Farben» (1995: 42). Ähnlich: Alfred North Whitehead (2011).

DER «KNOTEN DER GESCHICHTE» ZWISCHEN RELIGION UND WISSENSCHAFT 67

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


faltet. Die Religion zieht sich von der Ebene des Seins auf die des Sinns zurück, 
vom Erklären auf das Verstehen und Deuten, von der Faktizität des kosmischen 
Geschehens auf die Relationalität der Gottesbeziehung. Für Schleiermacher gilt 
im Blick auf die Lehre von der Schöpfung: «Die ursprünglichen Bestimmungen 
der Bekenntnißschriften sind einfache und reine Ausdrükke des allgemeinen 
Abhängigkeitsgefühls» (KGA I/7.1, 1980: 140 [§ 48, Ls]).

Das wiederum führt zur Frage, wie die biblischen Schöpfungsüberlieferun­
gen auszulegen sind, sodass sich auch in dieser Hinsicht Transformationen 
ergeben. Ich kann und will diese bibelhermeneutische Frage hier nicht weiter­
verfolgen, sondern stelle sie in den größeren Zusammenhang der Herausforde­
rungen, vor die sich das Verständnis der Bibel durch die historische Bibelfor­
schung gestellt sah.

Bibelverständnis

Das zweite Beispiel einer spannungsreichen Begegnung zwischen Religion und 
Wissenschaft betrifft nicht die Auseinandersetzung mit naturwissenschaftlichen 
Theorien, sondern die Rezeption geschichtswissenschaftlicher Einsichten und 
Methoden. Dabei steht nicht nur ein neuformatierbarer Teil der Glaubenslehre 
auf dem Spiel, sondern deren autoritative Erkenntnisgrundlage: die Bibel als 
Heilige Schrift bzw. als ‹Wort Gottes›. Diese Herausforderung betrifft in ähnli­
cher Weise auch die Kanonbildung und Lehrentscheidungen der christlichen
Kirche. Weil es bei Schrift und Tradition aber nicht nur um Bauteile, sondern 
um das Fundament des Glaubensgebäudes ging, war die Hitze, die an dieser 
Reibungsfläche entstand, auch viel größer.

Je mehr sich die biblischen Schriften als zeitbedingte und dem damaligen 
Weltbild verhaftete Gemeindebildungen erwiesen, umso mehr geriet der mit 
ihnen verbundene Anspruch ins Wanken, auf einer unmittelbaren zeitenthobe­
nen Offenbarung Gottes zu beruhen. Je mehr die Festlegung des biblischen 
Kanons als Resultat urchristlicher und frühkirchlicher Entscheidungen erkannt 
wurde, umso weniger ließ sich eine kategoriale Unterscheidung der heiligen 
von anderen Schriften vornehmen. Es schien Schleiermacher unausweichlich 
zu sein, zwischen dem Historischen und dem Theologischen zu unterscheiden, 
sich auf die wesentlichen theologischen Inhalte des Glaubens zu besinnen und 
an nichts festzuhalten, was der historischen Bibelforschung widerspricht, wie 
etwa an der Lehre vom Kanon und von der Inspiration (Schleiermacher 1990: 
355).

Mit der Problematisierung dieser Lehren muss aber auch die theologische
Begründung der Bibelautorität einer Revision unterzogen werden. Schleierma­
cher formuliert das Problem folgendermaßen: «Es wird immer sehr schwierig 
sein, den Grundsatz aufzustellen, alles, was in den heiligen Schriften enthalten 

(b)

68 REINHOLD BERNHARDT

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ist, sei göttliche Lehre, und dabei nicht bestimmen zu können, welches diese 
Heiligen Schriften sind» (Schleiermacher 1990: 355). Die Konsequenz daraus 
lautet für ihn: «Das Ansehen der heiligen Schrift kann nicht den Glauben an 
Christus begründen, vielmehr muss dieser schon vorausgesetzt werden, um der 
heiligen Schrift ein besonderes Ansehen einzuräumen» (Schleiermacher 2003: 
316 [§ 128 Ls]).

In dem Maße, in dem die Bibel dem wissenschaftlichen Zugriff durch die 
historisch-kritische Bibelforschung ausgesetzt wurde, artikulierte sich aber auch 
der Protest dagegen. Er blieb nicht auf die akademische Theologie beschränkt, 
sondern führte zu Friktionen in den christlichen (besonders protestantischen) 
Religionsgemeinschaften, die bis heute anhalten. Dabei traten und treten z.T. 
massive Autoritätskonflikte auf. Wer verfügt über die normative Deutehoheit 
in den Religionsgemeinschaften: kirchliche Autoritäten, charismatische Führer­
persönlichkeiten, die Gemeinden selbst, gewählte Repräsentanten?10

Auf der einen Seite stellen die Erkenntnisgewinne durch die historische 
Bibel- und Dogmenforschung einen enormen wissenschaftlichen Fortschritt
(also einen Reibungsgewinn) dar, auf der anderen Seite werden aber nicht nur 
die einzelnen Erkenntnisse, sondern wird diese gesamte Methode in der evan­
gelikalen und Teilen der charismatischen Bewegung als theologisch unsachge­
mäß zurückgewiesen. Und selbst da, wo Geistliche in der historisch-kritischen 
Bibelforschung ausgebildet sind, bringen sie diese Kenntnisse in ihrer kirchli­
chen Praxis oft nicht oder nur sehr vorsichtig ein, weil sie fürchten, damit 
Sensibilitäten der Glaubenden zu verletzten.

Auseinandersetzung mit dem wissenschaftlich fundierten Weltbild 
der Moderne

Auf der zweiten der eingangs unterschiedenen drei Ebenen geht es nicht mehr 
nur um einzelne wissenschaftliche Methoden und Theorien, auch nicht um 
einzelne Glaubensinhalte und das Verständnis der religiösen Traditionsquellen, 
sondern um die Prägung und Umprägung ganzer Formationen der christlichen
Religion durch das wissenschaftlich fundierte Weltverständnis. Um im Bild 
eines Bildes zu sprechen: Es geht nicht nur um einzelne Figuren im Bild, 
sondern um den Hintergrund und den Rahmen des Bildes. Ich greife drei 
Bereiche exemplarisch heraus, in denen Transformationsprozesse nicht nur 
in der Religion, sondern der Religion – jedenfalls signifikanter Formationen 
der Religion – stattgefunden haben, die durch das wissenschaftlich fundierte 
Wirklichkeitsverständnis ausgelöst wurden. Die ersten beiden reichen in das 
19. Jahrhundert zurück, die dritte betrifft die Gegenwart.

3.

10 Vgl. das in der Einleitung zu diesem Band genannte Kriterium 3, «normative Vorstellungen».

DER «KNOTEN DER GESCHICHTE» ZWISCHEN RELIGION UND WISSENSCHAFT 69

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Existenzialisierung des Gottesbezuges: Verschiebung von der Welt hin zum 
Menschen

Max Weber hatte bekanntlich die These aufgestellt, dass die moderne Wissen­
schaft die Welt entzaubert hat. Für die entzauberte Welt gilt, «dass es […] 
prinzipiell keine geheimnisvollen unberechenbaren Mächte gebe, die da hin­
einspielen, dass man vielmehr alle Dinge – im Prinzip – durch Berechnen 
beherrschen könne» (1988 [1922]: 594). Weder für die Entstehung der weltli­
chen Wirklichkeit, noch für deren Strukturen (also etwa für die ‹Naturgesetze›), 
noch für die sich darin vollziehenden Ereignisse darf eine metaphysische Kau­
salursächlichkeit angenommen werden. Der physischen Wirklichkeit liegt nach 
Weber keine metaphysische, sondern eine mathematische Matrix zugrunde. 
Diese ist berechenbar. Damit ist das Naturgeschehen rational und technisch 
beherrschbar. Alle Versuche, Naturprozesse mit magischen Mitteln oder durch 
Gebete beeinflussen zu wollen, sind somit obsolet geworden. Bittgebete, die auf 
ein Eingreifen Gottes in diese Prozesse zielen – wie etwa Gebete um Sonne oder 
Regen –, sind atavistisch. Die Annahme von Naturwundern, Engeln und Dä­
monen erscheint absurd. Mit der physikalischen Erklärung des Gewitters und 
der Erfindung des Blitzableiters konnte das Gewitter nicht mehr als Ausdruck 
des Zornes Gottes verstanden werden.

Wenn aber alle supranaturalen Aktinstanzen aus der Erklärung naturhafter 
und geschichtlicher Prozesse verbannt werden, ist damit nicht nur der Glaube
an die ursprüngliche Erschaffung der Welt, des Lebens und des Menschen 
in Frage gestellt, sondern auch die Vorstellung einer göttlichen Erhaltung, han­
delnden Begleitung und teleologischen Lenkung des Kosmos, kurz, die Inhalte 
der Vorsehungslehre. Ein Handeln Gottes in Natur und Geschichte im Sinne 
unmittelbarer Interventionen ist demnach nicht mehr denkbar. Darauf beruht 
aber ein wesentlicher Teil nicht nur des traditionellen christlichen Glaubens, 
sondern aller theistischen Religionen. Es geht dabei nicht um einen bestimmten 
und distinkten Inhalt der Religion, sondern um deren Ganzes: um den aktiven 
Weltbezug Gottes insgesamt. Die Rationalität, Plausibilität und Funktionalität 
des Gottesglaubens steht auf dem Spiel.

Das hatte nicht nur Folgen für das religiöse Weltverständnis, sondern auch 
für die liturgische Praxis. An den Revisionen der kirchlichen Gesangbücher und 
der kirchlichen Agenden in den letzten beiden Jahrhunderten kann man sehen, 
dass die Lieder und liturgischen Texte, in denen um Eingriffe Gottes in das 
Naturgeschehen gebetet wurde, nach und nach zurückgedrängt wurden und 
fast ganz verschwunden sind.11 Die von der Religion geforderten und oft auch 

(a)

11 Eines der Lieder dieser Art, die im «Gesangbuch der Evangelisch-reformierten Kirchen
der deutschsprachigen Schweiz» erhalten geblieben sind, ist Lied Nr. 541. In der zweiten 
Strophe heißt es: «sende gnädig zum Gedeihn Regen, Wind und Sonnenschein. Wende ab 
mit Vaterhand Hagel, Fluten, Sturm und Brand». Diese Strophe wird gerahmt von segens­

70 REINHOLD BERNHARDT

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


vollzogenen Anpassungsleistungen betrafen das Verständnis und die Praxis des 
gesungenen und gesprochenen Bittgebets, die liturgische Sprache in Gänze und 
letztlich die Bestimmung der Beziehung Gottes zur Welt insgesamt.

Der Glaube an ein Handeln Gottes in Natur und Geschichte wurde in der 
akademischen Theologie vielfach zurückgestellt hinter eine anthropozentrische 
Auffassung, der zufolge Gott – vermittelt durch die Verkündigung seines Wortes 
– auf die Existenzverfassung des Menschen einwirkt, um dieser eine neue Ori­
entierung zu geben. Besonders die Existenztheologie hat diese Transformation 
vorgenommen. Bei Rudolf Bultmann steht sie im Rahmen seines Entmythologi­
sierungsprogramms. Dieses stellt einen markanten Versuch dar, die Auslegung 
der biblischen Schriften und das Verständnis des christlichen Glaubens mit 
den Prägungen der modernen Geisteskultur in Einklang zu bringen. Die Rede 
vom «Handeln Gottes» ist nach Bultmann als analogischer Ausdruck der «Exis­
tenzbeziehung zwischen Gott und Mensch» zu verstehen (Bultmann 1993: 
178).12 Gott handelt nicht an Dingen und Ereignissen, sondern an Personen. 
Der religiöse Glaube wird entweltlicht, entnaturalisiert und entgeschichtlicht.

Selbst dort, wo dieser konsequenten Existenzialisierung des Glaubens wider­
sprochen und Gottes Wirken in Natur und Geschichte wieder stärkere Bedeu­
tung beigemessen wird – wie etwa bei Wolfhart Pannenberg oder den Entwür­
fen einer «Theologie der Natur» (wie sie besonders im englischen Sprachraum 
entwickelt worden sind, etwa von Ian Barbour, Arthur Peacocke und John 
Polkinghorne) – wird in Rechnung gestellt, dass die Rede von einem Handeln 
Gottes in der Welt keine objektive Tatsachenfeststellung, sondern eine herme­
neutische Erschließungsleistung darstellt. Insofern wird auch hier der human 
factor zur Geltung gebracht.

Wiederum gilt: Diese Anthropozentrierung des religiösen Glaubens in der 
Moderne ist nicht nur ein Reflexionsprodukt der akademischen Theologie, 
sondern findet ihren Niederschlag auch im Glaubensleben der einzelnen Chris­
tinnen und Christen sowie in der Praxis der Kirchen. Als ein Beispiel dafür 
sei der Umgang mit Leiderfahrungen genannt. Im Falle des malum physicum 

theologischen Aussagen. So heißt es in der ersten und in der dritten Strophe «segne, Gott, 
der Hände Tat».
Es gibt auch Erscheinungsformen der kirchlichen Volksfrömmigkeit, die das Paradigma des 
Wirkens Gottes in der Natur nicht verlassen, sondern im Blick auf aktuelle Entwicklungen 
transformieren: 1678 legten die Bewohnerinnen und Bewohner von Fiesch und Fierschertal 
im katholischen Oberwallis ein Gelübde ab. Es bestand aus dem Versprechen, gottwohlge­
fällig zu leben, und aus der Bitte an Gott, den bedrohlichen Aletschgletscher nicht weiter 
wachsen zu lassen. In Zeiten der Gletscherschmelze regte nun der Pfarrer von Fiesch an, das 
Gebetsanliegen umzukehren und für den Erhalt des Gletschers zu beten. Dafür erbat er die 
Zustimmung des Papstes. Siehe dazu: https://www.swissinfo.ch/ger/laesst-sich-der-gletsc
herschwund-mit-beten-bannen-/944264 (Abruf: 5.1.2022) – diese Hinweise verdanke ich 
Andreas Tunger-Zanetti.

12 In seinem Aufsatz «Der Gottesgedanke und der moderne Mensch» deutet er Gottes Han­
deln «als ein Geschehen, […] das […] die Existenz des Menschen betrifft» (Bultmann 1963: 
342).

DER «KNOTEN DER GESCHICHTE» ZWISCHEN RELIGION UND WISSENSCHAFT 71

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.swissinfo.ch/ger/laesst-sich-der-gletscherschwund-mit-beten-bannen-/944264
https://www.swissinfo.ch/ger/laesst-sich-der-gletscherschwund-mit-beten-bannen-/944264
https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.swissinfo.ch/ger/laesst-sich-der-gletscherschwund-mit-beten-bannen-/944264
https://www.swissinfo.ch/ger/laesst-sich-der-gletscherschwund-mit-beten-bannen-/944264


wird dabei von Gott in den meisten Fällen nicht die unmittelbare Abwendung 
der naturhaften und geschichtlichen Ursachen des erfahrenen Leids erhofft und 
erbeten, sondern die Stärkung der betroffenen Menschen im Umgang mit dem 
Leid sowie die Weckung von Empathie und Solidarität bei denen, die das Leid 
anderer wahrnehmen. Im Falle des malum morale zielt die Gebetsbitte zudem 
auf eine Bewusstseinsveränderung bei den dafür Verantwortlichen.

Hier – wie auch bei den anderen genannten Entwicklungen – lassen sich 
allerdings immer auch gegenläufige Bewegungen ausweisen. Sie versuchen, 
den Transformationen der Religion in der Moderne zu widerstehen, wollen 
an vormodernen Frömmigkeitsformen festhalten und brandmarken die moder­
neaffinen Anpassungen als Verrat am Proprium der je eigenen Religion. Dabei 
nehmen sie aber ihrerseits immer auch Neubildungen dessen vor, was sie für 
den ursprünglichen und unaufgebbaren Kern des Glaubens halten. Im Blick 
auf die Revision der Auffassung vom Handeln Gottes in Natur und Geschichte 
kann man etwa auf die Gebetspraxis evangelikaler Gemeinden verweisen, die 
inbrünstig um göttliche Interventionen beten.

Historisierung der Religion

Die im vorigen Abschnitt als Modernisierungsimpuls der Religion beschriebe­
ne historisch-kritische Quellenforschung mit den Methoden der Altertumsfor­
schung und der Altphilologie steht im breiteren Kontext einer Historisierung
der gesamten Geisteskultur, die auch das (Selbst-) Verständnis der Religion er­
fasste. Historisierung bedeutet dabei auch Säkularisierung. Das betrifft zunächst 
die Deutung von Geschichte und mit ihr auch die Deutung der Religionsge­
schichte. So wie im 19. Jahrhundert übernatürliche Mächte aus der Erklärung 
der Natur ausgeschieden wurden, so wurden übergeschichtliche Mächte aus der 
Erklärung der Geschichte verbannt. Leopold von Ranke (1795–1886) vertrat 
noch eine kontemplative Geschichtssicht. Er verstand die Geschichte als «Hie­
roglyphe Gottes».13 Die Aufgabe des Historikers sei es, diese zu dechiffrieren. 
Theodor Mommsen (1817–1903) verweigerte sich dagegen allen transzenden­
ten Ausdeutungen des geschichtlichen Prozesses konsequent. Ihm zufolge wird 
die Geschichte ausschließlich von den in ihr wirkenden Kräften vorangetrieben. 
Sie geht nicht auf ein Ziel zu und hat keinen Finalsinn. Es gilt das Immanenz­
prinzip: Geschichtliche Ereignisse sind auf geschichtliche Faktoren und Struk­
turen und auf die in ihnen wirkenden Handlungssubjekte zurückzuführen. Das 

(b)

13 «In aller Geschichte wohnt, lebt, ist Gott zu erkennen. Jede That zeugt von ihm, jeder 
Augenblick predigt seinen Namen, am meisten aber dünkt mich der Zusammenhang der 
großen Geschichte. Er steht da wie eine heilige Hieroglyphe…» Brief an Heinrich Ranke 
(1820), in: Ranke 1890 (89–90).

72 REINHOLD BERNHARDT

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


gilt auch für die Religionsgeschichte. Die geschichtliche Wirklichkeit ist das 
Produkt menschlichen Handelns.

Es ging bei dieser Historisierung und Säkularisierung aber nicht nur um die 
Deutung von Geschichte, sondern um eine grundlegend geschichtliche Auffas­
sung der Wirklichkeit insgesamt und damit auch der Religion. In dieser Sicht 
ist die Religion nicht nur in den Fluss der Geschichte eingebunden; sie ist ein 
Produkt geschichtlicher Prozesse. Davon gehen Feuerbachs Projektionstheorie, 
Marx’ historisch-materialistische Religionskritik und Freuds psychoanalytische 
Religionsdeutung aus. Alle Erscheinungsformen der Religion sind dem zufol­
ge nicht nur geschichtlich verfasst und damit relativ; sie sind auch aus der 
Geschichte hervorgegangen, also geschichtlichen Ursprungs. Daraus folgt, dass 
allein empirische Erkenntnisquellen zugelassen sind. Zudem lässt historisches 
Denken nur Wahrscheinlichkeitsurteile zu – in der Religion geht es aber um 
unbedingte Gewissheiten. Die Frage nach dem Verhältnis von religiöser Nor­
mativität und Geschichte bricht auf.

In diesem Paradigma wurzelt die Trennung einer rein historisch und em­
pirisch verfahrenden Religionswissenschaft von der Theologie, die das tra­
dierte Selbstverständnis der Glaubensgemeinschaft im jeweiligen Zeitbezug 
zum Ausdruck bringen will. Damit stellt sich die Frage, inwieweit auch die 
Theologie selbst wissenschaftliche (etwa religionssoziologische und -psycholo­
gische) «Außenperspektiven» anwenden kann und soll; und es stellt sich die 
Frage, inwiefern sie selbst Wissenschaft ist. Die Wissenschaftlichkeit der Theo­
logie steht zur Debatte. Die Unterscheidung von Religion und Wissenschaft 
wird damit in der Selbstreflexion der Religion thematisch. Damit hängt auch 
die Frage nach der Berechtigung der Theologie zusammen, nach wie vor im 
Haus der Wissenschaften, also an der Universität, vertreten zu sein.

Ökologisierung der Religion

Der Bericht Die Grenzen des Wachstums, den Dennis und Donella Meadows 
1972 für den Club of Rome vorstellten (Meadows 1972), begründete die Um­
weltbewegung. Diese hat seither zu einem tiefgreifenden Bewusstseinswandel in 
der Weltgesellschaft geführt. In weiten Teilen der christlichen Religion wurde 
dieses wissenschaftlich fundierte ökologische Bewusstsein als ureigenes Anlie­
gen aufgenommen. Unter dem Leitwort «Bewahrung der Schöpfung» führte es 
dabei zu weitreichenden Transformationen. Das Verhältnis des Menschen zu 
den «Mitgeschöpfen»14 und zur ökologischen Umwelt musste neu taxiert wer­

(c)

14 Der Begriff der «Mitgeschöpflichkeit» wurde 1959 von Fritz Blanke geprägt, um den in 
seinen Augen zu eng gefassten Begriff «Mitmenschlichkeit» zu weiten (1959: 198). Der 
Ausdruck «Mitgeschöpf» begegnet allerdings schon im Pietismus des ausgehenden 18. Jahr­
hunderts, so etwa im Biberacher Gesangbuch (Mayer/Knecht 1802: Lied 851). Die Rubrik, 

DER «KNOTEN DER GESCHICHTE» ZWISCHEN RELIGION UND WISSENSCHAFT 73

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


den. Das hatte Auswirkungen auf das religiöse Verständnis des Menschen, aber 
auch auf die Vermessung des religiös-ethischen Themenfeldes und die daraus 
resultierende ethische, pädagogische und sogar liturgisch-rituelle Praxis. Die 
Zentrierung der religiösen Weltanschauung auf den Menschen wurde in die­
sem Diskurs wieder aufgebrochen. Fragen der Tierethik und der Umweltethik
spielen in den religiösen Reflexionen und Aktionen nun eine wichtige Rolle. 
Das Leitwort «Bewahrung der Schöpfung» ist sogar in die politische Rhetorik 
eingezogen.15

Die Ökologisierung der Religion richtet sich zwar auch gegen die oben 
unter dem Stichwort «Existenzialisierung des Gottesbezuges» beschriebene an­
thropozentrische Engführung des Glaubensdenkens, bleibt aber insofern auf 
den Menschen bezogen, als diesem die Verantwortung für die Bewahrung der 
Schöpfung auferlegt wird. Die Anthropozentrik wird gewissermaßen von der 
Glaubenslehre in die Ethik verlagert.

Bei der Ökologisierung der Religion geht es nicht – wie auf der ersten der 
eingangs genannten drei Ebenen – um den Schöpfungsglauben als ein Segment 
der christlichen Glaubenslehre, sondern um die schöpfungsethische Grundie­
rung ganzer Religionsformationen: um Werthaltungen, Handlungsorientierun­
gen und kirchliche Aktionsprogramme.

Das ökologische Bewusstsein geht auf verschiedene wissenschaftliche Ent­
wicklungen zurück. Das beginnt schon mit der Einbettung des Menschen 
in den Stammbaum des Lebens, wie sie sich aus dem Paradigma der biolo­
gischen Evolution ergibt. Im evolutionsbiologischen Stammbaum des Lebens 
ist das Menschengeschlecht nur noch ein marginaler Zweig in der Gruppe 
der Eukaryoten (Lebewesen mit Zellkern und Zellmembran). Der Mensch ist 
biologisch vollständig in das Tierreich eingebunden und kann nicht mehr in 
Anspruch nehmen, ‹Krone der Schöpfung› zu sein. Die Herausforderung geht 
auf dieser Ebene aber nicht nur von der Evolutionslehre als einer distinkten 
wissenschaftlichen Theorie aus, sondern vom Evolutionsparadigma als einer 
weltbildprägenden Anschauung. Dieses Paradigma reicht weit über die Lehre 
hinaus. Sie betrifft das Naturverständnis allgemein.

Auch andere naturwissenschaftliche Ansätze führten dazu, dass die jahrhun­
dertealte Bestimmung des spezifisch Menschlichen im Unterschied zum Tier 
fragwürdig wurde. In der Verhaltensforschung an Primaten ließen sich bei 
ihnen kognitive und emotive Fähigkeiten beobachten, die man früher allein 
dem Menschen zugeschrieben hatte. Primaten verfügen über Ansätze zu instru­
menteller Rationalität, zu Sprachlichkeit, zu Empathie und Altruismus und 

in der dieses Lied eingestellt ist, trägt den Titel: «Pflichtgemäßiges Betragen gegen Thiere, 
Pflanzen und Bäume».

15 Reiner Anselm konstatiert: «[K]ein anderes Lehrstück der christlichen Dogmatik hat sich 
einen so wichtigen Platz in der Alltagssprache erobert wie die ökologisch-emanzipatorisch 
umgestaltete Schöpfungslehre» (Anselm 2012: 233).

74 REINHOLD BERNHARDT

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


sogar zu Selbstbewusstsein. Schließlich hat auch die Genetik die früher klar ge­
zogene Grenze zwischen Mensch und Tier aufgeweicht. Das führte zu einer hö­
heren Wertschätzung der Tiere und zur Forderung, ihnen Würde und Rechte
zuzuerkennen.

Der Mensch wurde aber nicht nur in das Tierreich eingeordnet, sondern 
zusammen mit den Tieren in seine ökologischen Umwelten gestellt. Die noch in 
der Newton’schen Physik wurzelnden mechanistischen Paradigmen mit ihren 
monolinearen Kausalitätszusammenhängen wurden zunehmend ersetzt durch 
Modelle sich selbst organisierender und mit ihrer Umwelt kommunizierender 
Systeme, in denen komplexe Wechselwirkungen bestehen. Hinzu kamen die 
Forschungen, die erkennen ließen, wie sehr nicht nur das ökologische Gleichge­
wicht in einzelnen Systemen, sondern die globalen Systemumwelten der Verän­
derung und Gefährdung ausgesetzt sind.

Auf die kirchliche Praxis hat diese Ökologisierung enorme Auswirkungen: 
Kirchengemeinden fragen nach Schöpfungsverantwortung im ‹Anthropozän›, 
entdecken Nachhaltigkeit als spirituelles Thema, betreiben aktives Umweltma­
nagement und entwickeln Nachhaltigkeitsprogramme. Manche Pfarrerinnen 
und Pfarrer bieten Tiergottesdienste an und unterstützen Initiativen zur Ein­
richtung von Tierfriedhöfen. In der kirchlichen Bildungsarbeit spielt das Thema 
der Schöpfungsverantwortung eine zentrale Rolle.

Auseinandersetzung mit dem religionskritischen Narrativ der 
Moderne

Auf der dritten der eingangs genannten Ebenen steht das Narrativ zur Debat­
te, mit dem das Verhältnis von Religion und Wissenschaft in der Moderne 
bestimmt wurde und wird. In der Auseinandersetzung mit diesem Narrativ war 
die Religion genötigt, ihr Selbstverständnis (neu) zu bestimmen. Auch darin 
liegen Impulse für Transformationen.

In einer diskursanalytischen Betrachtung gibt sich die Gegenüberstellung 
von Wissenschaft und Religion als Teil des Säkularisierungsnarrativs zu erken­
nen, das vor allem im 19. Jahrhundert ausgebaut wurde.16 Wissenschaft wurde 
dabei gegen Religion und Religion gegen die Wissenschaft profiliert. Diese Pro­
filierung konnte eher systematisch oder eher historisch vorgenommen werden.

Ein markantes Beispiel für die historische Entfaltung des Säkularisierungsnar­
rativs im Sinne einer Fortschrittserzählung ist das Drei-Stadien-Gesetz, das 
Auguste Comte in Anlehnung an Saint-Simon formulierte. Die Geistes- und 
Kulturentwicklung des individuellen Menschen und der Menschheit verläuft 
demnach in einem Reifungsprozess vom religiösen bzw. theologischen bzw. 

4.

16 Vgl. das in der Einleitung zu diesem Band genannte Kriterium 5, «Diskurs».

DER «KNOTEN DER GESCHICHTE» ZWISCHEN RELIGION UND WISSENSCHAFT 75

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


fiktiven Stadium (in dem übernatürliche Wesenheiten – wie Götter – zur 
Erklärung von Phänomenen herangezogen werden) über das metaphysische 
(in dem man sich spekulativ auf weltimmanente, aber abstrakte Prinzipien – 
wie ‹die Natur› oder ‹den Geist› – bezieht) hin zum positiven Stadium, das sich 
an den Rationalitätsstandards der modernen Wissenschaft orientiert. Für dieses 
Stadium gilt:

Wir geben es auf, den Ursprung und die Bestimmung des Weltalls zu ermitteln und die 
inneren Ursachen der Erscheinungen zu erkennen. Stattdessen suchen wir deren Gesetze 
durch gemeinsamen Gebrauch der Vernunft und der Beobachtung zu entdecken, d.h. deren 
Beziehungen im Nacheinander und der Ähnlichkeit nach. Die Erklärung der Tatsachen 
besteht nur noch darin, dass man die einzelnen Erscheinungen in Beziehung setzt zu 
allgemeinen Tatsachen, deren Zahl der Fortschritt der Wissenschaft stetig zu vermindern 
strebt.

(Comte 1974: 2)

Im Rahmen solcher positivistischen Ansätze wurde die Religion mit Gegenbe­
griffen zu den Idealen der Aufklärung konnotiert, nämlich Irrationalität, Un­
wissenheit, mythologisches Bewusstsein, Autoritätsglauben usw. Diese Codie­
rung der Religion wirkt bis in den Neuen Atheismus der jüngeren Vergangen­
heit und Gegenwart und bis in das Religionsverständnis vieler Zeitgenossinnen 
und -genossen hinein fort.

Mit der Frage nach der Beziehung von Wissenschaft und Religion steht 
immer auch das Säkularisierungsnarrativ zur Debatte, das Religion und Wissen­
schaft zu Kontrastbegriffen erklärt und diesen Kontrast dann mit entgegenge­
setzten wertenden Zuschreibungen ausbaut. Das Narrativ ist also alles andere 
als wertfrei.

Die religiösen Akteure in der westlichen Welt haben dieses Narrativ oft so 
sehr verinnerlicht, dass sie es gar nicht als solches erkennen und sich nicht dazu 
in ein reflexives Verhältnis setzen. Und wo sie es tun, geschieht das auf eine 
eher defensive Weise. Interkulturelle Begegnungen können hier ein Augenöffner 
sein. In kulturellen Kontexten, in denen dieses Narrativ schwächer ausgeprägt 
ist oder als Frucht des modernen europäischen Denkens sogar zurückgewiesen 
wird, erscheint die Gegenüberstellung von religiösem Glauben und Wissen, 
Religion und Wissenschaft fragwürdig. So ist die Religion etwa in Südafrika so 
sehr in Gesellschaft und Kultur eingebettet, dass eine solche Gegenüberstellung 
kaum nachvollziehbar ist. Religion erscheint dort als Generator von sozialer 
Wissensproduktion. Soziales Wissen wird dabei durchaus von wissenschaftli­
chem Wissen unterschieden, diesem aber nicht antithetisch entgegengesetzt.

Bezieht man zudem die wissenssoziologische Erkenntnis mit ein, dass Wis­
sensproduktion immer durch die sozialen Kontexte mitbestimmt ist, in denen 
sie stattfindet, dann verliert die Auffassung von Wissen ihre Objektivität. Was 
als Wissen gilt und was als Wissen gilt, hängt immer auch von kulturellen 
Konventionen ab. Welche Fragen als relevant gesehen werden, welches Wissen 
als erstrebenswert betrachtet wird, welche Wissensgewinnungen Anerkennung 

76 REINHOLD BERNHARDT

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


und Förderung erhalten, wie das gewonnene Wissen interpretiert und verwertet 
wird – all das unterliegt soziokulturell geprägten Werturteilen. Und eine der 
Prägekräfte des soziokulturellen Kontextes ist Religion.

Löst man sich von der Gegenüberstellung von religiösem Glauben und Wis­
sen und stellt in Rechnung, dass es verschiedene Arten von Wissen gibt – funk­
tionales Wissen, Orientierungswissen, soziales, ethisches, religiöses Wissen usw. 
– dann öffnet sich die Frontstellung von Wissenschaft und Religion. Der Kon­
flikt zwischen beiden ist eine Konflikterzählung. Wo das Narrativ als solches 
erkannt wird, kann es hinterfragt werden. Religion muss ihr Selbstverständnis 
dann nicht in Abgrenzung von der Wissenschaft bestimmen. Sie ist von diesem 
Rechtfertigungsdruck befreit und kann zeigen, wie sie die wissenschaftlich er­
klärte Welt, aber auch die der Wissenschaft nicht zugänglichen Dimensionen 
der Wirklichkeit in ihren Ganzheitshorizont stellt, ohne sie dabei zu bevormun­
den.

Schleiermacher hat das auf eine nach wie vor wegweisende Art getan. Er 
legte die Religion gewissermaßen tiefer, auf eine vorreflexive Erfahrungs- und 
Bewusstseinsebene, die nicht in Konflikt mit der Wissenschaft kommen kann. 
Auf der Basis dieser klaren Unterscheidung läuft die von ihm vorgenomme­
ne Zuordnung von Wissenschaft und Religion darauf hinaus, dass der «Kno­
ten» zwischen ihnen als solcher bestehen bleiben kann und gerade nicht gelöst 
wird. Die Religion ist etwas ganz anderes als die Wissenschaft, aber nicht das 
Andere der Wissenschaft und auch nicht ein Defizitmodus von Wissenschaft. 
Sie ist Lebensweisheit.17

Literatur

Anselm, Reiner (2012): «Schöpfung als Deutung der Lebenswirklichkeit», in: Konrad 
Schmid (Hg.), Schöpfung, Tübingen: Mohr Siebeck, S. 225–294.

Augustinus von Hippo (o. J.): «De trinitate», in: Bibliothek der Kirchenväter, Freiburg 
i. Ue.

Barbour, Ian G. (2003): Wissenschaft und Glaube. Historische und zeitgenössische Aspek­
te, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Blanke, Fritz (1959): «Unsere Verantwortlichkeit gegenüber der Schöpfung», in: Peter 
Vogelsanger (Hg.), Der Auftrag der Kirche in der modernen Welt. FS Emil Brunner, 
Zürich, Stuttgart: Zwingli-Verlag, S. 193–198.

Bultmann, Rudolf (1963): «Der Gottesgedanke und der moderne Mensch», in: Zeit­
schrift für Theologie und Kirche, 60, Nr. 3, S. 335–348.

17 Für Luther war nicht nur die Religion, sondern auch die Theologie «sapientia experimenta­
lis» (Weimarer Ausgabe, Bd. 9, S. 98, Z. 21). Schon Augustin hatte formuliert: «Tendimus 
per scientiam ad sapientiam»: «durch die Wissenschaft trachten wir nach der Weisheit» (De 
trinitate XIII, 19, Augustinus von Hippo (o. J.).

DER «KNOTEN DER GESCHICHTE» ZWISCHEN RELIGION UND WISSENSCHAFT 77

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bultmann, Rudolf (1993): «Jesus Christus und die Mythologie (1964)», in: Glauben 
und Verstehen. Gesammelte Aufsätze Bd. 4, Tübingen: Mohr, S. 141–189.

Comte, Auguste (1974): Die Soziologie. Die positive Philosophie im Auszug, Stuttgart: 
Kröner.

Fleck, Ludwik (2017): Entstehung und Entwicklung einer wissenschaftlichen Tatsache. 
Einführung in die Lehre vom Denkstil und Denkkollektiv (1935), Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp.

Gould, Stephen Jay (1997): «Nonoverlapping Magisteria», in: Natural History, 106, 
Nr. 2, S. 16–22.

Krech, Volkhard (2018): «Dimensionen des Religiösen», in: Detlef Pollack, Volkhard 
Krech, Olaf Müller, Markus Hero (Hg.), Handbuch Religionssoziologie, Wiesbaden, 
Heidelberg: Springer VS, S. 51–94.

Matsumoto, Dairi (2011): Moralbegründung zwischen Kant und Transzendentalprag­
matik. Von der transzendentalen Begründung zur Faktizität des Moralischen, Mar­
burg: Tectum.

Mayer, Johann Jakob / Knecht, Justin Heinrich (1802): Christliche Religionsgesänge für 
die öffentliche und häusliche Gottesverehrung der Evangelischen Gemeine in Biberach 
in der Stadt und auf dem Lande, Biberach: Nüßlin.

Meadows, Dennis L. (1972): Die Grenzen des Wachstums. Bericht des Club of Rome zur 
Lage der Menschheit, Stuttgart: Deutsche Verlagsanstalt.

Ranke, Leopold von (1890): «Zur eigenen Lebensgeschichte», in: Leopold von Ranke’s 
sämmtliche Werke. Zweite und dritte Gesammtausgabe. Alfred Dove (Hg.), Leipzig: 
Duncker & Humblot.

Schleiermacher, Friedrich (1984a): «Kritische Gesamtausgabe: Abteilung I: Schriften 
und Entwürfe. Band 7/3: Der christliche Glaube nach den Grundsätzen der evange­
lischen Kirche im Zusammenhange dargestellt (1821/22)». Hg. von Ulrich Barth, 
Berlin, New York: de Gruyter.

Schleiermacher, Friedrich (1984b): «Über die Religion. Reden an die Gebildeten unter 
ihren Verächtern (1799)», in: Kritische Gesamtausgabe. Abteilung I: Schriften und 
Entwürfe. Band 2: Schriften aus der Berliner Zeit 1796–1799. Günter Meckenstock 
(Hg.), Berlin, New York: de Gruyter, S. 185–326.

Schleiermacher, Friedrich (1990): «Über die Glaubenslehre. Zwei Sendschreiben an 
Lücke», in: Kritische Gesamtausgabe. Abteilung I: Schriften und Entwürfe. Band 10: 
Theologische-dogmatische Abhandlungen und Gelegenheitsschriften. Hans-Friedrich 
Traulsen (Hg.), Berlin, New York: de Gruyter, S. 307–394.

Schleiermacher, Friedrich (2003): «Der christliche Glaube nach den Grundsätzen der 
evangelischen Kirche im Zusammenhange dargestellt: Zweite Auflage (1830/31)», 
in: Kritische Gesamtausgabe. Abteilung I: Schriften und Entwürfe. Band 13/1+2: Der 
christliche Glaube 2. Auflage. Rolf Schäfer (Hg.), Berlin, New York: de Gruyter.

Simmel, Georg (1995): «Die Religion», in: Philosophie der Mode (1905). Die Religion 
(1906/1912). Kant und Goethe (1906/1916). Schopenhauer und Nietzsche. Gesamtaus­
gabe Bd. 10. Michael Behr, Volkhard Krech, Gert Schmidt, Georg Simmel, Otthein 
Rammstedt (Hg.), Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

78 REINHOLD BERNHARDT

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Smart, Ninian (1996): Dimensions of the sacred. An anatomy of the world’s beliefs, 
Berkeley, Los Angeles: University of California Press.

Smart, Ninian (1998): The world’s religions, Cambridge: Cambridge University Press.
Weber, Max (1988 [1922]): «Wissenschaft und Beruf», in: Gesammelte Aufsätze zur 

Wissenschaftslehre. [erstmals 1922], Tübingen: Mohr Siebeck.
Whitehead, Alfred North (2011): «Religion and science: [erstmals 1925 in Atlantic 

Monthly]», in: Science and the modern world, Cambridge: Cambridge University 
Press, S. 221–239.

DER «KNOTEN DER GESCHICHTE» ZWISCHEN RELIGION UND WISSENSCHAFT 79

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die gesellschaftliche Konstruktion von Grenzen zwischen 
Verfügbarkeit und Unverfügbarkeit:
Untersuchungen in einem US-amerikanischen Labor 
für Stammzellforschung

Silke Gülker

Einleitung

Am 15. April 2021 veröffentlichte die Zeitschrift Cell einen Durchbruch: Einem 
Forschungsteam aus Kalifornien ist es gelungen, Mensch-Affen-Chimären her­
zustellen. Mit dem Experiment wurden Embryos in den ersten 19 Tagen 
untersucht, die Chimären wurden also nicht ausgetragen. Und doch hat die 
Veröffentlichung international große Aufmerksamkeit erhalten – und das nicht 
allein in Fachkreisen, sondern auch in der breiten Öffentlichkeit. Für die einen 
markieren die veröffentlichten Befunde einen geschätzten wissenschaftlichen
Durchbruch und für die anderen einen ethisch umstrittenen Tabubruch.

Dem gängigen Narrativ der Moderne folgend war diese Entwicklung beinahe 
zwangsläufig. Schließlich gab es schon in den 1970er Jahren erste Experimente 
zur Herstellung von Tier-Tier-Chimären und seit Jahren wird auch an der Pro­
duktion von Mensch-Tier-Chimären gearbeitet (Levine/Grabel 2017). Begrün­
det werden die Experimente mit der Suche nach Heilung für bislang unheilbare 
Krankheiten. Seit einigen Jahren tritt auch die Vorstellung hinzu, einmal in 
Tieren menschliche Organe für Transplantationen züchten zu können. Letztge­
nanntes ist trotz rasanter Entwicklungen in diesem Bereich aktuell weiterhin 
Zukunftsmusik, aber die Entwicklung von Mensch-Affen-Chimären war das bis 
vor kurzer Zeit auch. Und was einmal gedacht ist, scheint die Wissenschaft
früher oder später unaufhaltsam Wirklichkeit werden zu lassen.

Diese Vorstellung von Zwangsläufigkeit ist gewissermaßen eine praktische 
Fortsetzung von Entzauberung, wie sie Max Weber als Wesensmerkmal der 
Moderne herausgestellt hat. Er schreibt dazu:

Die zunehmende Intellektualisierung und Rationalisierung bedeutet also nicht eine zuneh­
mende allgemeine Kenntnis der Lebensbedingungen, unter denen man steht. Sondern sie 
bedeutet etwas anderes: das Wissen davon oder den Glauben daran: dass man, wenn 
man nur wollte, es jederzeit erfahren könnte, dass es also prinzipiell keine geheimnisvollen 
unberechenbaren Mächte gebe, die da hineinspielen, dass man vielmehr alle Dinge – im 
Prinzip – durch Berechnen beherrschen könne. Das aber bedeutet: die Entzauberung der 
Welt. Nicht mehr, wie der Wilde, für den es solche Mächte gab, muss man zu magischen 

1.

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Mitteln greifen, um die Geister zu beherrschen oder zu erbitten. Sondern technische Mittel 
und Berechnung leisten das. (Weber 2002: 488, Hervorh. im Orig.)

Wenn jedes Geheimnis entschlüsselt werden kann, dann wird auch jede Verän­
derung der Welt nur eine Frage der Technik – alles Denkbare wird denkbar als 
prinzipiell einmal machbar.

So verliefe die lineare Erzählung der Moderne. Ganz offenbar ist diese real 
aber gebrochen, wird längst nicht alles getan, was denkbar ist, unterscheiden 
sich Individuen und Kollektive darin, was sie für gegeben oder veränderbar 
und auch für richtig oder falsch halten. Mit diesem Beitrag möchte ich eine 
Forschungsperspektive entwickeln, die diesen Reibungen in der Anschauung 
der Moderne nachgehen kann, die deren Zwangsläufigkeiten nicht unhinter­
fragt annimmt, sondern Komplexität analysierbar macht. Moderne kommt hier 
also weniger als ein Epochenbegriff vor, sondern als eine normative Idee oder 
auch – im Sinne der Einleitung zu diesem Band – als Narrativ im Sinne 
einer «Chiffre für eine Utopie» (Seiwert 1995: 92). Diese Utopie wird in der 
Entzauberungsthese von Max Weber auf den Punkt gebracht, und Ziel dieses 
Beitrags ist ein Zugang, der die Bedeutung dieser Utopie empirisch auf den 
Prüfstand stellen kann.1

Nötig ist dafür eine Perspektive, die sich zunächst von kategorialen Festle­
gungen löst. So steht hier nicht das Verhältnis von ‹der Wissenschaft› auf der 
einen Seite und ‹der Religion› auf der anderen Seite zur Diskussion. Herausge­
stellt und empirischer Beobachtung zugänglich gemacht werden soll vielmehr 
der inhaltliche Kern dessen, um den es bei gängigen Gegenüberstellungen von 
Wissenschaft und Religion geht. Ich benenne diesen Kern als die Konstruktion 
von Grenzen zwischen Verfügbarkeit und Unverfügbarkeit. Solche Konstruktio­
nen sind in alltägliche Praxis eingeflochten, sie sind nicht allein Sache einer 
institutionalisierten Religion und sie bewegen sich auf einem Spektrum. Eine 
Konstruktion von weitgehender Verfügbarkeit würde im Sinne Webers die 
Annahme von weitgehender Berechen- und Beherrschbarkeit beinhalten. Die 
Konstruktion von Unverfügbarkeit bedeutet umgekehrt die Betonung der Gren­
zen dieser Berechen- und Beherrschbarkeit.

Um diese abstrakte und unspezifische Beschreibung in konkret beobacht­
bare Phänomene übersetzen zu können, entwickle ich einen Begriff von Un­
verfügbarkeit, der das Konzept von gestufter Transzendenz bei Schütz und 
Luckmann (2017 [1979]) zum Ausgangspunkt nimmt. Im Folgenden skizziere 
ich zunächst diese grundlegende Perspektive (Abschnitt 2). Sie wird sodann 

1 Damit verbunden ist gleichwohl nicht die Idee einer weiteren «Alternative zur Geschichte 
der Entzauberung», wie sie jüngst Hans Joas (2017) vorgestellt hat. Mir geht es weniger um 
eine historische Bewertung der von Weber angenommenen Genealogie, sondern ich möchte 
Komplexität der Gegenwart, Gleichzeitigkeit von Ungleichzeitigem, Reibung oder auch Span­
nungen (wie sie Weber selbst in seiner Zeit gesehen hat) soziologischer Analyse zugänglich 
machen.

82 SILKE GÜLKER

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


an einem empirischen Beispiel weiterentwickelt: Auf Grundlage einer Studie in 
einem US-amerikanischen Labor für Stammzellforschung rekonstruiere ich die 
Bedeutung von kleiner, mittlerer und großer Transzendenz bei der Herstellung 
von Mensch-Tier-Mischwesen und zeige dabei auf, wie (unterschiedlich) wis­
senschaftlich Handelnde Grenzen zwischen Verfügbarkeit und Unverfügbarkeit 
konstruieren (Abschnitte 3–6). Ich nehme also nicht speziell religiöse Akteure 
in den Blick, wie in der Einleitung zu diesem Band nahegelegt. Mit einem 
weiten Luckmann’schen Religionsbegriff könnte man sagen, dass ich vielmehr 
die alltägliche Religiosität solcher Akteure untersuche, denen eine Religiosität 
im Narrativ der Moderne am wenigsten zugetraut wird: der Wissenschaftlerin­
nen und Wissenschaftler. In einer zusammenfassenden Diskussion lote ich das 
Potenzial dieses Zugangs aus (Abschnitt 7).

Die Forschungsperspektive

Mit diesem Beitrag möchte ich eine Perspektive entwickeln, die die Bedeutung 
von Entzauberung in zeitgenössischen Gesellschaften analysieren kann. Ob 
und inwiefern sich diese Bedeutung im Feld der Wissenschaft anders zeigt 
als im Feld der Religion, wird damit ebenfalls zu einem empirischen – im Rah­
men dieses Beitrags aber nicht zentral gestellten – Thema. Ins Zentrum stelle 
ich vielmehr feldübergreifend die Frage, wie Grenzen zwischen Verfügbarkeit 
und Unverfügbarkeit in zeitgenössischen Gesellschaften konstruiert werden. 
Unverfügbarkeit – so wird im Laufe des Beitrags deutlich – eignet sich als 
ein handlungstheoretischer Spiegelbegriff zu dem der Transzendenz. Während 
Transzendenz – im phänomenologischen Sinne – die Grenzen aktueller Er­
fahrbarkeit beschreibt, wird Unverfügbarkeit eingeführt, um den handelnden 
Umgang mit diesen Grenzen zu thematisieren. Dieser handelnde Umgang ist 
beobachtbar und damit soziologischer Analyse zugänglich.

Zur Entwicklung meines Begriffs von Unverfügbarkeit orientiere ich mich 
zunächst am Begriff der Transzendenz – und zwar im Sinne der Phänome­
nologie von Schütz und Luckmann. Während der dominierende religionsso­
ziologische und ‑philosophische Diskurs mit Transzendenz eine dichotome 
Gegenüberstellung von Immanenz und Transzendenz verbindet, knüpfen die 
beiden Autoren an eine breitere Begriffstradition an. Historisch hatte nämlich 
der Begriff der Transzendenz sowohl eine erkenntnistheoretische als auch eine 
theologische Dimension, er fragt nach Bedingungen der Erkenntnis einerseits 
und nach dem Absoluten, dem Anderen jenseits der erfahrbaren Welt anderer­
seits. Schütz und Luckmann (2017 [1979]) knüpfen daran an und machen die 
allgemeine Erfahrung – die Erfahrung in der alltäglichen Lebenswelt – zum 
Ausgangspunkt ihres Begriffes. Sie betonen, wie eine aktuelle Erfahrung immer 
zugleich auf etwas verweist, das in dieser Erfahrung zwar angezeigt, aber nicht 

2.

DIE GESELLSCHAFTLICHE KONSTRUKTION VON GRENZEN 83

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


gegenwärtig ist: Diese Ambivalenz von ‹da und doch nicht da› macht den Kern 
von Transzendenz aus.

Schütz und Luckmann unterscheiden dabei zwischen kleiner, mittlerer und 
großer Transzendenz: Im Falle der kleinen Transzendenz ist das aktuell nicht 
Erfahrbare zwar angezeigt, aber schlicht durch raum-zeitliche Grenzen aktuell 
unzugänglich – es ist beispielsweise für meinen Blick verstellt an einem anderen 
Ort, oder ich kann es nur aus der Vergangenheit erinnern, aber nicht aktuell 
vollständig erfahren. Mittlere Transzendenz entsteht durch die Grenze zu einem 
Gegenüber, angesprochen ist hier also das Problem der Intersubjektivität. Im 
Falle der großen Transzendenz geht es um Grenzen zu einer «anderen Wirklich­
keit» und damit zu einem Erfahrungsbereich, der mir prinzipiell unzugänglich 
bleibt. Dieses Konzept steht dem ansonsten in der Religionssoziologie genutz­
ten Begriff von Transzendenz am nächsten und geht einher mit einer potenzi­
ellen Reflexion von Fragen zum Sinn des Lebens oder zu einem gegebenen 
Ganzen.

Die folgende empirische Analyse stellt heraus, welche Bedeutung Transzen­
denz in diesem phänomenologischen Sinne auch in der wissenschaftlichen
Arbeit hat. Entsprechend wird das Wort Religion in dieser Untersuchung kaum 
vorkommen, weil es nicht um eine reflektierte Positionierung zur organisierten 
Religion geht. Vielmehr versucht die Analyse zu identifizieren, ob und inwie­
fern ein inhaltlicher Kern dessen, was gemeinhin als Funktion der Religion 
angenommen wird – nämlich der Umgang mit Transzendenz – auch fern 
dieser organisierten Religion alltäglich bedeutsam bleibt. Grundlage dafür ist 
eine Studie in einem US-amerikanischen Labor für Stammzellforschung. Mit 
dieser Analyse wird zugleich die begriffliche Unterscheidung zwischen Trans­
zendenz und Unverfügbarkeit demonstriert: Während Transzendenz allein die 
Erfahrung von Grenzen der Erfahrbarkeit thematisiert, beschreibt der hier 
entwickelte Begriff der Unverfügbarkeit den handelnden Umgang mit diesen 
Grenzen.

Unverfügbarkeit und Transzendenz in der Stammzellforschung: 
Hintergrund und methodisches Vorgehen

Wenn für die Moderne eine Art Zwangsläufigkeit der wissenschaftlichen Ent­
wicklung angenommen wird, dann ist ein Labor für Stammzellforschung
einer der Orte, an denen diese Entwicklung maßgeblich vorangetrieben wird. 
Nicht umsonst wird die Arbeit der Stammzellforschenden in Debatten vielfach 
als «Playing God» bezeichnet und werden Durchbrüche mit Bildern vom ‹neu­

3.

84 SILKE GÜLKER

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


en Menschen› oder einer ‹neuen Welt› entweder gefeiert oder gefürchtet.2 Der 
prinzipiellen ‹Beherrschbarkeit› der Welt, der jedenfalls prinzipiellen Denkbar­
keit jeder Veränderung im Sinne Webers scheinen hier keine Grenzen gesetzt.

Die hier entwickelte Forschungsperspektive stellt diese prinzipielle Gren­
zenlosigkeit in Frage und sucht nach Möglichkeiten, den großen, scheinbar 
zwangsläufigen Prozess wissenschaftlicher Entwicklung auf konkretes Handeln 
herunterzubrechen und damit soziologischer Analyse zugänglich zu machen. 
Grundlage dafür ist eine ethnografische Studie in einem US-amerikanischen 
Stammzellforschungslabor. Die Studie war Teil eines größeren Forschungspro­
jektes3. Mit insgesamt 28 Forscherinnen und Forschern (ein Direktor, 16 Post­
Docs, sechs Doktoranden, fünf Assistenten) ist das untersuchte Labor auch 
für US-amerikanische Verhältnisse groß. Für die hier interessierende Frage 
von Bedeutung ist außerdem, dass die (religions-)kulturellen Hintergründe 
der Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler sehr heterogen sind: Die 28 Wis­
senschaftlerinnen und Wissenschaftler sind in 15 unterschiedlichen Ländern 
aufgewachsen, wobei die Herkunftsfamilien atheistisch, buddhistisch, christlich, 
jüdisch oder muslimisch geprägt sind. Methodisch kombiniert die Untersu­
chung Zugänge der Biographieforschung (Rosenthal/Fischer-Rosenthal 2017; 
Schütze 1983) und der Ethnomethodologie (Garfinkel et al. 1981; Garfinkel 
1984; Lynch 1985).

Beispielhaft sollen die Ergebnisse im Folgenden für einen spezifischen Ex­
perimentenkomplex illustriert werden: für die Herstellung von Mensch-Maus-
Chimären. Der Begriff «Chimäre» bezeichnet einen Organismus, der aus Zel­
len unterschiedlicher embryonaler Herkunft besteht. Pluripotente (d.h. in alle 
Zelltypen differenzierungsfähige) menschliche Zellen werden dafür in nicht-
menschliche Organismen injiziert. In dem beobachteten Labor wurden kurz 
vor dem Beobachtungszeitraum solche Experimente erstmals durchgeführt, 
und zwar zur Herstellung von Mensch-Maus-Chimären. Im Unterschied zu 
anderen Experimenten ist aufgefallen, dass hier die Arbeitsroutinen noch nicht 
etabliert waren – Protokolle mussten neu erstellt und genehmigt werden, und 
darüber, wie die Experimente erfolgreich durchgeführt werden können, be­
stand stete Unsicherheit. Außerdem stellte die Produktion von Mensch-Maus-
Chimären für beinahe alle Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler den selbst 
gewählten ethischen Grenzfall dar, um eigene ethische Standards zu verdeutli­
chen.

Im Folgenden schildere ich den Prozess der Herstellung von Mensch-Maus-
Chimären, wie ich ihn während der Laborstudie beobachten konnte. Im Fokus 

2 Mit «Playing God» sind diverse Bücher betitelt, die teilweise euphorisch (z.B. Newell 1991) 
und teilweise kritisch (z.B. Peters 2012; Evans 2002) die Entwicklungen in der Stammzellfor­
schung analysieren.

3 Das Projekt wurde durch die Deutsche Forschungsgemeinschaft finanziert und umfasste auch 
eine zweite Laborstudie in Deutschland (Gülker 2019).

DIE GESELLSCHAFTLICHE KONSTRUKTION VON GRENZEN 85

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


der Analyse steht die Frage, welche Bedeutung Transzendenz – im Sinne des ge­
stuften Begriffs nach Schütz und Luckmann – in diesem Prozess hat und wie 
verschiedene Personen (unterschiedlich) damit umgehen.

(Un-)Verfügbarkeit von Raum und Zeit im Labor –
kleine Transzendenz

Transzendenz entsteht immer dann, wenn in einer aktuellen Erfahrung etwas 
angezeigt ist, zugleich aber nicht vollständig erfahren werden kann. Im Falle 
der kleinen Transzendenz (nach Schütz/Luckmann 2017 [1979]: 598–602) ist 
das aktuell nicht Erfahrbare schlicht durch raum-zeitliche Grenzen aktuell 
unzugänglich. Wenn ich hier bin, kann ich nicht gleichzeitig woanders sein, 
und wenn beispielsweise das Buch, das ich lesen möchte, aktuell nicht bei mir 
ist, kann ich es in der aktuellen Situation im Hier und Jetzt nicht erfahrbar 
machen. Gleichzeitig kann diese Erfahrung aber in Form einer Erinnerung 
auch in der aktuellen Situation angezeigt sein – dann nämlich, wenn ich die 
Erfahrung schon einmal genau so oder dem Typ nach gemacht habe. Dann 
kann ich es erinnern und damit in Teilen vergegenwärtigen. Als Ganzes aber 
liegt es aktuell außerhalb meiner Reichweite von Erfahrbarkeit. Der Begriff der 
Unverfügbarkeit thematisiert den handelnden Umgang mit dieser Grenze der 
Erfahrbarkeit. Es geht also um die Frage, inwiefern die Grenzen in meinem 
Handeln als unverfügbar gegeben angenommen werden oder inwiefern ich 
versuche, sie zu verändern und meine Erfahrungsmöglichkeiten auszudehnen.

Erfahrungen kleiner Transzendenz werden in einem Forschungslabor prak­
tisch ständig thematisch – und hier insbesondere als Grenze zwischen ver­
fügbarem und unverfügbarem Raum: Jede Zellforschung arbeitet an einem 
Gegenstand, der mit bloßem Auge nicht sichtbar ist. Bei der Beobachtung 
der Experimente fällt auf, wie ein Großteil der Arbeit der Veränderung der 
Grenze des Erfahrbaren gewidmet ist – es geht darum, Zellen und spezifische 
Veränderungen in Zellen sichtbar zu machen.

Bei der Vorbereitung der menschlichen embryonalen Stammzellen, die später 
in die Blastozyste einer Maus injiziert werden sollen, überprüft beispielsweise 
Oscar4, der zuständige PostDoc, die Funktionsfähigkeit eines bestimmten Plas­
mids durch die Zugabe eines «red fluorescent protein» (RFP). Dieses Protein 
leuchtet unter dem Lichtmikroskop. Das Mikroskop in all seinen Formen und 
Weiterentwicklungen ist das zentrale technische Gerät, das die Grenze zwischen 
erfahrbarem, verfügbarem und nicht-erfahrbarem, unverfügbarem Raum ver­
schieben kann. Als Oscar bei einer Überprüfung der Petrischalen feststellt, dass 
viele der Zellen rot leuchten, ist das eine gute Nachricht für ihn. Gleichzeitig 

4.

4 Namen von Personen und Orten sind anonymisiert.

86 SILKE GÜLKER

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


leuchten aber nicht alle, und er weiß nun nicht, ob dies einen biologischen 
Grund hat oder ob er vielleicht etwas falsch gemacht hat. Er muss noch einmal 
sein gesamtes Experiment überprüfen, bevor er fortfahren kann.

Diese kleine Begebenheit macht deutlich, dass im Labor zwar die Grenzen 
der Wahrnehmbarkeit von Raum erweitert werden können. Gleichzeitig stößt 
die Wahrnehmung aber an neue Grenzen. Tatsächlich wird der erfahrbare 
Raum immer nur für kurze Momente technisch verfügbar gemacht. Das, was 
in diesem kurzfristig verfügbar gemachten Raum passiert, gehört offensichtlich 
nicht zur selbstverständlich geteilten alltäglichen Lebenswelt des Wissenschaft­
lers. Alle Prozesse außerhalb des kurzen sichtbaren Moments bleiben ein Rätsel.

Die Grenzen der Verfügbarmachung in diesem Sinne werden auch deutlich 
bei der Injektion der Zellen. Der per Mikroskop wahrnehmbar gemachte Raum 
wird hier nicht nur beobachtet, sondern aktiv verändert. Die Bewegungen, die 
die zuständige Mitarbeiterin Mirijam mit der Injektionsnadel macht, werden 
per Kamera auf einen Bildschirm übertragen. Sie sagt dazu: 

it’s almost like playing a video game
(OBS_MIRI_131218: 9:45)

Mirijam nimmt den per Mikroskop und Kamera verfügbar gemachten Raum, 
obwohl er sich unmittelbar vor ihr befindet und sie physisch mit ihren Geräten 
darin arbeitet, so entfernt wahr wie eine virtuelle Welt in einem Computerspiel. 
Auch die Bewegungen in diesem verfügbar gemachten Raum sind andere als in 
der alltäglichen Lebenswelt: Eine hydraulische Apparatur sorgt dafür, dass eine 
dosierte Bewegung in diesem Raum überhaupt möglich wird. Die menschliche 
Motorik ist zu grob, sie ist auf größere Abstände ausgerichtet und braucht 
entsprechend eine technische Bremse. Der kurzfristig mit technischen Hilfsmit­
teln verfügbar gemachte Raum liegt außerhalb der selbstverständlich geteilten 
alltäglichen Lebenswelt der Wissenschaftlerin.

Eine andere Grenze zwischen Verfügbarkeit und Unverfügbarkeit von Raum 
wird thematisch, wenn geprüft wird, ob es sich bei einer veränderten Entität 
tatsächlich um eine Chimäre handelt. In aller Regel werden die veränderten 
Embryos nicht ausgetragen – es gibt keine Tiere, denen etwa mit bloßem 
Auge menschliche Charakteristika anzusehen wären. Die Muttermaus wird 
vielmehr vor Ende der Schwangerschaft getötet, die veränderten Embryos ent­
nommen und dann untersucht. Als Signal dafür dient wiederum Fluoreszenz: 
Die menschlichen Zellen leuchten grün, und unter dem Lichtmikroskop kann 
so erkennbar werden, wie sich diese menschlichen Zellen innerhalb des sich 
entwickelnden Embryos verteilen.

Die Verfügbarmachung des Raumes durch das Mikroskop stößt auch hier an 
Grenzen, denn durch Gewebe lässt sich nicht einfach hindurchsehen. Oscar er­
klärt mir, dass er nach einer effizienten Methode sucht, in die Körper hineinzu­
sehen – und zwar so, dass genau die fluoreszierenden Zellen im ganzen Körper 
erkennbar werden. Bislang wurde dieses «Hineinsehen» mechanisch gelöst: Es 

DIE GESELLSCHAFTLICHE KONSTRUKTION VON GRENZEN 87

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


wurden nacheinander einzelne Schichten betrachtet. Weil dieses Verfahren sehr 
aufwändig ist, experimentiert Oscar nun mit anderen Forscherinnen und For­
schern an einer Methode zur «clarification» des Embryos – einer chemischen 
Methode nämlich, die Gewebe durchsichtig machen kann.

Ein solcher Eingriff – die «clarification» eines Embryos, um spezifische Zel­
len sichtbar zu machen – kann, wie auch die anderen genannten Beispiele, als 
Verfügbarmachen von Raum interpretiert werden. Deutlich wird wieder, wie 
voraussetzungsvoll dieses Verfügbarmachen ist und wie es an neue Grenzen 
stößt. Diese bleibenden Grenzen konstruiert Oscar hier aber als technische 
Grenzen, als solche also, die prinzipiell auch einmal überwunden werden 
können. Grenzen in diesem Sinne würden die These der Entzauberung nicht 
in Frage stellen, vielleicht im Gegenteil: Für Oscar stellt das Gegebene keine 
prinzipielle, mit einem unverfügbaren Zauber behaftete Grenze dar. Er sucht 
vielmehr nach der richtigen Formel zur Berechen- und Beherrschbarkeit.

Der beschriebene Eingriff kann aber – je nach Konstruktion – auch als 
eine Grenzverschiebung zwischen Verfügbarkeit und Unverfügbarkeit im Zu­
sammenhang mit Erfahrungen mittlerer Transzendenz gedeutet werden: dann 
nämlich, wenn der Embryo nicht als rein physikalischer Körper, sondern als 
ein unverfügbares Gegenüber konstruiert wird. Bei einer solchen Konstruktion 
wird aus der technisch nur aktuell (noch) nicht zu überwindenden Grenze 
eine prinzipiell und unverfügbar gegebene. Eine in diesem Sinne angenommene 
prinzipielle Unverfügbarkeit kann inhaltlich oder ethisch begründet sein und 
sie hält, um im Begriff der Entzauberungsthese zu bleiben, einen Zauber auf­
recht.

Im Folgenden wird deutlich, wie unterschiedlich und ambivalent diese Kon­
struktionen auch innerhalb eines Forschungslabors ausfallen können und wie 
Erfahrungen kleiner und mittlerer Transzendenz und damit zusammenhängen­
de Konstruktionen von Unverfügbarkeit ineinander verwoben sind.

(Un-)Verfügbarkeit des Gegenübers – mittlere Transzendenz

Als mittlere Transzendenz beschreiben Schütz und Luckmann (2017 [1979]: 
602–613) das, was jenseits einer Grenze zum Anderen liegt. Wieder geht es um 
Erfahrung beziehungsweise um die Grenzen des Erfahrbaren und in diesem 
Falle um das Problem der Intersubjektivität: Das Innen meines Gegenübers 
ist für mich nie vollständig selbst erfahrbar, selbst wenn ich dieses Gegenüber 
schon lange und gut kenne. Das, was ich nicht selbst erfahren kann, ist gleich­
zeitig aber sehr wohl in der aktuellen Situation der Begegnung angezeigt. Schütz 
und Luckmann gehen in ihrer Beschreibung zwar zunächst selbstverständlich 
davon aus, dass ein Gegenüber in diesem Sinne andere Menschen meint. Theo­
retisch muss diese Erfahrung mittlerer Transzendenz aber nicht an menschli­

5.

88 SILKE GÜLKER

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


che Gegenüber geknüpft sein. Umgekehrt lässt sich vielmehr auch folgern: 
Überall da, wo ich Momente mittlerer Transzendenz erfahre, konstruiere ich 
den/die/das Andere als ein Gegenüber.5 In dem Moment – so die Betonung 
in diesem Artikel –, in dem ich weiterhin die Grenze zu diesem Gegenüber 
handelnd thematisiere, thematisiere ich die Unverfügbarkeit des Gegenübers.

Die oben dargestellte Beschreibung der Experimente zur Herstellung von 
Mensch-Maus-Chimären legt zunächst nahe, dass die an diesen Experimenten 
maßgeblich beteiligten Entitäten Tiere und Zellen vor allem als Material und 
Grenzen vor allem als räumliche Grenzen wahrgenommen werden, die durch 
dieses Material physikalisch verursacht sind. Die Konstruktion einer Entität 
als unverfügbares Gegenüber würde demgegenüber implizieren, dass diesem 
Gegenüber ein nicht nur aktuell technisch, sondern ein prinzipiell nicht kalku­
lier- und verfügbar zu machendes Innen unterstellt wird.6

Tatsächlich lassen sich im Labor auch solche Konstruktionen vielfältig beob­
achten. Allerdings gibt es Unterschiede zwischen Zellen und Tieren: Zellen 
wird allein aus inhaltlichen Gründen eine Unverfügbarkeit zugeschrieben, Tie­
ren auch aus ethisch-moralischen Gründen.

Eine Unverfügbarkeitskonstruktion drückt sich immer dort aus, wo Zellen 
eine eigenständige Antwortmöglichkeit zugesprochen wird. Erkennbar wird 
dies vor allem in der Sprache, die Zellen als Lebewesen (und nicht als lebloses 
Material) herausstellen. Beispielsweise ist es üblich, den Medienwechsel, der 
im Rahmen der Zellkultur täglich vollzogen wird, als «füttern» zu bezeichnen. 
Ebenfalls überprüfen die Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler im Rah­
men dieser täglichen Routinen, ob die Zellen «glücklich» sind. Dieser Sprach­
gebrauch ist durchaus auffällig und er ist kein Zufall.7 Konstruktionen wie 
diese machen eine Unkalkulierbarkeit im Umgang mit Zellen deutlich – die 
Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler füttern sie in der Hoffnung, dass 
sie glücklich sind, es bleibt aber eine Antwortmöglichkeit der Zellen, die die 
Forscherinnen und Forscher nicht vollständig unter Kontrolle haben. Zellkultu­
ren können beispielsweise – trotz Fütterung – sterben, oder die Stammzellen 
können differenzieren, wenn es nicht vorgesehen ist.

Auffällig ist aber, dass in Bezug auf Zellen keine ethisch-moralische Grenze 
in der Verfügbarmachung dieser Entität erkennbar wird. Beispielsweise stellt es 
durchgängig für die Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler kein Problem 
dar, die Zellen nach einem Experiment wegzuwerfen. Und dies gilt für Zellen 

5 Ein Aspekt, den die Autoren auch in Betracht ziehen, aber nicht ausführen. Luckmann widmet 
ihm später einen eigenen Aufsatz: Luckmann (1980) [1970].

6 Ob mit dieser Unterstellung auch die Annehme von Handlungskompetenz bei dieser Entität 
verbunden ist, hängt vor allem davon ab, wie der Handlungsbegriff definiert wird. Dazu sei 
auf die Debatten rund um die Actor-Network-Theory verwiesen (Latour 2005; Law/Hassard 
1999).

7 Auch im deutschen Labor, das im Rahmen des Gesamtprojektes untersucht wurde, ist die 
Orientierung daran, ob die Zellen «glücklich» sind, üblich.

DIE GESELLSCHAFTLICHE KONSTRUKTION VON GRENZEN 89

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


aller Art – so auch für embryonale humane Stammzellen, deren Status in der 
öffentlichen Debatte ja durchaus umstritten ist.

Das ist anders bei Tieren. Deren Konstruktion im Laboralltag ist ambivalent: 
Einerseits ist inhaltlich und organisatorisch Vieles darauf ausgerichtet, sie – 
anders als in der alltäglichen Lebenswelt außerhalb des Labors – als Material 
zu konstruieren. Inhaltlich wurde dies oben schon deutlich: Die Maus, in 
deren Körper die Entwicklung der veränderten Embryos beobachtet wird, stellt 
nur einen Behälter dar. Der Einfluss dieses Behälters auf den Fortgang des 
Experimentes soll möglichst gering sein. Dafür wurde er im Vorfeld optimiert: 
Labormäuse werden gezielt für spezifische Zwecke gezüchtet und am Markt 
gehandelt (Rader 2004). Aus dieser Perspektive erscheint also der Umgang 
mit der Maus wie der mit einem zwar komplizierten, aber technisch kontrollier­
baren Ding. So wurde oben auch die Konstruktion des zu analysierenden Em­
bryos deutlich: Zellen in diesem Ding sichtbar zu machen, ist technisch hoch 
aufwändig und kompliziert. Es handelt sich aber um rein technische Hürden, 
weder inhaltlich noch ethisch-moralisch scheint hier eine Eigenständigkeit des 
Embryos als ein Gegenüber ins Spiel zu kommen.

Dieser Eindruck, dass es sich bei einer Maus im Labor um verfügbares 
Material handeln würde, ist allerdings im Laboralltag vielfach gebrochen. Dafür 
sorgen schon die rechtlichen Regulierungen: Es ist genau geregelt, wie groß 
der Käfig für eine Labormaus mindestens sein muss, wie die Fütterung vorzu­
nehmen ist und – insbesondere – wie Schmerz und Leid der Tiere gegen den 
Nutzen der Experimente abzuwägen sind (National Research Council 2011). 
Im Laboralltag sind diese Vorgaben stets präsent.

Was die Unverfügbarkeit der Tiere ausmacht – das zeigt nun die Beobach­
tung der Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler im Umgang mit ihnen – 
ist deren Lebendigkeit. Die Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler treten 
in eine Art von Interaktion mit den Mäusen, die sich zum Teil kaum vom 
Umgang mit Haustieren unterscheiden lässt. Manche der Forscherinnen und 
Forscher sprechen mit den Tieren, manche stellen beispielsweise ruhige Musik 
an, wenn sie mit den Mäusen zu tun haben, andere schalten das Radio bewusst 
aus. Die Forscherinnen und Forscher versuchen so, eine bestimmte akustische 
Atmosphäre zu schaffen und damit die Mäuse in ihrem Verhalten zu erreichen.

Dass es sich bei Mäusen um ein unverfügbares Gegenüber – und nicht um 
ein rein materielles Ding – handelt, wird besonders dann deutlich, wenn es um 
deren Tötung geht. Einerseits gehört die Tötung der Tiere selbstverständlich 
zum Prozess der Experimente. Oben wurde schon beschrieben, dass dies etwa 
bei der Herstellung von Mensch-Maus-Chimären zwingend vorgesehen ist. 
Forschungslabore haben dafür jeweils eigene Routinen, im hier untersuchten 
Labor steht es etwa den Forscherinnen und Forschern frei, ob sie die Mäuse, 
die an ihren Experimenten beteiligt sind, selbst töten, oder ob sie per Karte 
auf dem Käfig darauf spezialisierte Assistentinnen und Assistenten beauftragen. 

90 SILKE GÜLKER

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Eine solche Routine macht gleichzeitig beides deutlich: Die Tötung gehört 
selbstverständlich zum Laboralltag hinzu – und sie ist doch so besonders, dass 
nicht jeder es tun muss.

Um die Besonderheit des Tötens zu verdeutlichen, schildere ich eine Situati­
on meiner Beobachtung: Ich begleite Oscar und Ireen in den Raum, in dem 
eine Maus in einem Kohlendioxid-Behälter getötet wird. Folgendes Gespräch 
entwickelt sich (vgl. Gülker 2019: 148):

?: do you watch them?
I: ah yeah

like since we are over here i watch them a bit
but sometimes they start to have
weir- weird body movement,
like they start to get turkey and then i
I look away.
i don’t like that so

O: most of the most of the time what i am doing is,
i’m putting it here and i am doing something something else,
wait five minutes and then i come back.
so you don’t have to stay.
just nearby.

I: th’ the very first time i watched Oscar do this,
i sent a small prayer
<lachend> for the mice

?: <lachend> oh really?
I: in my mind yeah ’cause i was SO:

I was seeing and
i was SO new and,
but now it’s you know
a technique
another technique in the lab.

(OBS_USA_OSCAR_IREEN_131216: 26:00)

Wir stehen während dieser kleinen Unterhaltung neben dem Behälter, in dem 
eine Maus stirbt. Wenn ich als Forscherin nicht anwesend wäre und Fragen 
stellen würde, wäre Oscar wahrscheinlich gar nicht in der Nähe des Behälters 
geblieben. Er hat eine Art Routine entwickelt, den Ort zu verlassen und erst 
dann zurückzukommen, wenn der Prozess des Sterbens abgeschlossen ist. Ireen 
erklärt auf meine Frage, dass sie der Maus nur für einen Moment zusieht, dass 
sie es aber nicht mag. In ihrer Erklärung wird die angenommene Unverfügbar­
keit des Gegenübers Maus besonders deutlich: Sie macht seltsame Bewegungen, 
zittert – dass Ireen diesen Anblick meidet, verdeutlicht, dass sie aus diesen 
sichtbaren Bewegungen auf ein unsichtbares, hier leidendes, Innen der Maus 
schließt. Die Maus zu töten ist kein technisches Problem, es ist ein ethisches.

Das wird im letzten Abschnitt des Zitats besonders deutlich: Ireen erzählt, 
wie sie ein kleines Gebet für die Maus gesprochen hat, als sie diesen Tötungs­
prozess zum ersten Mal gesehen hatte. Dass es sich bei dieser Erzählung nicht 

DIE GESELLSCHAFTLICHE KONSTRUKTION VON GRENZEN 91

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


um eine Art Redewendung handelt, sondern Ireen hier tatsächlich von einem 
bedeutungsvollen Gebetsvorgang spricht, weiß ich durch viele Gespräche und 
ein ausführliches biografisches Interview mit der Wissenschaftlerin. Vor dem 
Hintergrund ihres katholischen Glaubens nimmt sie an, dass etwas vom un­
verfügbaren Innen der Maus erhalten bleibt, auch wenn der Körper getötet 
wurde. Ihre Relativierung am Ende macht gleichzeitig deutlich, dass sie sich 
mit dieser spontanen Aktion nicht im Einklang mit ihrer Laborumgebung 
sieht: Sie bewertet das Gebet selbst als den Impuls einer Anfängerin. Jetzt – 
mit mehr Erfahrung – habe sie gelernt, dass das Töten einfach eine «andere, 
weitere» Technik im Labor sei.

In dieser Spannung zwischen ethischer Ausnahme und Alltagsroutine steht 
alles, was mit der Tötung der Tiere zu tun hat. Auffällig in dem Zusammenhang 
ist auch die Semantik: So wird im Labor – jedenfalls im angelsächsischen 
Kontext – nicht von Töten, sondern von «sacrificing», oder kurz «to sac», 
gesprochen. Der Tod der Tiere ist kein Selbstzweck, sondern er dient einer 
höheren Sache – in dem Fall nicht einem außerweltlichen Gott, sondern dem 
Wohle der Forschung und der Menschheit (vgl. auch Lynch 1988).

Tiere sind also offenbar – bei aller routinierten Verfügbarmachung – auch 
innerhalb eines Forschungslabors nicht reines physikalisches Material. Sie sind 
unverfügbares Gegenüber, das mit technischen Mitteln verfügbar zu machen 
versucht wird, dessen bleibende Unverfügbarkeit aber mit dem Leben an sich 
verbunden wird und damit aus ethisch-moralischen Gründen unhinterfragt 
bleibt.

Diese letzten Beobachtungen, das Gebet und der Ausdruck «to sac», drücken 
darüber hinaus auch eine Verbindung zu einem angenommenen Weltganzen 
aus – und dies ist der zentrale Unterschied zwischen der dominierenden Kon­
struktion der Zellen und der Tiere: Die konkrete Entität Maus wird als Teil 
dieses gegebenen Ganzen konzipiert, der konkrete Umgang mit ihr hat Auswir­
kungen nicht allein für diese Entität, sondern wirkt darüber hinaus in eine 
gedachte unverfügbare Ordnung hinein. Damit sind dies Beispiele, wie auch 
der Umgang mit Erfahrungen großer Transzendenz im Labor bedeutsam wird. 
Im Folgenden konkretisiere ich diese Verbindung für den speziellen Fall der 
Herstellung von Mensch-Tier-Chimären weiter.

(Un-)Verfügbarkeit von ‹anderen Wirklichkeiten› –
große Transzendenz

Große Transzendenz meint das, was der eigenen Erfahrung prinzipiell nicht zur 
Verfügung steht, weil es einer ‹anderen Wirklichkeit› angehört. Andere Wirk­
lichkeiten lassen sich nach Schütz und Luckmann (Schütz/Luckmann 2017 
[1979]: 615–633) auch innerweltlich ‹erfahren› – die hier gemachte Erfahrung 

6.

92 SILKE GÜLKER

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


von Raum, Zeit und Körper unterscheidet sich allerdings grundlegend von der 
der Alltagswelt, sie ist außerdem nicht plan- und kalkulierbar. Das zentrale 
Beispiel, an dem große Transzendenz erklärt wird, ist der Schlaf: Wenn ich 
schlafe, ist der Normalzustand der natürlichen Einstellung unterbrochen – ich 
werde älter, ohne es bewusst wahrzunehmen, ich träume etwas, das ich nicht 
planen und nicht immer erinnern kann.

Die Ambivalenz von ‹da und nicht da›, die im Falle der kleinen und mittleren 
Transzendenz in konkreter (Begegnungs-)Situation wahrgenommen wird und 
für deren Bewältigung es eingeübte (Kommunikations-)Routinen gibt, erhält 
im Zusammenhang mit großer Transzendenz eine fundamentale, möglicher­
weise erschütternde Bedeutung. Die andere Wirklichkeit des Traums kann die 
Selbstverständlichkeit der Erfahrung in der alltäglichen Lebenswirklichkeit in 
Frage stellen. Als eine andere Wirklichkeit beschreiben Schütz und Luckmann
auch den Tod. Den eigenen Tod hat noch niemand erfahren – und doch ist 
nichts so sicher wie die Tatsache, dass das Leben in den Tod führt. Das Wissen 
um den eigenen Tod kann in dem Moment, in dem es unmittelbar bewusst 
wird, die Selbstverständlichkeiten in der natürlichen Einstellung der Lebenswelt 
durcheinanderbringen. Diese Bewusstmachung bringt so die Sinnfrage in die 
Lebenswelt. Was gerade noch selbstverständlich war, wird (jedenfalls mögli­
cherweise) auf seinen Sinn hin völlig neu überprüft.

Die Ambivalenz von ‹da und nicht da› im Zusammenhang mit großer Trans­
zendenz legt es damit nahe, Gegebenheiten der alltäglichen Lebenswelt darauf­
hin zu überprüfen, inwiefern sie Anzeichen und Merkzeichen in Bezug auf 
andere – prinzipiell nicht erfahrbare – Wirklichkeiten enthalten. Handelnden 
Akteuren stellt sich diese Ambivalenz als eine Grenze zwischen Verfügbarkeit 
und Unverfügbarkeit eines Weltganzen dar.

Thematisierungen der (Un-)Verfügbarkeit eines Weltganzen lassen sich 
kaum in einer konkreten Handlung beobachten, sie erschließen sich erst aus 
der Bedeutung, die handelnde Akteure spezifischen Phänomenen zuschreiben. 
Wie weiter oben dargestellt, war die Herstellung von Mensch-Tier-Chimären
in dem untersuchten Labor durchaus umstritten, und sie stellte für viele der 
Labormitglieder den Grenzfall dar, an dem die eigene ethische Position ver­
deutlicht wurde. Von grundlegender Bedeutung ist dabei das Prinzip einer 
Trennung von Mensch und Tier, auch verbunden mit einer angenommenen 
Hierarchie mit dem Menschen an der Spitze dieser Hierarchie. Dieses Prinzip 
kann als Ausdruck einer Weltsicht angenommen werden, als Ausschnitt einer 
Konstruktion von einem gegebenen Weltganzen.

Bei näherer Betrachtung wird nun deutlich, dass die jeweiligen ethischen 
Positionierungen nur selten mit einer möglichen Infragestellung dieses Prinzips 
zu tun haben, sondern wesentlich davon abhängen, welche Verbindungen zwi­
schen der Verfügbarmachung von Raum und Zeit, des Gegenübers und eines 
Weltganzen hergestellt werden. Eine im Sinne Webers (1976: 190–214) ideali­

DIE GESELLSCHAFTLICHE KONSTRUKTION VON GRENZEN 93

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


sierte Typisierung der Positionierungen macht drei prinzipiell unterschiedliche 
Konstruktionen deutlich, wie ich im Folgenden skizziere:

Eine Positionierung im Sinne eines ersten Typus habe ich real nur einmal 
identifiziert. Von Bedeutung ist hier aber nicht die geringe Fallzahl, sondern 
vielmehr, dass diese Position überhaupt erkennbar geworden ist. Als ich mit 
Tessa, einer wissenschaftlichen Assistentin im Labor, darüber spreche, ob und 
inwiefern die Stammzellforschung an sich für sie mit ethischen Problemen 
verbunden ist, sagt sie:

T: And I also think everybody has their own fate. 
A destination where they are going to be,
what they are going to be.
Maybe it is the fetus’s fate to be like this,
being useful for somebody to get better.
So, that way, that fetus is getting a good karma 

(INT_USA_TESSA: 1091–1095)

Offensichtlich stellt Tessa hier eine Verbindung her zwischen der Unverfügbar­
keit des Gegenübers und einem Weltganzen. Auch im Unterschied zu oben be­
schriebenen Beispielen, in denen zwar den Zellen und Embryos eine inhaltliche 
Unkalkulierbarkeit zugeschrieben wurde, nicht aber eine darüber hinausgehen­
de ethisch-moralische Unverfügbarkeit, betont Tessa hier deren unverfügbar 
gegebenes Innen auch im Sinne einer moralisch-ethischen Teilhabe an einem 
Weltganzen. Ähnlich wie der Ausdruck «to sac» für die Tötung von Tieren de­
ren positiven Beitrag für ein Weltganzes hervorhebt, so bedeutet diese ethisch-
moralische Teilhabe der Zellen an einem Weltganzen für Tessa auch gerade 
nicht ein moralisches Verbot, sondern eher eine Aufforderung zur Forschung 
an Zellen.

Im unmittelbar weiteren Verlauf des Zitats stellt Tessa dann heraus, inwiefern 
für sie eine Hierarche von Mensch und Tier kein unverfügbar gegebenes Prin­
zip darstellt:

Why are, you know, human embryos so special,
but we can manipulate a mouse and primates and everything. Then you treat everybody 
the same way.

(INT_USA_TESSA: 1100–1103)

Für Tessa gelten für den Umgang mit jeder Entität, mit jeder Spezies, dieselben 
ethisch-moralischen Grundlagen. Jede Entität ist Teil eines Weltganzen, und es 
gilt stets, ein gutes Karma für jede Entität zu ermöglichen. Und weil für sie die 
Spezieszugehörigkeit prinzipiell kein Kriterium bei der Wahl des Umgangs mit 
dieser Entität ist, ist für sie auch folgerichtig die Herstellung von Mensch-Tier-
Chimären nicht prinzipiell mit einem ethisch-moralischen Problem verbunden. 
Tessa beschreibt sich an anderer Stelle des Interviews als eine gläubige Person, 
die in einer hinduistischen Tradition aufgewachsen ist. In dieser Aussage ist er­
kennbar, wie ihre erlernte Weltsicht nicht mit der ansonsten im Labor und auch 

94 SILKE GÜLKER

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


in politischer Regulierung selbstverständlichen Sicht übereinstimmt. Für Tessa 
ist nicht eine Hierarchie der Arten mit einer Sonderstellung des Menschen, 
wohl aber eine andere Ordnung unverfügbar gegeben: die Einheit von Mensch 
und Tier in einem Ganzen.

Als zweiten Typus identifiziere ich solche Positionierungen zur Herstellung 
von Mensch-Tier-Chimären, welche eine Verbindung zwischen der Verfügbar­
machung des Gegenübers und eines Weltganzen herstellen und gleichzeitig die 
Trennung von Mensch und Tier als unverfügbar gegebenes Prinzip annehmen. 
Eine solche Positionierung findet sich prinzipiell bei allen Labormitgliedern, 
die diese Experimente ablehnen.

Exemplarisch zitiere ich Irving, PostDoc in dem untersuchten Labor:
Well, because I mean basically if a mouse has 70%
of what we know of a human brain or something similar to it,
that means that they may have some of the cognitive abilities
that we, as humans, innately have,
that is really unique to the rest of the animal species.
[…]
I think the second you start talking about mice
that have 70% human brain contribution,
I mean you have no idea what it is
they actually view and feel and question.
Under those terms, I think the whole understanding
of what’s moral or not moral changes.
You’re changing the paradigm.

(INT_USA_IRVING: 1090–1108)

Für Irving stellen die Experimente zur Herstellung von Mensch-Tier-Chimären
eine gegebene und aus seiner Sicht ethisch-moralisch unverfügbare Ordnung 
grundlegend in Frage. Zu seiner Vorstellung von einem Weltganzen gehört 
es, dass bestimmte kognitive Fähigkeiten allein Menschen eigen sind. Wenn 
aber durch diese Experimente auch Mäuse über vergleichbare kognitive Fähig­
keiten verfügen könnten, dann wird damit aus seiner Sicht hier nicht allein die 
(Un-)Verfügbarkeit des Gegenübers, sondern auch die (Un-)Verfügbarkeit eines 
Weltganzen in Frage gestellt.

Auffällig in Irvings Positionierung ist nun, dass er die konkreten aktuell 
durchgeführten Experimente in die Zukunft weiter denkt. Denn die «70% of 
what we know of a human brain» in einer Maus, von der Irving für seine 
Begründung ausgeht, wurde tatsächlich – im Untersuchungszeitraum und auch 
bis heute – nie realisiert. Die Zahl bezieht sich auf den Anteil an menschlichen 
Zellen, der zur Entwicklung des Gehirns einer Maus beiträgt. Tatsächlich be­
richteten die Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler während der Studie 
von Anteilen von einem bis maximal zwei Prozent.

Aus Irvings Sicht ist aber schon mit der grundlegenden Intention dieser 
Experimente ein ethisch-moralischer Tabubruch verbunden. Sie thematisieren 
handelnd die Grenze zum unverfügbar Gegebenen: Auch wenn sie sie (aktuell) 

DIE GESELLSCHAFTLICHE KONSTRUKTION VON GRENZEN 95

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


nicht überschreiten, machen sie eine Überschreitung denkbar und unterlaufen 
damit die ethisch-moralische Grenze zum Unverfügbaren. Denn ohne dass Ir­
ving es hier weiter ausführt, lässt sich das von ihm beschriebene Problem leicht 
über das Labor hinaus verlängern: In dem Moment, in dem nicht-menschliche 
Entitäten Fähigkeiten haben, die die Sonderstellung des Menschen in der Welt 
zentral begründen, müsste der Umgang mit diesen Entitäten sich verändern. 
Die Ordnung von Mensch und nicht-menschlichen Entitäten geriete auf eine 
Weise durcheinander, die aus Irvings Sicht nicht kalkulier- und damit nicht 
verantwortbar ist. Das in diesem Ausschnitt thematisierte Weltganze wird von 
Irving nicht als berechen- und beherrschbar konstruiert, es behält einen Zauber 
des Unkalkulierbaren.

Im dritten Typus von Positionierungen schließlich wird genau diese letztge­
nannte Verbindung explizit nicht hergestellt. Wissenschaftlerinnen und Wissen­
schaftler, die die Experimente zur Herstellung von Mensch-Tier-Chimären in 
dieser Weise reflektieren, konstruieren ebenfalls eine Trennung von Mensch 
und Tier und die Sonderstellung des Menschen als ein unverfügbar gegebenes 
Prinzip, sie sehen dies aber durch die Experimente nicht in Frage gestellt.

Anschaulich deutlich wird dies in der Aussage von Oscar, der oben schon 
mehrfach zitiert wurde:

SG: when you look at these mice,
chimeric mice, what do you see there?
So, can you describe? It’s mice? Or what is it?

O: It’s a mice, it’s a totally mice,
nothing besides mice.
For now, the level of contribution
that we can achieve is extremely low.
So, it’s not that those mice
will develop some mutant characteristic.

(INT_USA_OSCAR: 873-880)

Oscar arbeitet an der Herstellung von Mensch-Tier-Chimären und er kann dies 
ethisch vertreten. Dabei nimmt auch er die Trennung von Mensch und Tier 
und die Sonderstellung des Menschen als ein unverfügbar gegebenes Prinzip 
an. Seine Überzeugung ist aber, dass dieses Prinzip mit den konkreten Hand­
lungen, die er unternimmt, nicht in Frage gestellt wird. Die Entitäten, die im 
Rahmen dieser Experimente entstehen, sind aus seiner Sicht «mice, […] totally 
mice, nothing besides mice». Seine Begründung dafür ist, dass «das level of 
contribution» – der Beitrag also, den die menschlichen Zellen an der Entwick­
lung dieser Entität haben, «extremely low» ist.

Für seine ethische Bewertung bleibt Oscar ganz im Hier und Jetzt der aktuel­
len Handlung und damit der Verfügbarmachung von Raum und des konkreten 
Gegenübers. Wo für Irving schon mit der Intention der Experimente ein (ver­
botenes) gedankliches Übertreten der Grenze zur Unverfügbarkeit verbunden 
ist, kann Oscar dieses konkrete Tun unabhängig von einem potenziellen (auch 

96 SILKE GÜLKER

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


aus seiner Sicht) ethisch-moralisch problematischen Verfügbarmachen des ge­
gebenen Weltganzen bewerten.

Außer Tessa, die oben unter Typus 1 zitiert wurde, folgen diesem Prinzip auf 
die eine oder andere Weise alle Labormitglieder, die prinzipiell die Herstellung 
von Mensch-Tier-Chimären für ethisch unproblematisch oder auch für gebo­
ten halten. Sie betonen, dass die Mischung der Spezies – technisch gemessen 
als «level of contribution» – niemals so ausgeprägt sein wird, dass damit tat­
sächlich die als gegeben angenommene Speziesordnung in Frage gestellt würde. 
Solange dies der Fall ist, bleiben die Experimente auf der Ebene der konkreten 
Entität.

Gesellschaftliche Konstruktion von Grenzen zwischen Verfügbarkeit 
und Unverfügbarkeit: eine Forschungsperspektive

Ziel dieses Beitrags ist es, eine Forschungsperspektive zu entwickeln, die in 
der Lage ist, im Narrativ der Moderne angenommene Zwangsläufigkeiten em­
pirisch auf den Prüfstand zu stellen. Die hier vorgestellte Idee startet beim 
Begriff der Transzendenz und das in einem phänomenologischen Sinn: Trans­
zendenz als etwas, das in einer aktuellen Erfahrung zwar angezeigt, aber 
nicht vollständig erfahrbar wird – sei es aufgrund von raum-zeitlichen Gren­
zen (kleine Transzendenz), aufgrund von Grenzen zum Gegenüber (mittlere 
Transzendenz) oder aufgrund von Grenzen zu «anderen Wirklichkeiten» (gro­
ße Transzendenz). Als Konstruktion von Grenzen zwischen Verfügbarem und 
Unverfügbarem richte ich den Blick auf den handelnden Umgang mit diesen 
Erfahrungen von Transzendenz.

Der hier nur in Ausschnitten präsentierte Blick ins Labor macht die Bedeu­
tung dieses gestuften Transzendenzbegriffs sehr deutlich: Erkennbar wird, dass 
die Vorstellung einer zwangsläufigen Entzauberung dann plausibel ist, wenn 
Erfahrungen von Transzendenz allein als Erfahrungen kleiner Transzendenz 
konstruiert werden. Wenn etwa die Sichtbarmachung von Zellen allein als eine 
Frage von (noch) unverfügbarem Raum angenommen wird, dann wird die 
Verfügbarmachung zu einer allein technischen Frage. Zwar wird auch in Bezug 
auf diesen Umgang mit Erfahrungen kleiner Transzendenz deutlich, wie voraus­
setzungsvoll die Verfügbarmachung von Raum ist und welche neuen Grenzen 
immer wieder entstehen. Deren Überwindbarkeit ist aber prinzipiell denkbar – 
und sie würde ganz der Idee einer quasi zwangsläufig fortschreitenden Entzau­
berung und dem Vorrang der Vernunft bei der Erforschung und Gestaltung der 
Welt im Sinne Eisenstadts entsprechen.

Diese Zwangsläufigkeit wird aber in dem Moment brüchig, in dem Erfah­
rungen von Transzendenz nicht als kleine, sondern als mittlere Transzendenz 
konstruiert werden: wenn ein Körper nicht allein als physischer Körper, 

7.

DIE GESELLSCHAFTLICHE KONSTRUKTION VON GRENZEN 97

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


sondern als ein unverfügbar angenommenes Gegenüber konstruiert wird. In 
dem Moment stößt auch die prinzipielle Vorstellung von Verfügbarmachung 
an Grenzen. Diese Grenzen der prinzipiell denkbaren Verfügbarmachung kön­
nen inhaltlich begründet sein – so wird etwa den Zellen eine eigenständige 
Antwortmöglichkeit unterstellt. Eine solche eigenständige Antwortmöglichkeit 
wird auch bei Tieren angenommen. Hier kommt aber zusätzlich eine Vorstel­
lung von ethisch-moralischer Unverfügbarkeit hinzu, die mit der normativen 
Vorstellung von absoluter Handlungsfreiheit, wie sie im Narrativ der Moderne 
unterstellt wird, durchaus in Spannung steht. In beiden Fällen bleibt ein Zauber 
der Unkalkulierbarkeit.

Grenzen zwangsläufiger Verfügbarmachung der Welt werden weiterhin dann 
deutlich, wenn spezifische Erfahrungen von Transzendenz als große Transzen­
denz konstruiert werden – wenn sie also als Ausdruck eines unverfügbar gege­
benen Weltganzen angenommen werden. Solche Konstruktionen werden in 
den ethischen Reflexionen der Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler zu 
Mensch-Tier-Chimären deutlich: Die Trennung von Mensch und Tier und eine 
Hierarchie der Arten wird von beinahe allen beteiligten Wissenschaftlerinnen 
und Wissenschaftlern als ein unverfügbar gegebenes Prinzip angenommen. Für 
eine Wissenschaftlerin gilt diese Unverfügbarkeit nicht, weil sie ein anderes 
Prinzip für gegeben hält: die Einheit von Mensch und Tier in einem Ganzen.

Als Ergebnis lässt sich also zusammenfassen: Die Entzauberungsthese ist 
empirisch im untersuchten Labor für Stammzellforschung gebrochen. Die Kon­
struktion von Unverfügbarkeit ist vielmehr auch an diesem hochdynamischen 
Ort der Wissenschaft, der in der Utopie der Moderne gerade als Treiber von 
Entzauberung gelten müsste, von Bedeutung. Und solche Konstruktionen, so 
wird weiterhin deutlich, lassen sich nicht geradlinig mit Religionszugehörigkei­
ten oder religiösen Haltungen erklären. Im Einzelfall wird vielmehr deutlich, 
wie der Glaubensbezug einzelner Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler 
eine Verfügbarmachung des Gegenübers zum Nutzen eines größeren Ganzen 
im Einzelfall sogar eher unterstützen als hemmen kann – erinnert sei etwa 
an das Gebet für die Maus von der katholisch sozialisierten Ireen oder die 
Rechtfertigung von Experimenten zur Herstellung von Mensch-Maus-Chimä­
ren durch ein hinduistisch geprägtes Weltbild bei Tessa. Gleichzeitig würde eine 
weitergehende Präsentation des Datenmaterials schnell deutlich machen, dass 
die hier zitierten Konstruktionen nicht etwa «typisch katholisch» oder «typisch 
hinduistisch» sind. Unterschiede lassen sich nicht einfach auf Konfessionszuge­
hörigkeit zurückführen.

Die Zuordnungen sind also durchgängig komplexer als es die Narrative der 
Moderne glauben machen. Für die Soziologie bedeutet dies, dass auch zur 
Erklärung von ideellen Grundlagen in zeitgenössischen Gesellschaften komple­
xere Zugänge erforderlich sind als kategoriale Gegenüberstellungen. Die Ana­

98 SILKE GÜLKER

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


lyse gesellschaftlicher Konstruktion von Grenzen zwischen Verfügbarkeit und 
Unverfügbarkeit bietet einen solchen Zugang.

Literatur

Evans, John H. (2002): Playing God? Human genetic engineering and the rationalization 
of public bioethical debate, 1959–1995, Chicago, London: University of Chicago 
Press.

Garfinkel, Harold (1984): Studies in ethnomethodology, Cambridge, UK: Polity Press.
Garfinkel, Harold / Lynch, Michael E. / Livingston, Eric (1981): «The work of a discov­

ering science construed with materials from the optically discovered pulsar», in: 
Philosophy of the Social Sciences, 11, Nr. 2, S. 131–158.

Gülker, Silke (2019): Transzendenz in der Wissenschaft. Studien in der Stammzellfor­
schung in Deutschland und in den USA, Baden-Baden: Ergon.

Joas, Hans (2017): Die Macht des Heiligen. Eine Alternative zur Geschichte von der 
Entzauberung, Berlin: Suhrkamp.

Latour, Bruno (2005): Reassembling the social. An introduction to actor-network-theory, 
New York: Oxford University Press.

Law, John / Hassard, John (1999): Actor network theory and after, Oxford, Malden: 
Blackwell.

Levine, Sonya / Grabel, Laura (2017): «The contribution of human/non-human animal 
chimeras to stem cell research», in: Stem Cell Research, 24, Nr. 1, S. 128–134.

Luckmann, Thomas (1980): «Über die Grenzen der Sozialwelt», [erstmals 1970], in: 
Thomas Luckmann (Hg.), Lebenswelt und Gesellschaft. Grundstrukturen und ge­
schichtliche Wandlungen, Paderborn, S. 56–92.

Lynch, Michael E. (1985): Art and artifact in laboratory science. A study of shop work 
and shop talk in a research laboratory, London, Boston: Routledge & Kegan Paul.

Lynch, Michael E. (1988): «Sacrifice and the transformation of the animal body into 
a scientific object: Laboratory culture and ritual practice in the neurosciences», in: 
Social studies of science, 18, Nr. 2, S. 265–289.

National Research Council (2011): Guide for the care and use of laboratory animals, 
Washington, D.C.: National Academy Press.

Newell, John (1991): Playing God? Engineering with genes, London: Broadside Books.
Peters, Ted (2012): Playing God? Genetic determinism and human freedom, New York: 

Routledge.
Rader, Karen A. (2004): Making mice. Standardizing animals for American biomedical 

research, 1900–1955, Princeton, NJ: Princeton University Press.
Rosenthal, Gabriele / Fischer-Rosenthal, Wolfram (2017): «Analyse narrativ-biographi­

scher Interviews», in: Uwe Flick, Ernst von Kardorff, Ines Steinke (Hg.), Qualitative 
Forschung. Ein Handbuch, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt, S. 456–468.

DIE GESELLSCHAFTLICHE KONSTRUKTION VON GRENZEN 99

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schütz, Alfred / Luckmann, Thomas (2017 [1979]): Strukturen der Lebenswelt, [erst­
mals 1979], Konstanz: UVK.

Schütze, Fritz (1983): «Biographieforschung und narratives Interview», in: Neue Pra­
xis, 13, Nr. 3, S. 283–293.

Seiwert, Hubert (1995): «Religion in der Geschichte der Moderne», in: Zeitschrift für 
Religionswissenschaft, 3, Nr. 1, S. 91–101.

Weber, Max (1976): «Wirtschaft und Gesellschaft: Grundriss der verstehenden Soziolo­
gie [1922]», Mit textkrit. Erläuterungen. Hg. von Johannes Winckelmann. Tübingen: 
Mohr.

Weber, Max (2002): «Wissenschaft als Beruf [1919]», in: Schriften 1894–1922. Dirk 
Käsler (Hg.), Stuttgart: Kröner, S. 474–511.

100 SILKE GÜLKER

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Autorität im Wandel

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Charisma und Sukzession:
Formen und Wandel religiöser Autorität von der Antike
bis in die Gegenwart

Almut-Barbara Renger

Einleitung

Autorität und Autoritäten spielen in zahlreichen Religionen eine zentrale Rol­
le: Sie bestimmen den Umgang der Menschen miteinander, lenken soziales 
Handeln und tragen zur Durchsetzung von Wahrheitsansprüchen bei sowie 
zur Speicherung und Weitergabe von Wissen und Können. Als Schwierigkeit 
erweist sich, dass es innerhalb und außerhalb religiöser Zusammenhänge so 
unterschiedliche Formen und Wirkungsweisen von Autorität gibt, dass sich 
dem Thema als Gegenstand eines Fachbeitrags in gebotener Kürze nur schwer 
beikommen lässt. Der Begriff gehört in so vielfältiger Weise zum Menschsein 
dazu, er wurzelt mit dem, was er bezeichnet, in so verschiedenen Bereichen der 
Gesellschaft und die an ihn gebundenen Auffassungen und gesellschaftlichen 
Ordnungsmodelle variieren nach historischen und kulturellen Verwendungs­
zusammenhängen sowie epistemischen Bezugsrahmen so sehr, dass sich mit 
Überlegungen hierzu ganze Bände füllen lassen.

In der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts noch hätte sich im europäischen 
Kontext, zumal im deutschsprachigen Raum, ein einschlägiger Fokus von 
selbst ergeben: Eine Auseinandersetzung mit dem Thema wäre nicht ohne 
den Autoritätsbegriff ausgekommen, der von der Kritischen Theorie geprägt 
wurde, wie sie Max Horkheimer (1895–1973), Theodor W. Adorno (1903–
1969) und andere Mitglieder der Frankfurter Schule vertraten. Durch sie er­
fuhr der Autoritätsbegriff eine Zuspitzung im Konzept des autoritären Charak­
ters, das maßgeblich auf Erich Fromm (1900–1980) zurückgeht, der es am 
Institut für Sozialforschung unter der Leitung Horkheimers in den 1930er-Jah­
ren entwickelt hatte (Horkheimer et al. 1987). Dieses Konzept betont den 
Zusammenhang von übermäßiger Autoritätsgläubigkeit und Faschismus – und 
Autorität war in der folgenden Achtundsechziger-Bewegung mit Schlagworten 
gegen sie, wie ‹antiautoritäre Erziehung›, assoziiert. Dies änderte sich Ende 
des 20. Jahrhunderts hin zu der Forderung, dass der «Begriff und sein Wortge­
brauch» («Autorität») «scharf gegenüber jenem Verständnis abzugrenzen» sei, 
das zur Wortbildung ‹autoritär› geführt hat (Kerber 1998: 51).

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ergebnis ist, dass die Theorie des autoritären Charakters zwar auch noch 
in der Gegenwart zur Erklärung für autoritär-hierarchische Einstellungen und 
Sozialformen herangezogen wird. Die diskursive Bindung hieran ist aber gelöst 
und der Begriff «Autorität» in die Breite der Wissenschaften entlassen. In Sozi­
al- und Humanwissenschaften einschließlich der philosophischen Ethik wird 
er nun im Kontext von Fragen nach Vertrauen, verbindlichen Werten und ethi­
scher Führung vor dem Hintergrund sozialer, politischer und ökonomischer 
Umwälzungen verhandelt, die aus weltweiten Verflechtungen zwischen Indivi­
duen, Gesellschaften, Institutionen und Staaten resultieren. Dabei lässt sich be­
obachten, was der deutsche Erziehungswissenschaftler und Bildungstheoretiker 
Erich E. Geißler (1928–2018) bereits 1970 formuliert hat: «Als was Autorität 
dem jeweiligen Interpreten erscheint, hängt immer von einer bestimmten an­
thropologischen Grundkonzeption ab, gleich, ob diese explizit formuliert wor­
den oder nur als latente Anthropologie (‹Menschenbild›) vorhanden ist» (Geiß­
ler 1970: 160).

Wo also in einem Beitrag zu Religion/en und Autorität/en ansetzen? Wie 
die Thematik eingrenzen, nachdem Autorität infolge globaler Dynamiken als 
Begriff und Sachverhalt in der Scientific Community und der Breite der Ge­
sellschaften höchst divers diskutiert wird? Im Folgenden nehme ich die Ziel­
setzung des Sammelbandes auf, meine Ausführungen mit einem kurzen Blick 
auf die römische Antike zu beginnen, aus der der Autoritätsbegriff stammt, 
und vor hier aus – unter Konzentration auf die europäische Kultur- und Re­
ligionsgeschichte – den Fokus auf ausgewählte Aspekte zu richten, die sich 
innerhalb dieser Geschichte aus den Herausforderungen durch die Moderne 
ergeben. Dabei geht es mir in meiner Darstellung darum, mittels eines knappen 
Überblicks über die Entwicklung des Autoritätsbegriffs und Autoritätsverhält­
nisse seit der Antike Grundlagen für ein Verständnis jener Hinwendung zu 
religiöser Autorität in Gestalt von religiösen Spezialistinnen und Spezialisten 
wie «Gurus», «Lamas», «Roshis» und ähnlichen Akteurinnen und Akteuren in 
Führungspositionen zu schaffen, die im Rahmen des Wandels von Religion 
seit den 1960er Jahren im deutschsprachigen Raum beobachtbar ist – eines 
Wandels, der in Entgegnungen und Ergänzungen zum «Säkularisierungsnarra­
tiv» (Koschorke 2013: 247) mit Begriffen wie «Individualisierung», «Subjekti­
vierung» und «Privatisierung» beschrieben wird (Knoblauch 2018) und von 
der zunehmenden Ausdifferenzierung religiöser Landschaften gekennzeichnet 
ist.

Ich beginne nach knappen systematischen Überlegungen zur Einführung mit 
Bemerkungen zu Inhalt und Geschichte des Autoritätsbegriffs, indem ich bei 
den römischen Ursprüngen ansetze und Bezug auf die Unterscheidung von 
auctoritas und potestas nehme, die weit über die Antike hinaus Schlüsselbegriffe 
in Diskursen um Macht und Herrschaft waren. Im Anschluss komme ich auf 
Formen des Wandels im Umgang mit Autorität in der Moderne und ihren Aus­

104 ALMUT-BARBARA RENGER

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


wirkungen bis ins 21. Jahrhundert zu sprechen. Ausgehend von Thesen Hannah 
Arendts zum modernen Autoritätsverlust, die postuliert, ein Verständnis von 
Autorität erfordere die Besinnung auf den historischen Kontext, dem der Begriff
(auctoritas) entstamme, führe ich Referenzen an, die einmal mehr zeigen, dass 
sowohl Autorität/en als auch Religion/en mit modernen Gesellschaften verein­
bar sind – anders, als es normative Bilder einer Moderne, die von beidem frei 
sein will, suggerieren. Dabei gehe ich näher auf zwei Typen von Autorität ein: 
eine personale Form von Autorität, die auf persönlichem Charisma beruht, 
und eine traditionale Form, die sich per Sukzession auf eine traditionalisierte 
und/oder legalisierte Form von charismatischer Autorität zurückführt. Beide 
Formen von Autorität kommen allenthalben in der europäischen Kultur- und 
Religionsgeschichte vor und spielen bis in deren Moderne und die Gegenwart 
hinein eine Rolle – zumal dort, wo mit Tradition scheinbar gebrochen und auf 
Erneuerung gesetzt wird, sei es in Abspaltung von einer bestehenden Tradition, 
sei es in Form ihrer Fortführung in stark veränderter Form. In den Wechsel­
wirkungen der Religionsgeschichte zwischen Asien, Europa und Nordamerika 
werden dabei – zur Bezeichnung und Zuschreibung von Autorität außerhalb 
von Formen herkömmlich organisierter Religion wie den christlichen Großkir­
chen – Begriffe und Konzepte wie «Meister(schaft)» und «Erleuchtung» religi­
onsproduktiv fruchtbar gemacht und setzen sich in religiösen Szenen und Ge­
meinschaften, die sich neben und in Konkurrenz zu den organisierten Kirchen 
bilden, durch.

Meine Darstellung dieser Zusammenhänge fußt auf dem Verständnis 
von «Religion» und «Moderne», wie es die Einleitung in den vorliegenden 
Band darlegt (vgl. oben S. 8–11). Sie ist auf Akteurinnen und Akteure und Texte 
konzentriert, die für die Entwicklung im so bezeichneten Westen, vor allem 
Europa und Nordamerika,1 repräsentativ sind und Bedeutung insbesondere für 
den deutschsprachigen Raum haben. Betont sei, dass die Auswahl der angeführ­
ten Beispiele ausschließlich meine eigene ist – und, wie der stark verknappte 
begriffsgeschichtliche Teil dieses Beitrags, hoffnungslos unvollständig sowie 
notwendigerweise alles andere als erschöpfend. Dennoch hoffe ich, dass meine 
Ausführungen einen Einblick ins Thema geben, der für den Sammelband von 
Nutzen ist und Lust macht, weiterführende Fragen an die dargestellten Zusam­
menhänge heranzutragen.

1 Wenn ich im Folgenden gelegentlich den kontroversen Begriff «Westen» sowie das Adjek­
tiv «westlich» verwende, so geschieht dies um der Einfachheit willen, im Bewusstsein, dass 
neben den oben genannten Regionen z.B. auch Australien und Neuseeland sowie Teile 
Südamerikas u.v.m. dazuzuzählen sind; und dass der Begriff nicht eine Entität mit einer Ge­
schichtserzählung und einer Geographie impliziert, sondern Heterogenität mit einer Vielzahl 
von Geschichten sowie sozialen, kulturellen und politischen Wahrnehmungen und Repräsen­
tanzen. Zur Problematik und Geschichte des Begriffs vgl. z.B. Trautsch (2017).

CHARISMA UND SUKZESSION 105

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Grundlegendes vorab: Systematische Überlegungen zum 
Autoritätsbegriff

Worüber sprechen wir, wenn wir von Autorität reden? Beginnen wir mit eini­
gen allgemeinen Ausführungen und Klärungen zum Begriffsinhalt.

So kontrovers die Debatten um Autorität sind, gibt es doch, was den Begriff
und das von ihm Bezeichnete angeht, bestimmte Übereinkünfte, die sich auch 
für das Verhältnis von Autorität/en und Religion/en geltend machen lassen. 
So wird in der Regel davon ausgegangen, dass Autorität, wie sehr die Formen 
und Grade der Freiwilligkeit ihrer Anerkennung auch variieren, Ausdruck einer 
wechselseitigen Beziehung ist, in der immer zwei Parteien mitgedacht sind, 
die in einer hierarchischen Beziehung unterschiedlicher Intensität stehen (vgl. 
auch Furedi 2013). In diesem weitesten Sinne bezeichnet Autorität eine soziale 
Positionierung einer Institution (z.B. Kirche), eines Gegenstands (z.B. Bibel) 
oder einer Person (z.B. Priester), die für einen oder mehrere Menschen in Be­
zug auf Denken und Handeln richtungsweisend oder normativ ist. Sie entsteht 
– ob personal oder apersonal – durch Vereinbarungen oder, so hätte es Max 
Weber (1864–1920) formuliert, Herrschaftsbeziehungen in gesellschaftlichen 
Prozessen oder durch vorausgehende Erfahrungen, wie etwa von Kompetenz, 
Tradition, Offenbarung und Charisma (hierum geht es weiter unten). Dabei 
liegt für viele religiöse Auffassungen das Urbild jeder Autorität zwischen einer 
überpersonalen Autorität, nämlich Gott bzw. einer Gottheit (oder einem ande­
ren Wesen, das über eine große transzendente Macht verfügt), und dem Men­
schen. Diesen Auffassungen zufolge kann eine Autoritätsbeziehung zwischen 
einer Person und der Autorität – z.B. einer anderen Person oder auch einer 
kultischen Handlung, einer magischen Formel oder einem sakralen Text – nur 
dann bestehen, wenn sich diese Beziehung von der göttlichen Autorität ableitet 
oder zumindest durch ein glaubwürdiges Verhältnis zu ihr legitimieren kann.

Die Forschung hat für die Vielzahl beobachtbarer Autoritätsbeziehungen 
zahlreiche Klassifikationsangebote erarbeitet, die mitberücksichtigen, dass eine 
Person oder ein Gegenstand Autorität nicht nur sein, sondern auch haben 
kann.2 Eine in der Soziologie gängige Form der Differenzierung ist die von 
Herrschafts-, Auftrags- und funktionaler Autorität. Sofsky und Paris (1991) 
z.B. unterscheiden zwischen «formaler» und «personaler» Autorität und unter­
teilen diese beiden in weitere Funktionen und Positionen. Ihrem Verständnis 
nach verschränken sich in der «formalen Autorität» die offiziellen Befugnisse 
der Position, die Amtsautorität, mit den sachlich-technischen Notwendigkeiten 
der Produktion, der operationellen Autorität bzw. Funktionsautorität. Die «per­
sonale Autorität» dagegen umfasse Fachwissen (hier sprechen Sofsky und Paris 

2 Da die Grenzen zwischen beiden Ebenen fließend sind, spricht Pablo Oyarzún Robles von 
einem «double game of authority» (2011: 228).

106 ALMUT-BARBARA RENGER

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


auch von Sachautorität), koordinativ-organisatorische Fähigkeiten (in diesem 
Fall ist von Organisationsautorität die Rede) und persönliches Charisma (1991: 
69–72). Viele, vor allem soziologische, Theorien, die Autorität als Zuschrei­
bungsphänomen begreifen, gehen auf Max Webers dreigliedrige Klassifizierung 
legitimer Herrschaft – «legal-rational», «traditional» und «charismatisch» – in 
seiner Herrschaftssoziologie zurück (vgl. Weber 2005: 726–742); sie gehen da­
von aus, dass Autorität nicht von Gott oder von Natur aus gegeben ist, sondern 
nur dann, wenn sie von Menschen anerkannt wird, was stets mit einem spezifi­
schen Legitimitätsglauben verbunden ist. Zwar haben auch jüngere, durchaus 
plausible alternative Sichtweisen auf Autorität zu großer Bekanntheit gefunden; 
so muss sich etwa nach Richard Sennett Autorität in den Augen derer, die 
ihr unterworfen sind, nicht unbedingt auf Legitimität berufen (Sennett 1980). 
Dennoch ist Webers Ansatz ein «Klassiker» geworden, der regelmäßig um je 
zeitgenössische Perspektiven ergänzt wird.3

Folgen wir Webers Darstellung, beruht charismatische Autorität auf dem 
Glauben und der Hingabe an die übernatürliche oder intrinsische Begabung 
einer Person, die andere mit ihren Qualitäten so fesselt, dass sie ihren Anwei­
sungen, oder auch nur Vorschlägen, mehr oder weniger bedingungslos folgen 
(Weber 2005: 734–735). Um wen auch immer es sich handelt – Königin, Krie­
ger, Diktatorin, Orakel, Prophet oder Heilsbringerin: die Anhängerinnen und 
Anhänger dieser Person glauben, dass sie mit außergewöhnlichen, übermensch­
lichen Befugnissen ausgestattet ist. Ob die Befugnisse tatsächlich existieren, 
spielt dabei keine Rolle. Relevant ist, dass an ihre Existenz geglaubt wird, 
wodurch die Bindung seitens der Gefolgschaft besonders ausgeprägt ist (Weber 
2005: 737).

Damit komme ich zu einem weiteren Punkt: Charismatische Autorität
kommt in religiösen Zusammenhängen besonders häufig vor (vgl. hierzu auch 
Gebhardt et al. 1993). Zahlreiche religiöse Gruppen und Gemeinschaften ent­
standen, indem Aktivistinnen und Aktivisten eine neue Autorität nutzten, um 
bestehende Traditionen und Gesetze herauszufordern oder gar zugunsten einer 
neuen Ordnung zu kippen – nach Weber ein Zeichen dafür, dass diese cha­
rismatisch basierten Gruppen den Samen ihrer eigenen Zerstörung in sich 
tragen. Weber weist darauf hin, dass charismatische Herrschaft nicht stabil ist 
und nicht konsistent sein muss. Sie wird häufig noch zu Lebzeiten der führen­
den Person «veralltäglicht», so dass entweder bürokratische Herrschafts- bzw. 
Autoritätsverhältnisse entstehen, die mit rational-legalen Aspekten verbunden 
sind, oder die neue Bewegung sich zurück an institutionalisierten Strukturen
der traditionalen Autorität orientiert (Weber 2005: 739). Aus Bewegungen um 
Träger charismatischer Autorität entstehen religiöse Organisationen, die durch 

3 Erst kürzlich ist ein ganzes Handbuch erschienen, das Webers Theoriebildung zum Ausgangs­
punkt nimmt und den Begriff Charisma auf ein breites Spektrum an sozialen, kulturellen und 
religiösen Zusammenhängen ausweitet: Zúquete (2021).

CHARISMA UND SUKZESSION 107

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Institutionalisierung und Denomination zu formalen Existenzformen von Ge­
meinschaften in der Gesellschaft werden. Zum Beispiel sind die komplexen Tra­
ditionsgefüge Christentum, Islam und Buddhismus auf diese Weise entstanden: 
Institutionalisierte Strukturen traditioneller Autorität hielten bestimmte, einem 
charismatischen Führer zugeschriebene Praktiken und Lehren aufrecht und 
verfestigten sie im Laufe der Zeit zu Traditionen mit teilweise bürokratischen 
Zügen. Bis in die Gegenwart gründen die vielen verschiedenen Formen struktu­
rell-institutioneller Autorität, die diese Traditionskomplexe maßgeblich tragen, 
auf Ämtern und anderen, mit bestimmten Obliegenheiten verbundenen, Stel­
lungen. Autorität ist in ihren Fällen jeweils von der personalen charismatischen 
Autorität des ursprünglichen Führers abgeleitet und überdauert diejenigen, die 
sie qua Amt oder Person innehaben.

In der Religionswissenschaft hat sich mit personalisierter Autorität zuerst 
ausführlich Joachim Wach (1898–1955) in seiner religionssoziologischen Ab­
handlung Meister und Jünger auseinandergesetzt (1925). Wach arbeitet darin 
Jesus von Nazareth («Jesus») und den historischen Buddha («Buddha») als 
Prototypen des sog. Meisters heraus, wobei er an Max Webers Begriff des «Pro­
pheten» anknüpft (vgl. Wach 1925: 51).4 «Der Prophet» ist bei Weber eine 
Bezeichnung für Charismatiker, die kraft persönlicher Offenbarung religiöse 
Heilswahrheiten in Form einer Lehre oder göttlicher Gebote verkünden (vgl. 
Weber 2001: 177–178). Weber unterscheidet zwei Typen, den «ethischen» und 
den «exemplarischen» Propheten. Ersterer – wie bei Weber exemplarisch «Mo­
hammed» und «Zarathustra» – verkündet Gottes Willen, wobei Gehorsam als 
ethische Pflicht in Form göttlicher Gebote und Normen gefordert wird. Bei 
der exemplarischen Prophetie agiert der Prophet – wie exemplarisch «Bud­
dha» und «Laozi» – als Mensch, der am eigenen Beispiel den Weg zu religiö­
sem Heil aufzeigt.5

Wach sucht Webers Darstellung dieses Autoritätstypus durch eine nähere 
Charakterisierung zu ergänzen. Zudem stellt er Webers Kategorie «Prophet» in 
Frage. «Prophet» und «Meister» sind für ihn zwei grundsätzlich voneinander 
verschiedene Typen. Während Prophetie nicht an die Person des Verkünden­
den gebunden sei und Gottes Wille ebenso gut ein anderer kundtun könne, ge­
be es beim «Meister» und seiner Anhängerschaft ein ausgeprägtes Bewusstsein 
der unersetzlichen Bedeutung seiner Person. Orientiert ist diese Darstellung an 
der Person und dem Auftreten Stefan Georges (1868–1933), der innerhalb des 
Kreises um ihn als Meister tituliert wurde und auch Weber dazu inspirierte, 
sein Modell der charismatischen Herrschaft zu entwickeln (vgl. Renger 2015). 
Unter dem Eindruck des George-Kreises untermauert Wach die Prophet-Meis­
ter-Differenzierung durch einen Vergleich der Rolle des «Meisters» mit der 

4 Vgl. hierzu des Näheren auch Renger (2012a), insbesondere S. 38–44.
5 Zur Unterscheidung der beiden Grundtypen des Propheten bei Weber vgl. Weber (1980: 273; 

2001: 189).

108 ALMUT-BARBARA RENGER

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


eines «Lehrers».6 Die beiden haben nach Wach zwar gemein, dass ihnen Erfah­
rung und Wissen Autorität verleihen, und sie die Weitergabe von Wissen und 
Erfahrung als ihre Aufgabe verstehen. Sie unterscheiden sich aber darin, dass 
beim ‹Lehrer-Schüler-Verhältnis› der Unterrichtsgegenstand im Vordergrund 
steht, während die Beziehungen des Meisters von seiner Person und Persönlich­
keit geprägt sind und wesentlich im Verhältnis wechselseitiger Bedeutsamkeit 
bestehen: «der Meister wird erst zum Meister am Jünger» (Wach 1925: 9). 
Wach hebt so einen grundlegenden Wesenszug charismatischer Führerschaft 
hervor, den spätere religionssoziologische Forschungen weiterführend aufge­
griffen haben. Eileen Barkers «Charismatisierungs»-Theorie etwa weist darauf 
hin, dass Gefolgsleute regelrecht lernen, dem Anführer bzw. der Anführerin 
Charisma zu verleihen, anstatt einfach eine Eigenschaft zu erkennen, die er oder 
sie besitzt. So betrachtet, ist charismatische Führung ein interaktiver und nicht 
ein einseitiger Prozess (vgl. Barker 1993).

Das heute in den Sozialwissenschaften geltende Autoritätsverständnis, wie 
es maßgeblich Weber geprägt hat, ist eine rezente Errungenschaft und kei­
nesfalls selbstverständlich. Infolge von Herrschaftskämpfen, wie sie lange das 
Spannungsverhältnis zwischen Kaisertum und Papsttum bestimmten, hatte der 
Autoritätsbegriff eine semantische Prägung und emotionale Aufladung erhalten, 
die einen unbefangenen deskriptiv-analytischen Blick auf damit bezeichnete 
Sachverhalte verstellte. In der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts kamen 
Diskurse der Studentenbewegung hinzu, die an das eingangs erwähnte Auto­
ritätsverständnis der Frankfurter Schule anschlossen und die Aufhebung von 
Autorität zur Voraussetzung für die Autonomie eines mündigen Individuums 
innerhalb einer demokratischen Gesellschaft erklärten. Erst in den vergangenen 
Jahrzehnten ist es gelungen, den Autoritätsbegriff von diesen Aufladungen zu 
befreien und zu einem heuristischen Analyseinstrument zu machen. Um dies zu 
veranschaulichen, hole ich weit aus. Nach einem Blick zurück zu den Anfängen 
der Geschichte des Begriffs, dessen etymologische Wurzel in der römischen 
Antike liegt, gebe ich schlaglichtartig Einblicke in den Begriffsgebrauch und 
verschiedene mit ihm verbundene Autoritätsauffassungen über das Mittelalter 
bis in die Moderne. 

Inhalt und Geschichte des Autoritätsbegriffs: Von der Antike
bis zur Aufklärung

Autorität ist ein Fremdwort, eine Eindeutschung aus dem Lateinischen, die für 
das 14. Jahrhundert nachgewiesen ist. Übernommen wurde das lateinische Sub­

6 Auch Weber behandelt bereits die Differenz zwischen Lehrer und Prophet. Vgl. Weber 1980: 
271–272; 2001: 185–188. Zwischen Meister und Lehrer unterscheidet Weber allerdings nicht 
(2001: 186).

CHARISMA UND SUKZESSION 109

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


stantiv auctoritas, das in der mittelhochdeutschen Form auctoriteit ebenso gut 
erkennbar ist wie in den bis ins 20. Jahrhundert gängigen gelehrtensprachlichen 
Bildungen auctoritet, Auctorität und Auktorität, die an die klassisch-lateinische 
Lautgestalt anknüpfen (Pfeifer 1993: 83).7 Durchgesetzt hat sich die nach 
1500 sprachübliche Form autoriteit, im Neuhochdeutschen «Autorität» – ein 
Substantiv, bei dem es sich zunächst um einen römischen Wertbegriff handelte. 
Dieser stammte vermutlich aus der privatrechtlichen Sphäre und ist abgelei­
tet von augere (dt. «vermehren», «vergrößern», «steigern», «stärken»), in dem 
Sinne, dass der geäußerte Wille bestimmter Personengruppen der Zustimmung 
ihrer Vorgesetzten bedurfte, um rechtliche Qualität zu erlangen.

Im klassischen Gebrauch der späten römischen Republik bezeichnete aucto­
ritas in erster Linie das Ansehen von Personen – «und zwar als die Fähigkeit, 
durch persönliche Kompetenz und Überzeugungskraft Eindruck zu machen 
und Einfluß auf Denken und Entscheidungen anderer auszuüben» (Lütcke 
1986–1994: Sp. 498). Ein solches Ansehen, das mit dem Vermögen gekoppelt 
war, die Zustimmung anderer zu gewinnen, konnte aber auch in vermittelter 
Form über Schriftwerke wirken. Der römische Rhetoriklehrer Quintilian etwa 
(um 35 – um 96 n. Chr.) sah in Cicero (106–43 v.Chr.), dem bekanntesten 
Redner Roms, den bestmöglichen Lehrer. Zumindest schreibt er ihm in Insti­
tutio oratoria X 1,111 zu, «alles, was er sagt», habe «ein solches persönliches 
Gewicht [auctoritas], daß man sich schämt, anderer Meinung zu sein» (Quin­
tilianus 1995: 477). Cicero selbst sprach häufig über auctoritas, wobei er 
die Möglichkeit betonte, dass eine Person mit auctoritas das Denken und 
Handeln Anderer zu lenken vermag – auch und zumal in der öffentlichen 
Gerichtspraxis.8 So heißt es in Topica 19 über die Argumentationskunst vor 
Gericht, es habe «nicht jede beliebige Person das Gewicht eines Beweismittels»; 
gehöre doch «zur Erweckung von Glaubwürdigkeit» Ansehen (auctoritas), das 
entweder «die Natur oder die Zeit» schaffe (Cicero 2014: 63). Und ein solches 
komme, so Topica 20, nicht nur Staatsdienern zu, sondern auch Rednern, Phi­
losophen, Dichtern und Geschichtsschreibern, «aus deren Worten und Schrif­
ten» man oft eine Gewähr (auctoritas) «herleitet, um Glaubwürdigkeit zu be­
wirken» (Cicero 2014: 67).

Auctoritas wurde mithin bereits in römischer Zeit nicht nur lebenden Perso­
nen, sondern auch Zeugnissen, etwa, wie in Quintilians Cicero-Lob, Texten 
maßgebender Vorgänger in der eigenen Tradition zugeschrieben. Dieses Ver­
ständnis wirkt noch im Grammatisch-kritischen Wörterbuch der hochdeutschen 
Mundart des Bibliothekars und Sprachforschers Johann Christoph Adelung 
(1732–1806) nach, das einen großen Einfluss auf die deutsche Lexikographie 

7 Für weitere Details zur Etymologie vgl. auch die Literaturangaben bei Kluge (2011).
8 Dazu, dass Cicero sich zugleich unter Verwendung der Begrifflichkeit (auctoritas) gegen 

Autoritätsgläubigkeit wandte und an ihrer statt für eine gebildete Streitkultur plädierte, vgl. 
Kuhlmann (2021).

110 ALMUT-BARBARA RENGER

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


hatte. Dort wird im Lemma «Die Autorität» als Bedeutung für das Substantiv 
bei Gebrauch im Singular angegeben: «1) Gewalt, Ansehen, bestimmender Ein­
fluss auf andere; ohne Plural. Sich viele Autorität zu geben wissen»; und für die 
Verwendung mit dem Plural: «2) Das verbindliche Gewicht eines Zeugnisses; 
[…] Autoritäten vor sich haben, glaubwürdige Zeugnisse» (Adelung 1808: Sp. 
674). Ähnlich heißt es im Lemma «Autorität» des Deutschen Wörterbuchs von 
Jacob Grimm und Wilhelm Grimm, das den neuhochdeutschen Wortschatz 
seit etwa 1450 zum Gegenstand hat: «allgemein anerkanntes ansehen einer 
person oder institution (seltener auch von sachen u. abstrakta), das auf einer 
besonderen gesellschaftl. stellung oder überlegener leistung beruht und seinem 
träger macht u. einfluß sichert» (Sp. Grimm/Grimm 2007: 1665).

Maßgeblich geprägt wurde die Verwendung des Begriffs durch die Jahrhun­
derte durch die römische Unterscheidung von auctoritas und potestas. Letztere 
bezeichnete eine rechtlich verbriefte exekutive Amtsgewalt, erstere den Einfluss 
einer Person oder Personengruppe, der auf Ansehen beruhte und hohe Bin­
dungskraft hatte. In dieser Korrelation wurde auctoritas zu einem jahrhunderte­
lang wirkmächtigen «politischen Zentralbegriff» (Eschenburg 1965: 14). In der 
Zeit der römischen Republik lag die potestas bei den Magistraten, insbesondere 
den Konsuln (als den höchsten Beamten), neben denen das Volk und der Senat 
als die beiden anderen Organe der res publica standen. Die auctoritas lag beim 
Senat, der gegenüber den Magistraten Beratungs- und gegenüber dem Volk 
Bestätigungsrecht hatte. Befehle von Konsuln waren zwar auch ohne die aucto­
ritas des Senats verbindlich und Volksbeschlüsse formell gültig. Es mangelte 
ihnen aber an Gewicht, und es wäre unklug gewesen, nicht den Rat oder die 
Bestätigung des Senats einzuholen. Während des Prinzipats des Augustus (63 v. 
Chr. – 14 n. Chr.) schließlich rückten auctoritas und potestas eng zusammen, 
ohne eine Verschmelzung zu erfahren.9 Dies änderte sich in der Kaiserzeit – 
und unter Augustus’ Nachfolgern wurde auctoritas im Sinne einer rechtlich er­
zwingbaren und religiös begründeten Herrschaftsgewalt institutionalisiert. Hat­
te die senatorische auctoritas, mit Weber gedacht, Züge einer charismatischen
Herrschaft gehabt, so veralltäglichte sich diese und wurde in eine traditionale 
Herrschaft umgewandelt.

Diese Identifizierung von auctoritas und potestas und der wachsende Einfluss 
der christlichen Kirche seit der ausgehenden Antike zogen die Frage nach 
sich, wie die auctoritas der Kirche beschaffen sei und wie weit sie, namentlich 
als auctoritas der Bischöfe und der Päpste, reiche. Grundlegend wirkten in 
diesem Zusammenhang die Kirchenschriftsteller Tertullian (150–220 n. Chr.) 

9 Es war kein geringerer als Augustus selbst, der die Unterscheidung zwischen Überzeugungs- 
und Amtsmacht in seinem Selbstzeugnis (Monumentum Ancyranum) geltend machte, indem 
er behauptete, er habe nur auctoritas exklusiv besessen; in Bezug auf potestas seien ihm alle 
Kollegen im Amt (in magistratu) gleichrangig gewesen (Res gestae divi Augusti 34). Vgl. hierzu, 
wie überhaupt zum römischen Verständnis von auctoritas, auch Nippel (2007: 28–31).

CHARISMA UND SUKZESSION 111

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


und Cyprian (um 200 oder 210–258), die – unter terminologischer Anknüp­
fung an die rechtlichen und politischen auctoritas-Vorstellungen in Rom – 
wichtige Fundamente für die Entwicklung des kirchlichen Autoritätskonzepts 
schufen, indem sie die Autorität der Bischöfe an die sog. apostolische Sukzessi­
on banden.10 In diesem spezifischen Verständnis von Nachfolge bürgten die 
Bischöfe als Rechtsnachfolger für die Unversehrtheit der wesentlichen Inhalte 
des christlichen Glaubens in der apostolischen Überlieferung, so wie sie ihren 
Niederschlag in der regula fidei gefunden hatten, die vor der Existenz eines 
anerkannten Kanons für die Kirchenväter des 2. und 3. Jahrhunderts n. Chr. 
den Maßstab zur Beurteilung von christlicher Lehre und Praxis bildete. Betonte 
vor allem Cyprian noch, dass jeder Bischof vollen Anteil an der von Christus 
verliehenen Vollmacht des Bischofsamtes habe, so verschob Augustinus (354–
430 n. Chr.) den Schwerpunkt kirchlicher Autorität von Amt und Institution
auf die Person Jesu Christi und das Evangelium. Zugleich entwickelte er in De 
civitate Dei epochemachende Ideen für das Verhältnis von Kirche und Staat. 
Sein Versuch, die weltliche potestas der kirchlichen auctoritas unterzuordnen, 
war – wie überhaupt sein Verständnis von auctoritas als Autorität Christi, der 
Bibel sowie der Kirche und ihrer Amtsträger – für die folgenden Jahrhunderte 
wegweisend (vgl. hierzu Lütcke 1986–1994: 498–510).

Im Mittelalter stellte sich die Frage nach der Relation von weltlicher und 
kirchlicher Autorität auf allen Stufen der kirchlichen und der weltlichen Hierar­
chie, allerdings mit besonderer Schärfe in Bezug auf das Verhältnis von Kaiser 
und Papst.11 Im Oströmischen Reich entwickelte sich eine abgewandelte Form 
des Kaiserkults, in der sich der Kaiser als christlicher Priesterkönig (rex sacer­
dos) und sogar als Stellvertreter Christi auf Erden verstand. Diese Neuerung 
trug erheblich dazu bei, dass sich Konflikte mit dem zunehmend monarchis­
tisch eingestellten Papsttum bildeten. Vielfach nutzte das Papsttum den Begriff
der auctoritas mit dem Ziel, die weltliche Macht des Papstes zu sichern. Ein 
prominentes Beispiel ist Innozenz III. (1160–1216), einer der mächtigsten und 
einflussreichsten Päpste in der Geschichte des Papsttums. Um Könige und Kai­
ser abzusetzen und zu versuchen, eine päpstliche Theokratie zu errichten, berief 
er sich auf die auctoritas und übte einseitige Kontrolle mittels Macht, Reichtum 
und religiöser Unterstützung über die christlichen Staaten Europas aus. Dabei 
gründete der Bedeutungszuwachs, den das Papsttum auf diese Weise gewann, 
keineswegs auf einem Gegensatz von auctoritas und potestas, bei dem erstere 
auf Seiten des Papstes und letztere auf Seiten des Kaisers verortet worden wäre. 
Um die päpstliche Position und Kompetenz innerhalb der kirchlichen Sphäre 
zu sichern, wurde auctoritas vielmehr an die potestas-Terminologie angenähert 
oder gar mit ihr gleichgesetzt (vgl. Miethke 1993: 24–26). Erinnert sei etwa an 
die plenitudo potestatis (dt. «Fülle der Gewalt»), die Lehre von der Vollgewalt 

10 Vgl. hierzu des Näheren Ring (1975).
11 Vgl. hierzu z.B. Gmelin (1937: 100–102); Eschenburg (1965: 94–96); Ullmann (1970).

112 ALMUT-BARBARA RENGER

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


des Papstes sowohl über die Glieder der ihm unterstellten Kirche als auch über 
weltliche Autoritäten.

Mit der Neuzeit schließlich erhielten die weltlichen Herrscher, vor allem 
durch das Aufkommen des Absolutismus, vor Kirche und Papsttum einen 
deutlichen Vorsprung an Macht und Einfluss, und auch die Grenzen der kaiser­
lichen Autorität wurden im Laufe der nachfolgenden Jahrhunderte zunehmend 
enger gesteckt.

Eine tragende Rolle spielte hierbei die Aufklärung, die jedwedem Autoritäts­
glauben den Gebrauch der eigenen Vernunft entgegenstellte. Vorbereitet in 
einem langgestreckten historischen Prozess seit Beginn der Neuzeit kam es 
zur Aushöhlung kirchlicher ebenso wie staatlicher Vorstellungen von Autorität. 
Dies war der Fall vor allem bei denjenigen Ansichten, die dem Streben nach 
Rationalität, Freiheit, Gerechtigkeit, Menschlichkeit und Individualisierung
zuwiderzulaufen schienen. Es entstanden zahlreiche Neubetrachtungen und 
Theorien zum Thema – (bis in die Gegenwart hinein) häufig unter Bezug auf 
den römischen auctoritas-Begriff und als Reaktion auf Ideologien, die Autorität 
als Instrument nicht-demokratischer Herrschaftsformen funktionalisierten.12 

Zu den Hintergründen dieser veränderten diskursiven Auseinandersetzung mit 
Autorität gehört nicht zuletzt der Übergang von der vormodernen Ständege­
sellschaft zum modernen, rechtlich säkular verfassten Nationalstaat, dessen 
Herausbildung mit zahlreichen Umbrüchen und Debatten um politische Ord­
nungsmodelle einherging. Während im Feudalsystem, in dem die Grundbesit­
zer – Monarch, Adel und Kirche – die sozial und politisch führende Schicht 
bildeten, Ungehorsam gegenüber der Obrigkeit sofortige Gewalt als Strafe nach 
sich ziehen konnte, wurden die gewaltausübenden Institutionen in den sich 
ausbildenden demokratischen Regierungsformen durch rechtliche Instanzen in 
der Autoritätsausübung massiven Restriktionen unterworfen.

Erosion institutioneller Autoritäten: Die Krise der Moderne nach 
Hannah Arendt

Es ist diese Unterworfenheit unter Restriktionen, die den Umgang der Moderne 
mit Autorität kennzeichnet – einer Moderne, die viele ‹alte Autoritäten› unter 
Generalverdacht gestellt und die Frage nach Autorität gänzlich neu aufgerollt 
hat. Die Menschen fragten nun nicht nur danach, was Autorität sei, sondern 
auch ob sie überhaupt möglich bzw. inwiefern sie mit demokratischen Regie­
rungsformen vereinbar sei. Leitend wirkte hierbei das Postulat, dass es darum 
gehen müsse, Empfänglichkeit und Akzeptanz für Weisungen Anderer im 
Individuum bei gleichzeitiger Fähigkeit zu vernunftbasiertem Handeln und 

12 Für einen Überblick vgl. Veit et al. (1971: 730); Helmer/Kemper (2004: 132–134).

CHARISMA UND SUKZESSION 113

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


kritischer Selbstreflexion herzustellen (vgl. hierzu auch Kohns et al. 2016). 
Die europäische Geschichte des 20. Jahrhunderts hat gezeigt, dass dieses Pos­
tulat und damit verbundene Diskurse keineswegs notwendig zu vernunftbasier­
ten Gesellschaftsordnungen und kritischer Selbstreflexion führen. Es ist auch 
deshalb dem Religionswissenschaftler Hubert Seiwert zuzustimmen, der Mo­
derne nicht nur als Namen «für eine Epoche» sowie als «Kennzeichnung» be­
stimmter «Gesellschaftsformationen» begreift, sondern auch als «Chiffre für 
eine Utopie, in der die in der europäischen Aufklärung angelegten Rationalitäts­
potentiale zur vollen Entfaltung gebracht und vernünftige Strukturen sozialer 
Organisation und sozialen Handelns verwirklicht sind.»13

Es war Hannah Arendt (1906–1975), die den wohl bedeutendsten Beitrag der 
nachkriegszeitlichen Literatur zur Autoritätsfrage leistete, indem sie sich unter 
Rezeption des römischen auctoritas-Begriffs kritisch mit dem Stellenwert von 
Autorität in der Moderne auseinandersetzte. Arendt diagnostiziert einen konti­
nuierlichen Autoritätsverfall seit Beginn der Neuzeit, der nun zu seinem Ende 
gekommen sei. Sie begreift dies als Widerspiegelung der Krise der Moderne, 
in der der Mensch weder in der politischen noch in der gesellschaftlichen Ord­
nung zu Hause, sondern von anderen Menschen und sich selbst verlassen sei. 
Der Umstand, «daß wir in der modernen Welt kaum noch Gelegenheit haben zu 
erfahren, was Autorität eigentlich ist», habe «zu einer gewissen Begriffsverwir­
rung geführt», der – auch deshalb, weil «Autorität immer mit dem Anspruch 
des Gehorsams» auftrete – «eine Gleichsetzung von Zwang und Gewalt mit 
Autorität» zugrundeliege.14

Arendt positionierte sich damit gegenüber den antiautoritären Stimmen ihrer 
Zeit, die in angestammten Autoritäten eine gefährliche psychosoziale Dispositi­
on patriarchaler Gesellschaftsorganisation sowie Faschismusanfälligkeit sahen. 
Um einen mit Demokratie und Freiheit kompatiblen Begriff von Autorität zu 
etablieren, empfahl sie die Rückbesinnung auf die römische auctoritas-potestas-
Unterscheidung; verdeutliche diese doch, dass «totale Herrschaft, wie wir sie 
von den Hitler- und Stalinregimen kennen, […] mit Autorität nicht das gerings­
te zu tun» habe (Arendt 1957: 120). Kennzeichen von Autorität sei vielmehr, 
wie am römischen auctoritas-Modell sichtbar, «die fraglose Anerkennung sei­
tens derer, denen Gehorsam abverlangt» werde (Arendt 1970: 46). Eine sol­
che Autorität bedürfe weder des Zwanges noch der Überredung. Sie schließe, 
ganz im Gegenteil, «den Gebrauch jeglichen Zwanges» aus; wo «Gewalt ge­
braucht» werde, «um Gehorsam zu erzwingen», habe «Autorität immer schon 
versagt» (Arendt 1957: 118). Zu ihrer Herstellung und Sicherung sei «Respekt 

13 Seiwert 1995: 92. Siehe dazu auch die Einleitung zu diesem Band.
14 Arendts Überlegungen erschienen in Varianten unter Titeln wie Authority in the Twentieth 

Century (1956), Was ist Autorität (1956), What Was Authority? (1958) und What is Authori­
ty? (1961). Hier zitiert aus Arendt (1957: S. 117–118, 128).

114 ALMUT-BARBARA RENGER

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


entweder vor der Person oder dem Amt» notwendig; ihr «gefährlichster Geg­
ner» sei «nicht Feindschaft sondern Verachtung» (Arendt 1970: 46–47).

Es würde hier den Rahmen sprengen, Arendts Verständnis von auctoritas
anhand historischer Quellen näher zu überprüfen oder anderweitig ins Detail 
zu gehen.15 Der Verweis auf sie soll vor allem dazu dienen, die von ihr beobach­
tete Verlassenheit des Menschen, in der sie den Ausdruck einer allgemeinen 
Krise sah, in den Fokus zu rücken. Nach Arendt handelt es sich um eine 
Atomisierung, die daraus entsteht, dass der moderne Mensch von der Quelle 
der Autorität abgeschnitten sei – einer Quelle, die Arendt in etwas Transzen­
dentem, nicht vom Menschen Gemachtem, dem Naturrecht oder den Geboten 
Gottes, erblickt (vgl. Arendt 1957: 121). Diese Sichtweise Arendts erklärt sich 
u.a. aus der Eigenart totalitärer Bewegungen, sich religiöse Praktiken und Sym­
bolsprachen anzueignen, wie es in der destruktiven Dynamik des nationalsozia­
listischen Regimes in Deutschland geschehen war – eines Regimes, das den 
Menschen in eine Moderne katapultiert hatte, in der sich dieser als Autorität 
in Fragen von Recht und Gesetz verstand und jedwede transzendente Quelle 
von Autorität ersetzte. Die Gräuel des damit einhergehenden Rassenfanatismus 
und Expansionswahns zogen einen allgemeinen gesellschaftlichen Wertewandel 
seit den 1960er-Jahren nach sich, der u.a. zur Erosion institutionalisierter Auto­
ritäten organisierter Religion im Bereich der persönlichen Lebensführung des 
Individuums führte. Arendts Kritik des Autoritätsverlusts sowie der Atomisie­
rung des Menschen nimmt diese Entwicklung ebenso voraus wie ihre Rede 
vom «Religionsverlust, der für die Neuzeit seit den radikalen Religionskritiken 
des 17. und 18. Jahrhunderts trotz aller Reaktionen und Restaurationen charak­
teristisch geblieben» sei: Dieser brauche nicht «eine Krise oder einen Verlust 
des Glaubens zu implizieren», denn «Religion und Glauben» seien «keineswegs 
dasselbe» (Arendt 1957: 119–120). Mit dem Fortschreiten moderner Individua­
lisierungsprozesse in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts verlor institutio­
nelle Autorität so stark an Bedeutung, dass der Soziologe Heinrich Popitz 
feststellte: «[D]ie Selbstverständlichkeit institutioneller Autoritätsansprüche ist 
überall bedroht oder gebrochen» (Popitz 1992: 138). Der stetige Rückgang an 
Mitgliedern und Gottesdienstbesuchern und -besucherinnen, den die großen 
christlichen Kirchen in Europa bis heute und seit einigen Jahren verstärkt 
verzeichnen, verdeutlicht dies exemplarisch. Arendt hat diese Schwächung von 
Gemeinschaften organisierter Religion klar gesehen und diagnostiziert.

Für meine Ausführungen sind diese Gegebenheiten auch insofern bedeu­
tend, als sich die Skepsis gegenüber Autorität/en im Rahmen des Wandels 
von Religion seit den 1960er-Jahren in der Zunahme personaler gegenüber 
herkömmlicher institutioneller Autorität in Form neuer religiöser Experten und 

15 Es gibt zu Arendts Autoritätsverständnis eine Vielzahl von Veröffentlichungen aus Perspek­
tiven verschiedener Disziplinen. Zur Ein- und Weiterführung besonders empfohlen sei 
Schulze Wessel (2006).

CHARISMA UND SUKZESSION 115

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Expertinnen niederschlug, und Individualisierung mehr und mehr als Selbster­
mächtigung gegenüber als obsolet erachteten Autoritätsträgern in Erscheinung 
trat. Bis in die Gegenwart beanspruchen Individuen in wachsendem Maße 
eigene Kompetenz in religiösen Fragen und lehnen damit zugleich institutionell 
verankerte kirchliche Autorität ab. Winfried Gebhardt hat beschrieben, wie 
sich der damit einhergehende «anti-institutionelle Affekt» immer mehr «gegen 
jede religiöse Institution» richtete, «die sich selbst als in Traditionen verankert, 
hierarchisch strukturiert und gesteuert, auf Befehl, Gehorsam und Unterord­
nung gebaut und mit dem Anspruch auf ‹Ewigkeit› ausgestattet» sah (Gebhardt 
2022). Als Autoritäten galten zunehmend nur noch diejenigen, die Individuali­
tät, Authentizität und Glaubwürdigkeit mittels ihrer Person verkörpern konnten 
(vgl. hierzu auch Gebhardt 2013).

Im Zuge dieses Wandels sah sich die einzelne Person «nicht mehr nur den 
Traditionsbeständen der christlichen Religion gegenüber». Sie konnte vielmehr 
bei der Entscheidung über ihre Religion auch «aus den Praktiken und Deutun­
gen außerchristlicher religiöser Traditionen individuell auswählen» (Pollack/
Pickel 1999: 472). Einen erheblichen Teil der Wahlmöglichkeiten machten, 
neben traditionellen nicht-christlichen Religionen, Neue Religiöse Bewegungen 
sowie konfessionsunabhängige oder -übergreifende Sinnstiftungsangebote aus. 
Solche Angebote fanden und finden sich als Gegenentwurf oder am Rande 
von organisierten Religionen mit einer langen Geschichte und lassen sich Kate­
gorien wie «Esoterik» (oft Fremdbezeichnung) und «Spiritualität» (oft Selbst­
bezeichnung) zuordnen. Dabei sind in den Neuen Religiösen Bewegungen ty­
pischerweise charismatische Führungspersönlichkeiten mit hoher persönlicher 
Ausstrahlung anzutreffen, deren Autorität auf die interaktionelle Anerkennung 
und Versicherung durch ihre Gefolgschaft angewiesen ist; und die sich eben 
diese Anerkennung als legitim durch gläubige Hingabe an die außerordentli­
chen Qualitäten ihrer Person – darin liegt der Erfolg charismatischer Autorität, 
wie ich sie eingangs unter Referenz auf Weber knapp skizziert habe – zu sichern 
vermochten (vgl. Barker 1993, 1989). Während die Entscheidung in zunehmen­
dem Maße negativ für institutionelle Autoritäten wie christliche Priester und 
Kirchen ausfiel, gewannen nicht-christliche Akteurinnen und Akteure an Zu­
lauf. Sie erweckten die Hoffnung und den Glauben, unter ihrer Führung könne 
ein besonderer Seinszustand in der Welt erreicht werden, den sie mit Werten 
und Zielen wie Glück, Perfektion, Reinheit, Vereinigung mit (einer) Gott(heit), 
Vervollkommnung und «Erleuchtung»16 gleichsetzten.

Getragen und reflektiert wird dieser Zuwachs an Wahlmöglichkeiten bis 
in die Gegenwart von einem großen Angebot entsprechender Publikationen 
– Veröffentlichungen, deren Autorinnen und Autoren ihre charismatische
Autorität über Bücher, weitere Printmedien und digitale Datenträger festzu­

16 Vgl. zur Geschichte des Begriffs «Erleuchtung» Renger (2016). Zum Zusammenhang von 
Vollkommenheits- und Erleuchtungsvorstellungen vgl. Renger (2021).

116 ALMUT-BARBARA RENGER

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


schreiben suchen. Zudem gibt es auf dem Markt in großer Fülle Veröffent­
lichungen in Form von Text-, Bild- und Tonmedien, die mittels griffiger 
Formeln und Handlungsanweisungen in Aussicht stellen, die Rezipientinnen 
und Rezipienten könnten in Eigeninitiative glücklich, gesund, heil, ‹erleuch­
tet› oder auch reich werden. Hierzu gehören nicht zuletzt Anleitungen zum 
Üben von «Achtsamkeit», einem der jüngsten Trends in der Beratungs- und 
Businesswelt. Bücher beider Kategorien finden sich im Buchhandel insbeson­
dere auf den Marktsektoren «Lebensführung», «Religion/Spiritualität», «Esote­
rik» und «Wellness», wobei eine zunehmende Menge an Buchtiteln auf Auto­
nomiebestrebungen setzt, wie z.B. Verbessern Sie die geistige und spirituelle 
Meisterschaft (2018) von Johnny Terry, Wissen, Weisheit, Erleuchtung. Auf 
dem Weg zur spirituellen Meisterschaft (2018) von Martin C. Vogel und Spi­
ritual Leadership: Mit Fokus und Achtsamkeit zum Kern wirksamer Selbst-
Führung von Thomas H. Ulrich (2018). Sie suggerieren, dass jedes Individu­
um selbst ‹Meisterschaft› erlangen und ‹Meisterin› bzw. ‹Meister› des eigenen 
Lebens werden kann. Damit nehmen sie, wie oben am Beispiel der Theorie­
bildung bei Joachim Wach angerissen, Konzepte und Narrative rund um das 
Thema Autorität auf, die im Zuge des Wandels von Religion um 1900 sowie 
verstärkt seit den 1960er Jahren an Popularität gewonnen haben, und passen sie 
zeitgemäß an Autonomie- und Eigenkompetenz-Bedürfnisse an.17

Autorität in neuem Gewande: Wandel von Religion in Dynamiken 
zwischen Asien, Europa und Nordamerika

Wesentlich begünstigt wurde dieser Wandel durch den Austausch und Fluss 
kultureller und religiöser Ideen, Institutionen und Praktiken zwischen Konti­
nenten und Kulturen, zu denen es im Rahmen christlicher Missionierung und 
Kolonialisierung, wachsender Mobilität und Globalisierung kam. Als für diese 
Dynamiken und Verflechtungen exemplarisch sind insbesondere die «alternati­
ven» Gruppen und neureligiösen Bewegungen der 1970er Jahre zu nennen, die 
im Umfeld und in Nachwirkung der im angloamerikanischen Raum entstande­
nen Gegenkultur der 1960er Jahre gediehen. Etliche von ihnen vermittelten 
an ein neues Publikum angepasste Lehrinhalte und Übungspraktiken aus hin­
duistischen oder buddhistischen Traditionen, aber auch aus den sog. abrahami­
tischen Religionen und verknüpften sie mit psychologischen Erkenntnissen und 
Therapiemodellen aus Europa und Amerika. Häufig waren hierunter Methoden 
aus dem in Kalifornien entstandenen Human Potential Movement, das auf 
eine ‹spirituelle› Überschreitung des Humanen hin zu Erkenntnis ‹kosmischer 
All-Einheit› und hieraus erwachsender ‹Weisheit› zielte.

17 Vgl. zu Figur, Konzept und Narrativ des sog. Meisters Renger (2012b, 2013); zu Begriffsge­
schichte und Semantik siehe in diesem Beitrag unten S. 125f.

CHARISMA UND SUKZESSION 117

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einen nicht zu unterschätzenden Einfluss im Rahmen dieser Entwicklungen 
hatten religiöse Spezialisten aus Indien, die in Strukturen mit umfassenden 
Orientierungsmustern organisiert waren. Zu den bekanntesten zählen A.C. 
Bhaktivedanta Swami Prabhupada (1896–1977), Gründer der Internationalen 
Gesellschaft für Krishna-Bewusstsein, Maharishi Mahesh Yogi (1918–2008), 
Begründer der Transzendentalen Meditation, und Bhagwan Shree Rajneesh 
(1931–1990). Sie alle erlangten im Zuge der modernen und spätmodernen 
Wechselwirkungen zwischen Asien, Europa und Amerika eine große Gefolg­
schaft als «Gurus» und «Meister». Ihre jeweils bemerkenswerte Reichweite als 
charismatische Autoritätsträger war durch die von Weber beschriebene Vorstel­
lung mitbedingt, dass sie als Mittler zwischen Gott bzw. Räumen der Transzen­
denz und der menschlichen Welt wirken und übermenschliche Fähigkeiten 
sowie spezifisches Heilswissen besitzen würden.18

Bhagwan Shree Rajneesh etwa, zuletzt Osho genannt, erhielt nach Gründung 
der psycho-religiösen Neo-Sannyas-Bewegung im Jahr 1970 derart großen Zu­
lauf, dass er 1974 seine Aktivitäten von Bombay (heute: Mumbai) in den Shree 
Rajneesh Ashram (heute: Osho International Meditation Resort) in Poona 
(heute: Pune) verlegte und 1981 in die USA nach Oregon umsiedelte, um dort 
auf einer ehemaligen Ranch die «Bhagwan-Stadt» Rajneeshpuram errichten zu 
lassen. Sein Erfolg als selbsterklärter «Guru» und «Meister» erklärt sich u.a. 
daraus, dass er angab, am 21. März 1953 «Erleuchtung» erlangt zu haben, und 
denjenigen, die sich ihm anschlossen, zusagte, sie auf ihrem eigenen ‹Erleuch­
tungsweg› führend zu begleiten. Auf viele seiner jungen Anhängerinnen und 
Anhänger wirkte dabei besonders anziehend, dass er offen gegen alle erdenkli­
chen Formen von Autorität rebellierte, diese mit Ausübung von Gewalt und 
Repression gleichsetzte und ihre Überwindung zum Ziel erklärte. Dazu gehörte 
auch, dass er wider gängige Vorstellungen von Autorität und Tradition in Indien
stolz erklärte, dass er keinen Lehrer hatte. Damit setzte er sich von der Mehrheit 
der religiösen Lehrer in Hindu-Kontexten ab, die sich durch die Verbindung 
zu einem Guru und zu einer Abstammungslinie legitimierten, die sich weit in 
die Vergangenheit zurück und idealiter über die Geschichte hinaus bis auf eine 
Gottheit wie Shiva, Vishnu oder die Göttin erstreckt (vgl. hierzu auch Urban 
2015: 34–35). Für viele Frauen lag zudem, wenn auch die «Zweite Welle» des 
Feminismus ganz andere Frauenbilder und Lebensmodelle propagierte, eine 
spezifische Anziehung in seinem Postulat, das ‹Zeitalter der Frauen› breche an 
und die Zeit sei – nach Jahrtausenden der Unterdrückung – reif für die Freiset­
zung weiblicher Kraft, sexueller Energie und ‹spiritueller Autorität› (Rajneesh 
1990; vgl. zur Thematik auch Urban 2015: 94–100).

Oshos Postulat und Prognosen zur Stellung der Frauen in asiatischen wie 
westlichen Gesellschaften hat ein Korrelat in der stetig wachsenden Zahl indi­

18 Vgl. Weber (2005: 729). Für Beispiele aus dem 20. Jahrhundert vgl. Forsthoefel/Humes 
(2005).

118 ALMUT-BARBARA RENGER

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


scher Frauen, die seit einigen Jahrzehnten religiöse Führungsrollen in und im 
Umfeld von religiösen Hindu-Traditionen übernehmen. Viele dieser Frauen wi­
dersprechen den üblichen sozialen Erwartungen weiblicher Unterordnung und 
knüpfen an alte Vorstellungen vom göttlich Weiblichen an (vgl. Charpentier 
2010). Eine solche – im deutschsprachigen Raum prominente – Autoritätsträ­
gerin mit weltweiter Gefolgschaft ist die Inderin Amma oder Mata Amritanan­
damayi (geb. 1953), die seit 1987 regelmäßig nach Europa, Nordamerika und 
Australien sowie Länder in Asien und Südamerika reist (vgl. Raj 2005). 2007 
feierte sie ihren 20. Jahresbesuch in Deutschland, während dessen sie ca. 15 000 
Menschen auf deren Wunsch hin umarmt haben soll. Bezeichnet werden diese 
Begegnungen als Darshan – ein in indischen Religionsformen geläufiger Sans­
kritbegriff (darśana) für die Betrachtung oder Begegnung mit Personen oder 
Bildnissen, die als wahrnehmbare Form einer Gottheit bzw. des Göttlichen, 
als Guru oder Heilige(r) gelten. Devotionaler Glaubensauffassung nach kommt 
es bei einem Darshan zur Übertragung «wohltuender und nützlicher Energien 
und Qualitäten von der göttlichen Gestalt» auf die sich hingebende Person – in 
gesteigerter Weise dann, wenn die Person, die als Verkörperung der Göttlichen 
erachtet wird, eine körperliche Berührung, zumal, wie in Ammas Fall, eine 
innige Umarmung, gestattet und so beziehungsstiftend wirkt (vgl. Müller 2019: 
180–194).

Als eine unter zahlreichen «Gurvis» (weiblichen Gurus) gehört Amma zu 
einer relativ jungen Erscheinung in der Religionsgeschichte, die als Reaktion auf 
Bedürfnisse, Einstellungen und Lebensstile in modernen Kontexten gedeutet 
worden ist.19 Ähnlich wie bei den oben genannten männlichen Akteuren aus 
Indien, die weltweit Erfolge als Gurus feierten, ist ihre Autorität nicht institu­
tionell, sondern charismatisch. Sie beruht nicht auf Zugehörigkeit zu einer 
religiösen Organisation, Lehrtradition oder Linie; ja mitunter haben die neuen 
religiösen Spezialistinnen in Führungsrollen gar keine Initiation von einem le­
benden Guru erfahren. Ihre Position resultiert vielmehr daraus, dass ihnen von 
ihrer Gefolgschaft, die sie als «erleuchtet» betrachtet, experimentelles Wissen, 
direkte – transformative – Erfahrung des Göttlichen und außergewöhnliche Ei­
genschaften zuerkannt werden (vgl. hierzu Charpentier 2010: 147–178, insbes. 
151–165). Die in Deutschland lebende Inderin Mutter Meera (geb. 1960) ist ein 
weiteres, im deutschsprachigen Raum besonders bekanntes Beispiel für diese 
Entwicklung. Wie Amma wird sie von ihren Devotees als göttliche Inkarnation 
angesehen – und auch sie stellt in kurzen Augenblicken ritueller Begegnung 
beziehungsbildenden körperlichen Kontakt her. Während der Darshans, die sie 
gibt, berührt sie ihre Besucherinnen und Besucher, die jeweils mit nach unten 
gebeugtem Kopf zu ihren Füßen sitzen oder knien, an den Schläfen und sieht 
ihnen danach in die Augen. Ihre zentrale Mission ist es dabei, das «göttliche 

19 Vgl. Warrier (2004). Allgemein zum Thema auch Wessinger (1993: insbes. 1–19); Wessinger 
(1996: insbes. 3–36).

CHARISMA UND SUKZESSION 119

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Licht», das Erkenntnis Gottes ermögliche, zur Menschheit hinab bringen (vgl. 
Pechilis 2004: 129–147).

Publikationen zu «Guru(s)» und «Gurubewegungen» haben in den vergan­
genen fünfzig Jahren die Faszination einerseits und die Gefahr andererseits 
thematisiert, die von religiösen charismatischen Autoritätsfiguren ausgehe. Die 
wenigsten Darstellungen sind rein deskriptiv-analytisch. Es überwiegen werten­
de Ausführungen, die sich grob in zwei Gruppen teilen lassen. Auf der einen 
Seite stehen affirmative Darstellungen unkritischer Anhängerinnen und Anhän­
ger, die bis in die wissenschaftliche indologische Literatur hineinreicht. Auf der 
anderen Seite finden sich ablehnende Ausführungen, die u.a. die blinde Autori­
tätsgläubigkeit der Anhängerinnen und Anhänger kritisieren. Letztere Literatur 
ist im deutschsprachigen Raum vor allem in den 1970er und 1980er Jahren 
im Kontext der Untersuchungen sog. Sekten- und Weltanschauungsbeauftragter 
entstanden (vgl. z. B. Haack 1982; Hummel 1996). Scharfe Kritik am sog. 
Gurutum und seinen charismatischen Autoritätsträgern, wie es sich im Westen 
als Massenbewegung gebildet hat, ist aber auch von indischer Seite geäußert 
worden, exemplarisch etwa in Gita Mehtas Karma Cola (Mehta 1979). Ein Ter­
minus, der hierbei, neben dem der Sekte, Verwendung fand, ist der polemische 
Begriff «Guruismus», der «zumeist auf religiöse Bewegungen im Westen ange­
wendet [wird], die ein ausgeprägtes Meister-Schüler-Verhältnis aufweisen und 
die sich auf Asien, insbesondere Indien, als Ursprungsregion beziehen» (Somm 
2005: 531–532). Es ist soziologischen Ansätzen wie denen von Eileen Barker 
zu verdanken, das Problem der Wertung adressiert, Begrifflichkeiten wie Sekte 
(bzw. engl. cult) kritisiert und den Fokus sachdienlich auf Momente wie die 
soziale Organisationsform religiöser Gruppen und Bewegungen gerichtet zu 
haben, innerhalb deren und durch die charismatische Autorität wirkt. So ist 
z.B. deutlich geworden, dass und wie der Kreis engster Anhängerinnen und 
Anhänger das Charisma einer Person in der Führungsrolle nach außen trägt 
(vgl. Barker 1993: 181–201, 1989: bes. 13).

Neben religiösen Spezialisten und Spezialistinnen aus Hindu-Kontexten ver­
körperten religiöse Autorität in neuem Gewande in der zweiten Hälfte des 20. 
Jahrhunderts insbesondere Vertreter des Zen- und des tibetischen Buddhismus
(für Details s. Baumann 1995: 78–103, 209–252). Zu ihnen zählen z.B. der 
Japaner Taisen Deshimaru Rōshi (1914–1982), der in Europa als einer der 
einflussreichsten Zen-Lehrer des 20. Jahrhunderts gilt, und Chögyam Trung­
pa (1939–1987), Linienhalter der Kagyü- und Nyingma-Traditionen des tibeti­
schen Buddhismus sowie der von ihm begründeten Shambhala-Übermittlung. 
Beide standen im Ruf besonderer ‹spiritueller Meisterschaft› und wurden von 
ihrer Gefolgschaft als große «Erleuchtete» verehrt (vgl. Prohl 2010: 113–175; 
Rakow 2014). Bei Trungpa spielte hierbei auch eine Rolle, dass er als Tülku galt, 
d.h. als wiedergeborene Verkörperung eines verstorbenen buddhistischen Leh­
rers, der in einem früheren Leben «Erleuchtung» erlangt habe und in der Lage 

120 ALMUT-BARBARA RENGER

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


sei, heilsrelevantes Wissen zu übermitteln, das die Erlangung von Buddhaschaft 
in diesem Leben ermögliche. Dass er – u.a. wegen seines Alkoholismus und 
der Veranstaltung von Partys mit exzessivem Alkoholkonsum – wiederholt für 
Skandale gesorgt hat, schmälerte das ihm beigemessene Charisma keineswegs, 
im Gegenteil. Seine Anhängerinnen und Anhängern deuteten seine eigenwillig-
provokanten, normwidrigen Verhaltensweisen in der Eigenlogik der sog. crazy 
wisdom (dt. «verrückte Weisheit») des Nyönpa (dt. «Verrückter»), von der es 
heißt, ihre Zumutungen seien nicht nur Ausdruck von «Erleuchtung», sondern 
könnten auch zu solcher führen (vgl. Bell 1998). Der tibetische Begriff Nyönpa, 
im Deutschen u.a. als «verrückter Heiliger» oder «verrückter Yogi» wiederge­
geben, bezeichnet in tibetischen, insbesondere tantrischen Zusammenhängen 
eine Kategorie religiöser Spezialisten, die sich durch besonders unkonventionel­
les, unberechenbares Verhalten, u.a. in Reaktion auf jeweils gegebene Situatio­
nen auszeichnen (vgl. des Näheren Ardussi/Epstein 1978; DiValerio 2015). Die­
se Tradition wurde von Trungpa als crazy wisdom (tib. yeshe chölwa) übersetzt 
und von Buchautoren wie Keith Dowman (geb. 1945) und Georg Feuerstein 
(1947–2012) popularisiert (Trungpa 2001; Dge-vdun-rin-chen/Dowman 1982; 
Feuerstein 2006). Dabei berief sich Trungpa in seinen Ausführungen zu crazy 
wisdom als eigenem Ansatz auf Linienhalter der Kagyüpa sowie den tantrischen 
Gelehrten Padmasambhava, auf dessen Wirken während der frühen Verbrei­
tung des Buddhismus in Tibet sich die Schule der Nyingmapa zurückführt 
(Trungpa 2001: passim). So legitimierte er seinen Ansatz und beanspruchte 
Authentizität.

Die nähere Beschäftigung mit buddhistischen Akteuren, die besonders gro­
ßen Zulauf erhielten, zeigt, dass in den Wechselwirkungen zwischen Asien, 
Europa und Nordamerika vor allem zwei Typen von Autorität Anklang fan­
den: charismatische Autorität, die, wie oben beschrieben, mit dem Glauben an 
Außergewöhnlichkeit und Außeralltäglichkeit verbunden ist und maßgeblich 
über die Zuschreibung von «Erleuchtung» – mokṣa (Befreiung), bodhi (Erwa­
chen), nirvāṇa, satori (Erwachen) oder dergleichen – generiert wird; und Auto­
rität durch Sukzession, die eine historische Tiefendimension bis zu der Figur 
zurück impliziert, von der es heißt, dass sie die Tradition gestiftet habe. Dabei 
ist zu beobachten, dass es in vielen Fällen, wie exemplarisch bei Chögyam 
Trungpa, die Verbindung beider Autoritätstypen war, die das spezifische Cha­
risma der Akteure ausmachte – ein Zusammenwirken von Erb- und personalem 
Charisma, von dem übrigens schon Darstellungen herausragender Autoritäten 
der früheren Buddhismusgeschichte zeugen. In den Erzählungen, die sich um 
die Erlangung und Weitergabe ihrer Autorität ranken, sind Realität und Fiktion, 
Historie, Mythos und Legende häufig bis zur Unkenntlichkeit miteinander ver­
woben. Ein klassisches Beispiel bilden Texte des Chan- bzw. Zen-Buddhismus, 
die teils deutlich legendär, teils auf historische Erinnerung zurückgreifend die 
Geschichte der je eigenen Schule darstellen und über das Prinzip der Weiter­

CHARISMA UND SUKZESSION 121

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


gabe vom Lehrer zum Schüler in Dharmalinien zu legitimieren suchen (vgl. 
McRae 2003). Im Genre der Chronik sowie mit Hilfe von Anekdoten und Aus­
sprüchen der Repräsentanten des Chan bzw. Zen werden neben persönlichem 
Charisma Sukzessionslinien dargestellt, die Authentizität verbürgen, Autorität 
ermöglichen und bis auf den historischen Buddha Śākyamuni zurückführen 
sollen (vgl. hierzu auch Kleine 2017: 465–489). Volkhard Krech (2017) hat aus 
wissenssoziologischer Perspektive treffend dargestellt, wie in solchen lineages – 
und generell in Sukzessionen – die Evidenz religiöser Semantiken hergestellt 
wird.

Noch heute legitimieren Spezialistinnen und Spezialisten, die als «Zen-Meis­
ter» oder «Zen-Meisterin» bezeichnet werden, ihre Autorität über den Nach­
weis einer Lehrerlaubnis, die sie als Nachfolger von Śākyamuni Buddha aus­
weist und ermächtigt, auch andere in dieser Sukzession zu bestätigen. Sie sehen 
sich als Glied eines Stammbaums, der bei Śākyamuni und seinem Schüler 
Mahākāshyapa beginnt und über 26 weitere indische Autoritätsfiguren bis zu 
Bodhidharma, dem legendären ersten sog. Patriarchen des Chan, und von dort 
letztlich weiter in ihre Schule führt, die wiederum eine eigene Linie ausgeprägt 
hat. Konkurrierende Dharmalinien, die Anspruch auf Autorität erheben, gibt 
es innerhalb der Zen-Schulen, wie überhaupt im Buddhismus in großer Fülle 
– zumal im tibetischen Buddhismus. Seit Gründung der verschiedenen tibeti­
schen Schulen sind durch die Jahrhunderte zahlreiche Linien und Netzwerke 
der Übermittlung entstanden, die als semantischer Garant für die Authentizität 
der jeweiligen buddhistischen Praxis und Lehre fungieren. Ihnen gemein ist, 
dass sie auf religiöser Sukzession basieren. Zu nennen sind vor allem drei 
Arten: das Prinzip der biologischen Erbfolge; die religiöse Legitimation durch 
das oben erwähnte Konzept des inkarnierten Tülkus; und die Lehrer-Schü­
ler-Folge, die in der tantrischen Initiation etabliert wird.20 Alle drei Sukzessi­
onsformen etablieren Verwandtschaftsbeziehungen – interne biologische oder 
externe alternative Formen durch eine Lehrbeziehung oder Wiedergeburt – und 
dienen dazu, Autorität herzustellen und zu legitimieren. Die Beobachtung von 
Gruppen des Zen- und des tibetischen Buddhismus seit den späten 1980er 
Jahren hat mir gezeigt, dass der Sukzessionsgedanke und entsprechende Nar­
rative große Anziehungskraft zumal auf Konvertiten und Konvertitinnen in 
westlichen Ländern ausüben (vgl. Renger 2020). Für viele von ihnen liegt ein 
besonders vertrauensgenerierendes Moment in dem Umstand, dass ein Lehrer 
bzw. eine Lehrerin in der Traditionslinie des historischen Buddha oder einer 
anderen buddhistischen Heilsgestalt steht. Manche erhoffen sich sogar, selbst 
als Lehrer bzw. Lehrerin in eine solche Linie einzurücken. Das gilt nicht zuletzt 
für Frauen, nachdem sich seit der Mitte des 20. Jahrhunderts im tibetischen 

20 Zu Modellen religiöser Sukzession im tibetischen Buddhismus vgl. Kollmar-Paulenz (2017).

122 ALMUT-BARBARA RENGER

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Buddhismus Wiedergeburten auch unter westlichen Konvertitinnen finden und 
die Zahl an autorisierten Zen-Lehrerinnen zunimmt.

Mag auch die Hinwendung zu diesen als neu empfundenen Formen von Au­
torität infolge der Krise der Autorität im Europa der Nachkriegsjahrzehnte his­
torisch nachvollziehbar sein – so neu, wie sie in jener Zeit erscheinen mochten, 
waren personale charismatische und sukzessionsbasierte Autorität nicht. Ja, es 
scheint, als ob in Folge der Umbrüche der Moderne und ihrer Herausforderun­
gen im 20. Jahrhundert Autoritätstypen auf Zuspruch stießen, die aus analogen 
oder zumindest vergleichbaren Strukturen auch in christlichen und anderen 
Zusammenhängen der antik-mediterranen und europäischen Kultur- und Reli­
gionsgeschichte vertraut waren; die aber dadurch, dass ihre Träger aus Asien
und/oder Kontexten außerhalb der beiden Großkirchen (römisch-katholisch 
und evangelisch) stammten, als Wahlmöglichkeit mit Sinnstiftungspotenzial 
gegenüber christlichen, als dysfunktional eingeschätzten Traditionsbeständen 
bevorzugt wurden.

So ist z.B. der Autoritätstypus, der auf Sukzession beruht, keineswegs auf 
den Zen- und den tibetischen Buddhismus beschränkt. Sukzession ist vielmehr 
ein Mittel der Legitimation von Autorität, das schon, in der Wechselwirkung 
mit außerreligiösen gesellschaftlichen Dynamiken, die Religionsgeschichte des 
antiken Mittelmeerraums prägt. Es findet sich z.B. in verschiedenen Formen 
und Ausprägungen in Religionen des Alten Orients und Ägyptens, in der 
griechischen und römischen Religion und Philosophie sowie in Judentum, 
Christentum und Islam.21 Die antiken Philosophenschulen zeigen besonders 
anschaulich, wie bestimmend der Gedanke der Sukzession war – die von Platon 
gegründete Akademie, der Peripatos des Aristoteles, die von Zenon gegründete 
Stoa und der Kepos des Epikur, sowie die neuplatonischen Schulen in Rom, 
Athen, Alexandreia und Apameia, die auf Plotin zurückgeführt werden. Sie alle 
sind in der hellenistischen und spätantiken Literatur unter dem Gesichtspunkt 
der diadochḗ (lat. successio) betrachtet und in lückenlosen Sukzessionen darge­
stellt worden, um die Kontinuität der in ihnen tradierten Lehren herauszustel­
len und einen ungebrochenen Geltungsanspruch zum Ausdruck zu bringen 
(Kienle 1961: 79–81). Ihre Leiter, die sog. Scholarchen, waren über das Prinzip 
der Nachfolge mit traditioneller Autorität ausgestattet. Sie rückten in die Posi­
tion ihrer Vorgänger ein und gaben als deren ehemalige Schüler und zugleich 
Nachfolger aller ihnen vorangegangen Lehrer die Lehre der Schule weiter. Eine 
den griechischen Philosophenschulen ähnliche Lehreinrichtung entstand im 
jüdischen Lehrhaus, dessen Anfänge in persischer Zeit liegen (Hengel 1973: 
143–145).

Vertraut ist der Sukzessionsgedanke nicht zuletzt auch in christlichen Kon­
fessionen der Gegenwart. In der römisch-katholischen Kirche etwa wird die 

21 Für Beispiele siehe Renger/Witte (2017: 33–434).

CHARISMA UND SUKZESSION 123

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Lehrautorität durch die erwähnte apostolische Sukzession weitergegeben, die 
lückenlose Weiheweitergabe des Bischofsamtes von den Aposteln her über viele 
Bischöfe bis hin zu den heutigen Bischöfen.22 Unter den weiteren Kirchen, die 
sich ebenfalls in einer Sukzession zu der ersten Gemeinde und zu den Aposteln 
sehen, sind mehrere Ostkirchen und einige protestantische Konfessionen und 
Gruppen. Sie alle suchen sich in einer ununterbrochenen Erbfolge auf die 
Apostel zurückzuführen, erkennen jedoch die apostolische Sukzession anderer 
Kirchen nicht in allen Fällen an. Der Gedanke, dass das kirchliche Amt über 
die Einsetzung der Apostel hin auf Christus und Gott selbst zurückgehe, wird 
u.a. im Ersten Clemensbrief entwickelt, einem christlichen Sendschreiben aus 
dem 2. Jahrhundert. Aus diesem Gedanken wurde, als Vertreter der Gnosis 
ihre Ansichten unter Berufung auf eine Überlieferungskette seit den Aposteln 
zu begründen suchten, eine durchdachte Sukzessionstheorie entwickelt (vgl. 
Schneider 2006: 11–38, insbes. 33–34). Kirchliche Amtsträger konterten, indem 
sie ihrerseits eine Abfolge von Gemeindeleitern seit der Zeit der Apostel auf­
stellten. Die Ordination, bei der die Amtsträger durch die biblisch bezeugte 
Handauflegung legitimiert wurden, wurde zum Zeichen der apostolischen Suk­
zession; analog zur Praxis der Handauflegung im Judentum, durch die der 
Rabbi seinen Schüler beauftragte, die erhaltene Lehre weiterzugeben, galt sie als 
Bindung des Beauftragten an die apostolische Lehrtradition.

Es wäre noch einiges hinzuzufügen. Doch der zur Verfügung stehende Raum 
ist erschöpft. Abschließend sei ein weiteres Beispiel für eine charismatische
Form von personaler Autorität gegeben, die in der zweiten Hälfte des 20. Jahr­
hunderts das Interesse von Menschen auf der Suche nach Führung außerhalb 
der Großkirchen erregte: der «Starez».23 Der Starez, auch Starze (russisch «der 
Alte»), der als Erbe des Abba anzusehen ist, hat bis heute Bedeutung für das 
orthodoxe Christentum, indem ihm eine wichtige Rolle als sog. spiritueller
Führer und Begleiter von Novizen und Laien zukommt (vgl. Ware 1974; Tam­
cke 2008: 71–88). Als angesehener und verehrter Ältester in einem Kloster 
der orthodoxen Kirchen hat er die Stufen des ostkirchlichen Mönchtums durch­
laufen, indem er meist mit dem Ziel, ein besonderes Verhältnis zu Gott zu 
entwickeln, über mehrere Jahre in der Einsamkeit einer Einsiedelei oder Klause 
verweilte. Die gängige Vorstellung des Starzen beinhaltet, dass er im Gebet der 
Gegenwart Gottes, in Einfachheit des Denkens, in unablässiger Verzichtsübung 
sowie daraus resultierender Erfahrung lebe, die als Gotteserfahrung gewertet 
wird. Innerhalb des Klosters obliegt ihm keine administrative Funktion – er 
bekleidet weder ein kirchliches Amt noch wird er durch Ernennung bzw. Ordi­
nierung von einer kirchlichen Autorität eingesetzt. Vielmehr erwählt ihn die 
Gemeinde der Gläubigen, im Glauben, dass der Heilige Geist durch ihn wirke, 

22 Vgl. zu diesem Prinzip am Beispiel des chinesischen Buddhismus Kleine (2017).
23 Hiervon zeugen u.a. Publikationen wie Sartory/Sartory (1981: 92–104); Hotz SJ (1988). Zu 

der in der Spätantike vollzogenen Institutionalisierung vgl. Baier (2010: insbes. 107–108).

124 ALMUT-BARBARA RENGER

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


als, so die internen Begrifflichkeiten, geistlichen Lehrer und spirituellen Beglei­
ter. Bisweilen ernennt ein anerkannter Starez einen Nachfolger, so dass eine 
Sukzession entsteht. Die Menge der Anhängerinnen und Anhänger, die sich von 
ihm unterweisen lassen und Rat bei ihm suchen, ist mitunter beträchtlich.

Der Starez ist hier auch deshalb angeführt, da er zu den Trägern perso­
naler Autorität mit einer religiösen Führungsrolle gehört, für die in den 
europäischen Sprachen ihre Gefolgschaft sowie unkritische Berichte den mehr­
fach erwähnten Begriff «Meister» bzw. «Meisterin» wählen (engl. master; frz. 
maître; it. und span. maestro etc.). Es handelt sich dabei um ein Lehnwort 
mit einer langen Geschichte und einem hohen Attraktivitätspotenzial in Kon­
texten, in denen Expertise und Autorität gesucht und bestätigt wird. «Meis­
ter» stammt vom lateinischen Substantiv magister ab und geht über das Adverb 
magis, «mehr», «in höherem Grade», auf das Adjektiv magnus, «groß», «um­
fangreich», zurück. Der Eintrag hierzu im Mittelhochdeutschen Wörterbuch 
von Benecke, Müller und Zarncke bemerkt zu der Semantik des Mehrs 
und der Größe, es gehe um «übertreffen», «überlegensein» und damit «auctori­
tät» und «massgebendsein» (Müller/Zarncke 1863: 113). Als meistar und meis­
ter bezeichnet wurden im Alt- und Mittelhochdeutschen Lehrer und Gelehrte, 
Künstler, Handwerker und Baumeister; weitere Bedeutungen kamen hinzu 
(Müller/Zarncke 1863). Zum Beispiel wurde die Begrifflichkeit, wie sie im 
Handwerk üblich ist, im 17. und 18. Jahrhundert in geheime Verbindungs- und 
Initiationssysteme übernommen. U.a. über esoterische Aneignungen um 1900 
erfuhr sie eine Übertragung auf asiatische Kontexte. Dies geschah zumal dort, 
wo es um Sozialformen ging, die dem urchristlichen Gemeinschaftsmodell als 
ähnlich empfunden wurden. Die Wissenschaft tat ihr Übriges. Seit dem ersten 
Viertel des 20. Jahrhunderts wird «Meister» nicht nur objekt-, sondern auch 
metasprachlich in systematischen Arbeiten der Religionsforschung verwendet, 
zuerst in der eingangs erwähnten Studie von Joachim Wach, danach in einer 
Reihe einflussreicher deutschsprachiger Werke, u.a. von Gustav Mensching 
und Kurt Goldammer, sowie, nach Erscheinen von Wachs Studie auch auf 
Englisch, im angloamerikanischen Raum und mit globaler Breitenwirkung (vgl. 
Mensching 1947: insbes. 167–180; Goldammer 1960: insbes. 169–174; Wach 
1962; Rawlinson 1997; Rigopoulos 2007; Kennick/Sharma 2012).

In der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts ist «Meister» ein feststehen­
der Begriff für Personen in einer religiösen Führungsrolle und impli­
ziert eine Beziehung zu Anhängern und Anhängerinnen, die sich selbst 
als «Schüler» bzw. «Schülerin» oder sogar «Jünger» bzw. «Jüngerin» verstehen. 
Er findet Anwendung auf religiöse Spezialisten altüberlieferter Traditionen
und deren Bezeichnungen – auf, um (neben «Guru» und «Starez») nur ei­
nige zu nennen, «Sheikh», «Pir», «Rabbi», «Zaddik», «Lama», «Roshi», «Shi­
fu», «Fashi» –, ebenso wie auf Anführer neureligiöser Gemeinschaften. Ich 
habe über diesen objekt- und metasprachlichen Gebrauch des Meisterbegriffs 

CHARISMA UND SUKZESSION 125

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


wiederholt publiziert, weshalb ich hier nicht näher darauf eingehe. Für die Fra­
ge nach Autorität/en im Zuge des Wandels von Religion ab den 1960er Jahren 
ist entscheidend, dass aus den religionsproduktiven Dynamiken zwischen Asi­
en, Europa und Nordamerika zahlreiche religiöse Gruppen und Bewegungen 
hervorgegangen sind, für deren Anführer und Anführerinnen sich die nicht 
geschützte Bezeichnung Meister bzw. Meisterin etablierte. Mit ihrer so auch 
begrifflich untermauerten Autorität, die teils durch persönliches Charisma, teils 
durch Amtscharisma sowie verschiedene Formen und Aspekte von Tradition 
legitimiert war (vgl. Rigopoulos 2007), rückten sie in die Freiräume ein, die der 
Autoritätsverlust herkömmlicher Formationen organisierter Religion, insbeson­
dere der Großkirchen, schuf.

Resümee

Autoritäten sind in der europäischen Kultur- und Religionsgeschichte von zen­
traler Bedeutung, wobei der in der Antike wurzelnde Autoritätsbegriff über die 
Jahrhunderte zunehmende Relevanz für Theoriebildungen gewann. Er wurde 
im Mittelalter aufgeladen durch das Spannungsverhältnis zwischen Kaisertum 
und Papsttum und deren Kämpfe um Autorität. Im Zuge der Aufklärung erfuhr 
er eine Aushöhlung und es entstanden zahlreiche Neubetrachtungen und Dis­
kurse zum Thema.

Die Herausforderungen der Moderne, in der es zu zahlreichen Umbrüchen 
und Debatten kam, begünstigten diese veränderte Auseinandersetzung mit dem 
Autoritätsbegriff. Eine besondere Rolle spielte dabei die Reaktion auf Ideologien 
totalitärer Herrschaftssysteme, die Autorität für sich zu funktionalisieren und 
instrumentalisieren suchten, um menschenverachtende Gewalt und Missach­
tung bürgerlicher Freiheitsrechte zu legitimieren, die in krassestem Gegensatz 
zum modernen freiheitlichen Verfassungsstaat und dem Prinzip einer offenen, 
pluralen Gesellschaft standen. Auf der Basis dieser Erfahrung stellte sich die 
Frage nach der Vereinbarkeit von Autorität und vernunftbestimmter Selbstrefle­
xion und danach, welchen Platz Autorität in demokratischen Regierungsformen 
überhaupt einnehmen kann – eine Frage, die, wie die Überlegungen Hannah 
Arendts veranschaulichen, insbesondere im Umgang mit den Nachwirkungen 
des nationalsozialistischen Regimes in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts 
virulent wurde.

Vor allem institutionelle Autorität verlor nach 1945 gesamtgesellschaftlich 
stark an Bedeutung, während mit zunehmender Individualisierung personale 
Autorität an Popularität gewannen. Dies galt auch und insbesondere für For­
men der Autorität, die sich als Ergebnis transkultureller Dynamiken zwischen 
Asien, Europa und Nordamerika in die europäische Religionsgeschichte ein­
schrieben und mit Namen religiöser Führungsfiguren vor allem aus Indien, 

126 ALMUT-BARBARA RENGER

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Tibet und Ostasien als Autoritätsträger und -trägerinnen verbunden sind. Der 
Zulauf, den sie erfuhren, beruhte in der Regel auf persönlichem Charisma, 
häufig auf einem Amalgam aus diesem und Amtscharisma, das heißt personaler 
und traditionaler bzw. institutioneller Autorität, welch Letztere sich per Sukzes­
sion auf ein Charisma zurückführt, das vererbt wird.

Schon im ausgehenden 19. Jahrhundert beobachtbar, nahm die Faszination 
für solche Autoritätsformen seit den 1960er Jahren stark zu – eine Faszinati­
on, die zeigt, dass nicht Entzauberung und Rationalisierung das Neue der 
Moderne ausmachen, «sondern deren Entbindung von den Beschränkungen 
religiöser Vorgaben» (Seiwert 1995: 93). Infolge sich ausweitender Wahlmög­
lichkeiten in der sich zunehmend pluralisierenden religiösen Landschaft der 
Zeit wandten Suchende sich mehr und mehr Autoritätsfiguren außerhalb der 
christlichen Großkirchen zu, die über persönliches Charisma und/oder insti­
tutionell-traditionale Autorität infolge jeweils spezifischer Sukzessionsmodelle 
verfügten. Paradigmatische Beispiele für Erstere sind religiöse Spezialisten und 
Spezialistinnen aus Indien mit Guru-Status, denen außeralltägliche Qualitäten 
zugesprochen werden und die für die Möglichkeit stehen, «Erleuchtung» und 
damit Heil zu erlangen. Beispiele für Letztere sind buddhistische Experten und 
Expertinnen, häufig als Meister bzw. Meisterin, im tantrischen Buddhismus 
auch als «Guru» bezeichnet, deren Autorität ebenfalls an diese Möglichkeit 
gebunden ist. Sie legitimieren sich zusätzlich durch Rückbindung an eine Figur, 
der Gründungs- bzw. Stiftungsfunktion beigemessen wird, wie den historischen 
Buddha, aber auch an andere ältere buddhistische Gestalten, die qua Amt als 
Nachfolger und Nachfolgerinnen dieser Figur wirken.

Mag die Hinwendung zu diesen Typen religiöser Autorität – zumal ange­
sichts von Diskursen, die angestammte Autoritätsträger nach den Lektionen 
aus Faschismus und NS-Regime als Gefährdung von Freiheit, Demokratie und 
vor allem Autonomie begriffen – historisch nachvollziehbar sein: Sie ist nicht 
unbedingt verständlich, vor allem nicht gut begründet, insbesondere nicht vom 
Standpunkt der Aufklärung aus. Dies trifft zumal dort zu, wo Menschen an 
außergewöhnliche Qualitäten einer Person glauben und bereit sind, ihm oder 
ihr eine besondere Art von Autorität zu gewähren, deren Legitimität sich da­
durch bestätigt, dass sich die Person besonders eigenwillig, normwidrig und 
unberechenbar verhält.

Es ließe sich hierzu noch vieles bemerken – so wie weite Teile meiner Dar­
stellung aufgrund gebotener Kürze allzu knapp ausfallen mussten. Festgehalten 
sei dies: Die Faszination durch personale religiöse Autoritätsfiguren, wie ich 
sie mit meinen Beispielen aus den 1960er bis 1980er Jahren vor Augen geführt 
habe, steht den Annahmen der Moderne entgegen, die Vernunft habe Vorrang 
vor religiösem Glauben und der Glauben an moderne Werte würde Religion
notwendig überwinden. Sie zeigt vielmehr, dass trotz oder gerade wegen aller 
Veränderungen, die die Moderne mit sich brachte, Religion weiterhin, wenn 

CHARISMA UND SUKZESSION 127

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


auch in gewandelter Form (der höhere Frauenanteil in Führungspositionen 
eingeschlossen), einen festen Platz in der Gesellschaft hat, ja dass die Moderne 
auf ihre Weise durch eine hohe Religionsproduktivität gekennzeichnet ist. Re­
zente Studien zum religiösen Marktgeschehen haben erwiesen, dass dies auch 
für die Gegenwart gilt. Allerdings hat «der Meister-Rummel» um Personen, 
deren Unersetzlichkeit noch Joachim Wach betonte, «seit den 1980er-Jahren 
zunehmend an Kraft verlor[en]» (Baier 2016: 320). In Nischen kunden- und 
serviceorientierter Dienstleistungsökonomien haben sich neue Autoritätsmo­
delle und institutionelle Formen der Vermittlung religiöser Lehrinhalte und 
Praktiken gebildet, deren nähere Betrachtung zeigt (vgl. auch Hero 2011): Der 
Typus des «religiösen Entrepreneurs», dessen Handeln dem Wettbewerb um 
die Gunst von Kundinnen und Kunden unterworfen ist, hat den Autoritätsty­
pus, wie ihn der «Guru» repräsentierte, abgelöst.

Literatur

Adelung, Johann Christoph (1808): «Art. Die Autorität», in: Johann Christoph Adelung 
(Hg.), Grammatisch-kritisches Wörterbuch der hochdeutschen Mundart. Mit D. W. 
Soltau’s Beyträgen revidirt und berichtiget von Franz Xaver Schönberger, Wien: Pich­
ler, Sp. 673–674.

Ardussi, John / Epstein, Lawrence (1978): «The saintly madman in Tibet», in: James 
F. Fisher (Hg.), Himalayan anthropology. The Indo-Tibetan interface, Berlin: de 
Gruyter, S. 327–338.

Arendt, Hannah (1957): «Was ist Autorität?», in: Fragwürdige Traditionsbestände im 
politischen Denken der Gegenwart. Vier Essays. Aus dem Englischen übertragen von 
Charlotte Beradt, Frankfurt a.M.: Europäische Verlagsanstalt, S. 117–168.

Arendt, Hannah (1970): Macht und Gewalt, München, Zürich: Piper.
Baier, Karl (2010): «Spiritual authority: A Christian perspective», in: Buddhist-Christi­

an Studies, 30, Nr. 1, S. 107–119.
Baier, Karl (2016): «Modelle der Meister-Schüler-Beziehung im Christentum», in: 

Jeong-hee Lee-Kalisch, Almut-Barbara Renger (Hg.), Meister und Schüler. Master 
and Disciple. Tradition, Transfer, Transformation, Weimar: VDG, S. 307–324.

Barker, Eileen (1989): New religious movements. A practical introduction, London: Her 
Majesty’s Stationery Office.

Barker, Eileen (1993): «Charismatization: The social production of ‹an ethos propitious 
to the mobilisation of sentiments›», in: James A. Beckford, Karel Dobbelaere, Bryan 
R. Wilson, Bryan Ronald Wilson, Eileen Barker (Hg.), Secularization rationalism 
and sectarianism. Essays in honour of Bryan R. Wilson, Oxford: Clarendon Press, 
S. 181–201.

Baumann, Martin (1995): Deutsche Buddhisten. Geschichte und Gemeinschaften, Teilw. 
zugl. Diss. Univ. Hannover 1993, Marburg: Diagonal.

128 ALMUT-BARBARA RENGER

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bell, Sandra (1998): «‹Crazy wisdom›, charisma, and the transmission of Buddhism in 
the United States», in: Nova Religio, 2, Nr. 1, S. 55–75.

Charpentier, Marie-Thérèse (2010): Indian female gurus in contemporary Hinduism. A 
study of central aspects and expressions of their religious leadership, zugl. Diss. Univ. 
Åbo 2010, Åbo: Åbo Akad. Förl.

Cicero, Marcus Tullius (2014): «Topica: Die Kunst, richtig zu argumentieren. Latei­
nisch und deutsch». Hg. von Karl Bayer, München, Zürich: Artemis & Winkler.

DiValerio, David M. (2015): The holy madmen of Tibet, Oxford: Oxford University 
Press.

Dowman, Keith (Hg.) (1982): Der heilige Narr. Das liederliche Leben und die lästerli­
chen Gesänge des tantrischen Meisters Drukpa Künleg, Aus dem Engl. übers. und 
nach dem tibetischen Orig.-Text bearb. von Franz-Karl Ehrhard, Bern: Barth.

Eschenburg, Theodor (1965): Über Autorität, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.
Feuerstein, Georg (2006): Holy madness. Spirituality, crazy-wise teachers, and enlighten­

ment, Prescott, Ariz: Hohm Press.
Forsthoefel, Thomas A. / Humes, Cynthia Ann (Hg.) (2005): Gurus in America, Albany, 

NY: State University of New York Press.
Furedi, Frank (2013): Authority. A sociological history, Cambridge: Cambridge Universi­

ty Press.
Gebhardt, Winfried (2013): «Die Selbstermächtigung des religiösen Subjekts und die 

Entkonturierung der religiösen Landschaft», in: Peter A. Berger, Klaus Hock, 
Thomas Klie (Hg.), Religionshybride. Religion in posttraditionalen Kontexten, Wies­
baden: Springer VS, S. 89–106.

Gebhardt, Winfried (2022): «Art. Autorität [Version 8.6.2022]», in: Heinrich Oberreu­
ter (Hg.), Staatslexikon, Freiburg, Basel, Wien: Herder.

Gebhardt, Winfried / Zingerle, Arnold / Ebertz, Michael N. (Hg.) (1993): Charisma. 
Theorie – Religion – Politik, Berlin, New York: de Gruyter.

Geißler, Erich E. (1970): «Nachwort des Herausgebers», in: Erich E. Geißler (Hg.), 
Autorität und Freiheit, Bad Heilbrunn/Obb.: Klinkhardt, S. 150–160.

Gmelin, Ulrich (1937): «Auctoritas. Römischer Princeps und päpstlicher Primat», in: 
Erich Seeberg (Hg.), Geistige Grundlagen römischer Kirchenpolitik, Stuttgart: Kohl­
hammer, S. 1–154.

Goldammer, Kurt (1960): Die Formenwelt des Religiösen. Grundriss der systematischen 
Religionswissenschaft, Stuttgart: Kröner.

Grimm, Jacob / Grimm, Wilhelm (2007): «Art. Autorität», in: Jacob Grimm, Wilhelm 
Grimm (Hg.), Deutsches Wörterbuch. Band 3. Antagonismus – azyklisch, Stuttgart: 
Hirzel, Sp. 1665.

Haack, Friedrich-Wilhelm (1982): Guruismus und Guru-Bewegungen, München: Evan­
gelischer Presseverband für Bayern.

Helmer, Karl / Kemper, Matthias (2004): «Art. Autorität», in: Dietrich Benner, Jür­
gen Oelkers (Hg.), Historisches Wörterbuch der Pädagogik, Weinheim, Basel: Beltz, 
S. 126–145.

CHARISMA UND SUKZESSION 129

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hengel, Martin (1973): Judentum und Hellenismus. Studien zu ihrer Begegnung unter 
besonderer Berücksichtigung Palästinas bis zur Mitte des 2. Jh.s v. Chr., Tübingen: 
J.C.B. Mohr.

Hero, Markus (2011): «Vom Guru zum religiösen Entrepreneur: Neue religiöse Exper­
ten und die Entstehung eines alternativreligiösen Marktes», in: Wilhelm Damberg 
(Hg.), Soziale Strukturen und Semantiken des Religiösen im Wandel. Transformatio­
nen in der Bundesrepublik Deutschland 1949-1989, Essen: Klartext, S. 55–69.

Horkheimer, Max / Fromm, Erich / Marcuse, Herbert (Hg.) (1987): Studien über Auto­
rität und Familie. Forschungsberichte aus dem Institut für Sozialforschung. Reprint der 
Ausgabe Paris 1936, Lüneburg: Zu Klampen.

Hotz SJ, Robert (1988): «Geistliche Lehrer und Seelenführer der orthodoxen Kirche: 
Die Starzen», in: Franz E. Müller, Joachim Müller (Hg.), Guru – Rabbi – Heilige. 
Religiöse Führer, Lehrer und Meister, Freiburg, Zürich: Paulusverlag; Theologischer 
Verlag, S. 103–122.

Hummel, Reinhart (1996): Gurus, Meister, Scharlatane. Zwischen Faszination und Ge­
fahr, Freiburg i.Br., Basel, Wien: Herder.

Kennick, Victoria / Sharma, Arvind (Hg.) (2012): Spiritual masters of the world’s religi­
ons, Albany, NY: State University of New York Press.

Kerber, Walter (1998): Sozialethik, Stuttgart: Kohlhammer.
Kienle, Walter von (1961): Die Berichte über die Sukzessionen der Philosophen in der 

hellenistischen und spätantiken Literatur, zugl. Diss. Univ. Berlin 25. Juli 1959, Berlin: 
Reuter.

Kleine, Christoph (2017): «Charismatische Legitimation durch genealogische Sukzes­
sion: Zur Begründung legitimer hierokratischer Herrschaft im buddhistischen Or­
den», in: Almut-Barbara Renger, Markus Witte (Hg.), Sukzession in Religionen. 
Autorisierung, Legitimierung, Wissenstransfer, Berlin, Boston: de Gruyter, S. 465–489.

Kluge, Friedrich (2011): «Art. Autorität», in: Friedrich Kluge (Hg.), Kluge – Etymologi­
sches Wörterbuch der deutschen Sprache. Bearb. von Elmar Seebold, Berlin, Boston, 
MA: de Gruyter, S. 79.

Knoblauch, Hubert (2018): «Art. Individualisierung, Privatisierung und Subjektivie­
rung», in: Detlef Pollack, Volkhard Krech, Olaf Müller, Markus Hero (Hg.), Hand­
buch Religionssoziologie, Wiesbaden: Springer VS, S. 329–346.

Kohns, Oliver / Roussel, Martin / van Rahden, Till (2016): «Autorität. Krise, Konstruk­
tion und Konjunktur – zur Einleitung», in: Oliver Kohns, Martin Roussel, Till van 
Rahden (Hg.), Autorität. Krise, Konstruktion und Konjunktur, Paderborn: Fink, S. 7–
21.

Kollmar-Paulenz, Karénina (2017): «Körper-Netzwerke: Zur Legitimierung religiöser 
und politischer Autorität im tibetischen und mongolischen Buddhismus», in: Al­
mut-Barbara Renger, Markus Witte (Hg.), Sukzession in Religionen. Autorisierung, 
Legitimierung, Wissenstransfer, Berlin, Boston: de Gruyter, S. 491–513.

130 ALMUT-BARBARA RENGER

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Koschorke, Albrecht (2013): «‹Säkularisierung› und ‹Wiederkehr der Religion›: Zu 
zwei Narrativen der europäischen Moderne», in: Ulrich Willems, Detlef Pollack, 
Helene Basu, Thomas Gutmann, Ulrike Spohn (Hg.), Moderne und Religion. Kontro­
versen um Modernität und Säkularisierung, Bielefeld: Transcript, S. 237–260.

Krech, Volkhard (2017): «Wie wird in Sukzessionen die Evidenz religiöser Semantiken 
hergestellt? Wissenssoziologische Beobachtungen», in: Almut-Barbara Renger, Mar­
kus Witte (Hg.), Sukzession in Religionen. Autorisierung, Legitimierung, Wissenstrans­
fer, Berlin, Boston: de Gruyter, S. 3–18.

Kuhlmann, Peter (2021): «Philosophen – Priester – Bürger: auctoritas und humanitas 
bei Cicero», in: Peter Gemeinhardt, Tanja S. Scheer (Hg.), Autorität im Spannungs­
feld von Bildung und Religion, Tübingen: Mohr Siebeck, S. 59–75.

Lütcke, Karl-Heinrich (1986–1994): «Art. Auctoritas», in: Cornelius Petrus Mayer 
(Hg.), Augustinus-Lexikon. Band 1, Stuttgart, Basel: Schwabe, Sp. 498–510.

McRae, John R. (2003): Seeing through Zen. Encounter, transformation, and genealogy in 
Chinese Chan Buddhism, Berkeley, Los Angeles: University of California Press.

Mehta, Gita (1979): Karma cola. Marketing the mystic East, New York: Simon & Schus­
ter.

Mensching, Gustav (1947): Soziologie der Religion, Bonn: Röhrscheid.
Miethke, Jürgen (1993): «Art. Autorität (I. Alte Kirche und Mittelalter)», in: Gerhard 

Müller, Horst Robert Balz (Hg.), Theologische Realenzyklopädie, Berlin, New York: 
de Gruyter, S. 17–32.

Müller, Andrea (2019): Beyond the senses through the senses, zugl. Diss. Univ. München 
2019, München: München Universitätsbibliothek.. DOI: 10.5282/edoc.29351.

Müller, Wilhelm / Zarncke, Friedrich (1863): «Art. meister», in: Wilhelm Müller, Fried­
rich Zarncke (Hg.), Mittelhochdeutsches Wörterbuch. Bd. 2, Abth. 1., M – R. ausgear­
beitet mit Benutzung des Nachlasses von Georg Friedrich Benecke, Leipzig: Hirzel, 
S. 113–119.

Nippel, Wilfried (2007): «The Roman notion of Auctoritas», in: Pasquale Pasquino, 
Pamela Harris (Hg.), The concept of authority. A multidisciplinary approach: from 
epistemology to the social sciences, Rom: Fondazione Adriano Olivetti, S. 13–34.

Pechilis, Karen (Hg.) (2004): The graceful guru. Hindu female gurus in India and the 
United States, New York, Oxford: Oxford University Press.

Pfeifer, Wolfgang (Hg.) (1993): Etymologisches Wörterbuch des Deutschen. A – L, Berlin: 
Akademie.

Pollack, Detlef / Pickel, Gert (1999): «Individualisierung und religiöser Wandel in der 
Bundesrepublik Deutschland», in: Zeitschrift für Soziologie, 28, Nr. 6, S. 465–483.

Popitz, Heinrich (1992): Phänomene der Macht. Autorität – Herrschaft – Gewalt – 
Technik, Tübingen: Mohr.

Prohl, Inken (2010): Zen für Dummies, Weinheim: Wiley-VCH.
Quintilianus, Marcus Fabius (1995): Ausbildung des Redners. Zwölf Bücher, hg. und 

übers. v. Helmut Rahn, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

CHARISMA UND SUKZESSION 131

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://10.5282/edoc.29351
https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://10.5282/edoc.29351


Raj, Selva J. (2005): «Passage to America: Ammachi on American soil», in: Thomas 
A. Forsthoefel, Cynthia Ann Humes (Hg.), Gurus in America, Albany, NY: State 
University of New York Press, S. 123–146.

Rajneesh, Bhagwan (1990): Die Zukunft gehört den Frauen. Neue Dimensionen der 
Frauenbewegung, Köln: Osho.

Rakow, Katja (2014): Transformationen des tibetischen Buddhismus im 20. Jahrhundert. 
Chögyam Trungpa und die Entwicklung von Shambhala Training, zugl. Diss. Univ. 
Heidelberg, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Rawlinson, Andrew (1997): The book of enlightened masters. Western teachers in Eastern 
traditions, Chicago, Ill.: Open Court.

Renger, Almut-Barbara (2012a): «Der ‹Meister›: Begriff, Akteur, Narrativ. Grenzverläu­
fe zwischen Religion, Kunst und Wissenschaft», in: Almut-Barbara Renger (Hg.), 
Meister und Schüler in Geschichte und Gegenwart. Von Religionen der Antike bis zur 
modernen Esoterik, Göttingen: V&R unipress, S. 19–49.

Renger, Almut-Barbara (2012b): «The emergence of the master around 1900: Religious 
borrowings and social theory», in: Journal of Religion in Europe, 5, Nr. 1, S. 1–22.

Renger, Almut-Barbara (2013): «The allure of the ‹master›. Critical assessments of a 
term and narrative», in: Diskus. The Journal of the British Association for the Study of 
Religions, 14, S. 95–125.

Renger, Almut-Barbara (2015): «Die Konjunktur des Meisters: Stefan George im 
Spiegel religions- und wissenssoziologischer Studien seiner Zeit», in: Wolfgang 
Braungart (Hg.), Stefan George und die Religion, Berlin, Boston: de Gruyter, S. 197–
221.

Renger, Almut-Barbara (Hg.) (2016): Erleuchtung. Kultur- und Religionsgeschichte eines 
Begriffs, Freiburg i.Br., Basel, Wien: Herder.

Renger, Almut-Barbara (2020): Buddhismus. 100 Seiten, Ditzingen: Reclam.
Renger, Almut-Barbara (2021): «Populäre Erleuchtung oder: Im Wirkungsfeld von Auf­

klärung und buddhistischem Modernismus: Zum Wandel von Religion seit den 
1960er Jahren», in: Paragrana. Internationale Zeitschrift für Historische Anthropolo­
gie, 30, Nr. 1, S. 72–102.

Renger, Almut-Barbara / Witte, Markus (Hg.) (2017): Sukzession in Religionen. Autori­
sierung, Legitimierung, Wissenstransfer, Berlin, Boston: de Gruyter.

Rigopoulos, Antonio (Hg.) (2007): Guru. The spiritual master in Eastern and Western 
traditions: Authority and charisma, New Delhi: DK Printworld.

Ring, Thomas Gerhard (1975): Auctoritas bei Tertullian, Cyprian und Ambrosius, 
Würzburg: Augustinus.

Robles, Pablo Oyarzún (2011): «On the concept of authority», in: New Centennial 
Review, 11, Nr. 3, S. 225–252.

Sartory, Gertrude / Sartory, Thomas (1981): Die Meister des Weges in den grossen 
Weltreligionen. Guru, Roshi, Scheich, Zaddik, Starez; Meisterüberlieferungen der früh­
christlichen Mönchsväter, Freiburg i.B.: Herderbücherei.

132 ALMUT-BARBARA RENGER

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schneider, Theodor (2006): «Das Amt in der frühen Kirche: Versuch einer Zusammen­
schau», in: Dorothea Sattler, Gunter Wenz (Hg.), Das kirchliche Amt in apostolischer 
Nachfolge. Ursprünge und Wandlungen, Freiburg i.Br., Göttingen: Herder; Vanden­
hoeck & Ruprecht, S. 11–38.

Schulze Wessel, Julia (2006): «Über Autorität», in: Hans Vorländer (Hg.), Die Deu­
tungsmacht der Verfassungsgerichtsbarkeit, Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissen­
schaften, S. 57–65.

Seiwert, Hubert (1995): «Religion in der Geschichte der Moderne», in: Zeitschrift für 
Religionswissenschaft, 3, Nr. 1, S. 91–101.

Sennett, Richard (1980): Authority, New York: Knopf.
Sofsky, Wolfgang / Paris, Rainer (1991): Figurationen sozialer Macht. Autorität – Stell­

vertretung – Koalition, Opladen: Leske und Budrich.
Somm, Christian von (2005): «Art. Guru/Guruismus», in: Christoph Auffarth, Jutta 

Bernard, Hubert Mohr (Hg.), Metzler Lexikon Religion. Gegenwart – Alltag – Medi­
en, Stuttgart, Weimar: Metzler, S. 529–533.

Tamcke, Martin (2008): Im Geist des Ostens leben. Orthodoxe Spiritualität und ihre 
Aufnahme im Westen. Eine Einführung, Frankfurt a.M.: Verlag der Weltreligionen.

Trautsch, Jasper M. (2017): «Was ist ‹der Westen›: Zur Semantik eines politischen 
Grundbegriffs der Moderne», in: Forum interdisziplinäre Begriffsgeschichte, 6, Nr. 1, 
S. 58–66.

Trungpa, Chögyam (2001): Crazy wisdom, Boston: Shambhala.
Ullmann, Walter (1970): The growth of papal government in the middle ages. A study in 

the ideological relation of clerical to lay power, London: Methuen.
Urban, Hugh B. (2015): Zorba the Buddha. Sex, spirituality, and capitalism in the global 

Osho movement, Oakland, CA: University of California Press.
Veit, Walter / Rabe, Hannah / Röttgers, Kurt (1971): «Art. Autorität», in: Joachim Rit­

ter, Karlfried Gründer (Hg.), Historisches Wörterbuch der Philosophie. Band 1, Basel, 
Stuttgart: Schwabe, Sp. 724–733.

Wach, Joachim (1925): Meister und Jünger. Zwei religionssoziologische Betrachtungen, 
Leipzig: Pfeiffer.

Wach, Joachim (1962): «Master and disciple: Two religio-sociological studies», in: The 
Journal of Religion, 42, Nr. 1, S. 1–21.

Ware, Kallistos (1974): «The spiritual father in Orthodox Christianity», in: CrossCur­
rents, 24, Nr. 2–3, S. 296–313.

Warrier, Maya (2004): Hindu selves in a modern world, London, New York: Routledge.
Weber, Max (1980): Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden Soziologie, 

Tübingen: Mohr.
Weber, Max (2001): «Religiöse Gemeinschaften», in: Max Weber-Gesamtausgabe. Band 

I/22,2: Wirtschaft und Gesellschaft. Religiöse Gemeinschaften, hg. von Hans G. Kip­
penberg, Tübingen: Mohr Siebeck, S. 121–447.

CHARISMA UND SUKZESSION 133

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Weber, Max (2005): «Die drei reinen Typen der legitimen Herrschaft», in: Max Weber-
Gesamtausgabe. Band I/22,4: Wirtschaft und Gesellschaft. Herrschaft, hg. von Edith 
Hanke, Tübingen: Mohr Siebeck, S. 726–742.

Wessinger, Catherine (Hg.) (1993): Women’s leadership in marginal religions. Explorati­
ons outside the mainstream, Urbana: University of Illinois Press.

Wessinger, Catherine Lowman (Hg.) (1996): Religious institutions and women’s leader­
ship. New roles inside the mainstream, Columbia, S.C: University of South Carolina 
Press.

Zúquete, José Pedro (Hg.) (2021): Routledge international handbook of charisma, Lon­
don, New York, London: Routledge; Informa UK Limited.

134 ALMUT-BARBARA RENGER

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Mystischer Islam als Teil der Erneuerungsbewegung
im Osmanischen Reich des 19. Jahrhunderts am Beispiel
Osmân Selâhaddîn Dedes und Hadîce Nakîye Hanıms

Erdal Toprakyaran

Einleitung

Bereits während der zweiten erfolglosen Belagerung von Wien im Jahr 1683 war 
deutlich geworden, dass das einst so mächtige Osmanische Reich insbesondere 
wirtschaftlich und militärisch nicht mehr konkurrenzfähig war. So galt der 
Vertrag von Karlowitz (Sremski Karlovci) im heutigen Serbien, der im Jahr 
1699 zwischen Habsburg, Venedig, Polen und dem Osmanischen Reich unter­
zeichnet wurde, als erste deutliche diplomatische Niederlage des türkischen 
Sultanats. Die nächsten zwei Jahrhunderte bis zum offiziellen Staatsbankrott im 
Jahr 1874 und zur politischen Auflösung des Reiches im Jahr 1922 waren vom 
vergeblichen Bemühen geprägt, sich gegenüber den konkurrierenden imperia­
len Staaten zu behaupten.

Der in erster Linie politische und wirtschaftliche Niedergang bedeutete 
aber keineswegs, dass es in diesen zwei Jahrhunderten keine als erfolgreich 
bewerteten Zeitabschnitte gab. Als eine solche Epoche der gesellschaftlichen 
Erneuerung und der kulturellen Blüte wird etwa die sogenannte Tulpenzeit 
beschrieben, die insbesondere der Reformfreude des Großwesirs Nevşehîrlî 
Dâmâd İbrâhîm Pascha (1718–1730) geschuldet war (vgl. Berkes 1964: 23–50). 
In dieser Zeit gab es nicht nur eine große Vorliebe für Tulpen, Gärten und 
architektonische Meisterleistungen, sondern im Jahr 1727 wurde auch die erste 
staatliche Druckerei eröffnet, nachdem die nichtmuslimischen Minderheiten 
des Reiches bereits in den Jahrhunderten davor zu drucken begonnen hatten. 
Es sollte jedoch ein weiteres Jahrhundert vergehen, bevor die Modernisierungs­
bestrebungen zahlreicher Akteure und Akteurinnen dazu führten, dass es auch 
umfassende strukturelle Reformen gab. Ab 1839 wurde im Rahmen einer staats­
rechtlichen Neuordnung (tanzîmât)1 allen Untertanen, unabhängig von der 
religiösen Zugehörigkeit, die Unantastbarkeit von Leben, Würde und Besitz 

1 Da dieser Beitrag ein Thema in einem osmanisch-türkischen Rahmen behandelt, werden 
türkische, aber auch ursprünglich arabische und persische Begriffe, Namen und Verse weitest­
gehend geschrieben wie im modernen Türkei-Türkischen. Lediglich Begriffe wie Koran, Kadi, 
Wesir oder Diwan, und Namen wie Hafis oder Rumi, die bereits Eingang in die deutsche 
Sprache gefunden haben, werden geschrieben, wie sie im Duden und in einschlägigen Lexika 
erscheinen.

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


und die freie Religionsausübung garantiert. Hierbei berief man sich weiterhin 
auf das islamische Gesetz und die altbewährte Tradition.2

Der Rückgriff der Reformer auf die religiöse Tradition war unter anderem 
dadurch möglich, dass der Islam von Beginn an einen quasi-säkularen Charak­
ter hatte. Der Berner Islamwissenschaftler Reinhard Schulze umschreibt diesen 
Aspekt folgendermaßen:

[…] [I]n der islamischen Dogmatik gab es, da der Islam keinen Klerus und kein Priester­
tum kennt, keine religiöse Macht, die von einer weltlichen getrennt werden müsste. Gerade 
dies hatte ja den autochthonen Charakter des Islam bestimmt, so dass es sinnlos wäre, an 
den frühen Islam ein Problem christlicher Dogmatik heranzutragen.

(Schulze 2003: 13)

Ähnlich formuliert es die Berliner Islamwissenschaftlerin Angelika Neuwirth in 
einem Interview:

In der islamischen Geschichte hat es zwar keine flächendeckende Säkularisierungsbewe­
gung gegeben, dies aber deshalb nicht, weil Sakrales und Säkulares im Islam bereits 
nebeneinander existierten. Auch war das Kräfteungleichgewicht keineswegs immer so wie 
wir es heute haben. Die islamische Wissenskultur war sehr lange Zeit der westlichen oder 
überhaupt der außerislamischen weit überlegen.

(Alvi/Hübsch 2013)

Der Tübinger Islamwissenschaftler Josef van Ess fragt sogar, ob es wohl der mo­
derne europäische Einfluss war, der dafür sorgte, dass sich in der lange Zeit pri­
mär säkular ausgerichteten islamischen Welt «die Gewichte verlagerten» (van 
Ess 2015: 29).

Aufgrund dieser quasi-säkularen Grundhaltung vieler muslimischer, aber 
auch christlicher oder jüdischer Akteure und Akteurinnen im Osmanischen 
Reich gab es Strukturanalogien zu modernen Entwicklungen in anderen Teilen 
der Welt.3 Im Osmanischen Reich waren nicht nur Städte wie Istanbul oder 
Izmir pulsierende internationale Metropolen und multireligiöse Handelsstädte, 
sondern bis zu den Balkankriegen 1912–1913 auch Thessaloniki, Skopje oder 
Ioannina. Entsprechend kamen sämtliche Ideen und Diskurse, die in London, 
Amsterdam, Paris, Berlin oder Wien entstanden, mit nur kurzer Verzögerung 
im Osmanischen Reich an. Bei der multireligiösen und multiethnischen Bevöl­
kerung stießen besonders die Debatten bezüglich der Bürgerrechte und der 
politischen Teilhabe auf großes Interesse. Zuerst im Jahr 1876 und später 
noch einmal im Jahr 1908 wurden Verfassungen eingeführt, um die Macht 
des Sultans konstitutionell begrenzen zu können, wobei erst der zweite Versuch 
glückte.

2 Vgl. Berkes (1964: 89–192). Zum Modernisierungsprozess des Osmanischen Reiches ab dem 
18. Jahrhundert vgl. auch: Mardin (1962) und Ortaylı (2021).

3 Zum Themengebiet «(Dialektik der) Aufklärung und Erneuerung im Islam» vgl. Toprakyaran 
(2017a, 2019b) und Eichner (2020).

136 ERDAL TOPRAKYARAN

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die rebellischen osmanischen Intellektuellen des 19. und 20. Jahrhunderts, 
die sowohl in religiöser als auch ethnischer Hinsicht äußerst heterogen waren, 
wurden zunächst als Jungosmanen (Jeunes Ottomans) und später als Jungtür­
ken (Jeunes Turcs) bezeichnet. Sie verstanden sich als aufgeklärte Personen 
(münevver) und strebten nach Erneuerung und Reformen (tenvîr/tenevvür, 
tecdîd/teceddüd, ihyâ und ıslâh). So wie in anderen Teilen der Welt hatten auch 
die osmanischen Aufklärer und Aufklärerinnen eine grundsätzlich säkulare
Weltsicht, konnten aber zugleich theistische, deistische, mystische, freimaureri­
sche oder auch atheistische, monarchistische sowie republikanische Positionen 
vertreten und haben sich oftmals auch gegenseitig bekämpft.4 Viele von ihnen 
hatten die französische Aufklärungsliteratur entweder in der Originalsprache 
oder auch in osmanischer Übersetzung gelesen. Entsprechend berichtete der 
konservative Schotte Charles MacFarlane, der im Jahr 1848 eine medizinische 
Hochschule in Istanbul besuchte, voller Entsetzen, dass die muslimischen Stu­
denten begeistert Voltaire und andere aufklärerische und materialistische Lite­
ratur lasen (vgl. Herzog 2010). Auch die Frauenbewegung im Osmanischen 
Reich orientierte sich weitestgehend an den Entwicklungen in Paris, Wien oder 
Berlin. So wurde ab 1869 die erste von Frauen für Frauen gemachte Zeitschrift 
in osmanischer Sprache publiziert. Und im Jahr 1898 gründete Emîne Senîye 
Hanım in Thessaloniki als erste muslimische Frau einen Wohltätigkeitsverein 
nach modernen Standards. Sie war zugleich eine Vertreterin der durch die 
Jungtürken gegründeten Partei für Einheit und Forstschritt (İttihâd ve Terakkî 
Cemîyetî).5 Ab 1870 durften Frauen dank der osmanischen Bildungsreformen
auch erstmals als Berufsschullehrerinnen tätig werden.

Mit dem Ende des Ersten Weltkriegs, in den die Osmanen an der Seite der 
Deutschen und Österreicher eingetreten waren und der den endgültigen militä­
rischen und wirtschaftlichen Zusammenbruch brachte, verpuffte oberflächlich 
betrachtet auch das Reformprojekt der Jungtürken; doch bei näherer Betrach­
tung wird deutlich, dass es ihre politischen und gesellschaftlichen Ideen und 
Handlungen waren, die ab 1922 die Reformen des Gründers der Türkischen 
Republik, Mustafâ Kemâl Atatürk (1881–1938), erst ermöglicht haben. Die 
modernen und säkularistischen Reformen Atatürks, der als junger Offizier auch 
zu den Jungtürken gehörte, sind nämlich keinesfalls plötzlich aus dem Nichts 
entstanden, sondern haben eine mindestens zweihundertjährige Vorgeschichte.

Zu dieser Vorgeschichte gehört zweifelsohne auch das Wirken von zwei bis­
lang wenig bekannten Persönlichkeiten, Osmân Selâhaddîn Dede (1820–1887) 
und Hadîce Nakîye Hanım (1846–1899), die der Beitrag als religiöse, politische 
und bildungsbezogene Autoritäten exemplarisch vorstellt. Selâhaddîn Dede war 

4 Zu den verschiedenen weltanschaulichen und religiösen Ausrichtungen der jungtürkischen 
Aufklärer vgl. Haksever (2009: 11–19, 39–42, 65–73).

5 Für die Osmanische Frauenbewegung und die vielen durchgesetzten Reformen vgl. Çakır 
(1996: 23–56).

MYSTISCHER ISLAM ALS TEIL DER ERNEUERUNGSBEWEGUNG 137

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56 Jahre lang das Oberhaupt des mystischen Mevlevî-Ordens im Istanbuler 
Stadtteil Yenikapı und zugleich ein einflussreicher Unterstützer der politischen 
Reformbewegung. Zu seinen Schülerinnen zählte Nakîye Hanım, die nicht nur 
eine angesehene Dichterin, sondern auch eine engagierte Pädagogin war. Zwar 
zählen beide nicht zu den politischen oder auch religiösen Hauptakteuren der 
osmanischen bzw. türkischen Modernisierungsgeschichte, weshalb ihre Namen 
in den einschlägigen Standardwerken nicht vorkommen. Doch gerade deshalb 
erscheint es umso lohnender, ihre von mystischer Frömmigkeit geprägte Le­
benswelt zu skizzieren. Denn eine Reduktion der Geschichtsschreibung auf 
einzelne «große Persönlichkeiten» und «zentrale Ereignisse» verengt die narra­
tologische Perspektive und lässt historische Prozesse monokausal erscheinen. 
Der Beitrag möchte daher zeigen, dass und wie zwei Persönlichkeiten Aspek­
te religiöser und weltlicher Autorität in sich vereinen und wie sich dies auf 
ihren Lebensweg auswirkte. Hierzu stelle ich die beiden Persönlichkeiten in 
den jeweils charakteristischen Bezügen vor. Dabei wird sich zeigen, dass die 
beiden als typische Figuren einer sich in vielerlei Hinsicht modernisierenden 
spätosmanischen Welt gelten können.

Osmân Selâhaddîn Dede (1820–1887): Ein politisch-reformorientierter 
Sufi-Meister

Bereits der Großvater, der Onkel, der Vater und der ältere Bruder von 
Selâhaddîn Dede waren Oberhäupter des mystischen Mevlevî-Konvents in 
Istanbul-Yenikapı.6 Typisch für viele Sufi-Orden blieb die Leitungsfunktion 
innerhalb der Familie. In Max Webers dreigliedriger Typologie von legiti­
mer Herrschaft – legal-rational, traditional und charismatisch – liegt hier 
der traditionale Charakter von Autorität vor.7 Nach dem Tod des älteren 
Bruders wurde Selâhaddîn mit nur elf Jahren im Oktober 1831 vom amtie­
renden «Çelebî» zum «Dede» des Konvents in Istanbul-Yenikapı ernannt. «De­
de» bedeutet auf Türkisch eigentlich «Großvater», wird jedoch in der islami­
schen Mystik, die auch als Sufismus oder Derwischtum bezeichnet wird, im 
Sinne von «spiritueller Meister» verwendet. In der Ordenshierarchie des Mev­
levî-Ordens kommen die «Dedes» gleich nach den «Çelebîs», den direkten 
Nachkommen des Ordensgründers Mevlânâ Celâleddîn Rûmî (gest. 1273). Ein 
Çelebî, was ursprünglich in etwa «Gottesdiener» bedeutete, aber später im Sin­
ne von «Prinz» verwendet wurde, steht bis heute dem Orden juristisch vor und 
hat seinen Sitz in der zentralanatolischen Stadt Konya, wo auch Rumi wirkte 

6 Zur Biographie Selâhaddîn Dedes und seiner Familie vgl. İhtifalci Mehmet Ziyâ Bey (2005: 
119–161). Auf den S. 155–161 zählt der Autor mehrere Dutzend einflussreiche Schüler von 
Selâhaddîn Dede namentlich auf.

7 Vgl. Weber (2005). Siehe dazu auch den Beitrag von Almut-Barbara Renger in diesem Band.

138 ERDAL TOPRAKYARAN

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


und begraben liegt. In der Praxis haben aber verschiedene «Dedes» mehr Auto­
rität besessen als die «Çelebîs».8 Das Phänomen der Konkurrenz zwischen den 
leiblichen Nachkommen und den geistigen Kindern eines islamischen «Heili­
gen» trat sehr häufig, auch in anderen Ordenstraditionen, etwa bei den Bek­
taşîs, auf.9

Vermutlich gehörte auch Selâhaddîn Dede schon früh zu den sehr ein­
flussreichen Ordensoberhäuptern, da er nicht nur der Nachkomme von «De­
des» war, sondern auch ein offiziell anerkannter Nachfahre des Propheten 
Muhammad. Aufgrund seines jungen Alters wurde Selâhaddîn Dede jedoch bei 
der Ausübung seines Amtes von erfahreneren Derwischen unterstützt. Zugleich 
besuchte er viele Jahre lang regelmäßig den Unterricht von verschiedenen Ge­
lehrten und studierte bei diesen unter anderem Koranrezitation und -exegese, 
Rechtswissenschaften, Systematische Theologie und Persische und Arabische 
Sprache.

Viele Jahre später, nachdem er seine theologische Schulung abgeschlossen 
und als Ordensoberhaupt Erfahrung gesammelt hatte, wurde er 1868 im Alter 
von 48 Jahren zusätzlich zu seiner Funktion im Mevlevî-Orden zum Sprecher 
des staatlichen Rates der Sufi-Meister (meclis-i meşâyıh) gewählt. Er hatte die­
ses Amt mehr als zehn Jahre lang inne und war somit in diesem Zeitraum 
in strukturell-hierarchischer Hinsicht der ranghöchste Sufi-Meister des gesam­
ten Osmanischen Reiches. Auch galt er als eine diplomatische Mittlerfigur 
zwischen dem Sufismus und den eher von der nüchternen Theologie und der 
puristischen Rechtswissenschaft geprägten islamischen Autoritäten. So sollen 
abgesehen von seinen vielen Schülern, die zugleich staatliche Religionsbediens­
tete waren, auch zwei şeyhülislâm (oberster Religionsfunktionär des Reiches) 
zu seinen engsten Vertrauten gehört haben, zunächst Sâdeddîn Efendi und 
später Refîk Efendi. Dies war keineswegs selbstverständlich, da es in der 
islamischen und auch osmanischen Geschichte stets Phasen gab, in denen 
sich die «Theologen» und die «Mystiker» gegenseitig oder auch innerhalb ihrer 
eigenen Gruppen Konkurrenz machten oder sich sogar mehr oder weniger 
gewaltsam bekämpften (vgl. Toprakyaran 2013).

Seine diplomatischen Fähigkeiten nutze Selâhaddîn Dede jedoch nicht nur 
im Dialog der verschiedenen Sufi-Orden und -Ausrichtungen oder im Gespräch 
zwischen mystischen und theologischen Autoritäten, sondern anscheinend zu­
nehmend auch in der Politik. Er gilt sogar unter den Sufis als der wichtigste 
Fürsprecher der politischen Reform- und Freiheitsbewegung (vgl. Haksever 
2009: 76–93). Besonders eng befreundet war Selâhaddîn Dede mit den zentra­
len osmanischen Reformern, den Großwesiren Fuâd Pascha (gest. 1868), Alî 

8 Zum Begriff «Autotität» vgl. den Beitrag von Almut-Barbara Renger in diesem Band.
9 Diese Form der Konkurrenz erinnert auch an die Auseinandersetzung zwischen den Nach­

kommen des Propheten Muhammad und den anderen muslimischen Autoritäten und die 
unter anderem daraus resultierende Entstehung von Sunnitentum und Schiitentum.

MYSTISCHER ISLAM ALS TEIL DER ERNEUERUNGSBEWEGUNG 139

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Pascha (gest. 1871) und Midhat Pascha (gest. 1884). Da diese als pro-westlich 
geltenden Staatsmänner zugleich Anhänger des Mevlevî-Ordens waren, hielten 
sie sich oftmals im Konvent in Yenikapı auf, weshalb dieser Ort als das spirituel­
le Zentrum der osmanischen Reformbewegung gilt.

Noch entscheidender als die Beziehungen zu den Großwesiren war aber 
der enge Kontakt zu den Sultanen. Hier trafen sich politische und religiöse 
Autorität. Selâhaddîn Dede war regelmäßig zu Gast im Sultanspalast und hielt 
dort sogar einen mystisch-theologischen Unterricht ab, für den er einen Lohn 
erhielt. Umgekehrt besuchten ihn die drei als reformorientiert und pro-westlich 
geltenden Sultane Mahmûd II. (reg. 1808–1840), Abdülmecîd I. (1840–1856) 
und Abdülazîz I. (1856–1876), aber auch Abdülhamîd II. (1876–1909) und 
Mehmed V. (1909–1918) wiederholt im Ordenskonvent. Auch Abdülhamîd 
II. gab zunächst vor, die Reformen seiner Vorgänger und insbesondere die 
Einführung einer konstitutionellen Monarchie, also einer Verfassung und eines 
Parlaments, unterstützen zu wollen. Zugleich war er von seiner Bildung und 
seinem Kunstgeschmack her der wohl «westlichste» unter den osmanischen 
Sultanen und rief, wie versprochen, gleich nach seiner Thronbesteigung, bei 
der er von Selâhaddîn Dede begleitet und gesegnet wurde, die konstitutionelle 
Monarchie aus. Jedoch wandte er sich, nachdem er seine Macht gesichert hatte, 
von den Reformbemühungen seiner Vorgänger ab und setzte bereits 1878 die 
neue parlamentarische Verfassung wieder außer Kraft.

Selâhaddîn Dede und sein Umfeld waren schwer enttäuscht vom Sultan und 
haben ihn das vermutlich auch wissen lassen, denn nach diesem Zeitpunkt 
wurde sein Unterricht im Sultanspalast und auch die finanzielle Zuwendung 
gestrichen. Auch als Oberhaupt des staatlichen Rates der Sufi-Meister musste 
Selâhaddîn Dede im Jahr 1880 zurücktreten. Er soll sich daraufhin aus dem 
öffentlichen Leben zurückgezogen und seine letzten Lebensjahre in relativer 
Abgeschiedenheit im Konvent verbracht haben. Ob es sich dabei um einen frei­
willigen Rückzug oder um einen vom Sultan angeordneten Hausarrest handelte, 
ist nicht bekannt.

Nach seinem Tod am 12. Februar 1887 wurde Selâhaddîn Dede, so wie es die 
Mevlevî-Tradition vorsieht, im Konvent begraben. Zu seiner Beerdigung sollen 
gemäß der Darstellung seines Biographen İhtifalci Mehmet Ziyâ Bey viele Tau­
sende Menschen aus allen Gesellschaftsschichten, auch viele Christen und so­
gar christliche Geistliche, gekommen sein. Sein Sohn Mehmed Celâleddîn wur­
de traditionaler Amtsautorität nach zum neuen Dede des Konvents bestimmt, 
während der Ehemann seiner Tochter Fâtma Âlîye, Hüseyin Fahreddîn Dede, 
den Konvent in Istanbul-Eyüb leitete.

Von Selâhaddîn Dede, der viel geschrieben haben soll, ist lediglich ein hand­
schriftliches Traktat in osmanischer Sprache zur Lehre des Seinsmonismus

140 ERDAL TOPRAKYARAN

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


(vahdet-i vücûd) erhalten geblieben.10 Ein umfassender Kommentar zum Mes­
nevî, dem poetischen Hauptwerk Rumis, ein islamisch-apologetisches Traktat, 
ein Fürstenspiegel für den damaligen Prinzen und späteren Sultan, Mehmed V., 
und weitere Schriften und Notizen wurden bei einem Hausbrand zerstört.

Die mystisch-theologische Lehre und Praxis des Mevlevî-Ordens

Die einzige erhalten gebliebene Schrift Selâhaddîn Dedes, das Traktat zum 
Seinsmonismus, handelt vom zentralen Element der mystischen Theologie
und Anthropologie der Sufis.11 Selâhaddîn Dede, der kraft traditionaler Herr­
schaftsautorität Leiter des Mevlevî-Ordens war, rezipierte in diesem Traktat 
neben Rumi auch Sufis anderer Traditionen wie Fahreddîn Irâkî (gest. 1289), 
insbesondere aber den weitherum bekannten Sufi-Autor Muhyîddîn Ibn Arabî 
(gest. 1240).12 Dieser stammte aus Andalusien, also aus dem westlichen Teil 
der damaligen islamischen Welt, und war damit eine Art geographischer Ge­
genpol zu Rumi, der in der weit östlichen, heute in Afghanistan liegenden 
Stadt Balkh geboren wurde. Beide sollen sich dann, nach vielen abenteuerlichen 
Reisen durch die damaligen islamischen Reiche, erst nach Mekka, dann nach 
Zentralanatolien begeben haben. Dort sollen sie sich begegnet sein, bevor Ibn 
Arabî dann nach Damaskus weiterreiste, wo er schließlich starb. Doch selbst 
wenn es keine Begegnung zwischen den beiden «größten Meistern» gegeben 
haben sollte, so ist es glaubhaft belegt, dass der Schwiegersohn von Ibn Arabî, 
Sadreddîn Konevî (gest. 1274), eng mit Rumi befreundet war.13

Selâhaddîn Dede schildert in seinem Traktat, dass Ibn Arabî, Sadreddîn 
Konevî, Fahreddîn Irâkî und auch Rumi, Gott mit der Sonne verglichen hät­
ten.14 «Gottes Sein», das als das einzige echte und absolute Sein (vücûd-ı 
mutlak) bezeichnet wird, sei vergleichbar mit der Sonne, die die einzige Quelle 
des Lichts ist. Der Mond hingegen sei wie die Schöpfung, da sie lediglich das 
Licht der Sonne reflektiert, ohne selbst Licht hervorzubringen. Entsprechend 
habe die Schöpfung, auch der Mensch, kein echtes Sein, sondern existiere 
lediglich durch das Sein Gottes. Diese Erkenntnis werde unter Sufis auf die 
arabische Formel gebracht: «Es gibt kein Sein außer Ihn (mâ fî’l-vücûd illâ 

10 Vgl. Küçük (2015: 65–96). In diesem Artikel wird das osmanische Traktat nicht nur vorge­
stellt und analysiert, sondern auch vollständig transkribiert.

11 Die zwei einzigen erhalten gebliebenen Abschriften dieser Handschrift befinden sich heute 
in den Archiven in Istanbul: MS İstanbul, Süleymaniye, İzmir 790, 8 fols. und MS İBB, 
Atatürk Kitaplığı, Yazmalar K1065, 6 fols.

12 Zu Ibn Arabi, Rumi und dem von beiden vertretenen sufischen Pfad der Liebe vgl. Toprakya­
ran (2018b).

13 Zu Konevi, der in seinen zahlreichen Schriften eine Synthese zwischen der mystischen 
Theologie Ibn Arabis und der Philosophie Avicennas [Ibn Sīnās] (gest. 1037) geschaffen hat 
vgl. Demirli (2015).

14 Vgl. Küçük (2015: 81, 85–86); in der Handschrift handelt es sich um fol. 3b.

MYSTISCHER ISLAM ALS TEIL DER ERNEUERUNGSBEWEGUNG 141

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


hû).»15 Zugleich streitet Selâhaddîn Dede entschieden ab, dass die persische 
Formel «Alles ist Er (heme ôst)» von Ibn Arabî oder einem anderen Sufi stam­
men könne, wie es oftmals behauptet werde. Denn die Vorstellung, dass ein Ge­
schöpf identisch mit Gott sein könne, sei pantheistisch (mezheb-i vücûdîye).16

An dieser Stelle zitiert er den im 18. Jahrhundert sehr einflussreichen Sufi
Abdülganî Nâblûsî (gest. 1731), der ebenso argumentierte.17 Die Weisheit, Gott 
als das wahre und einzige Sein hinter der aus ihm emanierenden, illusionsbe­
hafteten Manifestation zu sehen, könne jedoch nur durch die Hilfe eines inspi­
rierenden Meisters erlangt werden und nicht durch rationale Studien allein. Es 
gebe aber Fälle, wo eine suchende Person durch eine Gotteserfahrung direkt auf 
die «Stufe der absoluten Liebe» (aşk mertebesi) erhoben wird und dadurch die 
göttliche Wirklichkeit erkennt, die auch mit folgendem Koranvers angedeutet 
werde: «Alles außer seinem Angesicht wird vergehen (küllü şey’in hâlikun illâ 
vechehu).»18

Die spezifisch sufisch-seinsmonistische Vorstellung vom Angesicht Gottes, 
das in der traditionellen Koranexegese zumeist mit dem Sein bzw. dem Wesen 
Gottes gleichgesetzt wird, spielte auch in dem Tanzritual des Mevlevî-Ordens 
eine zentrale Rolle.19 Die spezifische Ritualmusik und der aufgeführte Tanz 
wurden mit der Zeit sogar so beliebt und prägend, dass die Mevlevî-Gemein­
schaft bis heute auch als Orden der tanzenden Derwische bezeichnet wird, 
ohne dass den meisten Menschen die spezifischen Bedeutungen bekannt sind. 
Im begrenzten Rahmen dieses Artikels kann auf die vielschichtigen Bedeu­
tungsebenen der einzelnen Elemente des Tanzrituals nicht eingegangen werden, 
jedoch handelt es sich dabei im Allgemeinen um die mimetische Nachahmung 
der Gotteserfahrungen des Propheten Muhammad und der sich auf ihn beru­
fenden Sufis.

Das Ritual soll in Erinnerung rufen, dass allein Gottes Angesicht bzw. Wesen 
unvergänglich ist und alle Seelen zunächst eine Reise von Gott in Richtung 
Schöpfung machen und dann wieder zurück zu Gott. Während der Reise lernen 
die Seelen, dass Gott auch in dieser materiellen Welt hinter jedem Schleier 
verborgen ist und erfahren werden kann, wie es im Traktat zum Seinsmonismus
von Selâhaddîn Dede erklärt wird. Deshalb wird am Ende des Rituals, wenn die 
Musik endet und sich alle Tänzerinnen und Tänzer wieder auf den Boden set­
zen, noch einmal zur Erinnerung Vers 2/115 aus dem Koran rezitiert, welcher 

15 Vgl. ebd. S. 83 und 88; in der Handschrift handelt es sich um fol. 5a.
16 Tatsächlich gab und gibt es aber im Sufismus neben den von Selâhaddîn Dede vertretenen 

seinsmonistischen Überzeugungen, die sich mit der theologischen «Orthodoxie» leichter in 
Einklang bringen lassen, stets auch pantheistische Vorstellungen. Vgl. Ocak (2016: 209–215).

17 Vgl. Küçük (2015: 82, 90); in der Handschrift fols. 6b–7a.
18 Vgl. Küçük (2015: 82, 88–89); in der Handschrift fols. 5b–6a. Bei dem Koranvers handelt es 

sich um Sure 28, Vers 88.
19 Zum Tanzritual und zur Symbolik Rumis vgl. Toprakyaran (2017b).

142 ERDAL TOPRAKYARAN

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


lautet: «Gottes ist der Osten, Gottes ist der Westen. Wohin auch immer ihr euch 
wendet, dort ist Gottes Angesicht. Er ist der Allgegenwärtige, der Allwissende».

Nach der Biografie eines auch politisch agierenden Mannes sehen wir nun 
die Biografie einer Frau aus demselben Milieu, die andere Wege erzieherischen 
Wirkens nutzte.

Hadîce Nakîye Hanım (1846–1899): Eine emanzipierte Sufi-Dichterin

Eine der vielen Schülerinnen und Schüler von Selâhaddîn Dede war Nakîye 
Hanım.20 Sie stammte aus einer sehr berühmten und gebildeten osmanischen 
Familie.21 Ihre direkten Vorfahren waren unter anderem Großwesire, şeyhül­
islâm, Kadis und Gouverneure. Viele von ihnen waren nachweislich in sufische 
Orden initiiert und zugleich künstlerisch begabt.22 In Webers Herrschaftsunter­
scheidung liegt hier wie bei Selâhaddîn Dede ein traditionaler Charakter von 
Autorität bei Nakîye Hanım vor. Ihr Vater Osmân Sâib Efendi war der Leiter 
des staatlichen Observatoriums und ihre Tante Şeref Hanım (gest. 1861) eine 
bedeutende osmanische Dichterin (vgl. Toprakyaran 2019a). So wie ihre Tante 
hat auch Nakîye Hanım nicht geheiratet und keine Kinder bekommen und 
auch ihre Leidenschaft galt an erster Stelle dem mystischen Pfad der Mevlevîs. 
Nakîye Hanım scheint sich, wie es auch von dem Biographen İnan geschildert 
wird, sehr stark mit Selâhaddîn Dede und dem Mevlevî-Konvent in Yenikapı 
identifiziert zu haben. Das verwundert nicht, wenn man bedenkt, dass bereits 
ein Urururgroßvater von ihr, der Großwesir Abdullâh Nâilî Pascha (gest. 1758; 
vgl. İhtifalci Mehmet Ziyâ Bey 2005: 52), eine beträchtliche Summe für den 
Ausbau und die Restauration des Konvents aufgebracht, ihre Tante Şeref Hanım 
ein Leben lang dem Konvent gedient und ihr älterer Bruder Mehmed Nebîl 
(1842–1890) dort – so wie sie selbst – eine sufische Ausbildung erhalten hatten. 
Die religiöse, soziale und edukatorische Autorität Nakîye Hanıms gründete 
somit tief in der Familientradition.23

Zugleich war Nakîye Hanım aber auch eine emanzipierte Frau und engagier­
te Lehrerin. Sie gehörte zur ersten Generation der Frauen, die im Rahmen der 
osmanischen Bildungsreformen ab 1870 zur Lehrerin ausgebildet wurden. Ab 
1880 unterrichtete sie die Fächer Geschichte und Persisch an einer Berufsschule 

20 Hanım bedeutet auf Türkisch so viel wie «Dame» oder «Frau».
21 Zur Biographie Nakîye Hanıms vgl. İnan (1988: Bd. 2, 1099–1101). Ähnlich wie im Fall von 

Osmân Selâhaddîn Dede ist der Kreis der von ihr beeinflussten Schülerinnen noch nicht 
erforscht.

22 Zur Biographie und zur sufischen Ausrichtung ihres Ur- und Ururgroßvaters mütterlicher­
seits vgl. Toprakyaran (2019c, 2016).

23 Vgl. İnan (1988: 1160–1161). Unklar bleibt, was aus dem Zwillingsbruder von Nâkiye 
Hanım, Abdürrahîm Besîm, geworden ist, der in den Quellen nur als Kleinkind erwähnt 
wird.

MYSTISCHER ISLAM ALS TEIL DER ERNEUERUNGSBEWEGUNG 143

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


für Mädchen. Der Grund, weshalb sie sich der persischen Sprache zuwandte 
und einige Jahre später sogar ein vielgelobtes osmanisch-persisches Wörterbuch 
verfasste, hat sicherlich damit zu tun, dass Rumi, wie auch die anderen großen 
Sufi-Dichter Attar (gest. 1221), Saadi (gest. 1291-92) oder Hafis (gest. 1390), 
ihre literarischen Werke auf Persisch verfasst bzw. diktiert hatten.24 Sie verfasste 
aber nicht nur ein Wörterbuch, sondern übersetzte auch Texte ins Persische, 
etwa ein Theaterstück des wohl berühmtesten Jungosmanen Nâmık Kemâl 
(1840–1888).25 Darüber hinaus unterrichtete sie die osmanischen Prinzen und 
Prinzessinnen in Persisch, was belegt, dass sie wie bereits Selâhaddîn Dede sehr 
gute Beziehungen zum osmanischen Palast hatte. Abdülhamîd II. verlieh ihr für 
das Persisch-Wörterbuch im Jahr 1883 eine silberne Verdienstmedaille und auf­
grund ihrer erfolgreichen Lehrtätigkeit im Jahr 1896–97 einen Verdienstorden 
dritten Grades. Über eine dreimonatige Reise nach Ägypten, die sie in Beglei­
tung der Prinzessin Zeyneb unternahm, ist leider nichts Näheres überliefert, 
außer dass sie dort an einer Hochzeitsfeier teilnahmen.

Auch in ihrem ungedruckten, aber handschriftlich erhaltenen Diwan, be­
handelte sie nicht nur die typischen Themen der islamischen Liebesmystik, 
sondern auch soziale und politische Themen.26 So findet sich im Diwan ein 
langes Gedicht über die Bildung von Frauen, das ursprünglich in einer Frauen­
zeitschrift abgedruckt worden war und die Bemühungen Abdülhamîds II. auf 
diesem Gebiet ausdrücklich lobte (vgl. Şentürk 2010: 208–212).27 Auf poetische 
Weise schildert das Gedicht, dass Gott, der Allwissende, dieses Universum er­
schaffen und dann den Lehrer der Welt, den Propheten Muhammad, entsandt 
habe, um das Wissen offenzulegen. Da erst das Wissen den Menschen vollende, 
habe Abdülhamîd II. ein Rechtsgutachten verfassen lassen, dass die Ausbildung
von Mädchen befiehlt. Der Sultan habe sich stets für die Bildung eingesetzt 
und Reformen eingeleitet. Er habe Schulen eröffnet, so dass nunmehr jeder 
sich Wissen aneignen könne. Die Dichterin rief speziell die Frauen auf, diese 
Bemühungen des Sultans wertzuschätzen und ihr Wissen zu vermehren. Die 
Frauen sollten auch dafür beten, dass der Sultan ein langes Leben habe und sich 
weiterhin für sie einsetzen könne.

24 Ein gedrucktes Exemplar des Osmanisch-Persisches Wörterbuchs befindet sich in einer Is­
tanbuler Staatsbibliothek: Beyazıt Devlet Kitaplığı Nr. 22556, 1310. Im Rahmen einer an der 
Hacettepe Universität in Ankara verfassten, nicht-veröffentlichten Masterarbeit wurde das 
Wörterbuch nicht nur analysiert, sondern auch vollständig transkribiert. Vgl. Ahmadzadeh 
(2018).

25 Zu Nâmık Kemâl und anderen muslimischen Reformern des 19. Jahrhunderts vgl. Schäbler 
(2016).

26 Das einzige erhalten gebliebene Exemplar dieser Handschrift befindet sich in einem Istanbu­
ler Archiv: MS İ.Ü. Nadir Eserler Kütüphanesi Nr. T10156, 42 fols. Im Rahmen einer an der 
Universität Istanbul verfassten, nicht-veröffentlichten Masterarbeit wurde der Diwan nicht 
nur analysiert, sondern auch vollständig transkribiert. Vgl. Şentürk (2010).

27 Vgl. ebd. S. 208–212.

144 ERDAL TOPRAKYARAN

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Es stellt sich die Frage, ob die Begeisterung Nakîye Hanıms für den als 
äußerst autoritär geltenden Sultan echt oder nur aufgesetzt war. Falls sie echt 
war, müsste sie dem Sultan die Herabwürdigung ihres eigenen Sufi-Meisters 
verziehen haben, was aber eher unwahrscheinlich ist. Denn in ihrem Diwan 
schildert sie, gleich in ihrem zweiten Gedicht, dass sie Osmân Selâhaddîn Dede
sehr verehrt und geliebt hatte:

[…] Osmân Efendi ist in beiden Welten meine Zuflucht und mein Meister / Ich werfe mich 
vor ihm nieder, um mein Auge und Herz zu heilen. […] / Er ist ein Weisheitsschatz, die 
Quelle des wahrhaftigen Segens. Jemanden wie ihn – ganz ohne Heuchelei – gibt es in 
dieser Welt kein zweites Mal. […]28

Zu den außergewöhnlichen Merkmalen von Nakîye Hanıms Diwan gehört, 
dass sie in manchen Gedichten nicht wie üblich lediglich Gott, die Propheten 
und die Heiligen um Beistand bittet, sondern, wie bereits ihre Tante Şeref 
Hanım, auch die Natur. Solch ein naturmystisches Motiv, nämlich die Anrufung 
des achten Mondmonats, der im islamischen Kalender «Şâbân» heißt und dem 
neunten Mondmonat, dem Fastenmonat Ramadan, vorausgeht, finden wir be­
reits im ersten Gedicht ihres Diwans; vermutlich, weil sie zu Beginn des Şâbâns 
begonnen hat, den Diwan niederzuschreiben:

O geheiligter Şâbân, gib mir hilfsbedürftiger Person deinen Schutz / O geheiligter Şâbân, 
mach mein Flehen und Weinen wirksam / Das Trennungsfasten hat im Monat des Schmer­
zes meinen Wirbel gebrochen / O geheiligter Şâbân, lass uns Geborgenheit erlangen beim 
Fest der Vereinigung.29

Anschließend folgen viele Gedichte, die in typischer Weise von Gott, den 
Propheten und Heiligen, der Trunkenheit, dem Wein, den Schmetterlin­
gen, Rosen und Nachtigallen, und insbesondere vom heiß ersehnten «Gelieb­
ten» und den «Liebenden» handeln, wobei «der Geliebte» in der Regel Gott 
und die «Liebenden» die Mystiker und Mystikerinnen symbolisieren. Einige 
Verse seien an dieser Stelle exemplarisch übersetzt:

[O Schicksal,] was immer du an Schändlichem vorhast, bei Gottes Liebe, komm und tu 
es mir an. Aber bitte, lass den Pfeil des Feindes nicht meinen Geliebten berühren. / […] 

28 «[…] Penâhım mürşidim Osmân Efendî´dir dü âlemde / Cilâ-yı çeşm ü dildir pâyına yüz 
sürmeden maksûd / […] O bir genc-i maârif mâden-i feyz-i hakikatdir / Ki anun misli bu 
âlem içinde bî-riyâ nâ-bûd. […]» (Şentürk 2010: 145–147; in der Handschrift fol. 2a). Die 
Übersetzungen aus dem Osmanischen stammen vom Verfasser des Beitrags und stellen 
lediglich eine inhaltliche Annäherung an den Originaltext, ohne Anspruch auf stilistische 
und inhaltliche Vollständigkeit, dar. Allein schon die Tatsache, dass im Osmanischen neben 
der türkischen auch die arabischen und persischen Terminologien in allen ihren Facetten 
Verwendung fanden, macht eine Übersetzung ins Deutsche äußerst schwierig. So gibt es 
etwa für Wörter wie «Liebe» oder auch «Herz» mehr als ein Dutzend Ausdrücke.

29 «Olub ben âcize çün sâye-bân yâ Hazret-i Şâbân / Sen itdir yân tesîr-i figân yâ Hazret-i 
Şâbân / Dü tâ kıldı miyânım mâh-ı gamda rûze-i firkat / Bekâm it ıyd-ı vuslatda emân yâ 
Hazret-i Şâbân» (Şentürk (2010: 147–148); in der Handschrift fol. 1b).

MYSTISCHER ISLAM ALS TEIL DER ERNEUERUNGSBEWEGUNG 145

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Komm, töte Nakîye, welche täglich tausendfach jammert, es ist nicht schlimm. Aber bitte, 
bei Gottes Liebe, lass den Pfeil des Feindes nicht meinen Geliebten berühren.30

In dieser Nacht hat mich der Geliebte wieder reich beschenkt. Mir blieb nur das Staunen, 
und ich weinte vor Glück […] / In dieser Nacht habe ich dank dem roten Wein das ewige 
Leben erlangt und bin nun im Himmelreich eine Freundin Jesu / In dieser Nacht habe 
ich im Rosengarten seiner Schönheit an der zarten Blüte gerochen und bin nun wie eine 
berauscht bebende Nachtigall / In dieser Nacht o Herz, bin ich verstummt aus Dank für 
seine zahllosen Gaben und bin nun eine verschüchterte Nakîye.31

Das Feuer der Liebe hat in dieser Nacht die Grenzen des Himmels berührt. Die Lichter 
der Liebe haben das Reich der Herzen erleuchtet / O Asket, glaubst du, die Felder dieser 
Welt sind leer? Der Rosengarten der Liebe ist erneut voll der Liebenden / O Herz, du 
bist eine Zeit lang im Derwischkonvent der Liebe umhergewandert. Haben sich dir die 
Geheimnisse der Liebe offenbart? / Mein Herz hat sich mal wieder in eine zierliche Rose 
verliebt, doch kann ich der Mondschönen meine Liebe nicht zeigen / Schlussendlich gibt 
es keine Lösung, o Nakîye, verurteile nicht. Denn das Herz ist in diesem Augenblick in den 
Flüssen der Liebe ertrunken.32

Ich bin es, die an der Türschwelle wie ein Nachfalter im Liebesfeuer brennt, seitdem der 
Sultan der Liebe der Liebenden die Pforte seines Konvents geöffnet hat / […] O Nakîye, bist 
du es, deren Herz auf dem Pfad der Liebe ständig blutet? Die Leute der Liebe respektiert 
das grausame Schicksal nicht. […].33

[…] Ich habe die bedürftig jammernde Nakîye in einem bedauernswerten Zustand gese­
hen / Als hätte sie den Seelenschmerz des irren Madschnun / Die Tränen der Verzweifelten 
fließen wie der Oxus / Ihre Neider sind glücklich, ihr Herz betrübt, ihre Lunge voll Blut / 
Diese Şeref hat tausend Sorgen und ist verworren. Komm [o Geliebter].34

Im Diwan befinden sich, wie auch schon im Diwan ihrer Tante, auch selbstge­
schriebene Liedertexte, die oftmals sprachlich etwas einfacher gehalten sind als 

30 «Her ne cevrin varsa kıl bu câna Allah aşkına / Değme tek tîr-i adû cânâna Allah aşkına / 
[…] Günde bin kez gel Nakîye zârı öldür gam değil / Değme tek tîr-i adû cânâna Allah 
aşkına» (Şentürk (2010: 199–200); in der Handschrift fol. 3b).

31 «Ben yine müstağrâk-ı eltâf-ı yâr oldum bu şeb / Hayretimden gâh zâr u geh nizâr oldum bu 
şeb […] / Bâde-i lâliyle kesb idüb hayât-ı câvidân / Âsmânda Hazret-i Îsâ´ya yâr oldum bu 
şeb / Gülşen-i hüsnünde şemm idüb verd-i terin / Mest ü pür-efgân olub güyâ hezâr oldum 
bu şeb / Bunca lutf-ı bî-şümârın lâl olunca şükrüne / Ey gönül hem-çün Nakîye şerm-sâr 
oldum bu şeb» (Şentürk (2010: 156–157); in der Handschrift fol. 9b).

32 «Ser çekti semâvâta bu şeb nâr-ı muhabbet / Parlatdı gönül mülkini envâr-ı muhabbet / 
Zâhid bu cihân bağını tenhâ mı sanursun / Tolmuş yine uşşâk ile gül-zâr-ı muhabbet / Bir 
hayli zamân hân-gâh-ı aşkda tolandın / Keşf oldı mı ey dil sana esrâr-ı muhabbet / Duş oldı 
yine bir gül-i nâzik-tere gönlüm / Kâbil değil ol meh-veşe izhâr-ı muhabbet / Yok çare hulâsâ 
Nakîye eyleme tâyib / Dil oldı bu dem gark-ı enhâr-ı muhabbet» (Şentürk (2010: 158–159); 
in der Handschrift fol. 11a).

33 «Feth idelden aşıka dergâhın sultân-ı aşk / Âsitânında benim pervâne-veş sûzân-ı aşk / 
[…] Râh-ı aşk içre Nakîye sen misin dil-hûn müdâm / Ehl-i aşka itmiyor zâlim felek hiç 
ihtirâm» (Şentürk (2010: 237–241); in der Handschrift fol. 20a).

34 «Dûn-ı Nakîye zârı gördüm hâli dîğer-gûndur / Sanki zencîrin şikest itmiş keder-i Me­
cnûndur / Eşk-i çeşmi gûyiyâ bî-çârenin Ceyhûndur / Hâsidân memnûn gönül mahzûn ciğer 
pür-hûndur / Bu Şeref bin derd içinde kaldı hayrân oldı gel» (Şentürk (2010: 241–243); in 
der Handschrift fol. 20b).

146 ERDAL TOPRAKYARAN

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


die Gedichte, aber dennoch zumeist eine spirituelle Grundhaltung widerspie­
geln. Exemplarisch für die neunundzwanzig Lieder, soll an dieser Stelle ein Text 
teilweise übersetzt werden:

Ohne Zweifel wird das Herz von Leid befreit / Lasst uns geduldig sein. Es wird ein Tag 
kommen, an dem das Gemüt fröhlich wird, an dem das Haus des Herzens, das wegen 
Kummer eingestürzt, wie neu erstrahlt / Lasst uns geduldig sein. Es wird ein Tag kommen, 
an dem das Gemüt fröhlich wird / Diese Welt wird nicht auf ewig Leid bringen / Gram 
wird verwehen, Schmerz wird vergehen, fröhlich wird der Mensch / Diese Welt wird vor 
Lust und Freude sich verbiegen / Lasst uns geduldig sein. Es wird ein Tag kommen, an dem 
das Gemüt fröhlich wird / […].35

Ihre letzte Ruhestätte hat Nakîye Hanım ganz in der Nähe ihres Sufi-Meisters 
Selâhaddîn Dede gefunden, nämlich im Garten des Mevlevî-Konvents in Yeni­
kapı, im selben Grab wie ihre Tante Şeref Hanım, die sich ganz der poetischen 
Liebesmystik hingegeben hatte. Sinnbildlich erscheint der im islamischen Kon­
text ungewöhnliche Wunsch, kein eigenes Grab und keinen Grabstein zu haben, 
sondern in das Grab und in den Schoss ihrer geliebten Tante gelegt zu werden. 
Dass sie sich diese Ruhestätte bereits zuvor selbst ausgewählt hatte, geht aus 
einem ihrer Gedichte hervor:

Wir sind Mevlevîs, unser Ruhm kommt von der Glorie der Liebe / Unsere Freundschaft gilt 
stets den leidgeplagten Liebenden / O Nakîye, den Staub der Pforte des Meisters hast du dir 
zur Ruhestätte genommen / Denn jener Ort ist unser gnadenvolles Paradies.36

Fazit: Sufis als religiöse und politische Autoritäten

An den Beispielen von Selâhaddîn Dede und seiner Schülerin Nakîye Hanım
lässt sich demonstrieren, dass es im 19. Jahrhundert im Osmanischen Reich
auch Persönlichkeiten aus dem Sufi-Milieu gab, die zugleich religiös und re­
formfreudig waren. Als, im Wortlaut Webers, traditionale Autoritätstypen nutz­
ten beide ihre Möglichkeiten und Netzwerke, um jene, die eine freiheitliche Ver­
fassung, Rechtsstaatlichkeit oder auch Frauenrechte forderten, zu unterstützen. 
Dies war nicht selbstverständlich, denn die Sufis im Osmanischen Reich lassen 
sich keineswegs allesamt als politisch und gesellschaftlich progressiv einordnen. 
Es gab stets auch Mystiker, Mystikerinnen und Ordensgemeinschaften, die bei 
diesen Themen entschieden gegen jede Form von Erneuerung auftraten (vgl. 

35 «Elbette gönül gussâdan azâd olacakdır / Sabr eyleyelim gün ola dil şâd olacakdır / Gamdan 
yıkılan kalb evi abâd olacakdır / Sabr eyleyelim gün ola dil şâd olacakdır / Kalmaz bu cihân 
böyle küdûretde dem-â-dem / Mihnet de geçer gam da gider şâd olur âdem / Perd olsa 
gerek zevk ü meserretle bu âlem / Sabr eyleyelim gün ola dil şâd olacakdır.» (Şentürk (2010: 
253–254); in der Handschrift fol. 26b).

36 «Mevlevîyiz Şeref-i aşk iledir şöhretimiz / Dâim uşşâk-ı cefâkeşledir ünsiyetimiz / Nakîye 
hâk-i der-i pîri edindin mevâ / O mahaldir çü bizim cennet-i bî-minnetimiz» (Tamsöz 1994: 
60).

MYSTISCHER ISLAM ALS TEIL DER ERNEUERUNGSBEWEGUNG 147

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Haksever 2009: 75–76, 164–222; vgl. auch Toprakyaran 2018a). Und selbst 
Selâhaddîn Dede und Nakîye Hanım hatten sich, anders als viele der sie umge­
benden Persönlichkeiten, eher moderat gezeigt und versucht, ihre Beziehungen 
zum Sultanspalast aufrecht zu erhalten.

Dies mag auch daran liegen, dass die Sufis ohnehin eine eigene Auffassung 
von Gesellschaft und Autorität haben. Denn entsprechend der oben geschilder­
ten Lehre vom Seinsmonismus sind auch Macht, Herrschaft, Reichtum etc. nur 
Illusion. Gott allein ist der wahre Machthaber, der allwissende König und der 
Besitzer des Lebens. Der freie Wille ist im Sufismus relativ und nicht jedem 
Menschen gegeben.37 Dabei besitzt aber nicht derjenige mehr Freiheit, der 
über weltliche Macht verfügt, sondern der am hingebungsvollsten ist. Diese 
absolute Hingabe wird im Islam als Gottesfreundschaft (velâyet) bezeichnet 
und die Anteilhabenden an dieser Freundschaft sind die eigentlichen Lenker 
des Universums. Es soll eine nur ihnen selbst bekannte Hierarchie geben 
unter diesen Gottesfreunden, die sich der Außenwelt mal zu erkennen geben 
und mal nicht. Diese Personen, die man im deutschsprachigen Kontext als 
Heilige und mit Weber als charismatisch bezeichnen kann, sollen auch über­
natürliche Fähigkeiten haben. Sie können telepathisch kommunizieren, Engel 
und Geistwesen sehen, fliegen, über Wasser laufen oder sich in andere Wesen 
verwandeln. Der jeweilige Rang in der Hierarchie ist nur ihnen selbst bekannt 
und richtet sich nach dem Grad der spirituellen Entwicklung und Gottesnähe, 
wobei sie alle ganz in Gott entworden sind. Das heißt, dass sie nicht nach ihrem 
eigenen begrenzten Willen handeln, sondern sich ganz dem göttlichen Willen 
hingeben. Sie sind frei, weil sie ganz in der Freiheit Gottes leben. Deshalb 
werden sie auch «vollkommene bzw. universale Menschen» (insân-ı kâmil) und 
auch «Leute des Verborgenen» (ricâl-ı gayb) genannt.38

Diese sufischen Überzeugungen waren auch den politischen Machthabern 
bekannt, weshalb sie die Sufi-Meister unter Beobachtung hielten und nicht im­
mer erfreut waren, wenn sich ihre Anhängerschaft zu sehr vergrößerte. Zugleich 
gab es im sunnitischen Mehrheitsislam bereits ab der Zeit der äußerst brutalen 
umayyadischen Machtergreifung im Jahr 661 eine Konkurrenz zwischen den 
als weltlich wahrgenommenen Sultanen bzw. Kalifen und den Personen, die 
sich der ‹Gottesfreundschaft› verschrieben hatten (vgl. Melvin-Koushki 2018). 
Diese waren an erster Stelle die direkten Nachkommen des Propheten und 
zusätzlich noch die Mystikerinnen und Mystiker. Auch wenn die sunnitischen 
Sultane bzw. Kalifen sich verschiedene Titel aneigneten und sich mit religiösen 
Symbolen schmückten, blieben sie in der Wahrnehmung von Musliminnen und 
Muslimen und auch in der Definition der Juristen und Theologen rein weltliche 

37 Für eine systematische Darstellung des sufischen Modells von Herrschaft und Gesellschaft
vgl. Ocak (2021).

38 Die Übersetzung des Begriffs «insân-ı kâmil» als «universaler Mensch» stammt von dem 
Schweizer Islamwissenschaftler Titus Burckhardt (gest. 1984). Vgl. Burckhardt (1953).

148 ERDAL TOPRAKYARAN

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Autoritäten. Anders verhielt sich dies im Schiitentum und im Sufismus, wo von 
Beginn an in traditionaler Autorität der Bezug zur Heiligkeit der Propheten­
nachkommen im Zentrum von Theologie und Lebenswelt stand. Diesbezüglich 
heißt es bei Melvin-Koushki:

[…] Shi’ism, and then Sufism, laid claim to the crucial category of walaya, the ‹sacral 
power› exclusive to the imams and the saints (awliya’) and denoting closeness to God 
and the House of the Prophet, as well as the temporal rulership entailed by this spiritual 
relationship […].

(Melvin-Koushki 2018: 354–355)

So darf es nicht verwundern, dass der Sufi-Meister Selâhaddîn Dede, der 
auch als Nachkomme des Propheten Muhammad offiziell anerkannt war, als 
große Autorität wahrgenommen wurde und seinen Einfluss auch auf politischer
Ebene geltend machte. Er wurde aber nur so lange als Autorität akzeptiert, 
als er dem weltlichen Herrscher nicht fundamental widersprach. Auch seine 
treue Schülerin Nakîye Hanım konnte ihre modernen Ideale nur ausleben, 
soweit es die staatlichen und gesellschaftlichen Rahmenbedingungen zuließen. 
Bezüglich der komplexen Rolle von Selâhaddîn Dede, Nakîye Hanım und der 
zahllosen kleinen und großen Reformerinnen und Reformer lässt es sich mit 
Michel Foucault argumentieren, dass es auch im Osmanischen Sultanat nie 
eine «Sonne der Souveränität» gab, sondern einen «bebenden Sockel der Kraft­
verhältnisse, die durch ihre Ungleichheit unablässig Machtzustände erzeugen, 
die immer lokal und instabil sind» (Foucault 1983: 114). Für Foucault sind 
Macht und Widerstand zwei Seiten derselben Münze. Wo es Macht gibt, gibt 
es auch Widerstand, und genauso wie sich die Macht nicht auf eine oder einige 
Personen oder Institutionen reduzieren lässt, lässt sich auch der Widerstand 
nicht beschränken:

Diese Widerstandspunkte sind überall im Machtnetz präsent. Darum gibt es im Verhält­
nis zur Macht nicht den einen Ort der großen Weigerung – die Seele der Revolte, den 
Brennpunkt aller Rebellionen, das reine Gesetz des Revolutionärs. Sondern es gibt einzelne 
Widerstände: mögliche, notwendige, abgestimmte, unwahrscheinliche, spontane, wilde, 
einsame, kriecherische, gewalttätige, unversöhnliche, kompromissbereite, interessierte oder 
opferbereite Widerstände, die nur im strategischen Feld der Machtbeziehungen existieren 
können.

(Foucault 1983: 117)

Mit Hinblick auf Selâhaddîn Dede und Nakîye Hanım im Besonderen und 
die Sufis im Allgemeinen kann eventuell an die Foucault’sche Aufzählung 
möglicher Formen des Widerstands noch der sufische Widerstand hinzugefügt 
werden. Dieser besteht darin, sich für seine Mitmenschen einzusetzen, ohne 
den seinsmonistischen Pfad der Liebe zu verlassen. In diesem Sinne möchte 
ich diesen Beitrag mit einigen Versen Mehmed Nebîl Beys (gest. 1890) been­
den, der der ältere Bruder Nakîye Hanıms und ein ebenso poetischer Schüler 
Selâhaddîn Dedes war:

MYSTISCHER ISLAM ALS TEIL DER ERNEUERUNGSBEWEGUNG 149

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der Wahrhaftige hat den Menschen durch das koranische Wort «Wir haben euch Würde 
gegeben» mit mehr Würde beschenkt als den Rest der Schöpfung / Der Körper des Univer­
sums ist die Frucht der Liebe / Ohne Liebe gäbe es keine Potentialität / Jedes Geschöpf 
besitzt eine Tendenz / Manche lieben den Besitz, andere den Geist / Wenn du aber ganz 
Mensch sein willst / Dann sei ein Diener der Liebe, sei ein Diener der Liebe! / Möge Friede 
sein!39

Literatur

Ahmadzadeh, Solmaz (2018): Hatice Nakiyye Hanım, Lugât-ı fârisiyye. [Hatice Nakiyye 
Hanım, Persisches Wörterbuch], Masterarbeit, Ankara.

Alvi, Anna / Hübsch, Alia (2013): «Die Behauptung, dem Islam fehle die Aufklärung ist 
auch ein uraltes Klischee», www.migazin.de/2013/11/21/die-behauptung-islam-aufkl
aerung/ (Stand: 24.2.2022).

Berkes, Niyazi (1964): The development of secularism in Turkey, Montreal: McGill 
University Press.

Burckhardt, Titus (1953): De l’homme universel. Extraits du livre al-Insan al-Kâmil, 
[par] Abd al-Karîm al-Jîlî. Traduits de l’arabe et commentés par Titus Burckhardt, 
Algier: Messerschmitt.

Çakır, Serpil (1996): Osmanlı kadın hareketi, [Die osmanische Frauenbewegung], 
İstanbul: Metis Yayıları.

Demirli, Ekrem (2015): Tasavvufun altın çağı. Konevî ve takipçileri, [Die goldene Zeit 
des Sufismus. Konevi und seine Nachfolger], İstanbul: Sufi Kitap.

Foucault, Michel (1983): Der Wille zum Wissen. Bd. 1: Sexualität und Wahrheit, Frank­
furt a.M.: Suhrkamp.

Haksever, Ahmet Cahid (2009): Modernleşme sürecinde Mevleviler ve Jön Türkler, [Die 
Mevlevîs und die Jungtürken im Modernisierungsprozess], İstanbul: H Yayınları.

Herzog, Christoph (2010): «Aufklärung und Osmanisches Reich: Annäherung an ein 
historiographisches Problem», in: Wolfgang Hardtwig (Hg.), Die Aufklärung und 
ihre Weltwirkung, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, S. 291–321.

İhtifalci Mehmet Ziyâ Bey (2005): Yenikapı mevlevihanesi [Der Mevlevî-Konvent in 
Yenikapı], hg. von Murat A. Karavelioğlu; Istanbul: Ataç Yayınları.

İnan, İbnülemîn Mahmut Kemal (1988): Son asır Türk şairleri. [Türkische Dichter des 
letzten Jahrhunderts], Istanbul.

Küçük, Sezayi (2015): «Yenikapı Mevlevihanesi şeyhlerinden Osman Selahaddin Dede 
(ö. 1304/1887) ve vahdet-i vücud risalesi», [Osman Selahaddin Dede von den Meis­
tern des Mevlevi-Konvents in Yenikapı und sein Traktat zum Seinsmonismus], in: 
Sûfî Araştırmaları, Nr. 13, S. 65–96.

39 «Kıldı kerremnâ ile insânı Hak / Cümle eşyâdan mükerrem lutfa bak / Hâsılı aşkdır vücûd-ı 
kâinât / Olmasa aşk olmaz idi mümkinât / Her bir halkın bir şeye meyli ayân / Kimi 
mâl âşıkıdır kimi cân / Âdemiyyetde tutam dersen makâm / Aşka kul ol, aşka kul ol ve
´s-selâm!» (Kutlar Oğuz 2014: 518).

150 ERDAL TOPRAKYARAN

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.migazin.de/2013/11/21/die-behauptung-islam-aufklaerung/
https://www.migazin.de/2013/11/21/die-behauptung-islam-aufklaerung/
https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.migazin.de/2013/11/21/die-behauptung-islam-aufklaerung/
https://www.migazin.de/2013/11/21/die-behauptung-islam-aufklaerung/


Kutlar Oğuz, Sabiha Fatma (2014): «Mehmed Nebîl Bey ve hicr ü visâl’i» [Mehmed 
Nebîl Bey und sein Gedichtband ‹Trennung und Vereinigung›], in: Journal of Tur­
kish Studies, 9, Bd. 9, H. 12, S. 501.

Mardin, S̜erif (1962): The genesis of young Ottoman thought. A study in the modernizati­
on of Turkish political ideas, Princeton, NJ: Princeton University Press.

Melvin-Koushki, Metthew (2018): «Early modern Islamicate empire: New forms of 
religiopolitical legitimacy», in: Armando Salvatore (Hg.), The Wiley Blackwell history 
of Islam, Hoboken, NJ, Chichester: Wiley Blackwell, S. 353–375.

Ocak, Ahmet Yaşar (2016): Osmanlı imparatorluğu’nda marjinal sûfîlik. Kalenderîler 
XIV-XVII. yüzyıllar, [Marginaler Sufismus im Osmanischen Reich: die Kalenderiten, 
14.–17. Jahrhundert], İstanbul: Timaş Yayınları.

Ocak, Ahmet Yaşar (2021): Tasavvuf, velâyet ve kâinatın görünmez yöneticileri. Tarihsel, 
sosyolojik ve eleştirel bir yaklaşım, [Sufismus, Gottesfreundschaft und die unsichtba­
ren Lenker des Universums. Eine historische, soziologische und kritische Annähe­
rung], Istanbul: Alfa.

Ortaylı, İlber (2021): The empire’s longest century, İstanbul: Kronik.
Schäbler, Birgit (2016): Moderne Muslime. Ernest Renan und die Geschichte der ersten 

Islamdebatte 1883, Paderborn: Schöningh.
Schulze, Reinhard (2003): Geschichte der Islamischen Welt im 20. Jahrhundert, Mün­

chen: Beck.
Şentürk, Didem (2010): 19. yüzyıl şairlerimizden Hatice Nakiyye Hanım´ın divanı’nın 

transkripsyonlu metni ve incelemesi. [Der transkribierte Text und die Analyse des Di­
wans von Hatice Nakiyye Hanım, einer Dichterin des 19. Jahrhunderts], Masterarbeit, 
Istanbul.

Tamsöz, Bedihan (1994): Osmanlıdan günümüze kadın şairler antolojisi, [Anthologie 
der Dichterinnen. Vom Osmanischen Reich bis in die Gegenwart], Ankara: Ayyıldız.

Toprakyaran, Erdal (2013): «Islamische Mystik im interreligiösen Dialog: Sind Sufis 
bessere Gesprächspartner?», in: Zeitschrift für Missionswissenschaft und Religionswis­
senschaft, 3, Nr. 4, S. 194–202.

Toprakyaran, Erdal (2016): «Das Osmanische Bibliotheks- und Bildungswesen im 
Lichte von Stiftungsurkunden aus dem 18. und 19. Jahrhundert: Das Beispiel der 
Re’īszādeler», in: Johannes Zimmermann, Christoph Herzog, Raoul Motika (Hg.), 
Osmanische Welten. Quellen und Fallstudien. Festschrift für Michael Ursinus, Bam­
berg: University of Bamberg Press, S. 631–664.

Toprakyaran, Erdal (2017a): «Der deutsche Islam als Objekt und Subjekt der univer­
salen Aufklärung», in: Gerda Hasselfeldt, Ursula Männle (Hg.), Islam und Staat, 
Berlin: Duncker & Humblot, S. 33–42.

Toprakyaran, Erdal (2017b): «Sufismus zwischen Essentialität und Universalität: Das 
Beispiel Maulana Dschalaluddin Rumis (gest. 1273)», in: Wolfgang Achtner (Hg.), 
Mystik als Kern der Weltreligionen? Eine protestantische Perspektive, Stuttgart: Kohl­
hammer, S. 210–231.

MYSTISCHER ISLAM ALS TEIL DER ERNEUERUNGSBEWEGUNG 151

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Toprakyaran, Erdal (2018a): «Krieg und Mystik: Das Narrativ von Atatürk als Gottes­
streiter und mystischer Pol», in: Erdal Toprakyaran, Hansjörg Schmid, Christian 
Ströbele (Hg.), Dem Einen entgegen. Christliche und islamische Mystik in historischer 
Perspektive, Berlin, Münster: Lit, S. 245–270.

Toprakyaran, Erdal (2018b): «Mercy and love in Islamic mysticism», in: Valentino 
Cottini, Felix Körner, Diego R. Sarrió Cucarella (Hg.), Raḥma. Muslim and Christian 
studies in mercy, Rom: Pontifical Urbaniana University Press, S. 145–154.

Toprakyaran, Erdal (2019a): «Islamische Mystik als Pfad der Liebe: Das Beispiel der 
osmanischen Dichterin Şeref Hanım (1809–1861)», in: Giulia Agostini, Michael 
Schulz (Hg.), Mystik und Literatur. Interdisziplinäre Perspektiven, Heidelberg: Uni­
versitätsverlag Winter, S. 81–106.

Toprakyaran, Erdal (2019b): «Lässt Religion Raum für Erneuerung? Islamische Gottes­
bilder in Geschichte und Gegenwart», in: Jörgen E. Klußmann, Michael Kreutz, 
Aladdin Sarhan (Hg.), Reformation und Islam. Perspektiven und Grenzen, Wiesba­
den: Springer VS, S. 31–44.

Toprakyaran, Erdal (2019c): «Nābulusīan Ṣūfism in the Ottoman realm: The case of 
Shayḫ al-Islām Muṣṭafā ‘Āşir Efendī (d. 1804)», in: Lejla Demiri, Samuela Pagani 
(Hg.), Early modern trends in islamic theology: ʿAbd al-Ghanī al-Nābulusī and his 
network of scholarship, Tübingen: Mohr Siebeck, S. 211–224.

van Ess, Josef (2015): «Rezension zu: Starr, S. Frederick: Lost Enlightenment. Central 
Asia’s Golden Age from the Arab conquest to Tamerlane», in: Religionen Unterwegs, 
21, Nr. 1, S. 29–31.

Weber, Max (2005): «Die drei reinen Typen der legitimen Herrschaft», in: Max Weber-
Gesamtausgabe. Band I/22,4: Wirtschaft und Gesellschaft. Herrschaft, hg. von Edith 
Hanke, Tübingen: Mohr Siebeck, S. 726–742.

152 ERDAL TOPRAKYARAN

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Herausforderungen an die Tradition

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Haskala, Bildung und Gender:
Zum Anspruch auf jüdisches Wissen für alle

Valérie Rhein

Das Thema Frau und Judentum ist heutzutage wichtiger als alle politischen Probleme des 
[jüdischen] Volkes und seines Staats. Setzen wir uns nicht ernsthaft damit auseinander, 
ist das auf Tora und Geboten basierende Judentum in der modernen Welt ernsthaft be­
droht. […] Frauen von Talmud Tora [Studium] fernzuhalten, bedeutet nicht, sie von einer 
Verpflichtung zu befreien […], sondern vielmehr, ihnen ein elementares jüdisches Recht
vorzuenthalten.

Yeshayahu Leibowitz1

Israel im Jahr 1980: Der jüdisch-orthodoxe Religionsphilosoph Yeshayahu Lei­
bowitz (1903–1994) warnt vor Gefahren, die er aufgrund einer fehlenden 
Auseinandersetzung mit der Stellung der Frau im Judentum und ihrem be­
schränkten Zugang zu den klassischen jüdischen Texten ausmacht. Wie ist es 
– 200 Jahre nach der jüdischen Aufklärung (Haskala) – möglich, dass die Frau 
kein vollumfängliches Recht auf jüdische Bildung zu haben scheint? Und wie 
kommt es, dass Leibowitz Defizite beim Thema Gleichstellung von Mann und 
Frau als existenzielle Bedrohung für die Zukunft des Judentums wahrnimmt? 
Diese Fragen stellen sich auch vor dem Hintergrund, dass Mann und Frau in 
Israel in vielen Bereichen des öffentlichen Lebens schon seit Langem gleichge­
stellt waren. So besaßen Frauen beispielsweise seit der Staatsgründung im Jahr 
1948 das Stimm- und Wahlrecht, und mit Golda Meir gehörte ab 1949 eine 
Ministerin der Regierung an.2

Maßgeblich für eine Einordnung von Leibowitz’ Appell ist der im Judentum
seit talmudischer Zeit besondere Stellenwert der Auseinandersetzung mit bibli­
schen und rabbinischen Quellen. Das Studieren und Lehren der Tora und der 
rabbinischen Literatur, Talmud Tora genannt, ist ein religiöses Gebot. Dazu ist 
allerdings nur der Mann verpflichtet und nicht die Frau. Von klein auf war 
deshalb nur der Mann mit Talmud Tora konfrontiert, während der nicht zum 

1 Leibowitz (1992: 128–129): «The question of Women and Judaism is more crucial today than 
all the political problems of the people and its state. Failure to deal with it seriously threatens 
the viability of the Judaism of Torah and Mitzvoth in the contemporary world. (…) Keeping 
women away from Talmud Torah is not to exempt them from a duty (…) but is rather to 
deprive them of a basic Jewish right.» Übersetzung aus dem Englischen: VR. Texte in eckigen 
Klammern stammen von der Autorin.

2 Ramirez et al. (1997: 744); Rolef (2007: 778). 1949–1956 war Golda Meir (1898–1978) Ar­
beitsministerin und 1956–1965 Außenministerin. Von 1969 bis 1974 war Golda Meir Israels 
Ministerpräsidentin.

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Studiergebot verpflichteten Frau bis weit in die Neuzeit hinein vorwiegend 
gelehrt wurde, was sie für ein Leben nach den Regeln der Halacha (jüdisches 
Gesetz) wissen musste. Lediglich das vom Alltag losgelöste Studieren biblischer 
Texte wurde ihr im Laufe der Zeit mehr und mehr zugestanden, nicht aber das 
Studium des Talmuds.

Erst in der Neuzeit sollte sich dies ändern und im 21. Jahrhundert schließ­
lich zur Ordination orthodoxer Rabbinerinnen führen. Auf dem langen Weg 
von der Spätantike bis ins 21. Jahrhundert bildeten das Zusammenspiel von 
Haskala und allgemeiner Schulpflicht einen wichtigen Wendepunkt. Dieser 
Wendepunkt wird im Folgenden reflektiert. Bildung dient dabei als Paradigma 
für die unterschiedliche Anzahl religiöser Verpflichtungen von Mann und Frau 
im Judentum – der Mann hat mehr Gebote zu erfüllen als die Frau – und deren 
Implikationen im Alltag. Denn die dem Judentum innewohnende Gebotshier­
archie, wozu auch das Studiergebot Talmud Tora gehört, geht mit einer sozialen 
Hierarchie einher, die Rollen, Rechte und Pflichten von Mann und Frau prägt 
(Rhein 2020: 31–32).

Der vorliegende Beitrag umschließt drei Zeitphasen:
1) Die Entstehung des Talmuds in der Spätantike: Der Blick auf die Anfänge 

des rabbinischen Judentums beleuchtet die Bedeutung des religiös veranker­
ten ungleichen Zugangs zu jüdischer Bildung für Mann und Frau. Dieser 
wiederum ist untrennbar mit der unterschiedlich großen Anzahl religiöser 
Gebote verbunden, zu denen Mann und Frau verpflichtet sind. Im Verständ­
nis der Rabbinen ist diese unterschiedliche Verpflichtung mit weitreichen­
den Folgen verbunden: Wer wie der Mann zu mehr Geboten verpflichtet ist, 
gilt als privilegiert.

2) Haskala und allgemeine Schulpflicht zwischen spätem 18. Jahrhundert und 
Mitte des 19. Jahrhunderts, als sich das Judentum in Europa wie andere 
religiöse Traditionen mit den Werten der Moderne konfrontiert sah: An­
hand dieser Zäsur lassen sich Wechselwirkungen zwischen dem Zugang zu 
jüdischem und dem Zugang zu säkularem Wissen beobachten. Während die 
jüdische Aufklärung primär die Bildungschancen des Mannes erweiterte, 
sahen sich Rabbiner erst nach der Einführung der allgemeinen Schulpflicht 
dazu veranlasst, dem säkularen Wissen der Mädchen und Frauen ein größe­
res jüdisches Bildungsangebot gegenüberzustellen und damit deren jüdische 
Identität zu stärken. Der Begriff «Moderne» bezieht sich hier auf die Epoche 
der Aufklärung sowie die ab den 1770er-Jahren einsetzende Haskala. Das 
Zeitalter der Moderne führte für die jüdische Bevölkerung sowohl nach 
innen als auch nach außen zu einem tiefgreifenden Wandel. Die Entstehung 
der Reformbewegung gehörte ebenso dazu wie eine teilweise Integration der 
Jüdinnen und Juden in die bürgerliche Gesellschaft.

3) Jüdisch-feministische Initiativen ab den 1970er Jahren mit ihrem Engage­
ment für eine umfassende jüdische Bildung für die Frau: Im Nachgang zur 

156 VALÉRIE RHEIN

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


zweiten Frauenbewegungswelle der späten sechziger Jahre formierte sich in 
den USA und in Israel eine jüdisch-feministische Bewegung. Diese war auch 
im orthodoxen Judentum stark verankert. Feministinnen wie Blu Greenberg
oder Susannah Heschel, aber auch männliche Exponenten wie Yeshayahu 
Leibowitz oder der Rabbiner Menachem M. Schneerson forderten damals 
eine umfassendere jüdische Bildung der Frau. Trotz der weiterhin geltenden 
formellen Befreiung vom Gebot Talmud Tora erhielten Frauen im ausgehen­
den 20. Jahrhundert schließlich Zugang zum Studium der gesamten rabbini­
schen Literatur.

In Yeshayahu Leibowitz’ Appell aus dem Jahr 1980 sind aus allen drei Phasen 
Aspekte enthalten. Er stellt den nur partiellen Zugang der Frau zu jüdischer 
Bildung im zeitgenössischen orthodoxen Judentum in Frage und knüpft damit 
an eine der feministischen Forderungen an. Dem orthodoxen Judentum und 
dessen in der Spätantike definierten Regelungen bleibt er dabei treu: Die gemäß 
Halacha unterschiedlichen Gebotsverpflichtungen von Mann und Frau haben 
für ihn auch im 20. Jahrhundert noch Gültigkeit. Und in seiner Aussage ist 
implizit auch eine Forderung der Haskala enthalten: die Verbindung von säku­
larem Wissen, das Frauen 1980 in Israel ebenso erwerben konnten wie Männer, 
mit jüdischem Wissen, das für Erstere im orthodoxen Judentum damals nicht 
gänzlich zugänglich war, weshalb sie etwa an rabbinischen Gesetzesdiskursen 
und der damit einhergehenden Gestaltung des religiösen Alltags nur teilwei­
se partizipieren konnten. Zudem widerspiegelt Leibowitz’ Appell Differenzen 
zwischen den jüdischen Strömungen, die im Kontext der Haskala entstanden 
sind: Die jüdischen Gesetze werden im liberalen und orthodoxen Judentum 
unterschiedlich interpretiert und praktiziert – mit tiefgreifenden Auswirkungen 
auf die Definition der Rolle und Rechte der Frau.3

Leibowitz hat verstanden, dass von Talmud Tora befreit bzw. nicht dazu 
verpflichtet zu sein, nicht heißen darf, davon ausgeschlossen zu sein. Denn eine 
Ausgrenzung von Talmud Tora bedeutet begrenztes Wissen, begrenzte Autono­
mie, begrenzte Entscheidungskompetenz und begrenzte Partizipation. Für den 
Mann ist Talmud Tora ein Gebot, das ein praktizierender Jude zu erfüllen hat. 
Für die Frau ist Talmud Tora ein «elementares jüdisches Recht», das ihr zusteht. 
Wie grundlegend anders demgegenüber die spätantike Perspektive war, gilt es 
nun zunächst näher zu skizzieren.

3 Mit dem konservativen Judentum entstand im 19. Jahrhundert darüber hinaus eine dritte, 
zwischen dem liberalen und orthodoxen Judentum angesiedelte Strömung. Der Fokus liegt im 
Folgenden auf dem liberalen und orthodoxen Judentum.

HASKALA, BILDUNG UND GENDER 157

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Unterschiedliche Rechte und Pflichten: Mann und Frau im 
Judentum

Zu allen Geboten des Vaters gegenüber dem Sohn sind die Männer verpflichtet und die 
Frauen davon befreit. Zu allen Geboten des Sohnes gegenüber dem Vater sind sowohl 
Männer wie Frauen verpflichtet.4

Diese Aussage aus der Mischna aus dem frühen 3. Jahrhundert schildert an­
schaulich, dass im rabbinischen Judentum der Mann zu mehr Geboten ver­
pflichtet ist als die Frau.5 In absoluten Zahlen ist der Unterschied zwischen 
den Geboten, die der Mann zu erfüllen hat, und den Geboten, die die Frau zu 
erfüllen hat, klein. Trotzdem hat die unterschiedlich große Gebotsverpflichtung 
weitreichende Konsequenzen. Denn zum einen handelt es sich bei den Gebo­
ten, die nur für den Mann gelten und von denen die Frau befreit ist, vorwie­
gend um identitätsstiftende Rituale – zum Beispiel die Gebetsriemen (tefillin) 
oder das Höre-Israel-Gebet (schema) –, die zudem häufig in der Gemeinschaft, 
etwa im synagogalen Gottesdienst, wahrgenommen werden. Und zum anderen 
werten die Rabbinen die Verpflichtung zu einer größeren Anzahl von Geboten 
als Privileg und nicht als mühselige Last. Der Babylonische Talmud überliefert 
dazu im Traktat Kidduschin die Aussage des Gelehrten Rabbi Chanina:

Wer [zu einem Gebot] verpflichtet ist und es erfüllt, ist bedeutender als wer [zu einem 
Gebot] nicht verpflichtet ist und es erfüllt.6

Diese unterschiedliche Gebotsverpflichtung führt im rabbinischen Judentum
zu einer Gebotshierarchie zwischen Mann und Frau. Diese lehnt sich an die 
biblische Gebotshierarchie zwischen Priester und Volk an (Rhein 2020: 2–4). 
Im Tora-Text wird der Priester zu mehr Geboten verpflichtet als die nichtpries­
terlichen Männer und die Frauen.7 Wird, wie es die Rabbinen beim Lesen und 
Auslegen der biblischen Texte tun, die Verpflichtung zu mehr Geboten als Privi­
leg betrachtet, gestaltet sich die unterschiedlich große Gebotsverpflichtung als 
Hierarchie zwischen Priester und Volk.8 Diese biblische Gebotshierarchie wird 
nach der Zerstörung des Zweiten Jerusalemer Tempels von den Rabbinen mo­
difiziert weitergeführt als Gebotshierarchie zwischen dem nichtpriesterlichen 
Mann und der Frau.9 Mit der als Privileg geltenden Verpflichtung zu mehr 

1.

4 Mischna, Kidduschin 1,7; wo nicht anders angegeben, stammen Übersetzungen aus der rabbi­
nischen Literatur von der Autorin.

5 Im Kontext der Zerstörung des Zweiten Jerusalemer Tempels im Jahr 70 löste das rabbinische 
Judentum das bisherige biblisch-priesterliche Judentum ab. Zur Entstehung des rabbinischen 
Judentums vgl. Stemberger (2009).

6 Babylonischer Talmud, Kidduschin 31a; vgl. auch bBaba Kama 38a und bBaba Kama 87a.
7 Neben Priestern und Volk gab es zudem die Gruppe der Leviten; vgl. dazu Rhein (2020: 4).
8 Mischna, Horajot 3,7; Perusch HaMischna zu mHorajot 3,7.
9 Rhein (2020: 26–31). Ohne Tempel konnten die Priester die meisten der nur ihnen obliegen­

den Gebote nicht mehr praktizieren.

158 VALÉRIE RHEIN

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geboten geht ein höherer gesellschaftlicher Status des Mannes einher (Rhein 
2020: 14, 24).

Mögliche Gründe für die Befreiung der Frau von einem Teil der Gebote 
werden in der jüdisch-feministischen Forschung kontrovers diskutiert (Rhein 
2020: 26). Was auch immer hinter diesem Prinzip stehen mag: Die unterschied­
liche Gebotsverpflichtung prägt die jüdische Religionspraxis von Mann und 
Frau bis ins 21. Jahrhundert hinein ganz wesentlich. Dieser Kontext war es 
denn auch, der Yeshayahu Leibowitz dazu veranlasste, vor möglichen Gefahren 
bisheriger Auslegungen rund um das Studiergebot Talmud Tora zu warnen.

Talmud Tora: das Studiergebot für den Mann

Seit talmudischer Zeit gehört das Studieren und das Vermitteln von biblischer 
und rabbinischer Literatur zu jenen Geboten, zu denen der Mann verpflichtet 
und von denen die Frau befreit ist.10 Außerdem ist es zu einem der prägendsten 
Charakteristika des rabbinischen Judentums geworden. Diese Entwicklung geht 
auf die Tempelzerstörung und die damit einhergehende Zäsur zurück: Mit dem 
Verlust des Zweiten Jerusalemer Tempels im Jahr 70 gingen Raum und Ort 
verloren, in welchen bis anhin die priesterlichen Rituale praktiziert wurden. 
Im Ringen um eine Erneuerung der bisherigen tempel- und priesterzentrierten 
Tradition setzten sich schließlich die Rabbinen durch. Eines ihrer Konzepte 
hieß Talmud Tora: das Lehren und Studieren der Quellen, auf denen das Juden­
tum basiert. Dazu gehörte neben den biblischen Texten auch die rabbinische Li­
teratur wie beispielsweise die Mischna und die Gemara.11 Die Rabbinen mach­
ten Talmud Tora zu einem zentralen Gebot des nachpriesterlichen rabbinischen 
Judentums. Mithilfe neudefinierter Bräuche und Ersatzrituale wie dem Studier­
gebot schafften sie Alternativen zu nicht mehr praktikablen Tempelritualen.12 

Allerdings richtete sich Talmud Tora nicht an eine kleine priesterliche Elite, die 
einst im Tempel zu einer Reihe zusätzlicher Gebote verpflichtet war, sondern es 
galt für sämtliche Männer.

Beim Regeln von Talmud Tora stützten sich die Rabbinen auf den biblischen 
Text. Der Babylonische Talmud überliefert dazu folgende Aussage:

2.

10 Die Rabbinen befreien die Frau zwar von Geboten, die dem Mann vorbehalten sind (patur), 
sprechen aber kein Verbot aus. Damit unterscheidet sich die rabbinische von der biblischen 
Praxis. Für das Praktizieren von Geboten, die dem Priester vorbehalten sind, gilt im Toratext 
beispielsweise explizit ein Verbot (assur; Rhein 2020: 23–25) für all jene, die nicht zur 
Gruppe der Priester gehören (vgl. z.B. Exodus 30,31–33).

11 Die Gemara ist ein Kommentar zur Mischna; die beiden Werke bilden zusammen den 
Babylonischen Talmud sowie den etwas älteren Jerusalemer Talmud.

12 Neben Talmud Tora entwickelte sich etwa auch das dreimal täglich zu verrichtende Gebet zu 
einem Ritual, das an die Stelle der bisherigen Tempelrituale trat (Rhein 2012: 6–7, 28).

HASKALA, BILDUNG UND GENDER 159

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der Vater ist verpflichtet, seinen Sohn […] die Tora zu lehren [Mischna, Kidduschin 1,7]. 
Woher leiten wir [diese Verpflichtung] ab? Es heisst [im Schriftvers der Tora]: Ihr sollt sie 
[die Worte Gottes] eure Söhne lehren [Dtn 11,19] – und nicht eure Töchter.13

Zu den Verpflichtungen eines Vaters gegenüber seinem Sohn gehöre, so der 
Mischnatext im Traktat Kidduschin, das Lehren der Tora. Beim Erläutern die­
ser Mischna zitieren die Rabbinen im Babylonischen Talmud einen Vers aus 
Deuteronomium 11,19 und verstehen an dieser Stelle das hebräische beneichem 
als «eure Söhne». Übersetzen ließe sich beneichem auch mit «eure Kinder»,14 

und die Rabbinen überliefern je nach Kontext durchaus beide Lesarten.15 In der 
Diskussion des Talmud-Tora-Gebots im Traktat Kidduschin des Babylonischen 
Talmuds sind indes explizit die männlichen Nachkommen gemeint, während 
die weiblichen Nachkommen ausgeklammert werden. Dieses Verständnis sollte 
fortan die Praxis des Studiergebots prägen und war eine wichtige genderspezifi­
sche Weichenstellung.

Es hatte allerdings bereits in Anfängen des rabbinischen Judentums auch 
Stimmen gegeben, die die Rolle der Frau gegenüber Talmud Tora anders be­
urteilten. Auch ihre divergierenden Haltungen wurden in der Mischna, im 
Babylonischen Talmud und anderen Werken überliefert. In der Mischna im 
Traktat Sota zum Beispiel plädierte der Gelehrte Ben Asai für das Unterrichten 
von Töchtern, während Rabbi Elieser die gegenteilige Haltung vertrat:

Ben Asai sagte: Ein Mensch ist verpflichtet, seine Tochter Tora zu lehren […]. Rabbi Elieser 
sagte: Wer seine Tochter Tora lehrt, lehrt sie [sexuelle] Ausgelassenheit [tiflut].16

Das Gesetz orientierte sich an Rabbi Eliesers Haltung: Nur der Sohn musste 
über die praktischen Alltagsregeln des Judentums hinaus gehend unterrichtet 
werden und später als Erwachsener weiterstudieren. Bis weit in die Neuzeit hin­
ein prägte diese Anschauung die jüdische Wissensvermittlung. Den Mädchen 
und Frauen wurde in der Folge primär vermittelt, was sie für ihren Alltag als 
Ehefrau und Mutter wissen mussten.17 Dazu gehörten zum Beispiel die Regeln 

13 Babylonischer Talmud, Kidduschin 29b.
14 Vgl. z.B. die Übersetzungen der Zürcher Bibel oder der Jewish Publication Society.
15 Vgl. z.B. Midrasch Sifre Bamidbar zu Numeri 15,38 (Rhein 2020: 9–10); zur Bedeutung 

von «Kinder Israels» (bnej jisrael) in der Tora vgl. Erbele-Küster (2006: 277–279).
16 Mischna, Sota 3,4; bemerkenswert ist Ben Asais Argumentation. Seine und Rabbi Eliesers 

Aussagen sind eingebettet in eine Diskussion zu Numeri 5,11–31, wo die Verhaltensregeln 
gegenüber einer des Ehebruchs verdächtigten Frau festgehalten werden. Die Mischna skiz­
ziert die priesterliche Prozedur, der sich die Verdächtigte unterziehen muss. Dazu gehört das 
Trinken eines Fluchwassers, das, so der Toratext, bei Schuldigen wirke und bei Unschuldigen 
wirkungslos bleibe. Demgegenüber sagt die Mischna, dass eine Frau, die sich in ihrem bishe­
rigen Leben verdient gemacht habe, mit einer aufschiebenden Wirkung des Fluchwassers 
rechnen könne. Eine Tochter solle, so Ben Asai, unterrichtet werden, damit sie wisse, dass 
ihre bisherigen Verdienste die Wirkung des Fluchwassers verzögern könnten. Damit plädiert 
er für ein Stück Autonomie der Frau.

17 Eliav (2001: 349–350). Seit früher rabbinischer Zeit gab es aber auch immer wieder Ausnah­
men (Rhein 2012: 14–18); vgl. auch Feiner (1999). Zur Gelehrten Beruria vgl. Fn. 19).

160 VALÉRIE RHEIN

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


rund um die Menstruation oder die Koscher-Gesetze. Im Vergleich zu den alle 
Facetten des Judentums umfassenden Themengebieten, mit denen sich der 
Mann beim Studieren befasste, blieben das Wissen, die Entscheidungskompe­
tenzen und die Autonomie der jüdischen Frau deutlich eingeschränkt.18

Zusammenfassend lässt sich sagen: Im Verständnis der Mehrheit der Rabbi­
nen ist der Mann zum Gebot des Lehrens und Lernens verpflichtet und die 
Frau davon befreit. Mit Blick auf Yeshayahu Leibowitz’ Appell aber ist es von 
Bedeutung, dass auch divergierende Stimmen wie jene von Ben Asai Teil der 
jüdischen Tradition sind: Die überlieferte Vielstimmigkeit erlaubte späteren 
Generationen, aufgrund veränderter gesellschaftlicher Bedingungen an Diskus­
sionen in Mischna oder Talmud anzuknüpfen.19

Bildung ohne Grenzen: Haskala und Wissenschaft des Judentums

Das Anknüpfen an frühere rabbinische Diskussionen hatte sich in den folgen­
den Jahrhunderten denn auch zu einer üblichen Praxis entwickelt. Davon zeu­
gen beispielsweise die Schriften der Gelehrten des Mittelalters, unter ihnen 
der Bibel- und Talmudkommentator Raschi (Schlomo ben Jizchak, 1040–1105) 
oder der Philosoph und Talmudist Moses Maimonides (1135–1204). Und auch 
die Exponenten der Haskala knüpften an die rabbinische Literatur sowie an 
überlieferte Traditionen an.20 Mit ihrer Forderung, traditionelle jüdische Erzie­
hung mit säkularer Bildung zu verbinden, stießen sie jedoch gleichzeitig eine 
Bewegung an, die in dieser Dimension neu und fundamental war.

Das Judentum mit seinem Fokus auf dem Lehren und Lernen biblischer 
und rabbinischer Quellen sah sich im 18. Jahrhundert in Europa mit einer 
signifikanten gesellschaftlichen Entwicklung konfrontiert: Allgemeinbildung 
und akademische Bildung gewannen an Bedeutung und wurden für breitere 
Bevölkerungskreise zugänglich. Unter dem Einfluss der allgemeinen Aufklärung
engagierten sich ab den 1770er-Jahren Intellektuelle wie Naphtali Herz Wes­
sely (1725–1805), Moses Mendelssohn (1729–1786), Naphtali Herz Homberg 
(1749–1841) oder David Friedländer (1750–1834) für eine Aufklärungsbewe­
gung innerhalb der jüdischen Bevölkerung. Die Akteure der Haskala legten 
Wert auf das Bewahren des im Judentum seit Jahrhunderten verankerten Studi­

3.

18 Hinzu kommt, dass die Rabbinen im Talmud das Ideal eines gelehrten Mannes skizzieren, 
und die Frau sollte ihren Mann dabei unterstützen (Babylonischer Talmud, Berachot 17a).

19 Ein Beispiel für den rabbinischen Pluralismus ist auch die hoch gebildete und geachtete 
Beruria, von der in der Tosefta – einem Parallelwerk zur Mischna – und im Talmud berichtet 
wird; die grundsätzliche Befreiung der Frau vom Talmud-Tora-Gebot hielt die Rabbinen 
nicht davon ab, eine Gelehrte im Lehrhaus zu charakterisieren (Rhein 2012: 17–18).

20 Für eine Übersicht zu Verweisen und Bezugnahme auf frühere biblische und rabbinische 
Quellen vgl. die Online-Plattform «Sefaria», wo relevante Texte verlinkt werden (www.sefa­
ria.org).

HASKALA, BILDUNG UND GENDER 161

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ums. Die Verbindung von traditioneller jüdischer Erziehung mit niederschwel­
lig zugänglicher säkularer Bildung gestalteten sie in der Folge als einen Schwer­
punkt der Bewegung.21 Das Vorhaben, das auf biblischen und rabbinischen Tex­
ten basierende bisherige jüdische Bildungsverständnis zu erweitern, war neu, 
radikal und folgenreich (Feiner 1999). Mit Blick auf den Bruch mit bisherigen 
Prinzipien und Machtverhältnissen sieht der Historiker Shmuel Feiner denn 
auch Parallelen zwischen der Bedeutung der Französischen Revolution für das 
damalige Europa und der Bedeutung der Haskala für das Judentum:22 Der bür­
gerlich-intellektuellen Elite, die sich im Juni 1789 in Frankreich zur National­
versammlung erklärte und schließlich das bisherige politische System des Anci­
en Régime zu Fall brachte, stellt Feiner die Gruppe der Maskilim gegenüber, 
die Rolle und Entscheidungsmacht der rabbinischen Elite hinterfragte und sich 
innerjüdisch für eine bildungspolitische Emanzipation engagierte sowie in der 
Mehrheitsgesellschaft für eine politische Emanzipation der jüdischen Minorität 
einstand. Die Masikilim erweiterten und öffneten jahrhundertealte Traditionen 
im Sinne der in der Einleitung dieses Bandes skizzierten Demokratisierung
und Reibungsgewinne und hielten zugleich an Vertrautem wie beispielsweise 
Talmud Tora fest.

Die Anfänge der Haskala lagen in Berlin, von wo aus sie sich auch in Ost­
europa verbreitete (Zalkin 2016). Die Maskilim knüpften an Forderungen der 
Aufklärung, etwa in Bildungsfragen, an. Neben Bestrebungen, sich als Minder­
heit in die bürgerliche Gesellschaft zu integrieren, galt es auch, innerjüdisch 
für die Anliegen der Haskala zu sensibilisieren, beispielsweise für eine Öffnung 
gegenüber säkularer Bildung (Schulte 2002: 25–28).

Berlin war auch Ausgangspunkt der Bewegung «Wissenschaft des Juden­
tums»: 1819 initiierte eine Gruppe jüdischer Aufklärer, darunter Leopold Zunz 
(1794–1886), Zacharias Frankel (1801–1875) oder Abraham Geiger (1810–
1874), den «Verein für Cultur und Wissenschaft der Juden».23 Auch sie knüpf­
ten an traditionelle biblische und rabbinische Quellen an und wollten diese 
mit einem akademischen Zugang zu Wissen verbinden.24 Darüber hinaus en­

21 Schulte (2002: 23–24). Der für die jüdische Aufklärung gebräuchliche hebräische Be­
griff «Haskala» (השכלה) bedeutet Bildung, Erziehung, Wissen, Vernunft.

22 Feiner (1999). Vergleiche zur Französischen Revolution bieten sich auch mit Blick auf die 
Zeitebene an: Sowohl die Haskala als auch die staatsbürgerliche Emanzipation der jüdischen 
Minorität setzten im späten 18. Jahrhundert ein (Schulte 2002: 19).

23 Die Exponenten der Wissenschaft des Judentums waren deutschsprachig. Bis zur national-
sozialistischen Machtübernahme sind judaistische wissenschaftliche Publikationen – insbe­
sondere im Bereich der rabbinischen Literatur – deshalb vorwiegend auf Deutsch erschienen 
(Stemberger 2000: 121). Der eigentliche Verein für Cultur und Wissenschaft der Juden 
bestand nur bis 1824 (Graetz 1990: 123).

24 Neue Strukturen entstanden auch mit der Gründung von Rabbiner- und Lehrerseminaren 
sowie Hochschulen im Kontext der Haskala, zum Beispiel in Berlin, Breslau, Wien oder 
Budapest: Deren Absolventen bildeten ein informelles Netzwerk, das von einer kritischen, 
wissenschaftlichen Auseinandersetzung mit den traditionellen Schriften geprägt war (Wiese 
2016).

162 VALÉRIE RHEIN

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


gagierten sich die Exponenten der Bewegung politisch. Unter dem Eindruck 
der Hep-Hep-Krawalle von 1819 gehörte eine soziale Emanzipation der jüdi­
schen Bevölkerung und eine Integration in die bürgerliche Gesellschaft zu ihren 
Schwerpunkten (Heil 2012: 354; Wiese 2016).

Innerjüdisch führte die Haskala zu einer tiefgreifenden Zäsur. Das bisherige 
Ideal eines in Tora und Talmud bewanderten Mannes, das in der Praxis nur für 
einen kleinen Teil der jungen Männer erreichbar war, wurde abgelöst durch die 
Forderung nach einer für alle zugänglichen umfassenderen Bildung. Alle – zu 
Beginn meinten die Maskilim damit in erster Linie alle Männer25 – sollten 
sich sowohl jüdische als auch säkulare Bildung aneignen. Auch Rabbiner, 
die das traditionelle jüdische Bildungsverständnis verkörperten, ergänzten ihre 
Ausbildung häufig mit akademischem Wissen. Denn viele jüdische Gemeinden 
erwarteten, dass ihr Rabbiner dem neuen Bildungsideal entsprach.26 Diese 
Erwartung widerspiegelte die seit der Haskala zunehmende Bedeutung von 
säkularem Wissen und ein damit einhergehendes verändertes Aufgabenprofil 
des Gemeinderabbiners. Ergänzend zu Lehre und Rechtsprechung sollte ein 
Rabbiner beispielsweise auch Predigten halten und die Gemeinde nach außen 
repräsentieren können (Carlebach 2007).

Die Forderungen der Maskilim nach säkularer Bildung oder politischer
Emanzipation stießen in der jüdischen Bevölkerung kaum auf Widerstand 
(Schulte 2002: 44). Anlass zu innerjüdischen Differenzen gab hingegen eine 
veränderte Haltung der Aufklärer gegenüber der klassischen rabbinischen Lite­
ratur, insbesondere des Talmuds, und deren Relevanz: Für die Maskilim galten 
die seit der Antike entstandenen Schriften nicht mehr wie bis anhin als norma­
tiv. Sind die von den Rabbinen in Mischna und Talmud definierten Gesetze 
auch Jahrhunderte später noch bindend oder lediglich historisch belangvolle 
Dokumente? Soll in der täglichen Religionspraxis dem Gesetz dieselbe Auf­
merksamkeit geschenkt werden wie Ritualen? Ist die Tora göttlich oder ist sie 
göttlich inspiriert? Und wie ist die Autonomie des Individuums gegenüber 
gemeinschaftlichen religiösen Verpflichtungen zu gewichten? Divergierende 
Haltungen gegenüber solchen Prinzipien führten zu unterschiedlichen halachi­
schen Verständnissen des orthodoxen und des liberalen Judentums (Schulte 
2002: 81–84; Kaplan 2007: 173–175).

Die Entstehung der jüdischen Strömungen im Kontext der Haskala kann 
ebenso als Reibungsgewinn wie als Reibungsverlust begriffen werden: Der pro­
aktiven Neuinterpretation von Traditionen oder der Gründung neuer Bildungs­

25 Feiner (1999). Nur vereinzelt hatte es bereits ab dem späten 18. Jahrhundert Bestrebungen 
gegeben, jüdischen Mädchen in Schulen Bildung zu vermitteln (Eliav 2001: 353–360).

26 Viele Rabbiner entschieden sich zudem für eine Promotion. Dieser Trend lässt sich auch 
in der Schweiz beobachten: Von acht Rabbinern, die seit dem 19. Jahrhundert in der Israeliti­
schen Gemeinde Basel amtierten, waren fünf promoviert (Arthur Cohn, Arthur Weil, Leo 
Adler, Israel M. Levinger und Moshe Baumel). In der Israelitischen Cultusgemeinde Zürich 
und anderen Gemeinden der Schweiz verhält es sich ähnlich (Graf/Picard 2004: 458, 470).

HASKALA, BILDUNG UND GENDER 163

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


institutionen im liberalen Judentum steht eine auch von außen auferlegte Neu­
orientierung gegenüber, von der die gesamte jüdische Gemeinschaft betroffen 
war. Daraus sind neben Synergieverlusten mitunter auch Rivalitäten entstan­
den, die bis ins 21. Jahrhundert nachwirken.

Gleichstellung versus Konservativismus: Die Frau im Zeitalter der 
Haskala

Divergierende Haltungen gab es auch gegenüber Gender-Fragen. Die Begrün­
der der Haskala und der Wissenschaft des Judentums waren zwar ausschließlich 
Männer, und auch ihr Zielpublikum bestand primär aus Männern.27 Die beiden 
Bewegungen führten im Laufe der Zeit jedoch auch für Frauen zu Veränderun­
gen. Dies manifestierte sich etwa innerhalb des liberalen Judentums. Dessen 
Exponenten betrachteten traditionelle jüdische Rituale, Gesetze oder die Litur­
gie aus der Perspektive der Moderne und definierten sie teilweise neu.28 Dazu 
gehörte auch ein Diskurs zur Rolle der Frau, der schon relativ früh geführt 
wurde. 1846 beispielsweise plädierte der Rabbiner David Einhorn (1809–1879) 
anlässlich einer Rabbinertagung der Liberalen in Breslau dafür, Männer und 
Frauen in Bezug auf die Religionspraxis gleichzustellen (Protokolle der dritten 
Versammlung deutscher Rabbiner 1847: 253–265).

Dieses Bekenntnis zur Gleichstellung führte damals, in der Mitte des 19. 
Jahrhunderts, zwar noch nicht zu einer umfassenden rechtlichen Gleichstellung 
von Mann und Frau im liberalen Judentum.29 Es bildete aber ein Stück Realität 
ab, die in vielen liberalen jüdischen Gemeinden zunehmend an Akzeptanz 
gewann. Frauen wurden im synagogalen Alltag vermehrt in Rituale miteinbezo­
gen, die bisher Männern vorbehalten waren. Bis zur Frauenordination sollte 
zwar noch mehr als ein Jahrhundert vergehen, der religiöse Gestaltungsraum 
der liberalen jüdischen Frau sowie auch ihr Zugang zu jüdischer Bildung waren 
jedoch deutlich größer geworden.

4.

27 Zu den ersten Maskilim, die sich zur Stellung der Frau äußerten und für ihren Zugang zu 
jüdischer Bildung plädierten, gehörte Isaac Wetzlar (1680–1751; Feiner 1999).

28 Der Schriftsteller und Philosoph Saul Ascher (1767–1822) hat sich als einer der Ersten zu 
einer «Reformation» des Judentums geäußert und in seiner Schrift «Leviathan oder Über 
Religion in Rücksicht des Judenthums» bereits 1792 eine religiöse Neugestaltung des Juden­
tums skizziert (Schulte 2002: 184–190).

29 Der Prozess einer gesetzlichen Verankerung erweiterter Rechte und Pflichten der Frau im 
liberalen Judentum erstreckte sich bis ins späte 20. Jahrhundert, wie unter anderem die 
Responsenliteratur der US-amerikanischen Reformbewegung veranschaulicht; vgl. zum Bei­
spiel die Erwägungen zum Thema Agunot von 1986 oder zur Frauenordination aus dem 
Jahr 1922 (Central Conference of American Rabbis 1988, o. J.). Eine Aguna ist eine vom 
Ehemann getrennt lebende Frau ohne Scheidungsurkunde; sie gilt halachisch als verheiratet 
und kann nicht erneut heiraten. Zur Frauenordination vgl. unten den Abschnitt «6. Jüdische 
Bildung für alle: Talmudgelehrte und Rabbinerinnen».

164 VALÉRIE RHEIN

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Yeshayahu Leibowitz’ Appell, sich der jüdischen Bildung der Frau anzuneh­
men, erfolgte 134 Jahre nach David Einhorns Bekenntnis zur Gleichstellung. 
Doch er richtete sich nicht an das liberale Judentum, das Frauen damals bereits 
ordinierte und entsprechende höhere jüdische Bildung ermöglichte.30 Vielmehr 
erhob er seinen Mahnfinger gegenüber der Orthodoxie: Auch orthodoxen Frau­
en sollte im ausgehenden 20. Jahrhundert ein umfassender Zugang zu jüdischer 
Bildung gewährt werden.

Zwar wurde den Mädchen und Frauen aller Denominationen des Judentums
im Laufe des 19. Jahrhundert neben säkularer Bildung zunehmend auch jüdi­
sches Wissen vermittelt. Doch während im liberalen Judentum für alle Kinder 
größtenteils dasselbe Curriculum galt, gab es in orthodoxen Institutionen we­
sentliche Unterschiede zwischen Mädchen und Jungen. Ein großer Teil der 
klassischen jüdischen Fächer – neben Tora und weiteren biblischen Werken wa­
ren das insbesondere Teile der rabbinischen Literatur sowie Hebräisch – wurde 
beiden vermittelt. Das Talmudstudium hingegen blieb weiterhin den Jungen 
und Männern vorbehalten (Rhein 2012: 23–25). Denn zum einen entsprang 
die Vermittlung von jüdischer Bildung an Mädchen und Frauen in der Ortho­
doxie nicht wie im liberalen Judentum einem von innen kommenden Konsens 
über Gleichstellung und Bildung für alle, sondern basierte vielmehr auf einer 
Reaktion auf die Einführung der allgemeinen Schulpflicht: Es galt, den in 
allgemeinbildenden Schulen vermittelten Werten etwas entgegenzusetzen und 
damit einer drohenden Assimilation oder Interessen am liberalen Judentum 
entgegenzuwirken.31 Und zum anderen wohnte dem orthodoxen Judentum ein 
Konservativismus inne, der unter anderem dazu diente, sich von den religions­
gesetzlichen Praktiken des liberalen Judentums abzugrenzen.

Der Konservativismus des orthodoxen Judentums lässt sich etwa am Beispiel 
einer Debatte um das Frauenstimm- und -wahlrecht im Palästina des frühen 
20. Jahrhunderts veranschaulichen. Die dort lebende jüdische Bevölkerung war 
1917, nach der Balfour-Deklaration, von den Briten zur Wahl eines repräsenta­
tiven politischen Gremiums aufgefordert worden. Rasch stellte sich die Frage, 
ob sich nur die Männer oder auch die Frauen an den Wahlen beteiligen sollten. 
Weil darüber Uneinigkeit herrschte, baten Mitglieder der religiös-zionistischen 
Partei «Misrachi» den als moderat geltenden Rabbiner Abraham Isaak Kook 
(1865–1935) um eine Einschätzung aus religionsgesetzlicher Sicht. Kook, 1904 
aus Europa nach Palästina immigriert, war damals aschkenasischer Oberrabbi­
ner Jerusalems. Die Auftraggeber waren überzeugt davon, dass der im moder­
nen, aufgeklärten Europa aufgewachsene Rabbiner für die Wahlbeteiligung der 

30 In Israel, wo sich der aus Riga stammende Religionsphilosoph schon vor der Staatsgründung 
niedergelassen hatte, begann sich das liberale Judentum zudem erst ab den späten 1960er-
Jahren zu etablieren (Kaplan 2007: 181).

31 Vgl. dazu Abschnitt «5. Unterschiedliche Rechte und Pflichten: Mann und Frau im Juden­
tum».

HASKALA, BILDUNG UND GENDER 165

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Frauen plädieren würde. Abraham Isaak Kook aber kam zu einem anderen 
Schluss: Er war gegen ein Wahl- und Stimmrecht für Frauen und argumentierte 
unter anderem mit dem talmudischen Prinzip, wonach es der Verhaltensweise 
des Mannes entspreche, zu unterwerfen (und in der Folge zu herrschen oder 
mitzuentscheiden), und nicht der Verhaltensweise der Frau.32 Ebenso unerwar­
tet wie Kooks Haltung war die Stellungnahme eines anderen Rabbiners: Der in 
Jerusalem geborene Ben-Zion Uziel (1880–1953), damals sephardischer Ober­
rabbiner von Tel Aviv, widersprach Kook und widerlegte dessen Argumentation 
Punkt für Punkt (Zohar 1996: 124–126). Die gegensätzlichen Haltungen der 
beiden Rabbiner waren Ausdruck ihrer jeweiligen Lebensrealität und Erfah­
rung. Abraham Isaak Kook wollte sich vom als Bedrohung empfundenen libe­
ralen Judentum abgrenzen, indem er sich auf traditionelle talmudische Argu­
mente stützte. Und Ben-Zion Uziel, der bisher nicht mit dem liberalen Juden­
tum konfrontiert war, entschied sich für ein auf die Bedürfnisse der Gegenwart 
ausgerichtetes Vorgehen und knüpfte an den Pluralismus an, den das rabbini­
sche Judentum seit der Spätantike geprägt hatte.33

Dieser von Abgrenzung gegenüber dem liberalen Judentum geprägte Kon­
servativismus trug wesentlich dazu bei, dass sich Exponenten wie Yeshayahu 
Leibowitz in den siebziger und achtziger Jahren des 20. Jahrhunderts dazu 
veranlasst sahen, für ein grundlegendes Recht der jüdisch-orthodoxen Frau auf 
Talmud Tora einzustehen.

Bildung, aber nicht Talmud für alle: Einführung der allgemeinen 
Schulpflicht

In der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts führten die Staaten Europas nach 
und nach die allgemeine Schulpflicht ein, in der Schweiz etwa 1874.34 Alle 
Jungen und Mädchen besuchten fortan während mehreren Jahren die Grund­
schule. In der jüdischen Bevölkerung führte dies zu einem Ungleichgewicht: 
Mädchen und Frauen verfügten jetzt zwar wie Jungen und Männer über ein 
säkulares Wissen, diesem stand jedoch eine deutlich geringere jüdische Bildung
gegenüber. Das, so wurde rasch erkannt, könnte ungewünschte Folgen haben. 
Es war die Sorge um die jüdische Identität der Mädchen und Frauen, die 
schließlich zu einem Umdenken bei der Vermittlung von jüdischer Bildung 

5.

32 Babylonischer Talmud, Jewamot 65b; Zohar (1996: 122). Rabbi Ilea, der diese Aussage im 
Traktat Jewamot im Namen von Rabbi Eleazar ben Schimon macht, stützt sich dabei auf 
Genesis 1,28 («…und Gott sprach zu ihnen: Seid fruchtbar und mehrt euch und füllt die 
Erde und macht sie untertan»).

33 Die Debatte um das Frauenstimm- und -wahlrecht führte zu einer mehrfachen Verschiebung 
der Wahlen, die schließlich erst im Dezember 1925 durchgeführt werden konnten (Zohar 
1996: 120–121).

34 Stadler/Grunder (2012: 2.1.: Schulgesetze und Reformbestrebungen); Eliav (2001: 348–349).

166 VALÉRIE RHEIN

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


führen sollte. Rabbiner und Religionslehrer wollten verhindern, dass sich junge 
Frauen säkularen Themen zuwandten und sich in der Folge vom Judentum und 
dessen Werten entfernten. Repräsentanten jüdischer Gemeinden des liberalen 
sowie des orthodoxen Judentums entschieden sich deshalb, künftig auch den 
Mädchen und Frauen ein breiteres jüdisches Wissen zu vermitteln.35 Dieses 
sollte über die Grundkenntnisse hinausgehen, die es für die tägliche Religions­
praxis brauchte (Rhein 2012: 22–27).

Zu den Pionieren des orthodoxen Judentums gehörte der Rabbiner Samson 
Raphael Hirsch (1808–1888). 1853 eröffnete er in Frankfurt am Main eine 
koedukative jüdische Schule für Kinder im Alter von fünf bis 15 Jahren. Die 
Schülerinnen und Schüler lernten gemeinsam Hebräisch, Bibel und jüdisches 
Allgemeinwissen. Nur das Talmudstudium blieb nach wie vor den Jungen vor­
behalten, während die Mädchen auf ihre späteren mütterlichen Erziehungsauf­
gaben vorbereitet wurden (Rhein 2012: 23–24). Der koedukative Unterricht 
und der breit gefächerte Zugang zu jüdischer Bildung, den Samson Raphael 
Hirsch den Mädchen eröffnete, waren für die damalige Zeit nichtsdestotrotz 
innovativ und wegweisend.

Jüdische Bildung für alle: Talmudgelehrte und Rabbinerinnen

So groß die Errungenschaften des erweiterten Zugangs zu jüdischer Bildung
für die Frau im Zuge von Haskala und Einführung der Schulpflicht auch wa­
ren: Ihre Bildungsmöglichkeiten bewegten sich in den folgenden Jahrzehnten 
weitgehend unverändert in diesem Rahmen, und insbesondere im orthodoxen 
Judentum blieb das Talmudstudium weiterhin dem Mann vorbehalten.36 Das 
sollte sich erst im Rahmen der jüdisch-feministischen Bewegung ändern, die 
sich in den siebziger und achtziger Jahren des 20. Jahrhunderts unter dem 
Einfluss der zweiten Frauenbewegungs-Welle in den USA und Israel formierte 
(Heschel 2007: 753–754). Das war auch die Zeit, als Yeshayahu Leibowitz
auf die Notwendigkeit höherer jüdischer Bildung für die Frau hinwies.37 In 

6.

35 Erste Maskilim hatten bereits im späten 18. Jahrhundert damit begonnen, Mädchen jüdische 
Bildung zu vermitteln (Rhein 2012: 23).

36 Zu den Ausnahmen gehörten primär Frauen mit Vätern, die keine Söhne hatten und die 
ihr Wissen deshalb an ihre Töchter weitergaben (Rhein 2012: 20). Ein Beispiel dafür ist 
Isaac Bashevis Singers Erzählung «Yentl the Yeshiva Boy» aus dem Jahr 1962, die von Barbra 
Streisand 1983 verfilmt wurde (Whitfield 1998).

37 Neben Leibowitz machten damals viele weitere Personen auf die Notwendigkeit eines Para­
digmenwechsels aufmerksam. Menachem M. Schneerson (1902–1994) beispielsweise – der 
Rabbiner stand von 1951 bis zu seinem Tod 1994 der chassidischen Chabad-Bewegung vor 
– sagte 1981 mit Anspielung auf Rabbi Eliesers Aussage im Mischna-Traktat Sota (3,4): «[…] 
if one keeps their learning on a minimal level, that is teaching them tiflut, trivia» (englische 
Übersetzung aus dem Jiddischen zitiert aus Handelman 1998: 152). Und Blu Greenberg
argumentierte 1984 in ihrem jüdisch-feministischen Klassiker «On Women and Judaism»: 

HASKALA, BILDUNG UND GENDER 167

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


den USA sowie in Israel entstanden damals erste orthodoxe Institutionen, die 
sich am Modell der Talmudhochschulen orientierten und Frauen das gesamte 
Spektrum der höheren jüdischen Bildung vermittelten. Fortan konnten auch 
orthodox praktizierende Frauen den Talmud studieren.

Damit entstand allerdings eine weitere Problematik. Denn viele Frauen 
wollten ihr jüdisches Wissen über die weitgehend unumstrittene Lehrtätigkeit 
hinaus beruflich nutzen. Im liberalen Judentum gab es damals bereits Rabbine­
rinnen: Die Reformbewegung hatte 1972 in den USA mit der Ordination von 
Frauen begonnen.38 Im orthodoxen Judentum zeichnete sich hingegen erst um 
die Jahrtausendwende ein Wandel ab: Schrittweise erhielten auch orthodoxe 
Frauen Zugang zum nahezu gesamten beruflichen Spektrum innerhalb des 
Judentums, das bisher Männern vorbehalten war.

Dazu gehörte 1997 – drei Jahre nach Leibowitz’ Tod – die Eröffnung einer 
Schule für halachische Beratung von Frauen zu den ehelichen Reinheitsgeset­
zen. Diese Aufgabe wird traditionell von Rabbinern wahrgenommen. Weil es 
dabei häufig um intime Themen geht – Menstruationsblutung, Schwangerschaft 
oder Eheprobleme –, ist die Hürde für ein Beratungsgespräch mit einem Mann 
für die Rat suchenden Frauen sehr hoch (Henkin 1998: 285–287). Trotz an­
fänglicher Skepsis waren die weiblichen Fachpersonen in diesem für Frauen 
neuen Berufsfeld insbesondere in Israel rasch sehr gefragt, und längst sind sie 
aus dem Alltag orthodoxer Jüdinnen in Israel und auch in den USA nicht mehr 
wegzudenken.

Als Lehrerinnen hatten jüdische Frauen schon seit Jahrhunderten gearbeitet 
(Rhein 2012: 20–22). Abgesehen von einzelnen Ausnahmefällen waren sie tal­
mudisch jedoch nicht gebildet. Mit dem zunehmenden Zugang zu umfassender 
jüdischer Bildung gab es indes immer mehr Talmudfachfrauen, die nun in 
jüdischen Schulen und Gemeinden auch höhere jüdische Bildung vermittelten. 
Und weil die Lehre auch eine der Kernaufgaben eines Rabbiners ist und sich 
immer mehr Frauen eine ebenso umfassende jüdische Bildung aneigneten wie 
ordinierte Männer, wurde die Forderung laut, auch im orthodoxen Judentum
gelehrte Frauen im Rabbinat zu beschäftigen. Bedeutende Schritte in diese 
Richtung waren Responsen, die den halachischen Rahmen für rabbinische Auf­
gaben der Frau skizzierten,39 sowie 2009 die Gründung der Yeshivat Maharat 
in New York. An diesem ersten orthodoxen Rabbinerinnenseminar schliessen 

«Women must apply themselves seriously to the difficult demands of Jewish scholarship; 
perhaps this is the only route that eventually will lead to lasting Jewish liberation» (Green­
berg 1981: 67).

38 Zwischen David Einhorns Bekenntnis zur Gleichstellung von 1846 und Sally Priesands 
Ordination von 1972 lagen 126 Jahre (Nadell 1998: 168). Zu Regina Jonas, der 1935 in Berlin 
eine Privatordination verliehen worden war, vgl. Nadell (1998: 85–88).

39 Vgl. dazu z.B. die Responsen von Yoel Bin-Nun (Bin-Nun et al. 2009: 4–7) und Daniel 
Sperber (2020: 23–73); vgl. auch Henkin 1998: 284–285; Rhein 2012: 36–38. Responsen sind 
rabbinische Gutachten zu halachischen Themen.

168 VALÉRIE RHEIN

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Frauen seit 2013 ihr Studium mit einer Ordination ab. Zwischen 2013 und 2023 
erlangten an der Schule 64 Studentinnen eine Ordination, und im Studienjahr 
2022/23 bereiteten sich rund vier Dutzend Studentinnen darauf vor.40

Die Bestrebungen nach umfassender Bildung für die gesamte jüdische Bevöl­
kerung wurden ab dem späten 18. Jahrhundert im Zuge von Haskala, Wissen­
schaft des Judentums und allgemeiner Schulpflicht zunehmend umgesetzt und 
führten ab dem 20. Jahrhundert schließlich auch zur Ordination von Frauen.41 

Institutionen wie die Yeshivat Maharat sind allerdings mit großer Opposition 
konfrontiert (Sperber 2020: 80–82). Sie befinden sich ebenso am linken Rand 
der Orthodoxie wie Absolventinnen des Rabbinerinnenseminars oder jüdische 
Gemeinden, die sie beschäftigen. Doch sie sind eine Realität, und sie verwirk­
lichen eine Forderung Yeshayahu Leibowitz’, die für ihn von existenzieller 
Bedeutung war: «Das Thema Frau und Judentum ist heutzutage wichtiger als 
alle politischen Probleme des [jüdischen] Volkes und seines Staats. Setzen wir 
uns nicht ernsthaft damit auseinander, ist das auf Tora und Geboten basierende 
Judentum in der modernen Welt ernsthaft bedroht.»

Schlussbemerkungen

Seit der Antike ist der Mann zu mehr Geboten verpflichtet als die Frau: Was zur 
Zeit von Mischna und Talmud galt, gilt auch im zeitgenössischen rabbinischen 
Judentum noch. Rein formal gehört Talmud Tora zu den Geboten, von denen 
die Frau befreit ist. Im Alltag des 21. Jahrhunderts können sich trotzdem beide, 
Mann wie Frau, dem gesamten Spektrum von Talmud Tora widmen. Dieser 
Zugang zu umfassender jüdischer Bildung für alle ist eine Konsequenz der 
Moderne. Haskala, Wissenschaft des Judentums und allgemeine Schulpflicht
stießen eine Entwicklung an, die im 21. Jahrhundert mit der rabbinischen 
Ordination von Frauen in der Orthodoxie einen vorläufigen Abschluss fand.

Yeshayahu Leibowitz’ Appell und Einschätzungen waren für die jüngste Pha­
se dieser Entwicklung bedeutsam: Es sei sinnlos, wenn eine Frau Gebote erfül­
le, zu denen sie nicht verpflichtet sei, wenn sie also beispielsweise Gebetsriemen 
oder Schaufäden (zizit) anlege. Denn das Befolgen solcher Rituale habe keinen 
anderen Zweck als das bloße Erfüllen des betreffenden Gebots. Mit Talmud

7.

40 www.yeshivatmaharat.org/our-alumnae, www.yeshivatmaharat.org/current-students 
(14.7.2023). In Israel gibt es inzwischen ähnliche Institutionen, beispielsweise das Susi Brad­
field Women’s Institute of Halakhic Leadership (Midreshet Lindenbaum, www.ots.org.il/pro
gram/susi-bradfield-wihl; 14.7.2023).

41 Im orthodoxen Judentum sind ordinierte Frauen – im Gegensatz zu ordinierten Männern 
oder auch zu ihren Kolleginnen im liberalen Judentum – vom Rabbinatsgericht und damit 
von einer bedeutenden rabbinischen Aufgabe ausgeschlossen. Übertritte zum Judentum bei­
spielsweise können nur von männlichen Rabbinern vollzogen werden. Zur Zeugenaussage 
der Frau in Mischna und Talmud vgl. mSchewuot 4,1, bSchewuot 30a oder mJewamot 16,7.

HASKALA, BILDUNG UND GENDER 169

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.yeshivatmaharat.org/current-students
https://www.ots.org.il/program/susi-bradfield-wihl
https://www.ots.org.il/program/susi-bradfield-wihl
https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.yeshivatmaharat.org/current-students
https://www.ots.org.il/program/susi-bradfield-wihl
https://www.ots.org.il/program/susi-bradfield-wihl


Tora hingegen verhalte es sich, so Leibowitz, anders: Das Studium öffne Türen 
zu jüdischer Bildung, die der Mann nicht für sich allein beanspruchen dürfe, 
weil es «ein elementares jüdisches Recht» sei, das der Frau ebenso zustehe wie 
dem Mann.42

Yeshayahu Leibowitz hat die maßgeblichen Veränderungen der vergangenen 
zweieinhalb Jahrzehnte nicht mehr erlebt, er ist 1994 gestorben. Doch wofür er 
in den siebziger und achtziger Jahren des 20. Jahrhunderts mahnend plädiert 
hatte, ist zu einer selbstverständlichen Realität geworden: Talmud Tora für die 
jüdische Frau.

Haskala und Wissenschaft des Judentums waren von Männern geprägte 
Bewegungen (Feiner 2007: 249–250), und deren Forderung nach Bildung
führte zunächst in erster Linie für den jüdischen Mann zu Veränderungen. 
Die Einführung der allgemeinen Schulpflicht ab Mitte des 19. Jahrhunderts 
eröffnete der jüdischen Frau Zugang zu säkularer und in der Folge auch zu 
einer gewissen jüdischen Bildung. Doch erst die ab dem ausgehenden 20. Jahr­
hundert gängig gewordene umfassende höhere jüdische Bildung, gepaart mit 
gesellschaftlicher Gleichstellung, ermöglichten es der Frau schließlich, sich in 
diesem Bereich wie der Mann auch beruflich zu betätigen, sich in Gesetzesdis­
kurse einzubringen und die jüdische Religionspraxis mitzugestalten.

Talmud Tora ist ein religiöses Gebot, zu dem der Mann verpflichtet und von 
dem die Frau befreit ist. Seit dem Eintritt in das Zeitalter der Moderne hat 
sich Talmud Tora aber zugleich sukzessive zu einem «elementaren jüdischen 
Recht» entwickelt, das weder Mann noch Frau (noch Kind) vorenthalten wird.

Literatur

Bin-Nun, Yoel / Sperber, Daniel / Maroof, Joshua (2009): Responsa regarding women’s 
roles in religious leadership. Conferral ceremony of Sara Hurwitz, https://www.ise.bgu
.ac.il/faculty/kalech/judaism/sara_hurwitz.pdf (Stand: 8.3.2022).

Carlebach, Alexander (2007): «Art. Rabbi, rabbinate: Germany», in: Fred Skolnik, 
Michael Berenbaum (Hg.), Encyclopaedia Judaica. Bd. 17. Ra-Sam, Detroit, MI: 
Macmillan Reference USA/Keter Pub. House, S. 16–17.

Central Conference of American Rabbis (o. J.): ARR 24–43. 7. Ordination of women as 
rabbis, https://www.ccarnet.org/ccar-responsa/arr-24-43/ (Stand: 7.5.2022).

Central Conference of American Rabbis (1988): NARR 374–377. 234. Agunot, https://w
ww.ccarnet.org/ccar-responsa/narr-374-377/ (Stand: 7.5.2022).

42 Leibowitz (1992: 128–129). Leibowitz plädiert hier trotz bzw. losgelöst von der Befreiung 
der Frau vom Gebot Talmud Tora für ihren uneingeschränkten Zugang zu höherer jüdischer 
Bildung. In anderen Worten: Der Mann widmet sich Talmud Tora, weil er zu diesem Gebot 
verpflichtet ist, und die Frau widmet sich Talmud Tora, weil ihr dies im 20. Jahrhundert ohne 
Wenn und Aber ebenso zusteht wie dem Mann.

170 VALÉRIE RHEIN

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.ise.bgu.ac.il/faculty/kalech/judaism/sara_hurwitz.pdf
https://www.ise.bgu.ac.il/faculty/kalech/judaism/sara_hurwitz.pdf
https://www.ccarnet.org/ccar-responsa/arr-24-43/
https://www.ccarnet.org/ccar-responsa/narr-374-377/
https://www.ccarnet.org/ccar-responsa/narr-374-377/
https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.ise.bgu.ac.il/faculty/kalech/judaism/sara_hurwitz.pdf
https://www.ise.bgu.ac.il/faculty/kalech/judaism/sara_hurwitz.pdf
https://www.ccarnet.org/ccar-responsa/arr-24-43/
https://www.ccarnet.org/ccar-responsa/narr-374-377/
https://www.ccarnet.org/ccar-responsa/narr-374-377/


Eliav, Mordechai (2001): Jüdische Erziehung in Deutschland im Zeitalter der Aufklärung 
und der Emanzipation, Diss. Hebräische Universität Jerusalem, 1958, Münster: Wax­
mann.

Erbele-Küster, Dorothea (2006): «Der Dienst der Frauen am Eingang des Zeltheilig­
tums (Exodus 38,8): Kultisch-religiöse Verortungen von Frauen in Exodus und Levi­
ticus», in: Riemer Roukema (Hg.), The interpretation of Exodus. Studies in honour of 
Cornelis Houtman, Leuven: Peeters, S. 265–281.

Feiner, Shmuel (1999): Haskalah attitudes toward women, https://jwa.org/encyclopedia
/article/haskalah-attitudes-toward-women (Stand: 11.2.2022).

Feiner, Shmuel (2007): Haskala – jüdische Aufklärung. Geschichte einer kulturellen 
Revolution, Hildesheim, Zürich, New York: Olms.

Graetz, Michael (1990): «Judentum als Religion – Judentum als Wissenschaft: Konti­
nuität oder Bruch?», in: Karlfried Gründer, Nathan Rotenstreich (Hg.), Aufklärung 
und Haskala in jüdischer und nichtjüdischer Sicht, Heidelberg: Schneider, S. 123–129.

Graf, Pia / Picard, Jacques (2004): «Jüdische Gemeinden, Institutionen und Organisa­
tionen», in: Gabrielle Rosenstein et al., Schweizerischer Israelitischer Gemeindebund 
(Hg.), Jüdische Lebenswelt Schweiz. 100 Jahre Schweizerischer Israelitischer Gemein­
debund (SIG) = Vie et culture juives en Suisse: cent ans Fédération suisse des commu­
nautés israélites (FSCI), Zürich: Chronos, S. 453–508.

Greenberg, Blu (1981): On women and Judaism. A view from tradition, Philadelphia, 
PA: Jewish Publication Society of America.

Handelman, Susan (1998): «Women and the study of Torah in the thought of the 
Lubavitcher Rebbe», in: Micah D. Halpern, Chana Safrai (Hg.), Jewish legal writings 
by women, Jerusalem: Urim Publications, S. 143–178.

Heil, Johannes (2012): «Wissenschaft des Judentums 1819–1933: Wissenschaft, Selbst­
bild und Trugbilder», in: Markus Hilgert, Michael Wink (Hg.), Menschen-Bilder. 
Darstellungen des Humanen in der Wissenschaft, Berlin: Springer, S. 351–372.

Henkin, Chanah (1998): «Women and the issuing of Halakhic rulings», in: Micah 
D. Halpern, Chana Safrai (Hg.), Jewish legal writings by women, Jerusalem: Urim 
Publications, S. 278–287.

Heschel, Susannah (2007): «Art. Feminism», in: Fred Skolnik, Michael Berenbaum 
(Hg.), Encyclopaedia Judaica. Bd. 6. Dr-Feu, Detroit, MI: Macmillan Reference USA/
Keter Pub. House, S. 752–757.

Kaplan, Dana Evan (2007): «Art. Reform Judaism», in: Fred Skolnik, Michael Beren­
baum (Hg.), Encyclopaedia Judaica. Bd. 17. Ra-Sam, Detroit, MI: Macmillan Refe­
rence USA/Keter Pub. House, S. 165–183.

Leibowitz, Yeshayahu (1992): «The status of women: Halakha and meta-Halakha», in: 
Yeshayahu Leibowitz (Hg.), Judaism, human values, and the Jewish state. Edited by 
Eliezer Goldman, Cambridge, MA, London: Harvard University Press, S. 128–131.

Nadell, Pamela S. (1998): Women who would be rabbis. A history of women’s ordination, 
1889–1985, Boston, MA: Beacon Press.

Protokolle der dritten Versammlung deutscher Rabbiner. Abgehalten zu Breslau, vom 13. 
bis 24. Juli 1846 (1847), Breslau: Leuckart.

HASKALA, BILDUNG UND GENDER 171

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://jwa.org/encyclopedia/article/haskalah-attitudes-toward-women
https://jwa.org/encyclopedia/article/haskalah-attitudes-toward-women
https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://jwa.org/encyclopedia/article/haskalah-attitudes-toward-women
https://jwa.org/encyclopedia/article/haskalah-attitudes-toward-women


Ramirez, Francisco O. / Soysal, Yasemin / Shanahan, Suzanne (1997): «The changing 
logic of political citizenship: cross-national acquisition of women’s suffrage rights, 
1890 to 1990», in: American Sociological Review, 62, Nr. 5, S. 735–745.

Rhein, Valérie (2012): Talmud Tora für die Frau: vom ‹Verbot› zum ‹Gebot›?, http://w
ww.lectio.unibe.ch/12_2/rhein_valerie_talmud_tora_fuer_die_frau.html (Stand: 
11.2.2022).

Rhein, Valérie (2020): Law, hierarchy, and gender: Reflections on the exemption of 
women from time-bound commandments, https://judaica.ch/article/view/1.4/10229 
(Stand: 11.2.2022).

Rolef, Susan Hattis (2007): «Art. Meir (Myerson, née Mabovitch), Golda», in: Fred 
Skolnik, Michael Berenbaum (Hg.), Encyclopaedia Judaica. Bd. 13. Lif-Mek, Detroit, 
MI: Macmillan Reference USA; Keter Pub. House, S. 777–779.

Schulte, Christoph (2002): Die jüdische Aufklärung. Philosophie, Religion, Geschichte, 
München: Beck.

Sperber, Daniel (2020): Rabba, maharat, rabbanit, rebbetzin. Women with leadership 
authority according to halachah, Jerusalem, New York: Urim Publications.

Stadler, Hans / Grunder, Hans-Ulrich: «Art. Schulwesen» [Version vom 21.11.2012], in: 
Historisches Lexikon der Schweiz (HLS) online, Bern. https://hls-dhs-dss.ch/de/articl
es/010396/2012-11-21/ (Stand: 22.5.2023).

Stemberger, Günter (2000): «Talmud und Rabbinische Literatur», in: Michael Brenner, 
Stefan Rohrbacher (Hg.), Wissenschaft vom Judentum. Annäherungen nach dem Ho­
locaust, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, S. 121–133.

Stemberger, Günter (2009): Das klassische Judentum. Kultur und Geschichte der rabbini­
schen Zeit, München: Beck.

Whitfield, Stephen J. (1998): «Yentl», in: Jewish Social Studies, 5, Nr. 1-2, S. 154–176.
Wiese, Christian (2016): «Art. Wissenschaft des Judentums», in: Dan Diner (Hg.), 

Enzyklopädie jüdischer Geschichte und Kultur, Stuttgart, Weimar: Metzler.
Zalkin, Mordechai (2016): «Art. Maskilim», in: Dan Diner (Hg.), Enzyklopädie jüdi­

scher Geschichte und Kultur, Stuttgart, Weimar: Metzler.
Zohar, Zvi (1996): «Traditional flexibility and modern strictness: Two halakhic posi­

tions on women’s suffrage», in: Harvey E. Goldberg (Hg.), Sephardi and Middle 
Eastern jewries. History and culture in modern era, Bloomington, IN, Indianapolis, 
IN: Indiana University Press, S. 119–133.

172 VALÉRIE RHEIN

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.lectio.unibe.ch/12_2/rhein_valerie_talmud_tora_fuer_die_frau.html
http://www.lectio.unibe.ch/12_2/rhein_valerie_talmud_tora_fuer_die_frau.html
https://judaica.ch/article/view/1.4/10229
https://hls-dhs-dss.ch/de/articles/010396/2012-11-21/
https://hls-dhs-dss.ch/de/articles/010396/2012-11-21/
https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.lectio.unibe.ch/12_2/rhein_valerie_talmud_tora_fuer_die_frau.html
http://www.lectio.unibe.ch/12_2/rhein_valerie_talmud_tora_fuer_die_frau.html
https://judaica.ch/article/view/1.4/10229
https://hls-dhs-dss.ch/de/articles/010396/2012-11-21/
https://hls-dhs-dss.ch/de/articles/010396/2012-11-21/


Nation statt Religion:
Kirchen und neue Herrschaftsstrukturen im 19. Jahrhundert

Markus Ries

Seit der Französischen Revolution entwickelte sich das Verhältnis von Religion
und Gesellschaft zunehmend ambivalent. Auf der einen Seite beanspruchte 
eine veränderte, prinzipiell säkulare Ordnung uneingeschränkte Geltung und 
wirkte damit für angestammte Glaubensgemeinschaften als Zumutung und He­
rausforderung. Auf der anderen Seite profitierten die Kirchen von neu gewon­
nenen Handlungsfreiheiten. Die Spannung wuchs sich aus zum regelrechten 
Paradoxon: Die bürgerliche Epoche wies die Religionsgemeinschaften in die 
Schranken – und zugleich schuf sie Voraussetzungen für deren singuläre innere 
Stärkung. Diese Entwicklung ist im Folgenden am Beispiel der katholischen 
Kirche in der Schweiz und in angrenzenden Gebieten aufzuzeigen.

Verlierer einer Zeitwende

Das 18. Jahrhundert war in Europa das Zeitalter der Aufklärung: In vormoder­
nen, ständischen Gemeinwesen setzten Umgestaltungsprozesse ein, an deren 
Ende die modernen Nationalstaaten entstanden. Direkt betroffen war die Reli­
gion, indem der tradierte obrigkeitliche Glaubenszwang in Frage gestellt und 
überwunden wurde. Absolutismen französischer, österreichisch-josephinischer 
oder preußischer Richtung hatten die Religionsgemeinschaften noch unter die 
Administrationslogik der weltlichen Obrigkeit gezwungen. Die dafür verwende­
te Chiffre ‹Staatskirchentum› steht für das Streben weltlicher Herrscher nach 
umfassender Kontrolle und Priorisierung säkularer Hoheit auch über das Reli­
giöse. In Frage gestellt war darüber hinaus die Position der geistlichen Fürsten, 
welche im Reich als Territorialherren an säkularer Herrschaftsausübung betei­
ligt waren. Der Kontrollanspruch weltlicher Obrigkeiten über die Sphäre des 
Glaubens blieb bestehen, als die Revolutionäre die Befreiung der Individuen 
von jedem Zwang zum Ziel erklärten. Die neuen Regimes hielten auch daran 
fest, um sich den dringend benötigten Zugriff auf organisatorische und materi­
elle Ressourcen der Kirchen zu sichern (Ries 2019).

Im Vorfeld der Revolution erfuhren die Gesellschaften eine zunehmende 
Spaltung in aufgeklärt und gegen-aufgeklärt – eine Polarität, die sich sowohl 
auf der protestantischen wie auf der katholischen Seite auch innerhalb der 
Kirchen abbildete (Krenz 2012). Zu epochalen Brüchen kam es zwischen den 

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Symboljahren 1789 und 1848: In mehreren Wellen überzogen Revolutionen 
die europäischen Länder. Die Aufgeklärten innerhalb der Kirchen, welche 
auf die Zukunft gesetzt und auf ein neues Miteinander von Thron und Altar 
gehofft hatten, sahen sich alsbald enttäuscht. Insbesondere in Frankreich wur­
den sie eines Schlimmeren belehrt: Was einst als absolutistisches Staatskirchen­
tum begonnen hatte, fand seine Fortsetzung in radikaler Entmachtung und 
Enteignung; die Zeit der Terreur manifestierte sich bis ins kleine Dorf als 
anti-religiöser Gewaltexzess. Die Akteure verweltlichten alle Lebensbereiche in 
geradezu totalitärer Weise: Sie profanierten den Feiertagskalender, sie erfanden 
neue «rites de passage» und sie etablierten in den profanierten Gotteshäusern 
den «culte de l’être suprême». Ein Großteil der Betroffenen musste dies als 
wahre Repression erleben. Religiöse Symbole und Feiern wurden autoritativ 
beseitigt und von zivilen Zeichen und Ersatzritualen verdrängt.

Zwar dauerte die gewalttätige Phase lediglich wenige Monate und forderte 
ihre Opfer längst nicht nur in den Reihen des kirchlichen Personals, doch sie 
zeitigte gleichwohl lange anhaltende und weit reichende Folgen. Die Feindse­
ligkeit der Revolutionäre löste die wohl größten Emigrationsbewegungen seit 
den Hugenottenkriegen aus: Zu Hunderten brachten sich fliehende und vertrie­
bene Kirchenleute in angrenzenden Territorien in Sicherheit. Ihre Schreckens­
berichte erstickten die letzten Hoffnungen auf Ausgleich zwischen tradierter 
Religion und neuer Gesellschaft. Enttäuscht und aller Illusionen beraubt waren 
etwa jene katholischen Geistlichen, welche sich einst für einen kirchlichen 
Dialog mit der philosophischen Aufklärung stark gemacht hatten. Zu ihnen 
gehörte der Dillinger und spätere Landshuter Theologieprofessor Johann Mi­
chael Sailer (1751–1832), dessen Verdienste um die Auseinandersetzung mit 
kantischer Philosophie bis heute Anerkennung finden.1 Sailer, der wiederholt 
die Schweiz bereiste und der seine Ferien bereits lange vor dem Aufkommen 
des angelsächsischen Tourismus in der Nähe von Luzern zu verbringen pflegte, 
wurde 1792 in Freiburg Zeuge der Flüchtlingsbewegungen und der «Gräuel aus 
Frankreich».2

Die Verlustwahrnehmungen in der Kirche verschärften sich zusätzlich, nach­
dem der Pulverdampf sich verzogen hatte und Jahrzehnte vergangen waren: Die 
Aufhebung von Bistümern, Stiften und Klöstern, wie sie bereits im österreichi­

1 Siehe den Beitrag von Margit Wasmaier-Sailer in diesem Band.
2 «Je näher ich an die Grenzen Frankreichs komme, desto zuverlässiger werden mir die Gräuel 

aus Frankreich. Es ist unglaubbar, was die Sünde für Elend gebärt. Hier allein, im Kanton 
Freiburg, sind und waren vor kurzem noch gegen 3000 Emigranten und hier in der Stadt 
gegen tausend Geistliche. Es sind alle Schenken besetzt; einige mussten in Wagen, andere 
unter den Bogen übernachten. Ein Geistlicher kam ohne Ohren hieher; denn die Franzosen 
hatten sie ihm abgeschnitten und ihm selbst zu fressen gegeben. Unter den eingedrungenen 
Geistlichen sind einige, die auf öffentlicher Kanzel lehren, dass das Leben nach dem Grabe 
eine Schimäre sei. Die Kirchen sind Pferdeställe geworden. Die Ehe ist, nach einem Dekrete, 
trennbar und bloß bürgerlich wie jeder Mietkontrakt.» Johann Michael Sailer, Brief an einige 
Freunde, Freiburg i.Ü, 12. Oktober 1792. Zit. in Schiel 1952: 106.

174 MARKUS RIES

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


schen Josephinismus im großen Stil praktizierte worden war, fand ihre nahtlose 
Fortsetzung in Frankreich und im Reich. Herrschafts- und Vermögenssäkulari­
sationen nie gekannten Ausmaßes setzten der Geschichte großer Institutionen 
über Nacht ein Ende und brachten Tausende von Religiosen und Klerikern 
um Amt und Einkünfte; auch Kunsthandwerker und Händler verloren ihre Le­
bensgrundlagen. Zugleich setzte der Reichsdeputationshauptschluss von 1803 
dem länger schon in der Kritik stehenden mittelalterlichen Herrschaftssystem 
mit einem Federstrich ein Ende und entriss den geistlichen Fürsten ihren 
angestammten Anteil an der Kontrolle über Reich und Reichsterritorien. Wür­
denträger und Würdenträgerinnen ließen sich meist großzügig mit Pensionen 
abfinden, doch längerfristig waren die Verluste nicht zu kompensieren.

Zum Wesen der nunmehr säkularen und bald bürgerlichen Gemeinwesen 
gehörte die Vollendung des Territorialprinzips: In einem Gebiet durfte nur eine 
einzige Quelle legitimer Herrschaftsausübung existieren – Verwaltung, Gesetz­
gebung und Rechtsprechung mussten einheitlich und deckungsgleich an ein 
bestimmtes Territorium gebunden sein und allesamt aus einer einzigen Hand 
kommen. Zugehörige Herrschaft ließ sich nicht länger nach mittelalterlichem 
Muster verschränkt und personal determiniert organisieren. Umsetzbar war 
dies einzig durch Entmachtung der Geistlichen, daher trat zur Vermögenssäku­
larisation eine umfassende Herrschaftssäkularisation.

Die Auswirkungen veränderten die Situation fundamental – für die katho­
lische Kirche langfristig und weit über den Bereich des Materiellen hinaus. 
Dieser Vorgang verstärkte die Ablehnung der Aufklärung, welche es in Kirche 
und Theologie seit dem 18. Jahrhundert gab. Diese Haltung hatte schon zu 
Beginn der Revolutionsepoche zu einem nahezu flächendeckenden Widerstand 
geführt. Teil und prominenter Ausdruck davon war das Breve, mit dem Papst
Pius VI. im Frühjahr 1791 die französische Déclaration des droits de l’homme 
et du citoyen ausdrücklich ablehnte.3 Sein Bannstrahl sollte lange dauernde 
Konsequenzen zeitigen; erst die Erfahrungen mit den Totalitarismen des 20. 
Jahrhunderts ermöglichten es der Kirche, sich neu zu positionieren und die 
Menschenrechte integral anzuerkennen. Pius VI. verwarf das Konzept als un­
christlich; denn in seinen Augen konnten Irrtum und Wahrheit niemals gleich­
berechtigt zum Wettbewerb der Weltanschauungen zugelassen sein, auch nicht 
in Respekt vor der Freiheit des Individuums.

Die Erfahrungen von Gewalt und Verlusten wirkten verstärkend, so dass als­
bald weite Teile der Kirche in die Proteste der Revolutionsfeinde einstimmten. 
Wer politisch auf der Verliererseite stand, sei es als entmachteter Fürst oder 
als enteigneter Grundbesitzer, hatte jetzt die Möglichkeit, mit Rekurs auf das 
Religiöse für konterrevolutionäre Agitation Verbündete zu finden. Auf diese 

3 Pius VI., Quod aliquantum, Rom, 10. März 1791. Gedruckt: Bloch (2008: 189–199).

NATION STATT RELIGION 175

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Weise ließen sich Unterlegene jeder Couleur gewinnen – ein Mechanismus, der 
noch über Jahrzehnte hinweg funktionieren sollte.

In der Eidgenossenschaft war zur Zeit des Zusammenbruchs des Ancien 
Régime der Widerstand gegen Frankreich weithin getragen vom Klerus, der 
immer wieder zur Erhebung gegen die neuen Herren anstachelte. In Nidwalden 
stellten die Landleute sich 1798 mit Waffen und improvisierten Mitteln den 
französischen Bajonetten entgegen – in den Reihen der Kombattanten standen 
auch Frauen in großer Zahl. Bedeutende Abteien beteiligten sich aktiv am Auf­
stand: Als Kaiser Franz II. 1792 und 1796 gegen Frankreich in den Krieg zog, 
engagierte sich die Abtei Einsiedeln mit aller Kraft und gewährte Kriegskredite 
in der atemberaubenden Höhe von 200’000 Gulden. Es war eine gewaltige 
Summe, beigebracht in kistenweise aufgehäuftem Gold und Silber. Die Mittel 
waren bei weitem nicht in den eigenen Reserven vorhanden, vielmehr musste 
der Abt seinerseits Kredite aufnehmen und sich in Zürich und anderswo ver­
schulden (Fässler 2019). An mehreren Orten reihten sich die Mönche ein zum 
bewaffneten Kampf, und in einzelnen, später übel vermerkten Fällen wirkten 
Ordensleute gar als Anführer.4

Reaktionäre Mobilisierung und Verkirchlichung

Es dauerte ein halbes Jahrhundert, ehe Europa sich stabilisierte. Die nun an 
Konstitutionen gebundenen Monarchen und erst recht das mehr und mehr 
dominierende Bürgertum verstanden sich als Taktgeber einer neuen Zivilisa­
tion. Entmachtet und enteignet mussten die Kirchen sich mit gewandelten 
Verhältnissen abfinden. Dennoch gelang die innere Erholung vergleichsweise 
rasch. Schlüssel dafür war ein Mechanismus, der die zunächst deutlich fassbare 
Spaltung zwischen Aufklärungsfreunden und Reaktionären in den Hintergrund 
treten ließ. Seit den 1830er-Jahren geriet das erste Lager in die Minderheit, 
schließlich dominierte das zweite alle Gebiete und Ränge. Für Mitteleuropa ist 
dieser Prozess zu beschreiben als «Ultramontanisierung», weil die treibenden 
Kräfte in der katholischen Kirche sich nach Rom und damit ultra montes 
orientierten. Die Päpste betrieben eine energische Restaurationspolitik und 
erstickten aufgeklärte Einflüsse in der Theologie, propagierten und dogmatisier­
ten eine neobarocke marianische Frömmigkeit und forcierten in der Liturgie 
eine explizit vor-aufgeklärte Praxis. Gegenüber der bürgerlichen Welt, in der 
Freiheiten aller Art die Grundlage bildeten und die sich daher selbst als liberal 
charakterisierte, galt Abschottung und Ablehnung. Profilierte Denker wie der 
aus Savoyen stammende Diplomat Joseph de Maistre (1753–1821) propagierten 
die vorrevolutionäre ständische Ordnung samt Gottesgnadentum als Ideal. Die­

4 Zu ihnen zählten der Einsiedler P. Marian Herzog (1758–1828) oder der Kapuziner Paul 
Styger (1764–1824) (Fässler 2019: 491–192; Kuster 2021).

176 MARKUS RIES

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


se Zielvorstellung ließ sich ohne weiteres auf die katholische Kirche übertragen; 
denn hier bestand eine pyramidale Struktur mit dem Papst als kirchlichem 
Souverän an der Spitze.

Seinen Höhepunkt fand das Bestreben im Ersten Vatikanischen Konzil
1869/70 mit der Dogmatisierung des päpstlichen Jurisdiktionsprimates (Weit­
lauff 2018; Schüller 2019). Eine Generation später wurde er in feste Form 
gegossen durch Systematisierung im Codex iuris canonici. Dieses neue, um­
fassende kirchliche Gesetzbuch trat ausgerechnet im schrecklichen Kriegsjahr 
1917 in Kraft, in einer Zeit höchster existenzieller Not für Menschen in ganz 
Europa. Das Regelwerk vollendete die Hierarchisierung und die Zentralisie­
rung, indem es gegen jede Tradition selbst die Kompetenz zur Besetzung 
von Bischofsstühlen auf die Römische Kurie übertrug und so den einst für 
die «Heidenmission» eingeführten Modus der päpstlichen Nomination zur ge­
nerellen Norm erhob. Die Ordnung war stabil und plausibel; sie überdauerte 
alle Reformanstrengungen des 20. Jahrhunderts und blieb selbst in der 1983 
revidierten Fassung des Codex erhalten.

Die ideelle Abschottung der katholischen Kirche gegen die bürgerlichen Ge­
sellschaften gelang, weil der Prozess zugleich von den Päpsten und dem höhe­
ren Klerus angetrieben und von den Gläubigen getragen war – der Luzerner 
Kirchenhistoriker Victor Conzemius (2004) bezeichnete den Ultramontanismus
als «erste Basisbewegung der Kirche». Angesichts der Zumutungen der Moder­
ne und der darin erkannten oder auch nur heraufbeschworenen Gefahr für den 
Glauben schlossen sich die kirchlichen Reihen.5 Der Reflex, welcher einst den 
irritierenden Griff zu den Waffen provoziert hatte, wirkte weiter, nunmehr ins 
Ideelle gewendet.

Je deutlicher eine neue «Allianz von Volk und Altar» die überkommene «Al­
lianz von Thron und Altar» ablöste, desto stärker entfremdeten sich Gesell­
schaft und Kirche.6 Dem aufgeklärten Zeitgeist setzte die katholische Seite 
einen ausgeprägten, ins Irrationale ausgreifenden Wunderglauben entgegen: 
Übernatürliche Erscheinungen gewannen Aufmerksamkeit und Beifall, und sie 
bestärkten Gläubige in ihren Haltungen. Traditionen aus dem Barock erfuh­
ren eine kräftige Wiederbelebung, so etwa Herz-Jesu Verehrung, Rosenkranzge­
bet, Volksmissionen oder Bruderschaftsgottesdienste. Neue Wallfahrten, welche 
dank moderner Kommunikations- und Verkehrsmittel wirksam zu propagieren 
waren, erfreuten sich stürmischer Beliebtheit.

Weder staatliche Beschränkungen noch kirchliche Zurückhaltung vermoch­
ten die Popularität zu dämpfen: Vergeblich suchten die weltlichen Behörden 
den Zustrom zu Aufsehen erregenden Muttergotteserscheinungen einzudäm­

5 Hier zeigen sich Parallelen zum protestantischen Neofundamentalismus ab den 1920er-Jahren 
in den USA. Siehe dazu den Beitrag von Michael Hochgeschwender in diesem Band.

6 Zum Folgenden: Weber (1991); Freytag (2003); Weiß (2011); Kotulla (2006); Blackbourn 
(1997); Arning/Wolf (2016).

NATION STATT RELIGION 177

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


men, auch die zunächst ausgebliebene kirchliche Anerkennung verminderte 
die Attraktivität neuer Wallfahrtsorte wie Lourdes oder Marpingen in keiner 
Weise. Folge war eine eindrückliche Mobilisierung, welche sich alsbald auch 
in anderen Bereichen zeigte: Auf Initiative von Laienverbänden fanden Katho­
likentage statt – seit 1848 in Deutschland, seit 1877 in Österreich und seit 
1903 in der Schweiz. Sie waren gestaltet als demonstrative Aufmärsche für die 
kirchlich katholische Sache. Erfolgreich waren solche Initiativen ausgerechnet 
dank jener Möglichkeiten, welche die bürgerliche Gesellschaft geschaffen hatte: 
Vereinsfreiheit, Meinungsfreiheit, Pressefreiheit und Versammlungsfreiheit. Sie 
erst schufen die Voraussetzungen für jene Spielart von Ultramontanisierung, 
welche Urs Altermatt (1989: 62) beschrieb als «Anti-Modernismus mit moder­
nen Mitteln».

Massenmobilisierung und Schließung der eigenen Reihen machten ein hal­
bes Jahrhundert nach den Verheerungen der Revolution auch religiös ein regel­
rechtes katholisches Wiedererwachen möglich. Neu geschaffene Frauenkongre­
gationen besetzten die sozialen Leerstellen des frühen bürgerlichen Zeitalters
und glichen Defizite aus. Sie engagierten sich in Schulen, Krankenpflege oder 
Sozialarbeit und erfuhren einen ans Sensationelle grenzenden Zuspruch: In 
keiner Epoche zuvor hatte sich eine vergleichbare Anzahl von Gläubigen in eine 
Ordensgemeinschaft aufnehmen lassen. Als Besonderheit fällt eine Einseitigkeit 
in der Geschlechterverteilung ins Auge: Die Zahl der weiblichen Religiosen 
übertraf jene der männlichen um ein Mehrfaches. Unter anderem diese Propor­
tion wird aktuell diskutiert unter dem Stichwort «Feminisierung des Religiö­
sen» (Sohn-Kronthaler 2016). Der Aufschwung stärkte die kirchliche Praxis bis 
in die Dörfer und Städte, und zugleich trug er bei zur Sichtbarmachung des 
Katholischen: Das 19. Jahrhundert wurde zur Epoche der zweiten großen, in 
andere Kontinente ausgreifenden Missionswelle. Sie löste jene Prozesse aus, die 
die bis dahin europäisch geprägte Kirchen zu «Weltkirchen» machen sollten. 
Katholische wie evangelische Mission waren in vielfacher Weise verschränkt 
mit dem Aufbau moderner Kolonialherrschaft, was sich später als historische 
Belastung erweisen sollte.

Der Neuaufschwung und die Stärkung der inneren Bindungskräfte gingen 
einher mit Entfremdungsprozessen. Dies umso mehr, als der verklärende Blick 
zurück verbunden war mit dem Idealisieren mittelalterlicher Theologie und 
Philosophie, aber auch mit einem trotzigen Priorisieren der Monarchie gegen­
über den modernen Staatsformen. Aus ideellen Spannungen erwuchsen alsbald 
auch Gegnerschaft und Feindseligkeit. Anders als in den von Aufklärung be­
einflussten Jahrzehnten galt jetzt wieder zunehmende konfessionelle Aversion: 
Während das Bürgertum Freiheit und Toleranz durchsetzte, galten auf katholi­
scher Seite Andersgläubige wieder als Gefahr für das Seelenheil. So ließ Pius IX.
die bereits geschleiften Mauern des Ghettos, in welches in der Stadt Rom 

178 MARKUS RIES

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Jüdinnen und Juden faktisch eingesperrt waren, 1850 neu aufrichten (Mattioli 
2000).

Die Römische Kurie restaurierte weitere Feindbilder, so dass Olaf Blaschke 
(2002) die Epoche bereits als «zweites konfessionelles Zeitalter» charakterisiert 
hat. In den 1870er-Jahren schließlich kam es zum offenen Bruch: Zwischen 
ultramontan Klerikalen und aufgeklärt Liberalen entspannen sich an vielen 
Orten Kulturkämpfe, welche erneut zur Zurücksetzung der kirchlich Gesinnten 
führten (Ries 2017; Lang/Meier 2016; Taylor 2012: 631–700; Borutta 2010). 
Politische Feindseligkeit, Abwehr des bürgerlichen Zeitalters und verstärkte Ab­
lehnung sozialer und technologischer Innovation ließen erneut eine Situation 
der Isolation entstehen. Die Entfremdung war so stark, dass die liberale Seite 
sich nicht einmal mehr auf eine Debatte einlassen musste: Für den Ultramonta­
nismus und seine «unentwickelte», «unreife und dürftige» Wissenschaft hatten 
der aus Zürich stammende deutsche Politiker Johann Caspar Bluntschli (1808–
1881) nurmehr Hohn und Spott übrig. 7

Substitution

Die ultramontanisierte Kirche manövrierte sich innerhalb weniger Jahrzehnte 
in der bürgerlichen Welt zahlreicher Länder ins Abseits. Dennoch blieb sie im 
gesellschaftlichen Leben ein bedeutsamer Faktor; denn bei aller individuell ga­
rantierten Bekenntnisfreiheit ließ Religion sich vorerst nicht einfach ins Private 
abdrängen. Vielmehr blieben die Kirchen öffentlich präsent und auch privile­
giert: Ihre Feiertage standen auch in den staatlichen Kalendern, und selbst die 
in ihren politischen Rechten mitunter beschränkten Seelsorger genossen noch 
einen Sonderstatus. Die Säkularisierungen blieben in ideeller Hinsicht unvoll­
kommen; denn auch das Leben in der neuen Epoche bedurfte der Sinndeutung. 
Sie war in mancherlei Hinsicht metaphysisch aufgeladen und konnte geradezu 
para-religiöse Züge annehmen. An die nunmehr gleichen und freien Bürger war 

7 «Der heutige Staat ist der mittelalterlichen Kirche geistig überlegen, wie die heutige Wissen­
schaft es ist gegenüber der kirchlichen Tradition. Die Menschheit hat seither nicht vergeblich 
gelebt und viel gearbeitet, auch viel gedacht. Es ist unmöglich, dass sie sich der kirchlichen Be­
vormundung wieder unterwerfe, über welche sie schon lange geistig emporgewachsen ist. Wir 
wissen mehr, als Rom und der Papst weiß, sehr viel mehr. Die Philosophie und die Naturwis­
senschaft, die Kritik und die Geschichte haben so Großes geleistet, wie es die mittelalterliche 
Theologie, die heute noch in dem römisch erzogenen Klerus herrscht, nie vermocht hat. Der 
wissenschaftliche Mensch von heute schaut von der sonnenbeglänzten Höhe eines Berggipfels 
herab auf die dunklen nebelumhüllten Schluchten, in denen der römische Klerus von seiner 
Größe träumt. Er wird sich nie wieder von diesem beherrschen lassen. Die Wissenschaft des 
ganzen Jesuitenordens, der Kardinäle, des Papstes selbst ist so unentwickelt, so unreif und 
dürftig, dass sie im Vergleich mit wirklicher Wissenschaft, wie sie in Deutschland lebt, nur wie 
dunkle Unwissenheit aussieht.» (Bluntschli 1872: 24).

NATION STATT RELIGION 179

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


die Erwartung gerichtet, dass sie gegenüber dem Gemeinwesen ihre Pflichten 
erfüllten und ihm mit Respekt begegneten.

Schon in der Revolutionszeit waren öffentliche Loyalitätsbekundungen ein­
gerichtet und ritualisiert worden. Es wurden gemeinsame Eidesleistungen in­
szeniert, welche die ‹Liturgie› vormoderner Schwurversammlungen nahezu un­
verändert übernahmen. Diesen Anlässen schrieben die Beteiligten eine indivi­
duelle wie kollektive Verbindlichkeit zu, welche sie zu Bekenntnisakten werden 
ließ. Entsprechend verbissen wurde der Eid durchgesetzt oder auch abgelehnt. 
Letzteres erfolgte häufig mit Rekurs auf das Religiöse; denn die Konkurrenz 
zwischen dem neuen zivilen und dem tradierten kirchlichen Glauben lag für 
die Beteiligten auf der Hand. In Frankreich und in der Eidgenossenschaft war 
Eidverweigerung strafbar, und kollektiver Widerstand provozierte repressive 
Gegenmaßnahmen und bis hin zum Einsatz von Waffen. Spektakulär war 
die Eidverweigerung in Nidwalden im August 1798 (Haller-Dirr/Achermann 
1998).

Bürgerliche Symbole und Symbolhandlungen erlangten eine hohe Bedeutung 
und wurden sorgfältig reglementiert. In auffälliger Weise führten sie bestehen­
de Traditionen aus dem kirchlichen Leben weiter – so sehr, dass ihre Durch­
setzung als eigentlicher Substitutionsversuch anmutet.8 Die Analogie betraf 
den alltäglichen Umgang mit den umgedeuteten Zeichen genauso wie deren 
Benennung. Dank errungener Glaubens- und Gewissensfreiheit musste sich der 
Bürger nicht länger auf die hergebrachten kirchlichen Zeremonien verpflichten 
lassen. Deren Bezeichnungen jedoch verwendete er weiter – mit dem Unter­
schied freilich, dass es nun nicht mehr um Ehrerbietung gegenüber einer be­
stimmten Religion, sondern um die Selbstinszenierung einer Nation ging. Der 
Staat gab sich einen Staatsfeiertag, begangen wie ein Patrozinium, und er erhielt 
einen Hymnus, den die Bürger aufrecht stehend und bewegten Herzens sangen. 
Als Symbol verwendete er eine Fahne, welche man bei Zeremonien rituell 
berühren oder in Prozessionen vorantragen konnte und deren Schändung unter 
Strafe stand. Gemeinsamkeiten sind auf den ersten Blick erkennbar, ja «die 
katholische Kommunikationsgemeinschaft konkurrierte mit der nationalen und 
überschnitt sich teilweise mit dieser» (Metzger 2010: 29)9.

Die Zugehörigkeit zur Nation wurde ähnlich konstituiert wie die Zugehörig­
keit zur Kirche: Sie verschaffte einen besonderen Status und Rechte der Teilha­
be. Eltern übertrugen die Nationalität in gleicher Weise auf ihre Kinder wie die 
Konfession. Wer erst im Erwachsenenalter hinzutrat, durchlief eine Initiation 
und musste um Aufnahme bitten. Bis weit ins 20. Jahrhundert hinein gab es 
keinen Rechtsanspruch, und die Verleihung eines Bürgerrechtes war reguliert, 

8 Zum Folgenden siehe: Metzger (2010: bes. S. 23–29); Altermatt (2009: 29–42); Walkenhorst 
(1996: bes. S. 508–516).

9 Hier zeigen sich deutliche Analogien zu dem, was Robert N. Bellah (1967) als «civil religi­
on» für die US-amerikanische Nation und ihre Symbole herausgearbeitet hat.

180 MARKUS RIES

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


als handle es sich um einen Gnadenakt. Der Erwerb einer Nationalität setzte die 
Aufgabe der angestammten Zugehörigkeit voraus – es fand eine Art Konversion 
statt. Spezifische Rituale begleiteten die Übertragung öffentlicher Ämter. Wer 
dazu ausersehen war, konnte die Aufgabe erst ausüben, nachdem er oder sie 
einen Eid geleistet hatte. Dieser Akt war umrahmt mit liturgischen Elementen 
wie Responsorium und Akklamation. Nationalität wirkte wie das sigillum sa­
cramentale: Es galt als nahezu unauslöschlich und es konstituierte den Status 
einer Person. Waren auch von Geburt prinzipiell alle gleich, so bestanden hin­
sichtlich gesellschaftlicher Aufstiegschancen beträchtliche Unterschiede: Nur 
wer im Besitz der Bürgerrechte war, konnte sich an demokratischen Prozessen 
beteiligen und öffentliche Ämter übernehmen. Als Diskriminierung trat hinzu, 
dass Frauen allein wegen ihres Geschlechtes zunächst von solcher Teilhabe 
ausgeschlossen blieben.

Der umfassende Geltungsanspruch des bürgerlichen Gemeinwesens zeigte 
sich zuerst in der Relativierung des Religiösen sowie in der Translation von Ri­
ten und Symbolen aus dem sakralen in den weltlichen Raum. Gleich wie theo­
logische oder philosophische Tugenden im Barock waren nun Nationen als Al­
legorien plastisch darstellbar: «Germania» und «Helvetia» wurden als Bronze­
statuen gegossen oder auf Münzen geprägt. Der Legitimation dienten Schlacht­
felder und andere Erinnerungsorte, welche man visuell erkennbar machte und 
in einer Art zivilreligiösen Wallfahrt zu bestimmten Zeiten aufsuchte. Die Über­
tragungsprozesse erfassten bald mehr als solche Zeichen und Akte der Selbst­
vergewisserung und überschritten damit den Bereich der Kommunikation. In 
zunehmendem Maße modellierten sie das Verhältnis der Gesellschaft zu den 
Individuen umfassend und auf grundlegend neue Weise. So wurden Grenzen 
der Zugehörigkeit durch Bürgerrechte definiert und nicht länger durch die 
Konfession, und die Regelung und die öffentliche zeremonielle Gestaltung zen­
traler Lebens-Passagen wie der Eheschließung oder der Beerdigung erfolgten 
seit den Kulturkämpfen nach säkularen Protokollen. Ihre Herkunft aus der 
Sphäre des Religiösen blieb unverkennbar, doch standen sie nun unter exklusiv 
ziviler Kontrolle und Regelung. Dies brachte den entschiedenen Vorteil, dass 
ursprünglich genuin christliche Symbole sich mit dem Postulat der Religions­
freiheit vertrugen und so allgemein durchsetzungsfähig blieben.

Die quasi-religiöse Inszenierung der Nation wirkte auch als Substituierung, 
weil sie bald einen ausgeprägt ethischen Charakter erhielt. Vom Bürger war 
Loyalität gefordert, was sich nahezu unbegrenzt ausdehnen ließ. War die Nati­
on von Feinden bedroht, so ging es um nichts weniger als um totale Hingabe 
und Einsatz des eigenen Lebens. Der Tod auf dem Schlachtfeld erlangte den 
Status eines zivilen Martyriums und stand im höchsten Ansehen. Wer auf 
diese Weise sein Leben verlor, erfuhr besondere Formen der Devotion. Kanto­
ne, Gemeinden und private Vereinigungen setzten Denkmäler, führten Erinne­

NATION STATT RELIGION 181

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


rungstage ein und benannten öffentlich zugängliche Orte nach Kriegshelden.10 

Umgekehrt galt Landesverrat als schlimmstes aller Verbrechen. In der Schweiz 
stand darauf bis 1992 die Todesstrafe – 50 Jahre länger als auf allen anderen 
kapitalen Straftaten. Solche Verhältnisbestimmung macht eindrücklich sicht­
bar, was Joseph Roth 1932 im Roman Radetzkymarsch dem Grafen Wojciech 
Chojnicki mit Blick auf den Untergang der österreichischen Doppelmonarchie 
in den Mund legte: «Die Zeit will uns nicht mehr! Diese Zeit will sich erst 
selbstständige Nationalstaaten schaffen! Man glaubt nicht mehr an Gott. Die 
neue Religion ist der Nationalismus» (Roth 1950: 203).

Nationale Überhöhung führte in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts zu 
den abscheulichsten Erfahrungen der Menschheitsgeschichte überhaupt. Ange­
legt war das Verhängnis auch im geradezu metaphysischen Umgang mit dem 
Gemeinwesen: «Das zentrale Motiv dieser Sakralisierung war die potentielle 
Verabsolutierung der Nation zum höchsten Wert menschlichen Lebens» (Wal­
kenhorst 1996: 510). Als Folge davon banden moderne Staaten ihre Verfassun­
gen an übergeordnete ethische Grundlagen und verpflichteten sich zur Ein­
haltung der Menschenrechte. Diese erhielten absolute Geltung und konnten 
so von den bürgerlichen Aushandlungsprozessen ausgenommen werden. Auf 
diese Weise wurde eine Grundlage mit einem Verbindlichkeits- und Unverfüg­
barkeitsgrad festgeschrieben, welcher jenem religiöser Bekenntnisse durchaus 
nahekommt.

Das System erwies sich als stabil und ausgleichend, es ermöglichte die Ver­
wirklichung von Gerechtigkeit in einem Ausmaß, wie es zuvor nicht der Fall 
gewesen war. Seit dem Ende des 20. Jahrhunderts schließlich entwickelten die 
Gemeinwesen gar einen rituellen Umgang mit kollektiver Schuld: Öffentlich 
geführte Debatten ließen ins Bewusstsein treten, dass staatliches Handeln in 
zurückliegenden Epochen den eigenen Ansprüchen nicht genügt hatte. Der 
Umgang mit solcher Erfahrung folgte der traditionellen Abfolge christlicher
Buße: Bekennen – bereuen – büßen – bessern. Der erste Schritt wird bezeich­
net als «Aufarbeiten», der zweite als «öffentliche Entschuldigung», der dritte 
als «Wiedergutmachung», der vierte als «Prävention». Die klassischen Elemen­
te sakramentaler Versöhnungsfeiern und die Schritte bei der Aufarbeitung 
dunkler Vergangenheit gleichen sich auf bemerkenswerte Weise. Hier wie dort 
geht es darum, sich zuerst zu besinnen, die Schuld zu bekennen, eine Sühneleis­
tung zu erbringen und das künftige Verhalten zu ändern. Mehrere europäische
Länder sind einen solchen Weg gegangen in der Auseinandersetzung mit The­
men wie dem staatlichen Handeln während des Zweiten Weltkrieges, der Betei­

10 Ein frühes Schweizer Beispiel ist das Luzerner «Löwendenkmal» aus dem Jahr 1821, das 
an die 1792 im Tuileriensturm gefallenen Söldner erinnert. Zahlreiche Schweizer Soldaten­
denkmäler zum Ersten Weltkrieg sind dem Gedenken an verstorbene Armeeangehörige 
gewidmet. Sie verloren ihr Leben in der Zeit des Ersten Weltkrieges, ohne selbst an Kampf­
handlungen beteiligt gewesen zu sein (Kreis 2008; In die Höhle des Löwen 2021).

182 MARKUS RIES

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ligung an kolonialer Ausbeutung oder der Fremdplatzierung von Kindern. In 
der katholischen Kirche sind vergleichbare Prozesse kollektiver Schuldbewälti­
gung noch immer im Gang.

Fortdauernde Ambivalenz

Für die Kirchen hatte die Konfrontation mit der Moderne fundamental ambiva­
lente Konsequenzen. Auf der einen Seite büßten sie überkommene Herrschafts- 
und Besitzpositionen ein, andererseits gewannen sie an innerer Stärke und Ge­
schlossenheit. Trotz harter Konfrontationen und Infragestellungen vermochten 
sie sich bis weit ins 20. Jahrhundert privilegierte gesellschaftliche Positionen 
zu sichern. Christliche Religion blieb ein Faktor im öffentlichen Leben; selbst 
die als bürgerlicher Bezugsrahmen geschaffene Nation musste sich religiöser 
Formen und Verhaltensweisen bedienen. Erst nach dem Zweiten Weltkrieg setz­
ten die in der Aufklärung bereits postulierten Mechanismen der Privatisierung 
und der Individualisierung ein. In Verbindung mit radikaler weltanschaulicher 
Vervielfachung hatten sie einen epochalen Bedeutungsverlust traditioneller Aus­
richtung zur Folge (Taylor 2012: 843–895). Spirituelle Aktivität gedieh zwar 
weiterhin, nun aber in zunehmender Distanz zu tradiert konfessionell eingebet­
teten Glaubenssystemen.

Literatur

Altermatt, Urs (1989): Katholizismus und Moderne. Zur Sozial- und Mentalitätsge­
schichte der Schweizer Katholiken im 19. und 20. Jahrhundert, Zürich: Benziger.

Altermatt, Urs (2009): Konfession, Nation und Rom. Metamorphosen im schweizerischen 
und europäischen Katholizismus des 19. und 20. Jahrhunderts, Frauenfeld, Stuttgart, 
Wien: Huber.

Arning, Holger / Wolf, Hubert (2016): Hundert Katholikentage. Von Mainz 1848 bis 
Leipzig 2016, Darmstadt: Wiss. Buchgesellschaft.

Bellah, Robert N. (1967): «Civil religion in America», in: Daedalus, 96, Nr. 1, S. 1–21.
Blackbourn, David (1997): Wenn ihr sie wieder seht, fragt wer sie sei. Marienerschei­

nungen in Marpingen; Aufstieg und Niedergang des deutschen Lourdes, Reinbek bei 
Hamburg: Rowohlt.

Blaschke, Olaf (Hg.) (2002): Konfessionen im Konflikt. Deutschland zwischen 1800 
und 1970: ein zweites konfessionelles Zeitalter, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Bloch, Tamara (2008): Die Stellungnahmen der römisch-katholischen Amtskirche zur 
Frage der Menschenrechte seit 1215. Eine historische Untersuchung unter besonderer 
Berücksichtigung der Gewährleistungen im CIC/1983, zugl. Diss. Univ. Heidelberg 
2007, Frankfurt a.M., Berlin, Bern, Wien: Lang.

NATION STATT RELIGION 183

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bluntschli, Johann Caspar (1872): Rom und die Deutschen, Berlin: Habel.
Borutta, Manuel (2010): Antikatholizismus, zugl. Diss. Freie Univ. Berlin 2005, Göttin­

gen: Vandenhoeck & Ruprecht.
Conzemius, Victor (2004): «Solidarität mit dem Papst. Der Schweizer Ultramontanis­

mus als Bewegung ‹von unten›», in: Neue Zürcher Zeitung, 29.5.2004, S. 64.
Fässler, Thomas (2019): Aufbruch und Widerstand. Das Kloster Einsiedeln im Span­

nungsfeld von Barock, Aufklärung und Revolution, zugl. Diss. Univ. Bern 2018, Egg: 
Thesis.

Freytag, Nils (2003): Aberglauben im 19. Jahrhundert, zugl. Diss. Univ. Trier 1998/99, 
Berlin: Duncker & Humblot.

Haller-Dirr, Marita / Achermann, Hansjakob (Hg.) (1998): Nidwalden 1798. Geschichte 
und Überlieferung, Stans: Historischer Verein Nidwalden.

In die Höhle des Löwen. 200 Jahre Löwendenkmal Luzern (2021), Cham: Pro Libro.
Kotulla, Andreas J. (2006): «Nach Lourdes!». Der französische Marienwallfahrtsort und 

die Katholiken im Deutschen Kaiserreich (1871–1914), zugl. Diss. Univ. Trier 2005, 
München: Meidenbauer.

Kreis, Georg (2008): Zeitzeichen für die Ewigkeit. 300 Jahre schweizerische Denkmal-
topografie, Zürich: Verlag Neue Zürcher Zeitung.

Krenz, Jochen (2012): Konturen einer oberdeutschen kirchlichen Kommunikationsland­
schaft des ausgehenden 18. Jahrhunderts, zugl. Diss. Univ. Würzburg 2008, Bremen: 
Lumière.

Kuster, Niklaus (2021): «Paul Styger (1764–1824): Ein Kapuzinerleben im Freiheits­
kampf und Exil», in: Helvetia Franciscana, 50, S. 7–90.

Lang, Josef / Meier, Pirmin (2016): Kulturkampf. Die Schweiz des 19. Jahrhunderts im 
Spiegel von heute, Baden: Hier und Jetzt.

Mattioli, Aram (2000): «Das letzte Ghetto Alteuropas. Die päpstliche Segregationspoli­
tik in der ‹heiligen Stadt› bis 1870», in: Olaf Blaschke, Aram Mattioli (Hg.), Katholi­
scher Antisemitismus im 19. Jahrhundert. Ursachen und Traditionen im internationa­
len Vergleich, Zürich: Orell Füssli, S. 111–143.

Metzger, Franziska (2010): Religion, Geschichte, Nation. Katholische Geschichtsschrei­
bung in der Schweiz im 19. und 20. Jahrhundert – kommunikationstheoretische Per­
spektiven, zugl. Diss. Univ. Freiburg/Schweiz 2007, Stuttgart: Kohlhammer.

Ries, Markus (2017): «Kulturkämpfe als Treiber nationaler Integration in der Schweiz 
des 19. Jahrhunderts», in: Ulrich Lappenküper, André Ritter, Arnulf von Scheliha 
(Hg.), Europäische Kulturkämpfe und ihre Gegenwärtige Bedeutung, Boston: Brill, 
S. 39–50.

Ries, Markus (2019): «Die Kirchen und das Ende der Monarchien. Ein europäischer 
Vergleich», in: Reinhold Esterbauer, Christoph Grabenwarter, Katharina Pabel, 
Marie-Therese Störck (Hg.), 100 Jahre Trennung von Staat und Kirche, Wien: Manz, 
S. 9–20.

Roth, Joseph (1950): Radetzkymarsch. Roman, Berlin: Kiepenheuer.

184 MARKUS RIES

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schüller, Thomas (2019): «Der Papst – kirchenrechtlich ein absolutistischer Wahlmon­
arch», in: Julia Knop, Michael Seewald (Hg.), Das Erste Vatikanische Konzil. Eine 
Zwischenbilanz 150 Jahre danach, Darmstadt: wbg Academic, S. 172–195.

Sohn-Kronthaler, Michaela (Hg.) (2016): Feminisierung oder (Re-)Maskulinisierung der 
Religion im 19. und 20. Jahrhundert? Forschungsbeiträge aus Christentum, Judentum 
und Islam, Wien, Köln, Weimar: Böhlau.

Taylor, Charles (2012): Ein säkulares Zeitalter, Berlin: Suhrkamp.
Walkenhorst, Peter (1996): «Nationalismus als ‹politische Religion›? Zur religiösen Di­

mension nationalistischer Ideologie im Kaiserreich», in: Frank-Michael Kuhlemann, 
Olaf Blaschke (Hg.), Religion im Kaiserreich. Milieus – Mentalitäten – Krisen, Güters­
loh: Kaiser Gütersloher Verlagshaus, S. 503–529.

Weber, Christoph (1991): «Ultramontanismus als katholischer Fundamentalismus», in: 
Wilfried Loth (Hg.), Deutscher Katholizismus im Umbruch zur Moderne, Stuttgart, 
Berlin, Köln: Kohlhammer, S. 20–45.

Weiß, Otto (2011): Weisungen aus dem Jenseits? Der Einfluss mystizistischer Phänomene 
auf Ordens- und Kirchenleitungen im 19. Jahrhundert, Regensburg: Pustet.

Weitlauff, Manfred (2018): Das erste Vatikanum (1869/70) wurde ihnen zum Schicksal. 
Der Münchner Kirchenhistoriker Ignaz Döllinger (1799–1890) und sein englischer 
Schüler John Lord Acton (1834–1902). Ein Beitrag zum 150-Jahr-‹Jubiläum› dieses 
Konzils, München: Bayerische Akademie der Wissenschaften.

NATION STATT RELIGION 185

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


The Fundamentals (1910–1915):
Protestantische Bestimmungen christlicher Fundamente
in den USA

Michael Hochgeschwender

An den Wurzeln des Fundamentalismus

In den Jahren zwischen 1910 und 1915 erschien in den Vereinigten Staaten 
eine Schriftenreihe von insgesamt 90 Essays, die in erst zwölf, im Vierteljahres­
rhythmus erscheinenden Bänden kostenlos vertrieben und seitdem immer neu 
aufgelegt wurden.1 Sie wurden als Paperbacks gedruckt, um auf diese Weise 
breitere Kreise versorgen zu können. In dieser Aufsatzsammlung, den Funda­
mentals: A testimony of truth, publizierten 46 Autoren aus der angelsächsischen 
Welt, vorrangig aus den USA, aber auch aus England, Schottland und Irland. 
Diese transatlantische Kooperation war kein Zufall: Zum einen existierte seit 
den 1740er Jahren eine Tradition auf vergleichbarer soziokultureller Basis beru­
hender, zeitgleicher und mitunter vom identischen Personal getragener evange­
likaler Erweckungsbewegungen auf beiden Seiten des Atlantiks. Zum anderen 
diente seit etwa 1895 der rassistische Anglo-Saxonism, der unter anderem von 
protestantischen Geistlichen wie dem liberalen Pastor Josiah Strong propagiert 
wurde, als ideologische Grundlage eines machtpolitischen Revirements, das 
die USA und Großbritannien in ihren imperialistischen Interessen Seite an 
Seite gegen das Deutsche Reich und andere Konkurrenten positionierte. Meist 
handelte es sich im konkreten Fall um hochrangige und anerkannte Theologie­
professoren, einige davon aus renommierten Ivy-League-Universitäten. Hinzu 
kamen persönliche Glaubenszeugnisse von Laien, darunter gerne Ärzte oder 
Naturwissenschaftler als professionelle Vertreter der Moderne. Die sozialen 

1.

1 Hier wird die vierbändige, von George Marsden besorgte Gesamtausgabe aus dem Jahr 
1988 verwendet, s. George Marsden (Hg.), The fundamentals: A testimony to truth, 4 Bde. 
(New York: Garland, 1988), für die Belege im Folgenden abgekürzt mit F. Die Ausgabe 
erschien in der Reihe Fundamentalism in American Religion 1880–1950, deren 45 Bände 
ebenfalls federführend von George Marsden, einem der besten Kenner des amerikanischen 
Fundamentalismus ediert wurden und die äußerst seltene fundamentalistische Schriften der 
breiteren wissenschaftlichen Öffentlichkeit zugänglich gemacht hat. Bedauerlicherweise wurde 
die wertvolle Einleitung Marsdens in die Fundamentals nicht paginiert, weswegen ich hier 
nach Blattzahl nummeriere. Der Verweis auf die einzelnen Aufsätze aus The Fundamentals 
erfolgt hier wie üblich nach der ursprünglichen Einteilung in die 1910–1915 erschienenen 
zwölf Bände.

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Akteure rekrutierten sich mithin aus einem überschaubaren und relativ homo­
genen, vom Bildungsbürgertum geprägten Umfeld.

Um die breite Resonanz ihrer Schriften tatsächlich zu garantieren sorgten 
der Hauptherausgeber Amzi Dixon und sein Sponsor, der Ölmagnat Lyman Ste­
wart, dafür, die Auflage von über drei Millionen Stück kostenlos an protestanti­
sche Geistliche, Missionare, Studenten, interessierte Laien, Sonntagsschullehrer 
und Verbände wie den YMCA abzugeben. Sämtliche Autoren waren Protes­
tanten unterschiedlicher, überwiegend evangelikaler und calvinistischer Deno­
minationen sowie konservative Anglikaner und Episkopale. Insofern war das 
Publikationsprojekt ganz bewußt überdenominational und nicht ausschließlich 
evangelikal-prämillenaristisch2 und dispensationalistisch3 angelegt. Denn es 
strebte eine Koalition aus konservativ-traditionaler Orthodoxie und dem radi­
kalen, apokalyptischen Dispensationalismus innerhalb des Evangelikalismus 
im Kontext der universitären und gemeindlichen Konflikte um die moderne 
oder modernistische4 liberale Theologie an. Insofern handelte es sich um eine 
traditionsgebundene Gruppe, der es vorwiegend darum zu tun war, die Überlie­
ferung zeitgemäß zu vermitteln, was punktuelle Modernisierungen nicht von 

2 Unter Prämillenarismus und Postmillenarismus versteht man zwei rivalisierende Strömungen 
innerhalb des protestantischen apokalyptischen Denkens. Beide berufen sich auf die im neu­
testamentlichen Buch der Offenbarung des Johannes geschilderte Abfolge des endzeitlichen 
Geschehens, wobei die Errichtung des dort prophezeiten Tausendjährigen Friedensreichs im 
Mittelpunkt der Kontroverse steht. Die Prämillenaristen erwarten das Tausendjährige Reich 
als gnadenhaftes Geschenk des wiederkehrenden Christus. Dabei vertreten sie eine pessimisti­
sche Anthropologie und hängen überwiegend den Lehren der calvinistischen Orthodoxie an. 
Demgegenüber verfechten die Postmillenaristen die Idee, es sei den Menschen aufgetragen, 
durch eine Perfektionierung der Gesellschaft die Bedingungen für die Wiederkunft selbst 
zu schaffen. Ihre Anthropologie ist eher optimistisch und sie lehnen etwa die calvinistische 
Prädestinationslehre zugunsten eines heilsuniversalistischen Ansatzes ab.

3 Unter Dispensationalismus versteht man eine heilsgeschichtliche Spekulation innerhalb des 
Protestantismus, durch welche die Geschichte in verschiedene Heilsabschnitte, die Dispensa­
tionen, eingeteilt wird, die sich mehr oder minder an den sechs Schöpfungstagen des alttesta­
mentlichen Buches Genesis ausrichten und mit Adam und Eva beginnen. Dem Dispensationa­
lismus wohnt ein apokalyptischer Zug inne, da die Gegenwart heilsgeschichtlich regelmäßig 
der abschließenden, endzeitlichen Dispensation zugeordnet wird.

4 Das Konzept des Modernismus stammt aus dem zeitgleichen katholischen Kontext, der durch 
den parallelen Konflikt zwischen dem moderneskeptischen neuscholastischen Ultramontanis­
mus auf der einen Seite und dem explizit liberalen Modernismus auf der anderen Seite 
gekennzeichnet war. Modernismus wird hier als theologische Anpassungsstrategie verstanden, 
für die das Konzept der liberalen Moderne als maßgeblich für als notwendig empfundene 
Anpassungsleistungen der Theologie und der gemeindlichen Frömmigkeitspraxis angesehen 
wurde. Der Modernismus musste dabei nicht unbedingt mit einer totalen Akzeptanz bestimm­
ter Modernekonzepte durch die theologische Wissenschaft einhergehen, teilte aber prinzipiell 
etwa den Fortschrittsoptimismus und partiell den religiösen und historistischen Relativis­
mus des zeitgenössischen Liberalismus. Die strukturellen Analogien zwischen katholischem 
Modernismus und liberaler protestantischer Theologie gerade im Bereich der historisch-kriti­
schen Bibelexegese erlauben die Anwendung dieses Konzepts auf moderat modernisierende, 
genuin theologische Strömungen innerhalb des Protestantismus.

188 MICHAEL HOCHGESCHWENDER

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


vornherein ausschloss. Die grundlegenden normativen, dem protestantischen 
Glaubensgut entnommenen Vorstellungen bleiben davon indes unberührt.

Heute gilt die Schriftenreihe als Gründungsakt des amerikanischen protes­
tantischen Fundamentalismus. Dieser wiederum wurde in der Folge auf globa­
ler Ebene und über das Christentum hinaus als namensgebend für religiöse 
Bewegungen wahrgenommen, die gegenüber konkreten Folgen von Moderni­
sierungsprozessen5 generell ablehnend oder (im Sinne eines vagen Unbeha­
gens) skeptisch waren. Dabei ist zu berücksichtigen, dass Fundamentalismus, 
von wenigen Ausnahmen in den 1920er Jahren abgesehen, tatsächlich eine 
Fremdbezeichnung darstellt und ganz überwiegend nicht als Selbstbezeichnung 
fungiert, was wiederum einen abwertenden Gebrauch des Konzepts erleichtert.

Im Laufe dieser mitunter polemisch-pejorativen semantischen Expansions­
strategie verloren sich gleichwohl all jene Ambivalenzen gerade im Verhältnis 
zur amerikanischen Moderne an der Wende zum 20. Jahrhundert, die den Fun­
damentalismus der frühen Jahre (bis etwa 1925) innerhalb des spezifischen Ge­
füges der US-amerikanischen Religionsgeschichte so interessant machen. Aus 
einer zu Beginn durchaus analytisch präzisen Kategorie, die eine ganz bestimm­
te Variante traditionaler Theologie innerhalb des Gesamtspektrums US-ame­
rikanischer theologischer Debatten beschrieb, entwickelte sich im Laufe der 
folgenden Jahrzehnte eine Art außerwissenschaftliches Totschlagargument. Da­
durch weist die Geschichte des Begriffs «Fundamentalismus» erkennbare Ana­
logien zum Schicksal des politischen Konzepts des Populismus auf:6 Wer die 
eigene, als modern konstruierte Position nicht teilt, wird dann wahlweise mit 
dem negativ konnotierten Begriff «Fundamentalist» oder eben «Populist» eti­
kettiert, was bevorzugt im Modus der inhaltlich kaum gefüllten Denunziation 

5 Unter Moderne wird hier ein Bündel an korrelierenden, aber nicht überall notwendig in 
gleicher Weise verbundener Prozesse, z.B. die Ausdifferenzierung sozialer Strukturen, die 
Hochindustrialisierung, Urbanisierung, Verwissenschaftlichung des Sozialen und Politischen 
sowie Pluralisierung von Lebensstilen und Verhaltensweisen, verstanden. Ein Beispiel für 
nicht überall vergleichbare Entwicklungen innerhalb des Prozesses der Modernisierung, der 
gerne normativ als «Moderne» bezeichnet wird, stellt die Säkularisierung dar, die zwar, zu­
mindest im Laufe der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts, in Westeuropa erkennbar wurde, 
nicht aber in diesem Ausmaß in den USA. Die Modernisierung und damit die Moderne 
müssen als Prozess verstanden werden, der vielfältig abläuft und zu dem Gesellschaften, Kul­
turen, soziale Gruppen und Individuen sich je und je unterschiedlich, also ebenfalls prozessual 
verhalten. Nur von bestimmten normativen Standpunkten aus, die jeweils eigens bestimmt 
werden müssen, kann daher eine weltanschauliche Positionierung zur «Moderne» als «mo­
dern» oder «antimodern» begriffen werden.

6 Vgl. dazu Frank (2020); Hochgeschwender (2019; 2017). Eine dezidiert kritischere Sicht des 
Populismus, die eher auf problematische Kontinuitäten zwischen dem progressiven Altpopu­
lismus und reaktionären Strömungen der Gegenwart abhebt, vertritt Ursula Prutsch (2019). 
Zur Gesamtproblematik s. Rovira Kaltwasser et al. (2019). Insgesamt bleibt oft unklar, was 
eigentlich unter Populismus konkret zu verstehen ist. Hier wird der Begriff ausschließlich für 
die Anhänger einer politischen Partei in den USA der 1890er Jahre verwandt, die sich selbst 
als Populisten bezeichneten.

THE FUNDAMENTALS (1910–1915) 189

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


geschieht, und mithin aus dem normativ aufgeladenen Diskurs der Moderne 
ausgeschlossen.7

Freilich ist in der Geschichte des frühen Fundamentalismus gar nicht so 
eindeutig ersichtlich, wohin sich die wahlweise reaktive oder offensive, wohl 
aber durchweg diskursiv gestaltete Kritik von führenden Akademikern und reli­
giösen Intellektuellen an der modernen Theologie in der Auseinandersetzung 
um Stärken und Defizite der industriellen Hochmoderne bewegen würde. Ja, es 
ist nicht einmal wirklich klar, ob die frühen Fundamentalisten wirklich funda­
mentalistisch waren. In keinem der genannten Fälle, weder in der katholischen 
Neuscholastik, noch im Altpopulismus und schon gar nicht im Fundamentalis­
mus um 1910, war das Verhältnis zur Moderne anfänglich so eindeutig geklärt, 
dass sie sich als unbedingter Gegenentwurf zur Moderne von vornherein an­
geboten hätten.8 Man denke beispielsweise nur an die durchaus berechtigte 
scharfe Kritik der ultramontan-neuscholastischen9 katholischen Soziallehre an 
den begründungstheoretischen und sozialen Unzulänglichkeiten des kapitalisti­
schen Wirtschaftssystems um 1900, die von den Altpopulisten, aber nur von 
einer Minderheit der überwiegend prokapitalistischen Fundamentalisten geteilt 
wurde.

Ich werde im Folgenden in vier Schritten versuchen, den frühen Fundamen­
talismus in seinem historischen Entstehungskontext zu erfassen und einzuord­
nen, einmal – und dies ganz zentral – auf der theologischen Ebene, dann 

7 Von diesem Vorwurf bleiben strukturelle, komparatistische Analysen wie die von Klaus Kienz­
ler (1996), Martin Riesebrodt (2001) oder Nina Käsehage (2021) unberührt. Sehr deutlich 
wird das Manko bei Lange (2021), der Fundamentalismus apodiktisch als «Negation der 
Moderne» (329) definiert.

8 Vgl. dagegen die Positionen von Olaf Blaschke (2000) sowie, ganz explizit, Christoph Weber 
(1991). Vgl. ferner Fleckenstein/Schmiedl (2005).

9 Zum Ultramontanismus, den man zumindest zu Beginn in den 1820er bis 1850er Jahren als 
seine vom Niederklerus und den Laien getragene, antielitäre und antiaufgeklärte Erweckungs­
bewegung, die sich vor allem gegen den staatskirchlichen, aristokratischen Episkopat der 
Aufklärungsepoche wandte, verstehen kann, s. den Beitrag von Markus Ries in diesem Band. 
Unter Neuscholastik versteht man eine um 1850 von Italien ausgehende Renaissance des 
hochmittelalterlichen und barockzeitlichen scholastischen Systemdenkens in Philosophie und 
Theologie. Die Neuscholastik verstand sich als ein primär auf Aristoteles gegründetes diskursi­
ves Wechselspiel rivalisierender Schulen, des ausgeprägt intellektualistischen Thomismus, des 
voluntaristischen Skotismus, des konservativen Augustinismus und thomistisch-skotistischer 
Mischsystems, etwa des von den Jesuiten getragenen Suarezismus und des ebenfalls jesuiti­
schen Molinismus. Für die Neuscholastik ist eine prinzipielle Gegnerschaft zu den erkenntnis­
kritischen und dualistischen philosophischen Systemen der Frühmoderne charakteristisch. 
Insbesondere der Cartesianismus, der Kantianismus, die Skepsis Humes, der Empirismus und 
Rationalismus sowie die Aufklärung wurden scharf abgelehnt. Die Neuscholastik basierte auf 
einem kritischen Realismus in der Erkenntnistheorie, einem Primat der Metaphysik bis in 
die Morallehre hinein (agere sequitur esse), der ontologischen Differenz von Akt und Potenz 
sowie von Essenz und Existenz, dem Festhalten am Kausalitätsprinzip sowie vor allem am Satz 
vom ausgeschlossenen Widerspruch. 1879 erklärte Papst Leo XIII. die scholastischen Lehren 
des Hl. Thomas von Aquin in der Enzyklika Aeterni Patris als maßgeblich für die gesamte 
katholische Kirche.

190 MICHAEL HOCHGESCHWENDER

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


außenpolitisch, innenpolitisch und sozioökonomisch, um im Anschluss auf 
seinen rapiden Niedergang im Nachgang zum sogenannten «Affenprozess» in 
Dayton (Tennessee) 1925 einzugehen. Abschließend gebe ich einen kurzen 
Ausblick auf das Aufkommen des Neofundamentalismus in den USA seit den 
1960er Jahren, ein notwendiges Schlaglicht auf die semantische Expansion und 
die soziokulturelle Umdeutung des Konzepts. Der Beitrag argumentiert letztlich 
für eine sorgfältige Trennung zwischen frühem und gegenwärtigem Fundamen­
talismus.

Die Theologie der Fundamentals

In erster Linie waren The Fundamentals als Beitrag zu einer aktuellen Debatte 
an den theologischen Fakultäten, aber auch in den protestantischen und angli­
kanisch-episkopalen Gemeinden in der angelsächsischen Welt gedacht. Sie soll­
ten einer gewissen Klärung der eigenen, beharrenden traditionsverpflichteten 
Position dienen. Die Autoren, darunter der Schotte James Orr vom United Free 
Church College in Glasgow, Benjamin B. Warfield vom Princeton Theological 
Seminary, der Geologe George Frederick White vom liberalen Oberlin College, 
der Bibelwissenschaftler James Gray vom Moody Bible Institute in Chicago, 
der anglikanische, hochkirchliche Bischof von Durham H.C.G. Moule, gehörten 
unterschiedlichen Denominationen an und repräsentierten ganz diverse theolo­
gische Strömungen.

Abseits stand jedoch einer der weltweit bekanntesten konservativen Theolo­
gen seiner Zeit, der selbst in liberalen Kreisen renommierte presbyterianische 
Exeget John Gresham Machen aus Princeton, der immer wieder mit der Früh­
phase des Fundamentalismus in Verbindung gebracht wird, obwohl er sich 
selbst von dem Begriff zeitlebens distanziert hat. Gleichwohl galt er zu Recht als 
Vorkämpfer einer dezidiert antimodernistischen Bibelexegese (vgl. Hart 2003). 
Die Gründe für sein Fernbleiben sind nicht ganz klar. Vermutlich wollte er sich 
nicht derart eindeutig und populärwissenschaftlich positionieren.

Was die Autoren der Fundamentals mit Machen verband, war ihre Oppositi­
on zur im ausgehenden 19. Jahrhundert und im beginnenden 20. Jahrhundert 
außerordentlich einflussreichen liberalen Theologie sowie der mit ihr einherge­
henden historischen Bibelkritik in der Tradition der Aufklärungstheologie und 
-philosophie, dem higher critcism. Dieser theologische Liberalismus war nicht 
identisch mit dem parteipolitischen Weltanschauungsliberalismus der Epoche 
um 1900, obwohl er sich durchaus als weltanschauliche, aber genuin theologi­
sche Avantgarde der Moderne verstand. Demgegenüber bezogen die frühen 
Fundamentalisten zum Problem der Moderne überhaupt keine nennenswerte 
Stellung, da ihr Kampf ausschließlich dem theologischen Modernismus und 
seinen Anpassungsstrategien an die Vorgaben der naturwissenschaftlichen und 

2.

THE FUNDAMENTALS (1910–1915) 191

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


technologischen Industriemoderne galt. Ihr Aktualisierungsbestreben richtete 
sich explizit auf genau diejenigen Traditionen, welche die theologischen Moder­
nisten unbedingt preisgeben wollten, um die primär ethischen Geltungsansprü­
che des Christentums gegenüber der Kritik der Moderne zu immunisieren. Für 
die frühen Fundamentalisten aber waren diese Geltungsansprüche durch die 
Moderne überhaupt nicht bedroht. Die Theologie der modernistischen Libera­
len wirkte auf sie als eine unnötige Vorabkapitulation vor im Kern unberech­
tigten, begründungstheoretisch unzureichend motivierten Geltungsansprüchen 
der säkularen Moderne.

Politisch konnten die theologischen Liberalen ebenso konservativ sein, wie 
manche frühe theologische Konservative und Fundamentalisten parteipolitisch 
dem liberalen Flügel der Republikaner in den USA nahestanden. Insofern galt 
ihre kumulative Kritik nicht allein – nicht einmal in erster Linie – der histo­
risch-kritischen Methode, sondern vielmehr dem dahinterstehenden, rationa­
listischen und antisupernaturalen Weltbild. Namen wie Samuel H. Reimarus, 
David Friedrich Strauß, Albert Ritschl oder Adolf von Harnack, eingangs des 
20. Jahrhunderts der womöglich bekannteste Theologe überhaupt, repräsentier­
ten für diese akademischen Kritiker eine weltimmanente Theologie mit einer in 
ihren Augen unbiblischen, übertrieben optimistischen Anthropologie. In dieser 
gab es keinen spekulativen Raum mehr für die traditionellen Lehren vom Kreu­
zes- und Erlösertod des Gottmenschen Jesus Christus,10 die Notwendigkeit der 
übernatürlichen Gnade für die Rechtfertigung des in den Zustand der Sünde 
gefallenen Menschen oder ein Eingreifen des streng übernatürlichen Gottes 
in die Weltläufe etwa durch Wunder. Gegenüber diesem Aufklärungsrationalis­
mus, den sie ideengeschichtlich zum Teil auf Spinoza und Lessing, zum Teil 
auf den Idealismus Kants und Hegels, zum Teil auf Voltaire und Rousseau 
zurückführten, beharrten die Verfasser der Fundamentals auf der strengen 
Übernatürlichkeit Gottes und seinem aktiven Eingreifen in die Heilsgeschichte. 
Vor allem kritisierten sie die Reduktion der christlichen Religion auf Sittlich­
keit und Moral und damit die Relativierung des religiösen Supernaturalismus. 
Das Christentum, so ihre einhellige Auffassung, sei keine Philosophie, sondern 
Begegnung mit dem lebendigen,11 personalen, dreieinigen Gott durch Jesus 
Christus12 im Wort der Heiligen Schrift. Ein eigentlicher, streng metaphysischer 
Gottesbeweis wurde deswegen als überflüssig erachtet.13

10 John Stock, «The God-Man» (F, VI, 64–84).
11 Arthur T. Pierson, «The Proof of the Living God» (F, I, 70–86).
12 Benjamin B. Warfield, «The Deity of Christ» (F, I, 21–28); G. Campbell Morgan, «The 

Purpose of the Incarnation» (F, I, 29–54); R.A. Torrey, «The Personality and Deity of the 
Holy Spirit» (F, I, 55–70); Robert E. Speer, «God in Christ: The Only Revelation of the 
Fatherhood of God» (F, III, 61–75); William J. Erdman, «The Holy Spirit and the Son of 
God» (F, X, 64–79).

13 Thomas Whitelaw, «Is there a God» (F, VI, 22–36); David James Burrell, «The Knowledge of 
God» (F, VIII, 90–99).

192 MICHAEL HOCHGESCHWENDER

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schon aus diesem Grund spielten religiöse Erfahrungsberichte von Laien von 
Beginn an eine wichtige Rolle im Konzept der Schriftenreihe.14 Dieses Genre 
war nicht nur typisch für populäre Apologetiken des christlichen Glaubens, 
sondern hatte zudem eine genuin theologische Bedeutung. Für die Verfasser 
war der Glaube nicht primär theoretische Spekulation, er war in erster Linie Er­
fahrungsglaube, kein System wahrer, vernunfthafter Sätze wie in der Neuscho­
lastik, sondern personales Erlebnis.15 In dieser Hinsicht standen sie den Ver­
fechtern etwa des katholischen Modernismus oder späterer heilsökonomischer 
Ansätze deutlich näher als der scholastischen Apologetik des konfessionellen 
Zeitalters. Gleichzeitig diente die Verteidigung der überlieferten Satzwahrheiten 
– etwa der Lehre von der Jungfrauengeburt,16 der Göttlichkeit Jesu Christi, der 
Lehre von der Heilsrelevanz des Kreuzesopfers oder der Rechtfertigung durch 
den Glauben in der Gnade – der Wahrung der Supernaturalität Gottes.

Die Übernatürlichkeit des Glaubensaktes und das personale Moment der 
Beziehung zu diesem übernatürlichen Gott gehörten für die Verfasser offenkun­
dig untrennbar zusammen. Dies galt zudem für das Verständnis vom Reich 
Gottes, das eben nicht, wie in der liberalen Theologie, als weltimmanente 
Veranstaltung gedacht wurde, sondern als gnadenhafter Transformationsakt 
Gottes. Apokalyptische Erwartungen traten dabei in der Argumentation zur 
Gänze zurück, was angesichts der prämillenaristischen Ausrichtung vieler der 
Verfasser überraschend ist.17 Um es in den Worten der Schule auszudrücken: 
Für die Verfasser der Fundamentals blieb die Heilige Schrift als inspirierte 
Offenbarung,18 als gnadenhaftes Wort des übernatürlichen lebendigen Gottes in 
die gefallene, sündhafte Schöpfung hinein19 das zentrale motivum credibilitatis 
und die Grundlage allen Glaubens und zwar im Sinne eines heilsökonomischen 
debitum naturale, eines strengen Erfordernisses seitens der gefallenen Natur, 
und nicht als desiderium naturale vor dem Hintergrund einer bloßen potentia 
oboedientialis der geschwächten Natur gegenüber Gott, wie es die katholische 
Neuscholastik sah.20

14 Vgl. z.B. N.N., «Tributes to Christ and the Bible by Brainy Men not Known as Active Chris­
tians» (F, 120–24, u.a. mit Berichten über Ernest Renan oder Benjamin Disraeli), Howard 
A. Kelly, M.D., «A Personal Testimony» (F, I, 123–46) oder E.Y. Mullins (der allerdings 
Theologe war), «The Testimony of Christian Experience» (F, III, 76–85).

15 Thomas Boston, «The Nature of Regeneration» (F, IV, 26-30); George W. Lasher, «Regenera­
tion – Conversion – Reformation» (F, X, 31-38).

16 James Orr, «The Virgin Birth of Christ» (F, I, 7-209).
17 Dies gilt selbst für Jessie Penn-Lewis (wenn ich es recht sehe, die einzige Frau unter den 

Beiträgern), «Satan and His Kingdom» (F, IV, 48-63) oder Charles R. Erdman, «The Coming 
of Christ» (F, V, 87-99). Am ehesten findet man Andeutungen in William G. Moorehead, 
«Millenial Dawn: A Counterfeit of Christianity» (F, VII, 106-27).

18 James M. Gray, «The Inspiration of the Bible: Definition, Extent and Proof» (F, III, 7-41); 
William G. Moorehead, «The Moral Glory of Jesus Christ: A Proof of Inspiration» (F, III, 
42-60).

19 Philipp Mauro, «Life in the Word» (F, V, 7-71).
20 Vgl. dazu die ausführlichen Erörterungen bei Brinktrine (1947: bes. 200–237).

THE FUNDAMENTALS (1910–1915) 193

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Insofern blieben die Autoren der altprotestantischen Orthodoxie inhaltlich 
verhaftet, ohne indes auf deren Sprache zurückzugreifen, die sie durch eine 
existentiell-personalistische, heilsökonomische Semantik der Innerlichkeit und 
des Experimentalglaubens ersetzten. Aber ihre Sicht erlaubte es, einen syste­
matischen «Anknüpfungspunkt» für die übernatürliche göttliche Gnade21 in 
der Immanenz der Welt auszumachen,22 ein Punkt, der wenig später in den 
Debatten um das totaliter aliter Gottes in der Dialektischen Theologie Karl 
Barths wichtig werden sollte. Zugleich wurde mit Hilfe des heilsökonomischen 
debitum naturale die Möglichkeitsbedingung für ein göttliches, gnadenhaftes 
und heilsökonomisch relevantes Eingreifen Gottes in die Sphäre des Mensch­
lichen in Gestalt von Wundern und als Antwort auf das menschliche Gebet 
sichergestellt.23 Wohl aus Rücksicht auf die anglikanischen Autoren wurden 
spezifisch calvinistische Lehrstücke, etwa die Prädestinationslehre, nicht eigens 
ausführlich behandelt.

Demgegenüber war die Auseinandersetzung mit der historisch-kritischen 
Methode, obwohl ihr eine Vielzahl von Beiträgen gewidmet war, fast schon 
zweitrangig. In diesem Feld beschränkte man sich auf vergleichsweise konven­
tionelle Argumente, die sich einer Kritik zum einen der weltanschaulichen 
Grundlagen der historisch-kritischen Methode,24 ihrer marcionitisch anmuten­
den Trennung von Judentum und Christentum, von Altem und Neuem Testa­
ment25 bei der wissenschaftlichen Eruierung der ipsissima vox Jesu Christi, 
verschrieben.26 Die liberale Vorstellung, die Echtheit der Worte Jesu könne 
dadurch erreicht werden, alles auszublenden, was sich im zeitgenössischen 
Frühjudentum oder im Alten Testament finden lasse, war für die Exegeten aus 
dem Umfeld der Fundamentals schlicht Unsinn und Ausdruck einer vorgefass­
ten philosophischen und mithin gerade nicht theologischen Position.27 Ferner 
lehnten sie die Quellenhypothesen Gunkels, Wellhausens und de Wettes konse­
quent ab. Insbesondere die Unterscheidung der jahwistischen, elohistischen, 
deuteronomistischen und priesterschriftlichen Quellen innerhalb der Penta­
teuchkritik stieß auf ihre Ablehnung.28 Tatsächlich ist diese Grundhypothese 
inzwischen selbst in der liberalen Kritik zurückgewiesen worden. Allerdings 
hielten die Verfasser der Fundamentals in der Regel an einer Frühdatierung und 

21 C.I. Schofield, «The Grace of God» (F, XI, 43–54).
22 H.C.G. Moule, «Justification by Faith» (F, II, 106–19).
23 Arthur T. Peirson, «Divine Efficacy of the Prayer» (F, IX, 66–83).
24 Dyson Hague, «History of Higher Criticism» (F, I, 87–122); Franklin Johnson, «Fallacies of 

the Higher Criticism» (F, II, 43–68).
25 Arthur T. Pierson, «The Testimony of the Organic Unity of the Bible to Its Inspiration» (F, 

VII, 55–69).
26 Sir Robert Anderson, «Christ and Criticism» (F, II, 69–84); Amzi C. Dixon, «The Scrip­

tures» (F, V, 81–105).
27 Philip Mauro, «Modern Philosophy» (F, II, 85–105).
28 William Caven, «The Testimony of Christ to the Old Testament» (F, IV, 46–72); F. Bettex, 

«The Bible and Modern Criticism» (F, IV, 73–90).

194 MICHAEL HOCHGESCHWENDER

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


der mosaischen Verfasserschaft des Pentateuch29 ebenso fest wie an der konse­
quenten Verwerfung jeglicher Pseudonymität in der Bibel.30 Vergleichbares galt 
für das Neue Testament.31

Ansonsten bediente man sich klassischer Argumente aus der Archäologie 
oder den Altertumswissenschaften, die sich bis heute in der konservativen Ex­
egese finden, um die historische Kritik ihrer historischen Grundlagen zu berau­
ben.32 Der Ton der Auseinandersetzung war bemerkenswert zurückhaltend und 
ruhig. Es fehlte die für den gegenwärtigen Fundamentalismus in den USA so 
kennzeichnende, prägnante und hyperbolische Aggressivität, gerade gegenüber 
den Naturwissenschaften oder der Archäologie. Ganz im Gegenteil waren die 
Autoren um einen sachlichen und prononciert wissenschaftlichen Ton bemüht.

Dies gilt besonders für die Debatten um die darwinistische Evolutionslehre, 
die anders als man es heutzutage erwarten würde, nur am Rande vorkommen. 
Die Autoren betonen durchweg ihre Akzeptanz der naturwissenschaftlichen 
Ergebnisse sowie die generelle Kompatibilität von Naturwissenschaften und 
theologischer Bibelexegese.33 Die methodische Eigenständigkeit der Naturwis­
senschaften wird ebenso betont wie eine explizite Berufung auf eine literalex­
egetische Auslegung der ersten Kapitel des Buches Genesis fehlt. Vielmehr wird 
entlang einer anderen Linie argumentiert: Die wissenschaftlichen Belege reich­
ten für die darwinistische Theorie nicht aus, der auf permanente Fluidität allen 
Lebens abhebende Darwinismus biete keine hinreichende Begründung für die 
erfahrungswissenschaftlich feststellbare Kontinuität und Stabilität der Arten. 
Die Verfasser bewegten sich mithin in den Bahnen auch der biologischen Kritik 
am Darwinismus und der Evolutionslehre und zeigten durch die Erkenntnis­
se der Evolutionslehre keineswegs besonders beunruhigt. Einzelne Autoren, 
darunter Orr, galten sogar als Anhänger der theistischen Evolution. Eher am 

29 Andrew Craig Robinson, «Three Peculiarities of the Pentateuch (F, VII, 101–05); George 
Frederick White, «The Mosaic Authorship of the Pentateuch» (F, IX, 10–21).

30 George L. Robinson, «One Isiah» (F, VII, 70–87); Joseph D. Wilson, «The Book of Daniel» 
(F, VII, 88–100).

31 G. Osborne Troop, «The Internal Evidence of the Fourth Gospel» (F, X, 18–25).
32 George Frederick Wright, «The Testimony of the Monuments to the Truth of the Scriptures» 

(F, II, 7–28); M.G. Kyle, «The Recent Testimony of Archeology to the Scripture» (F, II, 29–
42). Vgl. Arno C. Gaebelein, «Fulfilled Prophecy: A Potent Argument for the Bible» (F, XI, 
55–86). Zum gegenwärtigen Stand der Pentateuchkritik vgl. z.B. Zenger (2012) oder Schmid 
(2014). Zum Fortleben konservativer Kritik aus archäologischer Perspektive s. etwa Kitchen 
(2012). 

33 James Orr, «Science and Christian Faith» (F, IV, 91–104); ders., «The Early Narratives of 
Genesis» (F, VI, 85–97); George Frederick Wright, «The Passing of Evolution» (F, VII, 
5–20); s.a. Henry H. Beach, «The Decadence of Darwinism» (F, VIII, 36–48); Dyson hague, 
«The Doctrinal Value of the First Chapters of Genesis» (F, VIII, 74–89).

THE FUNDAMENTALS (1910–1915) 195

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rande wurden heterodoxe Gemeinschaften34 und die katholische Kirche35 auf 
biblizistischer Grundlage angegriffen.

Im Hintergrund dieser theologischen Positionierung standen akademische 
und teilweise persönliche Konflikte. So hatte sich die erst in den 1890er Jahren 
gegründete University of Chicago ganz deutlich auf Seiten des theologischen 
Liberalismus und des higher criticism positioniert. Auf der anderen Seite stan­
den die prominenten konservativen Theologen des Princeton Theological Semi­
nary sowie die dispensationalistisch-prämillenaristischen Bibelschulen in der 
Nachfolge des Erweckungspredigers Dwight D. Moody in Chicago und Los 
Angeles. Interessanterweise teilte einer der bekanntesten Philosophen der USA, 
der Pragmatist John Dewey, zwar energisch die Ansichten der Liberalen, wenn 
auch weder ihren Kantianismus noch ihren hegelianischen Idealismus. Für 
die Konservativen und Prämillenaristen stellte dies ein besonderes Ärgernis 
dar, da der lebensphilosophische Pragmatismus sich gerne als die schlechthin 
amerikanische Philosophie der Moderne gerierte. Für Dewey hatte, wie für 
die theologischen Liberalen, Jesus von Nazareth keinen gottmenschlichen oder 
messianischen Anspruch verfochten, auch habe er zu keinem Zeitpunkt eine 
Kirche gründen wollen. Vielmehr sei er Vertreter einer lebensbejahenden, im 
Grunde pragmatistischen Lebensphilosophie gewesen. Als negativer Kontrast 
zum «guten» Jesus diente dann der «böse» jüdische Pharisäer Paulus, der aus 
einer weltoffenen, humanen Philosophie einen supernaturalistischen religiösen 
Kult mit strenger Gesetzlichkeit gemacht habe.

Wie so viele Liberale, darunter auch Ernest Renan, neigte Dewey dazu, die 
Vorstellungswelt des ausgehenden bürgerlichen 19. Jahrhunderts und insbeson­
dere der akademischen Welt ahistorisch und simplistisch auf die religiösen 
Lebensumstände der Zeitenwende zu übertragen und dies obwohl die historisti­
sche Relativierung von Absolutheitsansprüchen zentral zu ihrem Argumentati­
onsarsenal zählte.

Allerdings stand Dewey mit seiner Position im pragmatistischen Lager nicht 
unangefochten da. Während William James, der möglicherweise gerade in Re­
ligionsfragen noch bekannter war als der Agnostiker Dewey, eine hochgradig 
individualistische und damit in sich antikirchliche, aber auf Innerlichkeit und 
Erfahrung beruhende religiöse Position einnahm, plädierte Charles Sanders 
Peirce zumindest in persönlichen Äußerungen sogar für eine enge Verknüpfung 
eines voluntaristischen, antiintellektualistischen religiösen Instinkts mit einer 

34 Algernon J. Pollock, «Modern Spiritualism briefly Tested by Scripture» (F, X, 111–27); 
R.G. McNiece, «Mormonism: Its Origins, Characteristics, and Doctrines» (F, VIII, 110–27); 
Maurice E. Wilson, «Eddyism: Commonly Called Christian Science» (F, IX, 111–26).

35 T.W. Medhurst, «Is Romanism Christianity?» (F, XI , 100–112) und J.M. Foster, «Rome, the 
Antagonist of the Nation» (F, XI, 113–26), in dem ganz nationalprotestantisch der Angst 
Ausdruck verliehen wird, Rom könne sich über die Schulen in der philippinischen Kolonie 
der USA Zugriff auf das Bildungswesen des Landes verschaffen, eine indirekte Kritik am 
Kolonialismus der 1890er Jahre.

196 MICHAEL HOCHGESCHWENDER

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


aufgrund der Sozialnatur des Menschen notwendigen kirchlichen Institutionali­
sierung. Insgesamt stand der Pragmatismus demnach auf Seiten der liberalen 
Theologie, da er – mit Ausnahme Deweys – mit deren weltfokussierter Reli­
giosität, nicht aber mit dem konservativen Supernaturalismus vereinbar war. 
Wer immer sich zur liberalen, fortschrittlichen Avantgarde zählte, hielt diese 
Position für die einzig akzeptable.36

Seit den 1890er Jahren fand die liberale Theologie in den protestantischen
Denominationen des industrialisierten Nordens und des pazifischen Westens 
mehr und mehr Anhänger innerhalb des urbanen Bürgertums, während der 
vorindustrielle, bitterarme Süden den religiösen Vorstellungswelten des 19. 
Jahrhunderts verhaftet blieb. Der theologische Liberalismus blieb hier ohne 
maßgebliche Resonanz. Folgerichtig entwickelte sich die antiliberale Gegenre­
aktion auch nicht im Süden, sondern ebenfalls in den Industriezentren der 
USA. Insbesondere die Northern Baptists und die nordstaatlichen Presbyteria­
ner sahen sich mit bitteren innergemeindlichen Kontroversen konfrontiert (mit 
Ausnahme der katholischen Kirche hatten sich nahezu sämtliche protestanti­
schen Denominationen und die Episkopalkirche bereits vor dem Bürgerkrieg 
wegen der Kontroverse um die Sklavenfrage entlang sektionaler Linien gespal­
ten und diese Spaltung seitdem weitgehend aufrechterhalten). Diese Kontrover­
sen nahm nun der Ölmagnat Lyman Stewart (1840–1923) aus Kalifornien 
zum Anlass, sich nach reiflichen Überlegungen in den Konflikt einzuschalten. 
Stewart war vor dem Bürgerkrieg im Rahmen der postmillenaristischen zweiten 
evangelikalen Erweckungsbewegung aufgewachsen. Politisch war er Bestandteil 
der liberal-evangelikalen Reformkoalition gewesen, die im Norden der Union 
gegen die Sklaverei, den Alkoholmissbrauch, für eine Reform des Justiz- und 
Schulsystems sowie gegen die Todesstrafe gekämpft hatte. Noch 1912 unter­
stützte er den progressivistischen Präsidentschaftskandidaten und antimono­
polistischen trust-buster Theodore Roosevelt. Wie immer progressiv Stewart 
politisch auch gewesen sein mag, theologisch war er ein strenger Verfechter 
des Dispensationalismus. Sowohl Moody als auch der Exeget C.I. Schofield 
hatten ihn maßgeblich beeinflußt. 1891 hatte er in Kalifornien eine Missions­
gesellschaft gegründet und danach das Moody Bible Institute in Los Angeles 
finanziell unterstützt (vgl. Marsden 1988: Introduction, Blatt 5–9). 1909 brachte 
ihn schließlich der gleichfalls dispensationalistische Baptistenprediger Amzi C. 
Dixon, einer der ganz wenigen Südstaatler, die sich an den Diskussionen betei­
ligten, auf die Idee, mit seinem Vermögen die Herausgabe der Fundamentals zu 
finanzieren.

Dixon war der womöglich streitbarste im Kreis der Beiträger zu der Schrif­
tenreihe. Er haßte nicht nur den römischen Katholizismus als im Grunde un­
christliches Kryptojudentum, sondern jedwede Variante liberalen theologischen 

36 Zur pragmatistischen Religionsdebatte siehe Ricken SJ (2003).

THE FUNDAMENTALS (1910–1915) 197

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Denkens, vom liberalen Protestantismus über den Unitarismus bis zum Spiri­
tualismus. Seine besondere Feindschaft aber galt dem Kreis um den liberalen 
Erweckungsprediger Henry Ward Beecher in New York, der, wie die Verfasserin 
des Romans Uncle Tom’s Cabin Harriet Beecher Stowe, aus dem einflussreichen 
Clan des bekanntesten Erweckungspredigers der 1820er Jahre, des Postmillena­
risten Charles Grandison Finney, kam. Dieser hatte einst behauptet, Christus 
sei ihm persönlich erschienen, um den anthropologisch optimistischen und 
heilsuniversalistischen Postmillenarismus zu verkünden. Die liberalen Beechers 
waren keinesfalls zimperlich, wenn es darum ging, ihre Feinde zu bekämpfen. 
Nicht nur waren sie strikt antikatholisch, sie waren zudem willens und in der 
Lage, persönliche Feinde bis hin zur gesellschaftlichen Vernichtung zu bekämp­
fen.37

Was die Beechers für Dixon war John D. Rockefeller für Stewart. Zwar waren 
beide, der fromme Baptist Rockefeller und der Dispensationalist Stewart, glei­
chermaßen rücksichtslose und erfolgreiche Sozialaufsteiger im Erdölgeschäft 
gewesen, aber letztlich hatte Rockefellers Standard Oil of New Jersey Stewart 
vom Markt verdrängt, was dieser nun offenbar heimzuzahlen trachtete. Begie­
rig griff er 1909 nach einem Treffen mit Dixon dessen Vorschlag einer Serie 
von Artikeln gegen die um sich greifende liberale Theologie auf, deren Aus­
wirkungen er in Kalifornien gut beobachten konnte. Von Beginn an waren 
sich Stewart und Dixon darüber klar, auf innerkonservative Dispute verzichten 
zu wollen. Ihnen ging es um eine Einheitsfront der Konservativen innerhalb 
des nordstaatlichen Protestantismus. Es waren dann mit William B. Riley und 
Charles Curtis Lewis zwei dispensationalistische Northern Baptists aus Stewarts 
Umfeld, die 1919 und 1920 ihrer konservativen Fraktion den Namen «Funda­
mentalisten» gaben, wobei sie sich direkt auf die Fundamentals bezogen. Oh­
ne diese persönlichen Rivalitäten wäre es unter Umständen zumindest nicht 
zur Schriftenreihe gekommen, wohl aber zu irgendeiner Form konservativer 
und dispensationalistischer Reaktion auf den theologischen Liberalismus und 
dessen Antisupernaturalismus. Dafür waren in den Augen der Verteidiger die 
Wurzeln aller protestantischen Religion gar zu sehr bedroht.

Es zeigt sich also, dass der «Fundamentalismus» anfangs eine rein akademi­
sche, durchaus intellektuell hochkarätige Bewegung ohne größere Basis im 
breiten Volk war, die sich in erster Linie gegen das richtete, was sie als begrün­
dungstheoretische Schwächen des aus Deutschland stammenden theologischen 
Liberalismus sahen. Beide Gruppierungen waren in sich heterogen. Dies er­
klärt die betont sachliche Argumentationsweise der Fundamentals, das Fehlen 
jeglichen hysterischen Alarmismus und apokalyptischer Rhetorik, welche die 

37 Vgl. zum Kreis um die Beechers Goldsmith (1998: 419–424). Bürgerliche Sozialdisziplinie­
rung und Antikatholizismus gingen, gepaart mit einem rigiden Nationalismus, im urbanen 
Liberalismus oft Hand in Hand (Hunt 1999). Zum historischen Umfeld vgl. DʼEmilio/Freed­
man (1997: 171–222), sowie allgemein White (2017).

198 MICHAEL HOCHGESCHWENDER

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


konservative Orthodoxie nur abgeschreckt hätten. Die Debatte um 1915 verlief 
in den Bahnen des etablierten akademischen Comments; sie ging nur bedingt 
in die Breite der Gesellschaft. Dafür fehlten schlicht die sozialen Grundvoraus­
setzungen, zumal der Erste Weltkrieg mit seinen Hekatomben von Toten sich 
auf den anthropologischen Optimismus der Liberalen ähnlich verheerend aus­
zuwirken begann, wie der blutige Amerikanische Bürgerkrieg auf denjenigen 
der Postmillenaristen des 19. Jahrhunderts. Über die theologische Abwehrhal­
tung gegenüber dem theologischen Liberalismus hinaus gab es wenig, das die 
Autoren miteinander verband.

Angesichts dieser Ausgangslage wird man sich gleichzeitig davor hüten müs­
sen, voreilig das heutige Verständnis von Fundamentalismus auf die frühen 
Fundamentalisten unkritisch zu übertragen oder gar das Konzept der liberalen 
Moderne, wie es sich heute darstellt, für die Wende zum 20. Jahrhundert 
vorauszusetzen. Die damalige liberale Moderne war bei allem theoretischen 
historistischen Relativismus in vielerlei Hinsicht und nationenübergreifend sitt­
lich rigoros, sozialdisziplinierend, imperialistisch, extrem kapitalistisch, sozial­
darwinistisch, antisemitisch, antikatholisch, eugenisch und ohne viel Verständ­
nis für die soziale Frage, militaristisch und nationalistisch.38 Diese Aspekte 
waren keine anachronistischen Abweichungen, sondern ein integraler Bestand­
teil eines weithin geteilten Verständnisses von Moderne und Modernität. Be­
zeichnenderweise distanzierten sich die frühen Fundamentalisten von keinem 
dieser Punkte besonders nachdrücklich, teilten sie doch überwiegend die welt­
anschaulichen Spezifika des urbanen Bürgertums. Vor allem galt dies für die 
gemeinsame Furcht vor anarchistischer oder sozialistischer Revolution aus den 
Reihen der migrantischen Arbeiterklasse. Lediglich in einigen theologischen
Punkten übten sie offene Opposition. Die linksliberalen Verfechter eines de­
zidiert relativistischen, reformistischen Kulturpluralismus befanden sich inner­
halb der Bourgeoisie noch allerorten in einer defensiven Minoritätsposition. 
Ihre Stunde sollte aber noch kommen und mit ihr die Radikalisierung des 
Fundamentalismus.

Die außenpolitische Ebene der Fundamentals

Nach diesen Ausführungen dürfte klar geworden sein, wie wenig kohärent die 
realpolitischen Positionen der frühen Fundamentalisten waren, die im Grunde 
außerhalb der theologischen Debatten nicht als Gruppe in Erscheinung traten, 
was ihre praktischen Optionen nachdrücklich einengte. An diesem Punkt liegt 

3.

38 Dies wird sehr deutlich, wenn man sich die Aggressivität vor Augen führt, mit der etwa der 
neuscholastische Apologet P. Albert Maria Weiß OP in seiner mehrbändigen Apologie des 
Christentums dieses Verständnis der Moderne attackierte (Weiß 1885–1886). In den USA
war die Situation kaum anders als im Wilhelminischen Deutschland.

THE FUNDAMENTALS (1910–1915) 199

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ein weiterer wichtiger Differenzmarker zum gegenwärtigen Fundamentalismus, 
der gerne primär unter politischen Gesichtspunkten gesehen wird. Zwar hat Sa­
ra Diamond dem vehement widersprochen und auf die sozialen Komponenten 
des christlichen Fundamentalismus in den USA aufmerksam gemacht, aber so 
richtig ist man ihr in diese Richtung bislang nicht gefolgt (vgl. Diamond 1998). 
Am ehesten dürfte sich eine gewisse Handlungseinheit noch auf dem Gebiet der 
Außenpolitik im Umfeld des Ersten Weltkriegs eruieren lassen, allerdings nur, 
wenn man das Fundamentalismuskonzept auf Angehörige des evangelikalen 
dispensationalistischen Prämillenarismus außerhalb des akademischen Milieus 
ausweitet. Soweit erkennbar positionierten sich einige Angehörige des akademi­
schen Fundamentalismus, entgegen ihrer scharfen Ablehnung der deutschen 
liberalen Theologie, gerade nicht unter den prinzipiellen Gegnern des wilhel­
minischen Kaiserreichs. Gemeinsam mit der frühen pentekostalen Bewegung, 
die vor dem Ersten Weltkrieg sowohl antirassistisch als auch pazifistisch war, 
und den historischen Friedenskirchen der Mennoniten, Quäker und anderer, 
bildeten sie anfangs einen Teil der christlich-pazifistisch motivierten Friedens­
bewegung gegen den kriegswilligen liberalen Mainstream. Im Rahmen der 
von der Wilson-Regierung durchgeführten nationalistischen und antideutschen 
preparedness-Kampagne, die alle Register der zivilisatorischen Abwertung des 
Deutschen Reiches zog und einen Sturm chauvinistischer Leidenschaften gera­
de in der akademischen Jugend entfachte, wurde es jedoch immer schwerer, 
sich diesen Emotionen zu entziehen.39 Andrew Preston hat nuanciert herausge­
arbeitet, wie tief gespalten die Fundamentalisten und ihre evangelikalen Bünd­
nispartner am Ende in dieser Frage waren (Preston 2012).

Ein Beispiel für konsequenten Pazifismus gab einzig der Außenminister 
Woodrow Wilsons, William Jennings Bryan (1860–1925), der sich selbst gerne 
als Fundamentalist bezeichnete, aber im Grunde gar nicht wusste, was das 
meinte. So zeigte er sich etwa an Fragen der biblischen Schöpfungslehre weitge­
hend desinteressiert und verstand nichts von den Komplexitäten der historisch-
philologischen Bibelkritik. Bryan war vielmehr die Vorzeigefigur eines antiaka­
demischen Altpopulismus, dreifacher demokratischer Präsidentschaftskandidat 
und Vorkämpfer des common man gegen die Machtansprüche ökonomischer
und kultureller Eliten. Mit einer an Fanatismus grenzenden Aversion kämpfte 
er in der Tradition Thomas Jeffersons für die demokratische Teilhabe der brei­
ten Volksmassen in Politik, Gesellschaft und Wirtschaft. Den theologischen 
Liberalismus verabscheute er schon wegen dessen elitärer Konzeption von 
Christentum als vergeistigter Moralphilosophie ebenso wie den gesellschaftli­
chen Aristokratismus des (Sozial-)Darwinismus, wobei er Darwin und Herbert 
Spencer nahezu gleichsetzte. Insbesondere kritisierte er die sozialen Folgen des 

39 Zur staatlich gelenkten preparedness-Kampagne des Office for War Information unter dem 
Obersten George Creel und der Beteiligung progressivistischer und pragmatistischer Intel­
lektueller daran vgl. Chambers II (2001: 229–256).

200 MICHAEL HOCHGESCHWENDER

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Darwinismus, nicht dessen Bedeutung für die Theologie (vgl. Kazin 2006). Den 
akademischen Fundamentalismus hingegen verstand der überzeugte Nordstaa­
ten-Presbyterianer schlicht nicht, wie sich zehn Jahre später im Affenprozess
von Dayton beweisen sollte. Bryan war eher ein relativ einfach gestrickter 
bibelgläubiger Konservativer. Dafür aber blieb er konsequenter Pazifist und trat 
aus Empörung über Wilsons Kriegspolitik 1915 von seinem Amt zurück.

Zwar wird man nicht von Bryan auf das Gros der Fundamentalisten schlie­
ßen dürfen. In der öffentlichen Wahrnehmung jedoch wurden schon wegen 
seiner öffentlichkeitswirksamen Agitation der Altpopulismus, der antidarwinis­
tische Kreationismus und der antielitäre Antiintellektualismus zu integralen 
Bestandteilen des Fundamentalismus. Allerdings war sein außenpolitisches 
Handeln wiederum eng mit seiner innenpolitischen Konzeption verbunden, 
zuvörderst mit seinen Feldzügen gegen die moderne Eugenik, die er, wie den 
Krieg, als Instrument der herrschenden Eliten zur Unterdrückung des von ihm 
romantisch idealisierten common man verstand. Anders als sein altpopulisti­
scher Gesinnungsgenosse Thomas Watson aus Georgia war Bryan kein offener 
Rassist, der etwa die rituellen Lynchings, denen zwischen 1890 und 1920 im Sü­
den der USA rund 3.200 schwarze Männer zum Opfer fielen, lautstark gebilligt 
hätte.40 Aber, anders als in anderen Teilen des Altpopulismus, stand für ihn die 
Rassenfrage nicht an vorderster Stelle seiner Agenda. Der common man Bryans 
war weiß und rural. Überdies war Bryan ebenso antikatholisch wie Watson 
und andere evangelikale Altpopulisten, was die Kooperation mit den Katholi­
ken in der sozialen Frage, aber auch im Kampf gegen die Eugenik erheblich 
erschwerte.41 Hier waren nach dem Weltkrieg reformorientierte Progressivisten
erheblich konzilianter.42 Wieder stellt sich die Frage, was hier modern und 
was antimodern war: Um 1920 wurde, von wenigen Ausnahmen abgesehen, 
die Eugenik als modern und der Kampf gegen sie als kolossal rückständig per­
zipiert. Seitdem hat sich das geändert: Die Eugenik wird inzwischen gerne als 
Pseudowissenschaft apostrophiert und konsequent aus der Geschichte formati­
ver Elemente der Moderne herausgeschrieben. Dadurch wird die Bewertung 
der ambivalenten Haltung der frühen Fundamentalisten zur Eugenik und zum 
Sozialdarwinismus noch schwieriger. Zwar standen sie beiden Strömungen von 

40 Zu den Lynchings s. Hale (1999: 201–239) und Berg (2014). Ein treffendes Charakterbild des 
opportunistischen Fanatikers Watson im Gegensatz zu idealistischen Bryan zeichnet Prutsch 
(2019: 52–55).

41 Zu den Auseinandersetzungen um die Eugenik, die ein modern-liberales Instrument des 
social engineering darstellte und vor allem im progressivistischen Kalifornien jahrzehntelang 
mit sämtlichen zur Verfügung stehenden Repressionsmaßnahmen inklusive Zwangssterilisa­
tionen gehandhabt wurde, s. Black (2003). Die religiöse Dimension behandelt Rosen (2004), 
wo die Autorin auf die katholische Opposition gegen Zwangssterilisierungen, Abtreibungen 
und Empfängnisverhütung eingeht (139–64).

42 Zur sozialpolitischen Zusammenarbeit von Anhängern der katholischen Soziallehre um 
Msgr. John A. Ryan mit progressivistischen Reformern und New Dealern siehe Brown/
McKeown (1997).

THE FUNDAMENTALS (1910–1915) 201

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ausnahmen abgesehen eher skeptisch bis ablehnend gegenüber, aber die offene 
Konfrontation mit dem szientistischen Zeitgeist vermieden sie.

Ein klares Bekenntnis zur amerikanischen Demokratie und zum 
Marktkapitalismus

Erheblich klarer war jedoch ihre Haltung zur amerikanischen Demokratie. Sie 
propagierten die Fundamentalisten das Reich Gottes als eine streng supernatu­
rale, gnadenhaft gegebene Größe.43 Deswegen akzeptierten sie die demokrati­
sche Verfassung der USA und die Trennung von Staat und Kirche – solange der 
christliche, also protestantische Grundcharakter der USA gewahrt blieb – ohne 
jeden Vorbehalt. Selbsternannte fundamentalistische Politiker wie Bryan waren 
im Prinzip sogar deutlich demokratischer eingestellt als viele ihrer liberalen 
Gegner aus dem elitären liberalen Bürgertum, das sich selbst als Avantgarde 
der kapitalistischen Klassengesellschaft verstand, an dem sich alle anderen 
Klassen prinzipiell auszurichten hatten. Wieder aber schwieg die Mehrheit der 
akademischen Fundamentalisten zu dieser Problematik, die jenseits ihres Inter­
essenspektrums lag. Obendrein war es selbst innerhalb des Progressivismus
vollkommen unklar, ob nun eine demokratisch verfasste Ordnung von Staat 
und Gesellschaft unter Teilhabe der ungebildeten Massen wahrhaft modern sei 
oder eher eine technokratische Variante, in der Sozialingenieure im Interesse 
des Gemeinwohls den Takt gesellschaftlicher Reformen vorgeben würden.44

Auf der sozioökonomischen Ebene ist die Einordnung des frühen Funda­
mentalismus erheblich leichter. Allein, es bleibt die Frage offen, welche der 
Positionen unter welchen Gesichtspunkten nun eigentlich modern ist? Gene­
rell war zwischen dem Ende des Bürgerkriegs und den 1880er Jahren die 
Dominanz des klassisch liberalen free market capitalism wenigstens nach innen 
kaum infrage gestellt worden.45 Die älteren, whiggistischen Theorien über die 
Notwendigkeit staatlicher Interventionen in den Bereichen Infrastruktur und 
Regulation der Märkte im Interesse der Sicherung des freien Wettbewerbs auch 
unter Teilnahme von Kleinproduzenten, waren zugunsten einer vollkommenen 
Liberalisierung hintangestellt worden. Einzig die Frage, inwieweit Schutzzölle 
zum Aufbau einer wettbewerbsfähigen Industrie notwendig sein könnten, wie 
es vor dem Bürgerkrieg Henry und Matthew Carey im Gefolge Friedrich von 
Lists propagiert hatte, war noch aktuell. 1890 etwa erreichte das Niveau der 

4.

43 Damit standen die frühen Fundamentalisten im Gegensatz zum theokratischen Denkmodell, 
das annähernd zeitgleich vom damaligen niederländischen Ministerpräsidenten Abraham 
Kuyper (1901–1906) vorgelegt wurde. Kuypers Theorie vom theonomen Staat fand dann erst 
in der postmillenaristischen dominion theology seit den 1970er Jahren in den USA Anklang.

44 Zur inkohärenten Pluralität des Moderneverständnisses innerhalb des Progressivismus s. 
Flanagan (2007).

45 Zum Folgenden s. White (2017: passim).

202 MICHAEL HOCHGESCHWENDER

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schutzzölle, mit welchen der US-amerikanische Binnenmarkt gegen britische 
und deutsche Konkurrenz abgesichert wurde, dank der McKinley Tariffs einsa­
me Rekordhöhen von 80 bis 150%.

Intern aber galten einzig die Gesetze des Marktes mit der Folge, dass Groß­
banken wie J.P. Morgan oder Kuhn & Loeb sowie die britische Baring Bank 
massiv ordnend in das entstandene Chaos eingriffen und für eine gewisse 
Sicherheit durch die Bildung von Trusts, Kartellen, Oligopolen und Monopolen 
sorgten. Diese wurde durch eine auf Austerität und Geldknappheit beruhende 
Politik des Goldstandards abgesichert. Jede Form von Mitbestimmung der Ar­
beitnehmer, vor allem Gewerkschaften und Streiks, wurde gewaltsam, durch 
den Einsatz der Polizei, des Militärs und der Pinkerton Detektei, die zu einer 
Art Ersatzmilitär mutierte, niedergeschlagen. Politisch dominierten die Interes­
sen der Monopolisten und Oligopole die gesamte amerikanische Politik, die zu 
einer Klassendiktatur des Wirtschaftsbürgertums verkam.

Ohne diesen Hintergrund ist der Radikalismus eines William Jennings Bryan 
kaum zu verstehen. Seit den 1880er Jahren, verstärkt aber seit den 1890er 
Jahren kam eine neue Generation von Reformliberalen auf, deren intellektueller 
Referenzrahmen nicht mehr von Adam Smith, sondern von den deutschen 
Kathedersozialisten bestimmt wurde. Sie forderten ein Ende der Monopole 
und Oligopole, um den liberalen Markt überhaupt wieder funktionsfähig zu 
machen, in Verbindung mit staatlichen Interventionen und Regulationen, etwa 
im Arbeitsschutz oder zugunsten von Gewerkschaften, denen aber erst 1937 im 
Rahmen des New Deal das Recht auf Tarifverhandlungen (collective bargaining) 
zugestanden wurde. Progressivistische Reformer setzten sich für die Ausbildung
und die soziale Sicherheit von Armen und Migranten ein und wurden, anfangs 
höchst zögerlich, von der katholischen Kirche unterstützt, die sich auf die 
neuscholastisch inspirierte päpstliche Soziallehre Leos XIII. berufen konnte.

Im Protestantismus bildete sich eine Koalition aus liberalen Protestanten und 
den Überresten der alten postmillenaristischen Tradition aus der Reformära vor 
dem Bürgerkrieg, die als social gospel bekannt wurde.46Auch die Altpopulisten
zählten, trotz ihrer primär ruralen Herkunft, zu dieser höchst heterogenen 
Koalition (Postel 2007). Über die populistische Schiene waren im Süden und im 
Mittelwesten möglicherweise zudem dispensationalistisch-prämillenaristische
Evangelikale und Pentekostale eingebunden und zwar trotz ihrer theologischen
Gegnerschaft zum liberalen Protestantismus. Allerdings bleibt dies höchst unge­
wiss, da beide Gruppen staatliche Interventionen im Grunde ablehnten und 
unter den Vorbehalt des gnadenhaften Eingreifens Gottes stellten beziehungs­
weise – im pentekostalen Lager – sowieso auf die rapture als Beginn der Apo­

46 Vgl. z.B. Dorrien (2011) sowie White/Hopkins (1975) und Curtis (2001). Der social gospel 
bezeichnet eine genuine protestantische Soziallehre mit ausgeprägt liberaler, sozialreformisti­
scher Grundhaltung, die durchaus für eine Rezeption marxistischer Analysekategorien offen 
war.

THE FUNDAMENTALS (1910–1915) 203

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


kalypse warteten. Allerdings fielen im Mittelwesten erweckte Hochburgen und 
Hochburgen des Populismus oft zusammen und die Populisten bedienten sich 
überdies gerne einer religiös-apokalyptischen Rhetorik. Selbst wenn es also 
weltanschauliche Vorbehalte gegenüber den Reformern gab, war das sozioöko­
nomische Interesse in den ländlichen Distrikten dennoch für eine Teilnahme 
an den Protesten gegen das ökonomische Establishment wohl ausschlaggebend 
(Creech 2006: 178–180).

Diese Interessenlage war indes bei den akademischen Fundamentalisten so 
nicht gegeben. Sie sahen sich in einer doppelten theologischen Frontstellung, 
einmal gegen den marxistischen Sozialismus, aus dessen ideologischem Reser­
voir einige Prediger des social gospel, so etwa Walter Rauschenbusch, ein post­
millenaristischer Baptist, sich unbefangen bedienten, zum anderen gegen den 
Postmillenarismus, der für die Fundamentalisten schlicht eine Häresie darstell­
te. Obendrein gehörten sie zu einer Generation des Bildungsbürgertums, in 
welcher der freie Markt noch weithin nachgerade dogmatisch als alternativlos 
angesehen wurde. Schließlich sah die Interessenlage des prämillenaristischen
Flügels der Bewegung in den urbanen Zentren anders aus als auf dem flachen 
Land. Erweckungsprediger wie Moody oder Billy Sunday kooperierten nach­
drücklich mit Fabrikbesitzern und Kaufhauskönigen wie Joseph Wannamaker 
in Philadelphia, wo sie regelmäßig vor Arbeitern gegen Sozialismus und Anar­
chismus predigten und sie zum Respekt gegenüber den Arbeitgeberinteressen 
aufriefen (vgl. dazu Leach 1993). Vor diesem Hintergrund wird nachvollziehbar, 
warum sich die akademischen Fundamentalisten in den Fundamentals zur so­
zialen Frage kaum äußerten47 und sich bestenfalls, wenngleich eher am Rande, 
gegen Sozialismus, Postmillenarismus und social gospel aussprachen.

Eine Ausnahme bildete der Beitrag von Charles Erdman, der eine Art Solitär 
in der gesamten Reihe darstellte. Erdman war Theologieprofessor am Princeton 
Theological Seminar, zählte also zur Kerngruppe der theologisch Konservativen 
unter den Autoren. Dennoch argumentierte er explizit dafür, von der Bibel her 
die Heiligkeit des säkularen Staates besser zu erfassen und diesem entsprechend 
mehr Kompetenzen für soziale Reformen zu geben. Auf diese Weise begriff er, 
bei aller Kritik, die Anliegen des Sozialismus als vollkommen berechtigt, inso­
fern es um eine Besserung der Situation der Armen gehe. Der Sozialismus stelle 
eine berechtigte Anfrage an die Kirche dar, die sozialen Lehren der Heiligen 
Schrift besser und adäquater zu erfassen und auf die Gegenwart anzuwenden.48

In der historischen Forschung hat dieser Artikel schon immer für Aufsehen 
gesorgt, weil er den ansonsten erkennbaren sozialpolitischen Positionen der 
anderen akademischen Fundamentalisten so gar nicht entsprach (vgl. Marsden 
1988: Blatt 7). Man kann demnach spekulieren, ob Erdmans Artikel dem aus­

47 Vgl. z.B. die eher vagen und konventionellen Ausführungen von Arthur T. Pierson, «Our 
Lord’s Teachings about Money» (F, IV, 39–47).

48 Charles R. Erdman, «The Church and Socialism» (F, XII, 108–19).

204 MICHAEL HOCHGESCHWENDER

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


drücklichen Wunsch des Finanziers Stewart entsprach, der als moderat konser­
vativer Anhänger Theodore Roosevelts keinen Grund hatte, sich prinzipiell 
gegen den social gospel und den Progressivismus auszusprechen. Demgegen­
über hat Frances Fitzgerald auf Stewarts wachsende Abneigung gegenüber dem 
social gospel aufmerksam gemacht, der sich in erster Linie gegen die Zentralität 
sozialer Fragen in den Predigten der Geistlichen richtete (FitzGerald 2017: 
97). In der fundamentalistischen Rezeptionsgeschichte ist Erdmans Ansatz, der 
in gewisser Weise der katholischen Soziallehre nicht vollkommen fremd gegen­
überstand, freilich zur Gänze verlorengegangen. Die Frontstellung gegen den 
vorgeblichen Marxismus des staatsinterventionistischen social gospel hat sich 
auf lange Sicht durchgesetzt und damit eine faktisch religiös verbrämte Variante 
des Marktliberalismus.

Zusammenfassend wird man dem frühen Fundamentalismus, zumindest in 
seinem akademischen beziehungsweise orthodox-konservativen Flügel, konze­
dieren müssen, nicht generell antimodern gewesen zu sein. Man könnte von 
Moderneskepsis sprechen oder auch – und dies würde ebenso für die dispen­
sationalistischen Prämillenaristen gelten – von einer ambivalenten, selektiven 
oder instrumentellen Modernität, da ja keineswegs die Gesamtheit dessen, was 
in der Zeit als modern galt, abgewiesen wurde. Vor allem aber darf man sich 
nicht zu einer anachronistischen Rückprojektion eines heutigen Verständnisses 
von (Post-)Moderne in die Welt des Jahres 1910 hinreißen lassen. Mehr noch: 
Es gilt weiterhin, die Warnungen Hans-Ulrich Wehlers aus dem Jahr 1975 ernst 
zu nehmen und kein ausschließlich positiv konnotiertes, normativ aufgeladenes 
Konzept von Moderne unter Auslassung der Schattenseiten zum Maßstab der 
Beurteilung zu machen (Wehler 1975). Insbesondere ist zu bedenken, dass etwa 
der biologische Darwinismus zu dieser Zeit selbst in den Naturwissenschaften 
gerade noch nicht als Ausweis der Moderne galt,49 zumal die Wiederentdeckung 
der Genetik die urdarwinistische Lehre von der inneren Gestalt- und Formlo­
sigkeit der Lebewesen und damit die Vorstellung einer permanenten Fluidität 
der Gattungen unterminierte. Ansonsten akzeptierten die frühen Fundamenta­
listen – anders als die ebenfalls moderneskeptischen ultramontanen Neuscho­
lastiker oder die sozialreformistischen Altpopulisten – den marktwirtschaftli­
chen Kapitalismus ohne große innere Vorbehalte. Dies galt, anders als bei 
den Neuscholastikern, aber mit den Altpopulisten, für die liberale Demokratie. 
Die mit den Altpopulisten eng verbundenen Prämillenaristen waren mitunter 
deutlich demokratischer gesonnen als viele bürgerlich-elitäre Liberale.

Zweifellos instrumentell modern war der Gebrauch von Massenmedien, dem 
viele Liberale, erneut aus kulturellem Dünkel, erheblich skeptischer gegenüber­
standen, als die moderneskeptischen Bewegungen. Schließlich darf nicht außer 
Acht gelassen werden, wie sehr das Selbstverständnis des liberalen Bürgertums, 

49 Zu den Diskussionen um den darwinistischen Evolutionismus in den USA vgl. Hoeveler 
(2007).

THE FUNDAMENTALS (1910–1915) 205

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Avantgarde des Fortschritts und einer besseren Menschheit zu sein, am Ende 
des 19. Jahrhunderts unter dem Druck des Sozialismus ins Wanken geraten war. 
Insofern stellten der frühe Fundamentalismus (und mit ihm der Altpopulismus, 
aber eben auch die Neuscholastik)50 diskussionswürdige Versuche dar, die tradi­
tionelle Religion im Rahmen konfessionell bestimmter inhaltlicher Pfadabhän­
gigkeiten intellektuell zu positionieren. Dabei griff die Neuscholastik auf eine 
intellektualistische Ausrichtung zurück, der Altpopulismus auf antielitär-an­
tiakademische Topoi und der frühe Fundamentalismus auf eine akademische 
Variante des moderaten Experimentalglaubens mit voluntaristischen Zügen. 
Keines dieser Angebote war in sich antimodern. Was indes strikt negiert wurde, 
waren sämtliche Bemühungen der theologischen Liberalen (die – wie bemerkt 
– keinesfalls mit Weltanschauungsliberalen verwechselt werden dürfen), die 
Transzendenz und Übernatürlichkeit der christlichen Religion und des christli­
chen Gottes zu relativieren und zugunsten einer religiös verbrämten Moralphi­
losophie aufzugeben. Allerdings war diese selektive Modernität im frühen Fun­
damentalismus das Resultat eines Kompromisses zwischen akademischen Or­
thodoxen und Konservativen auf der einen Seite und den deutlich radikaler 
antiintellektualistischen Dispensationalisten auf der anderen Seite. Angesichts 
dieser Sollbruchstelle musste die fundamentalistische Ambivalenz gegenüber 
der Moderne vorläufig bleiben.

Ende und Neuaufbau

Das Ende kam rasch und unerwartet. Die 1920er Jahre wurden zum Ausgangs­
punkt einer medialen Rekonstruktion des Fundamentalismuskonzepts und 
führten dann, vor allem ab den 1960er Jahren, zum Entstehen eines ganz anders 
gelagerten Neofundamentalismus51, dem das intellektuelle Format der älteren 
moderneskeptischen Bewegungen abging und der einer sehr viel deutlicher 
antimodernen Position bezogen auf seine Gegenwart huldigte.

Was war geschehen? Mit dem Massensterben im Ersten Weltkrieg und wäh­
rend der Spanischen Grippe, die zusammen weit über 50 Millionen Menschen­
leben gefordert hatten, verlor die liberale Theologie zuerst ihr solides ideenge­
schichtliches Fundament und mit der weiteren Entfaltung der Industriemoder­
ne und dem Aufkommen der neuen Mittelklassen ihre soziale Basis im älteren 
Bürgertum. Damit büßte für die akademischen Konservativen die Konfliktkon­

5.

50 Noch sehr viel breiter, bis weit in die bildende Kunst und die Literatur, die katholische 
Position, nicht aber Fundamentalismus und Populismus berücksichtigend, beschreibt T.J. 
Jackson Lears (1994) den «Antimodernismus» dieser Zeit. Für ihn zählten die Fundamen­
talisten vorrangig zum Kreis republikanischer, antikatholischer Moralisten, die Populisten 
erwähnt er nicht einmal im Kreis des «Antimodernismus».

51 Wie Fundamentalismus ist Neofundamentalismus keine Selbstbezeichnung, sondern dient 
hier als heuristischer Differenzbegriff zum frühen Fundamentalismus der Fundamentals.

206 MICHAEL HOCHGESCHWENDER

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


stellation der Vorkriegszeit an Relevanz ein. Mit dem Aufkommen der Dialek­
tischen Theologie und dann der Neo-Orthodoxie, die in der Zeit zwischen 
1925 und 1965 das theologische Feld gerade in den USA dominierten, waren 
für viele der Konservativen die wichtigsten Schlachten erfolgreich geschlagen. 
Die Zusammenarbeit mit den Prämillenaristen machte vor diesem Hintergrund 
keinen Sinn mehr. Außerdem waren einige der älteren Protagonisten bereits vor 
1915 verstorben.

Gleichzeitig radikalisierten sich die Prämillenaristen, weil die klassische 
nordstaatliche Reformkoalition des 19. Jahrhunderts aus Evangelikalen, freilich 
primär postmillenaristischer Provenienz, und philanthropischen Liberalen der 
Aufklärungstradition zu einem Ende kam. Mit dem Darwinismus und Sozial­
darwinismus wurden Spannungsfelder zwischen Evangelikalismus und einem 
sich nunmehr säkular definierenden Liberalismus erkennbar. Aber vor allem 
das Scheitern des letzten gemeinsamen sozialdisziplinatorischen Reformpro­
jekts, der nationalen Prohibition, machte die Trennlinien zwischen beiden Strö­
mungen überdeutlich.52 Die Evangelikalen wurden damit konfrontiert, als nor­
mativ prägende Kraft aus der amerikanischen Geschichte in wachsendem Maße 
herausgeschrieben zu werden. Sowohl die Revolution als auch die Reformära 
des 19. Jahrhunderts, die nunmehr in den 1930er Jahren zur formativen Phase 
des New Deal gemacht wurde, galten unter akademischen Historikern mehr 
und mehr als liberale und säkulares Errungenschaften. Parallel dazu wurden 
die Altpopulisten von den liberalen New Deal-Historikern, allen voran Richard 
Hofstadter, zu einer protofaschistischen Bewegung umgedeutet. Dem Evangeli­
kalismus kam seine kulturelle Hegemonie im schulischen Bereich abhanden. 
Dabei war, in Anbetracht einer fehlenden Dienstpflicht beim Militär, die Schu­
le in den USA wirklich die Schule der Nation. Wer den Schulunterricht be­
herrschte, kontrollierte die nationalen Identitätsnarrative.53 Da es zudem keinen 
konfessionellen Religionsunterricht gab, der eine Partizipation der religiösen 
Gruppen an der schulischen Ausbildung hätte garantieren können, wurden 
die Schulcurricula zu den entscheidenden Orten der Auseinandersetzung über 
Fragen nationaler Identität. Schließlich sorgte der perzipierte Verfall der morali­
schen Ordnung in den amerikanischen Großstädten nach dem Ersten Weltkrieg 
für Unruhe unter den moralisch selbstgewissen Evangelikalen. Die Roaring 
Twenties oder Golden Twenties der säkularen, urbanen Liberalen mit ihrem 
neuen Frauenbild, ihrer offenen Einstellung zu Sexualität und Alkoholgenuss, 
aber auch der ansteigenden organisierten Bandenkriminalität in katholischen 
und jüdischen migrantischen Kontexten, sowie die neue Bedeutung der urba­
nen schwarzen Kultur im Jazz und in der Harlem Renaissance54, beunruhigten 
sie nachhaltig. Mit der freudianischen Psychoanalyse erwuchs ihnen über den 

52 Vgl. dazu die bestechende Analyse von Welskopp (2010: 11–32).
53 Zur fortwährenden Aktualität dieses Konflikts s. Zimmerman (2002).
54 Zur ambivalenten Modernität der Harlem Renaissance s. Finzsch (2012).

THE FUNDAMENTALS (1910–1915) 207

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Darwinismus hinaus eine weitere ideelle Bedrohung religiöser Geltungsansprü­
che, insbesondere in einem biblizistischen Milieu. Während ein Teil von ihnen 
im 1915 neu gegründeten Ku-Klux-Klan im Süden, Mittelwesten und an der 
Pazifikküste darauf mit Gewalt reagierte, entfremdete sich die Mehrheit weit­
gehend friedlich, aber frustriert von den urbanen Lebenswelten ihrer Zeit. Im­
merhin konnten die frühen Radioevangelisten auf diesem Feld der technischen 
Moderne ziemlich mühelos mit ihren liberalen Kontrahenten mithalten.55 Aber 
gerade im medialen Feld sollte sich dann ihre entscheidende Niederlage abspie­
len.

Ausgangspunkt war eine verheerende Fehlentscheidung des Stadtrats von 
Dayton in Tennessee (Conkin 1998; Moran 2002; Hochgeschwender 2012). In 
Anbetracht einer ökonomischen Krise hatte man 1925 gehofft, den Tourismus 
anzukurbeln, indem man sich auf der Ebene der nationalen Medien ins Ge­
spräch brachte. Als Ausgangspunkt betrachtete man ein nicht nur in Tennessee 
gültiges Gesetz, das untersagte, die darwinistische Evolutionslehre alternativlos 
an den Schulen des Staates zu unterrichten. Hinter dem Gesetz standen weniger 
die frühen Fundamentalisten, die im Süden ohnehin kaum präsent waren, 
sondern Politiker der Demokratischen Partei, die ihre evangelikale Stammwäh­
lerschaft mitsamt ihrer antiurbanen Grundstimmung hatten befriedigen wollen. 
Große Aufregung hatte es um diese Gesetze, die kaum angewandt wurden, 
bislang nicht gegeben.

Die Stadtväter von Dayton baten nun den jungen Biologielehrer John Scopes, 
offen gegen das Gesetz zu verstoßen. Plangemäß wurde er angeklagt und die 
nationalen Medien informiert. Von da an lief alles aus dem Ruder. Nicht 
nur nahm sich die neu gegründete liberale und säkularistische American Civil 
Liberties Union (ACLU) des Falles an, sondern mit dem Anwalt Clarence Dar­
row und dem Journalisten H.L. Mencken erschienen zwei Akteure vor Ort, 
die einem dezidiert atheistischen, elitär-nietzscheanischen und aristokratischen 
Gedankengut verpflichtet waren. Ihr Erscheinen markierte den endgültigen 
Wendepunkt, da gerade Mencken, der als syndikalisierter Autor und Kommen­
tator in einer Vielzahl landesweiter Zeitungen publizierte, aus dem Prozess 
eine Generalabrechnung mit den vorgeblich primitiven, obskurantistischen 
und fanatischen Hinterwäldlern Daytons machte. Nach dem Besuch des Gottes­
dienstes bei einer pentekostalen, schwarzen Gemeinde mit ihren pittoresken 
Frömmigkeitspraktiken von der Ekstase mit Zungenrede bis hin zu enthusiasti­
schen Tanzeinlagen, sah er überall nur noch «Fundamentalisten». Dabei gab es 
solche in Dayton nicht, nur Pentekostale und prämillenaristische Evangelikale 
ohne besondere apokalyptische Neigungen. Nicht einmal der Ku-Klux-Klan 
war dort besonders präsent. Tatsächlich stand die Mehrheit der Einwohner dem 
jungen Scopes eher positiv gegenüber und interessierte sich nicht besonders 

55 Vgl. Hankins (2010); Idema (1990); Green (2000); Hawley (1992). Zum 2. Ku Klux Klan vgl. 
Bennett (1995: 199–237).

208 MICHAEL HOCHGESCHWENDER

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


für die weltanschaulichen Anliegen des Falls. Dennoch erblickte Mencken nicht 
nur in den schwarzen Pentekostalen, sondern auch in den weißen Baptisten 
und Methodisten nichts als rückständige und gefährliche Vulgärdemokraten, 
was aus seiner nietzscheanischen Perspektive eine unfassbare Gefahr für die 
Geistesaristokratie darstellte.

Darrow sah die Dinge ähnlich. Allerdings fühlte sich wegen des Auftritts von 
Mencken und Darrow dessen ehemaliger Freund und nunmehriger Erzrivale, 
der alternde Ex-Außenminister William Jennings Bryan, genötigt, sich nun 
seinerseits als zusätzlicher Ankläger in das Verfahren einzuschalten, was dem 
Fall nur noch mehr Publizität verlieh. Mencken und die anderen Journalisten 
machten aus dem Aufeinandertreffen Darrows und Bryans das ultimative Duell 
zwischen der säkularen Moderne einerseits und dem rückständigen Fundamen­
talismus andererseits. Dabei erwies sich Bryan theologisch als schlecht vorbe­
reitet. Allerdings ging es ihm auch gar nicht um Theologie. Er wollte sein 
Lieblingsthema stark machen, die Frage, welchen Stellenwert technokratische 
und wissenschaftliche Experten in einer demokratischen Gesellschaft hätten 
und ob sie dem common man vorschreiben dürften, was er zu glauben hätte.

Zeugen vor Ort empfanden das Duell als eher langweilig und überholt. Zwei 
Altstars aus dem 19. Jahrhundert diskutierten auf dem Forschungsstand von 
1750. Die Zuschauer applaudierten vielmehr dem katholischen Scheidungsan­
walt Dudley Malone von der ACLU, der sich vehement für die Eigenständigkeit 
und Vereinbarkeit von Religion und Naturwissenschaften einsetzte. Ansonsten 
war vor allem die Verteidigung damit beschäftigt, naturwissenschaftliche und 
theologische Experten aufzurufen, um zum einen die Geltung der darwinisti­
schen Theorien und zum anderen ihre Kompatibilität mit einer modernen 
Theologie zu belegen.

Der Prozess fand wegen der vielen Zuschauer, die aufgrund der Medienbe­
richterstattung herbeigeströmt waren, teilweise im Freien stattfand, verlief im 
Übrigen aber eher schleppend. Von einer modernefeindlichen, antidarwinisti­
schen Stimmung war vor Ort nichts zu bemerken. Viele Zuschauer verfolgten 
die langen Rededuelle eher amüsiert und betrachteten den Prozess als eine Art 
Unterhaltungsspektakel. Im Grunde war es eine Spätblüte der oralen Unterhal­
tungskultur des 19. Jahrhunderts.

Scopes wurde am Ende, trotz erkennbarer Sympathien in der Jury, gemäß 
dem Gesetz zur Mindeststrafe verurteilt, was eine Berufung in die nächsthöhere 
Instanz ausschloss. Damit hätte alles sein Bewenden haben können, wenn Men­
cken und seine journalistischen Freunde aus dem Fall nicht eine andauernde 
cause célèbre im Ringen um die bedrohte Moderne gemacht hätten. In den 
1950er Jahren erschien der Spielfilm Wer den Wind sät mit Spencer Tracy, der 
Menckens Bild des «Affenprozesses von Dayton» Punkt für Punkt wiedergab, 
und bis in die 1990er Jahre hielten auch die liberalen Historiker in den USA an 
der Mencken-Version fest, ehe ein neuer Blick in die Quellen für eine Revision 

THE FUNDAMENTALS (1910–1915) 209

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


der Darstellungen sorgte. Zu diesem Zeitpunkt waren die Würfel aber längst 
gefallen: Das Bild des Fundamentalismus war durch die Linse des Scopes-Pro­
zesses irreversibel verzerrt worden. Das einschlägige Gesetz allerdings wurde 
erst in den 1960er Jahren abgeschafft. Außerhalb der USA war der «Affenpro­
zess» weitaus weniger bedeutungsvoll, selbst in evangelikalen und pietistisch 
erweckten Kreisen in Europa. Dort wurde er zwar medial wahrgenommen, aber 
aufgrund der ganz anders gearteten Schulstrukturen, etwa wegen des staatlich 
beaufsichtigten Religionsunterrichts, den es in den USA nicht gab, fehlte die 
unmittelbare soziale und politische Relevanz für eine breite Rezeption.

Zur kritischen Umdeutung des Fundamentalismus hatten gleichwohl auch 
Entwicklungen innerhalb des moderneskeptischen Protestantismus seit den 
1920er Jahren beigetragen. Aus den oben genannten Gründen hatten sich die 
konservativen und orthodoxen Akademiker bereits vor dem Scopes-Prozess aus 
der fundamentalistischen Bewegung zurückgezogen. Nach 1925 waren fortan 
die verbliebenen dispensationalistischen Prämillenaristen sozial wie intellektu­
ell dermaßen desavouiert, dass sie, als seit den 1940er Jahren insbesondere 
Billy Graham eine neue Erweckungsbewegung anstieß, in ihren südstaatlichen 
und mittelwestlichen Residualzonen erst einmal abseitsstanden. Fundamenta­
lismus war zum Schimpfwort geworden, weswegen Graham konsequent darauf 
verzichtete, sich auf die Relikte der Prämillenaristen zu stützen, um auf diese 
Weise dem neuen Evangelikalismus ein moderneres Antlitz zu geben. Da die 
theologischen Konservativen, allen voran die Vertreter der Neo-Orthodoxie, 
nach Dayton nicht mehr als Fundamentalisten galten, reduzierte sich der jetzt 
streng pejorative Gebrauch des Begriffs ganz und gar auf die strikt antiintellek­
tualistischen prämillenaristischen Dispensationalisten.

Erst mit den rapiden und konfliktreichen gesamtgesellschaftlichen Verände­
rungen der 1960er Jahre trat dann aus den Reihen der prämillenaristischen
Dispensationalisten nunmehr im Süden der USA ein gänzlich veränderter 
Neofundamentalismus ins Licht einer breiteren Öffentlichkeit, die ihn jedoch 
in erster Linie unter dem Gesichtspunkt der Kontinuität mit dem frühen 
Fundamentalismus und damit mit den Fundamentals interpretierte.56 Es ist 
hier nicht der Ort, die Geschichte des Neofundamentalismus in aller Ausführ­
lichkeit darzustellen, daher müssen einige wenige strukturelle Ausführungen 
genügen:

Obwohl bereits die dispensationalistischen Prämillenaristen der 1910er Jahre 
gerade aufgrund ihres Dispensationalismus und wie zuvor sämtliche evangeli­
kale Erweckungsbewegungen in den USA massiv apokalyptisch geprägt waren, 

56 Vgl. zum Folgenden v.a. Hartman (2016); Daniels (2006); Rodgers (2011). Eine abweichen­
de, aber interessante und anregende Interpretation bietet Grace Elisabeth Hale (2011: 237–
302), die die christlichen Fundamentalisten als Christian counterculture in eine gewisse 
Kontinuität mit der studentischen Protestbewegung der 1960er Jahre stellt. Dafür spricht 
auch die personelle und teilweise ideelle Kontinuität zwischen den Hippies der 1960er Jahre 
und den Evangelikalen der 1980er und 1990er Jahre, s. dazu Shires (2007).

210 MICHAEL HOCHGESCHWENDER

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


war dieses Moment in den Fundamentals im Interesse der Koalition mit der 
konservativen Orthodoxie deutlich zurückgetreten. Dies wiederum hatte die 
dispensationalistischen Vertreter im frühen Fundamentalismus dazu geführt, 
einen insgesamt eher moderaten Ton einzuschlagen und sich im intellektuellen 
Format an ihre akademischen Kollegen anzupassen.

Dieses Format ging nun verloren, was den soziokulturellen Rahmenbedin­
gungen, die überdies den Resonanzraum für die apokalyptische Leidenschaft 
des Neofundamentalismus abgaben, geschuldet war. Um 1910 nämlich wa­
ren die Debatten um den historistischen Relativismus, die darwinistische 
Evolutionslehre, den empiristisch-positivistischen oder pragmatistischen Anti-
Supernaturalismus und den Kulturrelativismus beziehungsweise Kulturplura­
lismus im Kern noch rein innerakademische Konflikte gewesen. Obendrein 
hatten Fundamentalisten und säkulare Liberale die moralischen Codes ihrer 
Gesellschaft bei allen Unterschieden noch geteilt. Danach, bedingt durch die 
Große Depression, den Zweiten Weltkrieg und vor allem den systemischen 
Außendruck durch die materialistisch-kommunistische Sowjetunion im Kalten 
Krieg, war es zu einer, wenn auch fragilen, Konsensbildung gekommen, die 
ihre soziale Basis in den konventionalistischen und konformistischen neuen 
Mittelklassen der weißen suburbs hatte, die als Transmissionsriemen urbaner 
und ruraler Lebenswelten dienten. Diese konservative Normativität begünstigte 
einen breiten gesellschaftlichen Anschluss an eine traditionelle bürgerliche Mo­
ral des 19. Jahrhunderts mit klaren Zuschreibungen in den Genderrollen, in der 
– moderaten – Religiosität, in der Arbeitsethik und im Konsumverhalten. Selbst 
ethnische und rassische Minderheiten, aber auch Homosexuelle passten sich an 
diese Vorgaben an, mitunter nur zähneknirschend.

Mit der Revolte der baby boomer in den 1960er Jahren begehrte eine Ge­
neration weißer Mittelklassekinder auf, welche die USA auf der einen Seite 
stets durch die idealistische Brille des Schulunterrichts wahrgenommen hatten 
und nun durch den Vietnamkrieg und seine Gräuel am Selbstbild der Nation
zu zweifeln begannen, die aber auf der anderen Seite den konsumistischen 
Materialismus ihrer krisengeplagten Elterngeneration in keiner Weise nachvoll­
ziehen konnten. Der soziale, moralische, ökonomische und religiöse Konsens 
zerbrach. Auf beiden Seiten drehte sich alles um die Frage, wer in Wahrheit 
unter den gegebenen Bedingungen ein guter Amerikaner sein konnte, die Ver­
fechter einer neuen Unübersichtlichkeit von Pluralismus und Relativismus oder 
die Verteidiger der etablierten kulturellen Ordnung. Diese waren in keiner 
Weise sozial Marginalisierte, sondern sahen sich als die Wahrer echten Ameri­
kanertums. Die religiöse Rechte stützte sich nun exakt auf die Zuschreibungen, 
durch welche die Liberalen zuvor den frühen Fundamentalismus intellektuell 
an den Rand gedrängt hatten. Die gesellschaftlichen Hauptträgerschichten die­
ses Neofundamentalismus fanden sich nicht zufällig in den suburbs, den Horten 
des konformistischen Konsenses der 1950er Jahre (vgl. McGirr 2001). Wie die 

THE FUNDAMENTALS (1910–1915) 211

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


baby boomer sahen sie sich dennoch selbst als radikalen Gegenentwurf zum 
Konventionalismus, obwohl sie ganz offen die Restauration der Ordnungen der 
1950er Jahre (und nicht etwa eines biblischen Gottesreiches) anstrebten.

Beide Seiten sahen sich in einem Konflikt um das Ganze, nicht mehr um 
Hegemonie im akademischen Bereich wie in den 1910er Jahren. Dies erklärt 
den alarmistisch-hysterischen Ton im Neofundamentalismus, der ansonsten die 
ambivalente Haltung seiner geistigen Ahnen zur Moderne beibehielt, wenn 
auch unter veränderten Rahmenbedingungen, insbesondere bei einem kom­
plett veränderten Verständnis von Moderne und Postmoderne. Mehr noch als 
die frühen Fundamentalisten akzeptierten sie den Marktkapitalismus, den sie 
nunmehr sogar mit aller Härte als genuin christliches Konzept verteidigten, 
wobei, wie einst in den 1880er Jahren, Geschäftsleute sie darin großzügig unter­
stützten (Phillips-Fein 2009; und besonders Moreton 2009). Ferner waren sie 
fest davon überzeugt, die wahren Werte der amerikanischen, demokratischen
und liberalen Verfassung gegen die säkularistischen und relativistischen Feinde 
der Republik verteidigen zu müssen. Schließlich akzeptierten sie vorbehaltlos 
die Errungenschaften der Technik und der Massengesellschaft. Televangelism 
und Megachurches revolutionierten beispielsweise das Selbstverständnis der 
neofundamentalistischen Religionsgemeinschaften. Dies alles stand nicht nur 
in der Kontinuität der Fundamentals, sondern mehr noch des Liberalismus
im Stil des 19. Jahrhunderts. Die Neofundamentalisten hielten an einer älteren 
Variante der Moderne, nicht zuletzt an deren Geschlechter-, Sexualitäts- und 
Familienverständnis unbeirrt fest. Dies machte sie in den Augen ihrer Gegner 
zu finster-reaktionären Abtrünnigen, denen die Zeichen der Zeit entgangen 
waren.

Dennoch brachen die Neofundamentalisten an mindestens einem Punkt mit 
der Tradition der Fundamentals: Ihr antiakademischer Antiintellektualismus 
stand mehr in einer populistischen als in derjenigen der Fundamentals, zu 
denen sie an einem Punkt sogar in einen regelrechten Gegensatz gerieten. 
Neben dem Kampf gegen das Abtreibungsurteil von 1973 Roe v. Wade, stand 
das Ringen um Alternativen zum Darwinismus im Unterricht an öffentlichen 
Schulen im Mittelpunkt neofundamentalistischer Anliegen. Dabei kaprizierten 
sie sich auf zwei unterschiedliche Lösungsansätze, den streng biblizistischen, 
auf der Literalexegese des Buches Genesis beruhenden Kreationismus und auf 
die Lehre vom Intelligent Design, die an die natürliche Theologie William Paleys 
in der Aufklärung zurückgriff.

Der Kreationismus führte jedoch alsbald dazu, sich mit der gesamten Natur­
wissenschaft zu überwerfen, da man nicht lediglich die Evolutionslehre, son­
dern überdies physikalische und chemische Lehre im Rahmen von Datierungs­
technologien sowie geologische Positionen attackieren musste. Den Kreationis­
ten fiel es dabei schwer, Kriterien dafür anzugeben, wann naturwissenschaftli­
che Erkenntnisse akzeptabel waren und wann nicht. Noch problematischer war 

212 MICHAEL HOCHGESCHWENDER

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


die Rezeption des Intelligent Design, dessen Schöpfungsbegriff notorisch welt­
immanent ausgerichtet war. Der Designer war nun einmal kein transzendenter 
Gott, sondern eine innerweltliche Intelligenz, was zum einen die Frage nach 
der Schöpfung nur verschob, zum anderen aber, entgegen den fundamentalen 
Ursprungsintentionen der Fundamentals die Supernaturalität Gottes in keiner 
Weise zu wahren verstand. Das heißt, nicht nur in der Tonlage, auch inhaltlich 
brach man mit Kernelementen der Fundamentals.

Dies führte bereits in den 1970er Jahren zu der berechtigten Frage, ob die 
Fundamentals überhaupt fundamentalistisch waren oder ob es eine Kontinuität 
zwischen ihnen und dem Neofundamentalismus gab. Der Religionshistoriker 
Ernest Sandeen und aus evangelikaler Sicht George W. Dollar verneinten rund­
weg beide Fragen.57 George Marsden hingegen bemerkte nur ein wenig verzagt, 
es sei nun einmal üblich, die Fundamentals mit dem Fundamentalismus in 
eine Linie zu bringen, was argumentativ nicht wirklich überzeugend war. Neu­
erdings hat Frances FitzGerald in einer facettenreichen Untersuchung auf die 
Diskontinuitäten aufmerksam gemacht, insbesondere auf das Fehlen jeglichen 
Dispensationalismus in den Fundamentals. Dennoch stellt sie ebenfalls die 
Kontinuität von Fundamentals, frühem Fundamentalismus und Neofundamen­
talismus, gerade vor dem Hintergrund anhaltender Dispute mit dem theolo­
gischen Modernismus nicht in Frage (FitzGerald 2017: 95–142). Tatsächlich 
dürfte diese Position korrekt sein, wenn man sich der Frage hermeneutisch 
nähert. Es findet sich eine Auslegungstradition der Fundamentals sowohl in 
der Zuschreibung von außen als auch aus der Binnenperspektive der divergen­
ten Fundamentalismen in ihren jeweiligen situativen Konstellationen, die es 
erlauben, hier eine Kontinuität anzusetzen, solange klar bleibt, dass die Funda­
mentals und der frühe Fundamentalismus in eine gänzlich andere Situation 
hinein sprachen und dies auf eine ganz andere Art taten, als es im Neofunda­
mentalismus unserer Tage üblich ist. Eines aber sollte klar geworden sein: Der 
Fundamentalismus war und ist eine Strömung, die sich aus Fragestellungen der 
Moderne speist und die durchweg in einem je und je unterschiedlich gearteten 
funktionalen und inhaltlichen Verhältnis zur jeweils als dominant gedachten 
Variante der Moderne steht. Einen vormodernen Fundamentalismus, etwa der 
Inquisition oder der Hexenverfolgung, hat es nicht gegeben und kann es nicht 
geben. Fundamentalismus und Moderne sind zwei Seiten einer Münze.

Literatur

Bennett, David H. (1995): The party of fear. The American Far Right from nativism to 
the militia movement, New York: Vintage Books.

57 Sandeen (1970); Dollar (1973). Siehe dagegen Marsden (1980).

THE FUNDAMENTALS (1910–1915) 213

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Berg, Manfred (2014): Lynchjustiz in den USA, Hamburg: Hamburger Edition.
Black, Edwin (2003): War against the weak. Eugenics and America’s campaign to create a 

master race, New York: Four Walls Eight Windows.
Blaschke, Olaf (2000): «Das 19. Jahrhundert: Ein Zweites Konfessionelles Zeitalter», in: 

Geschichte und Gesellschaft, 26, Nr. 1, S. 38–75.
Brinktrine, Johannes (1947): Offenbarung und Kirche. Fundamental-Theologie Bd. 1, 

Paderborn: Schöningh.
Brown, Dorothy M. / McKeown, Elizabeth (1997): The poor belong to us. Catholic 

charities and American welfare, Cambridge, MA: Harvard University Press.
Chambers II, John W. (2001): The tyranny of change. America in the progressive era, 

1890–1920, New Brunswick, NJ: Rutgers University Press.
Conkin, Paul K. (1998): When all the gods trembled. Darwinism, Scopes, and American 

intellectuals, Lanham, MD, Oxford: Rowman & Littlefield.
Creech, Joe (2006): Righteous indignation: Religion and the populist revolution, Urbana, 

IL: University of Illinois Press.
Curtis, Susan (2001): A consuming faith. The social gospel and modern American culture, 

Columbia, MO, London: University of Missouri Press.
Daniels, Robert V. (2006): The fourth revolution. Transformations in American society 

from the sixties to the present, New York, London: Routledge.
D’Emilio, John / Freedman, Estelle B. (1997): Intimate matters. A history of sexuality in 

America, Chicago, London: University of Chicago Press.
Diamond, Sara (1998): Not by politics alone. The enduring influence of the Christian 

Right, New York: Guilford Press.
Dollar, George W. (1973): A history of fundamentalism in America, Greenville, SC: Bob 

Jones University Press.
Dorrien, Gary (2011): Social ethics in the making. Interpreting an American tradition, 

Malden, MA: Wiley Blackwell.
Finzsch, Norbert (2012): «The Harlem Renaissance: American modernism, multiple 

modernities or postcolonial diaspora?», in: Thomas Welskopp, Alan Lessoff (Hg.), 
Fractured modernity. America confronts modern times, 1890s to 1940s, München: 
Oldenbourg, S. 191–212.

FitzGerald, Frances (2017): The Evangelicals. The struggle to shape America, New York: 
Simon & Schuster.

Flanagan, Maureen A. (2007): America reformed. Progressives and progressivisms, 
1890s–1920s, New York: Oxford University Press.

Fleckenstein, Gisela / Schmiedl, Joachim (Hg.) (2005): Ultramontanismus: Tendenzen 
der Forschung, Paderborn: Bonifatius.

Frank, Thomas (2020): People, No. A brief history of anti-populism, New York: Metropo­
litan Books.

Goldsmith, Barbara (1998): Other powers. The age of suffrage, spiritualism, and the 
scandalous Victoria Woodhull, New York: Knopf.

214 MICHAEL HOCHGESCHWENDER

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Green, Harvey (2000): The uncertainty of everyday life, 1915–1945, Fayetteville: Univer­
sity of Arkansas Press.

Hale, Grace E. (1999): Making whiteness. The culture of segregation in the South, 1890–
1940, New York: Vintage Books.

Hale, Grace E. (2011): A nation of outsiders. How the white middle class fell in love with 
rebellion in postwar America, New York: Oxford University Press.

Hankins, Barry (2010): Jesus and gin. Evangelicalism, the roaring twenties and today’s 
culture wars, New York: Palgrave Macmillan.

Hart, Darryl G. (2003): Defending the faith. J. Gresham Machen and the crisis of conser­
vative Protestantism in modern America, Phillipsburg, NJ: P & R.

Hartman, Andrew (2016): A war for the soul of America. A history of the culture wars, 
Chicago, London: University of Chicago Press.

Hawley, Ellis W. (1992): The Great War and the search for a modern order. A history of 
the American people and their institutions, 1917–1933, New York: St. Martin’s Press.

Hochgeschwender, Michael (2012): «The Scopes trial in the context of competing mo­
dernity discourses», in: Thomas Welskopp, Alan Lessoff (Hg.), Fractured modernity. 
America confronts modern times, 1890s to 1940s, München: Oldenbourg, S. 213–233.

Hochgeschwender, Michael (2017): «Populismus in der US-amerikanischen Präsidial­
demokratie: Die Progressivisten und ‹das Volk›», in: Thorsten Beigel, Georg Eckert 
(Hg.), Populismus. Varianten von Volksherrschaft in Geschichte und Gegenwart, 
Münster: Aschendorff, S. 145–162.

Hochgeschwender, Michael (2019): «US Populism in the Late 19th Century», in: Heike 
Paul, Ursula Prutsch, Jürgen Gebhardt (Hg.), The comeback of populism. Transatlan­
tic perspectives, Heidelberg, S. 55–64.

Hoeveler, J. David (2007): The evolutionists. American thinkers confront Charles Dar­
win, 1860–1920, Lanham, MD: Rowman & Littlefield.

Hunt, Alan (1999): Governing morals. A social history of moral regulation, Cambridge: 
Cambridge University Press.

Idema, Henry (1990): Freud, religion, and the roaring twenties. A psychoanalytic theory 
of secularization in three novelists: Anderson, Hemingway, and Fitzgerald, Lanham, 
MD: Rowman & Littlefield.

Käsehage, Nina (Hg.) (2021): Religious fundamentalism in the age of pandemic, Biele­
feld: Transcript.

Kazin, Michael (2006): A godly hero. The life of William Jennings Bryan, New York: 
Knopf.

Kienzler, Klaus (1996): Der religiöse Fundamentalismus. Christentum, Judentum, Islam, 
München: Beck.

Kitchen, Kenneth A. (2012): Das Alte Testament und der Vordere Orient. Zur histori­
schen Zuverlässigkeit biblischer Geschichte, Giessen: Brunnen.

Lange, Sebastian (2021): «Religiöser Fundamentalismus», in: Michael G. Festl (Hg.), 
Handbuch Liberalismus, Stuttgart: J. B. Metzler’sche Verlagsbuchhandlung & Carl 
Ernst Poeschel GmbH, S. 329–332.

THE FUNDAMENTALS (1910–1915) 215

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Leach, William (1993): Land of desire. Merchants, power, and the rise of a new American 
culture, New York: Vintage Books.

Lears, T. J. Jackson (1994): No place of grace. Antimodernism and the transformation of 
American culture, 1880–1920, Chicago: University of Chicago Press.

Marsden, George (Hg.) (1988): The fundamentals. A testimony to truth, New York: 
Garland.

Marsden, George M. (1980): Fundamentalism and American culture. The shaping of 
twentieth-century evangelicalism, 1870–1925, New York: Oxford University Press.

McGirr, Lisa (2001): Suburban warriors: The origins of the New American Right, Prince­
ton, NJ: Princeton University Press.

Moran, Jeffrey P. (2002): The Scopes trial. A brief history with documents, Boston, MA: 
Bedford/St. Martin’s.

Moreton, Bethany (2009): To serve god and Wal-Mart. The making of Christian free 
enterprise, Cambridge, MA, London: Harvard University Press.

Phillips-Fein, Kim (2009): Invisible hands. The businessmen’s crusade against the New 
Deal, New York, London: Norton.

Postel, Charles (2007): The populist vision, Oxford, New York: Oxford University Press.
Preston, Andrew (2012): Sword of the spirit, shield of faith. Religion in American war and 

diplomacy, New York: Anchor Books.
Prutsch, Ursula (2019): Populismus in den USA und Lateinamerika, Hamburg: VSA-

Verlag für das Studium der Arbeiterbewegung.
Ricken SJ, Friedo (2003): Religionsphilosophie, Stuttgart: Kohlhammer.
Riesebrodt, Martin (2001): Die Rückkehr der Religionen. Fundamentalismus und 

der ‹Kampf der Kulturen›, München: Beck.
Rodgers, Daniel T. (2011): Age of fracture, Cambridge, MA: Belknap Press of Harvard 

University Press.
Rosen, Christine (2004): Preaching eugenics: religious leaders and the American eugenics 

movement, Oxford, New York: Oxford University Press.
Rovira Kaltwasser, Cristóbal / Taggart, Paul / Ochoa Espejo, Paulina / Ostiguy, Pierre 

(Hg.) (2019): The Oxford handbook of populism, Oxford, New York: Oxford Univer­
sity Press.

Sandeen, Ernest R. (1970): The roots of fundamentalism. British and American millena­
rianism, 1800–1930, Chicago, London: University of Chicago Press.

Schmid, Konrad (2014): Literaturgeschichte des Alten Testaments. Eine Einführung, 
Darmstadt: Wiss. Buchgesellschaft.

Shires, Preston (2007): Hippies of the Religious Right. From the counterculture of Jerry 
Garcia to the subculture of Jerry Falwell, Waco: Baylor University Press.

Weber, Christoph (1991): «Ultramontanismus als katholischer Fundamentalismus», in: 
Wilfried Loth (Hg.), Deutscher Katholizismus im Umbruch zur Moderne, Stuttgart, 
Berlin, Köln: Kohlhammer, S. 20–45.

Wehler, Hans-Ulrich (1975): Modernisierungstheorie und Geschichte, Göttingen: Van­
denhoeck & Ruprecht.

216 MICHAEL HOCHGESCHWENDER

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Weiß, Albert Maria (1885–1886): Apologie des Christentums vom Standpunkte der Sitte 
und Cultur, Freiburg i.Br.: Herder.

Welskopp, Thomas (2010): Amerikas große Ernüchterung. Eine Kulturgeschichte der 
Prohibition, Paderborn: Schöningh.

White, Richard (2017): The republic for which it stands. The United States during 
Reconstruction and the Gilded Age, 1865–1896, New York: Oxford University Press.

White, Ronald C. / Hopkins, C. Howard (1975): The social Gospel. Religion and reform 
in changing America, Philadelphia: Temple Univ. Press.

Zenger, Erich (2012): Einleitung in das Alte Testament, hg. von Christian Frevel, Stutt­
gart: Kohlhammer.

Zimmerman, Jonathan (2002): Whose America? Culture wars in the public schools, 
Cambridge, MA, London: Harvard University Press.

THE FUNDAMENTALS (1910–1915) 217

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rationalitätsprimat und Verehrungspraxis:
Konkurrierende Interpretationen der Modernisierung des 
Buddhismus im kolonialen Ceylon

Martin Baumann

«Reibungsgewinne» und «Reibungsverluste» als titelgebende Stichworte, unter 
denen der Sammelband die Reaktionen von Religionen auf die Moderne ana­
lysiert, können treffend auf die zahlreichen Veränderungen von Religionen 
in Ländern Asiens angelegt werden. Charakteristisch für das 19. und frühe 
20. Jahrhundert sind Anpassungen und Neuinterpretationen bestehender Leh­
ren, Praktiken, Rollen und Organisationsformen. Diese Reformen und Neuan­
sätze lassen sich als Reaktionen auf die grundlegenden Veränderungen der 
ökonomischen, politischen, sozialen und religiösen Gesellschaftsbereiche infol­
ge der europäischen Kolonialherrschaft sowie innergesellschaftlicher Kritik an 
den Religionen lesen. Die Begegnung mit neuen philosophischen und ethischen 
Idealen, die Herausforderungen verschiedener christlicher Missionen und das 
in Europa und Nordamerika vorherrschende idealisierte Bild ‹orientalischer 
Spiritualität› motivierten Reformer, ihre jeweiligen religiösen Traditionen nach 
modernen Grundsätzen zu restrukturieren und zu standardisieren. Dieser Typ 
von Reformern machte es sich zur Aufgabe, vermeintlich Überholtes, nicht 
mehr der neuen Zeit Angemessenes wie etwa bestimmte rituelle Praktiken und 
Sozialbräuche zu kritisieren und auszusortieren. Die religiöse Tradition sei zu 
reinigen und durch Text-, Laien- und Rationalisierungsbezug zu aktualisieren. 
Der Beitrag wird dieses am Beispiel der in Ceylon des späten 19. Jahrhunderts 
wirkenden buddhistischen Erneuerer, dem Amerikaner Henry Steel Olcott und 
dem ceylonesischen Reformer Anagārika Dharmapāla, genauer aufzeigen.

Neben diesen Modernisierern, die sich als ‹Reibungsgewinner› für die bud­
dhistische Sache verstanden, gab es jedoch noch einen weiteren, weniger be­
kannten Typ von Erneuerern. Auch die bisher führenden Vertreter der Priester- 
und Mönchsgemeinschaften sahen sich zu Reaktionen auf die Herausforderun­
gen neuer Techniken und Ideale, des missionarischen Christentums und neu 
entstehender sozialer Schichten in den städtischen Zentren veranlasst. In Cey­
lon waren dies gelehrte buddhistische Mönche, die neue Vermittlungsformen, 
Ausbildungsstrukturen und formalisierte Frömmigkeitspraktiken schufen, wie 
der Beitrag verdeutlichen wird. Beide Seiten, neu auftretende Reformer und 
etablierte Religionsvertreter, standardisierten Glaubensansichten und Rituale
und legten in religiösen Texten und populären Erbauungsschriften Wert auf 

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ein eigenverantwortliches Verständnis lehrbezogener, ethischer und ritueller 
Grundlagen.

Die Entwicklungen in Ceylon stehen im Kontext und teils direkter Wechsel­
wirkung mit ähnlichen Veränderungen und Reformen in anderen Ländern Asi­
ens. Für Indien zeigt der Beitrag von Frank Neubert in diesem Band auf, wie in­
dische Reformer die Vielzahl von Hindu-Religionen in Orientierung an europä­
ischen Idealen und monotheistischen Religionen mittels als zentral erachteter 
Inhalte, Texte und Praktiken vereinheitlichten und ihrem Verständnis nach mo­
dernisierten (dazu auch Radice 1999; King 1999; Beckerlegge 2008). In China 
trat ab 1912 der Ch’an-buddhistische Mönch Taixu (T’ai Hsü, 1890–1947) der 
Kritik chinesischer Intellektueller am Buddhismus als Reformer entgegen: Er 
gründete Laiengesellschaften, hielt öffentliche Vorträge, publizierte u.a. in einer 
eigenen Zeitschrift und etabliere ein buddhistisches Bildungsinstitut. Taixu ver­
wandte eine neue Begrifflichkeit gegen den Vorwurf, der Buddhismus sei «pri­
mitiver Aberglaube», erklärte Buddhismus und Wissenschaft als miteinander 
übereinstimmend und setzte sich für eine Reform des buddhistischen Ordens 
ein (Pittman 2001; Jones 2021). In Japan sahen sich buddhistische Mönche
und Gelehrte angesichts der zunehmenden Unterdrückung des Buddhismus 
durch die Meiji-Regierung, der Restauration des kaiserlichen Shinto und der 
Verunglimpfung als unjapanische, nutzlose und jenseitige Religion genötigt, 
Reformen anzustoßen. Buddhistische Schulen und Tempel gelobten die Unter­
stützung des Kaisers und der Nation. Um die Nützlichkeit für Staat und Volk 
zu erweisen, engagierten sie sich für Bildung, Wohlfahrt, moralische Erziehung, 
Spenden für die imperiale Armee und weiteres (Davis 1989; Lopez Jr. 2002: 
xxiii–xxv).

Charakteristisch für chinesischen, japanischen, indischen und ceylonesi­
schen Reformer war, dass sie eine Orientierung an westlicher Technik und Wis­
senschaft, an sozialer Wohlfahrt, karitativen Diensten und Schulbildung, der 
Aufwertung des Individuums, allen voran nicht-ordinierter Laien, und eine teils 
aus christlicher Polemik gespeiste Kritik an bestimmten Ritualpraktiken ver­
folgten. Sie strebten eine positiv konnotierte Modernisierung an, lehnten eine 
Verwestlichung jedoch entschieden ab. Als modern galten diesen Reformern 
neue Techniken wie Buchdruck und rasche Mobilität, Naturwissenschaften, Ra­
tionalismus, Weltzugewandtheit, Bildung, soziale Dienste für das Gemeinwohl, 
Eigenorganisation in Laiengesellschaften, Selbstverantwortung und Autonomie
des Individuums (Beckerlegge 2008; McMahan 2008: 61–76, 91–101). Die 
Kehrseite der Moderne erfuhren die Völker und ihre Sprecher in den Ländern 
Süd-, Südost- und Ostasiens unmittelbar in der kolonialen Umgestaltung und 
ökonomischen Ausbeutung ihrer Länder, in missionarischem Christentum mit 
seiner Geringschätzung, zumeist Verachtung bestehender religiöser Praktiken 
und Lehren sowie – eher indirekt – in der orientalistischen Fremddarstellung 

220 MARTIN BAUMANN

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


und epistemologischen Hegemonie über die Kulturen und Religionen (Said 
1978; King 1999; App 2010).

Vor dieser Folie stehen im Folgenden konkurrierende Buddhismusinterpreta­
tionen von aktivistischen Laienreformern und gelehrten Mönchen im Fokus. 
Beide beziehen sich auf den südlichen Buddhismus bzw. Theravāda-Buddhis­
mus, der vornehmlich in Ceylon (seit 1972 Sri Lanka), Thailand, Burma (seit 
1989 Myanmar) und Laos anzutreffen ist. Diese Buddhismusrichtung betont 
traditionell eine strikte Unterscheidung zwischen Ordinierten (Mönchen, Non­
nen) und Laienbuddhisten und -buddhistinnen und orientiert sich inhaltlich an 
den Schriften des Pāli-Kanons.

Der Beitrag setzt mit einer Skizze der historischen Entwicklungen des Bud­
dhismus auf Ceylon ein und benennt die Auswirkungen des britischen Koloni­
alsystems für den buddhistischen Mönchsorden, den Sangha. Der nachfolgende 
Teil stellt die in der Forschung bislang tonangebende Meistererzählung der Mo­
dernisierung des südlichen Buddhismus durch neue religiöse Akteure wie Hen­
ry Steel Olcott und Anagārika Dharmapāla vor. Diese konzipierten einen indi­
vidualistischen, textbegründeten und ritualkritischen Buddhismus, der kompa­
tibel mit den Ansprüchen moderner Zeit sei. Dieser Meistererzählung stelle 
ich im nachfolgenden Teil neuere Forschungen gegenüber, die aufzeigen, dass 
nicht nur die Laienreformer Antworten auf die religiösen und sozialen He­
rausforderungen konzipierten, sondern sehr wohl auch gelehrte buddhistische 
Mönche. Diese nahmen neue Rollen an, indem sie neue Bildungsinstitutionen 
schufen und Frömmigkeitspraktiken mit einheitlicher Abfolge propagierten. 
Der Schlussteil führt die Befunde zusammen und argumentiert in der analy­
tischen Perspektive Shmuel N. Eisenstadts, dass Buddhisten unterschiedliche 
Wege und Mittel heranzogen, um den Herausforderungen der Moderne zu be­
gegnen. Der Beitrag argumentiert, dass einem ritualkritischen Rationalitätspri­
mat buddhistischer Lehre mit Orientierung am euroamerikanischen Moderne- 
und Wissenschaftsdiskurs und viktorianischen Normenkatalog für städtisch-ge­
bildete Laienbuddhisten eine andere, stark devotional ausgerichtete Buddhis­
musinterpretation gegenüberstand. Diese führte die buddhistische Tradition
mit Vorrang des Sangha fort, aktualisierte sie durch neue Bildungsimpulse
und Techniken, und popularisierte überkommene Frömmigkeitspraktiken für 
ländliche Laienbuddhisten.

Historischer Kontext des britisch-kolonialen Ceylon

Historisch geht der Buddhismus in Ceylon auf das 3. Jahrhundert vor un­
serer Zeitrechnung zurück. Der Sohn des großen indischen Königs Aśoka, 
der buddhistische Mönch Mahinda, brachte die buddhistische Lehre und be­
gründete das enge Austauschverhältnis von ceylonesischem Königtum und 

1.

RATIONALITÄTSPRIMAT UND VEREHRUNGSPRAXIS 221

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


buddhistischem Orden. Der König in Kandy spendete in den nachfolgenden 
Jahrhunderten dem Sangha, dem buddhistischen Orden, Klöster und teils ganze 
Ländereien. Der Sangha legitimierte die Herrschaft des Königs, und die zu 
Beginn weltabgewandten Mönche entwickelten sich zu weltzugewandten Bera­
tern, Lehrern, Ritualspezialisten und königlichen Chronisten (Carrithers 1984; 
Gombrich 1988: 148–166).

Ab dem frühen 16. Jahrhundert errichtete die portugiesische Kolonialmacht
Handels- und Militärstützpunkte in den Küstenebenen Ceylons. Den Portugie­
sen folgte Mitte des 17. Jahrhunderts die Niederländische Ostindien-Kompanie, 
die jedoch auch nur die Küstenregionen beherrschte. Das britische Empire, 
das zuvor schon Teile Indiens seinem weltweiten Handels- und Kolonialgebiet 
einverleibt hatte, machte Ceylon 1803 zur Kronkolonie und eroberte neben den 
Küstenregionen 1815 auch das zentral im Hochland gelegene letzte noch unab­
hängige Königreich Kandy. In den Folgejahrzehnten gestaltete die britische Ko­
lonialmacht die bisher dorfzentrierte agrarische Subsistenzwirtschaft zu einer 
Handels- und Exportwirtschaft um: Die Kolonialbeamten ließen Tee- und Kaf­
feeplantagen anlegen und die Güter für den Export nach Europa verschiffen. In 
der Folge verschob sich das gesellschaftliche Leben fort von den Dörfern hin zu 
den neu entwickelten städtischen Zentren in den Küstenregionen. Dort führte 
die Kolonialverwaltung das britische Schul- und Bildungssystem ein, das fortan 
der Schlüssel für sozialen Aufstieg und Status wurde (Bond 1988: 13–19).

Der Mönchsorden war in mehrfacher Weise von den kolonialen Eingriffen 
betroffen. Das Ende des Königreichs Kandy hatte das Ende der königlichen 
Patronage und der engen, jahrhundertelangen Königtum-Ordens-Symbiose zur 
Folge. Der Mönchsorden wurde wider Willen freigesetzt und verlor den bisher 
herausgehobenen Status, Einfluss und Schutz. Auch der Reichtum des Sangha 
an umfangreichen Ländereien reduzierte sich durch die britischen Umvertei­
lungen und das Anlegen von Plantagen. Wie George Bond resümiert: «The net 
effect of British policies was to disestablish Buddhism by ceasing to protect 
the Sangha and its landholdings» (1988: 19). Der Sangha war durch die vielfäl­
tigen kolonialen Umgestaltungen eindeutiger «Reibungsverlierer» der Moderni­
sierung sozialpolitischer Strukturen.

Die Mönche sahen sich überdies neuen, starken Konkurrenten im religiö­
sen Feld gegenüber: Mit der Kolonialmacht kamen bald auch christliche
Missionsgesellschaften nach Ceylon. Diese waren als Folge der evangelikalen 
Erweckungsbewegung im ausgehenden 18. Jahrhundert in Großbritannien ent­
standen und hatten die ‹Rettung der Seelen› im Mutterland und den Kolonien 
des Empire zum Ziel (Harris 2006: 13). Die von Baptisten, Presbyterianern, 
Methodisten und Anglikanern errichteten Missionsschulen und Krankenhäuser 
warben in den Dörfern für die christliche Botschaft und verunglimpften aggres­
siv buddhistische Praktiken und Lehren als ‹abergläubisch›, unmoralisch und 
ritualistisch. Die kolonialen Verwaltungsbeamten, die zu Beginn die buddhisti­

222 MARTIN BAUMANN

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


sche Tradition respektiert hatten, waren sich ab etwa 1830 mit den Missionaren
einig darin, durch Fürsorge und Gerechtigkeit ‹zivilisierend› in Ceylon zu wir­
ken, was den Sangha und die buddhistische Tradition zunehmend unter Druck 
brachte (Bond 1988: 20–21; Gombrich 1988: 176–181; Harris 2006: 37–41).

Überdies hatte der Sangha das Privileg der Ausbildung der Jugend in den 
Tempelschulen an das neu eingeführte britische Bildungssystem, zu dem christ­
liche Missionsschulen integral gehörten, verloren. Gerade die Missionsschulen 
waren strategisch wichtig, da sie das buddhistische Bildungssystem zurück­
drängten und Kinder und Jugendliche früh und aufdringlich in christlichen 
Lehren und Werten unterrichteten. In den Missionsschulen bildete sich so 
eine neue ceylonesische Elite heraus, die in der britischen Verwaltung Karrie­
re machte und westlich-britisch orientiert war. Eine neue singalesische Mittel­
schicht mit Verwaltungsbeamten, Händlern, Lehrern, Ärzten und Rechtsanwäl­
ten wuchs in den städtischen Zentren heran.

Die buddhistischen Mönche hatten die christlichen Missionare zu Beginn 
in ihren Dörfern reden und agieren lassen. Mit der zunehmenden Verunglimp­
fung buddhistischer Lehren und Praktiken wandelte sich jedoch die zuvor pas­
sive Einstellung zu einer aktiven, argumentativ geschulten Auseinandersetzung 
mit den selbstgerecht auftretenden Missionaren. Gebildete städtische Mönche 
widersetzten sich ab 1865 in öffentlichen Debatten vor großem Publikum 
der Herabsetzung durch die Missionare. 1873 fand eine solche Debatte in 
Panadura, nicht weit von der Hauptstadt Colombo entfernt, zwischen dem 
buddhistischen Mönch Mohoṭṭivatte Guṇānanda Thera (1823–1890) und dem 
Konvertiten und Methodisten-Missionar David de Silva der Wesleyan Missiona­
ry Society statt. Der gelehrte Mönch Guṇānanda Thera kritisierte biblische Aus­
sagen und pries die reine Moral des Buddhismus und die erbauliche und ratio­
nale Natur der Allwissenheit des Buddha. Der Mönch stellte den Buddhismus 
dem Christentum als ebenbürtig in Alter und philosophischer Tiefe dar, mit 
einem herausgehobenen Gründer, umfangreichem Textkorpus und profundem 
Lehrgebäude. Die missionarische Kritik am Buddhismus und die triumphale 
Selbstdarstellung des Christentums durch viele Missionare kehrte Guṇānanda 
Thera gekonnt um, um auf textlicher Exegese buddhistische Lehren zu verteidi­
gen und alt- und neutestamentliche Glaubensauffassungen scharf anzugreifen 
(Peebles 1878; Gombrich 1988: 181–183; Harris 2006: 201–203).

Die Debatte, die buddhistischen Zuhörern zufolge Guṇānanda Thera für 
sich entscheiden konnte, druckten singalesische und englische Zeitungen in 
Zusammenfassung ab. Zudem erschienen die Reden 1878 in Buchform in Indi­
en und den USA als The Great Debate – Buddhism and Christianity Face to 
Face (Peebles 1878). Dieses Buch und die Darstellungen zum Buddhismus las 
auch der an esoterischen Themen interessierte Amerikaner Henry Steel Olcott
(1832–1907) (Bechert 1966: 45). Der Oberst und Anwalt Olcott hatte 1875 
gemeinsam mit dem spiritistischen Medium Helena Petrovna Blavatsky (1831–

RATIONALITÄTSPRIMAT UND VEREHRUNGSPRAXIS 223

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1891) die Theosophische Gesellschaft in New York gegründet. Die Gesellschaft 
hatte den Anspruch, die so bezeichnete verborgene ‹alte Weisheitsreligion›, die 
allen bekannten Religionen zugrunde liege, mittels spiritistischer Eingebungen 
in der Jetztzeit wieder zur Sprache zu bringen. Im Hinduismus und insbesonde­
re im Buddhismus sahen Blavatsky und Olcott die edelsten und am wenigsten 
verderbten Überbleibsel der großen alten Weisheitsreligion. Olcott kontaktierte 
Guṇānanda Thera in Ceylon per Brief und erhielt von ihm eine Einladung 
nach Ceylon. Blavatsky und Olcott reisten 1879 erst nach Indien – das sie für 
den ‹Urgrund aller Religionen› hielten – und konvertierten nach ihrer Ankunft 
in Ceylon 1880 öffentlich zum Buddhismus (Lopez Jr. 2002: xii–xiii). Der 
Ankunft folgten bald reformerische Aktivitäten, die die bisherige Forschung als 
Meistererzählung der Modernisierung des südasiatischen Buddhismus darstell­
te. Dieses gilt es im nächsten Schritt aufzuzeigen.

Buddhistischer Modernismus: Henry Steel Olcott und 
Anagārika Dharmapāla

Der Übertritt der zwei prominenten westlichen Personen Blavasky und Olcott
zum Buddhismus stärkte das buddhistische Selbstbewusstsein, dem missionari­
schen Einfluss energischer entgegenzutreten. Während Blavatsky bald wieder 
abreiste, verblieb Olcott in Ceylon und verschrieb sich mit seinem organisa­
torischen Talent der Wiederbelebung des Buddhismus. 1880 gründete er als 
neue Laienorganisation die buddhistisch-theosophische Gesellschaft Ceylon 
mit dem Ziel, das buddhistische Vermächtnis zu erhalten und in neu gegrün­
deten buddhistischen Schulen neben dem offiziellen Curriculum eine buddhis­
tische Ausbildung zu fördern. Denn am britischen Ausbildungssystem waren 
die christlichen Missionen mit ihrem Konfessionsunterricht unmittelbar betei­
ligt, bestehende buddhistische Tempelschulen jedoch waren aufgrund fehlender 
Standards nicht offiziell anerkannt (Gombrich 1988: 164–186).

Das Lehrmittel für die neuen buddhistischen Schulen entwickelte der um­
triebige Olcott sogleich selbst. Er legte 1881 mit seinem Buddhistischen Kate­
chismus in englischer und singalesischer Sprache eine Einführung zum Leben 
des Buddha, der Lehre und dem Orden in Frage-und-Antwort-Form vor (Ol­
cott 1982 [1881]). In diesem Katechismus ist das theosophisch-modernistische
Buddhismusverständnis Olcotts greifbar, insofern Olcott sich nicht an der 
gelebten buddhistischen Tradition Ceylons orientiert, sondern an der theoso­
phisch gefärbten Figur des Buddha als großem Weisheitslehrer. So heißt es in 
der Antwort auf die Frage, wer der Buddha gewesen sei: «An all-seeing, all-wise 
Counsellor; one who discovered the safe path and pointed it out» (Olcott 
1982 [1881]: 52, Antwort auf Frage 167). Dieser habe ein vernunftbegründetes 
philosophisch-psychologisches Lehrsystem verkündet, das frei von rituellen 

2.

224 MARTIN BAUMANN

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


und priesterlichen Handlungen sei. Zur Haltung Buddhas zu kultischen Hand­
lungen heißt es entsprechend: «From the beginning, he condemned the obser­
vance of ceremonies and other external practices, which only tend to increase 
our spiritual blindness and our clinging to mere lifeless forms» (Olcott 1982 
[1881]: 57, Antwort auf Frage 182). Anstatt ritueller Verehrungshandlungen 
sei der Buddhismus als eine rein moralische Philosophie, als ein System der 
Ethik und transzendentalen Metaphysik charakterisiert (Olcott 1982 [1881]: 
111, Antwort auf Frage 329). Olcotts Buddhismusinterpretation, die auf Texte 
des Pāli-Kanons und nicht auf die Traditionsgeschichte rekurrierte, orientierte 
sich an typisch modernen Konzepten wie Rationalismus, Wissenschaft, Ver­
nunft, individuell verantworteter Ethik jenseits institutioneller Religion und 
Antiritualismus, gefärbt durch eine theosophische Weltanschauung (Prothero 
1996; McMahan 2008: 98–101; Bretfeld/Zander 2017).

Die Auffassung, der ‹eigentliche› Buddhismus sei eine ethische Lehre und 
vernunftbegründe Philosophie, frei von Ritualen und religiösen Handlungen, 
stand in Übereinstimmung mit dem dominanten, orientalistisch geprägten 
Buddhismusverständnis in Europa und Nordamerika (Almond 1988; Baumann 
2018: 387–391). Insbesondere die ab den 1880er Jahren verstärkte Rezeption 
buddhistischer Pāli-Texte, die historisierend als am nächsten der Frühphase des 
Buddhismus angesehen wurden, beförderte das Bild einer ethisch hochstehen­
den, rationalen und anti-ritualistischen Religion. Genau in dieser Perspektive 
verstand sich die 1881 vom britischen Pāli-Gelehrten Thomas W. Rhys Davids 
(1842–1922) und seiner Frau Caroline A.F. Rhys Davids (1857–1942) gegrün­
dete Pali Text Society. Sie wollte mit der Übersetzung und Publikation der 
Lehrtexte des Pāli-Kanons die vermeintlich ursprünglichen, durch Tradition
unverfälschten Lehrinhalte dem gebildeten Publikum in Europa und Asien
näherbringen. Rituale und Verehrungsformen seien im frühen Buddhismus 
abwesend gewesen. Das gleiche Bild zeichnete der deutsche Indologe Hermann 
Oldenberg (1854–1920) in seinem vielgelesenen Buch Buddha (1881). Der Pāli-
Kanon sei hinsichtlich der in ihm enthaltenen Legenden und Wundergeschich­
ten, die späteren Texteditionen entstammen würden, zu reinigen, um so erst 
ein entmythologisiertes, faktenbasiertes Porträt des Buddha als großem Lehrer 
und Philosophen freilegen zu können (Hallisey 1995: 34–38, 44–47; Snodgrass 
2007; Baumann im Druck).

Im kolonialen Ceylon hatte Olcott 1880 die Bekanntschaft mit Don 
David Hēvāvitāraṇa (1864–1933) gemacht. Die buddhistischen Eltern von 
Hēvāvitāraṇa gehörten als Handelskaufleute der kleinen englisch-sprachigen 
Mittelklasse Colombos an und ließen den Sohn in einer katholischen Grund- 
und anglikanischen Mittelschule ausbilden. 1881, 17-jährig, legte Hēvāvitāraṇa 
die Gelübde eines ‹Hauslosen› ab und nahm den buddhistischen Namen 
Anagārika Dharmapāla, «Beschützer des Dharma», an. Nicht als Mönch dem 
strikten Regelwerk unterworfen, sondern mit neu erfundener Statusrolle zwi­

RATIONALITÄTSPRIMAT UND VEREHRUNGSPRAXIS 225

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


schen buddhistischem Laien und Ordiniertem, wollte er sich aktiv für die Wie­
derbelebung des Buddhismus einsetzen (Gombrich/Obeyesekere 1988: 217; 
Kemper 2015).

Dharmapāla engagierte sich in der buddhistisch-theosophischen Gesellschaft 
Ceylon, reiste mit Olcott 1889 nach Japan, um für die Erneuerung und Einheit 
des Buddhismus zu werben, und besuchte 1891 in Nordindien Bodh Gaya, 
den Ort der Erleuchtungserfahrung des Buddha. Dieser für Buddhisten einst 
herausragende Pilgerort war jedoch im Besitz eines hinduistischen Priesters 
und seines Shiva-Tempels und symbolisierte damit erkennbar den Niedergang 
des Buddhismus in seinem Ursprungsland. Dharmapāla rief die Maha Bodhi 
Society ins Leben, um den Ort für den Buddhismus zurückzugewinnen und 
eine Regeneration buddhistischer Tradition in Indien und Ceylon herbeizufüh­
ren. Bald entstanden in europäischen Ländern und Nordamerika Zweigstellen 
der Gesellschaft. Durch Dharmapālas rege Reisetätigkeit konnten sie die Gesell­
schaft als real bestehende – und nicht etwa nur rhetorische – weltweite bud­
dhistische Interessensbewegung etablieren. Dharmapālas gefeierte Teilnahme 
am Weltparlament der Religionen 1893 in Chicago ließ ihn international zu 
einem der wichtigsten Sprecher und Vertreter der buddhistischen Erneuerung 
in Südasien werden (Gokhale 1973; Gombrich 1988: 189–190; Lopez Jr. 2002: 
xvii).

Als Angehöriger der gebildeten, englischsprechenden Mittelklasse war 
Dharmapāla stark an Inhalten und weniger an den religiösen Ritualen und 
Verehrungspraktiken interessiert. Die englischen Übersetzungen buddhistischer
Texte durch die Pāli Text Society eröffneten ihm wie auch anderen Mittelklas­
se-Angehörigen einen Zugang zum Selbststudium kanonischer Texte. Auf die 
traditionell in den Klöstern praktizierten Lehrdarlegungen durch Mönche griff 
Dharmapāla nicht mehr zurück. Vielmehr eignete er sich ohne Vermittlung 
durch Mönche buddhistische Inhalte im Zuge einer Selbstermächtigung an. 
Auf den rituellen Dorfbuddhismus schaute Dharmapāla von seinem rational 
geprägten Buddhismusverständnis her mit Verachtung herab. Er vertrat einen 
von kultischen Handlungen gereinigten, an rationalen Lehrinhalten, ethischen 
Ansprüchen und sozialem Handeln orientierten Buddhismus des selbstverant­
wortlichen Individuums (McMahan 2008: 95). Dharmapāla orientierte sich 
damit auffallend eng am textbasierten Buddhismusbild europäischer Orienta­
listen (insbesondere Rhys Davids), das er als selbsternannter Erneuerer des 
ceylonesischen Buddhismus nicht kritisch hinterfragte. Vielmehr führte er da­
mit Strukturen von Wissens- und Machtungleichheit in Form einer «interkul­
turellen Mimesis» fort (Hallisey 1995: 33). Genau dieses orientalistische und 
damit stark modernegeprägte Buddhismusbild vertrat Dharmapāla auf seinen 
Vortragsreisen in den USA und Europa und fand dort viel Anklang.

In einem Punkt unterschied sich Dharmapālas weltzugewandtes Buddhis­
musverständnis jedoch von dem der europäischen Orientalisten. In romanti­

226 MARTIN BAUMANN

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


scher Rückprojektion glorifizierte er die Frühphase des singalesischen Buddhis­
mus, in der dieser gereinigte Buddhismus einst bestanden habe. In seinen 
Schriften und Reden pries Dharmapāla singalesisch-nationalistisch zentrale 
buddhistische Lehr- und Normaspekte als Mittel, die alte Größe Ceylons wie­
der zu erlangen und die britische Kolonialmacht und das von ihm verachtete 
missionarische Christentum zu überwinden. Eine Modernisierung der ceylone­
sischen Gesellschaft stehe nicht im Gegensatz zu buddhistischen Werten und 
Inhalten. Vielmehr sei ein Wiederanknüpfen an Kerninhalte buddhistischer 
Lehre und Ethik und deren Reintegration in das nationale Leben der Schlüssel 
zu ökonomischem Erfolg und Unabhängigkeit (Gokhale 1973: 39; Gombrich 
1988: 190–193; McMahan 2008: 111–113; Kemper 2015).

Der bedeutende Göttinger Buddhismus- und Südasienforscher Heinz Be­
chert hatte die seit 1870 einsetzenden Aktivitäten von gelehrten Mönchen 
und Erneuerern wie Olcott und Dharmapāla als «buddhistische[n] Modernis­
mus» bezeichnet (Bechert 1966: 37). Dieser buddhistische Modernismus kenn­
zeichne ein Betonen rationalistischer Elemente, der Anspruch der Überein­
stimmung mit den modernen Wissenschaften, die Gründung buddhistischer 
Laienorganisationen, soziale Reform und aktivistische Umgestaltung der Welt 
(Bechert 1966: 37–42, 1973: 91). Nachfolgende Buddhismusforscher wie Gana­
nath Obeyesekere und Richard Gombrich hoben als Charakteristika die ak­
tive Konfrontation mit dem missionarischen Christentum bei gleichzeitiger 
Übernahme von christlich-protestantischen Elementen wie Text-, Ethik- und 
Laienbezogenheit hervor. Sie prägten für die Veränderungen des ceylonesi­
schen und allgemein des südasiatischen Buddhismus den Begriff des «protes­
tantischen Buddhismus» (Obeyesekere 1970: 46; Gombrich 1988: 172–197; 
Gombrich/Obeyesekere 1988: 202–240; Prothero 1996).

Anders als bei Bechert verdeckt jedoch der Protest- und Protestantisierungs­
bezug – demnach der Widerstand gegen Missionare bei direkter Übernahme 
ihrer Formen – charakteristische Merkmale einer modernisierenden Neuin­
terpretation buddhistischer Praxis, Lehre und Organisationsformen, so wie 
diese der Soziologe Shmuel N. Eisenstadt (2000b, 2000a) in der generellen 
Perspektive multipler Modernen herausgearbeitet hat. Modern bzw. modernis­
tisch war die neue aktive Rolle von Laienbuddhisten, die sich wie Olcott und 
Dharmapāla weitgehend unabhängig von den traditionellen Repräsentanten 
des Buddhismus, den Mönchen, in Wort und Schrift für die buddhistische 
Sache öffentlichkeitswirksam einsetzten. Laiengesellschaften wie die buddhis­
tisch-theosophische Gesellschaft Ceylon und die Maha Bodhi Society entstan­
den und trugen buddhistische Anliegen national und international nach außen. 
Mit Besuchen und Vortragsreisen in Japan, China, den USA und Europa ent­
stand erstmals das Bewusstsein der Zugehörigkeit zu einer weltumspannenden 
buddhistischen Gemeinschaft (vgl. Eisenstadt 2000b: 4). Eine starke Betonung 
erhielten Texte und Bildung, volksreligiöse Kulthandlungen traf scharfe Kritik. 

RATIONALITÄTSPRIMAT UND VEREHRUNGSPRAXIS 227

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Olcott und Dharmapāla stellten die Übereinstimmung des Buddhismus mit 
den Wissenschaften heraus und priesen ihn als Religion der Vernunft. Als para­
digmatisch modern galt ihnen «der Vorrang der Vernunft bei der Erforschung 
und Gestaltung der Welt» und entmythologisierend redeten sie der «‹Natura­
lisierung› von Mensch, Gesellschaft und Natur» (Eisenstadt 2000a: 24) das 
Wort. Olcott und Dharmapāla waren von der Veränderbarkeit vorhandener 
Strukturen überzeugt (vgl. Eisenstadt 2000a: 25) und betonten einen weltzuge­
wandten, universalen, sozial-aktiven Buddhismus, in dem der Einzelne ethische 
Verantwortung trägt. Das Ethos des buddhistischen Modernismus zielte auf 
eine Legitimierung des Buddhismus als zeitgemäße, der Moderne adäquate 
Religion, mit der sich die gebildeten, beruflich erfolgreichen Singalesen der 
neuen Mittelklasse identifizieren konnten (Obeyesekere 1970: 55; Gombrich 
1988: 192–193). Diese individualistische, an Lehr- und Ethikkonzepten orien­
tierte Form für Laienbuddhisten trugen Olcotts Katechismus und Dharmapālas 
Reisen nach Europa und Nordamerika, wodurch dortige orientalistische Bud­
dhismusbilder verstärkt wurden, die ihrerseits die Vorlage dieser Interpretation 
waren. Mit Obeyesekeres und Gombrichs Forschungen galt diese Interpretation 
als Meistererzählung der Erneuerung des ceylonesischen und südasiatischen
Buddhismus.

Bereits Bechert (1966: 42, 46) und weitere neuere Forschungen weisen, 
wie nachfolgend auszuführen sein wird, darauf hin, dass neben Olcott und 
Dharmapāla, die sich für die Rationalisierung und Ethisierung buddhistischen
Laienlebens einsetzten, auch Mönche neue Antworten auf die Herausforderung 
der kolonialen Moderne gaben. Sie erreichten damit andere als die vornehmlich 
urban-gebildeten Gesellschaftsschichten, die Dharmapāla und Olcott adressier­
ten.

Rituell-moderner Buddhismus: die gelehrten Mönche

Die historische Skizze hatte zuvor darauf hingewiesen, dass gelehrte Mönche
sich in öffentlichen Debatten den Kritiken und Verunglimpfungen des Buddhis­
mus durch christliche Missionare entgegenstellten. Dabei blieb es jedoch nicht, 
den anfänglichen Reibungsverlust des Sangha änderten herausragende Mönche 
mit Bildung neuer Strukturen und ritualbezogener Standardisierungen in einen 
Reibungsgewinn um. Mohoṭṭivatte Guṇānanda Thera, der wortgewandte Ver­
teidiger der buddhistischen Sache 1873 in der Debatte von Panadura, hatte 
1862 in Colombo die singalesische Society for the Propagation of Buddhism 
gegründet und kopierte damit das anglikanische Vorbild der Society for the 
Propagation of the Gospel. Die buddhistische Gesellschaft kaufte eine Drucker­
presse, die einst die anglikanische Mission nach Colombo gebracht hatte, und 
begann ab 1862 eine monatliche Zeitschrift herauszugeben. In dieser verteidig­

3.

228 MARTIN BAUMANN

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ten Guṇānanda Thera und weitere Autoren buddhistische Lehrinhalte gegen 
missionarische Angriffe und kritisierten ihrerseits christliche Lehrsätze. Auch 
in der größten Stadt im Süden Ceylons, in Galle, hatte der gelehrte Mönch 
Bulathgama Sumana (1795–1891) 1862 eine buddhistische Zeitschrift begon­
nen und verbreitete buddhistische Traktate und Schriften (Pemaratana 2020: 
35). Von großer Bedeutung sollte zudem die 1873 von Hikkaḍuvē Sumaṅgala 
Thera (1827–1911) gegründete höhere Ausbildungsstätte Vidyodaya Piriveṇa in 
Colombo werden. Als Vorsteher der wohl wichtigsten buddhistischen Pilgerstät­
te Ceylons, dem Adam’s Peak, galt Sumaṅgala Thera als einer der herausragen­
den Mönche und Repräsentanten des singalesischen Buddhismus. Die von ihm 
geleitete Bildungsstätte für buddhistische Gelehrsamkeit sollte fortan Mönche 
befähigen, rhetorisch versiert und konzeptionell bewandert für die Wiederbe­
lebung des Buddhismus einzutreten. Die Finanzen für das College, ebenso 
für ein kurz später gegründetes zweites College, kamen von wohlhabenden 
buddhistischen Laienunterstützern aus Colombo (Bechert 1966: 46; Gombrich 
1988: 181–185; Blackburn 2010: 35–68).

Im Rahmen dieser organisatorischen Erneuerungen buddhistischer Tradition
hatte Guṇānanda Thera Olcott und Blavatsky nach Ceylon eingeladen. Nach 
ihrer Ankunft organisierte er eine öffentlichkeitswirksame Kampagnentour mit 
den ‹weißen Buddhisten› durch Ceylon (Snodgrass 2007: 199). Zwar hatte die 
Konversion der zwei in Ceylon hoch geachteten Persönlichkeiten der buddhis­
tischen Sache neuen Aufschwung gegeben, doch trat Guṇānanda Thera den 
theosophisch gefärbten Auffassungen Olcotts und den Aktivitäten der buddhis­
tisch-theosophischen Gesellschaft bald entgegen. 1887 publizierte er eine Ge­
genschrift zu Olcotts Buddhistischem Katechismus, ebenso in der Form von 
Antworten auf gestellte Fragen. Er sah die Notwendigkeit, «to reassert Buddhist 
truths in the face of false teachings introduced by foreign sympathizers» (Black­
burn 2010: 136). Die singalesische Schrift Bauddha Praśnaya (Fragen bezüg­
lich Buddhismus) betonte nicht nur, dass ordinierte Mönche und nicht Laien, 
zumal so bezeichnete ‹fremde Sympathisanten›, wieder die Autorität der Reprä­
sentation des Buddhismus beanspruchten. Vielmehr hoben diese Schrift und 
die im gleichen Jahr publizierte Anleitung buddhistischer Lehre und Praxis, 
Buddha Ädahilla, entgegen Olcotts ritualkritischer Buddhismusinterpretation 
die Wichtigkeit von Frömmigkeits- und Ritualpraktiken als Teil des gelebten 
Buddhismus hervor (Pemaratana 2017: 60–67).

Die gelehrten Mönche zeichnete aus, dass sie einerseits mit Traktaten und 
Zeitschriften sowie neuen Ausbildungsinstitutionen wie den buddhistischen
Colleges, zu denen auch Laienbuddhisten Zugang hatten, die gebildeten singa­
lesischen Schichten adressierten. Andererseits betonten sie in ihren öffentli­
chen Auftritten gerade rituelle Verehrungspraktiken aus dem Repertoire der 
über Jahrhunderte gewachsenen buddhistischen Tradition. Diese umfassten 
Ehrerweisung gegenüber dem Buddha durch Verneigungen, Rezitation von 

RATIONALITÄTSPRIMAT UND VEREHRUNGSPRAXIS 229

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Pāli-Versen und Spenden von Blumen, Licht und Duft. Auch die Praxis der 
Pāli-Rezitation der buddhistischen Zufluchtnahme zum Buddha, Dharma (der 
Lehre) und Sangha und der fünf sittlichen Vorsätze gehörten dazu (Pemaratana 
2020: 34, 41). Zur praktischen Anleitung und zum besseren Verständnis dieser 
devotionalen Praktiken der Ehrerweisung (Pāli Buddha-vandanā bzw. Buddha-
pūjā) erschienen ab 1887 gedruckte liturgische Büchlein in Singalesisch, die 
die zu rezitierenden Pāli-Verse erläuterten. Das früheste dieser Liturgiebüch­
lein hatte Guṇānanda Thera verfasst. Mit diesem und zahlreichen weiteren 
konnten Bevölkerungsgruppen jenseits der städtischen Eliten erreicht werden. 
Zielgruppe waren die zunehmend lesekundigen Buddhisten und Buddhistinnen 
in den Dörfern (Pemaratana 2020: 36–37). Diese waren angesichts gesellschaft­
licher Umwälzungen der Kolonialzeit, des Drängens christlicher Missionare
zur Konversion und oft lediglich geringem buddhistischen Praxiswissen verun­
sichert. Angezeigt war keine intellektuelle Auseinandersetzung mit buddhisti­
schen Lehrinhalten, sondern eine Selbstvergewisserung buddhistischer Identi­
tät durch gelebte Praxis – Frömmigkeitspraktiken, Besuche buddhistischer Pil­
gerstätten, Verehrung buddhistischer Reliquien und Schutzrituale (Pemaratana 
2020).

Die Grenzen des Einflusses des ritualkritischen und rationalistischen bud­
dhistischen Modernismus hat die Buddhismusforscherin Anne M. Blackburn 
aufgezeigt. Sie legt dar, «that, even in central urban Buddhist institutions and 
associations linked to new forms of lay Buddhist participation, we do not see 
a substantial decline in monastic power and prestige, but rather continued 
collaboration between laypeople and monastics» (Blackburn 2010: 199–200). 
Der Sangha hatte politisch und ökonomisch zwar erheblich an Macht verloren, 
jedoch nicht an Ansehen und Einfluss beim Großteil der Laienbuddhisten 
und -buddhistinnen. Hier kam den Mönchen eine große Bedeutung zu, da 
eine Wiederbelebung des Buddhismus durch Vergewisserung buddhistischer 
Identität gerade im breiten, wenig gebildeten Volk in den praktischen Vollzügen 
anzusetzen hatte. Dies war eine Brücke, die gelehrte Mönche wie Guṇānanda
Thera und Sumaṅgala Thera zu schlagen wussten.

Schluss: Buddhismus, vielfältige Modernen und die Laien

Anne M. Blackburn (2010: 197–199), Soorakkulame Pemaratana (2020: 30) 
und andere weisen in ihrer Kritik an buddhismuswissenschaftlichen Konzepten 
eines protestantischen Buddhismus darauf hin, dass Modernisierungsformen 
des ceylonesischen und generell südasiatischen Buddhismus nicht nur unter 
dem Rationalitätsprimat städtisch-gebildeter Eliten und Laienaktivitäten zu 
lesen seien. Neben grundsätzlichen Neuerungen von Buddhismusinterpretatio­
nen durch Anbindung an euroamerikanische Modernediskurse, Ritualkritik 

4.

230 MARTIN BAUMANN

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


und viktorianische Normvorstellungen seien ebenso Kontinuitäten in Form 
lokaler Standardisierung buddhistischer Frömmigkeitspraktiken vorzufinden. 
Buddhistische Antworten auf die Herausforderungen der kolonialen Moderne 
in Ceylon waren vielfältiger, als es die bisherige Meistererzählung des bud­
dhistischen Modernismus als eines ‹protestantischen Buddhismus› unterstellt. 
Einerseits erkannten gelehrte Mönche wie Guṇānanda Thera die Notwendig­
keit, argumentativ den christlichen Missionaren in Rhetorik und Schrift entge­
genzutreten. Die öffentlichen buddhistisch-christlichen Streitgespräche ab 1865 
knüpften an die Form der buddhistischen Kontroversengespräche an, die The­
men der Sprachwissenschaft und Literaturkritik verhandelten (Bechert 1966: 
44). Neu war jedoch die Rolle des performativen Auftritts Guṇānanda Theras, 
auf öffentlichem Platz stehend und den rechten Arm gestikulierend erhoben 
und nicht wie traditionell im Kloster sitzend, das Gesicht hinter einem Fächer 
verborgen (Gombrich/Obeyesekere 1988: 218–219). Andererseits war von Be­
deutung, dass sich herausragende Mönche wie Sumaṅgala Thera der Schulung 
des buddhistischen Klerus in eigenen Ausbildungsstätten annahmen. Es galt, 
den Bildungsstand zumindest eines Teils der Mönche durch Schaffung neuer 
Bildungsstrukturen, der höheren buddhistischen Lehranstalten, zu heben und 
vermögende Laienbuddhisten als finanzielle Unterstützer einzubinden.

Breitenwirksamer waren Bemühungen um eine standardisierte Frömmig­
keitspraxis, deren Elemente aus der lang etablierten Traditionspraxis für Laien
kamen. Genauso wie die städtisch orientierten Reformer waren die gelehrten 
Mönche im Sinne Eisenstadts überzeugt, «durch bewusstes menschliches Han­
deln und kritische Reflexion die Welt verändern zu können» (Eisenstadt 2000a: 
25). Die Mittel der Veränderung und die Zielgruppe sahen jedoch gänzlich 
anders aus. Guṇānanda Thera und Mitglieder der Society for the Propagati­
on of Buddhism aktualisierten und schärften, ja buchstabierten devotionale 
Ritualpraktiken in erläuternden Liturgiebüchlein im wahrsten Sinne aus. Die 
Praktiken und die erklärenden Hilfestellungen waren für die ländliche, oft 
noch leseunkundige buddhistische Bevölkerung wichtig, um angesichts raschen 
gesellschaftlichen Wandels, christlicher Missionen und teils begrenzten Praxis­
wissens durch rituelle Praktiken eine buddhistische Identität zu sichern. Nicht 
über buddhistische Rationalitätskonzepte, sondern über die handelnde Verge­
wisserung buddhistischer Identität erfolgten Antworten auf die Zumutungen 
der Moderne.

Eisenstadts Ansatz der multiplen Modernen, den die Einleitung als Analyse­
folie stark macht, lässt sich insofern exemplarisch auf die konkurrierenden 
Buddhismusinterpretationen im kolonialen Ceylon des ausgehenden 19. Jahr­
hundert anwenden. Gemeinsam war beiden Interpretationssträngen das Bemü­
hen um eine Schärfung buddhistischer Identität und eine Standardisierung von 
Verhaltensweisen – hier viktorianischer Sittenkodex, wie ihn Dharmapāla 1898 
im Daily Code for the Laity mit 200 Regeln publizierte (Obeyesekere 1970: 56), 

RATIONALITÄTSPRIMAT UND VEREHRUNGSPRAXIS 231

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


dort standardisierte Elemente der Abfolge von Frömmigkeitspraktiken (Pema­
ratana 2020: 41). Während Olcott und Dharmapāla als Laienbuddhisten neue 
Rollen als öffentlichkeitswirksame Sprecher und selbst ernannte Repräsentan­
ten definierten, nahmen die gelehrten Mönche adaptiv Rollen an als öffentliche 
Redner, Zeitschriftenherausgeber, Autoren und wie Sumaṅgala Thera als inter­
nationaler Netzwerker mit Verbindungen nach Siam (Thailand), Burma und 
Kambodscha (Blackburn 2010: 150–196). Sowohl Olcott und Dharmapāla als 
auch die gelehrten Mönche zeichnete das Vermögen zu Handlungsfähigkeit, 
Reflexivität und zu Selbstkorrektur aus. Gerade die Mönche korrigierten ihr 
zuvor passiv-duldendes Nichthandeln den Missionaren gegenüber und traten 
ihnen in öffentlichen Debatten gegenüber. Und später zeigte sich das Vermögen 
zur Selbstkorrektur, indem Guṇānanda Thera zunehmend den theosophisch 
gefärbten Buddhismusinterpretationen Olcotts entgegentrat und beanspruchte, 
dass seine Darstellung buddhistischer Lehre und Praxis alleinige Gültigkeit 
habe.

Prägnant unterschieden sich jedoch die Buddhismusinterpretationen in 
ihren Inhalten und Zielgruppen. Olcott und Dharmapāla orientierten sich am 
Rationalitätsprimat westlicher Modernediskurse und orientalistischer Buddhis­
musforscher wie denjenigen eines Rhys Davids. Zielgruppe waren die aufstre­
benden, städtisch gebildeten Buddhisten der neuen Mittelklasse. Einer Orientie­
rung an buddhistischer Tradition, Ritual und monastischer Autorität setzten 
sie selbstbewusst den primären Bezug auf buddhistische Texte und deren eigen­
ständige Interpretation entgegen. Die gelehrten Mönche hingegen setzten auf 
Kontinuität und standardisierende Aktualisierung buddhistischer Tradition, um 
mittels devotionaler Verehrungspraktiken in der breiten ländlichen, oft wenig 
gebildeten Bevölkerung Ceylons eine gefestigte buddhistische Identität und 
Selbstvergewisserung zu fördern. Die buddhistische Modernisierung in Ceylon 
spiegelt insofern exemplarisch Eisenstadts Ansatz der multiplen Modernen wi­
der, als die Laienreformer um Olcott und Dharmapāla euroamerikanische Mo­
dernekonzepte und -diskurse zugrunde legten, während die gelehrten Mönche 
einheimische Moderneformen durch Standardisierung und Schärfung singale­
sisch-buddhistischer Frömmigkeitspraktiken entwickelten.

Ab den 1880er-Jahren nutzten Vertreter des buddhistischen Establishments, 
die gelehrten Mönche, und reformerische Erneuerer die neuen Möglichkeiten 
und Freiräume, um in der kolonial-ceylonesischen Moderne für die buddhisti­
sche Sache einzutreten und Reformen anzustoßen. Wie in anderen Ländern 
Asiens waren Antworten auf die Herausforderungen der Moderne Vereinheitli­
chungen von doktrinären, ethischen und rituellen Fundamenten und die Zen­
tralisierung religiöser Strukturen. Adressaten der Reformen waren vielfach Lai­
enpraktizierende, die sich in neu gegründeten Gesellschaften einbringen konn­
ten. ‹Reibungsgewinner› moderner Veränderungen in Ländern Asiens, Europas 
und Nordamerikas waren neben den Reformern zuvorderst Mitglieder der auf­

232 MARTIN BAUMANN

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


strebenden Mittelschichten, die sich zusehends eigenständig und in kritischer 
Distanz zu überkommener Tradition religiöse Lehr- und Praxiskonzepte aneig­
nen konnten. Eine Selbstermächtigung religiöser Laien durch Lesen und Lese­
zirkel, eine Ethisierung der Lebensführung und eine Aufwertung des Laienstan­
des scheinen eng an die Herausforderungen, aber auch neuen Möglichkeiten 
der Moderne gekoppelt zu sein. Eine zunehmende Autonomie des Individuums 
und das Hinterfragen überkommener Weltsicht und institutioneller Strukturen, 
so die Einleitung in Rekurs auf Eisenstadt, zeigt sich auch bei den Buddhisten 
der aufstrebenden Mittelschichten ceylonesischer Städte. Ein herausragendes 
Beispiel eines selbstermächtigten, etablierte Normen und Strukturen hinterfra­
genden Laienbuddhisten stellt hier der aus einer prosperierenden Händlerfami­
lie stammende Reformer Dharmapāla dar, der sich ein modernistisches Bud­
dhismusverständnis im Selbststudium aneignete.

Wer wäre jedoch sonst noch aus den aufstrebenden Mittelschichten anzufüh­
ren, zumal Obeyesekere und Gombrich fast alleinig auf Dharmapāla rekurrie­
ren (Gombrich/Obeyesekere 1988: 207–217)? Die Forschung weiß mittlerweile 
viel über die ‹Anbieterseite› modernistischer Vertreter (Olcott, Dharmapāla) 
und Repräsentanten der Theravādatradition (die gelehrten Mönche). Wenig 
Zeugnisse und Studien liegen jedoch bislang für die ‹Nachfrage-› und Rezipien­
tenseite vor, demnach die buddhistischen Laien der englischsprachigen, moder­
ne- und bildungsaffinen Mittelschichten in den Städten. Wie gingen sie mit den 
Reformen und Neuerungen um, was übernahmen und was verwarfen sie? Führ­
te die religiöse Individualisierung und Ermächtigung zu Anfragen an bisherige 
religiöse Hierarchieunterschiede und damit zu Forderungen stärker egalitärer 
Strukturen, wie sie in den neu gegründeten Laiengesellschaften praktiziert 
wurden (vgl. Gombrich 1988: 191–195)? Die Analysefolie Eisenstadts wäre 
insofern zusätzlich zur ‹Anbieterseite› religiöser Reformer in einem weiteren 
Schritt auf die ‹Anwenderseite› religiöser Nutzer auszuweiten. Hier öffnet sich 
ein Forschungsfeld zu Reaktionen religiöser Laien auf die Herausforderungen 
der Moderne nicht nur für das koloniale Ceylon, sondern ebenso mit Blick 
auf weitere Länder Asiens und vermutlich auch Europas, Afrikas und den zwei 
Amerikas.

Literatur

Almond, Philip C. (1988): The British discovery of Buddhism, Cambridge u.a.: Cam­
bridge University Press.

App, Urs (2010): The birth of orientalism, Philadelphia u.a.: University of Pennsylvania 
Press.

RATIONALITÄTSPRIMAT UND VEREHRUNGSPRAXIS 233

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Baumann, Martin (2018): «Buddhismus im Westen: Geschichte und Analyse der An­
passung und Etablierung in Ländern außerhalb Asiens», in: Manfred Hutter (Hg.), 
Der Buddhismus III. Ostasiatischer Buddhismus und Buddhismus im Westen, Stutt­
gart: Kohlhammer, S. 379–462.

Baumann, Martin (im Druck): «Discovering and appropriating the Buddha: Scholarly 
studies of the so-called Southern Buddhism in 19th Century Europe», in: Hans 
Martin Krämer, Stephan Licha (Hg.), Learning from the West, learning from the East. 
The emergence of the study of Buddhism in Japan and Europe before 1900, Leiden: 
Brill.

Bechert, Heinz (1966): Buddhismus, Staat und Gesellschaft in den Ländern des Therava­
da-Buddhismus. Band 1, Frankfurt a.M. u.a.: Metzner.

Bechert, Heinz (1973): «Sangha, state, society, ‹nation›: Persistence of traditions 
in ‹post-traditional› Buddhist societies», in: Daedalus, 102, Nr. 1, S. 85–95.

Beckerlegge, Gwilym (Hg.) (2008): Colonialism, modernity, and religious identities. 
Religious reform movements in South Asia, Oxford: Oxford University Press.

Blackburn, Anne M. (2010): Locations of Buddhism: Colonialism and modernity in Sri 
Lanka, Chicago: University of Chicago Press.

Bond, George D. (1988): The Buddhist revival in Sri Lanka. Religious tradition, reinter­
pretation, and response, Columbia, SC: University of South Carolina Press.

Bretfeld, Sven / Zander, Helmut (2017): «Henry S. Olcott: The Buddhist catechism», 
in: Björn Bentlage, Marion Eggert, Hans-Martin Krämer, Stefan Reichmuth (Hg.), 
Religious dynamics under the impact of imperialism and colonialism. A sourcebook, 
Leiden, Boston: Brill, S. 472–477.

Carrithers, Michael B. (1984): «‹Sie werden die Herren der Insel sein›. Buddhismus in 
Sri Lanka», in: Heinz Bechert, Richard Gombrich (Hg.), Die Welt des Buddhismus, 
München: Beck, S. 133–146.

Davis, Winston (1989): «Buddhism and the modernization of Japan», in: History of 
Religions, 28, Nr. 4, S. 304–339.

Eisenstadt, Shmuel N. (2000a): Die Vielfalt der Moderne, Weilerswist: Velbrück Wissen­
schaft.

Eisenstadt, Shmuel N. (2000b): «Multiple modernities», in: Daedalus, 129, S. 1–30.
Gokhale, Balkrishna Govind (1973): «Anagarika Dharmapala: Toward modernity 

through tradition in Ceylon», in: Bardwell L. Smith (Hg.), Tradition and change in 
Theravada Buddhism. Essays on Ceylon and Thailand in the 19th and 20th centuries, 
Leiden: Brill, S. 30–39.

Gombrich, Richard (1988): Theravāda Buddhism. A social history from ancient Benares 
to modern Colombo, London, New York: Routledge & Kegan Paul.

Gombrich, Richard / Obeyesekere, Gananath (1988): Buddhism transformed. Religious 
change in Sri Lanka, Princeton, NJ: Princeton University Press.

Hallisey, Charles (1995): «Roads taken and not taken in the study of Theravada Bud­
dhism», in: Donald S. Lopez Jr. (Hg.), Curators of the Buddha. The study of Bud­
dhism under colonialism, Chicago, London: University of Chicago Press, S. 31–61.

234 MARTIN BAUMANN

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Harris, Elizabeth J. (2006): Theravada Buddhism and the British encounter. Religious, 
missionary and colonial experience in nineteenth century Sri Lanka, London: Rout­
ledge.

Jones, Charles B. (2021): Taixu’s «On the establishment of the pure land in the human 
realm». A translation and study, London, New York: Bloomsbury Academic.

Kemper, Steven (2015): Rescued from the nation. Anagarika Dharmapala and the Bud­
dhist world, Chicago: University of Chicago Press.

King, Richard (1999): Orientalism and religion. Postcolonial theory, India and «the 
mystic East», London, New York: Routledge.

Lopez Jr., Donald S. (Hg.) (2002): A modern Buddhist bible. Essential readings from East 
and West, Boston, MA: Beacon Press.

McMahan, David (2008): The making of Buddhist modernism, Oxford, New York: 
Oxford University Press.

Obeyesekere, Gananath (1970): «Religious symbolism and political change in Ceylon», 
in: Modern Ceylon Studies, 1, S. 43–63.

Olcott, Henry S. (1982): The Buddhist catechism, 46. Auflage, Wheaton, Il: Theosophi­
cal Publishing House, zuerst 1881 publiziert.

Peebles, James Martin (1878): The great debate – Buddhism and Christianity face to 
face, https://archive.org/details/THEGREATDEBATEBUDDHISMAndChristia
nityFACEToFACEPeeblesJ.M.MohattiwatteGunandaDeSilva/mode/2up (Stand: 
23.8.2021).

Pemaratana, Soorakkulame (2017): Bringing the Buddha closer: The role of venerating 
the Buddha in the modernization of Buddhism in Sri Lanka, Dissertation: University 
of Pittsburgh.

Pemaratana, Soorakkulame (2020): «Reviving the Buddha: The use of the devotional 
ritual of Buddha-Vandanā in the modernization of Buddhism in colonial Sri Lanka», 
in: Journal of Global Buddhism, 21, S. 29–50.

Pittman, Don A. (2001): Toward a modern Chinese Buddhism. Taixu’s reforms, 
Honolulu: University of Hawai’i Press.

Prothero, Stephen (1996): The white Buddhist. The Asian odyssey of Henry Steel Olcott, 
Bloomington, IN: Indiana University Press.

Radice, William (Hg.) (1999): Swami Vivekananda and the modernisation of Hinduism, 
New Delhi: Oxford University Press.

Said, Edward W. (1978): Orientalism, London: Penguin Books.
Snodgrass, Judith (2007): «Defining modern Buddhism: Mr. and Mrs. Rhys Davids and 

the Pali Text Society», in: Comparative Studies of South Asia, Africa and the Middle 
Eeast, 27, Nr. 1, S. 186–202.

RATIONALITÄTSPRIMAT UND VEREHRUNGSPRAXIS 235

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://archive.org/details/THEGREATDEBATEBUDDHISMAndChristianityFACEToFACEPeeblesJ.M.MohattiwatteGunandaDeSilva/mode/2up
https://archive.org/details/THEGREATDEBATEBUDDHISMAndChristianityFACEToFACEPeeblesJ.M.MohattiwatteGunandaDeSilva/mode/2up
https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://archive.org/details/THEGREATDEBATEBUDDHISMAndChristianityFACEToFACEPeeblesJ.M.MohattiwatteGunandaDeSilva/mode/2up
https://archive.org/details/THEGREATDEBATEBUDDHISMAndChristianityFACEToFACEPeeblesJ.M.MohattiwatteGunandaDeSilva/mode/2up


https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Moderne im Diskurs

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Religion als globales Korrektiv zur Moderne:
Die Globalisierung von Hindu-Religionen als moderne 
Antwort auf Modernisierungsprozesse

Frank Neubert

Bei der Eröffnung des Weltparlaments der Religionen 1893 (vgl. Lüddeckens 
2002) in Chicago stahl – wenn man den Medienberichten der Zeit Glauben 
schenken darf – ein junger Mönch aus Indien allen die Schau. Mit seinen ersten 
Worten, «Sisters and Brothers of America», löste Swami Vivekananda einen 
Sturm der Begeisterung aus und eröffnete damit den Weg zum Erfolg nicht nur 
für sich, sondern auch für andere Vertreter der asiatischen Religionen, allen 
voran für den singhalesischen Theravada-Buddhisten Anagarika Dharmapala1 

und den japanischen Zen-Buddhisten Soen Shaku. Gleichzeitig wurden die 
anderen Vertreter aus Indien durch Vivekananda in den Hintergrund gedrängt 
– er wurde zu ihrem Leidwesen zum anerkannten Vertreter «des Hinduis­
mus» auf dem Weltparlament. Bei näherem Hinsehen fallen an Vivekanandas 
Auftritten in den USA einige Dinge auf, die im Zentrum dieses Aufsatzes zum 
Verhältnis von Religion und Moderne stehen sollen: Erstens sieht er sich selbst 
in einer Mission des Austauschs zwischen dem sozial und ökonomisch moder­
nen Westen einerseits und dem «spirituell» überlegenen Indien andererseits. 
Zweitens präsentiert Vivekananda den Hinduismus als Modell für eine univer­
selle Menschheitsreligion, die den Ansprüchen der modernen globalisierten 
Welt gerecht wird. Der Austausch soll in seinen Augen zu einer Art Auflösung 
der seinen Zeitgenossen so geläufigen Gegenüberstellung von Religion und 
Moderne führen.

Der Topos der Gegenüberstellung eines im modernen Sinne «fortschrittli­
chen» Westens mit einem in religiöser Hinsicht überlegenen Indien, wie er 
etwa seit dem ausgehenden 18. Jahrhundert in verschiedenen Ausprägungen in 
Indien und in Europa bestand, soll im Zentrum dieses Textes stehen. Ich werde 
dazu zunächst einige theoretische Überlegungen anstellen. Sie betreffen den 
hier gewählten Ansatz einer Analyse von Topoi in Diskursen (1), das Verhältnis 
von Religion und Moderne (2) und Adaptionen der Gegenüberstellung von 
Religion und Moderne im Kontext des Kolonialismus (3). Anschließend werde 
ich dieser Gegenüberstellung in zwei Etappen folgen: als Motiv hinter Vivekan­
andas erster Reise in die USA (4) sowie bei den Vaishnava-Missionaren im Wes­
ten bis hin zu Bhaktivedanta Swami von der ISKCON und beim Rücktransfer 

1 Siehe den Beitrag von Martin Baumann in diesem Band.

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


von Krishnabewusstsein nach Indien (5). Im abschließenden Teil (6) werde ich 
aufzeigen, wie Hindu-Akteure den Hinduismus immer wieder neu als Teil der 
globalen Moderne konstituieren, indem sie die Gegenüberstellung von Europa 
bzw. dem Westen und Indien kreativ weiterverwenden und umdeuten und da­
bei die jeweils neuesten technischen, medialen und anderen Entwicklungen be­
rücksichtigen.

Zur Analyse und Interpretation von Topoi in Diskursen

Es geht in diesem Text um Topoi, mit denen verschiedene Akteure den Dis­
kurs der Moderne und die Konstitution des Hinduismus als einer inhärent 
modernen Religion seit dem 19. Jahrhundert stark geprägt haben. Unter To­
poi verstehe ich Aussagen, die im Verlauf von Diskursen immer wieder mit 
großer Gleichförmigkeit wiederkehren. Die Gleichförmigkeit kann sprachlicher 
Natur sein, wenn beispielsweise Aussagen wortwörtlich wiederholt werden. Sie 
kann aber auch andere Formen annehmen – beispielsweise in immer gleichen 
Gegenüberstellungen oder indem bestimmte Aussagen stereotype Reaktionen 
hervorrufen. Dieser äußerlichen Gleichförmigkeit von Topoi steht die bereits 
von Michel Foucault hervorgehobene Singularität von Aussagen gegenüber. 
Jedes Aussageereignis – wie sehr es auch einem früheren Aussageereignis zu 
gleichen scheinen mag – steht für sich in einem bestimmten diskursiven Kon­
text. Auch die Wiederholung einer früheren Aussage ist immer als ein neues 
singuläres Aussageereignis zu begreifen und zu analysieren. Und so muss auch 
die Wiederholung eines Topos bei aller Gleichförmigkeit dennoch jedes Mal 
als neues Aussageereignis verstanden werden. Sie transportiert im neuen Kon­
text andere Bedeutungen als bei früherem Auftauchen. Dieses Paradox wirft 
interessante Probleme für die Analyse auf. Während es relativ leicht ist, Topoi 
aufgrund ihrer gleichförmigen Wiederholung zu identifizieren, darf dies nicht 
dazu verleiten, darin auch eine immer gleiche Aussagewirkung zu sehen. Viel­
mehr ist jedes Auftauchen für sich zu analysieren, um zu sehen, wie stark mög­
licherweise auch inhaltliche Kontinuitäten sind, die dann ganze Diskurse so 
stark prägen, wie dies eben beim Topos der Unvereinbarkeit von Religion und 
Moderne der Fall ist. Solche Topoi gilt es mit Foucault (1992: 14) besonders 
zu hinterfragen, kritisch zu sein: nicht zu akzeptieren, was uns unsere eigenen 
Diskurse als wahr vorgaukeln. Dies ist besonders herausfordernd, wenn es um 
die wissenschaftliche Erforschung von Religion geht, da – wie bereits vor länge­
rer Zeit der Religionswissenschaftler Hubert Seiwert (1995) zu Recht betont hat 
– die Existenz und Autorität der Wissenschaften historisch sehr stark auf dem 
Topos der Abgrenzung alles «Modernen» von allem «Religiösen» beruhen. Das 
zeigt sich beispielsweise auch darin, dass in vielen historischen Studien zur 
Moderne die Prozesse von Rationalisierung und Säkularisierung als historische 

1.

240 FRANK NEUBERT

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gegebenheiten geradezu selbstverständlich vorausgesetzt und nicht hinterfragt 
werden.2

Ein religionswissenschaftlicher Blick auf das Verhältnis von Religion 
und Moderne

In Abgrenzung von der üblicherweise vorgebrachten Idee einer unversöhnli­
chen Gegenüberstellung oder gar Unvereinbarkeit von Religion und (säkula­
rer) Moderne möchte ich hier von einer anderen These ausgehen. Ich folge 
dafür zunächst Seiwerts (1995: 92) Unterscheidung von «mindestens drei Be­
deutungsnuancen» des Begriffs «Moderne»: «als Name für eine Epoche der 
europäischen Geschichte», als Kennzeichnung einer bestimmten Gesellschafts­
formation und als «Chiffre für eine Utopie» (siehe dazu auch die Einleitung zu 
diesem Band). Ich behaupte aber, dass Religionen integraler Bestandteil moder­
ner Gesellschaften sind und dass «Religion» integraler Bestandteil von «Moder­
ne» ist, da «Moderne» ohne die Gegenüberstellung zu «Religion» kaum denk­
bar ist. Nur unter dieser Voraussetzung lassen sich meines Erachtens die Prozes­
se der Modernisierung und Globalisierung religiöser Traditionen historisch wie 
soziologisch angemessen einordnen. Ich möchte diese These daher sehr kurz 
aus vier verschiedenen Perspektiven begründen.
a) Historisch: Wenn «Moderne» ein Epochenbegriff sein kann, dann muss 

man selbstverständlich auch religiöse Entwicklungen und Religionsgemein­
schaften als Teil dieser Epoche betrachten. Sie existieren in der Moderne, 
auch wenn sie von vielen als bloße Anachronismen oder Überbleibsel be­
trachtet werden.3 Religionsgemeinschaften durchlaufen die zeitgenössischen 
Entwicklungen ebenso wie andere Teilbereiche der Gesellschaft. Sie reagie­
ren darauf, eignen sich Neuerungen an oder verweigern sich ihnen und 
verändern sich in diesen Prozessen. Religionshistorische Prozesse sind dem­
entsprechend in ihren Auswirkungen auf gesamtgesellschaftliche Entwick­
lungen, ökonomische und politische Veränderungen etc. in die historische 
Betrachtung ganz selbstverständlich einzubeziehen, wie dies in verschiede­
nen historisch ausgerichteten Disziplinen in den letzten Jahrzehnten nach 
der teilweisen Überwindung der Säkularisierungsideologie4 wieder verstärkt 
geschehen ist.

2.

2 Siehe als ein Beispiel Bauer (2004).
3 Vgl. auch Rudolf Stichwehs Ausführungen zur Gleichzeitigkeit von Tradition und Moder­

ne, die «als koexistierende Zustände in der Gesellschaft der Gegenwart verstanden» werden 
(Stichweh 2000: 211).

4 Vgl. zum ideologischen Gehalt der so genannten Säkularisierungstheorien bereits die klassi­
sche Studie von Hermann Lübbe (1965).

RELIGION ALS GLOBALES KORREKTIV ZUR MODERNE 241

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


b) Systemtheoretisch: Der Soziologe Niklas Luhmann hat sich intensiv mit 
Prozessen der funktionalen Ausdifferenzierung westlicher Gesellschaften 
befasst. Fortschreitende Differenzierung in Funktionssysteme ist für ihn 
geradezu ein Kennzeichen moderner Gesellschaften – und dazu gehört 
auch, dass sich ab dem 19. Jahrhundert ein Funktionssystem Religion her­
ausbildete. Dieser Prozess verlief aber nach Luhmanns Analyse in verschie­
dener Hinsicht anders als die Herausbildung anderer Funktionssysteme (Po­
litik, Wissenschaft, Kunst etc.). Die Ausgrenzung von Religion aus anderen 
Funktionssystemen wird dabei von allen Beteiligten mit unterschiedlicher 
Bewertung als «Säkularisierung» beschrieben. Religion als zunächst fremd­
referenziell unterschiedenes System muss sich in die neu zugewiesene gesell­
schaftliche Rolle finden, und dies gelingt ihr nach Luhmann zunächst nur 
schlecht: «Säkularisierung heißt also nicht: Funktions- oder Bedeutungsver­
lust von Religion, vielleicht aber vorübergehende (?) Schlechtanpassung an 
die Bedingungen der modernen Gesellschaft» (Luhmann 2000: 301).

c) Diskursgeschichtlich: Aus diskurshistorischer Perspektive gehen verschie­
dene Autoren davon aus, dass ein neuzeitlicher, in komparativer Weise 
verwendbarer Religionsbegriff sich erst im späten 18. Jahrhundert heraus­
zubilden und im Laufe des 19. Jahrhunderts in einem globalen Rahmen 
gesellschaftlich durchzusetzen beginnt (vgl. u.a. Kippenberg 1997; Bergun­
der 2012; Feil 2012, 2013; Neubert 2015). Erst dadurch – und damit eben 
erst ab dem späten 18. Jahrhundert – wurde eine allgemeine Kategorie «Re­
ligion» etabliert, unter der sich zahlreiche Akteure, Gemeinschaften und 
Traditionen nunmehr als «religiös» oder «Religionen» selbst konstituieren 
konnten. Die weiterbestehende inhaltliche Unschärfe des Begriffs trägt dabei 
zu einer starken diskursiven Dynamik bei und eröffnet verschiedenste Mög­
lichkeiten des Gebrauchs und – so könnte man sagen – der Manipulation 
dieser Kategorie.5

d) Diskurstheoretisch: Der «Diskurs der Moderne» grenzt «Religion» aus, er 
ist geradezu durch diese eigene Gegenüberstellung zu ihr definiert (Sei­
wert 1995). «Religion» ist daher konstitutives Außen zu «Moderne» und 
als solches integraler Bestandteil der diskursiven Formation, die wir «Mo­
derne» nennen. Die Grenze zwischen Moderne und Religion ist, mit La­
claus und Mouffes Hegemonietheorie gesprochen, eine «innere Grenze», 
und «das, was jenseits der inneren Grenze ist, [wird] als das konstruiert, was 
sie [die diskursive Formation; F.N.] nicht ist» (Laclau/Mouffe 2006: 186). 
Zugespitzt könnte man formulieren: Moderne kann sich ohne Religion als 
Außen nicht konstituieren. Und weiter: Wäre nichts mehr von dem vorhan­
den, was bislang «Religion» hieß, müsste der Diskurs der Moderne andere 

5 Vgl. bspw. Peter Sloterdijks (2011) sehr bedenkenswerte, vergleichende Analyse der intentiona­
len Nutzung des Religionsbegriffs bei Pierre de Coubertin und L. Ron Hubbard.

242 FRANK NEUBERT

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dinge nun als «religiös» kategorisieren, um sie ausschließen und dadurch 
die Illusion eines Außen aufrechterhalten zu können.6

Der Diskurs der Moderne schließt «Religion» als konstitutives Außen aus und 
macht sie sich dadurch gleichzeitig – einem Derrida’schen Paradox folgend – 
zu eigen. Die so bezeichneten und ausgeschlossenen Akteure – als solche kon­
stituierte Religionsgemeinschaften und ihre Vertreter – reagieren darauf, wie im 
weiteren Text am Beispiel hinduistischer Akteure aufgezeigt werden soll, indem 
sie die Topoi des Diskurses der Moderne aufgreifen, sie kreativ umdeuten oder 
auch umkehren. Der These einer wissenschaftlich-fortschrittlichen Moderne, 
die Religion nicht mehr nötig habe, setzen sie die Diagnose einer religiös-spiri­
tuellen Verarmung der modernen Menschen entgegen. Wenn Säkularisierung
als notwendige Folge von Modernisierung betrachtet wird, kommt im Gegen­
zug den Religionen die Rolle als Heilmittel gegen eben diese spirituelle Verar­
mung zu. In anderen Fällen wird wissenschaftliche Rationalität als Kennzeichen 
von Moderne der «Irrationalität des Religiösen»7 gegenübergestellt. Demgegen­
über nehmen gerade asiatische religiöse Traditionen sehr bald die Position 
ein, selbst ihrem Wesen nach rational zu sein und die Ergebnisse moderner 
westlicher Wissenschaft in ihren Schriften und in ihrer Geschichte schon längst 
vorweggenommen zu haben. Damit ist bereits eine ganze Reihe von Topoi 
benannt, die in der einen oder anderen Weise den Diskurs der Moderne mit 
Bezug auf Religion prägen.

Die Instrumentalisierung von Religion und Moderne in 
Kolonialismus und Globalisierung

Die diskursive Gegenüberstellung von Religion und Moderne gewinnt in der 
kolonialen Situation des 19. Jahrhunderts nochmals an Komplexität. Der durch 
die Moderne hervorgebrachte Fortschritt stellt den europäischen Nationen
nicht nur ein Überlegenheitsgefühl und die Mittel zu weltweiter Eroberung und 
Ausbeutung zur Verfügung, sondern insbesondere auch einen entscheidenden 
Legitimationsgrund für kolonialistische Aktivitäten. Zivilisierung, Modernisie­
rung, später auch Demokratisierung werden zu teils tatsächlich (naiv) geglaub­
ten, teils bewusst vorgeschobenen Begründungen für Eroberung, Kontrolle und 

3.

6 Man bedenke beispielsweise, wie unliebsame wissenschaftliche Theorien und Positionen 
gern einmal mit Labels des «Religiösen» oder «Theologischen», der «Scharlatanerie» oder 
des «magischen Denkens» versehen werden. Ganz aktuell fand diese diskursive Strategie 
umfangreich Anwendung während der Corona-Pandemie, als den viel zitierten Wissenschaft­
lerinnen und Wissenschaftlern, Politikerinnen und Politikern seitens der kritischen Bewegun­
gen (oft einfach mangels stichhaltiger Gegenargumente) vorgehalten wurde, sie hätten gerade­
zu eine Corona-Religion ins Leben gerufen, an die die Menschen glauben sollten.

7 Diese «Irrationalität des Religiösen» wird auch in religionswissenschaftlichen Studien gerade­
zu zum Definitionskriterium von Religion, vgl. auch Seiwert (1995: 94–95).

RELIGION ALS GLOBALES KORREKTIV ZUR MODERNE 243

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fremdherrschaft. Mit Blick auf Religion hat dabei bereits Albrecht Koschorke
(2013: 258) festgestellt, dass «der Westen in religiösen Dingen ein doppeltes 
Antlitz zeigt – er gibt sich teils verweltlicht […], teils christlich-missionarisch». 
Dies führt dazu, dass auch die Reaktionen der verschiedenen Handelnden 
darauf sehr uneinheitlich ausfallen. Die Antwort «besteht wechselweise darin, 
durch erneuerten religiösen Eifer dem Mangel an Spiritualität zu begegnen 
oder sich in Abgrenzung vom Christentum westlicher Prägung auf die eigene 
Religiosität zu besinnen» (Koschorke 2013: 258–259). Im Falle neohinduisti­
scher Bewegungen im Indien des 19. Jahrhunderts finden wir beide Tendenzen 
vereint, verstärkt noch durch eine starke Bezugnahme auf westlich-moderne 
Konzepte von Religion, Nation und Wissenschaftlichkeit. Es kann dabei – so 
sollte aus dem bisher Gesagten deutlich geworden sein – nicht darum gehen, 
dass diese Begriffe aufgrund der kolonialen Machtverhältnisse den Kolonisier­
ten aufoktroyiert wurden, die sie eins zu eins übernahmen und auf die ihnen 
bekannten Verhältnisse anwandten, wie dies eine einseitig an Saids (1978) 
Idee von Orientalismus orientierte Sichtweise vertreten würde. Vielmehr eignen 
sich die «subalternen» Akteure solche Konzepte kreativ an und deuten sie auf­
grund der je eigenen Vorerfahrungen um, wodurch sie bewusst oder unbewusst 
scheinbar festgeschriebene Bedeutungen subvertieren.8 Solche diskursiven Pro­
zesse sind in Verflechtungen verankert, die sich im Laufe des 19. Jahrhunderts 
global immer stärker verdichten, gefördert durch Prozesse politischer, ökono­
mischer und auch kultureller Globalisierung – mit Osterhammel und Petersson 
(2007: 24) verstanden als der «Aufbau, die Verdichtung und die zunehmende 
Bedeutung weltweiter Vernetzung».

In diesem Kontext einer zunehmenden globalen Vernetzung unter den Be­
dingungen einer kolonialistisch geprägten Welt sind die Beispiele zu verorten, 
die im Folgenden aus der Geschichte einer Globalisierung von Hindu-Religio­
nen heraus das bislang Gesagte illustrieren sollen.

Westen/Moderne vs. Indien/Spiritualität bei Swami Vivekananda

Im September 1892 schrieb ein junger Mönch, der sich seit einigen Jahren auf 
einer Reise durch Indien mit dem ganzen Land und seinen Problemen vertraut 
gemacht hatte, aus Bombay (heute Mumbai) einen Brief an einen seiner Gön­
ner, Pandit Shankarlal in Khetri. Er verwies darin auf die wirtschaftlichen und 
sozialen Missstände im kolonialen Indien seiner Zeit und darauf, dass die west­
lichen Gesellschaften – insbesondere Großbritannien als Kolonialmacht sowie 
die als Inbegriff der Moderne geltenden Vereinigten Staaten von Amerika – der 

4.

8 Vgl. Bergunder (2012), der die Herangehensweisen von Orientalismuskritik und Postkolonia­
lismus am Beispiel der gegenseitigen Einflüsse zwischen Swami Vivekananda und dem Indolo­
gen Paul Deussen zusammenfasst.

244 FRANK NEUBERT

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


indischen Gesellschaft in verschiedener Hinsicht überlegen seien. Wenn Indien, 
wie die USA, eine moderne und unabhängige Nation werden wolle, müsse man 
von den fortschrittlichen Ländern lernen und sich ein eigenes Bild von ihnen 
machen:

So you see, we must travel, we must go to foreign parts. We must see how the engine of 
society works in other countries, and keep free and open communication with what is 
really going on in the minds of other nations, if we really want to be a nation again.9

Schon in den religiös-sozialen Reformbewegungen des frühen 19. Jahrhunderts 
wie dem Brahmo Samaj war die These einer sozialen und materiellen Überle­
genheit Europas – verkörpert in Indien durch die britische Kolonialmacht – 
und damit verbundenen Verbesserungschancen für die indische Gesellschaft 
verbreitet. Swami Vivekananda10 – so der Name des noch vergleichsweise unbe­
kannten jungen Briefschreibers – war mit diesen Thesen gut vertraut. Er war 
während seiner Ausbildung an einer der kolonialen Bildungsstätten in Calcutta 
(heute Kolkata) in das Spannungsfeld von kolonial geprägter Moderne und 
neohinduistischen sowie indisch-nationalistischen Reformbestrebungen (unter 
anderem der Brahmo Samaj) geraten. Nach dem Tod mehrerer für ihn einfluss­
reicher Persönlichkeiten hatte er sich für die Seite religiöser Reform entschie­
den. Im Namen seines spirituellen Meisters, des volkstümlichen Heiligen Sri 
Ramakrishna, hatte er dann einen Orden gegründet, um seine Reformideen 
selbst zu leben und voranzutreiben. Auf einer Reise durch Indien lernte er Land 
und Leute kennen und knüpfte wertvolle Kontakte. Erst kurz vor dem zitierten 
Brief hatte er beschlossen, eine Reise in die USA zu unternehmen, und war 
nun auf der Suche nach Sponsoren und Unterstützern, denen gegenüber er in 
Briefen die Notwendigkeit und Zulässigkeit einer solchen Reise begründete.11 

Insbesondere war Chicago sein Ziel, denn wo sonst könnte man die Errungen­
schaften der westlichen Welt besser studieren als auf ihrer größten Schau, der 
World’s Columbian Exhibition, die 1893 aus Anlass des 400-jährigen Jubiläums 
der Entdeckung Amerikas durch Christoph Kolumbus eben in Chicago stattfin­
den sollte.

Bereits auf seiner Schiffsreise über den Pazifik bewunderte er die Entwick­
lungen in Hong Kong und Japan und fühlte sich in seiner Mission bestätigt, da 
er sah, wie man sich dort «den Notwendigkeiten der gegenwärtigen Zeit» ge­

9 Vivekananda, Brief an Pandit Shankarlal (Khetri), Bombay 20.9.1892, in: Vivekananda 
(1995: Bd. 5, 4–5).

10 Vgl. zu Vivekananda aus der Fülle an Literatur Sen (2000); Neubert (2005). Wichtigste 
Quelle sind die gesammelten Werke Vivekanandas (1995) in acht Bänden.

11 Es bestand insbesondere gegenüber religiösen Gelehrten durchaus ein gewisser Begrün­
dungsbedarf für solche Reisen, der in Zusammenhang steht mit der Debatte über die Zuläs­
sigkeit von Seereisen für hochkastige Hindus. Dies geht zurück auf ein Verbot solcher Reisen 
in alten normativen Texten. Diese Debatte konnte auch Swami Vivekananda nicht ganz 
umgehen. Vgl. zum Seereiseverbot Arp (2000).

RELIGION ALS GLOBALES KORREKTIV ZUR MODERNE 245

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


öffnet hatte.12 In Amerika angekommen begab er sich direkt nach Chicago 
und besichtigte intensiv die Weltausstellung, beklagte sich jedoch bei seinen 
Gönnern in Indien bald über die immensen Lebenshaltungskosten und bat um 
Geldsendungen. Er wurde aufgrund seines Auftretens und Erscheinungsbildes 
auch seitens der Organisatorenkreise angefragt, ob er am geplanten Weltparla­
ment der Religionen teilnehmen wolle, lehnte zunächst aber aufgrund seiner 
knappen Finanzen ab, da er sich weitere Wochen in Chicago nicht leisten 
konnte. Er reiste weiter nach Boston, wo er auf der Farm Breezy Meadows bei 
Familie Sanborn unterkam, dort Vorträge hielt und in Kreise eingeführt wurde, 
die dem Transzendentalismus nahestanden, an Asien und seinen Traditionen
interessiert waren und sich für soziale Reformen wie Gleichberechtigung der 
Geschlechter oder eine Verbesserung der Zustände in Gefängnissen einsetz­
ten. Die Mitglieder dieser Kreise ermöglichten ihm schließlich doch noch die 
Teilnahme am Weltparlament. So stand er endlich als Teilnehmer dieser Veran­
staltung am Eröffnungstag vor seinem Publikum und eröffnete seine Antwort 
auf die Begrüßung durch die Veranstalter mit den bereits einleitend zitierten 
Worten «Sisters and Brothers of America».

Schon in dieser kurzen Skizze der Ereignisse treten die verschiedenen Facet­
ten dessen hervor, was Vivekananda als «moderne» westliche Gesellschaften 
bezeichnete. Einerseits stehen da – verkörpert in der Weltausstellung – die 
ökonomischen, technischen, industriellen und wissenschaftlichen Fortschritte 
im Mittelpunkt. Andererseits beeinflussen ihn diejenigen Kreise in besonderem 
Maße, die dem wirtschaftlichen Fortschritt soziale und spirituelle Reformen
gegenüberstellen und dadurch selbst nicht dem «modernen» Mainstream des 
späten 19. Jahrhunderts angehören.

War von Indien aus gesehen Vivekanandas Fokus für die Reise noch, von 
den «fortschrittlichen Nationen» – den USA und den Ländern Europas – für 
Indien zu lernen, so trat nun auf dem Weltparlament eine zweite Idee deutlicher 
hervor: Indien könne mit seiner langen religiösen Tradition des Hinduismus
der Welt etwas zurückgeben. Auch hiermit griff Vivekananda gängige Topoi
auf: Schon in der europäischen Romantik galt das alte Indien als geheimnisvol­
les Ursprungsland und Ideal von Philosophie und Religion der Menschheit, 
und namhafte Philosophen (bspw. Arthur Schopenhauer) oder Literaten (bspw. 
Friedrich Rückert, in den USA insbesondere die Transzendentalisten) übernah­
men dieses Bild und verhalfen ihm zu weiter Verbreitung in gebildeten Kreisen 
in Europa und Amerika. Vivekanandas Idee des Hinduismus als einer Art glo­
bales Gegengewicht zur westlichen Moderne steht zunächst auch im Einklang 
mit den Grundzielen der Organisatoren des Weltparlaments: Ideen für eine 
Menschheitsreligion zu formulieren. War diese aber von den Organisatoren als 
eine Form christlicher Religion gedacht, so stellte Vivekananda demgegenüber 

12 Vivekananda, Brief an Alasinga Perumal (Madras), Yokohama 10.7.1893, in: Vivekananda 
(1995: Bd. 5, 5–10).

246 FRANK NEUBERT

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


den Hinduismus als geeignete Basis einer solchen universalen Religion dar. Sein 
Referat über den Hinduismus war auf genau dieses Argument ausgerichtet.13 

Die anzustrebende universale Religion dürfe, so Vivekananda,
[…] nicht in Raum und Zeit vertreten sein. Sie muss unendlich sein, wie der Gott, den sie 
predigen will. Ihre Sonne soll auf die Anhänger von Krishna und Christus, auf Heilige wie 
Sünder scheinen. […] Es wird eine Religion sein, die in ihrem Gemeinwesen keinen Raum 
für Verfolgung oder Intoleranz hat, die Göttlichkeit in jedem Mann und jeder Frau erkennt, 
und deren ganze Autorität und ganze Kraft dazu da sein wird, ihre wahre, göttliche Natur 
zu verwirklichen.

(Vivekananda 2009: 28)

Genau diese Eigenschaften – Zeitlosigkeit, Universalität, Toleranz und das Stre­
ben nach Verwirklichung der Göttlichkeit in jedem einzelnen Menschen – hatte 
Vivekananda zuvor als die Merkmale des Hinduismus geschildert. Während 
des ganzen Vortrags flocht er immer wieder auch Bemerkungen ein, die sein 
Thema an aktuelle, «moderne» Diskurse anbanden. So kommen immer wieder 
naturwissenschaftliche Erkenntnisse zum Tragen. Einerseits zieht Vivekananda 
sie als Metaphern heran, um sie dann auf religiöse Vorgänge anzuwenden, die 
vielleicht auf diese Weise einem westlichen Publikum verständlicher gemacht 
werden konnten: «Wie das Gesetz der Schwerkraft vor seiner Entdeckung be­
standen hat und weiterbestehen würde, wenn die ganze Menschheit es vergäße, 
ebenso verhält es sich mit den Gesetzen, die die geistige Welt regieren» (Vivek­
ananda 2009: 15). Andererseits tauchen naturwissenschaftliche Themen auch 
als Bezugspunkt auf, wenn Vivekananda zeigen möchte, dass der Hinduismus 
in seinem Schrifttum sie bereits mindestens teilweise vorweggenommen ha­
be: «[a]ngefangen mit den hohen Gedankenflügen der Vedanta-Philosophie, 
die in den neuesten Entdeckungen nachhallt» (Vivekananda 2009: 14). Auch 
gesellschaftspolitische Themen der Zeit kommen immer wieder vor, wozu wohl 
unter anderem die Gespräche vor dem Weltparlament in Boston mit den Krei­
sen um die Familie Sanborn beigetragen haben dürften. Besonders die wieder­
holt auftretende Betonung der wichtigen Rolle von Frauen im Hinduismus und 
der Göttlichkeit des Menschen, die in Männern und Frauen gleichermaßen an­
gelegt sei, trägt gewissermaßen die Signatur der emanzipatorischen Bewegung 
in sich, zu der Kate Sanborn und ihr Umkreis gehörten.

Der Erfolg, den Vivekananda mit seinen Reden und Vorträgen sowie den 
anschließenden Vortragsreisen in den USA und Europa hatte, verbreitete sich 
sehr schnell auf medialem Wege auch in Indien. Es zeigen sich in dieser Reise 
deutlich die Auswirkungen des großen Globalisierungsschubes Ende des 19. 
Jahrhunderts. Waren es die Dampfschifffahrt und der Bau des Suez-Kanals, 
die Vivekanandas Reisen nach Europa und Amerika und auch zurück nach 
Indien leichter möglich machten, so trug auch die durch die Erfindung und 
Verbreitung der Telegraphie ausgelöste globale mediale Revolution zur Verbrei­

13 Referat über den Hinduismus, in: Vivekananda (2009: 14–29).

RELIGION ALS GLOBALES KORREKTIV ZUR MODERNE 247

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


tung von Vivekanandas Ruf in Indien bei. Er wusste insbesondere die mediale 
Aufmerksamkeit durchaus geschickt zu seinen Gunsten zu nutzen. Bei seiner 
Rückkehr nach Indien 1896 wurde er als Berühmtheit empfangen und konnte 
darauf aufbauend mit großem Erfolg die Ramakrishna-Mission gründen und zu 
einer einflussreichen religiösen Bewegung machen.

Westen/Moderne vs. Indien/Spiritualität in der Geschichte der 
Hare-Krishna-Bewegung

Ein zweites Beispiel soll insbesondere die Wandlungen der Dualität zwi­
schen dem «spirituellen» Indien und dem «modernen» Westen kurz beleuch­
ten. Ganz im Einklang mit den Ideen, auf die auch Vivekananda zurückgriff, 
aber dennoch oft in deutlicher Abgrenzung von dessen religiösem Universalis­
mus und seiner einseitigen Betonung des Advaita-Vedanta, suchten am Anfang 
des 20. Jahrhunderts auch andere religiöse Strömungen aus Indien, ihre religiö­
sen Vorstellungen und Praktiken einer westlichen Öffentlichkeit bekannt zu 
machen.14 Auch diese Bewegungen waren oft als Nebenwirkung ihrer missio­
narischen Aktivitäten an Erfahrungen mit neuen Organisationsmodellen und 
sozialen Reformen interessiert. Zu diesen Bewegungen gehört nicht zuletzt der 
bengalische Vishnuismus, der unter Bhaktivinoda Thakur (Kedarnath Datta, 
1838–1914) zu einer neuen Blüte gelangte. Dessen Sohn Bhaktisiddhanta Saras­
vati (Bimal Prasad Datta, 1874–1937) setzte es sich besonders zur Aufgabe, 
Krishnabewusstsein außerhalb Indiens zu verbreiten. Bhaktisiddhanta beauf­
tragte mehrere seiner Schüler mit missionarischen Aufgaben in Europa, von 
denen keiner so erfolgreich wurde wie Bhaktivedanta Swami (Abhay Caran 
De, 1896–1977), der Gründer der International Society for Krishna Conscious­
ness (ISKCON).15 Sie alle entstammten, wie auch Swami Vivekananda und 
viele soziale und religiöse Reformer des 19. Jahrhunderts, den in britisch-indi­
schen Bildungseinrichtungen ausgebildeten Eliten und fühlten sich gleichzeitig 
aus familiärer Tradition und/oder aus politischen Gründen zu den nationalis­
tischen und religiös-reformerischen Bewegungen ihrer Zeit hingezogen. Die 
damit erworbene Fähigkeit, sich gleichermaßen in ‹traditionell› hinduistischen
wie auch in ‹modern› westlichen Diskursen äußern zu können und zurechtzu­
finden, wurde zu einem grundlegenden Baustein für ihre Erfolge als religiöse 
Autoritäten in modernen Kontexten.

5.

14 Die verschiedenen Bewegungen repräsentierten oft «different trajectories within modern 
Hinduism, born of the same cultural and religious domain», wie Sardella (2013: 242) mit 
Bezug auf Vivekananda und Bhaktisiddhanta festhält.

15 Vgl. ausführlicher Neubert (2010: bes. 23–28). Zu Bhaktisiddhanta Sarasvati und seinen 
Reform- und Globalisierungsideen vgl. Sardella (2013).

248 FRANK NEUBERT

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die missionarischen Bestrebungen Bhaktisiddhanta Sarasvatis richteten sich 
in den 1920er und 1930er Jahren nach Europa, wohin er 1933 erstmals drei 
seiner Schüler entsandte.16 Nach den globalen Krisen des Ersten Weltkriegs 
und der 1920er Jahre ist sein Blick auf die westliche Moderne aber deutlich 
kritischer als derjenige von Vivekananda. Weiterhin erkennt er eine materielle 
Überlegenheit des Westens an, von der man auch etwas übernehmen könne. 
Es überwiegt aber klar die Kritik am Fehlen von Bewusstsein und an der 
Fehlwahrnehmung, mit dem materiellen Fortschritt sei Überlegenheit in allen 
Belangen verbunden. Besonders deutlich wird dies in einer seiner Schriften 
(Gaudiya Mission to the West, 1933), wo er die missionarischen Bestrebungen in 
Europa begründet:

They indeed possess superior material force. They are disposed to think that their superior­
ity in brute force is evidence of their superior spiritual condition. The only answer to this 
terrible self-deception is being supplied by the recent never-ending crises of the affairs of 
the world that have been the outcome of their short-sighted handling by the self-conceited 
dominating temperament engendered in all modern peoples by their utter neglect of the 
spiritual issue. 

(zit. nach Sardella 2013: 142)

Den Missionsideen Bhaktisiddhantas war erst lange nach seinem Tod globaler 
Erfolg beschieden. Während die ersten Missionare nur wenige, aber nicht unbe­
deutende Mitglieder europäischer Eliten erreichen konnten, entfaltete Bhaktive­
danta Swamis Reise nach New York 1965 ungeahnte Wirkung. Er hatte den 
kritischen Ton seines Lehrers gegenüber der «westlich-materialistischen» Le­
bensweise übernommen und verschärft, und diese Kritik ins Zentrum seiner 
theologischen Erläuterungen gestellt. Dies fiel bei seinem Publikum – den 
jugendlichen Aussteigern der Hippie- und Beat-Szene in New York – auf frucht­
baren Boden. Auch diese waren auf der Suche nach alternativen Lebenswei­
sen, und Bhaktivedanta Swami machte da ein nicht nur exotisches Angebot, 
sondern nahm sich seiner Zuhörer auch persönlich an. Die beiden berühm­
testen Slogans der frühen Hare-Krishna-Bewegung verdeutlichen das, indem 
sie speziell Bezug auf die Lebensumstände der jungen Leute nahmen. Deren 
eigene Gesellschaftskritik wurde aufgenommen und mit den religiösen Ideen 
des Vishnuismus verknüpft. «We are not this body – we are spirit-soul» stellt 
materielle Bedürfnisse und «physische Befriedigungen» als kritikwürdig und 
unbedeutend dar gegenüber den dauerhaften spirituellen und seelischen Freu­
den des Krishnabewusstseins. «Stay high forever» betont Letztere zusätzlich 
und sollte zudem die Vergänglichkeit von Drogenrausch, sexuellen Freuden und 
anderen «physical pleasures» hervorheben.

In seinen Vorträgen, Gesprächen und Interviews kritisierte Bhaktivedanta
Swami immer wieder in scharfen Worten die moderne «materialistische» Le­
bensweise und pries Krishnabewusstsein als Heilmittel an. An manchen Stellen 

16 Vgl. zu den konkreten Entwicklungen und Motiven Sardella (2013: 134–180).

RELIGION ALS GLOBALES KORREKTIV ZUR MODERNE 249

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


tauchte dort auch die Idee eines Austausches wieder auf, wie wir sie schon bei 
Vivekananda gesehen hatten. Indien sei, so Prabhupada in einem Gespräch mit 
einem Professor, in technischer Hinsicht rückständig: «From [a] materialistic 
point of view, technological point of view, they are hundred years back.» Indien 
könne aber in anderer Hinsicht punkten: «But there is one thing that I am 
experiencing. India’s the spiritual asset, if that is distributed, that will increase 
India’s honor. That is my view… Because everywhere I go, still people adore 
India’s spiritual culture» (beide Zitate aus Prabhupada o. J.).

Auch nach Bhaktivedanta Swamis Tod 1977 blieb die Gegenüberstellung 
von «modernem», «westlichem», «materialistischem» Lebensstil und «spiritu­
eller» Lebensweise des Krishnabewusstseins das zentrale Thema in den Lehren 
seiner Schüler und Nachfolger. Eine erneute Weiterentwicklung und Umdeu­
tung erfuhr der Topos, als sich die ISKCON ab den 1970er Jahren in Indien
zu etablieren und auszubreiten begann (vgl. dazu Brooks 1989). Man schrieb 
sich nun selbst als ISKCON die spirituelle Reinheit zu, die es nach Indien zu 
reimportieren gelte. Indien selbst laufe nun nämlich Gefahr, nach langer Zeit 
europäischer Herrschaft und durch die fortschreitende Modernisierung seine 
spirituellen Wurzeln zu vergessen. Damit werden in den verschiedenartig mit­
einander verknüpften Gegenüberstellungen von Moderne und Religion, Europa 
und Indien die Zuordnungen und Rollen vertauscht. Die europäischen und 
amerikanischen Hare-Krishna-Devotees schreiben sich zu, selbst das spirituelle 
Indien am besten zu verkörpern. Indien kommt dagegen nun die Rolle zu, 
unter den Bedingungen der (teils kolonial aufgezwungenen, teils gewünschten) 
Modernisierung einer spirituellen Verarmung verfallen zu sein, der man nun 
wieder entgegenwirken müsse.

Schluss

Sowohl Vivekanandas Bewegung als auch die ISKCON werden damit zu Bei­
spielen dafür, wie Religionsgemeinschaften sich nicht etwa nur gegen Moderne 
stellen, sondern die ihnen gegebenen Möglichkeiten aktiv und kreativ nutzen, 
um unter den vorherrschenden gesellschaftlichen Bedingungen erfolgreich be­
stehen zu können. Dazu gehört auch, dass die Akteure die Topoi des zeitgenös­
sischen Diskurses entsprechend reinterpretieren und mit angepasster Deutung 
weiterverwenden. Interessant ist es dann zu beobachten, wie auch die Gegner 
dieser Entwicklungen, die Konkurrenten Vivekanandas oder der ISKCON im 
jeweiligen Feld, die Adaption der Moderne zwar nach außen hin kritisieren und 
zu verlangsamen versuchen, gleichzeitig aber auf ihre – bspw. mediale – Anwen­
dung selbst angewiesen sind, wenn sie sich unter den gegebenen Bedingungen 
im Diskurs überhaupt Gehör verschaffen wollen. Der Widerspruch zwischen 
einer sich als nicht religiös verstehenden Moderne und Religionen, die sich 

6.

250 FRANK NEUBERT

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


selbst als Teil der Moderne verstehen, tritt dadurch nur noch deutlicher als 
diskursiv geprägt hervor. Statt nach der Vereinbarkeit von «Religion» und «Mo­
derne» zu fragen, tut religionswissenschaftliche Forschung also vielleicht gut 
daran, Religionsgemeinschaften auch in der Moderne als historisch, gesell­
schaftlich und diskursiv in ihrer jeweiligen Gegenwart verortet zu begreifen 
und zu erforschen.

Literatur

Arp, Susmita (2000): Kālāpāni. Zum Streit über die Zulässigkeit von Seereisen im koloni­
alzeitlichen Indien, Stuttgart: Franz Steiner.

Bauer, Franz J. (2004): Das ‹lange› 19. Jahrhundert (1789–1917). Profil einer Epoche, 
Stuttgart: Reclam.

Bergunder, Michael (2012): «Indischer Swami und deutscher Professor: ‹Religion› jen­
seits des Eurozentrismus», in: Michael Stausberg (Hg.), Religionswissenschaft, Berlin: 
de Gruyter, S. 95–107.

Brooks, Charles R. (1989): The Hare Krishnas in India, New Delhi: Motilal Banarsidass 
Publishers.

Feil, Ernst (2012): Religio. Vierter Band: Die Geschichte eines neuzeitlichen Grundbe­
griffs im 18. und frühen 19. Jahrhundert, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Feil, Ernst (2013): «‹Religion› im Maelstrom der Diskussionen», in: Tobias Müller, 
Thomas M. Schmidt (Hg.), Was ist Religion? Beiträge zur aktuellen Debatte um den 
Religionsbegriff, Paderborn: Schöningh, S. 55–75.

Foucault, Michel (1992): Was ist Kritik? Berlin: Merve.
Kippenberg, Hans G. (1997): Die Entdeckung der Religionsgeschichte. Religionswissen­

schaft und Moderne, München: Beck.
Koschorke, Albrecht (2013): «‹Säkularisierung› und ‹Wiederkehr der Religion›: Zu 

zwei Narrativen der europäischen Moderne», in: Ulrich Willems, Detlef Pollack, 
Helene Basu, Thomas Gutmann, Ulrike Spohn (Hg.), Moderne und Religion. Kontro­
versen um Modernität und Säkularisierung, Bielefeld: Transcript, S. 237–260.

Laclau, Ernesto / Mouffe, Chantal (2006): Hegemonie und radikale Demokratie. Zur 
Dekonstruktion des Marxismus, Wien: Passagen.

Lübbe, Hermann (1965): Säkularisierung. Geschichte eines ideenpolitischen Begriffs, 
Freiburg, München: Alber.

Lüddeckens, Dorothea (2002): Das Weltparlament der Religionen von 1893. Strukturen 
interreligiöser Begegnung im 19. Jahrhundert, Dissertation von 1999, Berlin: de Gruy­
ter.

Luhmann, Niklas (2000): Die Religion der Gesellschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.
Neubert, Frank (2005): Charisma und soziale Dynamik. Religionswissenschaftliche Un­

tersuchungen am Beispiel von Śrī Rāmakṛṣṇa und Svāmī Vivekānanda, Aachen: 
Shaker.

RELIGION ALS GLOBALES KORREKTIV ZUR MODERNE 251

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Neubert, Frank (2010): Krishnabewusstsein. Die International Society for Krishna Con­
sciousness (ISKCON) – «Hare-Krishna-Bewegung», Marburg: REMID.

Neubert, Frank (2015): «Formungen neuzeitlicher Religionsverständnisse: Eine Land­
predigt zum Thema ‹Was ist Religion?› (1799)», in: Zeitschrift für Religionswissen­
schaft, 23, Nr. 2, S. 227–257.

Osterhammel, Jürgen / Petersson, Niels P. (2007): Geschichte der Globalisierung. Dimen­
sionen, Prozesse, Epochen, München: Beck.

Prabhupāda (o. J.): Conversation with Prof. Kotovsky. June 22, 1971, https://vedabase.io
/en/library/transcripts/710622r1-moscow/?query=western+materialist#bb479725 
(Stand: 2.5.2022).

Said, Edward W. (1978): Orientalism, London: Penguin Books.
Sardella, Ferdinando (2013): Modern Hindu personalism. The history, life and thought of 

Bhaktisiddhānta Sarasvatī, Oxford, New York: Oxford University Press.
Seiwert, Hubert (1995): «Religion in der Geschichte der Moderne», in: Zeitschrift für 

Religionswissenschaft, 3, Nr. 1, S. 91–101.
Sen, Amiya P. (2000): Swami Vivekananda, New Delhi, New York: Oxford University 

Press.
Sloterdijk, Peter (2011): «Religionen gibt es nicht: Von Pierre de Coubertin zu L. Ron 

Hubbard», in: Peter Sloterdijk (Hg.), Du mußt dein Leben ändern. Über Anthropo­
technik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 133–170.

Stichweh, Rudolf (2000): Die Weltgesellschaft. Soziologische Analysen, Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp.

Vivekananda, Swami (1995): The complete works of Swami Vivekananda, 21st reprint, 
1. ed. 1965, Calcutta: Advaita Ashrama.

Vivekananda, Svami (2009): Wege des Yoga. Reden und Schriften, übers. und hg. von 
Martin Kämpchen, Frankfurt a.M., Leipzig: Verlag der Weltreligionen.

252 FRANK NEUBERT

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://vedabase.io/en/library/transcripts/710622r1-moscow/?query=western+materialist#bb479725
https://vedabase.io/en/library/transcripts/710622r1-moscow/?query=western+materialist#bb479725
https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://vedabase.io/en/library/transcripts/710622r1-moscow/?query=western+materialist#bb479725
https://vedabase.io/en/library/transcripts/710622r1-moscow/?query=western+materialist#bb479725


Das Vokabular der Moderne als Ressource im Kampf um das 
religiöse Feld im kolonialen Kontext

Anne Beutter

In diesem Beitrag steht die Auseinandersetzung mit der diskursiven Dimensi­
on des Modernebegriffs im Zentrum. «Moderne» als Selbstbeschreibung und 
die dazu gehörende Motivik fanden globale Verbreitung, indem sie das Selbst­
verständnis und die Infrastruktur kolonialer Staatlichkeit begleiteten und legi­
timierten. Doch auch lokale und unter ihnen lokal-religiöse Akteure argumen­
tierten im Namen der Moderne und mobilisierten deren Vokabular als Ressour­
ce für eigene Anliegen.

Dieser globale Maßstab bildet hier den Rahmen, wenn es gleich um ein 
Fallbeispiel aus Accra (Ghana) geht, das den diskursiven Umgang konkreter 
sozialer Akteure mit dem lebensweltlichen Wandel und den Ansprüchen und 
Versprechen der Moderne aufzeigt. Das Verhältnis von Religionen zum Staat
unter den Bedingungen der «Moderne» zu thematisieren, bedeutet im globalen 
Maßstab auch, das Verhältnis der jeweiligen Religionen zu den Zumutungen ko­
lonialer Staatlichkeit zu betrachten. Denn für einen Kontext wie Accra ging das 
Auftreten der «Moderne» einher mit der Etablierung kolonialer Herrschaftsan­
sprüche und Infrastrukturen, welche die Motivik der Moderne portierten.

Das Fallbeispiel spielt in den 1890er- bis 1920er-Jahren, einer Zeit also, in 
der Accra sowohl Hauptstadt der britischen Kronkolonie Goldküste, als auch 
das politische, kulturelle und religiöse Zentrum der lokalen Ga-Kultur war 
(Parker 2000: 170).1 Die Hauptpersonen sind die woyei – weibliche Medien der 
Ga-Gottheiten – und ihre Konkurrenten, die eine zeitweilige Verbannung dieser 
Akteurinnen aus der Stadt erwirkten.

Der Beitrag argumentiert, dass die Diskurse rund um die woyei in Accra 
musterhaft zeigen, wie lokal-religiöse Akteure das Vokabular der Moderne ein­
setzen und damit kolonialstaatliche Strukturen für sich mobilisieren konnten, 
um die eigene Position im pluralen religiösen Feld gegen religiöse Konkurren­
tinnen durchzusetzen (Parker 2000: 181). Es geht also um eine punktuelle 
Allianz religiöser Akteure mit einem – sich unter dem Banner der Moderne 
und unter kolonialer Herrschaft restrukturierenden – Staat gegen die religiöse 
Konkurrenz.

1 Ga bezeichnet die Sprache ebenso wie die ethnische Gruppe, welche die Küstenregion rund 
um Accra prägten.

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Um zu unterstreichen, dass nicht nur Religionen, die als modernekompatibel 
verhandelt wurden (Dipper 2013: 217), das Vokabular der Moderne aufgegrif­
fen,2 geht es hier nur am Rande um die diskursprägende Rolle christlicher
Akteursgruppen. Ich lege den Fokus hier vielmehr bewusst auf Akteure aus 
dem Spektrum lokaler, das heißt sogenannt «traditioneller» afrikanischer Reli­
gionen. Diese stellten in den Semantiken zeitgenössischer Entwicklungsmodelle 
– mehr noch als der Katholizismus und der Islam – das zu Überwindende 
par excellence und den unbedingten Gegenpol der Moderne dar (Molendijk 
2004: 322–329; Meyer 1999: 213; Hanretta 2013: 299). Es wird deutlich, dass 
das Vokabular der Moderne nicht nur die Repräsentation der religiös plura­
len Bedingungen im Allgemeinen entlang seiner Zäsur- und Fortschrittslogik
(Einleitung S. 8ff.) strukturierte, sondern auch die Bewertungen innerhalb der 
jeweiligen religiösen Traditionen prägte, die es unterschied.

Die Argumentation gliedert sich in vier Schritte, die sich mit verschiede­
nen, diesen Sammelband als Analysekriterien durchziehenden Aspekten von 
Moderne (Einleitung S. 13f.) befassen: Als erstes skizziere ich mit der «diskur­
siven Inszenierung» (Analysekriterium 5) welche Begriffsnuance von «Moder­
ne» dieser Beitrag adressiert und explizit macht – was also mit dem «Vokabu­
lar» bzw. der «Motivik der Moderne» konkret gemeint ist. Als zweites stelle 
ich die für das hier diskutierte Beispiel zentralen sozialen Akteurinnen, die 
woyei, vor und verorte sie im religiösen Feld (Analysekriterium 1). In diesem 
wurden die woyei als Konkurrenz von verschiedenen Seiten bekämpft, waren 
aber dennoch höchst erfolgreich. Als nächstes folgt ein Schlaglicht auf die 
Konnotationen der «Moderne» im Stadtraum von Accra und auf die paradoxe 
Bewertung von «Tradition» in diesem Kontext (Analysekriterium 4). Der vierte 
und letzte Schritt zieht all diese Fäden zusammen, um zu argumentieren, dass 
und wie hier das Vokabular der Moderne als Waffe im Kampf um die Präsenz 
im religiösen Feld, das diesen Stadtraum prägte, zum Einsatz kam.

Moderne als Motivik – die diskursive Inszenierung einer Zäsur

Ich thematisiere hier «Moderne» nicht primär als eine Zeitdiagnose, die be­
stimmte soziopolitische oder philosophisch-kulturelle Zuständlichkeiten zu be­
schreiben beansprucht. Es geht auch nicht darum, einen bestimmten histori­
schen Zeitraum zu markieren. Es geht vielmehr um einen diskursiven Effekt, 
der sich aus dem von Hubert Seiwert (1995) herausgestellten Charakter ergibt, 
dass «Moderne» sich als das positiv besetzte Produkt einer historischen Zäsur 
versteht, die sich in ihrer Rationalität aus den Abhängigkeiten der Vergangen­

1.

2 Vgl. auch die Einleitung dieses Bandes sowie die Beiträge von Wasmaier-Sailer, Hochge­
schwender, Baumann und Neubert.

254 ANNE BEUTTER

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


heit gelöst habe (Meyer 1999: 213; vgl. Appiah 1992: 125; Bauman 2005: 27–
28).

Die diskursive Formation, um die es hier gehen soll, operiert über eine Di­
chotomisierung der Welt, die für sich die positiv besetzte Seite der Dichotomie
beansprucht. Diese Beobachtung ist mit Blick auf die Analyse von Wissensord­
nungen ein zentrales Argument orientalismuskritischer Analysen in Anschluss 
an Edward Said (1978) und zeigt sich in postkolonialen und globalgeschicht­
lichen Perspektiven auch für die praktischen Ebenen sozio-ökonomischer Be­
dingungen: Was in den (Selbst-)Beschreibungen sich als modern verstehender 
Staatlichkeit nicht von ungefähr außen vor bleibt, ist, dass die Prozesse der In­
dustrialisierung, des gesteigerten Wohlstands und der zunehmenden Freiheits­
rechte in den europäischen und nordamerikanischen Staaten (vgl. Einleitung) 
durch eine globale Infrastruktur von despotischem Zwang und die Extraktion 
von Rohstoffen und Arbeitskraft mitbedingt waren (Beckert 2015; Koditschek 
2011). Damit ist die Moderne nicht nur auf einer diskursiven Ebene konstitu­
tiv auf ihr Anderes (Spivak 1985) angewiesen, sondern auch ganz praktisch 
mit den als ihr Gegenteil entworfenen Zuständen als Kehrseite der modernen 
Medaille verbunden (Chidester 2014: 5–11; Bauman 2005: 32–33). Auf diese 
Weise lebt die «Moderne» auf diskursiver wie auf praktischer Ebene von Bedin­
gungen, die sie als ihr Gegenteil stilisiert und disqualifiziert.3

Aus diesem Grund verstehe ich hier unter dem «Vokabular der Moderne» ein 
Konglomerat von Motiven, Schlagworten, Narrativen und Bewertungen, die 
als binäre Codes operieren. Diese diskursive Formation lässt sich mit Laclau 
und Mouffe (Laclau et al. 2012: 161–187) als Differenz- und Äquivalenzket­
te beschreiben, in der im zeitgenössischen Diskurs «Moderne» einerseits mit 
einer Reihe von Adjektiven und Ideen assoziiert und andererseits von deren 
jeweiligem Gegenteil abgegrenzt wurde. Gleichzeitig wirkte das so Ausgelagerte 
als konstitutives Außen wiederum definierend.

Zusammengenommen bot diese Motivik ein normativ aufgeladenes Argu­
mentarium, das bestimmte politische, soziale, ökonomische und religiöse 
Interventionen legitimierte. Und sie bildete ein Narrativ, das Identitäten, 
Selbstverständnisse und Fremdzuschreibungen nachhaltig prägte. Insbesonde­
re, aber nicht nur im Zusammenhang mit kolonisierten Kontexten, geht es 
um eine Reihung von Dichotomien die ein positiv besetztes, «nach vorne» ge­
richtetes «modern» (Wagner 2009: S. 13–14; Latour 1997) mit einem negativ 
besetzten «nach hinten» gerichteten «traditionell» kontrastiert.4 Im hier disku­
tierten Zeitraum waren die Schlagworte: «zivilisiert» im Kontrast zu «unzivili­

3 Vgl. auch Neubert in diesem Band.
4 Dass sich diese Bewertungsstruktur bei genauerer Betrachtung verkompliziert – bzw. ‹verdop­

pelt› – kommt weiter unten noch zur Sprache.

DAS VOKABULAR DER MODERNE ALS RESSOURCE 255

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


siert», «primitiv» und «wild» (Chidester 2014: xiif.; Coe 2005: 33).5 An diese 
mittlerweile obsoleten Schlagworte schlossen sich eine Reihe von Konnotatio­
nen an, die teils auch aktuell noch in dieser binären Codierung in Gebrauch 
sind. Das konkrete Vokabular ist hinreichend bekannt, dennoch will ich hier 
jene Elemente explizit und in verdichteter Form auflisten, die im analysierten 
Beispiel zum Tragen kommen werden:

«Modern» war «geplant», «ordentlich/geordnet», «ruhig», «sauber», «hy­
gienisch», «gesund» und strahlte vor seinem Gegenteil, das «ad hoc», «cha-
otisch» (vgl. Pietz 1985: 8), «nackt», «laut», «schmutzig», «unhygie­
nisch», «krank» war (vgl. Rogaski 2004; Parker 2000: 222–228). «Mo­
derne» Herangehensweisen waren «wissenschaftlich», «technisch», «medizi­
nisch», «effizient», «rational», «vernünftig», «individualistisch» und galten 
als «männlich», ihr Gegenteil war «religiös», «rituell», «tradiert», «verschwen­
derisch», «kollektiv», «irrational», «emotional», «rauschhaft», «triebhaft» und 
galt als «weiblich» (Wheeler-Barclay 2010: 215–242; Brunotte 2008: 71–
72). Die Elemente der Dichotomie konnotierten auch legitime, weil «vernünfti­
ge» Herrschaft auf der einen und irrationalen Despotismus auf der anderen Sei­
te. Und sie stellten die Idee der «komplexen», «differenzierten» – auch im Sinne 
der Unterscheidung von Öffentlichem und Privatem, Säkularem und Religiö­
sem – der «einfachen», weil «undifferenzierten» Gesellschaft gegenüber, in der 
dies alles zusammenfalle (vgl. Latour 1997: 20; Goody 1977; Bauman 2005: 29).

Mir geht es nun darum zu zeigen, wie diese spezifische dichotomisierende 
Motivik, die ich hier als «Vokabular der Moderne» bezeichne, in der Praxis 
wirkmächtig war, indem sie als diskursives Arsenal von Teilnehmenden am 
religiösen Feld mobilisiert wurde, um die eigene Position gegen Konkurrentin­
nen durchzusetzen. Das geschah nota bene nicht nur von christlicher Seite, 
die, obwohl zahlenmäßig im untersuchten Zeitraum noch nicht dominant, 
den Diskurs massiv prägte,6 sondern auch innerhalb des lokal-religiösen, soge­
nannt «traditionellen» Spektrums. Diese Akteure gilt es nun als nächstes vorzu­
stellen.

5 Es sei angemerkt, dass diese Dichotomien Charakteristikum, aber nicht Proprium des hier 
beschriebenen Diskurses waren. Auch historisch und geographisch anders gelagerte Diskurse 
teilen diese Eigenschaft. Darunter solche, die im hier beschriebenen Kontext historisch unab­
hängig vom Einfluss Europas verankert waren und die bisweilen mit direkt vergleichbaren 
dichotomen Motiviken arbeiteten (Parker 2006). Über solche Äquivalenzen fanden bisweilen 
diskursive Allianzen statt, die quer liegen zur Unterscheidung «kolonisierend» – «kolonisiert».

6 Es ist hier auch mit zu bedenken, dass in der heutigen Rekonstruktion dieser Diskurse 
schriftliche Quellen eine überproportional große Rolle spielen und dass diese schriftlichen 
Zeugnisse wiederum überdurchschnittlich stark die Perspektive christlicher Akteure repräsen­
tieren.

256 ANNE BEUTTER

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Woyei in der Religionslandschaft von Accra und deren 
Transformation unter den Bedingungen kolonialer Moderne

Im Zentrum stehen die woyei, eine bestimmte Gruppe aus den Reihen der loka­
len Ritualspezialistinnen und -spezialisten. woyei (Einzahl in Ga: woyoo) waren 
die Medien der Ga-Gottheiten (won und jemawoji). Ga-Gottheiten hatten in 
der Regel nur weibliche Medien – im Gegensatz zu anderen Gottheiten in der 
Region. Die Gottheit ergriff die betreffende Frau, woraufhin diese eine mehr­
jährige Ausbildung absolvierte (Kilson 1972: 174, 176; 1971: 17, 20). Eine wo­
yoo besass ein sakrales Tongefäss, das mit speziellem Wasser gefüllt war (Am­
mah 2016c). Unterstützt von Assistierenden (dadefoi) mit Schlaginstrumenten 
nahm sie über dieses Wasser mit der betreffenden Gottheit7 Kontakt auf und 
trat in tranceartige Zustände ein. Hatte die Gottheit von ihr Besitz ergriffen, 
sprach die woyoo nicht mehr als sie selbst, sondern die Gottheit sprach durch 
sie (Kilson 1972: 175; Parker 2000: 184–185). Auf diese Weise stellten die 
woyei als «mouthpieces» die direkte Verbindung zu den Gottheiten her. Durch 
diesen direkten Kontakt mit den Gottheiten, einen Kontakt, den keine andere 
Personengruppe unter den Ga-Ritualspezialisten und ‑spezialistinnen in dieser 
Form hatte, genossen die woyei einen hohen Status in der patriarchal struktu­
rierten Ga-Gesellschaft. Und sie konnten mit ihrer Praxis auch ökonomisch
sehr erfolgreich sein (Kilson 1972: 175–177; Parker 2000: 183, 185).

Im religiösen Feld hatten woyei zwei zentrale Rollen: Einerseits gab es woyei, 
die als unabhängige Ritualspezialistinnen agierten. Man suchte sie zur Lösung 
außergewöhnlicher Problemsituationen auf, bei denen man eine spirituelle Ur­
sache vermutete. Gleichzeitig waren woyei aber auch Teil der für verschiede­
ne Stadtgottheiten vollzogenen öffentlichen «civic rituals», die den Jahreslauf 
prägten (Kilson 1972: 175, 1971: 21–26; Ammah 2016b: 271–275). Die promi­
nentesten Rituale der woyei fanden im Freien statt,8 meist auf einem offenen 
Platz oder einer Straße, und konnten mehrere Stunden dauern. Auf der einen 
Seite postierten sich die Musizierenden mit den charakteristischen Trommeln 
und weiteren Schlaginstrumenten, und rund um den Platz sammelte sich ein 
Publikum, das die Melodien der rituellen Gesänge (kplelala) teilweise mitsang. 
Auf der offenen Fläche in der Mitte bewegten sich eine oder mehrere woyei, im 
rituellen Tanz (kplezoo) (Kilson 1971: 24–30).

Mit ihren beiden Wirkungsbereichen – als Sprachrohr der Ga-Stadtgotthei­
ten in den civic rituals einerseits und als freischaffende Ritualexpertin für 
individuelle Anliegen spiritueller Heilung andererseits – waren die woyei einge­
bettet in ein dynamisches religiöses Feld (Parker 2000: 185; Acquah 1958: 123–
131; Field 1940). Ein grober Überblick über die verschiedenen Akteursgruppen

2.

7 Oder mit anderen Entitäten der unsichtbaren Welt wie Ahnen.
8 Im Gegensatz zu den Anlassbezogenen Konsultationen (Kilson 1972: 175).

DAS VOKABULAR DER MODERNE ALS RESSOURCE 257

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


im religiösen Feld Accras am Ende des 19. und in den ersten Dekaden des 
zwanzigsten Jahrhunderts lässt sich in Anlehnung an Bourdieus Modell des 
religiösen Feldes (Bourdieu 2009) wie folgt skizzieren.9

Religiöse Autoritäten und Ritualspezialisten, die ihre Autorität durch etablier­
te institutionalisierte Strukturen erhielten, waren die wulomei (Einzahl wulo­
mo). Sie waren die Priester der Stadtgottheiten, der jemawoji. Als solche waren 
sie hauptverantwortlich für die Ritualzyklen der Ga-Gottheiten, wirkten im 
Gegensatz zu den woyei aber nicht als deren Medien. Das Amt des wulomo war 
erblich und wurde von Männern bekleidet (Ammah 2016b: 271–275; Kilson 
1972: 172). Die Autorität der wulomei gründete in den Gottheiten, denen sie 
dienten, und bezog sich damit auf eine nicht-menschliche Quelle der Macht 
(vgl. Gilbert 1989). Ebenfalls in diese Sparte fielen die mantsemei, die Vorsteher 
der einzelnen Siedlungsteile der Stadt, umgangssprachlich «chiefs» genannt. 
Sie waren rituell für die Stadtteile verantwortlich, denen sie vorstanden. Sie 
legitimierten ihre Herrschaft aus der Siedlungsgeschichte. Ihre Autorität bezog 
sich damit auf eine gesellschaftsinterne, menschliche Quelle der Macht und war 
insofern «säkular» begründet, wenn man die Begrifflichkeit benutzen will. Aber 
sie hatten als Stellvertreter der Gesellschaft, der sie vorstanden, rituelle Verant­
wortung gegenüber Gottheiten und Ahnen. Beide, mantsemei und wulomei, 
gehörten zu den Machtpolen, die auch die präkoloniale Ga-Gesellschaft geprägt 
hatten. Was die religiöse Praxis betrifft, so waren beide beteiligt an den bereits 
genannten kollektiven öffentlichen Ritualen, die das Jahr strukturierten, und 
sie waren in unterschiedlichen Funktionen verantwortlich für die individuellen 
Ritualzyklen für die Stadt-, Quartier- und Hausgottheiten (Ammah 2016b; 
Sackeyfio-Lenoch 2014: 25–30; Parker 2000: 17–25, 174–176).

Von diesen institutionalisierten und etablierten Ritualspezialisten lassen sich 
die Vertreterinnen und Vertreter religiöser Innovationen10 unterschiedlicher 
Provenienz unterscheiden: Prominent waren hier christliche Missionskirchen, 
die als voluntaristische Gemeinschaft der Auserwählten auftraten und eine weit­
gehende Anpassung der Lebensführung verlangten. Ebenso wichtig war deren 
direkte Konkurrenz: neue religiöse Bewegungen afrikanischer Provenienz wie 
die aus dem Norden des heutigen Ghana ‹importierten› Anti-baji-Bewegun­
gen (sogenannte «witchfinding cults») wie Aberewa und die African Initiated 
Churches der Region (McCaskie 1981; Parker 2004; Odotei 1991: 63; Middle­
ton 1983; Meyer 2004; Isichei 1995).

9 Die Struktur der Darstellung lehnt sich grob an Bourdieus Modell des religiösen Feldes an 
(Bourdieu 2009). Das Modell eignet sich dafür insofern, als es die Religionslandschaft nicht 
nach religiösen Traditionen gliedert, sondern auf verschiedene Arten religiöser Angebote 
und damit einhergehende Organisationsformen und Trägerschaften abstellt.

10 Der Ausdruck umfasst in einem breiten Sinne, Akteure, Bewegungen und Organisationen 
unterschiedlicher Provenienz, die neue Götter, neue Riten, neue Symbolarrangements und 
religiöse Objekte, neue Gemeinschaftsformen und neue Spezialistenämter einführten (vgl. 
Vansina et al. (1976).

258 ANNE BEUTTER

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Als dritten Pol in diesem Feld sind jene Personen zu erwähnen, die punktuell 
bei individuellen Problemstellungen für ihre Dienstleistung als Vermittlerin 
bzw. Vermittler oder Heilerin bzw. Heiler aufgesucht wurden. Hierzu gehören 
die freischaffenden woyei, neben vielen anderen lokalen und auch zugewander­
ten religiös-medizinischen Expertinnen und Experten. Im Falle der woyei war 
die Position nicht erblich, sondern an ihre Person gebunden und ihr Prestige an 
die jeweils individuellen Fähigkeiten gekoppelt (Kilson 1971: 20, 89–95, 1972: 
172; Field 1960: 105–133).

Dieses Feld war divers, dynamisch und kompetitiv, obwohl oder gerade weil 
die religiöse Praxis und Zugehörigkeit der Laien darin nicht als ausschließlich 
zu denken ist. In der Besetzung dieses pluralen Feldes und seiner diskursiven
Repräsentation zeichneten sich nun seit dem späten 19. Jahrhundert Verände­
rungen ab, die für die hier verfolgte Themenstellung relevant sind.11

Im Zuge kolonialer Indienstnahme lokaler politischer Strukturen wurden die 
Inhalte und Rollen von wulomei und mantsemei verändert, und zwar entlang 
der Unterscheidung von «säkularen»/politischen und «religiösen» Einflussbe­
reichen. Den mantsemei wies das britische Kolonialregime administrativ-politi­
sche Aufgaben zu und machte sie in dieser Form zu einem Teil des staatlichen
Apparats unter britischer Ägide. Die wulomei wurden derweil zunehmend aus 
der politisch-administrativen Struktur verdrängt. Sie verloren ihren bisherigen 
Einfluss, z.B. im Bereich der Rechtsprechung. Im «religiösen» Bereich, der ih­
nen im neuen Regime als Wirkungsfeld zugebilligt wurde, galt es für sie, die 
Position gegen Konkurrenz zu sichern (Rathbone 2000: 11; Parker 2000: 102, 
134, 169, 174–177). Durch diese, an den ‹modernen Unterscheidungen› funk­
tionaler Differenzierung nach europäischer Vorlage (vgl. Bauman 2005: 30; 
Einleitung: S. 8) orientierten kolonialpolitischen Säkularisierungsversuche soll­
te das plurale Feld ritueller Verantwortlichkeiten als religiöses Feld restruktu­
riert werden. Dieses Feld suchte man von der politischen Autoritätsstruktur zu 
entflechten, während die möglichen Akteurspositionen und -funktionen unter 
den Maßgaben ebendieses neuen Paradigmas ausgefochten und repräsentiert 
wurden.

Nicht nur politisch, sondern auch wirtschaftlich waren das späte 19. und 
frühe 20. Jahrhundert eine Zeit tiefgreifender Umbrüche. Das Verbot des Han­
dels mit versklavten Menschen 1874, die Bekämpfung von domestic slavery, 
die Umstellung auf Cash-Crop-Wirtschaft für den neuen legitimate trade sowie 
der damit verbundene Kakaoboom und die Monetarisierung krempelten die 
wirtschaftlichen Strukturen der Region um. Soziale Macht- und Abhängigkeits­

11 Weitere Akteure im religiösen Feld, auf die hier aber nicht weiter eingegangen wird, sind 
die muslimischen Gruppen. Auch sie spielten im untersuchten Zeitraum eine Rolle für 
die Entwicklung der Religionslandschaft von Accra, insbesondere im Zusammenhang mit 
Arbeitsmigration im Zuge der wirtschaftlichen und urbanen Veränderungen (Ntewusu 2013; 
Pellow 2001: 63–65; Parker 2000: 163–169).

DAS VOKABULAR DER MODERNE ALS RESSOURCE 259

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


strukturen verschoben sich. Es kam zu massiver Arbeitsmigration, zu plötzli­
chem Reichtum und zur Verschiebung und auch Zunahme von Ungleichheit. 
Für Ga-Frauen, die traditionell eine wichtige Rolle im lokalen Handel spiel­
ten, bedeutete die Umstellung auf cash crop und Export eine wirtschaftliche 
Marginalisierung (Austin 2005; Hill 1963; McCaskie 2000: 124–200). Diese 
wirtschaftlichen und sozialen Umbrüche befeuerten auch die Suche nach phy­
sischem und spirituellem Schutz, nach Abwehr von Unheil und der Wieder­
herstellung von Wohlbefinden. Angebote von rituellen Dienstleisterinnen oder 
Dienstleistern wie den freischaffenden woyei konnten darauf eine Antwort sein 
(Field 1960; vgl. McCaskie 2000: 178–200). Gleichzeitig steigerte die Monetari­
sierung die Zahlungsfähigkeit gewisser sozialer Gruppen, und kolonial-kapita­
listische Strukturen beförderten die Individualisierung von Akkumulation und 
Konsum, darin inbegriffen den Konsum religiöser Dienstleistungen (McCaskie 
2000: 106, 125, 189; McCaskie 1986: 7). Unter diesen Bedingungen konnte 
woyoo zu sein eine angesehene, individuell befriedigende und auch ökonomisch 
attraktive Aufgabe sein (Kilson 1972; Parker 2000: 183)12 – und ein möglicher 
Weg, sich erfolgreich auf die Bedingungen dieser «modernen Zeiten»13 einzu­
lassen (vgl. Akyeampong 1999).

Motivik der Moderne und koloniale Stadt

Um zu verstehen, wie nun Ressourcenkämpfe in diesem religiösen Feld über 
das Vokabular der Moderne und den über sie mobilisierten staatlichen Appa­
rat ausgetragen wurden, gilt es nun noch, einen Blick auf die Motivik der 
Moderne und die Stadt Accra zu Beginn des 20. Jahrhunderts werfen. Denn die 
sprichwörtliche Arena, in der diese Kämpfe um das religiöse Feld ausgefochten 
wurden, war der Stadtraum von Accra. Die Kolonialbeamten, aber auch eine 
neue lokale, meist christianisierte Bildungselite und die etablierten religiösen, 
politischen und wirtschaftlichen Eliten der Ga-Gesellschaft suchten die Stadt 
nach ihren Vorstellungen zu gestalten.

Accra war seit Jahrhunderten als Handelsknotenpunkt in Kontakt mit ver­
schiedenen europäischen Handelsmächten. Die afrikanischen Gesellschaften 
der Küstenregion kontrollierten den Handel ins Landesinnere. Im Laufe des 
19. Jh. setzte sich Großbritannien als führende Macht an der Küste durch 
und die afrikanischen Staaten in dieser Region wurden zur Kronkolonie Gold­
küste gemacht. 1877 wurde Accra zu deren Hauptstadt. Von britischer Sei­
te sollte die Stadt zum urbanen ‹Schaufenster› ihrer Vorzeigekolonie werden. 
Gleichzeitig war Accra das «politische, kulturelle und sakrale Epizentrum der 

3.

12 Mit Blick auf weibliche Rollen als religiöse Spezialistinnen würde sich ein Vergleich mit 
spiritistischen Medien zeitgleich in Europa durchaus anbieten.

13 Hier nicht im diskursiven, sondern in einem zeitdiagnostischen Sinne gemeint.

260 ANNE BEUTTER

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ga-Welt» (Parker 2000: 170; Übersetzung A.B.) und blieb nachhaltig von afri­
kanischer Urbanität, lokalen Ga Welt- und Gesellschaftsbildern und einer kom­
plexen Ritualtopographie geprägt (Ammah 2016a: 294–327; Parker 2000: 186; 
Quartey-Papafio 1920).

Es ist nun genau die Motivik der Moderne mit ihren dichotomen bewerten­
den Unterscheidungen, die eine Inkompatibilität dieser beiden Aspekte der 
Stadt entwarf. Ein Weg, den Stadtraum mit der einen, der «modernen» Seite 
der Dichotomie zu überschreiben, waren die «sanitation policies» (vgl. Acquah 
1958: 23–25). «Sanitation» war eines der Schlagwörter der Stunde, in dem sich 
das Vokabular der Moderne manifestierte.

Sanitation hatte zum einen die Konnotation von Medizin und Ingenieurswe­
sen, von Epidemiebekämpfung und hygienefördernder «moderner» Infrastruk­
tur und Architektur (Rogaski 2004; Arnold 1988; Curtin 1985). Sanitation 
verwies aber auch auf Ruhe, Ordnung und Regierbarkeit. Denn konkret richte­
ten sich die Maßnahmen gegen die dicht gewachsenen Strukturen der alten 
Stadtviertel von Accra und damit auch gegen die Eigenständigkeit der lokalen 
sozialen und politischen Ordnung. Diese lokale Ordnung wiederum kam und 
kommt unüberseh- und unüberhörbar in der Ritualtopographie der Stadt zum 
Ausdruck (Parker 2000: 99, 195; Goshadze 2019: 192–193).

Während Infrastrukturprojekte für die neuen kolonialen Regierungsviertel 
und europäischen Handelsunternehmen entstanden, widersetzten sich die Ga-
Stadtviertel bis zu einer Epidemie 1907 erfolgreich der kolonialen Durchdrin­
gung (Acquah 1958: 26, 28). Die öffentlichen Rituale machten die fortdauernde 
Wirkung der Ga-Ordnung manifest. Und diese wiederum wurden von der 
Gegenseite als «pandemonium» verschrien und mit gezielten Ritualverboten 
bekämpft. Die Verbote richteten sich u.a. gegen bestimmte Tänze, die man als 
obszön klassifizierte (Parker 2000: 171–173).

Unter dem Stichwort sanitation sehen wir also die «moderne» Stadt: Die 
gesunde Stadt war die geordnete Stadt, war die regierbare Stadt, war eine 
Stadt, in der Religion und Rituale domestiziert sind – in einer für das «moder­
ne» Selbstverständnis verdaulichen Form14 und unter der Kontrolle kolonial
legitimierter und kontrollierbarer lokaler Staatsmänner und allenfalls Priester, 
als «custodians of tradition».15 Welche Rituale welcher Akteure in diesem Raum 
präsent sein konnten, war damit also gleichzeitig eine lokal-religiöse wie auch 
eine eminent politische Frage.

An diesem Punkt zeichnete sich in der Praxis ein Paradox in der Bewertung 
von «Moderne» und «Tradition» ab, das die eingangs beschriebene dichotome
Diskursformation kreuzt. Der Historiker Emmanuel Akyeampong (1999: 282) 

14 Parker (2000: 99–102, 169–170). Dieses Bild sollte sich als nachhaltig wirksam beweisen 
(Plageman 2010: 154–157).

15 Vgl. z.B. die Darstellung der relevanten Akteure, in deren Zentrum «the [Dantu bzw. Korle] 
Priest» steht, bei Quartey-Papafio (1920).

DAS VOKABULAR DER MODERNE ALS RESSOURCE 261

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


formuliert es wie folgt: «[…] the ambiguous nature of modernity,16 with its 
empowering and/or subjugating capacity [… made it] a dangerous concept in 
the relations of colonialism. The coloniser contrived to fracture modernity and 
present certain strands as a ‹gift› to the colonised.» Das Bild von Moderne, das 
die britische Kolonialmacht auf diese Weise als ‹Geschenk› präsentierte, waren 
die «‹three Cs› – Christianity, civilisation, and commerce» (Akyeampong 1999: 
286). Es baute wie gezeigt in allen drei Elementen auf die Abwertung der als ihr 
Gegenteil ausgeschlossenen Elemente der «Tradition» (Coe 2005: S. 30–31).

Als das im Namen der kolonialen «Moderne» zu Überwindende legitimierte 
diese Idee von «Tradition» den kolonialen Zugriff (Akyeampong 1999: 286) 
wie die Verdrängung lokaler ritueller Praktiken, die Säkularisierung lokaler Äm­
ter, die Umgestaltung des Stadtraums im Namen der sanitation, die Einführung 
von cash-economy und cash-crop für den Export. Gleichzeitig aber legitimierte 
ebendiese Idee von «Tradition» auch die lokalen Autoritätsstrukturen, auf die 
sich wiederum die kolonialen Herrschaftsstrukturen – über die Indienstnahme 
von Amtsträgern wie hier den wulomei (Priester der Stadtgottheiten) und 
insbesondere den mantsemei (Vorsteher der Siedlungsteile) – abstützten (vgl. 
Hanretta 2013: 301). Damit gab es in der Praxis eine Form der «Tradition», 
die für die von den Briten anvisierte «Moderne» nützlich, ja unabdingbar war 
(Gray 2005: 141; McCaskie 1986: 7, 12; vgl. Coe 2005: 31).

Sowohl von britischer Seite als auch von Seiten der verschiedenen lokalen 
Akteursgruppen hatte man sich zu diesem Paradox zu verhalten. Letztere 
standen vor der Herausforderung, «[…] to situate [themselves] in the discourse
of modernity and appropriate the empowering aspects of modernity while 
appearing demure and non-threatening» (Akyeampong 1999: 282). Das galt für 
alle Bevölkerungsschichten wie McCaskies (2000) Fallstudien zeigen, doch im 
Besonderen für die lokalen Autoritäten. Für sie ging es um die paradoxe Übung, 
von den Briten, als «loyal and ‹civilised› subject» (Akyeampong 1999: 296) der 
kolonialen Moderne zugewandt und gleichzeitig als Vertreter der richtigen, 
der domestizierten und die koloniale Herrschaft stabilisierenden «Tradition»17 

wahrgenommen zu werden; und das möglichst, ohne dabei die Legitimität 
und damit Autorität gegenüber den eigenen Untertanen zu verlieren. Das zeigt 
Akyeampong eindrücklich an der Person des Asantehene Agyeman Prempeh I 
(Akyeampong 1999: 300).18

Die unterschiedlichen lokalen Akteure wie die mantsemei und wulomei als 
etablierte lokale Eliten, die ihren politisch-sozialen Einfluss so weit als möglich 
zu erhalten suchen, neue afrikanische Wirtschaftseliten und Bildungsschichten, 

16 Bei Akyeampong sowohl diskursiv als auch zeitdiagnostisch verwendet.
17 Emblematisch dafür ist das, was als «native law and custom» kodifiziert im dualen Rechts­

system zum Einsatz kam.
18 Asantehene (König von Asante) Agyeman Prempeh I wurde von den Briten zunächst depor­

tiert, später als Zivilist repatriiert und zuletzt mit reduzierter Amtsgewalt im neu eingerichte­
ten Amt des Kumasehene in die Regierung des nunmehr kolonisierten Asante eingegliedert.

262 ANNE BEUTTER

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


die außerhalb hergebrachter lokaler Strukturen gesellschaftlichen Einfluss ein­
forderten, und breite, durch Lohnarbeit und Arbeitsmigration erfasste Bevölke­
rungsschichten fanden unterschiedliche Herangehensweisen, sich zu diesem 
Widerspruch zu verhalten (McCaskie 1986; McCaskie 2000: 124–142). Mög­
lichkeiten, sich in dieser Frage zu positionieren, waren nicht nur die Übernah­
me bestimmter Marker in der Lebensführung oder in Glaubensfragen (McCas­
kie 1986: 12). Auch die Beteiligung am Moderne-Diskurs unter Verwendung 
der hier thematisierten Motivik war ein solcher Weg (Akyeampong 1999: 280, 
290).

Motivik der Moderne als Ressource im Kampf um das religiöse Feld

Damit sind die Bausteine zusammengetragen, um zu sehen, warum und wie 
nicht nur christliche, sondern auch bestimmte lokal-religiöse Akteure und ihre 
Anhängerschaft über das Vokabular der Moderne die kolonialstaatliche Infra­
struktur mobilisieren konnten, um gegen die religiöse Konkurrenz, darunter die 
woyei (weibliche Medien), vorzugehen und so ihre eigene Position im religiösen 
Feld zu sichern. Dabei beteiligten sie sich an einem breiteren Diskurs, der nicht 
nur von britisch kolonialer und europäisch missionarischer Seite, sondern auch 
von «Moderne»-freundlichen Kreisen der lokalen Gesellschaft, insbesondere, 
aber nicht ausschließlich aus dem christlichen Spektrum gespeist wurde. Denn 
die Fronten, aber auch die Allianzen verliefen nicht nur zwischen britischen 
Kolonialbeamten und lokalen Akteuren, sondern auch zwischen alten, lokal-re­
ligiösen und neuen, meist christianisierten afrikanischen Eliten. Und sie verlie­
fen zwischen den unterschiedlichen Akteuren innerhalb des lokal-religiösen 
Spektrums (McCaskie 1986: 8, 13; Parker 2000: 136, 146, 176; Abun-Nasr 2003: 
221–228; Quartey-Papafio 1911: 322).

Eine publizistische Form erhielt dieser Diskurs, der sich an der Repräsentati­
on legitimer Positionen im pluralen religiösen Feld abarbeitete, in Zeitungen 
und Zeitschriftenbeiträgen, die in den ersten Dekaden des 20. Jahrhunderts 
insbesondere von den urbanen afrikanischen Bildungsschichten produziert und 
konsumiert wurden (Plageman 2010: 140–141; Parker 2000: 102).19 Ein Bei­
spiel für die komplexe Frontstellung dabei ist der folgende Auszug aus einem 
Artikel vom 3. Mai 1924 im Gold Coast Independent, einer der wichtigen in 
Ghana verlegten Zeitungen der Zeit:

In the olden days whenever an okonfo [sic, A. B.] (fetish man or woman) was in possession 
of idols or fetishes with the intent of destroying … people’s lives, the priests [wulomei, 
A. B.] who are our ministers and doctors had power to order the arrest of such an individ­

4.

19 Die hier zitierten Beiträge des ghanaischen Juristen A. B. Quartey Papafio und etwas später 
diejenigen von E.A. Ammah sind ebenfalls diesem Diskurs zuzurechnen.

DAS VOKABULAR DER MODERNE ALS RESSOURCE 263

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ual […] and all the idols or fetish were burnt in public. I therefore … appeal to all our 
Mantesemei and Priests [wulomei, A. B.] … for immediate resuscitation of the custom.20

Der Begriff okomfo ist der Twi-Begriff für Priester von Akan-Gottheiten.21 Die 
Spezifizierung «fetish man or woman» zeigt allerdings an, dass sich der Begriff 
hier als Sammelbezeichnung gegen all jene Akteure im Feld richtete, die als 
freischaffende Heilerinnen bzw. Heiler, Medien und Priesterinnen bzw. Pries­
ter von Gottheiten diverser Provenienz nicht der Kontrolle der wulomei und 
mantsemei, d.h. der institutionalisierten Ga-Ritualspezialisten, unterstanden. 
Der Autor plädiert für die Aufrechterhaltung oder Wiederherstellung der Ord­
nung in der Stadt22 durch die althergebrachte («in the olden days») Autorität
der wulomei. Letztere präsentiert er mit den Ausdrücken «our ministers and 
doctors» in einer modernekompatiblen Form.23 Mit dem Symbol der öffentli­
chen Verbrennung von Paraphernalien der religiösen Konkurrenz, benutzt er 
gleichzeitig ein Motiv, das klar dem Fundus christlicher Missions- und Konver­
sionsnarrative entlehnt ist. Dort stand es stereotypisch für die Überwindung 
der als wirkungslos bis schädlich diffamierten ‹falschen Religion› und ihrer Ver­
strickungen in eine irrationale Ordnung und deren teuflischen Dinge (Meyer 
1999: S. 83–111, 113).

In die Geschichte des von unterschiedlichen Seiten und über ein diverses 
Dispositiv wie Gesetzgebung, Infrastruktur und Publizistik bewirtschafteten 
Diskurses, in dem das Vokabular der Moderne gegen religiöse Konkurrentin­
nen und Konkurrenten zum Einsatz kam, reihen sich auch Rhetorik und Maß­
nahmen gegen die freischaffenden woyei ein.24

Der Ga-mantse25 hatte bereits in den 1890er-Jahren einen Bann gegen die 
woyei in Accra ins Auge gefasst. Die Motivation dafür sieht Parker insbesondere 
in ökonomischen Beweggründen, die sich aus der oben beschriebenen Verän­
derung der Rolle von mantsemei ergaben: Die rituell-rechtlichen Funktionen 
des Ga-mantse waren durch die britische Obrigkeit deutlich eingeschränkt 

20 Gold Coast Independent, 3. Mai 1924 nach Parker (2000: 181), Auslassungen ohne eckige 
Klammern wie dort. Zur Interpretation siehe zusätzlich Parker (2000: 192, Endnote 125).

21 Akan bezeichnet ein in Kultur und Sprache (Twi) verbundenes Cluster von Gesellschaften 
im heutigen südlichen Ghana und der Elfenbeinküste. Die verschiedenen Twi-Dialekte sind 
geografisch weiter verbreitet als Ga.

22 Dass es hierbei vermutlich eher um das Einführen einer neuen Ordnung gehen dürfte, 
sei hier nur am Rande erwähnt und erinnert an McCaskies Beobachtung zu religiösen 
Reformen im präkolonialen Asante, die Kritik am Status quo in der Regel nicht im Duktus 
der Revolution, sondern der Restauration thematisierten (McCaskie 1995: 124).

23 Dass er ihnen für die aktuelle Forderung («immediate resuscitation of the custom») die 
mantsemei zur Seite stellt, kann als Zugeständnis an die veränderten Rollen dieser Ämter 
gelesen werden.

24 Wo nicht anders angegeben bezieht sich die Darstellung im folgenden Abschnitt auf Parker 
(2000: 178–186).

25 Die föderalistische Struktur der politischen Ga-Ordnung wurden in der britischen Restruk­
turierung lokaler politischer Ordnung in eine zentralistische, hierarchische Form gebracht, 
an deren Spitze der Ga-mantse stand.

264 ANNE BEUTTER

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


und auch die Einnahmen, die er daraus generieren konnte, strikt plafoniert 
worden. woyei hingegen unterstanden für ihre stark nachgefragten rituellen 
Dienstleistungen keinen solchen Einschränkungen und hatten sich dem mantse 
gegenüber offenbar geweigert, ihr Honorar nach unten anzupassen (Parker 
2000: 184).

Um zu verstehen, was eine solche Konstellation für die Autorität der Amtsin­
haber und die Konkurrenz um den rituellen Raum der Stadt bedeuten konnte, 
ist ein Vergleich zu Maßnahmen instruktiv, die Agyeman Prempeh I nach seiner 
Rückkehr u.a. gegen syrische Händler und gegen «a new class of wealthy com­
moners akonkofo (‹capitalists›, ‹gentlemen›)» (Akyeampong 1999: 299) ergriff. 
Ähnlich wie zuvor die erfolgreichen freischaffenden woyei in Accra waren diese 
Akteure im neuen britisch-kolonialen Regime unabhängig von den hergebrach­
ten politischen Strukturen zu Reichtum und sozialem Ansehen gekommen. Sie 
stellten eine empfindliche Herausforderung für den ökonomischen und den 
verbleibenden politischen Einfluss der etablierten lokalen Autoritäten dar (vgl. 
McCaskie 1983, 1986). Gleichzeitig hatte ein Vorgehen gegen diese Akteure den 
Vorteil, dass damit die eigene Autorität eingefordert werden konnte, ohne dass 
die britische Kolonialadministration dies als Angriff auf ihre Interessen auffas­
sen musste (Akyeampong 1999: 299–300). Und im Fall der woyei konnte man 
dabei, wie gleich deutlich wird, außerdem noch die eigene «Moderne-Freund­
lichkeit» unter Beweis stellen.

Da die lokalen Autoritäten in Accra im betreffenden Zeitraum keine eigene 
Polizei mehr betreiben durften, waren sie zur Durchsetzung eines solchen 
Banns direkt auf den kolonialen Zwangsapparat angewiesen (Acquah 1958: 25; 
Parker 2000: 169). Und so brachte der Ga-mantse den Gouverneur der Gold­
küste dazu, den Bann per Dekret umzusetzen, so dass es woyei fortan verboten 
war, in der Stadt öffentlich zu tanzen und ihre Rituale durchzuführen.26 Davon, 
dass der Bann wohl eher punktuell als flächendeckend durchgesetzt wurde, 
zeugt ein Foto von ca. 1904 aus dem Archiv der Basler Mission (Abb. 1).

26 Zur Motivation britischer Intervention im religiösen Feld siehe Parker (2004: 417–418).

DAS VOKABULAR DER MODERNE ALS RESSOURCE 265

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Religionslandschaft in Accra zu Beginn des 20. Jahrhunderts: Eine woyoo prakti­
ziert vor Publikum in Osu (Accra) zur Zeit des Verbots (um 1904). Die Schatten 
vorne rechts im Bild könnten jene der dadefoi (Musiker) sein, im Hintergrund ist 
der Turm der Kapelle der Basler Mission zu sehen (vgl. Parker 2000: 179). (Foto: 
Max Otto Schultze, Archiv der Basler Mission, BMA QD-32.032.0162; online: 
https://www.bmarchives.org/items/show/73300, abgerufen 16.8.2021).

1916 wurde der Bann aufgehoben, die woyei kehrten zurück nach Accra und 
waren sehr gefragt. Gleichzeitig fand sich auch ein Teil der Öffentlichkeit, die 
dieser Entwicklung mehr als skeptisch gegenüberstand. In den 1920er-Jahren 
wurden woyei publizistisch angegangen, und es wurde eine Reihe von rechtli­
chen Verfahren gegen woyei angestrengt. Das Mittel der Wahl, die religiösen 
Konkurrentinnen zu bekämpfen, waren nun die staatlichen Gerichte.

Aber wie konnte man gegenüber der kolonialstaatlichen Obrigkeit – dem 
Gouverneur und den Rechtsinstanzen – plausibilisieren, dass gerade diese Ak­
teurinnen besonders verbietens- bzw. beobachtenswert sind? Hier kommt wie­
derum das Vokabular der Moderne zum Tragen: Von ihren Gegnern als «dan­
gerous fetish priestess» (Parker 2000: 185) präsentiert, personifizierten die 
woyei all das, was die moderne, ‹zivilisierte Stadt› bedrohte.

Mit dem Schlagwort «fetish» (Pietz 1985: 14) versehen, standen sie em­
blematisch für jene lokal-religiösen Praktiken, die als «primitive», «nutzlo­
se», «falsche» oder gar «gefährliche» Religion abgewertet wurden und die man 
in einen Kontrast mit «zivilisierter», «vernünftiger» Religion stellte. Die Wort­
wahl und Motivik orientierten sich hier explizit an denjenigen christlicher 
Polemik (Meyer 1999: 96–100). Diese Motivik galt selbst als Teil des «moder­

Abbildung 1:

266 ANNE BEUTTER

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bmarchives.org/items/show/73300
https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.bmarchives.org/items/show/73300


nen» Arsenals und wurde von den christlichen Akteuren diskursmächtig in 
ihrer Repräsentation des pluralen religiösen Umfelds eingesetzt. Der oben zi­
tierte Zeitungsartikel zeigt aber, dass auch Anhänger lokaler Religionen die 
Motivik aufgriffen.27 Als rituell mächtige, sozial angesehene und ökonomisch
unabhängige Frauen stellten die woyei die «balance of conjugal and ritual 
power» (Parker 2000: 181) innerhalb der Ga-Gesellschaft in Frage (vgl. McCas­
kie 2000: 161–163). Und sie passten auch nicht in das Bild, das britische und 
christlich-missionarisch Kräfte als zeitgemäße Frauenrollen vorsahen (Maxwell 
2013: 273). Als Gefahr galten sie für die Ga-Gesellschaft im Allgemeinen und 
für die öffentliche Gesundheit, Recht und Ordnung im Besonderen: Denn in 
der Rhetorik ihrer Gegnerschaft waren die woyei gierige Trickster, welche die 
Unmoral in der Stadt befördern, skrupellos Menschen vergiften oder rituell und 
ökonomisch in ihre Abhängigkeit bringen, um sich zu bereichern (Parker 2000: 
177, 178, 181; vgl. Gray 2005; Parker 2004: 402). Aber auch die öffentliche 
Ordnung und die Kontrolle über die Vorzeigestadt stand auf dem Spiel: Mit 
ihren Ritualen stifteten sie «Chaos» und besudelten das Bild der «fortschritt­
lichen» Stadt. Sie agierten nicht im Privaten, sondern machten «Lärm» und 
zögen in aller Öffentlichkeit stundenlang Menschenmengen an. Als besessen 
tanzend, singend und nur mit einem Hüfttuch bekleidet, sah man sie als Gefahr 
des öffentlichen Friedens, der Moral und der Kontrolle über die Stadt (Parker 
2000: 185).

Auf diesem diskursiven Wege ließen sich die staatlichen Infrastrukturen und 
Zwangsapparate durchaus mobilisieren, denn «[t]he activities of Ga spirit medi­
ums not only reinforced the established social and ritual power of women in 
Accra, but directly challenged notions of the colonial capital as a symbol of 
ordered modernity» (Parker 2000: 155).

Kurz: Das aus den dichotomen Bewertungen des Vokabulars der Moderne 
gespeiste Bild der gefährlichen, wilden, Frauen verbannte die woyei sowohl im 
wörtlichen Sinne als auch diskursiv in den «bush», der in dieser dichotomen 
Reihung den konstitutiven Kontrast zur «zivilisierten», «modernen» Stadt dar­
stellte. Im Gegensatz zu diesem Bild ließen sich, wie im oben zitierten Artikel, 
die wulomei und mantsemei mit der Gravitas der Hüter alt hergebrachter Ritua­
le entwerfen. Sie legitimierten sich nicht wie die woyei durch Besessenheit, 
sondern durch das ererbte Amts-Charisma einer institutionalisierten, damit 
regierbaren Staatsreligion, dies in direktem Kontrast zu jenen Akteurinnen, 
die als Inbegriff des Gegenteils entworfen wurden. Diese dichotome und hier­
archisierende Motivik unterfütterte also, wie legitime Autoritätspositionen in 
einem pluralen Feld ritueller Verantwortlichkeiten, das durch kolonial indu­
zierte Säkularisierungs- und Differenzierungsmaßnahmen als religiöses Feld

27 Die Deutung bezüglich der religiösen Affiliation des Leserbriefschreibers leite ich daraus ab, 
dass er sich offenbar genug mit den Ga-Priestern identifiziert, dass er diese als «our ministers 
and doctors» und «our Mantesemei and Priests» bezeichnet (Hervorhebung A.B.).

DAS VOKABULAR DER MODERNE ALS RESSOURCE 267

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


restrukturiert worden war, diskursiv repräsentiert und durchgesetzt werden 
konnten.

An diesem Beispiel sehen wir damit einerseits, wie die Motivik der Moderne 
über die koloniale staatliche Infrastruktur und ihre Interventionen in politische, 
soziale, ökonomische und religiöse Zusammenhänge global Verbreitung fand. 
Wir sehen außerdem, wie jene Akteure, die dabei als lokal bzw. als «traditio­
nelle» religiöse und politische Autoritäten entworfen wurden (wie wulomei 
und mantsemei), selbst das Vokabular der Moderne mobilisieren konnten, um 
die eigene Position unter den «modernen» Bedingungen gegen ebenso «moder­
ne» Konkurrenz (lokal-religiöse Entrepreneure wie die woyei ebenso wie die 
neuen christlichen Eliten) durchzusetzen und ihren Platz im sich verändern­
den «religiösen» Feld zu sichern.

Literatur

Abun-Nasr, Sonia (2003): Afrikaner und Missionar. Die Lebensgeschichte von David 
Asante, Basel: Schlettwein.

Acquah, Ioné (1958): Accra survey, London: University of London Press.
Akyeampong, Emmanuel (1999): «Christianity, modernity and the weight of tradition 

in the life of Asantehene Agyeman Prempeh I, c. 1888 – 1931», in: Africa, 69, S. 279–
311.

Ammah, E. A. (2016a): «Ga Calendar», in: Marion Kilson (Hg.), Kings, priests, and 
kinsmen. Essays on Ga culture and society, Legon-Accra: Sub-Saharan, S. 286–369.

Ammah, E. A. (2016b): «Ga religion, world view, forms of worship», Undatiert, in: 
Marion Kilson (Hg.), Kings, priests, and kinsmen. Essays on Ga culture and society, 
Legon-Accra: Sub-Saharan, S. 262–276.

Ammah, E. A. (2016c): «Water in Ga ritual», in: Marion Kilson (Hg.), Kings, priests, 
and kinsmen. Essays on Ga culture and society, Legon-Accra: Sub-Saharan, S. 370–
384.

Appiah, Anthony (1992): In my father’s house. Africa in the philosophy of culture, New 
York: Oxford University Press.

Arnold, David (Hg.) (1988): Imperial medicine and indigenous societies. [rev. versions of 
papers presented at a conference held by the Soc. for the Social History of Medicine at 
the Univ. of Aston on Apr. 19, 1986], Manchester: Manchester University Press.

Austin, Gareth (2005): Labour, land, and capital in Ghana. From slavery to free labour 
in Asante, 1807–1956, Suffolk: Boydell & Brewer.

Bauman, Zygmunt (2005): Moderne und Ambivalenz. Das Ende der Eindeutigkeit, Ham­
burg: Hamburger Edition.

Beckert, Sven (2015): King Cotton. Eine Geschichte des globalen Kapitalismus, Mün­
chen: Beck.

268 ANNE BEUTTER

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bourdieu, Pierre (2009): «Genese und Struktur des religiösen Feldes» [zuerst erschie­
nen als Genèse et structure du champ religieux, Revue française de sociologie 12 (3) 
1971, S. 295–334], in: Franz Schultheis, Stephan Egger (Hg.), Religion. Schriften zur 
Kultursoziologie 5, Konstanz: UVK, S. 30–91.

Brunotte, Ulrike (2008): «Jane Ellen Harrison (1859-1928): Gewendeter Kolonialdis­
kurs, Ritualtheorie, Suffrage», in: Anna-Katharina Höpflinger, Ann Jeffers, Daria 
Pezzoli-Olgiati (Hg.), Handbuch Gender und Religion, Göttingen: Vandenhoeck & 
Ruprecht, S. 69–78.

Chidester, David (2014): Empire of religion. Imperialism and comparative religion, 
Chicago: University of Chicago Press.

Coe, Cati (2005): Dilemmas of culture in African schools. Youth, nationalism, and the 
transformation of knowledge, Chicago: University of Chicago Press.

Curtin, Philip D. (1985): «Medical knowledge and urban planning in tropical Africa», 
in: The American Historical Review, 90, Nr. 3, S. 594.

Dipper, Christopf (2013): «Religion in modernen Zeiten: Die Perspektive des Histori­
kers», in: Ulrich Willems, Detlef Pollack, Helene Basu, Thomas Gutmann, Ulrike 
Spohn (Hg.), Moderne und Religion. Kontroversen um Modernität und Säkularisie­
rung, Bielefeld: Transcript.

Field, Margaret Joyce (1940): «Some new shrines of the Gold Coast and their signifi­
cance», in: Africa, 13, S. 138–149.

Field, Margaret Joyce (1960): Search for security. An ethno-psychiatric study of rural 
Ghana, London: Faber and Faber.

Gilbert, Michelle (1989): «Sources of power in Akuropon-Akuapem: Ambiguity in 
classification», in: William E. Arens, Ivan Karp (Hg.), Creativity of power. Cosmology 
and action in African societies, Washington: Smithsonian Institution Press, S. 60–89.

Goody, Jack (1977): The domestication of the savage mind, Cambridge: Cambridge 
University Press.

Goshadze, Mariam (2019): «When the deities visit for Hɔmɔwɔ: Translating Religion 
in the language of the secular», in: Journal of the American Academy of Religion, 87, 
Nr. 1, S. 191–224.

Gray, Natasha (2005): «Independent spirits: The politics of policing anti-witchcraft 
movements in colonial Ghana, 1908–1927», in: Journal of Religion in Africa, 35, 
Nr. 2, S. 139–158.

Hanretta, Sean (2013): «New religious movements», in: J. Parker, R. Reid (Hg.), The 
Oxford handbook of modern African history: Oxford University Press, S. 298–316.

Hill, Polly (1963): The migrant cocoa-farmers of Southern Ghana. A study in rural 
capitalism, Hamburg, Oxford: Lit; James Currey.

Isichei, Elizabeth Allo (1995): A history of Christianity in Africa. From antiquity to the 
present, Grand Rapids, Mich.: Eerdmans.

Kilson, Marion (1971): Kpele lala. Ga religious songs and symbols, Cambridge, Mas­
sachusetts: Harvard University Press.

Kilson, Marion (1972): «Ambivalence and power: Mediums in Ga Traditional Reli­
gion», in: Journal of Religion in Africa, 4, Nr. 3, S. 171–177.

DAS VOKABULAR DER MODERNE ALS RESSOURCE 269

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Koditschek, Theodore (2011): Liberalism, imperialism and the historical imagination. 
Nineteenth century visions of Greater Britain, Cambridge: Cambridge University 
Press.

Laclau, Ernesto / Mouffe, Chantal / Hintz, Michael / Vorwallner, Gerd (Hg.) (2012): 
Hegemonie und radikale Demokratie. Zur Dekonstruktion des Marxismus, Wien: 
Passagen.

Latour, Bruno (1997): Nous n’avons jamais été modernes. Essai d’anthropologie symétri­
que, Paris: La Découverte.

Maxwell, David (2013): «Christianity», in: John Parker, Richard Reid (Hg.), The Ox­
ford handbook of modern African history, Oxford: Oxford University Press, S. 263–
280.

McCaskie, T. C. (1981): «Anti witchcraft cults in Asante: An essay in the social history 
of an African people», in: History in Africa, 8, S. 125–154.

McCaskie, T. C. (2000): Asante identities. History and modernity in an African village, 
1850–1950, London, Bloomington: Edinburgh University Press.

McCaskie, Thomas C. (1983): «Accumulation, wealth and belief in Asante history: I. To 
the close of the nineteenth century», in: Africa, 53, Nr. 1, S. 23–43.

McCaskie, Thomas C. (1986): «Accumulation: Wealth and belief in Asante history: II 
The twentieth century», in: Africa, 56, Nr. 1, S. 3–23.

McCaskie, Thomas C. (1995): State and society in pre-colonial Asante, Melbourne: 
Cambridge University Press.

Meyer, Birgit (1999): Translating the devil. Religion and modernity among the Ewe in 
Ghana, Edinburgh: Edinburgh University Press.

Meyer, Birgit (2004): «Christianity in Africa: From African independent to pentecostal-
charismatic Churches», in: Annual Review of Anthropology, 33, Nr. 1, S. 447–474.

Middleton, John (1983): «One hundred and fifty years of Christianity in a Ghanaian 
town», in: Africa, 53, Nr. 3, S. 2–19.

Molendijk, Arie L. (2004): «Religious development: C.P. Tiele’s paradigm of science of 
religion», in: Numen, 51, Nr. 3, S. 321–351.

Ntewusu, Samuel A. (2013): «One hundred years of Muslim community in Accra. A 
historical study of Tudu from 1900 to 2000», in: Pade Badru, Brigid M. Sackey (Hg.), 
Islam in Africa south of the Sahara. Essays in gender relations and political reform, 
Lanham: Scarecrow Press, 67–95.

Odotei, Irene (1991): «External influences on Ga society and culture», in: Research 
Review / Institute of African Studies, 7, Nr. 1–2, S. 61–71.

Parker, John (2000): Making the town. Ga state and society in early colonial Accra, 
Portsmouth, NH: Heinemann.

Parker, John (2004): «Witchcraft, anti-witchcraft and trans-regional ritual innovation 
in early colonial Ghana: Sakrabundi and Aberewa, 1889–1910», in: The Journal of 
African History, 45, Nr. 3, S. 393–420.

Parker, John (2006): «Northern gothic: Witches, ghosts and werewolves in the savanna 
hinterland of the Gold Coast, 1900s–1950s», in: Africa, 76, Nr. 3, S. 352–380.

270 ANNE BEUTTER

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Pellow, Deborah (2001): «Cultural differences and urban spatial forms: Elements of 
boundedness in an Accra community», in: American Anthropologist, 103, Nr. 1, 
S. 59–75.

Pietz, William (1985): «The problem of the fetish I», in: Anthropology and aesthetics, 9, 
S. 5–17.

Plageman, Nate (2010): «‹Accra is changing, isn’t it?›: Urban infrastructure, indepen­
dence, and nation in the Gold Coast’s Daily Graphic, 1954–57», in: International 
Journal of African Historical Studies, 43, Nr. 1, S. 137–159.

Quartey-Papafio, A. B. (1911): «On native tribunals of the Akras of the Gold Coast», in: 
African Affairs, 10, Nr. 39, S. 320–330.

Quartey-Papafio, A. B. (1920): «The Gã Homowo festival», in: African Affairs, 19, 
Nr. 75, S. 227–232.

Rathbone, Richard (2000): Nkrumah & the chiefs. The politics of chieftaincy in Ghana, 
1951–60, Accra: Reimmer.

Rogaski, Ruth (2004): Hygienic modernity. Meanings of health and disease in treaty-port 
China, Berkeley: University of California Press.

Sackeyfio-Lenoch, Naaborko (2014): The politics of chieftaincy. Authority and property 
in colonial Ghana 1920–1950, Rochester: University of Rochester Press.

Said, Edward W. (1978): Orientalism, London: Penguin Books.
Seiwert, Hubert (1995): «Religion in der Geschichte der Moderne», in: Zeitschrift für 

Religionswissenschaft, 3, Nr. 1, S. 91–101.
Spivak, Gayatri Chakravorty (1985): «The Rani of Sirmur: An essay in reading the 

archives», in: History and Theory, 24, Nr. 3, S. 247.
Vansina, Jan / Craemer, Willy de / Fox, Renee C. (1976): «Religious movements in 

central Africa: A theoretical Study», in: Comparative Studies in Society and History, 
18, Nr. 4, S. 458–475.

Wagner, Peter (2009): Moderne als Erfahrung und Interpretation. Eine neue Soziologie 
zur Moderne, Konstanz: UVK.

Wheeler-Barclay, Marjorie (Hg.) (2010): The science of religion in Britain, 1860–1915, 
Charlottesville: University of Virginia Press.

DAS VOKABULAR DER MODERNE ALS RESSOURCE 271

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Multiple Modernities und Multiple Islams: 
Überlegungen zur transkulturellen Universalisierbarkeit der 
Modernisierungsthese

Amir Dziri

Einleitung

Seit dem 19. Jahrhundert ist der Verweis auf die «Moderne» zur globalen 
Chiffre wirtschaftlicher Prosperität und gesellschaftlichen Fortschritts gewor­
den. In gleichem Maße jedoch, wie der Begriff der Moderne auf der einen 
Seite an Aufwertung erfuhr, wurde auf der anderen Seite die Vereinbarkeit 
von «Islam» und «Moderne» in den Öffentlichkeiten von Okzident und Orient 
weitgehend negiert (Schulze 2015: 9–18). Die Ausweglosigkeit, die dabei von 
einigen Stimmen heraufbeschworen wird, beruht weniger auf realen Beobach­
tungen der Inkompatibilität zweier vermeintlich geschlossener Funktionssyste­
me als auf der normativen Aufladung zweier bewusst sehr abstrakt gehaltener 
Symbolbegriffe. So werden «Islam» und «Moderne» in ihrer wechselseitigen 
Bezugnahme nicht bloß als deskriptive Begriffe zur Beschreibung von Sach­
verhalten verwendet, die sachgemäß eben als «islamisch» oder «modern» aus­
gewiesen werden können. Vielmehr funktionalisieren Diskursteilnehmende sie 
als «dichte Begriffe», in welchen deskriptiver Gehalt und normativer Anspruch 
verschmelzen und in Kontradiktion zueinander gesetzt werden (Schulze 2015: 
15). Als Werturteile bedingen «Islam» und «Moderne» dieser Wahrnehmung 
zufolge den wechselseitigen Ausschluss, so zumindest die verbreitete Annahme 
in den Öffentlichkeiten muslimischer wie auch westlicher Gesellschaften.

Schaut man genauer hinter diese diskursive Funktionalisierung, wird schnell 
deutlich, dass beide Bezeichnungen inhaltlich nicht so konsistent sind, wie 
es die abstrakte Gegenüberstellung suggeriert: Weder «Moderne» noch «Is­
lam» sind in sich so eindeutig bestimmbar, dass sie die Suggestion ihrer pau­
schalen wechselseitigen Negation rechtfertigen würden. Hinzu kommt, dass 
das Modernisierungstheorem, d.h. die in den 1950er-Jahren in den Sozialwis­
senschaften vorherrschende Annahme, die Welt steuere unweigerlich auf eine 
zunehmende Ablösung traditionaler Gesellschaftsformen zu, in den letzten 
Jahrzehnten zahlreiche kritische Überprüfungen durchlaufen hat. Dies führte 
zu einigen Differenzierungen oder auch Revisionen (Sass 2019). Ähnliches gilt 
für den Pauschalbegriff «Islam»; auch hier monieren jüngere Forschungen die 
Suggestion eines Einheitsbegriffs und weisen stattdessen auf die Vielfältigkeit 

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


von Erscheinungsformen und zugrunde liegenden Konzeptionen der Definie­
rung des Islamisch-Religiösen hin (vgl. Al-Azmeh 2009; Ahmed 2016).

An welchen Fragen arbeiten sich muslimische Reformerinnen und Reformer 
in Bezug auf die Herausforderungen der Moderne ab und welche Antworten 
bieten sie? Wie ist der universelle Anspruch des Modernisierungstheorems im 
Hinblick auf muslimische Gesellschaften zu bewerten? Und ist die Rede von 
Multiple Modernities und Multiple Islams eine Möglichkeit, aus der kommuni­
kativen Unüberbrückbarkeit von «Islam» «und Moderne» herauszutreten? Die­
sen Fragen nachzugehen, ist Ziel der nachfolgenden Überlegungen. Dazu gehe 
ich in einem ersten Teil auf solche Diskussionspunkte des Modernisierungs­
theorems ein, die für die Frage ihrer transkulturellen Universalisierbarkeit aus­
schlaggebend sind. Der zweite Teil des Beitrags widmet sich einer ausgewählten 
Rekonstruktion muslimischer Reformdiskurse, um daran den Diskussionsstand 
über legitime und illegitime Modernisierung nachzuzeichnen. Der letzte Teil 
des Beitrags nimmt die zentrale Fragestellung schließlich wieder auf und disku­
tiert die herausgestellten Befunde. Der Fokus der nachfolgenden Überlegungen 
liegt in einem ersten Analyseschwerpunkt auf der Rekonstruktion muslimischer 
Konzepte im Hinblick auf die Spannung von Tradition und Reform. In einem 
zweiten Analyseschwerpunkt wird entlang empirischer Forschungen diskutiert, 
wie die ermittelten Konzepte zu Tradition und Reform sich auf konkrete Fra­
gen der islamischen Sozialethik in mehrheitlich muslimischen Gesellschaften 
auswirken. Dabei wird sich zeigen, so argumentiert der Beitrag, dass trotz der 
Feststellung allgemeiner globaler Megatrends der Modernisierung, welche auch 
für muslimische Gesellschaften feststellbar sind, einem universellen Anspruch 
von Moderne nach westlichem Modell Grenzen gesetzt sind.

Modernisierung plausibilisieren: Das schwierige Verhältnis von 
Beobachtung und Erklärung

Die historische Genese des Modernisierungstheorems und die wichtigsten 
Punkte ihrer kritischen Diskussion sind bereits vielfach konzentriert dargestellt 
worden und müssen hier nicht wiederholt werden.1 Jenes Kennzeichen des 
Modernisierungstheorems, welches für die hier angeführte Argumentation am 
relevantesten ist, besteht in der Grundannahme einer notwendigen globalen 
Entwicklung nach einem westlichem Modell der Moderne. Um das diskursi­
ve Verhältnis der Formationen «Moderne» und «Islam» sinnvoll zu dechiffrie­
ren, führt indessen kein Weg daran vorbei, auf einige zentrale Aussagen der 
Modernisierungstheorie einzugehen. Für den historischen Längsschnitt ist die 
durch Jeffrey Alexander verwendete Codierung von wissenschaftlichen Positio­

1 Vgl. Pollack (2011); Norris/Inglehart (2011b). Siehe dazu auch die Einleitung zu diesem Band.

274 AMIR DZIRI

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


nierungen in «Modern», «Anti», «Post» und «Neo» so inhaltlich überzeugend 
wie didaktisch anschaulich, weshalb sich die folgende Diskussion entlang dieser 
Zuordnung bewegt (vgl. Alexander 1994).

Ihrer anfänglichen Konstitution in den 1950er- und 1960er-Jahren nach ging 
das Modernisierungstheorem davon aus, dass Modernisierung ein spezifisch 
in Europa einsetzender Prozess sei, der sich zwangsläufig global durchsetzen 
würde («Modern»). In Reaktion gerade auf den Universalisierungsanspruch 
des Modernisierungstheorems entwickelte sich bald eine Gegenrichtung («An­
ti»), die Kritik übte an herrschenden Wirtschaftsverhältnissen, die die bereits 
modernisierten Gesellschaften begünstigen und dadurch die Möglichkeit einer 
globalen wirtschaftlichen Annäherung untergraben würden. Die «Post»-Pha­
se des Modernisierungstheorems wendet sich von der Zwangsläufigkeit eines 
europäischen Vorbildes der Moderne ab und spricht von der Gleichzeitigkeit 
unterschiedlicher lokaler Kompositionen von Modernität. Shmuel Eisenstadts 
Begriff der «multiple modernities» (vgl. Eisenstadt 1979, 2006) wurde prägend 
für diese Phase der Bestimmung von Modernität. Aber auch weitere Konzepte 
wie Rudolph Stichwehs Verflechtungskonzept von globalen Eigenstrukturen der 
Moderne mit partikularen Regionalkulturen (vgl. Stichweh 2006) entspringen 
dem Versuch, das Deterministische am Modernisierungstheorem aufzufächern 
und es pluralistischer zu gestalten. Mit «Neo» kennzeichnet Alexander schließ­
lich eine Phase der Argumentation, in der, zumeist unter Verwendung von 
empirischen Langzeitstudien, die nun zur Verfügung stehen, wiederum ent­
schieden am ursprünglichen Modernisierungstheorem, d.h. an der sukzessiven 
Modernisierung der Welt nach europäischem Muster festgehalten wird (vgl. 
Berger 2006).

In systematischer Hinsicht wird das Modernisierungstheorem seit dessen 
Etablierung insbesondere von einer Diskussion über dessen jeweilige Kriterien 
begleitet: Was sind die maßgeblichen Indizien eines Modernisierungsprozesses 
und inwiefern lässt sich ein solcher Kriterienkatalog global legitimieren? Es 
ist zunächst naheliegend, dass jene Kriterien, an welchen sich ein Prozess der 
Modernisierung ausmachen lassen soll, je nach Perspektive stark variieren. 
Nichtsdestotrotz scheint mit Thomas Schmidt und Annette Pitschmann die 
Identifikation von vier zentralen Gegenstandsfeldern ausgesprochen nützlich: 
Philosophie, Wissenschaft, Politik und Wirtschaft (Winandy 2014). Für die 
Philosophie seien besonders die Subjektzentrierung seit René Descartes und die 
Möglichkeit der Vernunfterklärung allgemeiner Moral seit Immanuel Kant für 
die Modernisierung relevant. Beide Elemente trügen zu einer Rationalisierung
der Ethik bei und lösten die handelnden Subjekte von Zwängen kollektiver 
Kontrolle oder metaphysisch legitimierter Autorität. In der Wissenschaft defi­
niere der Empirismus neue Kriterien der Weltdeutung: Nur das, was empirisch 
wiederholt nachweisbar ist, kann Wahrheitsgeltung beanspruchen. Zugleich sei 
sich das empirische Wissen aber seines provisorischen Charakters bewusst, 

MULTIPLE MODERNITIES UND MULTIPLE ISLAMS 275

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


denn jede Verifikation ist nur eine Momentaufnahme, die jederzeit durch eine 
plausiblere Erklärung ersetzt werden könne. Im Bereich der Politik bilde die 
Bejahung der Konkurrenzdemokratie ein wichtiges Indiz von Modernisierung. 
Das System der Marktwirtschaft, das durch eine intensive Ausdifferenzierung 
und Rationalisierung von Werterzeugungsprozessen gekennzeichnet ist, sei ein 
besonders prägendes Prinzip der Moderne. Dieser stichwortartige Verweis auf 
zentrale Aussagen des Modernisierungstheorems muss an dieser Stelle ausrei­
chen, um daran einen Bezug zum Diskursfeld «Islam» vornehmen zu können.

Ein elementarer Diskussionspunkt des Modernisierungstheorems, vor allem 
dann, wenn es in einem globalen und transkulturellen Maßstab angelegt wird, 
betrifft das schwer zu bestimmende Verhältnis von Beobachtung und Erklärung. 
Der Grundstein dieser Diskussion ist in Max Webers berühmt gewordener For­
mulierung angelegt, die sowohl Frage als auch Aussage zugleich darstellt: «Wel­
che Verkettung von Umständen hat zu dem Ergebnis geführt, dass gerade 
auf dem Boden des Okzidents, und nur hier, Kulturerscheinungen auftraten, 
welche doch […] in einer Entwicklungsrichtung von universeller Bedeutung 
und Gültigkeit lagen?» (zitiert nach Zapf 2006: 229). Die Frage, die im Hin­
blick auf den globalen Universalitätsanspruch des Modernisierungstheorems 
relevant ist, besteht nicht darin, den Okzident als Ursprungsort eines globalen 
Veränderungs- und Entwicklungsprozesses zu identifizieren, sondern in der Art 
und Weise, wie die «Verkettung von Umständen» erklärt wird, die dann zum 
Auftreten von Modernisierung begünstigenden «Kulturerscheinungen» geführt 
haben. Die dahinter liegende Prämisse, um deren Transparenz es hier geht, 
besteht darin anzunehmen, dass gewisse kulturelle Eigenschaften das Erschei­
nungsbild einer Gesamtgesellschaft wirkungsvoll zu prägen in der Lage sind. 
Webers Diagnose ist hinlänglich bekannt: Die protestantische Ethik begünstigte 
einen Rationalisierungs- und Differenzierungsprozess, der ausschlaggebend da­
für war, das hervorzubringen, was sich späterhin als kapitalistische Marktwirt­
schaft etablieren sollte und zu einem zentralen Merkmal von Modernisierung 
wurde.

Webers Prämisse ist deshalb von weitreichender Bedeutung, weil sie Ver­
änderungsprozesse in Politik und Wirtschaft nicht durch politische und wirt­
schaftliche Faktoren erklärt, sondern anhand von Kulturfundamenten, die mit­
telfristig in der gesellschaftlichen Gesamterscheinung durchschlagen würden. 
Gerade aber diese Rückführung von sozialen Wirklichkeiten auf kulturelle Prä­
dispositionen ist wissenschaftsmethodisch umstritten und von einigen Risiken 
umgeben. In seiner Diskussion des amerikanischen und deutschen Konserva­
tismus der Nachkriegszeit hat Jürgen Habermas darauf hingewiesen, dass einige 
Stimmen (Habermas nennt die Kulturtheorien etwa von Peter Steinfels und Da­
niel Bell) politische und wirtschaftliche Fehlentwicklungen reflexartig auf Miss­
stände in Kultur und Bildung zurückführen (Habermas 2006: 33). Hier haben 
wir es sozusagen mit einer Umkehrung der Weber’schen Erklärungsrichtung 

276 AMIR DZIRI

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


zu tun: Die kulturelle Disposition ist nach Habermas nicht Ursache für einen 
zivilisatorischen Erfolgsmoment, vielmehr ist die mutmaßliche zivilisatorische 
Fehlentwicklung Ergebnis eines allgemeinen Kultur- und Bildungsmissstandes.

Dieser Begründungszusammenhang von Wirklichkeit und Ursächlichkeit, 
darauf allein will ich hier hinweisen, wirkt ein Stück weit beliebig und bleibt 
immer einer gewissen Subjektivität verhaftet. Mit gleicher Plausibilität ließe 
sich eine genau umgekehrte Begründungsrichtung anführen, laut welcher Im­
plementierungen auf politisch-institutioneller Ebene nachhaltige Auswirkungen 
auf das Denken und Handeln der Mitglieder einer Gesellschaft, also auf ihre 
Kultur besitzen.

Gerade im Hinblick auf den Universalisierungsanspruch des Modernisie­
rungstheorems wird dieses schwierige Verhältnis von Beobachtung und Erklä­
rung relevant. Die empirische Diagnostik hat in den letzten Jahrzehnten sicher­
lich dazu beigetragen, das Modernisierungstheorem von einer subjektiven hin 
zu einer objektiveren Aussagenposition zu verschieben. Nichtsdestotrotz schlei­
chen sich immer wieder mehr oder wenig erkennbare normative Unterlegungen 
in die wissenschaftliche, insbesondere jedoch in die allgemeine öffentliche Dis­
kussion ein. Zu beobachten ist dies, wenn der wirtschaftliche Aufschwung der 
sogenannten asiatischen Tiger-Staaten durch einen asiatischen Wertekanon er­
klärt wird: hohe Disziplinfähigkeit, Vorrang kollektiver Ziele vor individueller 
Erfüllung, Vorrang wirtschaftlicher Entwicklung vor Demokratie und Freiheit
(Zapf 2006: 233) – die Identifizierung kultureller Dispositionen ist sozusagen 
rückwirkende Erklärung der positiven oder negativen Konjunkturdaten. Die­
se kulturellen Dispositionen führen Beobachter wahlweise als Erfolgsgaranten 
oder Ursachen des Misserfolgs an. Die Benennungen der kulturellen Merkmale 
anderer Volkswirtschaften sind dabei auffallend häufig2 Spiegelungen eigener 
Wertprimate: Die individuelle Erfüllung, die Betonung von Freiheit, der Ver­
weis auf den kreativen und innovativen Genius.

Gerade mit Blick auf die «Islamische Welt» und die Erklärung ihres zivilisa­
torischen Niedergangs ab dem 19. Jahrhunderts bemühen einige Autorinnen 
und Autoren mittels einer paradigmatischen Gegenüberstellung von «Moder­
ne» und «Tradition» den angeblichen Begründungszusammenhang von kultu­
reller Disposition und Sozialwirklichkeit und arbeiten sich vor allem an der 
Religionsgeschichte des Islams ab, insofern sie diesen als dominante Trieb­
kraft muslimischer Zivilisation definieren (vgl. Kuran 2013). Die These von 
der «Schließung des Tores des iǧtihād»3 wird etwa zum Kulminationspunkt, 
an dem die geistige Lähmung der islamischen Religionsgelehrsamkeit stattge­

2 Diese Aussage beruht auf einer aktuellen persönlichen Wahrnehmung, zu welcher mir aller­
dings keine wissenschaftlichen Untersuchungen vorliegen oder bekannt sind.

3 Nagel (1988: 9–18); in Widerlegung dazu Hallaq (1984). Der Begriff iǧtihād meint eine theolo­
gische Reflexion, die nicht unmittelbar auf einen Textgrund zurückgeführt wird, sondern auf 
einer breiteren rationalen Überlegung gründet.

MULTIPLE MODERNITIES UND MULTIPLE ISLAMS 277

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


funden und von wo an das Fehlen kreativer und offener Geisteshaltung den 
allmählichen Niedergang der islamischen Zivilisation den Weg geebnet haben 
soll. Die Niedergangsthese ist so zu einem selbstwirksamen Erklärungsmodell 
geworden, das mit dem Beginn der Moderne die Rückständigkeit der «Islami­
schen Welt» erklären soll (vgl. Brentjes 2020).

Um es deutlich zu machen: Es geht an dieser Stelle nicht um eine Diskussi­
on der Gültigkeit des Modernisierungstheorems; es geht einzig darum, einen 
wirkmächtigen Begründungsmechanismus sichtbar zu machen, der Risiken 
der Beliebigkeit und des interkulturellen Triumphalismus in sich birgt (vgl. 
Daston/Brentjes 2016). Dieses Risiko ist beidseitig zu verstehen. So ist etwa in 
arabisch-muslimischen Staaten die Tendenz festzustellen, Religion zu nutzen, 
um verlorengegangene zivilisatorische Größe und damit einhergehende Über­
legenheit zu beschwören (vgl. aṭ-Ṭayyib 2014: 41–46); eine solche Haltung 
ist vom gleichen Impetus beseelt wie ein triumphalistisch funktionalisierter 
Modernisierungsbegriff.4

Muslimische Reformgeschichte in Anbetracht des 
Modernisierungstheorems

Die Umbrüche, die sich im 19. und 20. Jahrhundert in weiten Teilen mehrheit­
lich oder partiell muslimischer Gesellschaften weltweit ereignet haben, sind 
immens und ihr Nachhall noch nicht abgeschlossen (Schulze 2003: 27–54). 
Der weitgehend feststellbare Mangel an politischer Stabilität, moderate Wohl­
standsraten und das Fehlen breit angelegter Gesellschaftskonsense lassen darauf 
schließen, dass zahlreiche muslimische Gesellschaften sich inmitten von Pro­
zessen der Transformation befinden, deren Ausgang nach wie vor ungewiss ist. 
Diese Prozesse spiegeln sich intellektuell in einer veritablen islamischen Krisen- 
und Reformliteratur, die seit dem 19. Jahrhundert entstanden ist und eine 
Masse an publizistischen Erzeugnissen produziert. Nach dem ersten monumen­
talen Bruch der islamischen Welt im Zuge der Expansion des mongolischen 
Weltreiches im 13. und 14. Jahrhundert (Black 2004: 141–144; Krawietz/Ko­
koschka 2013: 1–25) lässt sich der Bedeutungsrückgang der islamischen Welt 
im 19. und 20. Jahrhundert mit einiger Berechtigung als zweiter großer zivilisa­
torischer Bruch bezeichnen. Es verwundert insofern nicht, wenn muslimische 
Reformer in der aktuellen ideologischen Bewältigung heutiger Krisensituation 
auf dieselben Protagonisten zurückgreifen, die im historischen Umfeld jenes 
ersten zivilisatorischen Bruchs der islamischen Welt zitiert geworden sind. Die 
Rede ist hier von der aktuellen Konjunktur traditionalistischer und politischer 

4 Wielandt (2005). Ähnliches findet sich bei südasiatischen Reformern im 19. und frühen 20. 
Jahrhundert, siehe dazu die Beiträge von Frank Neubert und Martin Baumann in diesem 
Band.

278 AMIR DZIRI

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Denker wie Taqī ad-Dīn Aḥmad ibn Taymiyya (gest. 1328), dessen Fokussie­
rung auf die Stärke arabisch-islamischer Zivilisation sich im 14. Jahrhundert 
genauso wie heute großer Resonanz erfreut (Hoover 2018; Black 2004: 158–
163).

Der überwiegende Teil der islamischen Reformliteratur ist allerdings nicht 
der Haltung einer geistigen Renitenz, sondern einer Haltung der intellektuellen 
Synthese verpflichtet. «Das Beste aus beiden Welten» – so könnte man die 
Perspektive muslimischer Reformerinnen und Reformer beschreiben, die in 
zahlreichen Reformwerken und Positionspapieren zur Geltung kommt und die 
darauf gründet, Aspekte muslimischer Tradition und einer als fortschrittlich
bewerteten westlichen Welt zu vereinen. Reiseberichte muslimischer Geistli­
cher, die im Laufe des 19. Jahrhunderts europäische Städte besuchten, zeugen 
teils von einer Faszination, teils von einer Ehrfurcht gegenüber den Errungen­
schaften westlich-europäischer Zivilisation. Im Anschluss an seine Reise nach 
Frankreich formuliert der marokkanische Gelehrte Muḥammad as-Saffār (gest. 
1881): «Im Vergleich zur Schwäche des Islam... wie selbstbewusst sie sind, wie 
beeindruckend ihre Einsatzbereitschaft, wie kompetent sie in Staatsangelegen­
heiten sind, wie fest ihre Gesetze, wie fähig im Krieg».5 Eine erste Ära weitge­
hend um Synthese bemühter muslimischer Reformer brachte demnach Namen 
wie Muḥammad ʿAbduh (gest. 1905) und Rašīd Riḍā (gest. 1935) in Ägypten, 
Ǧamāl ad-Dīn al-Afġānī (gest. 1897) als muslimischen Kosmopoliten oder Say­
yid Ahmed Khan (gest. 1898) in Indien hervor. Bis heute setzen sich diese 
Reformbestrebungen seitens muslimischer Intellektueller weiter fort, gerade in 
Auseinandersetzung mit der globalen Moderne. Fazlur Rahman (gest. 1988), 
Amina Wadud (geb. 1952) Seyyed Hossein Nasr (geb. 1933), Shirin Ebadi (geb. 
1947), Abdolkarim Soroush (geb. 1945) und zahlreiche weitere gehören zu 
den aktuellen Vertreterinnen und Vertretern eines solchen fortgesetzten musli­
mischen Reformdiskurses.

In der islamischen Krisen- und Reformliteratur der Moderne etabliert sich 
damit eine gewisse Zwei-Phasen-Einteilung, die weniger generationell als ent­
lang der jeweiligen geografischen Beheimatung und Ausbildung der Akteurin­
nen und Akteure messbar wird. Für Reformintellektuelle wie den marokkani­
schen Philosophen Mohammed Abed al Jabri (gest. 2010) ist der Entschluss, 
dezidiert aus einer arabisch-muslimischen Positionalität heraus zu sprechen 
und zu denken, eine sehr bewusste Entscheidung, die er zum Gegenstand seiner 
öffentlichen und intellektuellen Aussagen macht (Al-Jabri 2009). So ergibt sich 
eine inhaltlich deutlich vernehmbare Trennungslinie zwischen Akteurinnen 
und Akteuren, die vollständig in muslimischen Gesellschaften sozialisiert sind 
und sich bewusst dort positionieren, und solchen, die mehrfache Sozialisie­
rungen erfahren und zumindest partiell in mehrheitlich nicht-muslimischen 

5 Zitiert nach Robinson (2010: 12); deutsche Übersetzung von A. D.

MULTIPLE MODERNITIES UND MULTIPLE ISLAMS 279

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gesellschaften leben. Für Akteure wie Muḥammad ʿAbduh bestand kein Zwei­
fel daran, dass seine intellektuellen Anstrengungen der Wiederbelebung der 
muslimisch-ägyptischen Gesellschaft galten und dass das kulturelle Erbe des 
ägyptischen Islams einen nicht verhandelbaren Bestandteil dieser Reformen 
bilden müsse. Aus dieser Haltung heraus etablieren sich Reformmodelle, die 
Modernisierung überwiegend als eine technische Errungenschaft verstehen, 
kaum jedoch als eine philosophische oder geisteswissenschaftliche. Die ägypti­
sche Gesellschaft, dies wird vor allem bei Rašīd Riḍā deutlich, soll sich auf 
dem Gebiet der Technik und Wirtschaft der Errungenschaften der Moderne 
bedienen. Was allerdings die Ethik, Moral und Philosophie betrifft, verfolgt 
Riḍā wie viele seiner Zeitgenossen eine Kontinuität des vormodernen musli­
misch-kulturellen Erbes. Der pakistanisch-amerikanische Reformer Fazlur Rah­
man dagegen vertritt ein anderes Verständnis der Vereinbarkeit von Religion
und Lebenswirklichkeit der Menschen. Rahman zufolge schließt ein unter den 
Bedingungen der Moderne aktualisiertes Verständnis der islamischen Botschaft 
explizit Reformen im Sozialbereich mit ein (Rahman 2009: 175–191).

Um das Potenzial des geistigen Erbes der arabisch-muslimischen Kultur und 
die Frage danach, ob diese in der Lage sei, den arabisch-muslimischen Gesell­
schaften einen Weg des zivilisatorischen Wohlstandes zu eröffnen, gibt es also 
eine bereits langanhaltende Diskussion. Sie entzündet sich bis in die jüngste Ge­
genwart in regelmäßigen Abständen und fand einen intensiveren Ausdruck in 
der sogenannten «Traditionsfrage» (qaḍiyyat at-turāṯ), wie sie maßgeblich der 
ägyptische Religionsphilosoph Ḥasan Ḥanafī (gest. 2021) in seinem erstmals 
1980 erschienenen Werk «Tradition und Erneuerung» (at-turāṯ wa-t-taǧdīd) 
aufwarf. Ḥanafī hat in seinem Werk genau an jenem vorherrschenden Konsens 
gerüttelt, dass eine muslimische Applikation der Moderne sich zwar im Bereich 
technischer und infrastruktureller, nicht jedoch in sozial-ethischer Dimension 
abspielen dürfe, und die Eignung des arabisch-muslimischen Erbes für einen 
Weg der Modernisierung – zwar nicht ganz in Abrede, aber zumindest deutli­
cher als bisher – öffentlich infrage gestellt.

Arabische Intellektuelle, sowohl muslimischer als auch christlicher Herkunft, 
reagierten vehement auf Ḥanafīs Entwurf (Ḥattar 1986; Ismāʿīl 2005). Befür­
worter seiner These lobten den neuen gedanklichen Freiheitsraum, der es 
erlaube, überkommene Traditionen offener in Frage stellen und schließlich 
als unbrauchbar abschütteln zu können. Seine Gegner hingegen warfen ihm 
die Selbstauflösung arabisch-muslimischer Identität und Kultur vor und ver­
urteilten seinen Vorstoß aufs Schärfste.6 Noch bis in die jüngere Gegenwart 
schlägt Ḥasan Ḥanafīs These in der arabischen Öffentlichkeit hohe Wellen und 
veranlasst zu prominenter Reaktion. So sah sich das Oberhaupt der ägyptischen 

6 Vgl. die scharfe Kritik von Ṣādiq al-ʿAẓm in «Selbstkritik nach der Niederlage» (1968) 
und «Kritik am religiösen Denken» (1969) sowie von Ǧurǧ Ṭarābīšī in «Die Zerstörung der 
Tradition im zeitgenössischen arabischen Denken» (1993).

280 AMIR DZIRI

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Al-Azhar-Universität, Scheich Aḥmad aṭ-Ṭayyib, in expliziter Abgrenzung zu 
Ḥanafī, noch 2014 genötigt, eine Verteidigung der islamischen Geistestradition 
mit dem Titel «Tradition und Erneuerung. Anfragen und Widerlegungen» (at-
turāṯ wa-t-taǧdīd. munāqašāt wa-rudūd) herauszugeben.

Die Gegenüberstellung von muslimischen Intellektuellen aus der vor allem 
arabisch-muslimischen Welt und solchen, die in westlichen Gesellschaften auf­
gewachsen sind, macht sich auch in den Positionen zur Bedeutung der Scharia, 
des islamischen Normensystems, bemerkbar. Hier stehen sich repräsentativ die 
Haltungen des ägyptischen Rechtsgelehrten Yūsuf al-Qaraḍāwī (gest. 2022) und 
des ägyptisch-amerikanischen Juristen und muslimischen Reformers Khaled 
Abou El Fadl (geb. 1963) gegenüber. Qaraḍāwī, der über eine enorme populäre 
Reichweite verfügte und neben Publikationen regelmäßig mediale Kanäle wie 
Fernsehen und Soziale Medien nutzte, gilt als wichtigste Figur eines modernen 
Neo-Islamismus, der die Bedeutsamkeit der arabisch-islamischen Zivilisation 
auf Grundlage konservativer Wertvorstellungen wiederherstellen will (Gräf 
2006).

Khaled Abou El Fadl vertritt diesbezüglich eine andere Position. In zahlrei­
chen Werken moniert er die ideologische Auslegung islamischer Normen, die 
besonders zu Lasten muslimischer Frauen gehe, und spricht sich grundsätzlich 
gegen eine seiner Auffassung nach weitverbreitete autoritäre Instrumentalisie­
rung der Religion aus (Krawietz 2006; vgl. auch Abou El Fadl 2002). An der Ge­
genüberstellung der Positionen von Qaraḍāwī und Abou El Fadl wird demnach 
besonders die Frage virulent, inwiefern eine Modernisierung in muslimischen 
Gesellschaften auch mit einer Übernahme solcher Kennzeichnen verbunden 
ist, die ich im ersten Teil dieses Beitrags als philosophische Prämissen der Mo­
dernisierung benannt habe, d.h. die Frage nach der rationalen Herleitung von 
Ethik und Moral jenseits des Verweises auf eine metaphysische und religiöse 
Autorität oder die Frage nach der Subjektzentrierung der Moderne, und somit 
der Abwendung von einem theozentrischen hin zu einem androzentrischen 
Weltbild (Khorchide 2019).

Im Hinblick auf den ersten Analyseschwerpunkt, d.h. das Verhältnis von 
Tradition und Reform, lässt sich summarisch innerhalb des muslimischen Mo­
derne-Diskurses eine immanente Verhandlung von Haltungen der Kontinuität 
gegenüber Haltungen des Abbruchs wahrnehmen. Das Verständnis von Moder­
ne als Zäsur, wie es bereits mehrfach für die westliche Welt als grundlegend 
beobachtet wurde, bleibt für weite Teile der islamischen Welt eine offene, 
vielleicht sogar tendenziell eher abzulehnende Frage. Selbst jene muslimischen 
Stimmen, die weitreichend progressive Positionen einnehmen, berufen sich 
dezidiert auf die Normativität des Vergangenen und des Bewährten. Gerade für 
den religiösen Sektor und die mit Erhalt des Islams betrauten muslimischen 
Gelehrten spielt der Anspruch von Kontinuität ein ausschlaggebendes Merkmal 
ihrer Autorität und Glaubwürdigkeit (Zaman 2002: 3–4). Ein substantialisti­

MULTIPLE MODERNITIES UND MULTIPLE ISLAMS 281

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


sches Traditionsverständnis, dessen Aufgabe darin gesehen wird, die Stiftung 
religiöser Offenbarung treuhänderisch von Generation zu Generation weiter­
zutragen, verstärkt dieses Verständnis. Zwar kennt der muslimische Reformdis­
kurs im Begriff des wāqiʿ (Wirklichkeit) eine mächtige Referenz für die Be­
rücksichtigung fortschreitender Lebenswirklichkeiten der Menschen, wie zum 
Beispiel programmatisch stark gemacht durch den bereits erwähnten Ḥasan 
Ḥanafī (1992: 16). Die Frühzeit des Islams gilt gemeinhin allerdings vielen 
Vertretern islamischer Gelehrsamkeit nach wie vor als Ideal der religiösen 
und gesellschaftlichen Lebensführung, und so gewinnt Reform ihre eigentliche 
Bedeutung als Korrektur bzw. Anpassung (iṣlāḥ) aktuell degenerierter muslimi­
scher Lebensverhältnisse eben an diese Idealzeit.

Innermuslimische Disparität als Ausdruck der Moderne

Die kritische Diskussion des Modernisierungstheorems der letzten Jahrzehnte 
hat offengelegt, dass Modernisierung zwar ein Prozess ist, der globale Konver­
genz herstellt und sich anhand bestimmter Kennzeichen darstellen lässt, dass 
dieser Prozess allerdings in unterschiedlichen Weltregionen unterschiedliche 
Erscheinungsformen annehmen kann bzw. sogar annehmen muss. Versteht 
man das Modernisierungstheorem also als grundsätzlichen Entwicklungs- und 
Angleichungsprozess von unterschiedlichen Gesellschaften, dann lässt sich wis­
senschaftlich stichhaltig nachweisen: Die Weltgesellschaft entwickelt sich empi­
risch betrachtet nicht divergent, sondern konvergent (Berger 2006: 212–217).

Dieser Befund gilt in seiner Tendenz auch für muslimische Gesellschaften. 
Alphabetisierungsquoten, Bruttoinlandsprodukt und Lebenserwartung steigen 
überdurchschnittlich im Vergleich zu den Indizes weitgehend modernisierter 
Staaten, sodass sich hier eine sukzessive Annäherung festmachen lässt (Zapf 
2006: 231). Pippa Norris hat darüber hinaus aufgezeigt, dass sich dieser Befund 
auch für den spezifischen Bereich der Politik nachweisen lässt. Befragungen in 
muslimischen Gesellschaften zeigen, dass im Vergleich zu anderen Staaten ein 
ähnlicher Anteil der Bevölkerung eine breite politische Partizipation wünscht 
und demokratische Grundwerte begrüßt (Norris/Inglehart 2011a: 145–152). 
Norris stellt in ihrer Untersuchung allerdings gleichzeitig fest, dass muslimische 
Staaten im Vergleich zu westlichen Staaten vor allem im Sozialbereich, d.h. 
in Fragen von Gendergerechtigkeit und sexueller Liberalisierung, traditionelle 
Wertvorstellungen pflegen. Norris nennt als Indikatoren dieses Befundes u.a. 
die überdurchschnittliche Ablehnung von Scheidung, Homosexualität oder Ab­
treibung in Befragungen von muslimischen Ländern (Norris/Inglehart 2011a: 
154). In gewissen Kategorien lässt sich zudem eine hohe Diskrepanz innerhalb 
muslimischer Gesellschaften nachweisen. Arabisch-muslimische Gesellschaften 
weisen im Vergleich zu Staaten mit einer längeren parlamentarischen Tradition 

282 AMIR DZIRI

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


wie die Türkei oder Bangladesch beispielsweise höhere Zustimmungsraten zu 
autoritärer Führung auf (Norris/Inglehart 2011a: 148). In einer jüngeren Publi­
kation von Inglehart werden die Befunde aus den gemeinsamen Studien mit 
Norris aus dem Jahr 2011 grundsätzlich bestätigt bzw. ausdifferenziert. So weist 
Inglehart auf den Umstand hin, dass die konventionelle Korrelation von Wohl­
stand und Säkularisierung für einige muslimische Gesellschaften überdacht 
werden müsse, da deren Wohlstand vielfach nicht auf für die Modernisierung 
wichtige Prozesse wie Industrialisierung und funktionaler Differenzierung be­
ruhten, sondern auf vorhandenen Erdressourcen (Inglehart 2021: 32–36).

Mit Blick auf den zweiten Analyseschwerpunkt, sprich das Verhältnis von 
muslimischen Reformkonzepten und -verständnissen zu konkreten gesellschaft­
lichen Transformationsprozessen, machen solche Befunde deutlich, dass Mo­
dernisierung in muslimischen Gesellschaften in mehrfacher Weise als dispara­
ter Prozess zu betrachten ist. Die mit Thomas Schmidt und Annette Pitsch­
mann festgelegten Kriterienbereiche, also Philosophie, Wissenschaft, Politik
und Wirtschaft, schneiden im Vergleich verschiedener muslimischer Gesell­
schaften demnach unterschiedlich ab. Aber auch zwischen den Bereichen selbst 
bestehen große Diskrepanzen zwischen den ermittelten Werten. Gewisse mus­
limische Gesellschaften scheinen Merkmale, von denen sie fürchten, sie wirk­
ten sich schädlich auf ihre Sozialstruktur und kulturellen Wertvorstellungen 
aus, stärker abzulehnen als andere Gesellschaften. Dieser Umstand führt da­
zu, dass wirtschaftliche Prosperität und ein gewisses Einräumen politischer 
Grundrechte in einigen muslimischen Gesellschaften durchaus einherzugehen 
vermag mit wertkonservativen Sozialordnungen und autoritär-patrimonialer 
Regierungsform.

Ferner beurteilen die Menschen in vielen muslimischen Gesellschaften die 
Rolle von Religion bisweilen grundsätzlich anders als in bereits stark moder­
nisierten Staaten. Norris stellt dazu in ihren Untersuchungen fest, dass mus­
limische Gesellschaften religiöser Autorität eher eine grundsätzlich positive 
Wirkung zubilligen und eher bereit sind, öffentliche Funktionen an religiöse 
Autoritäten zu vergeben (Norris/Inglehart 2011a: 148). Inwiefern Modernisie­
rung in muslimischen Gesellschaften indessen zwangsläufig einhergeht mit 
einer Säkularisierung der Gesellschaft, ob nun verstanden als allgemeiner Be­
deutungsrückgang von Religion, als Loslösung von institutionalisierter Religion 
oder als zunehmende Ablehnung von Glaubensinhalten7, lässt sich meiner Auf­
fassung nach gerade im Hinblick auf einen Anspruch globaler Gültigkeit des 
Modernisierungstheorems bislang kaum nachhaltig belegen.

Die bereits vorgestellte Differenzierung innerhalb der muslimischen Reform­
diskurse zwischen solchen Akteurinnen und Akteuren, die in der herkömm­
lichen islamischen Welt beheimatet sind, und solchen, die in europäischen

7 Den Zusammenhang von Säkularisierung und einer Abnahme von dominanten Formen des 
religiösen Glaubens vertritt besonders Detlef Pollack (2011: 31–33).

MULTIPLE MODERNITIES UND MULTIPLE ISLAMS 283

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gesellschaften und Nordamerika beheimatet sind, scheint sich jedoch deutlich 
auf die Frage auszuwirken, inwiefern sich islamische Identität mit philosophi­
schen Prämissen von Modernisierung zusammendenken lässt. Muslimische 
Reformerinnen und Reformer in den stark funktional ausdifferenzierten Gesell­
schaften Europas und Nordamerikas akzeptieren philosophische und wissen­
schaftliche Merkmale von Modernisierung eher, als Intellektuelle in altislami­
schen Gesellschaften dies tun. Zwei prominente Beispiele sind die Vereinbarkeit 
von islamischer Religiosität mit Säkularität und demokratischen Prinzipien 
(Sejdini 2020; Abou El Fadl 2015) oder die Revision islamischer Positionen im 
Hinblick auf eine höhere Komptabilität mit Aspekten der Gendergerechtigkeit
(Wadud 2018; Barlas 2002). Gerade diese Beispiele zeigen, dass es mit Blick 
auf das Verhältnis von Islam und Moderne nicht um eine paradigmatische 
Gegenüberstellung gehen kann. Es geht vielmehr um die Feststellung einer Si­
multanität von globalen Megatrends einerseits und regionalen Interpretationen 
andererseits; einer global wirkenden Moderne, die muslimische Gesellschaften 
ebenso ergreift, genauso wie regionale muslimische Adaptionen von Moder­
nität, die sich stärker oder schwächer mit spezifischen Modellen westlicher 
Moderne decken können. Ausschlaggebend ist dann jedenfalls nicht primär 
die religiöse Herkunft, sondern der soziokulturelle und gesellschaftliche Bedin­
gungsrahmen.

Genauso wie das Modernisierungstheorem sich auf die Möglichkeit unter­
schiedlicher regionaler und kultureller Ausdrücke von Modernität einlassen 
muss, sind Vertreterinnen und Vertreter islamischer Autorität dann gezwungen, 
sich mit der Tatsache auseinanderzusetzen, dass «Islam» nicht das exklusive 
Primat einer bestimmten Sozialordnung bedeuten kann. Damit wird zugleich 
deutlich, in welchen Momenten sowohl das Modernisierungstheorem als auch 
die Islam-Auslegung zu Mitteln eines Herrschaftsanspruches und damit einer 
seriösen Diskussion entzogen werden (vgl. Bassiouni 2020).

Die Rede von multiplen Modernitäten und multiplen Islamen kommt vor 
diesem Hintergrund nicht an der Tatsache vorbei, dass beide Sachverhalte 
von Merkmalen geprägt sind, die sich positivistisch und damit auch in einer 
gewissen Form essentialisierend über sie aussagen lassen. Die Erschließung 
empirischer Wirklichkeiten verweist allerdings gleichzeitig darauf, dass «Mo­
derne» und «Islam» als Einheitsbegriffe im Grunde genommen nur als hypo­
thetische Abstracta fungieren können und gerade dadurch ihrer normativen 
Aufladungen verlustig gehen müssen. Die festzustellende Relationalität und 
Relativität von Einheitsbegriffen wie «Moderne» und «Islam» widerspricht in­
sofern den Erwartungen von Klarheit, wie gerade die normativen Verwendun­
gen beider Begriffe sie suggerieren. Dieser Umstand setzt sowohl muslimische 
Modernisten als auch Traditionalisten unter einen Begründungszwang, oder 
wie Fazlur Rahman im Hinblick auf die Entwicklungserwartung an muslimi­
sche Gesellschaften fragt: «What shall we progress from and what shall we 

284 AMIR DZIRI

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


progress with, and, indeed, where to shall we progress?» (Rahman 2009: 70). 
Der bloße Verweis auf «Moderne» und «Islam» schafft demnach womöglich 
eine vorkritische und provisorische Folgebereitschaft, aber er kann keine nach­
haltige intellektuelle Befriedigung bieten, eben weil die damit beschriebenen 
Wirklichkeiten in sich bereits zu disparat sind und aus den bloßen Verweisen 
keine eigentlichen ethischen Orientierungen hervorgehen.

Literatur

Abou El Fadl, Khaled (2002): The authoritative and authoritarian in Islamic discourses. 
A contemporary case study, Alexandria, VA: Al-Saadawi.

Abou El Fadl, Khaled (2015): Islam and the challenge of democracy. A ‹Boston Re­
view› book, Princeton, NJ: Princeton University Press.

Ahmed, Shahab (2016): What is Islam? The importance of being Islamic, Princeton, 
Oxford: Princeton University Press.

Al-Azmeh, Aziz (2009): Islams and modernities, London: Verso.
Alexander, Jeffrey C. (1994): «Modern, anti, post, and neo: How social theories have 

tried to understand the ‹New World› of ‹Our Time›», in: Zeitschrift für Soziologie, 
23, Nr. 3, S. 165–197.

Al-Jabri, Mohammed Abid (2009): Kritik der arabischen Vernunft [Orig.: naqd al-ʿaql 
al-ʿarabī] Einleitung von Reginald Grünenberg und Sonja Hegasy, Berlin: Perlen-Ver­
lag.

al-ʿAẓm, Ṣādiq Ǧalāl (1968): an-naqd aḏ-ḏātī baʿd al-hazīma [Selbstkritik nach der 
Niederlage], Beirut: Dār aṭ-ṭibāʿa wa-n-našr.

al-ʿAẓm, Ṣādiq Ǧalāl (1969): naqd al-fikr ad-dīnī [Kritik am religiösen Denken], Beirut: 
Dār aṭ-ṭibāʿa wa-n-našr.

Barlas, Asma (2002): «Believing women» in Islam. Unreading patriarchal interpretations 
of the Qur’ān, Austin, TX: University of Texas Press.

Bassiouni, M. (2020): «Säkularismus als Herrschaftsdiskurs: Europäische und islami­
sche Perspektiven», in: Christian Ströbele, Mohammad Gharaibeh, Klaus Hock, 
Muna Tatari (Hg.), Säkular und religiös. Herausforderungen für islamische und christ­
liche Theologie, Regensburg: Pustet, S. 40–67.

Berger, Johannes (2006): «Die Einheit der Moderne», in: Thomas Schwinn (Hg.), Die 
Vielfalt und Einheit der Moderne. Kultur- und strukturvergleichende Analysen: VS 
Verlag für Sozialwissenschaften, S. 201–225.

Black, Anthony (2004): The history of Islamic political thought. From the Prophet to the 
present, Karachi, New York: Oxford University Press.

Brentjes, Sonja (2020): «Alternativen zur Niedergangsthese in der Wissenschaftsge­
schichte islamisch geprägter Gesellschaften», in: Merdan Güneş, Bacem Dziri (Hg.), 
Niedergangsthesen auf dem Prüfstand = Narratives of decline revisited, Frankfurt 
a.M.: Peter Lang, S. 249–275.

MULTIPLE MODERNITIES UND MULTIPLE ISLAMS 285

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Daston, Lorraine / Brentjes, Sonja (2016): «Science as a weapon of cultural competiti­
on: Interview with Lorraine Daston, director, Max-Planck-Institut für Wissenschafts­
geschichte, Berlin», in: Sonja Brentjes, Taner Edis, Lutz Richter-Bernburg (Hg.), 
1001 distortions. How (not) to narrate history of science, medicine, and technology in 
non-Western cultures, Würzburg: Ergon, S. 19–23.

Eisenstadt, Shmuel N. (1979): Tradition, Wandel und Modernität, Frankfurt a.M.: Suhr­
kamp.

Eisenstadt, Shmuel N. (2006): «Multiple Modernen im Zeitalter der Globalisierung», 
in: Thomas Schwinn (Hg.), Die Vielfalt und Einheit der Moderne. Kultur- und struk­
turvergleichende Analysen: VS Verlag für Sozialwissenschaften, S. 37–62.

Gräf, Bettina (2006): «Yūsuf al-Qaraḍāwī: Das Erlaubte und das Verbotene im Islam», 
in: Katajun Amirpur, Ludwig Ammann (Hg.), Der Islam am Wendepunkt. Liberale 
und konservative Reformer einer Weltreligion, Freiburg i.Br.: Herder, S. 109–117.

Habermas, Jürgen (2006): Die neue Unübersichtlichkeit, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.
Hallaq, Wael B. (1984): «Was the gate of ijtihad closed?», in: International Journal of 

Middle East Studies, 16, Nr. 1, S. 3–41.
Ḥanafī, Ḥasan (1992): at-turāṯ wa-t-taǧdīd. mawqifunā min at-turāṯ al-qadīm [Traditi­

on und Erneuerung. Unser Verhältnis zum kulturellen Erbe], Beirut: al-Muʾassasa 
al-ǧāmiʿiyya li-d-dirāsāt wa-n-našr wa-t-tawzīʿ.

Ḥattar, Nāhiḍ (1986): at-turāṯ, al-ġarb, aṯ-ṯawra. baḥṯ ḥawla l-aṣāla wa-l-muʿāṣara fī fikr 
Ḥasan Ḥanafī [Tradition, Westen und Revolution: Untersuchung zum Begriff der 
Authentizität und Modernität im Denken von Ḥasan Ḥanafī], Amman: Kitābukum, 
Šuqayr wa-ʿUkšah li-ṭ-ṭibāʿa wa-n-našr wa-t-tawzīʿ.

Hoover, Jon (2018): «Reconciling Ibn Taymiyya’s legitimisation of violence with his 
vision of universal salvation», in: Robert Gleave, István Kristó Nagy (Hg.), Violence 
in Islamic thought from the Mongols to European imperialism, Edinburgh: Edinburgh 
University Press, S. 1–10.

Inglehart, Ronald F. (2021): Religion’s sudden decline. What’s causing it, and what comes 
next? New York, Oxford: Oxford University Press.

Ismāʻīl, Maḥmūd (2005): at-turāṯ wa-qaḍāyā l-ʿaṣr [Die Tradition und die Fragen der 
Zeit], Kairo: Ruʾya li-n-našr wa-t-tawzīʿ.

Khorchide, Mouhanad (2019): «Gottesbilder und Macht – Eine islamische Perspekti­
ve», in: Christian Ströbele, Tobias Specker, Amir Dziri, Muna Tatari (Hg.), Welche 
Macht hat Religion? Anfragen an Christentum und Islam, Regensburg: Pustet, S. 135–
143.

Krawietz, Birgit (2006): «Khaled Abou El Fadl: Mit der Scharia gegen den Puritanis­
mus», in: Katajun Amirpur, Ludwig Ammann (Hg.), Der Islam am Wendepunkt. 
Liberale und konservative Reformer einer Weltreligion, Freiburg i.Br.: Herder, S. 118–
126.

Krawietz, Birgit / Kokoschka, Alina (2013): «Appropriation of Ibn Taymiyya and Ibn 
Qayyim al-Jawziyya. Challenging expectations of ingenuity», in: Birgit Krawietz, 
Georges Tamer (Hg.), Islamic theology, philosophy and law. Debating Ibn Taymiyya 
and Ibn Qayyim al-Jawziyya, Berlin, Boston, MA: de Gruyter, S. 1–33.

286 AMIR DZIRI

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kuran, Timur (2013): The long divergence. How Islamic law held back the Middle East, 
Princeton, Oxford: Princeton University Press.

Nagel, Tilman (1988): Die Festung des Glaubens. Triumph und Scheitern des islamischen 
Rationalismus im 11. Jahrhundert, München: Beck.

Norris, Pippa / Inglehart, Ronald (2011a): «Religion and politics in the Muslim world», 
in: Pippa Norris, Ronald Inglehart (Hg.), Sacred and secular. Religion and politics 
worldwide, Cambridge, New York: Cambridge University Press, S. 133–156.

Norris, Pippa / Inglehart, Ronald (2011b): «The secularization debate», in: Pippa Nor­
ris, Ronald Inglehart (Hg.), Sacred and secular. Religion and politics worldwide, 
Cambridge, New York: Cambridge University Press, S. 3–32.

Pollack, Detlef (2011): «Historische Analyse statt Ideologiekritik: Eine historisch-kri­
tische Diskussion der Gültigkeit der Säkularisierungstheorie», in: Geschichte und 
Gesellschaft, 37, Nr. 4, S. 482–522.

Rahman, Fazlur (2009): Islamic methodology in history, Islamabad: Islamic Research 
Institute.

Robinson, Francis (2010): «Introduction», in: Francis Robinson (Hg.), The Islamic 
world in the age of Western dominance, Cambridge: Cambridge University Press, 
1–28.

Sass, Hartmut von (2019): «Von Deutungsmächten wunderbar verborgen: Habermas, 
Taylor und die Metakritik der Säkularisierungstheorie», in: Irene Dingel, Christiane 
Tietz (Hg.), Säkularisierung und Religion. Europäische Wechselwirkungen, Göttingen: 
Vandenhoeck & Ruprecht, S. 11–38.

Schulze, Reinhard (2003): Geschichte der Islamischen Welt im 20. Jahrhundert, Mün­
chen: Beck.

Schulze, Reinhard (2015): Der Koran und die Genealogie des Islam, Basel: Schwabe.
Sejdini, Zekirija (2020): «Säkular und religiös – Herausforderungen für die islamische 

Theologie», in: Christian Ströbele, Mohammad Gharaibeh, Klaus Hock, Muna Ta­
tari (Hg.), Säkular und religiös. Herausforderungen für islamische und christliche 
Theologie, Regensburg: Pustet, S. 90–98.

Stichweh, Rudolf (2006): «Strukturbildung in der Weltgesellschaft – Die Eigenstruktu­
ren der Weltgesellschaft und die Regionalkulturen der Welt», in: Thomas Schwinn 
(Hg.), Die Vielfalt und Einheit der Moderne. Kultur- und strukturvergleichende Analy­
sen: VS Verlag für Sozialwissenschaften, S. 239–258.

Ṭarābīšī, Ǧūrǧ (1993): maḏbaḥat at-turāṯ fī ṯ-ṯaqāfa al-ʿarabiyya al-muʿāṣira [Die Zer­
störung der Tradition im zeitgenössischen arabischen Denken], Bayrūt: Dār as-sāqī.

aṭ-Ṭayyib, Aḥmad (2014): at-turāṯ wa-t-taǧdīd. munāqašāt wa-rudūd [Tradition und 
Erneuerung. Anfragen und Widerlegungen], Kairo: al-Azhar.

Wadud, Amina (2018): Inside the gender Jihad. Women’s reform in Islam, Oxford: 
Oneworld.

Wielandt, Rotraud (2005): «Islam und kulturelle Selbstbehauptung», in: Werner Ende, 
Udo Steinbach, Michael Ursinus (Hg.), Der Islam in der Gegenwart, 5., aktualisierte 
und erw. Aufl., München: Beck, S. 768–776.

MULTIPLE MODERNITIES UND MULTIPLE ISLAMS 287

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Winandy, Julien (2014): «III.7. Moderne», in: Thomas M. Schmidt, Annette Pitsch­
mann (Hg.), Religion und Säkularisierung. Ein interdisziplinäres Handbuch, Stutt­
gart: Metzler, S. 217a–224a.

Zaman, Muhammad Qasim (2002): The ulama in contemporary Islam: Custodians of 
change, Princeton, NJ, Oxford: Princeton University Press.

Zapf, Wolfgang (2006): «Modernisierungstheorie – und die nicht-westliche Welt», in: 
Thomas Schwinn (Hg.), Die Vielfalt und Einheit der Moderne. Kultur- und struktur­
vergleichende Analysen: VS Verlag für Sozialwissenschaften, S. 227–235.

288 AMIR DZIRI

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Register

Adaption 11, 13, 14, 28, 188, 191, 232, 239, 
242, 250, 258, 282, 284

Affenprozess 191, 201, 209
Afrika 76, 254, 258, 260, 262, 263
Akteur, sozialer 8, 13, 17, 18, 253, 254, 257, 

260, 262, 263, 265, 279, 283
Antike 15, 29, 61, 104, 109, 111, 123, 126, 

163, 169
Antiklerikalismus 10
Antimodernismus 14, 16, 26, 37, 178, 189, 

191, 201, 205, 206
Arbeit 9, 14, 33, 34, 37, 84, 86, 211
Arendt, Hannah 114, 115, 126
Asien 105, 118, 120, 121, 123, 125, 126, 219, 

220, 225, 232, 233, 239, 243, 246, 277
auctoritas 104, 110–115
Aufklärung 8, 9, 14, 16, 23, 24, 28, 32, 41, 42, 

44, 47, 48, 52–54, 76, 113, 114, 126, 127, 
137, 155, 156, 161, 162, 173–175, 178, 183, 
212

Ausbildung 11, 16, 66, 143, 144, 163, 203, 
207, 223, 224, 245, 257, 279

Außeralltäglichkeit 121, 127
Autonomie 12, 13, 31, 37, 41, 42, 47, 48, 55, 

109, 117, 127, 157, 160, 161, 163, 220, 233
Autorität 13, 15, 23, 30, 35, 36, 69, 103, 104, 

106–109, 111–116, 118–127, 137–140, 143, 
148, 149, 229, 232, 240, 247, 248, 258, 259, 
262, 264, 265, 268, 275, 281, 283, 284

Begriff 8, 9, 12, 24, 42, 73, 82–86, 88, 97, 
103–109, 111–114, 116, 120, 121, 125, 139, 
148, 156, 162, 189, 191, 210, 227, 241, 242, 
264, 273, 275, 282

Beruf 32–34
Bhaktisiddhanta Saraswati 248, 249
Bhaktivedanta Swami 118, 239, 248–250
Bibel 11, 14, 24, 27, 35, 36, 66, 68, 69, 106, 

112, 161, 167, 195, 204
Bibelforschung, historisch-kritische 64, 68, 

69
Bildung 9, 12, 16, 19, 36, 75, 140, 143, 144, 

155–157, 161–170, 220–222, 227, 276
Bittgebete 70
Buddhismus 11, 17, 85, 108, 117, 120–124, 

127, 219–233, 239
bürgerliches Zeitalter 9, 156, 162, 163, 173, 

175–179, 181–183, 196, 205, 211
Bürgertum 25, 28, 30, 31, 35, 176, 178, 197, 

199, 202, 205, 206

Ceylon 17, 219–222, 224–227, 229, 231–233

Charisma 44, 105–107, 109, 120, 121, 126, 
127, 267

charismatisch 15, 69, 105, 107, 108, 111, 116, 
118–121, 123, 124, 138, 148

Chimären 81, 85, 87, 89, 90, 92–98
Christentum 8, 11, 17, 23, 25, 26, 33, 35, 

48, 61, 62, 66–71, 73, 74, 85, 105, 108, 
111, 112, 116, 117, 123, 124, 127, 136, 140, 
181, 182, 192, 194, 200, 202, 206, 219, 220, 
222–224, 227, 228, 230, 231, 244, 246, 254, 
256, 258, 262–264, 268, 280

de Maistre, Joseph 176
Déclaration des droits de l’homme et du citoy­

en 42, 175
Demokratie 9, 18, 26, 27, 31, 35, 109, 113, 

114, 126, 127, 181, 200, 202, 205, 209, 212, 
276, 277, 282, 284

Demokratisierung 11, 162, 243
Dharmapāla, Anagārika 219, 221, 225–228, 

231–233
Dialogmodell 15, 64
Dichotomie 255, 256, 261, 273
Differenzierung, funktionale 9, 10, 34, 37, 55, 

106, 242, 259, 276, 283
Dimensionen des Religiösen 61
Diskurs 8, 13, 17, 18, 27, 74, 75, 83, 113, 164, 

190, 240, 242, 243, 250, 253–256, 259, 262, 
263, 267, 273, 274

Dispensationalismus 188, 197, 210, 213

Eidesleistung 180, 181
Eidgenossenschaft 176, 180
Eisenstadt, Shmuel Noah 12, 13, 19, 227, 231, 

233, 275
Emanzipation 10, 25, 28–31, 37, 143, 162, 

163, 247
Entzauberung 9, 15, 70, 81, 83, 88, 97, 98, 127
Erleuchtung 105, 116–118, 120, 121, 127
Erweckungsbewegung 11, 52, 187, 197, 210, 

222
Europa 8–10, 42, 76, 104, 105, 114, 115, 

117–121, 123, 125, 126, 136, 156, 161, 
165, 173, 174, 176–178, 182, 210, 220, 222, 
225–227, 239, 241, 243, 246–250, 255, 260, 
261, 263, 275, 279, 283

Evangelikalismus 188, 207, 210
Evolutionslehre 65–67, 74, 195, 208, 211, 212
Existenztheologie 71

Faschismus 103, 127
Feminisierung des Religiösen 178
Feminismus (Judentum) 16

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fortschritt 8, 9, 17, 32, 34, 41, 42, 69, 75, 76, 
206, 239, 243, 246, 249, 254, 267, 279

Frankreich 8, 162, 174–176, 180, 279
Frau 13, 19, 45, 118, 122, 128, 137, 143, 144, 

147, 207, 247, 260, 267, 281
– im Judentum 155, 156

Frauenkongregationen 178
Freiheit 9, 12–15, 18, 24, 25, 28–32, 34, 37, 

44, 47, 49, 55, 63, 113, 114, 127, 148, 175, 
176, 178, 255, 277, 280
– Religionsfreiheit 36, 41, 45, 136, 181

Freizeit 34
Frömmigkeitspraxis 188, 231
Fundamentalismus 13, 14, 16, 66, 187, 

189–191, 195, 198–202, 205, 206, 209–213
Fundamentals (The) 16, 18, 187, 191–194, 

197, 198, 204, 210–213

Gebotshierarchie (Judentum) 156, 158
Gender 160, 164, 211, 246, 282, 284
Genetik 27, 75, 205
Gesangbücher 70
Gesellschaft, moderne 8, 9, 12, 23, 26, 29–31, 

37, 46, 76, 83, 103, 108, 109, 118, 126, 128, 
148, 156, 162, 163, 173, 174, 177, 178, 181, 
188, 199, 200, 202, 209, 211, 227, 241, 242, 
256, 267, 277, 280, 283

Gewalt 111, 113, 114, 118, 126, 174, 175, 208
Glaube 30, 31, 35, 36, 49, 52, 55, 67, 70, 71, 

180, 193
Gleichheit 12, 13, 149, 226, 260
Globalisierung 117, 241, 244, 275, 282
Glück 47, 49, 50, 55, 116, 146
Gnade 29, 70, 192–194, 202
Greenberg, Blu 16, 157, 167
Grenzfragen der (Natur-)Wissenschaft 64, 85
Guṇānanda Thera, Mohoṭṭivatte 223, 

228–232

Hadîce Nakîye Hanım 16, 137, 143–145, 147, 
149

Handlungsfähigkeit 13, 17, 116, 226, 232, 
233, 262, 275

Haskala 16, 155–157, 161–164, 167, 169, 170
Hermes, Georg 15, 18, 43, 45–47, 49–51, 53, 

54
Hinduismus 17, 94, 98, 117, 220, 224, 226, 

239, 240, 243, 244, 246–248
historisch-kritische Methode 191, 192, 194
Historisierung 72, 73

Identität 11, 12, 17, 156, 166, 207, 230–232, 
255, 280, 284

Indien 17, 118–120, 126, 127, 220, 221, 223, 
226, 239, 244–248, 250, 279

Individualisierung 24, 104, 113, 116, 126, 
183, 220, 221, 233, 260

Industrialisierung 8, 197, 255, 283
Inspiration der Heiligen Schrift 66, 163, 193
Institution 55, 82, 106, 107, 112, 115, 127, 

225, 233, 258, 264, 267, 277
Integrationsmodell 15, 65
International Society for Krishna Conscious­

ness (ISKCON) 248
Islam 18, 108, 123, 136, 148, 273, 274, 276, 

277, 280–282, 284

Judentum 16, 62, 123, 124, 136, 155–170, 194
Jünger 108, 109, 125

Kant, Immanuel 24, 31, 42, 44, 47–51, 54, 63, 
275

Katechismus, buddhistischer 224, 228, 229
Kirche 8, 23–28, 31, 33, 36, 37, 46, 68, 70, 

71, 75, 105, 106, 111–113, 115, 116, 124, 
173–180, 183, 196, 197, 202, 204
– katholische Kirche 14–16, 41, 43, 51, 54, 

55, 123, 175, 177, 183, 196, 197, 203
Klerus 11, 32, 136, 176, 177, 179, 231
Kolonialismus/Kolonialherrschaft 9, 17, 178, 

196, 219–222, 225, 227, 228, 231, 232, 239, 
243–245, 253, 260–263, 265, 267

Kompetenz 65, 106, 110, 112, 116, 177, 204, 
279

Komplementarität 65
Konfliktmodell 15, 62, 63
Konkordanz 65
Konzil

– Erstes Vatikanisches Konzil 54, 177
– Zweites Vatikanisches Konzil 15, 41, 55

Koschorke, Albrecht 8, 10, 104, 244
Kulturkampf 10, 179, 181
Kulturprotestantismus 10

Laie 11, 17, 19, 33, 124, 187, 188, 193, 
219–221, 224, 226, 229, 231–233, 259

Leibowitz, Yeshayahu 16, 155, 157, 159, 161, 
165–170

Leiderfahrungen 71
Liberalismus 10, 188, 191, 202, 205, 207, 212

– theologischer 191, 192, 196–200, 206
Loyalität 16, 181
Luckmann, Thomas 15, 82–84, 86, 88, 92, 93
Luther, Martin 24, 25, 28, 29, 77

Maskilim 162, 163
Meister / Meisterschaft 108, 117, 118, 120, 

122, 125, 127, 128, 138–140, 145, 148, 149
Meister/Meisterschaft 105
Mendelssohn, Moses 161
Menschenrechte 35, 37, 41, 42, 47, 48, 51, 55, 

175, 182

290 REGISTER

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Mevlevî-Orden 138–142
Mission 17, 178, 188, 219, 223, 224, 227, 228, 

230–232, 239, 245, 248, 249, 258, 265
Mittelklasse/Mittelschicht 223, 225, 226, 228, 

232, 233
Mobilisierung 11, 16, 178, 253, 263, 267, 268
Modernisierungstheorem 273–277, 282, 284
Modernismus 188, 191, 193, 213, 224, 227, 

228, 230, 231, 233
Monarchie, konstitutionelle 140
Mönche, gelehrte 17, 176, 219–223, 226, 

228–233
Mystik 29, 45, 52, 137, 138, 140

Narrativ 10, 15, 62, 75–77, 81–83, 97, 98, 117, 
122, 221, 224, 228, 231, 255

Nation 16, 18, 180–183, 207, 211, 220, 227, 
243, 245, 246

Nationalismus 182
Nationalstaat 16, 24, 113, 173, 178, 182
Neuordnung (tanzîmât) 135
Neuscholastik 188, 190, 193, 203, 205, 206
Niedergangsthese 278
Normen 9, 13, 16, 41, 42, 55, 69, 82, 105, 106, 

108, 163, 177, 189, 190, 205, 207, 233, 277, 
281

Ökologisierung 73–75
Olcott, Henry Steel 219, 221, 223–229, 232, 

233
Osmân Selâhaddîn Dede 16, 137–141, 143, 

145, 147, 149
Osmanisches Reich 135–137, 139, 147

Papst / Papsttum 52–54, 71, 109, 112, 113, 
126, 175, 177–179

Phänomenologie 83
Pluralismus 161, 166, 199, 211, 275
Pluralität 17, 36, 111, 126, 127, 189, 202, 253, 

254, 259, 263, 267
Politik 9, 10, 12, 13, 16, 26, 30, 37, 74, 95, 

111–114, 136, 137, 139, 140, 143, 144, 148, 
149, 155, 162, 163, 165, 169, 175, 179, 189, 
200, 202, 203, 208, 210, 241–243, 248, 255, 
259–262, 265, 268, 275–278, 282, 283

Pollack, Detlef 8–10, 116, 274, 283
Populismus 189, 190, 200, 201, 203, 205–207, 

212
Postmillenarismus 188, 197–199, 202–204, 

207
Postulatenlehre 47–51, 54
potestas 104, 111, 112, 114
Prämillenarismus 188, 193, 196, 200, 

203–205, 207, 208, 210
Priester/Priesterinnen/Medien 11, 17, 106, 

116, 136, 158, 159, 219, 253, 257–267

Progressivismus 14, 201–203, 205, 281
Protestantismus 10, 11, 14, 16, 23–29, 31, 32, 

34–37, 52, 54, 62, 66, 69, 124, 173, 177, 
187–189, 191, 197, 198, 202, 203, 210, 227, 
230, 276

Rabbinerin 156, 168
Rationalisierung 9, 15, 81, 127, 192, 219, 228, 

230, 240, 275, 276
Rationalität 9, 17, 41, 42, 61, 70, 74, 113, 221, 

225, 226, 232, 243, 254, 256
Recht 9, 35, 75, 115, 155–157, 164, 166, 170, 

179, 180, 191, 203, 211, 259, 267
Reflexivität 12, 19, 32, 37, 76, 232
Reform 11, 18, 52, 62, 135–139, 143, 144, 

147, 149, 156, 168, 177, 197, 199, 203, 207, 
219, 220, 232, 233, 245, 246, 248, 274, 278, 
279, 281, 283, 284

Reformation 14, 23–30, 32, 33, 35, 36, 42
Reibungsgewinn 7, 8, 10, 11, 13, 16, 26, 38, 

55, 61, 64, 69, 162, 163, 219, 228, 232
Reibungsverlust 7, 8, 10, 11, 14, 38, 55, 61, 

163, 219, 222, 228
Reichsdeputationshauptschluss 175
Religion/Religionsbegriff 7–13, 15–19, 24, 

30, 31, 34, 42, 54, 61–68, 70, 72–77, 82–84, 
103–106, 115–117, 123, 126, 127, 173, 179, 
180, 182, 183, 192, 198, 206, 209, 219, 221, 
225, 228, 239–243, 246, 247, 250, 253, 254, 
261, 264, 266, 278, 280, 281, 283

Religionsgeschichte 25, 66, 72, 104, 105, 119, 
123, 126, 189, 277

Religionsproduktivität 8, 11, 105, 126, 128
Religionswissenschaft 7, 8, 65, 73, 108, 114, 

240, 243, 251
religiöses Feld 222, 253, 254, 256–260, 263, 

267
Restauration 115, 143, 212, 220
Revolution 8, 23, 42, 162, 173, 174, 178, 180, 

199, 207, 212
Riesebrodt, Martin 10, 190
Ritual 65, 142, 158, 159, 163, 164, 169, 181, 

219, 220, 222, 225, 226, 231, 232, 257, 258, 
261, 265, 267

Rûmî, Mevlânâ Celâleddîn 138

Sailer, Johann Michael 15, 18, 43–53, 174, 
254

säkular 10, 113, 136, 137, 156, 161–163, 165, 
166, 170, 173, 175, 181, 204, 207, 209, 211, 
241, 258, 259

Säkularisierung 10, 30, 33, 34, 37, 72, 73, 189, 
240, 242, 243, 262, 283
– Säkularisation 16
– Säkularisierungsnarrativ 10, 42, 54, 75, 

76, 104, 241

REGISTER 291

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


– Säkularisierungstheorie 8
Säkularismus 137, 208, 212
Sangha 11, 221–223, 228, 230
Schleiermacher, Friedrich 18, 23, 24, 26, 36, 

61, 63, 64, 66–68, 77
Schöpfungsglaube 67, 74
Schöpfungsverantwortung 75
Schule 9, 54, 109, 121, 123, 144, 165, 167, 

168, 178, 207, 208, 212, 220, 223, 224, 248
Schulpflicht 156, 165–167, 169, 170
Schütz, Alfred 15, 82–84, 86, 88, 92, 93
Seinsmonismus (vahdet-i vücûd) 140–142, 

148, 149
Seiwert, Hubert 8, 9, 42, 114, 127, 240, 242, 

254
Selbstkorrektur 12, 14, 19, 232
Spätantike 123, 124, 156, 157, 166
Spiritualität 17, 75, 116–118, 120, 124, 138, 

140, 147, 219, 239, 243–246, 248–250, 257, 
260

Staat 8, 9, 27, 31, 42, 104, 112, 135, 139, 140, 
143, 149, 166, 179, 180, 182, 202, 203, 220, 
253, 255, 259, 260, 267, 268, 277–279, 283

Staatskirchentum 173, 174
Stadt/Urbanität 9, 141, 178, 189, 197, 199, 

221, 229, 232, 253, 258, 260, 261, 264–267
Stammzellforschung 15, 83, 84, 94, 98
Struktur/Strukturbildung 13, 29, 31, 34, 37, 

44, 107, 114, 118, 123, 135, 136, 177, 210, 
219, 222, 226, 228, 231–233, 253, 258, 259, 
261–263, 275, 283

Substitution 16, 181
Südasien 224, 227, 228, 230, 278
Sufi/Sufismus 16, 138–142, 144, 145, 

147–149
Sukzession 105, 112, 121–123, 125, 127
Supernaturalismus 192, 193, 196, 197, 202, 

206, 211, 213
Symbol 12, 142, 145, 148, 174, 180, 181, 226, 

264

Talmud 16, 155–163, 166, 168–170
Territorialstaat / -prinzip / -herrschaft 35, 

173, 175
Theologie 11, 16, 23–27, 29, 33, 35, 36, 41, 

43, 44, 46–49, 51, 54, 55, 61, 62, 67–69, 
71, 73, 75, 83, 139–142, 148, 149, 175, 176, 
178, 179, 188–191, 193–196, 199, 203, 204, 
209, 210, 212, 213, 249

Tierethik 74
Topos 17, 206, 239, 240, 243, 246, 250
Tradition 8, 12, 13, 16–19, 33–35, 44, 68, 70, 

94, 105–107, 110, 116–121, 123, 125, 136, 
140–142, 156, 159, 161–163, 168, 177, 179, 
180, 183, 192, 203, 212, 219, 221, 223–227, 
229, 231–233, 241–243, 246, 248, 254–256, 
258, 261, 262, 274, 277, 279–281

Transzendenz 15, 36, 63, 72, 82–84, 86, 88, 
92, 93, 97, 98, 118, 206, 225

Ultramontanisierung 176–179, 188
Umweltethik 74
Universität 9, 45, 52–54, 73, 187, 196, 281
Unterscheidungsmodell 15, 63, 67
Unverfügbarkeit 15, 30, 82–84, 86–99
Urknalltheorie 66
Utopie 9, 42, 82, 98, 114, 241

Verein für Cultur und Wissenschaft der Ju­
den 162

Vereinigte Staaten von Amerika / USA 13, 16, 
84, 118, 157, 167, 168, 177, 187, 189, 191, 
192, 195, 197, 199–202, 205, 207, 209–211, 
223, 226, 227, 239, 244–247

Verhaltensforschung an Primaten 74
Vernunft 12, 13, 15, 17, 23, 24, 28, 30, 31, 43, 

44, 49–51, 54, 55, 62, 76, 97, 113, 127, 162, 
225, 228, 256, 275

Vivekananda 244, 245
Vivekananda, Swami 17, 239, 244–250
Vorsehungslehre 70

Wach, Joachim 108, 117, 125, 128
Weber, Max 15, 16, 70, 81, 82, 85, 93, 

106–109, 111, 118, 138, 148, 276
Weltparlament der Religionen 1893 (Chica­

go) 17, 226, 239, 246
Wirtschaft/Ökonomie 8, 18, 137, 200, 204, 

208, 211, 220, 222, 227, 241, 255, 257, 259, 
264, 265, 267, 268, 273, 275–277, 280, 283

Wissenschaft 7, 9, 15, 16, 23, 32, 42, 61–66, 
68–70, 73–77, 81–84, 94, 98, 120, 125, 162, 
164, 170, 179, 194, 195, 209, 220, 225, 240, 
242, 243, 256, 274, 275, 277, 283, 284
– Grundmodelle der Verhältnisbestim­

mung von Religion und Wissen­
schaft 62

292 REGISTER

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Autorinnen und Autoren

Reiner Anselm – Studierte Evangelische Theologie in München, Heidelberg 
und Zürich. 1993 Promotion in München mit einer Arbeit über die protestan­
tischen Einflüsse auf die deutsche Strafrechtsreform. Nach Vikariat und Ordi­
nation zum Pfarrer Habilitation 1998 in München mit einer Arbeit zur lutheri­
schen Lehre von der Kirche. 2001 bis 2013 war er Professor für Theologische 
Ethik an der Universität Göttingen, 2005 bis 2008 Gastprofessor am Zentrum 
für Religion, Wirtschaft und Politik in Zürich. Seit 2014 Professor für Systema­
tische Theologie und Ethik an der LMU München. Forschungsschwerpunkte 
sind biomedizinische Ethik, Geschichte der evangelischen Ethik sowie die Ethik 
des Politischen.

Martin Baumann – Studierte Religionswissenschaft in Marburg, London und 
Berlin und promovierte 1993 zum Dr. phil. in Hannover mit einer Arbeit zu 
Buddhisten und buddhistischen Zentren in Deutschland. Habilitation 1999 in 
Leipzig zum Thema Diaspora und Hindus auf Trinidad. Seit 2001 Professor 
für Religionswissenschaft an der Universität Luzern. Seit 2007 Co-Leiter des 
Zentrums Religionsforschung an der Universität Luzern. Forschungsschwer­
punkte: Religion und Migration, Religionspluralität und moderne Gesellschaft, 
buddhistische und hinduistische Traditionen im Westen.

Reinhold Bernhardt – Studierte Evangelische Theologie in Mainz, Zürich und 
Heidelberg und promovierte 1989 zum Dr. theol. in Heidelberg mit einer Arbeit 
zum Thema «Der Absolutheitsanspruch des Christentums. Von der Aufklärung 
bis zur Pluralistischen Religionstheologie». Habilitation 1999 in Heidelberg 
zum Thema «Was heißt ‹Handeln Gottes›? Eine Rekonstruktion der Lehre von 
der Vorsehung Gottes». Seit 2001 Professor für Systematische Theologie / Dog­
matik an der Universität Basel. Forschungsschwerpunkte: Dialog, Theologie 
und Hermeneutik der Religionen; Vorsehungslehre / Frage nach dem «Handeln 
Gottes».

Anne Beutter – Studierte Religionswissenschaft und Soziologie in Basel und 
Leipzig. Sie promovierte 2020 zum Dr. phil. in Luzern mit einer Arbeit zu Recht 
in religiösen Organisationen am Beispiel einer Kirche im Ghana der 1950er 
Jahre. Seit 2021 ist sie Oberassistentin am Religionswissenschaftlichen Seminar 
der Universität Luzern. Forschungsschwerpunkte: Religion und Diversität, Re­
ligion und Recht, afrikanische Religionsgeschichte. Publikation: Religion, Recht 
und Zugehörigkeit – Rechtspraktiken einer westafrikanischen Kirche und die 
Dynamik normativer Ordnungen, Göttingen 2023.

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Amir Dziri – Studierte von 2004 bis 2010 Islamwissenschaft an der Universität 
Bonn. 2011 bis 2012 wissenschaftlicher Mitarbeiter an der Universität Erfurt 
in Islamwissenschaft, 2011 bis 2017 am Zentrum für Islamische Theologie der 
Universität Münster. 2015 Promotion mit dem Titel «Die Ars Disputationis in 
der islamischen Argumentations- und Beweislehre» an der Universität Münster. 
Seit 2017 Professor für Islamische Studien und Direktor des Schweizerischen 
Zentrums für Islam und Gesellschaft der Universität Freiburg i.Ü. Jüngste 
Monographie Tradition und Diskurs. Wandel als Möglichkeit islamischer Herme­
neutik.

Silke Gülker – Studierte Katholische Theologie und Politikwissenschaften an 
der Freien Universität Berlin. Dort 2007 politikwissenschaftliche Promotion 
zum Dr. phil. mit einer Arbeit zur Zukunftsforschung. Habilitation (Soziologie) 
2019 an der Universität Leipzig (Transzendenz in der Wissenschaft. Studien in 
der Stammzellforschung in Deutschland und in den USA, Baden-Baden 2019). 
Seit 2016 Mitarbeiterin am Institut für Kulturwissenschaften der Universität 
Leipzig. Forschungsschwerpunkte: Religions-, Wissens- und Wissenschaftsso­
ziologie, rekonstruktive Methoden der Sozialforschung.

Michael Hochgeschwender – Studierte Katholische Theologie, Geschichte und 
Religionswissenschaften in Würzburg und promovierte 1996 mit einer Arbeit 
zum Kongress für kulturelle Freiheit in Tübingen. Dort wurde er 2003 mit einer 
Studie zum amerikanischen Katholizismus und der Sklavenfrage in Nordameri­
ka habilitiert. Seit 2004 ist er Professor für Nordamerikanische Kulturgeschich­
te, Empirische Kulturforschung und Kulturanthropologie an der Ludwig-Ma­
ximilians-Universität München. Forschungsschwerpunkte: Religionsgeschichte 
der USA, Geschichte der USA im 18. und 19. Jahrhundert und Geschichte der 
nordamerikanischen Indianer.

Frank Neubert – Studierte Religionswissenschaft und Indologie an der Uni­
versität Leipzig. Promotion in Leipzig 2005. Lehr- und Forschungstätigkeiten 
an den Universitäten Heidelberg, Luzern und Bern. Habilitation in Bern 
2014. Ständiger Lehrbeauftragter für Religionswissenschaft an der Universität 
Luzern. Forschungsschwerpunkte: sozialwissenschaftliche und diskursive Reli­
gionstheorien, moderne und globalisierte Hindu-Religionen.

Almut-Barbara Renger – Studierte Komparatistik, Germanistik, Altertums- 
und Religionswissenschaft in Berlin, Saloniki und Stanford. Promotion zum 
Dr. phil. 2001 in Heidelberg mit einer Arbeit zu Mythen und Märchen. 2008 
bis 2021 Professorin für Antike Religion und Kultur sowie deren Rezeptions­
geschichte an der Freien Universität Berlin. Seit 2021 Distinguished Research 
Fellow in Religion and Sustainability an der Humboldt-Universität zu Berlin so­
wie Lehre in Religionswissenschaft an der Universität Basel. Forschungsschwer­

294 AUTORINNEN UND AUTOREN

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


punkte: Wirkungsgeschichte der mediterranen Antike, moderner Buddhismus, 
neue religiöse Bewegungen und alternativreligiöse Milieus seit den 1960er Jah­
ren.

Valérie Rhein – Studierte Germanistik, Geschichte und Jüdische Studien in Ba­
sel und Stockholm. 2016 Promotion zum Dr. theol. in Judaistik an der Univer­
sität Bern zum Thema «Die Religionspraxis der jüdischen Frau im Spannungs­
feld zwischen Halacha und sozialer Konvention». Seit 2019 Lehrbeauftragte 
am Religionspädagogischen Institut der Universität Luzern. Forschungsschwer­
punkte: die Religionspraxis der Frau in der rabbinischen Literatur der Antike 
und im zeitgenössischen modern-orthodoxen Judentum; Übergang priesterli­
ches Tempeljudentum – rabbinisches Judentum.

Markus Ries – Studierte Katholische Theologie in Luzern, Freiburg i.Ü. und 
München. 1990 Promotion zum Dr. theol. mit einer Dissertation zur Neuorga­
nisation des Bistums Basel im 19. Jahrhundert. 1990 bis 1994 Archivar der 
Diözese Basel in Solothurn, seit 1994 Professor für Kirchengeschichte an der 
Theologischen Fakultät Luzern und 2001 bis 2006 Rektor der Universität. 2009 
bis 2016 Mitarbeit im Forschungsschwerpunkt «Religion und gesellschaftliche 
Integration in Europa». Arbeitsgebiete: Religiosität und kirchliche Institutionen 
in den deutschsprachigen Ländern seit 1500 sowie Orden und Kongregationen 
in der Moderne.

Erdal Toprakyaran – Studierte Islamwissenschaft und Ethnologie in Heidel­
berg. Dort 2006 Promotion zum Dr. phil. mit einer Arbeit zur Religions- 
und Rechtsgeschichte des Osmanischen Reiches. Als Postdoktorand an den 
Universitäten Bochum und Frankfurt a. M. Seit 2012 Professor für Islamische 
Geschichte und Gegenwartskultur sowie geschäftsführender Direktor am Zen­
trum für Islamische Theologie an der Universität Tübingen. Seit 2020 hat er 
zusätzlich eine Professur für Islamische Theologie an der Universität Luzern 
inne. Forschungsschwerpunkte: Religionsgeschichte des Osmanischen Reiches 
und der Türkei, islamische Mystik, europäischer Islam, interreligiöse Beziehun­
gen.

Andreas Tunger-Zanetti – Studierte Islamwissenschaft, vorderorientalische 
Sprachen und Allgemeine Geschichte in Bern, Wien und Tunis. Promotion 
zum Dr. phil. 1994 in Freiburg i. Br. mit einer Arbeit über die tunesisch-osma­
nischen Beziehungen 1860 bis 1913. Seit 2007 Geschäftsführer des Zentrums 
Religionsforschung der Universität Luzern. Forschungsschwerpunkte: Islam in 
der Schweiz, Religionen im religiös pluralen Umfeld, Religion und Öffentlich­
keit. Publikation: Verhüllung. Die Burka-Debatte in der Schweiz, Zürich 2021.

AUTORINNEN UND AUTOREN 295

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Margit Wasmaier-Sailer – Studierte Katholische Theologie und Philosophie 
in München. Dort 2006 Promotion zum Dr. phil. mit einer Arbeit zur Religi­
onsphilosophie von William P. Alston. Habilitation 2017 in Münster (Das Ver­
hältnis von Moral und Religion bei Johann Michael Sailer und Immanuel Kant. 
Zum Profil philosophischer Theologie und theologischer Ethik in der säkularen 
Welt, Regensburg 2018). Seit 2019 Professorin für Fundamentaltheologie und 
Co-Leiterin des Zentrums Religionsforschung an der Universität Luzern. For­
schungsschwerpunkte: Religiöse Erfahrung, Moral und Religion, Christentum 
und Moderne.

296 AUTORINNEN UND AUTOREN

https://doi.org/10.5771/9783987400353 - am 20.01.2026, 04:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover
	Einleitung
	Freiheitsethos der Moderne
	Wahlverwandtschaften: Koalitionen und Konflikte zwischen Protestantismus und Moderne Moderne
	Katholizismus und Moderne: Zwei Fallbeispiele eines ambivalenten Verhältnisses

	Religion und Wissenschaft
	Der «Knoten der Geschichte» zwischen Religion und Wissenschaft Wissenschaft
	Die gesellschaftliche Konstruktion von Grenzen zwischen Verfügbarkeit und Unverfügbarkeit: Untersuchungen in einem US-amerikanischen Labor für Stammzellforschung Stammzellforschung

	Autorität im Wandel
	Charisma und Sukzession: Formen und Wandel religiöser Autorität von der Antike bis in die Gegenwart
	Mystischer Islam als Teil der Erneuerungsbewegung im Osmanischen Reich des 19. Jahrhunderts am Beispiel Osmân Selâhaddîn Dedes und Hadîce Nakîye Hanıms Hanıms

	Herausforderungen an die Tradition
	Haskala, Bildung und Gender: Zum Anspruch auf jüdisches Wissen für alle
	Nation statt Religion: Kirchen und neue Herrschaftsstrukturen im 19. Jahrhundert
	The Fundamentals (1910–1915): Protestantische Bestimmungen christlicher Fundamente in den USA
	Rationalitätsprimat und Verehrungspraxis: Konkurrierende Interpretationen der Modernisierung des Buddhismus im kolonialen Ceylon

	Moderne im Diskurs
	Religion als globales Korrektiv zur Moderne: Die Globalisierung von Hindu-Religionen als moderne Antwort auf Modernisierungsprozesse
	Das Vokabular der Moderne als Ressource im Kampf um das religiöse Feld im kolonialen Kontext
	Multiple Modernities und Multiple Islams: Überlegungen zur transkulturellen Universalisierbarkeit der Modernisierungsthese

	Register
	Autorinnen und Autoren

