3. Friihere Sterbe-Dispositive: Wie wurde zuvor in Japan gestorben?

3.4 Veranderungen seit den 1960er Jahren: Entstehung
des »post-modernen« Sterbe-Dispositivs

Ab den 1960er Jahren begann nicht nur Kritik am Status Quo des Bestattungswesens
laut zu werden, sondern die Akteure fingen auch an, neue Handlungsspielriume zu
erkiampfen, die ab der Mitte der 1990er Jahre in der Mitte der Gesellschaft ankamen.
Die Zeit zwischen Anfang und Mitte der 1990er Jahre wird in der Forschungslitera-
tur gemeinhin als ein Wendepunkt angesehen, an dem die Individualisierung von
Bestattungen zu dominieren beginnt und die moderne Bestattungsform endgiiltig
ihre hegemoniale Stellung verliert. Dort sind auch die Entwicklungen zu verorten,
die zum Entstehen von shukatsu gefithrt haben. An die Stelle eines in grofien Teilen
national einheitlichen Bestattungssystems traten Pluralisierung und Polarisierung
(vgl. Thieme 2013, 2016, 2019). Pluralisierung meint, dass individuelle Vorlieben und
Vorstellungen mehr Gewicht bekommen, was auch mit einer Enttraditionalisierung
einhergeht, sodass es die eine Bestattungsweise (mit lediglich kleinen Variationen)
nicht mehr gibt. Unter Polarisierung soll hier angelehnt an Thieme (2019) gemeint
sein, dass es wiederum nicht nur einen einzigen Trend gibt, der die Verinderun-
gen im Bestattungswesen beschreibt, sondern vielmehr dass verschiedene Tenden-
zen parallel zu beobachten sind, die teilweise einander gegenliufig sind. Man kann
mit anderen Worten auch von einer Fragmentierung des Bestattungswesens spre-
chen. Thiemes Kategorien der Pluralisierung und Polarisierung liegt zwar eine Ana-
lyse des deutschen Bestattungswesens zu Grunde; sie konnen jedoch auch als Fo-
lie fiir das japanische Bestattungswesen dienen, wo sich vergleichbare Prozesse ab-
spielen. Der Vorteil der Betrachtungsweise nach »Polen« ist, dass man der Versu-
chung widersteht, die Entwicklung des Bestattungswesens auf einen einzigen Be-
griff oder einen unilinearen Trend herunterbrechen zu wollen, und stattdessen et-
wa nach Klassen-oder Geschlechterunterschieden differenzieren kann. Denn wih-
rend zum Beispiel in hoheren Schichten extravagante Bestattungsformen wie die
»Diamantenbestattung« (das Pressen der kremierten Asche zu einem Diamanten)
in Mode kommen und zu einer Asthetisierung der Bestattung beitragen, werden in
niedrigeren Schichten hiufiger hyperkommerzialisierte Preis- Dumping- Angebote
in Anspruch genommen, die eher auf eine Pragmatisierung hindeuten.

Welche Pole, Tendenzen und Trends lassen sich nun fir das japanische Bestat-
tungswesen ausmachen? Hier kann keine Vollstindigkeit beansprucht werden, je-
doch werden einige der prignanten Neuerungen benannt, die auch im shikatsu-
Diskurs eine Rolle spielen.

Alternative Bestattung vs. Discount- Bestattung

Zum einen ist eine Bewegung entstanden, die sich fiir »individuelle« Bestattun-
gen wie das Verstreuen der Asche im Meer oder im Wald einsetzt. Inwiefern der

12022026, 15:01:10.


https://doi.org/10.14361/9783839467411-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

Begriff der »Individualisierung« dafiir tatsichlich geeignet ist, wird weiter unten
diskutiert (Abschnitt 4.3.2). Kawano (2010, 2014) beschreibt die Verbreitung und
die Motive fiir eine solche Form der Bestattung ausgehend von ihrer Feldforschung
bei der »Grave Free Promotion Society« (jp. S0s0 no Jiyli wo Susumeru Kai), einer
NGO, die sich fiir die Durchsetzung von Naturbestattungen (shizenso), genauer:
dem Verstreuen der Asche (sankotsu) einsetzt (vgl. hierzu auch: Rowe 2003). Boret
(2014) legt diesbeziiglich eine Untersuchung zu Baumbestattungen (jumokuso) vor.®
Diese Formen der Bestattung konnen als Gegenreaktion sowohl zu einer stark
ritualisierten Bestattungspraxis, wie sie vor dem Krieg dominant war, als auch zur
kommodifizierten und kommerzialisierten, als »unpersénlich« wahrgenommenen
Praxis der Bestattungsinstitute angesehen werden. So fithrt Suzuki (2000: 5), die
ihre Feldforschung in einem Bestattungsinstitut betrieben hat, aus, dass Bestat-
tungen »am Flieffband« (d.h. McFunerals) verhindern wiirden, dass Familien sich
nach dem Tod eines Familienmitglieds mit ihren komplexen Emotionen angemes-
sen auseinandersetzen. Aus der Frustration dariiber hitten sich Menschen davon
abzuwenden begonnen und versuchten nun neue, individuellere Bestattungen zu
produzieren. Die Hinwendung zu individuellen Bestattungen verleitet Suzuki zu
der Schlussfolgerung, dass die massenproduzierte McFuneral- Bestattung an ihr
Ende gekommen sei: »The mass reproduction of McFunerals is ending today« (Su-
zuki 2014: 11). Diese Schlussfolgerung iiberrascht jedoch angesichts einer weiteren
Tendenz im Bestattungswesen des beginnenden 21. Jahrhunderts: Dem Eintreten
von immer neuen, branchenfremden Unternehmen in den Bestattungsmarkt, die
sich einen Preisunterbietungswettbewerb liefern (vgl. Abschnitt 4.1.3 und Mla-
denova 2021). Durch Internet und Digitalisierung haben sich deren technische
Moglichkeiten in Bezug auf Marketing und Kundenakquise exponentiell erweitert.
Anders als Suzuki behauptet, endet die Kommerzialisierung und Massenproduk-
tion von Bestattungen mit dem Auftauchen »individueller« und »persénlicher«
Bestattungsalternativen keineswegs. Vielmehr stellen alternative Bestattungsfor-
men und massenproduzierte Discount- Bestattungen zwei Pole in der Entwicklung
des japanischen Bestattungswesens dar.

Die Hinwendung zu alternativen, »personlicheren« Bestattungen begann zu-
nichst innerhalb Neuer Sozialer Bewegungen wie der »Grave Free Promotion So-
ciety, die sich fiir mehr Autonomie und Selbstbestimmung einsetzten, sie wurde
jedoch ab den 1990er Jahren in den Bestattungsmarkt inkorporiert und selbst kom-
merzialisiert. Zum einen entstand, wie Suzuki ausfiihrt, ab Mitte der 1990er Jahre

18 Beider Baumbestattung ersetzen Biume den Grabstein und die Uberreste werden meist aus
der Urne entfernt und direkt in die Erde gesetzt (https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
,16.02.2019). Diese Bestattungsform wird oft von Naturliebhabern gewahlt, daher fallt sie
auch in die Kategorie der »Naturbestattungen« (shizensa), worunter auch das Verstreuen der
Asche im Meer und in den Bergen zéhlt.

12022026, 15:01:10.


https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://doi.org/10.14361/9783839467411-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307

3. Friihere Sterbe-Dispositive: Wie wurde zuvor in Japan gestorben?

ein Markt fir Leitfadenbiicher, die die personliche Gestaltung der eigenen Bestat-
tung anleiteten. Sie legten die einzelnen Komponenten der Trauerfreier in Einzel-
teilen dar® und zeigten die Wahloptionen auf:

»The large number of them encouraged consumers to reconsider their options.
>You can do whatever you would like at your funeral<— was their core message
(Yamamoto 2003: 6) and they urged readers to ask: »What do you want for your
funeral or your loved ones. What would be your way of death?« They emphasized
the importance of taking time to consider the possibilities and seeking what
suits you best.« (Suzuki 2014: 11-12)

Diese Leitfadenbiicher ebneten auch den Weg fiir die shitkatsu- Rhetorik, mit der ab
2009 verstirkt zur Organisation der eigenen Bestattung animiert wird.

Einsame Tode (kodokushi)

Ein weiterer Pol des Sterbe- und Bestattungswesens seit den 1960er Jahren ist die
Tendenz zur Vereinsamung ilterer Menschen, die auf einen einsamen Tod (kodoku-
shi, auch: muenshi, »bindungslose Tode«) hinausliuft. Dahl (2016, 2020) legt hierzu
eine Studie am Beispiel des Wohnviertels Tokiwadai vor.*® Er zeigt, dass das Wort
kodokushi zum ersten Mal in den 1970er Jahren auftaucht und dann insbesondere
nach dem Kobe- Erdbeben im Jahr 1995 in den Fokus riickt, nachdem einige einsam
Verstorbene in den behelfsmifig errichteten Ubergangswohnungen aufgefunden
wurden (Dahl 2016: 90). Zu jener Zeit wurde diese Art des Sterbens noch als ab-
weichende, unnormale Todesart im Rahmen von Katastrophen angesehen. Dies
inderte sich jedoch, als Anfang der 2000er Jahre mehrere einsam Verstorbene
in der Tokioter Wohnsiedlung Tokiwadai entdeckt wurden, deren Leichen einige
Wochen dort gelegen hatten. Es wurde deutlich, dass das Phinomen kodokushi eng
mit Wohnsiedlungen (danchi) verwoben war, da dort die meisten Ein-Personen-
Haushalte (tanshinsetai) vorkommen. Im Zuge dieses Ereignisses wurden kodokushi
diskursiv entmarginalisiert und begannen als gesamtgesellschaftliches Problem
(shakai mondai) angesehen zu werden. So wurde die Frage aufgeworfen, welche
gesellschaftlichen bzw. strukturellen Faktoren dieses Phinomen hervorbringen -
anstatt es nur als Ausnahmephinomen zu betrachten (ebd. 94). Als strukturelle Fak-
toren wurden die Vereinsamung von Alten, die zunehmend allein lebten (fanshinka),
die Prekarisierung, die Zunahme der sozialen Ungleichheit und das Armutsproblem
(kakusa shakai, working poor), sowie die zunehmende Entfremdung der Menschen

19 In deren Tradition steht auch die Darstellung des Ablaufs einer modernen Bestattung, wie
ich ihn in Abschnitt 3.1 gezeigt habe.
20 Vgl. zu einsamen Toden in Deutschland Loke (2023).

12022026, 15:01:10.

83


https://doi.org/10.14361/9783839467411-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

voneinander (muen shakai) diskutiert (ebd. 98, 104, 107ff; zu muen shakai vgl. Ab-
schnitt 4.1.2). Als gesamtgesellschaftliches Problem riickten insbesondere auch die
Kosten fiir die Beseitigung der Leichen in den Fokus (ebd. 95). Wiirden solche Tode
nicht rechtzeitig verhindert werden, so kimen horrende Kosten auf die Vermieter,
die Angehorigen und nicht zuletzt die lokalen Selbstverwaltungseinheiten zu, so
die Sorge. Die strukturellen Faktoren, die zur Erklirung des vermehrten Auftretens
einsamer Tode herangezogen werden, sowie die vorgeschlagenen Bewiltigungs-
mafinahmen sind eng mit dem shikatsu-Diskurs verkniipft und werden in den
nichsten Kapiteln noch niher thematisiert.

Pragmatismus: Vorauszahlung fiir ewige Sutren-Lesung, Umbettung
und Grabaufldsung

Eitai kuyo (wortlich: ewige Sutren- Rezitation) bezeichnet die Praxis, im Voraus ei-
nem buddhistischen Tempel eine grofde Summe zu zahlen, damit die Ménche »auf
ewig« das Grab pflegen und die Sutren lesen. Normalerweise werden die Hinter-
bliebenen verpflichtet, eine jihrliche Gebiihr fir diese Dienste zu entrichten und
auch selbst regelmif3ig fir die Grabpflege anzureisen. Dies entfillt bei eitai kuys, da
die vollstindige Summe bereits im Voraus gezahlt wird. Diese in den 1990er Jahren
aufgekommene Losung soll den Mangel an grabpflegendem Nachwuchs abfedern.
Da eitai kuyo die Hinterbliebenen von der Grabpflege entlastet, tragt diese Praxis zu
einer Tendenz des Pragmatismus im Bestattungswesen bei. Kawano fiihrt das ge-
stiegene Interesse an dieser Losung darauf zuriick, dass die sog. »Transitionskohor-
te« der zwischen 1925 und 1950 geborenen, bei denen eine noch relativ hohe Gebur-
tenrate erstmals einer stark gesunkenen Sterberate gegeniiberstand, selbst weni-
ger Nachkommen produzierte und zu grolen Teilen in den Zeiten des Wirtschafts-
wachstums in die Stidte zog (Kawano 2014: 55).” Die iltesten in dieser Generation
seien Anfang der 1990er Jahre in Rente gegangen und hitten sich mit der Frage zu
beschiftigen begonnen, was mit ihren Kérpern nach dem Tod passieren wird. Da
viele von ihnen keine oder nur wenige Nachkommen hatten, suchten sie nach pfle-
gefreien Losungen fir ihre Griber.

Neben der Vorauszahlung fiir die »ewige« Grabpflege durch den Tempel gibt es
noch die Moglichkeit der Umbettung (kaiso) bzw. der Auflésung des Familiengrabs
(0-haka-jimai). Bei der Umbettung vollzieht das Familiengrab sozusagen das, was
einige Jahrzehnte zuvor die Generation der pflegenden Nachkommen getan hat:
Landflucht. Grabauflésung und Umbettung bezeichnen mehr oder weniger dassel-

21 Andere verweisen auf die »Klumpen-Generation« (dankai no sedai), die zwischen 1947 und
49 geborenen Baby-Boomer. Die in diesem kurzen Zeitabschnitt Geborenen stellen bevélke-
rungstechnisch aber nur die besonders geburtenstarke Spitze einer ganzen Generation dar.

12022026, 15:01:10.


https://doi.org/10.14361/9783839467411-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Friihere Sterbe-Dispositive: Wie wurde zuvor in Japan gestorben?

be, da in beiden Fillen die sterblichen Uberreste an einen neuen Ort gebracht wer-
den miissen — sei es ein neues Grab oder ein Gemeinschaftsgrab.

Verkiirzung und Sakularisierung

Der in Abschnitt 3.1 beschriebene Ablauf der modernen Bestattung ist hochst kodifi-
ziert und lastet den Hinterbliebenen hohe organisatorische und finanzielle Biirden
auf. In den letzten Jahrzehnten setzt sich daher ein Trend zur Verkiirzung durch,
indem einige Rituale zusammengelegt oder ganz weggelassen werden. Welche Teile
des Bestattungsablaufs ausgelassen werden konnen, orientiert sich dabei am jewei-
ligen Wertesystem: so kénnen die religiésen Briuche auf Grund eines gesamtgesell-
schaftlichen Schwindens der Religiositit abgekiirzt oder ganz ausgelassen werden,
staatliche und medizinische Erfordernisse jedoch nicht. Genau darauf zielen dann
auch einige der shukatsu-Tipps ab: eine Abkiirzung der religiésen Rituale als Mittel
zum Einsparen von Geld, Zeit und Nerven. Mit anderen Worten geht es um die Frei-
legung von Ressourcen, die dann woanders eingesetzt werden kénnen, d.h. um eine
Effizienzsteigerung.

Die sogenannte Direktbestattung (chokuso) ist die Kulmination der Verkiirzung
der Bestattung. Bei der Direktbestattung wird auf simtliche Bestattungszeremo-
nien wie die Totenwache (tsuya) oder die Abschiedszeremonie (kokubetsushiki) ver-
zichtet und nur im engsten Kreis eine Kremation (kaso) durchgefithrt. Ein ande-
rer Begriff dafir ist die von Religionswissenschaftler Shimada Hiromi (2014) be-
worbene »Null- Bestattung« (zero so). Die Asche der Verstorbenen wird dabei nach
der Kremation von den Hinterbliebenen nicht einmal mitgenommen. Bei Bestat-
tungsdienstleistern firmiert diese Bestattungsform hiufig auch einfach als kaso- shi-
ki (Kremation) oder kaso nomi (»nur Kremationc). Begriffliche Unterschiede bringen
in der Regel lediglich zum Ausdruck, ob die Zeremonie religiés sein soll oder nicht.
Der Trend zur Direktbestattung erinnert an die von Rowe beschriebenen Rufe nach
Abschaffung der Bestattung, die bereits in den 1960er Jahren laut wurden.?” Inzwi-
schen haben sich Direktbestattungen zu einem festen Teil des Bestattungswesens
entwickelt.

Im nichsten Abschnitt sollen diese neuen Bestattungstrends und -tendenzen
mit Hilfe der ethnologischen Fachliteratur in Japan eingeordnet werden.

22 Soetwadieals»Abhandlung tiber die die Nutzlosigkeit von Bestattungen« [Soshiki muyo-ron)
1968 publizierte Schrift von Inada Tsutomu und Azuma Shun’ei (vgl. Rowe 2011: 36).

12022026, 15:01:10.

85


https://doi.org/10.14361/9783839467411-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

