
3. Frühere Sterbe-Dispositive: Wie wurde zuvor in Japan gestorben? 81

3.4 Veränderungen seit den 1960er Jahren: Entstehung
des »post-modernen« Sterbe-Dispositivs

Abden 1960er Jahren begannnicht nurKritik amStatusQuodesBestattungswesens

laut zuwerden, sondern die Akteure fingen auch an, neueHandlungsspielräume zu

erkämpfen, die ab derMitte der 1990er Jahre in derMitte der Gesellschaft ankamen.

Die Zeit zwischen Anfang und Mitte der 1990er Jahre wird in der Forschungslitera-

tur gemeinhin als ein Wendepunkt angesehen, an dem die Individualisierung von

Bestattungen zu dominieren beginnt und die moderne Bestattungsform endgültig

ihre hegemoniale Stellung verliert. Dort sind auch die Entwicklungen zu verorten,

die zum Entstehen von shūkatsu geführt haben. An die Stelle eines in großen Teilen

national einheitlichen Bestattungssystems traten Pluralisierung und Polarisierung

(vgl.Thieme 2013, 2016, 2019). Pluralisierungmeint, dass individuelle Vorlieben und

VorstellungenmehrGewicht bekommen,was auchmit einer Enttraditionalisierung

einhergeht, sodass es die eine Bestattungsweise (mit lediglich kleinen Variationen)

nicht mehr gibt. Unter Polarisierung soll hier angelehnt an Thieme (2019) gemeint

sein, dass es wiederum nicht nur einen einzigen Trend gibt, der die Veränderun-

gen im Bestattungswesen beschreibt, sondern vielmehr dass verschiedene Tenden-

zen parallel zu beobachten sind, die teilweise einander gegenläufig sind.Man kann

mit anderen Worten auch von einer Fragmentierung des Bestattungswesens spre-

chen.Thiemes Kategorien der Pluralisierung und Polarisierung liegt zwar eine Ana-

lyse des deutschen Bestattungswesens zu Grunde; sie können jedoch auch als Fo-

lie für das japanische Bestattungswesen dienen, wo sich vergleichbare Prozesse ab-

spielen. Der Vorteil der Betrachtungsweise nach »Polen« ist, dass man der Versu-

chung widersteht, die Entwicklung des Bestattungswesens auf einen einzigen Be-

griff oder einen unilinearen Trend herunterbrechen zu wollen, und stattdessen et-

wa nach Klassen-oder Geschlechterunterschieden differenzieren kann. Denn wäh-

rend zum Beispiel in höheren Schichten extravagante Bestattungsformen wie die

»Diamantenbestattung« (das Pressen der kremierten Asche zu einem Diamanten)

in Mode kommen und zu einer Ästhetisierung der Bestattung beitragen, werden in

niedrigeren Schichten häufiger hyperkommerzialisierte Preis-Dumping-Angebote

in Anspruch genommen, die eher auf eine Pragmatisierung hindeuten.

Welche Pole, Tendenzen und Trends lassen sich nun für das japanische Bestat-

tungswesen ausmachen? Hier kann keine Vollständigkeit beansprucht werden, je-

doch werden einige der prägnanten Neuerungen benannt, die auch im shūkatsu-

Diskurs eine Rolle spielen.

Alternative Bestattung vs. Discount-Bestattung

Zum einen ist eine Bewegung entstanden, die sich für »individuelle« Bestattun-

gen wie das Verstreuen der Asche im Meer oder im Wald einsetzt. Inwiefern der

https://doi.org/10.14361/9783839467411-013 - am 13.02.2026, 15:01:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467411-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

Begriff der »Individualisierung« dafür tatsächlich geeignet ist, wird weiter unten

diskutiert (Abschnitt 4.3.2). Kawano (2010, 2014) beschreibt die Verbreitung und

die Motive für eine solche Form der Bestattung ausgehend von ihrer Feldforschung

bei der »Grave Free Promotion Society« (jp. Sōsō no Jiyū wo Susumeru Kai), einer

NGO, die sich für die Durchsetzung von Naturbestattungen (shizensō), genauer:

dem Verstreuen der Asche (sankotsu) einsetzt (vgl. hierzu auch: Rowe 2003). Boret

(2014) legt diesbezüglich eine Untersuchung zu Baumbestattungen (jumokusō) vor.18

Diese Formen der Bestattung können als Gegenreaktion sowohl zu einer stark

ritualisierten Bestattungspraxis, wie sie vor dem Krieg dominant war, als auch zur

kommodifizierten und kommerzialisierten, als »unpersönlich« wahrgenommenen

Praxis der Bestattungsinstitute angesehen werden. So führt Suzuki (2000: 5), die

ihre Feldforschung in einem Bestattungsinstitut betrieben hat, aus, dass Bestat-

tungen »am Fließband« (d.h. McFunerals) verhindern würden, dass Familien sich

nach dem Tod eines Familienmitglieds mit ihren komplexen Emotionen angemes-

sen auseinandersetzen. Aus der Frustration darüber hätten sich Menschen davon

abzuwenden begonnen und versuchten nun neue, individuellere Bestattungen zu

produzieren. Die Hinwendung zu individuellen Bestattungen verleitet Suzuki zu

der Schlussfolgerung, dass die massenproduzierte McFuneral-Bestattung an ihr

Ende gekommen sei: »The mass reproduction of McFunerals is ending today« (Su-

zuki 2014: 11). Diese Schlussfolgerung überrascht jedoch angesichts einer weiteren

Tendenz im Bestattungswesen des beginnenden 21. Jahrhunderts: Dem Eintreten

von immer neuen, branchenfremden Unternehmen in den Bestattungsmarkt, die

sich einen Preisunterbietungswettbewerb liefern (vgl. Abschnitt 4.1.3 und Mla-

denova 2021). Durch Internet und Digitalisierung haben sich deren technische

Möglichkeiten in Bezug auf Marketing und Kundenakquise exponentiell erweitert.

Anders als Suzuki behauptet, endet die Kommerzialisierung und Massenproduk-

tion von Bestattungen mit dem Auftauchen »individueller« und »persönlicher«

Bestattungsalternativen keineswegs. Vielmehr stellen alternative Bestattungsfor-

men undmassenproduzierte Discount-Bestattungen zwei Pole in der Entwicklung

des japanischen Bestattungswesens dar.

Die Hinwendung zu alternativen, »persönlicheren« Bestattungen begann zu-

nächst innerhalb Neuer Sozialer Bewegungen wie der »Grave Free Promotion So-

ciety«, die sich für mehr Autonomie und Selbstbestimmung einsetzten, sie wurde

jedoch ab den 1990er Jahren in den Bestattungsmarkt inkorporiert und selbst kom-

merzialisiert. Zum einen entstand, wie Suzuki ausführt, ab Mitte der 1990er Jahre

18 Bei der Baumbestattung ersetzen Bäume den Grabstein und die Überreste werdenmeist aus

der Urne entfernt und direkt in die Erde gesetzt (https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307

, 16.02.2019). Diese Bestattungsform wird oft von Naturliebhabern gewählt, daher fällt sie

auch in die Kategorie der »Naturbestattungen« (shizensō), worunter auch das Verstreuen der

Asche im Meer und in den Bergen zählt.

https://doi.org/10.14361/9783839467411-013 - am 13.02.2026, 15:01:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://doi.org/10.14361/9783839467411-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307
https://syukatsulabo.jp/grave/article/6307


3. Frühere Sterbe-Dispositive: Wie wurde zuvor in Japan gestorben? 83

ein Markt für Leitfadenbücher, die die persönliche Gestaltung der eigenen Bestat-

tung anleiteten. Sie legten die einzelnen Komponenten der Trauerfreier in Einzel-

teilen dar19 und zeigten dieWahloptionen auf:

»The large number of them encouraged consumers to reconsider their options.

›You can do whatever you would like at your funeral‹ – was their core message

(Yamamoto 2003: 6) and they urged readers to ask: ›What do you want for your

funeral or your loved ones. What would be your way of death?‹ They emphasized

the importance of taking time to consider the possibilities and seeking what

suits you best.« (Suzuki 2014: 11–12)

Diese Leitfadenbücher ebneten auch denWeg für die shūkatsu-Rhetorik,mit der ab

2009 verstärkt zur Organisation der eigenen Bestattung animiert wird.

Einsame Tode (kodokushi)

Ein weiterer Pol des Sterbe- und Bestattungswesens seit den 1960er Jahren ist die

Tendenz zur Vereinsamung älterer Menschen, die auf einen einsamen Tod (kodoku-

shi, auch: muenshi, »bindungslose Tode«) hinausläuft. Dahl (2016, 2020) legt hierzu

eine Studie am Beispiel des Wohnviertels Tokiwadai vor.20 Er zeigt, dass das Wort

kodokushi zum ersten Mal in den 1970er Jahren auftaucht und dann insbesondere

nach dem Kōbe-Erdbeben im Jahr 1995 in den Fokus rückt, nachdem einige einsam

Verstorbene in den behelfsmäßig errichteten Übergangswohnungen aufgefunden

wurden (Dahl 2016: 90). Zu jener Zeit wurde diese Art des Sterbens noch als ab-

weichende, unnormale Todesart im Rahmen von Katastrophen angesehen. Dies

änderte sich jedoch, als Anfang der 2000er Jahre mehrere einsam Verstorbene

in der Tokioter Wohnsiedlung Tokiwadai entdeckt wurden, deren Leichen einige

Wochen dort gelegen hatten. Es wurde deutlich, dass das Phänomen kodokushi eng

mit Wohnsiedlungen (danchi) verwoben war, da dort die meisten Ein-Personen-

Haushalte (tanshinsetai) vorkommen. Im Zuge dieses Ereignisses wurden kodokushi

diskursiv entmarginalisiert und begannen als gesamtgesellschaftliches Problem

(shakai mondai) angesehen zu werden. So wurde die Frage aufgeworfen, welche

gesellschaftlichen bzw. strukturellen Faktoren dieses Phänomen hervorbringen –

anstatt es nur als Ausnahmephänomen zu betrachten (ebd. 94). Als strukturelle Fak-

torenwurden die Vereinsamung von Alten, die zunehmend allein lebten (tanshinka),

die Prekarisierung,dieZunahmeder sozialenUngleichheit unddasArmutsproblem

(kakusa shakai, working poor), sowie die zunehmende Entfremdung der Menschen

19 In deren Tradition steht auch die Darstellung des Ablaufs einer modernen Bestattung, wie

ich ihn in Abschnitt 3.1 gezeigt habe.

20 Vgl. zu einsamen Toden in Deutschland Loke (2023).

https://doi.org/10.14361/9783839467411-013 - am 13.02.2026, 15:01:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467411-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

voneinander (muen shakai) diskutiert (ebd. 98, 104, 107ff; zu muen shakai vgl. Ab-

schnitt 4.1.2). Als gesamtgesellschaftliches Problem rückten insbesondere auch die

Kosten für die Beseitigung der Leichen in den Fokus (ebd. 95).Würden solche Tode

nicht rechtzeitig verhindert werden, so kämen horrende Kosten auf die Vermieter,

die Angehörigen und nicht zuletzt die lokalen Selbstverwaltungseinheiten zu, so

die Sorge.Die strukturellen Faktoren, die zur Erklärung des vermehrten Auftretens

einsamer Tode herangezogen werden, sowie die vorgeschlagenen Bewältigungs-

maßnahmen sind eng mit dem shūkatsu-Diskurs verknüpft und werden in den

nächsten Kapiteln noch näher thematisiert.

Pragmatismus: Vorauszahlung für ewige Sutren-Lesung, Umbettung

und Grabauflösung

Eitai kuyō (wörtlich: ewige Sutren-Rezitation) bezeichnet die Praxis, im Voraus ei-

nem buddhistischen Tempel eine große Summe zu zahlen, damit die Mönche »auf

ewig« das Grab pflegen und die Sutren lesen. Normalerweise werden die Hinter-

bliebenen verpflichtet, eine jährliche Gebühr für diese Dienste zu entrichten und

auch selbst regelmäßig für die Grabpflege anzureisen.Dies entfällt bei eitai kuyō, da

die vollständige Summe bereits im Voraus gezahlt wird. Diese in den 1990er Jahren

aufgekommene Lösung soll den Mangel an grabpflegendem Nachwuchs abfedern.

Da eitai kuyō die Hinterbliebenen von der Grabpflege entlastet, trägt diese Praxis zu

einer Tendenz des Pragmatismus im Bestattungswesen bei. Kawano führt das ge-

stiegene Interesse andieser Lösungdarauf zurück,dass die sog. »Transitionskohor-

te« der zwischen 1925 und 1950 geborenen, bei denen eine noch relativ hohe Gebur-

tenrate erstmals einer stark gesunkenen Sterberate gegenüberstand, selbst weni-

ger Nachkommen produzierte und zu großen Teilen in den Zeiten desWirtschafts-

wachstums in die Städte zog (Kawano 2014: 55).21 Die ältesten in dieser Generation

seien Anfang der 1990er Jahre in Rente gegangen und hätten sich mit der Frage zu

beschäftigen begonnen, was mit ihren Körpern nach dem Tod passieren wird. Da

viele von ihnen keine oder nur wenige Nachkommen hatten, suchten sie nach pfle-

gefreien Lösungen für ihre Gräber.

Neben der Vorauszahlung für die »ewige« Grabpflege durch den Tempel gibt es

noch die Möglichkeit der Umbettung (kaisō) bzw. der Auflösung des Familiengrabs

(o-haka-jimai). Bei der Umbettung vollzieht das Familiengrab sozusagen das, was

einige Jahrzehnte zuvor die Generation der pflegenden Nachkommen getan hat:

Landflucht. Grabauflösung und Umbettung bezeichnenmehr oder weniger dassel-

21 Andere verweisen auf die »Klumpen-Generation« (dankai no sedai), die zwischen 1947 und

49 geborenen Baby-Boomer. Die in diesem kurzen Zeitabschnitt Geborenen stellen bevölke-

rungstechnisch aber nur die besonders geburtenstarke Spitze einer ganzen Generation dar.

https://doi.org/10.14361/9783839467411-013 - am 13.02.2026, 15:01:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467411-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Frühere Sterbe-Dispositive: Wie wurde zuvor in Japan gestorben? 85

be, da in beiden Fällen die sterblichen Überreste an einen neuen Ort gebracht wer-

denmüssen – sei es ein neues Grab oder ein Gemeinschaftsgrab.

Verkürzung und Säkularisierung

Der inAbschnitt 3.1 beschriebeneAblauf dermodernenBestattung ist höchst kodifi-

ziert und lastet den Hinterbliebenen hohe organisatorische und finanzielle Bürden

auf. In den letzten Jahrzehnten setzt sich daher ein Trend zur Verkürzung durch,

indemeinigeRituale zusammengelegt oder ganzweggelassenwerden.Welche Teile

des Bestattungsablaufs ausgelassenwerden können, orientiert sich dabei am jewei-

ligenWertesystem: so können die religiösenBräuche aufGrund eines gesamtgesell-

schaftlichen Schwindens der Religiosität abgekürzt oder ganz ausgelassen werden,

staatliche und medizinische Erfordernisse jedoch nicht. Genau darauf zielen dann

auch einige der shūkatsu-Tipps ab: eine Abkürzung der religiösen Rituale als Mittel

zumEinsparen vonGeld, Zeit undNerven.Mit anderenWorten geht es umdie Frei-

legung vonRessourcen, die dannwoanders eingesetztwerden können,d.h. umeine

Effizienzsteigerung.

Die sogenannte Direktbestattung (chokusō) ist die Kulmination der Verkürzung

der Bestattung. Bei der Direktbestattung wird auf sämtliche Bestattungszeremo-

nien wie die Totenwache (tsuya) oder die Abschiedszeremonie (kokubetsushiki) ver-

zichtet und nur im engsten Kreis eine Kremation (kasō) durchgeführt. Ein ande-

rer Begriff dafür ist die von Religionswissenschaftler Shimada Hiromi (2014) be-

worbene »Null-Bestattung« (zero sō). Die Asche der Verstorbenen wird dabei nach

der Kremation von den Hinterbliebenen nicht einmal mitgenommen. Bei Bestat-

tungsdienstleisternfirmiert dieseBestattungsformhäufig auch einfach als kasō-shi-

ki (Kremation) oder kasō nomi (»nur Kremation«). Begriffliche Unterschiede bringen

in der Regel lediglich zum Ausdruck, ob die Zeremonie religiös sein soll oder nicht.

Der Trend zur Direktbestattung erinnert an die von Rowe beschriebenen Rufe nach

Abschaffung der Bestattung, die bereits in den 1960er Jahren laut wurden.22 Inzwi-

schen haben sich Direktbestattungen zu einem festen Teil des Bestattungswesens

entwickelt.

Im nächsten Abschnitt sollen diese neuen Bestattungstrends und -tendenzen

mit Hilfe der ethnologischen Fachliteratur in Japan eingeordnet werden.

22 So etwa die als »Abhandlung über die die Nutzlosigkeit von Bestattungen« [Sōshikimuyō-ron]

1968 publizierte Schrift von Inada Tsutomu und Azuma Shun’ei (vgl. Rowe 2011: 36).

https://doi.org/10.14361/9783839467411-013 - am 13.02.2026, 15:01:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467411-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

