
Tewes (48235) / p. 105 /1.2.2007

III. Das Multiple-Entwurfsmodell des
Bewusstseins als Kontraposition zum
Cartesianischen Theater1

Wie die Explikation der Heterophänomenologie im letzten Kapitel
ergeben hat, ist aus Dennetts Sicht insbesondere eine wissenschaftli-
che Erschließung des Bewusstseins aus der Ersten-Person-Perspektive
undurchführbar. Stattdessen bestimmen verifikationistisch-behavio-
ristische Kriterien seine pragmatisch ausgerichtete Forschungs-
methodologie, ohne dass Dennett allerdings, wie der klassische Beha-
viorismus, auf eine kognitions-wissenschaftliche Erforschung der in
der IST rein instrumentell interpretierten »black box« verzichten
möchte.

Für Dennetts Bewusstseinstheorie bedeutet dies jedoch, dass im
Fokus der Auseinandersetzung erneut der Begriff der ›mentalen Re-
präsentation‹ steht, allerdings nun unter einer verstärkt informa-
tionstheoretischen Akzentuierung.2 Das heißt, dass Dennett im Rah-

105

1 Der von Dennett verwendete Ausdruck »Cartesianisches Theater« ist offenbar eine
Reminiszenz an folgende Passage aus Humes Treatise im Abschnitt über die personale
Identität: »The mind is a kind of theatre, where several perceptions successively make
their appearence … The comparison of the theatre must not mislead us. They are the
successive perceptions only, that constitute the mind, nor have we the most distant
notion of the place, where these scenes are represented, or of the materials, of which it
is composed.« Vgl. Hume, David (2000), 165. Wie sich zeigen wird, ist es gerade Humes
letzterer Gesichtspunkt, dass die Metapher des Geistes bzw. des Bewusstseins als »Thea-
ter« keine räumliche Lokalisierung rechtfertigt, den Dennett im Kontext der zeitgenös-
sischen Bewusstseinsforschung gegen den von ihm so genannten Cartesianischen Ma-
terialismus geltend macht und radikalisiert.
2 David L. Thompson verweist auf die Ambiguität, die in der heutigen Debatte dem
Begriff der Repräsentation inhärent ist. So beinhaltet der Begriff in der Tradition von
Kant bis Descartes einerseits ein mentales Objekt, dessen sich der Geist bewusst ist und
andererseits in der zeitgenössischen Kognitionswissenschaft beispielsweise eine Gehirn-
struktur, die auf etwas in der Welt verweist in einem informationstheoretisch näher zu
spezifizierenden Sinn. Vgl. Thompson, David L. (2000): Phenomenology and Hetero-
phenomenology In: Ross (2000), 201–218. Hier 213. Diese Ambivalenz enthüllt zusätz-
lich noch ein strukturelles Problem, das der Debatte um den Repräsentationsbegriff
zugrunde liegt. Denn favorisiert man nicht gerade die Position des eliminativen Mate-

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105 - am 16.01.2026, 08:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 106 /1.2.2007

men seiner kognitionswissenschaftlich orientierten Bewusstseins-
theorie erklären muss, wie die Repräsentation der heterophänome-
nologisch erschlossenen Daten von Personen auf der Grundlage in-
tern operierender Mechanismen überhaupt zustande kommt, die der
Behaviorismus, aber auch die IST, nicht weiter untersuchen. Was
Dennett jedoch diesbezüglich strikt ablehnt, ist ein methodisch an
Descartes ausgerichteter Repräsentationsbegriff. Aufschlussreich ist
in dieser Hinsicht Dennetts Bezugnahme auf seinen Lehrer Gilbert
Ryle, der in seinem Werk The Concept of Mind den von ihm so ge-
nannten »Mythos Descartes’« bekämpft, den er auch als die offizielle
Doktrin vom »Geist in der Maschine« bezeichnet.3 Wie Dennett sel-
ber ausführt, besteht eine Hauptstoßrichtung in Ryles Kritik am Car-
tesianismus in der Auffassung, dass der Geist (mind) hauptsächlich
aus mentalen Episoden bestehe, die lediglich privat zugänglich seien
und dass im selbstbewussten Deduzieren von Prämissen zu Konklu-
sionen das grundlegende Modell für intelligentes Handeln zu suchen
ist.4 Dies kulminiert in Ryles Zurückweisung eines wie auch immer
gearteten privilegierten Zugangs zu mentalen Ereignissen, die durch
Introspektion zugänglich sein sollen.5 Neben den im letzten Kapitel
bereits angedeuteten Implikationen, die diese Gesichtspunkte aus
Dennetts Sicht für die Kognitionswissenschaften haben (syntaktische
versus semantische Repräsentationen etc.), insistiert er zusätzlich da-
rauf, dass diese Kritik insbesondere auch gegen jegliche Form eines
»Cartesianischen Materialismus« geltend zu machen sei.

Was hat man sich nach Dennett unter dieser Bezeichnung ge-
nauer vorzustellen? Vergegenwärtigen wir uns zum Zweck der Be-
antwortung dieser Frage zunächst einige zentrale Vorstellungen Des-
cartes’ zur mentalen Repräsentation.6 Seiner Auffassung nach kann

106

Das Multiple-Entwurfsmodell des Bewusstseins

rialismus, dann ist der Zusammenhang zwischen beiden Repräsentationsmodi gesondert
erklärungsbedürftig.
3 Vgl. Ryle, Gilbert (1990): The Concept of Mind. London. 16–17.
4 Vgl. Dennett, Daniel C. (1998d): Styles of Mental Representation. In: Dennett (1998),
213–225. Hier 213.
5 Folgende Äußerung Ryles (1990) veranschaulicht besonders eindringlich seine brüske
Ablehnung einer introspektiven Erschließung mentaler Zustände oder Ereignisse: »The
questions ›What knowledge can a person get of their workings of his own mind?‹, and
›How does he get it?‹ by their very wording suggest absurd answers. They suggest that,
for a person to know that he is lazy, or has done a sum carefully, he must have taken a
peep into a windowless chamber, illuminated by a very peculiar sort of light, and one to
which only he has access.« 162–161.
6 Anderas Hüttemann (1996) weist in seinem Aufsatz Die »Meditationen« als Abhand-

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105 - am 16.01.2026, 08:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 107 /1.2.2007

die Funktion der Nerven mit einem System von Seilen und Seilwin-
den verglichen werden: Wenn beispielsweise der Fuß durch die takti-
le Berührung mit einem Gegenstand affiziert wird, würde eine be-
sondere Spannung der Nerven entstehen, die sich bis zum Gehirn
übertrage und in den entsprechenden Teilen desselben eine Bewe-
gung auslöse, die so eingerichtet sei, dass sie in dem Geist (res cogi-
tans) eine entsprechende Empfindung hervorrufe, als würde im Fuß
zum Beispiel ein unmittelbarer Schmerz auftreten.7 Da nun Descar-
tes einen strikten Substanzendualismus bezogen auf das Verhältnis
des Mentalen (res cogitans) zum Physischen (res extensa) vertritt,
ergibt sich für ihn zwangsläufig das Problem, dass im Gehirn ein
Ort oder zumindest ein funktionaler Gesamtzustand spezifiziert wer-
den muss, durch den die Nervenbewegungen als Zeichen dem Geist
übertragen werden. Bekanntlich hielt er die Zirbeldrüse für das Or-
gan, in dem der jeweilige wechselseitige psychophysische Transfer
tatsächlich stattfindet soll.8 Dennett betont diesbezüglich, dass, ob-
wohl Descartes’ anatomische Lokalisierung des Transfergeschehens
in der nachfolgenden Neuroanatomie keine Bestätigung gefunden
habe, die Frage in den Neurowissenschaften weiterhin virulent sei,
welches Gehirnareal oder auch welches Zentrum für das Auftreten
von Bewusstsein notwendig und hinreichend ist und welche eben
nicht:

»As we shall soon see, the exclusive attention to specific subsystems of the
mind/brain often causes a sort of theoretical myopia that prevents theorists
from seeing that their models still presuppose that somewhere, conveniently
hidden in the obscure ›center‹ of the mind/brain, there is a Cartesian Theater, a
place where ›it all comes together‹ and consciousness happens«.9

Dass es in den Neurowissenschaften nicht an Versuchen einer Be-
wusstseinslokalisierung fehlt, mag folgendes Beispiel verdeutlichen.
So vertritt Gerhard Roth die Auffassung, dass der sogenannte ›Asso-
ziationskortex‹ als »Ort« des Bewusstseins aufgefasst werden kann.

107

Das Multiple-Entwurfsmodell des Bewusstseins

lung über die Sinneswahrnehmung nach, dass die gesamten Meditationes als eine Aus-
einandersetzung Descartes mit den vorherrschenden Wahrnehmungstheorien seiner
Zeit und insbesondere auch als eine Rechtfertigung seiner eigenen mechanistischen
Wahrnehmungstheorie verstanden werden können. In: Kemmerling (1996) 24–50.
7 Vgl. Descartes, René (19923): Meditationes de prima philosophia. Hamburg 157.
8 Vgl. Descartes, René (19962): Die Leidenschaften der Seele. Hamburg. 50–63. Artikel
30–37.
9 Dennett, (1991), 39.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105 - am 16.01.2026, 08:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 108 /1.2.2007

Damit sind nach Roth all die Rindenanteile gemeint, in denen kom-
plexe Informationsverarbeitungen innerhalb eines Sinnessystems
oder zwischen verschiedenen stattfinden,10 wobei zu beachten ist,
dass auch der Assoziationskortex Eingänge aus der thalamischen Re-
gion erhält, also keinesfalls ein gänzlich isoliertes System innerhalb
des Gehirns darstellt. Auch wenn es sich somit um ein eher funk-
tional spezifiziertes Zentrum von Hirntätigkeiten höherer Ordnung
handelt, ist Dennett dennoch der Auffassung, dass nach der ver-
meintlichen Diskreditierung von Descartes’ res cogitans auf der neu-
ronalen Ebene kein begriffslogischer Platz mehr für ein zentrales
»Tor« oder eben ein funktionales Zentrum des Bewusstseins (regio-
nal spezifiziert) gegeben sei. Oder anders ausgedrückt: Es kann nach
Dennett kein zentrales Modul für Bewusstseinstätigkeit im Gehirn
existieren11, weil es auch keinen zentralen Beobachter für die Vor-
gänge innerhalb eines solchen Systemkomplexes gibt.12 Wie Dennett
selber ausführt, wird in den zeitgenössischen Neurowissenschaften
jedoch meistens heftig bestritten, dass es einen zentralen »Ort« des
Bewusstseins gebe und man eindeutig eine »Bewusstseinslinie« als
neuronales Korrelat bestimmen könne. Folgende Ausführungen Sei-
telbergers verdeutlichen dies:

»Es gibt somit unter der Einheit des Bewusstseins regionale Bewußtseinsfor-
men und die bewußtseinslosen Hirngebiete, die aber für die bewußten Funk-
tionen als Systemglieder erforderlich sind. Fragen nach dem Sitz oder dem mor-
phologischen Substrat des Bewußtseins sind daher falsch gestellt: Es gibt keine
bestimmte Gehirnstelle oder neuroanatomische Struktur, der man die Bewusst-
seinsfunktion als solche zuschreiben könnte«.13

108

Das Multiple-Entwurfsmodell des Bewusstseins

10 Vgl. Roth, Gerhard (2001): Die neurobiologischen Grundlagen von Geist und Be-
wusstsein. In: Pauen (2001), 155–209. Hier besonders 183 und 198.
11 Insbesondere in der kognitiven Psychologie, die stark an dem Modell der Informati-
onsverarbeitung von Computern orientiert ist, spielt die Idee von Modulen, aus denen
die kognitive Architektur zusammengesetzt ist, eine große Rolle. Die Informationsver-
arbeitung innerhalb eines solchen Moduls, wie zum Beispiel die visuelle Analyse, ist
zunächst isoliert und gibt lediglich ihr Endprodukt an andere Module weiter. Vgl. Georg
Goldenberg (20023): Neuropsychologie. Grundlagen Kritik Rehabilitation. München,
Jena. 5–8. Wie bereits im letzten Kapitel ausgeführt wurde, steht diesem Ansatz die Idee
global operierender, neuronaler Netzwerke gegenüber.
12 Vgl. Dennett (1991), 106.
13 Oeser, Erhard / Seitelberger, Franz (19952): Gehirn, Bewusstsein und Erkenntnis.
Darmstadt. 94.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105 - am 16.01.2026, 08:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 109 /1.2.2007

Eine solche Äußerung scheint Dennetts Ansatz zu bestätigen, dass
die Suche nach einem neuronalen Äquivalent für die res cogitans,
bzw. die Zirbeldrüse als Informationsmedium für den Geist, wissen-
schaftsmethodologisch aufgeben werden sollte. Dass dies allerdings
nicht so problemlos möglich ist, wie das Zitat nahe zu legen scheint,
demonstriert Dennetts Analyse des Ausdrucks ›simultaner Hori-
zont‹, den der Neurowissenschaftler Ernst Pöppel geprägt hat.14 Im
Hinblick auf diesen Begriff ist zunächst zu beachten, dass wir phäno-
menologisch den Eindruck haben, dass zum Beispiel ein von uns in
seinen visuellen und auditiven Eigenschaften wahrgenommenes Er-
eignis (oder Ereignisse) in einer Entfernung von ungefähr zehn Me-
tern in einer simultanen Koinzidenz erlebt wird, und diese Tatsache
auch in entsprechenden Reaktionstest bestätigt werden konnte.15

Dies im Gegensatz beispielsweise zum Erleben von Blitz und Donner,
deren zeitliche phänomenale Wahrnehmung erheblich differieren
kann, da die visuelle Information die Distanz zum Beobachter schnel-
ler überbrückt (Lichtgeschwindigkeit etwa 300 000 000 Meter pro
Sekunde) als der auditive Stimulus (330 Meter pro Sekunde). Dass
dieser Gleichzeitigkeits-Horizont trotz der objektiven Ungleichzei-
tigkeit der auditiven und visuellen Informationsübertragung in einer
Entfernung von ungefähr 10 Metern überhaupt möglich ist, wird von
Pöppel wie folgt erklärt:

»Das Auge ist, verglichen mit dem Gehör, ein relativ träges System. Das liegt
unter anderem daran, daß die Umwandlung von Lichtenergie in Impulse, die
vom Gehirn verstanden werden, also in einer Gehirnsprache, auf einem relativ
langsamen chemischen Prozess beruht, während die Umwandlung von akus-
tischer Energie … wesentlich schneller geschieht.«16

Der hier beschriebene Vorgang ist eng verbunden mit dem soge-
nannten ›Bindungsproblem‹, das in den Neurowissenschaften viel-
fach diskutiert und untersucht wird.17 So hat ein Objekt verschiedene
Eigenschaften wie Farbe, Gestalt, Bewegung oder auch seine Anord-
nung im Raum, die nach Auffassung der Neurobiologie auf der sub-

109

Das Multiple-Entwurfsmodell des Bewusstseins

14 Vgl. Pöppel, Ernst (1985): Grenzen des Bewusstseins. Über Wirklichkeit und Welt-
erfahrung Stuttgart. 27–35.
15 Vgl. ebenda, 33.
16 Ebenda, 24–35. Zitat 24.
17 Eine gute Einführung und Erörterung des Bindungsproblems auf neuronaler Ebene
findet sich bei Wolf Singer (2002): Der Beobachter im Gehirn. In: Singer (2002), 144–
170.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105 - am 16.01.2026, 08:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 110 /1.2.2007

personalen Ebene von verschiedenen Neuronen in vielfältigen visu-
ellen Arealen verarbeitet werden. Das Bindungsproblem besteht nun
darin, zu erklären, wie die verschiedenen neuronalen Verbände in
einem spezifischen Zeitfenster t einen solchen Aktivierungszustand
aufweisen, so dass sie als neuronale Korrelate eines einheitlich erleb-
ten Objektes oder Ereignisses gelten können. Wobei sich dieses Pro-
blem selbstverständlich gleichermaßen für die Verarbeitung von Ei-
genschaften eines Objekts oder Ereignisses stellt, das, wie in Pöppels
Beispiel, verschiedene Sinnesmodalitäten in Anspruch nimmt.18 Die
Herausforderung besteht für eine materialistische Bewusstseins-
theorie somit darin, dass in all diesen Fällen erklärt werden muss,
wie die verschiedenen Informationen und Informationsprozesse so
synthetisiert werden, dass sie tatsächlich als Beitrag für eine einheit-
liche Gegenstands- bzw. Ereignisrepräsentation auf personaler Ebene
angesehen werden können.

Zum Begriff des ›simultanen Horizontes‹ gibt Dennett zu be-
denken, dass unsere natürliche Intuition darin bestehen würde, an-
zunehmen, dass zwischen der Aufnahme exteriozeptiver Informatio-
nen mit Hilfe der Sinnesorgane und den daraus resultierenden
spezifischen Handlungen eine Erfahrung x stattfindet, zum Beispiel
von Objekteigenschaften oder einem einheitlichen Objekt, und dass
diese Erfahrung irgendwo zentral im Gehirn zu verorten sei. Wenn
man jedoch diesen entsprechenden Ort exakt spezifizieren könnte, so
scheint daraus zu folgen, dass man auch den Zeitpunkt der auftreten-
den Erfahrung genau anzugeben in der Lage wäre und umgekehrt.
Eine solche Sichtweise, nämlich dass es einen Ort im Gehirn gibt, an
dem alle Informationen »zusammen kommen«, bezeichnet Dennett
diesbezüglich als Cartesianischem Materialismus:

»Cartesian materialism is the view that there is a crucial finish line or boundary
somewhere in the brain, making a place where the order of arrival equals the
order of ›presentation‹ in experience because what happens there is what you
are conscious of.«19

110

Das Multiple-Entwurfsmodell des Bewusstseins

18 Crick, Francis / Koch, Christof (19983): Towards a Neurobiological Theory of Cons-
ciousness. In: Block (1998), 277–292. Hier 284. Was das Bindungsproblem noch ver-
kompliziert, ist die Tatsache, dass offenbar seine Lösung beispielsweise für ein lediglich
introspektiv vorgestelltes Objekt anders aussehen muss als für einen neu erkannten,
noch nie gesehenen Gegenstand.
19 Dennett (1991), 107.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105 - am 16.01.2026, 08:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 111 /1.2.2007

Aus einer solchen Auffassung folgt jedoch, wie Dennett in dem Zitat
andeutet, dass es eine »Bewusstseinslinie« oder »Grenze« im Gehirn
geben muss, wo die temporale Konfiguration der ankommenden neu-
ronalen Ereignisse der zeitlichen Ordnung der Bewusstseinserfah-
rung gleicht. Denn die Bewusstseinsereignisse auf personaler Ebene
spiegeln nach dieser Anschauung lediglich eine zentral verarbeitete
Ereignisfolge auf subpersonaler Ebene wider, von denen das jeweilige
Individuum ein Bewusstsein erlangt.20 Gegen eine solche Sichtweise
wendet Dennett nun ein, dass sie zunächst für große Zeitintervalle
plausibel erscheinen mag (Ereignis x wurde definitiv beobachtet oder
eben noch nicht), aber zu logischen Schwierigkeiten führt, wenn man
kleinste Zeiteinheiten betrachtet, wo die einheitlich scheinende Be-
obachterperspektive auf der subpersonalen Ebene über weite Sekto-
ren des Gehirns verteilt ist. In der Tat ist es unter der Voraussetzung,
dass neuronale Aktivierungszustände parallel ablaufende multi-
dimensionale Vernetzungen aufweisen,21 unklar, wie man einen
exakten Zeitpunkt t auf subpersonaler Ebene spezifizieren können
soll, der genau dem erlebten Zeitablauf auf der personalen Bewusst-
seinsebene entspricht. Das zugrunde liegende Problem besteht darin,
dass die parallel ablaufenden und durch moderne bildgebende Ver-
fahren bestimmbaren neuronalen Prozesse als solche insbesondere
auch im zeitlichen Mikrobereich selber kein Kriterium für das Auf-
treten personal erlebter Ereignisse abgeben können.22 Zudem ver-

111

Das Multiple-Entwurfsmodell des Bewusstseins

20 In seiner Dissertation Content and Consciousness vertrat Dennett selber noch die
Auffassung, dass es zumindest theoretisch sinnvoll sei, eine funktionale Spezifizierung
der Bewusstseinslinie (awareness line) vorzunehmen. 122.
21 Vgl. Spitzer, Manfred (2000): Geist im Netz. Modelle für Lernen, Denken und Han-
deln. Heidelberg, Berlin. 183–206.
22 Wolf Singer sieht beispielsweise die prinzipielle Lösung des Bindungsproblems darin,
dass Zellensembles (die über verschiedene Areale verteilt sein können), die ein Objekt
präsentieren im Millisekundenbereich in zeitlicher Kohärenz synchronisiert werden, so
dass auch die Taktfrequenz außerordentlich hoch ist, mit der diese Ensembles aufeinan-
der folgen. Vgl. Wolf Singer (2002): Vom Gehirn zum Bewusstsein. In: Singer (2002),
60–76. Hier 69–70. Dass jedoch eine mögliche Lösung des Bindungsproblems auf der
neuronalen Ebene noch nicht die Frage nach den neuronalen Korrelaten des Bewusst-
seins klärt, zeigt ein Blick in die entsprechende Forschungsliteratur. Viele Forscher sind
der Auffassung, dass vielfältige Bindungsprozesse zum Beispiel in der Perzeption voll-
ständig unbewusst ablaufen. Folgende Aussage von Anne Treisman macht dies unmiss-
verständlich deutlich: »Binding is sufficient for conscious experience. As a general claim,
this is certainly not true. We can imagine and demonstrate many instances of binding
without consciousness, for example in computers. But it could be that a particular form
of neural binding results in conscious experience in a way that we do not yet under-

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105 - am 16.01.2026, 08:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 112 /1.2.2007

schärft sich die hier vorliegende Schwierigkeit durch die Tatsache,
dass offenbar verschiedenste Bewusstseinsformen vom konzentrier-
testen Wachzustand bis hin zum Traumbewusstsein existieren, was
die Spezifizierung neuronaler Korrelate des Bewusstseins zusätzlich
erschwert.23

Ein Einwand könnte hier lauten, dass es in den Kognitions- und
Neurowissenschaften nicht an Versuchen fehlt, neuronale Korrelate
für das zeitlich strukturierte Gegenwartsbewusstsein zu bestimmen.
So ist beispielsweise Francisco J. Varela der Auffassung, dass sich im
Rahmen der nichtlinearen dynamischen Systemtheorie sehr wohl
zureichende Korrelate für das zeitliche ›Jetzt‹ der personalen Ebene
spezifizieren lassen. Diesbezüglich verweist er auf die kurzfristigen
Synchronisierungsleistungen verschiedenster Zellensembles auf-
grund von Oszillationen im Gamma-Bereich (30–70 Hz), die für die
Explikation des Zeitbewusstseins als entsprechende neuronale Korre-
late angesehen werden könnten.24 Es darf jedoch nicht außer Acht
gelassen werden, dass Varela die phänomenologische Erschließung
des Zeitbewusstseins aus der Ersten-Person-Perspektive, anders als
Dennett, gerade nicht aufgeben möchte. Die Erforschung neuronaler
Korrelate kann und soll die zeitlich strukturierte Erfahrung keines-
falls methodologisch ersetzen.25 Aus Dennetts Sicht ist jedoch das
Zugeständnis irreduzibler Bewusstseinserfahrungen aus der Ersten-
Person-Perspektive mit einer materialistischen Bewussteinstheorie
unvereinbar. Eine solche Position reproduziert seiner Auffassung
nach lediglich einen Dualismus, der weder wissenschaftsmethodolo-
gisch noch ontologisch mit der naturalistischen Erklärung des Be-
wusstseins und Selbst kompatibel ist. Bezogen auf den Cartesia-
nischen Materialismus fasst Symons Dennetts Position deshalb so

112

Das Multiple-Entwurfsmodell des Bewusstseins

stand.« Vgl. Treisman, Anne (2003): Consciousness and Perceptual Binding In: Clee-
remans (2003), 95–114. Hier 109.
23 Seitelberger führt diesbezüglich aus, dass das Bewusstsein mehrere sich gegenseitig
ausschließende Bewusstseinszustände umfasse. Dies ist sicherlich insofern richtig, als
man nicht gleichzeitig in einem Dämmer- und hochkonzentrierten Wachzustand (bezo-
gen auf denselben fokussierten Sachverhalt) sein kann. Trotzdem muss es in solchen
Fällen essentiell-gemeinsame Eigenschaften von Bewusstseinsleistungen geben, weil es
ansonsten unklar bliebe, warum alle diese verschiedenen Zustände gerechtfertigter Wei-
se unter die Klasse des Bewusstseins subsumiert werden sollten. Vgl. Seitelberger
(1995), 94.
24 Vgl. Varela, Fracisco J. (1999): Present-Time Consciousness. In: Journal of Conscio-
usness Studies 6, No. 2–3. 111–140. Hier 118.
25 Ebenda, 137.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105 - am 16.01.2026, 08:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 113 /1.2.2007

zusammen, dass, wenn man akzeptiere, dass das Gehirn als das zen-
trale Organ des mentalen Lebens anzusehen sei, es kein ›Selbst‹, bzw.
›Ich‹ innerhalb des Gehirns gebe, das für all unsere Gedanken, Worte
und Taten verantwortlich gemacht werden könne, genauso wenig wie
ein ›Ort des Bewusstseins‹ im Gehirn spezifizierbar ist.26

An dieser Stelle ergeben sich jedoch verschiedene Fragen, die
erneut die personale und subpersonale Ebene menschlicher Existenz
betreffen. So (a) welche ›kognitive Architektur‹ oder Funktionsweise
des Gehirns Dennett anstelle des Cartesianischen Materialismus fa-
vorisiert, um das Vorhandensein des Bewusstseins und Selbst-
bewusstseins zu erklären und (b) ob seine Ausführungen den phäno-
menalen Erfahrungen unseres Bewusstseins und Selbstbewusstsein
überhaupt gerecht werden bzw. hiermit überhaupt kompatibel sind.
Betrachten wir zunächst das Verhältnis, das die beiden Fragestellun-
gen zueinander haben. Selbst wenn man einräumt, dass Dennett im
Rahmen seiner Bewusstseinstheorie keine expliziten subpersonalen
Kriterien für die Zuschreibung personaler Zustände angeben sollte
und anzugeben braucht27, weil dies offenbar einen Reduktionismus
implizieren würde, der beispielsweise im Widerspruch zur IST steht,
muss Dennett im Rahmen seiner naturalistischen Forschungsmetho-
dologie trotzdem erklären, warum man annehmen soll, dass subper-
sonale Zustände personal erlebte Bewusstseinsereignisse evozieren
und essentiell bestimmen. Wenn eine naturalistische Bewusstseins-
theorie dies nicht zu leisten vermag, verstärken sich die Zweifel an
der Tragfähigkeit der bereits im ersten Kapitel eingehend untersuch-
ten ontologischen Grundvoraussetzungen des Physikalismus. Zudem
muss das entsprechende Erklärungsschema in einem gewissen Ein-
klang mit unseren Bewusstseinerlebnissen stehen, wenn nicht er-
neut, wie bei Dennetts IST, in letzter Konsequenz der gänzlich kon-
traintuitive eliminative Materialismus stehen soll.

Betrachten wir die erste Frage, so lässt sich zunächst einmal fest-
halten, dass, obwohl sich Dennetts Ausführungen zur kognitiven Ar-
chitektur, die dem Bewusstsein unterliegen soll, verschiedene Wand-
lungen erfahren hat, bestimmte Merkmale seiner subpersonalen

113

Das Multiple-Entwurfsmodell des Bewusstseins

26 Vgl. Symons, John (2002): On Dennett. Boston. 78.
27 Diesen Gesichtspunkt macht Matthew Elton in seiner Abhandlung über Dennett gel-
tend, wobei er meines Erachtens die Erklärungsbedürftigkeit des phänomenalen Cha-
rakters unserer Bewusstseinserlebnisse für eine naturalistische Bewusstseinsphiloso-
phie massiv unterschätzt. Matthew Elton (2003): Daniel Dennett: Reconciling Science
and Our Self-Conception. Cambridge. 181.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105 - am 16.01.2026, 08:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 114 /1.2.2007

Theorie nicht verändert haben.28 Hierzu gehört zunächst einmal die
Feststellung, dass es durchaus eine starke prima facie Intuition gibt,
es für unplausibel zu halten, dass irgendeine subpersonale Theorie,
sei es in den Neuro- oder Kognitionswissenschaften, in der Lage sein
soll, aufgrund ihrer praktischen Instanziierung subjektive Erfahrung
oder ein Ich zu exprimieren. Trotzdem betrachtet es Dennett zum
Beispiel in Toward a Cognitive Theory of Consciousness als seine
Aufgabe zu zeigen, wie ein ›Ich‹ aus verschiedenen subpersonalen
Teilen aufgebaut bzw. zusammengesetzt werden kann.29 Die dabei
vorgeschlagene Methode der Dekomposition knüpft diesbezüglich
erneut an der IST an, indem zunächst eine intentionale Spezifikation
entsprechender kognitiver Fähigkeiten vorgenommen werden soll
und dann das gesamte intentionale System in kleinere Subsysteme
zerlegt wird, die ihrerseits eine intentionale Charakterisierung erhal-
ten. Dennett räumt bezogen auf dieses forschungsmethodologische
Vorgehen durchaus ein, dass in der künstlichen Intelligenzforschung
zunächst sogenannte ›Homunkuli‹ (kleine Personen) eingeführt wer-
den müssten, um das Auftreten und Vorhandensein verschiedenster
Kapazitäten zu erklären.30 Dies ist eine indirekte Anspielung auf den
Vorwurf des sogenannten Homunkulus Fehlschlusses, den Geert Keil
wie folgt präzisiert hat:

»… Nach meiner Rekonstruktion … besteht der Kern des Homunkulus-Ein-
wandes nicht darin, daß der Opponent eine personenähnliche Instanz innerhalb
einer Person einnimmt, sondern daß er eine annehmen müsste, um die Verwen-
dung der gewählten Prädikate zu rechtfertigen«.31

Dennetts Antwort auf diesen Vorwurf besteht nun darin, dass es sich
nur dann um einen Fehlschluss handele, wenn der jeweilig postulier-
te Homunkulus lediglich die Fähigkeiten und Eigenschaften duplizie-
ren würde, die er zu erklären vorgibt. Wenn jedoch in einem rekur-
siven Verfahren ein »Team« von relativ ignoranten und blinden
Homunkuli die zuvor postulierten »intentionalen« Homunkuli er-
setzen würden, die aber trotzdem das intelligente Verhalten des ge-

114

Das Multiple-Entwurfsmodell des Bewusstseins

28 Vgl. ebenda, 161–162.
29 Vgl. Dennett, Daniel C. (1998l): Toward a Cognitive Theory of Consciousness. In:
Dennett (1998i), 149–173. Hier 154.
30 Dennett, Daniel C. (1998m): Artificial Intelligence as Philosophy and as Psychology.
In: Dennett (1998i), 109–126. Hier 123.
31 Vgl. Keil, Geert (2003): Homunkulismus in den Kognitionswissenschaften. In: Köh-
ler (2003), 77–112. Hier 78.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105 - am 16.01.2026, 08:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 115 /1.2.2007

samten intentionalen Systems produzieren könnten, glaubt er hier-
durch den Fehlschluss vermeiden zu können.32 Auch das an dieser
Stelle zweifellos auftretende Regress-Problem hält er in dieser Hin-
sicht für lösbar:

»Each homunculus in turn is analysed into smaller homunculi, but, more im-
portant into less clever homunculi. When the level is reached where the ho-
munculi are no more than adders and subtractors, by the time they need only
the intelligence to pick the larger of two numbers directed to, they have been
reduced to functionaries ›who can be replaced by a machine‹. The aid to com-
prehension of anthropomorphizing the element just about lapses at this point,
and a mechanistic view of the proceedings becomes workable and comprehen-
sible.«33

Dennetts Vorstellung ist hier offenbar, dass die Frage, wie eine Ma-
schine beispielsweise die Aufgabe ›Fünf mal die Sechs‹ verarbeitet,
dadurch beantwortet werden kann, dass aufgezeigt wird, in welcher
Weise die entsprechenden computationalen Operationen durch re-
kursive Verfahren in immer einfachere Abläufe zerlegt und somit
auch beschrieben werden können. So wäre eine mögliche Antwort
die, dass die Nummern in binäre Notationen konvertiert werden
und ein einfacher Algorithmus für das Rechenprozedere angewandt
wird, bis man schließlich auf der untersten Ebene nur noch Instruk-
tionen der Art (y) ›Erscheint eine 0 ist sie durch eine 1 zu ersetzen‹
usw. antrifft.34 Der entscheidende Schritt ist hier sicherlich Dennetts
Übergang zu einer rein »mechanistischen Sicht«, also streng genom-
men der physikalischen Instantiierung von (y) z. B. durch elektrische
Ströme in einem Rechner, was im Rahmen der IST ja nichts anderes
bedeutet, als dass Dennett von einer intentional-funktionalen Be-
trachtung (Abstracta) zur physikalischen Einstellung (Illata, bzw.
Konkreta) wechselt. Dasselbe methodologische Vorgehen findet sich
ebenfalls in Consciousness Explained, wo Dennett erneut darauf in-
sistiert, dass die in der künstlichen Intelligenzforschung zunächst
postulierten Homunkuli letztendlich durch die rein mechanisch ab-
laufenden Prozesse einer Maschine ersetzt werden können.35

115

Das Multiple-Entwurfsmodell des Bewusstseins

32 Vgl. Dennett (1998m), 123.
33 Dennett, Daniel C. (1998a): Why the Law of Effect Will Not Go Away. In: Dennett
(1998i), 71–89. Hier 80–81.
34 Vgl. Searle, John (1990): Is the Brain a Digital Computer? In: Proceedings and Ad-
dresses of the American Philosophical Association 64/3. 27–37. Hier 31.
35 Vgl. Dennett (1993), 91.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105 - am 16.01.2026, 08:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 116 /1.2.2007

Die hier von Dennett vorgeschlagene Lösung des Homunkulus-
Fehlschlusses ist in der Literatur vielfältig und kontrovers diskutiert
worden.36 Der entscheidende Einwand scheint mir diesbezüglich der-
jenige zu sein, dass der letzte Schritt in der top-down vorgehenden
rekursiven Dekomposition von der intentionalen zur physikalischen
Einstellung nicht plausibel gemacht werden kann, weil physika-
lischen Prozessen nicht selber Bedeutung und Intentionalität intrin-
sisch inhärent ist, sondern von außen aus der Dritten-Person-Per-
spektive einem System zugeschrieben werden muss.37 So macht
Searle darauf aufmerksam, dass selbst die scheinbar rein syntaktische
Zuschreibung von Nullen und Einsen plus einer Klasse von Instruk-
tionsregeln zu spezifischen Abläufen und elektrischen Impulsen be-
obachterabhängig ist und bereits eine semantisch-intentionale Di-
mension auf Vorgänge oder Zustände appliziert, denen sie an sich
eben nicht zukommen, sondern von einem Beobachter oder Nutzer
extern zugeschrieben werden muss.38

116

Das Multiple-Entwurfsmodell des Bewusstseins

36 Vgl. Haldane, John (1988a): Psychoanalysis, Cognitive Psychology and Self-Cons-
ciousness. In Clark, (1988), 113–139.
37 Vgl. Fischer, Klaus (2003): Drei Grundirrtümer der Maschinentheorie des Bewusst-
seins. In: Köhler (2003), 33–57. Hierzu führt er aus: »Physikalische Symbolsysteme
aber – also zum Beispiel eine Konfiguration von Elektroströmen in einem Rechner oder
einem Nervensystem, eine Sequenz gesprochener oder geschriebener Worte, die Ober-
flächenstruktur einer Buchseite oder einer Keilschrift – tragen ihre Bedeutungen nicht
in sich. Unabhängig von einem Code, der sie zu entschlüsseln vermag, sind sie nicht
mehr als eine Summe von elektrischen Prozessen, von Schallwellen in einem elastischen
Medium, von schwarzen Linien auf weißem Papier oder von Vertiefungen auf einer
Lehmtafel«. S. 39. Merkwürdig ist lediglich, dass Fischer trotz dieser Ausführungen
glaubt, dass das biologische kognitive System über einen Code verfügt, der die syntak-
tischen Strukturen von Symbolsystemen auf bedeutungsvolle mentale Entitäten abbil-
det (41). Wenn jedoch seine Ausführungen zu physikalischen Symbolsystemen zutref-
fen, warum soll man dann annehmen, dass es auf subpersonaler Ebene einen
syntaktisch-semantischen Konverter gibt? Offenbar liegt hier ebenfalls der oben ange-
sprochene Homunkulus-Fehlschluss vor.
38 Vgl. Searle, John (1992): The Rediscovery of Mind. London. 112–114. Diese von
Searle in seinem Essay Is the Brain a Digital Computer? erstmals vertretene Auffassung
unterscheidet sich von seinem berühmten Argument des »Chinesischen Raumes« inso-
fern, als er dort noch davon ausging, dass einem Digitalcomputer zwar nicht semanti-
sche aber zumindest syntaktische Strukturen intrinsisch zugesprochen werden können.
Vgl. Searle, John (1980): Minds, Brains and Programms. In: The Behavioural and Brain
Sciences, 3, 417–457. Aus meiner Sicht stellt dies eine notwendige Erweiterung seiner
ursprünglichen These dar, weil eben auch syntaktischen Strukturen in ihrem formalen
Gehalt semantisch bestimmt werden müssen (die Funktion eines Symbols S muss zu-
mindest innerhalb eine Klasse von Regeln definiert werden). Unklar bleibt jedoch, wa-
rum Searle so hartnäckig darauf insistiert, dass das Gehirn als komplex-biologisches

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105 - am 16.01.2026, 08:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 117 /1.2.2007

Dennett bestreitet jedoch gerade, wie im letzen Kapitel aus-
führlich erörtert, dass einem System Intentionalität überhaupt in
irgendeiner Form intrinsisch zukommt, auch wenn er die hiermit
verbundenen Konsequenzen aufgrund seines sogenannten ›schwa-
chen Realismus‹ abzuschwächen sucht.39 Dies führt uns zur Frage
(b), ob Dennetts Alternativmodel zum Cartesianischen Theater un-
seren phänomenalen Erfahrungen von Bewusstsein und Selbst-
bewusstsein tatsächlich gerecht werden kann. Wenn er beispielsweise
zeigen könnte, dass die Zuschreibungen von Bewusstsein und Selbst-
reflexivität tatsächlich nur als logische Konstrukte (Abstracta) bzw.
fiktionale Entitäten im Sinne der Heterophänomenologie anzusehen
sind, dann würde seine Behauptung an Plausibilität gewinnen, dass
im Prinzip Intentionalität und Bewusstein letztendlich auf rein funk-
tional-mechanische Prozesse zurückzuführen sein müssten. Es gilt
jedoch auch das Gegenteil: Wenn Bewusstsein und Selbstbewusstsein
reale Entitäten sui generis sind und zu ihren essentiellen Eigenschaf-
ten Intentionalität gehört, dann ist sein naturalistischer Erklärungs-
ansatz des Bewusstseins widerlegt.

Betrachten wir zur anfänglichen Klärung dieser Fragen deshalb
erneut Dennetts Gegenentwurf zum Cartesianischen Materialismus,
der im Verfahren der rekursiven Dekomposition bereits angedeutet
wurde. Analysiert man Dennetts Beschreibung des Cartesianischen
Theaters unter dem Gesichtspunkt des oben erörterten Homunku-
lus-Einwandes, der jede Form des Maschinenfunktionalismus be-
trifft, so wird deutlich, dass das von Dennett entwickelte Multiple-
Entwurfsmodell des Bewusstseins (Multiple Drafts Model) eine
erweiterte Antwort auf das Homunkulus-Problem darstellen soll,
ohne jedoch in einem grundsätzlichen Widerspruch zu den oben skiz-
zierten subpersonalen Mechanismen der Dekomposition zu stehen.40

117

Das Multiple-Entwurfsmodell des Bewusstseins

Produkt der Evolution Intentionalität und Semantik kausal exprimiert. Trifft sein Argu-
ment zu, dass digitalen Computern weder Semantik noch Syntax zugesprochen werden
kann, dann ist ähnlich wie bei Fischer nicht einzusehen, warum dies nicht auch für den
Fall der neuronalen Strukturen des menschlichen Gehirns gelten soll.
39 In Kinds of Minds verteidigt Dennett (2001)) erneut seine Auffassung, dass der Be-
griff ›intrinsische Intentionalität‹ nicht haltbar sei. Dies zeigt einmal mehr, wie wichtig
dieser spezielle Gesichtspunkt für Dennetts gesamten theoretischen Ansatz ist. Vgl.
Dennett, Daniel C. (20012) Kinds of Minds. London. 66–73.
40 Obwohl Elton (2003) sicherlich zu Recht die Veränderungen von Dennetts subper-
sonaler Theorie in Consciousness Explained zu früheren Schriften anmerkt, nämlich
dass »… he abandons the ideas of discrete centres of control within the brain. So there
is no longer one ›memory buffer‹ or ›public relations‹ system. The work of these sys-

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105 - am 16.01.2026, 08:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 118 /1.2.2007

Gemäß diesem kognitiven Modell werden alle mentalen Aktivitäten
aufgrund von parallelen und vielfältig verzweigten interpretativen
Prozessen des sensorischen Inputs hervorgebracht. Dabei gilt für
Dennett im Rahmen seines Multiplen-Entwurfsmodells in Conscio-
usness Explained, dass der bewusste menschliche Geist letztendlich
eine virtuelle von-Neumann-Maschine sein soll, eine seriell ablau-
fende Software, die auf der parallel operierenden Hardware des Ge-
hirns implementiert ist, die als Produkt der Evolution anzusehen
sei.41 Damit ist gemeint, dass eine von-Neumann-Maschine im Prin-
zip in der Lage ist, die Funktionsweise jedes Computerprogramms zu
imitieren, was für Dennett heißt:

»… that if the brain is a parallel processing machine, it too can be perfectly
imitated by a von Neumann machine. And from the very beginning of the
computer age, theorists used this chameleonic power of von Neumann machines
to create virtual parallel architectures that were supposed to model brainlike
structures.«42

Wie Roger Fellows und Anthony O’Hear feststellen, bedeutet dies,
dass auf der Hardware des Gehirns Programme oder Klassen von
Programmen installiert werden, die für das Verfertigen verschie-
denster Outputs verantwortlich sind und eben auch die Datenmenge
produzieren, die in den Bereich der Heterophänomenologie fallen.43

Denn der Inhalt dieser Programme besteht nach Dennett aus soge-
nannten Memen, ein Ausdruck, der besonders von Richard Dawkins
für den Bereich der kulturellen Evolution in Analogie zu ›Genen‹
geprägt wurde und kulturelle Replikatoren bezeichnen soll.44 Darun-
ter lassen sich ›Ideen‹ bzw. kulturelle ›Einheiten‹ verstehen, die sich
in bestimmten Medien wie Bildern, gesprochenen Worten, Büchern
usw. verbreiten und denselben Gesetzen der natürlichen Selektion

118

Das Multiple-Entwurfsmodell des Bewusstseins

tems is distributed about the brain. The criterion of making it into the ›speech centre‹ is
replaced by the more diffuse criterion of succeeding in influencing speech or memory«,
so betreffen diese Veränderungen meines Erachtens nicht die vertikale Ebene der rekur-
siven Dekomposition (top-down Strategie), sondern die Frage, wie dieser Prozess im
Gehirn konkret implementiert sein könnte. Vgl. Mathew Elton (2003), 157–158.
41 Vgl. Dennett (1991), 217–219.
42 Dennett (1991), 217.
43 Vgl. Fellows, Roger / O’Hear Anthony (1992): Consciousness Avoided. In: Inquiry
36. 73–91. Hier 80.
44 Dawkins, R. (1989): The Selfish Gene. Oxford. 2189–201. Vgl. auch Dennett (1991),
199–226.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105 - am 16.01.2026, 08:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 119 /1.2.2007

gehorchen sollen wie biologische Replikatoren.45 Wie unschwer zu
erkennen ist, unterliegt jedoch auch dieses spezielle Computermodell
des Geistes dem gleichen Problem, das bereits im funktionalistischen
Verfahren der rekursiven Dekomposition aufgezeigt wurde und das
von Dennett im Multiplen-Entwurfsmodell auch nicht aufgegeben
wird. Es bleibt unklar, worin die Berechtigung bestehen soll, das of-
fensichtlich parallel arbeitende Netzwerk des Gehirns überhaupt als
eine von-Neumann-Maschine zu betrachten. Da letztere eine syn-
taktische Maschine ist, müsste dem Gehirn intrinsisch zumindest
eine Syntax, also auch Bedeutung in einem formalen Sinne zuge-
sprochen werden. Wie wir jedoch anknüpfend an Searle bereits er-
örtert haben, ist die Zuschreibung von Einsen und Nullen, zum Bei-
spiel zu den Neuronenfeuerungen des Gehirns, beobachterabhängig
und kein intrinsischer Zustand einer Maschine. Andernfalls könnte
man auch Wolkenkonfigurationen abstrakt-syntaktische Muster zu-
schreiben und diese als Instantiierung eines Computerprogramms
bewerten. Dieses Problem scheint Dennett übrigens auch selber ein-
zugestehen, wenn er im Hinblick auf das Gehirn von einer virtuellen
von-Neumann-Maschine spricht, was ja nichts anderes bedeutet, als
dass das Gehirn im striktem Sinne eben nicht als eine von Neumann
Maschine betrachtet werden kann.46

Somit stellt sich erneut die Frage, inwiefern das Multiple-Ent-
wurfsmodell daraufhin konzipiert sein könnte, das Homunkulus Pro-
blem zu vermeiden. Im Vorstellungsrahmen dieses Modells treten
mannigfaltige Informationen in das Nervensystem ein und werden

119

Das Multiple-Entwurfsmodell des Bewusstseins

45 Eine kurze, aber prägnante Kritik dieses Ansatzes und an Dennetts Neodarwinismus
im Besonderen findet sich in Timothy M. Crowe (2000): Daniel Dennett’s Views on the
Power and Pervasivness of Natural Selektion: An Evolutionary Biologist Perspektive.
In: Ross (2000), 27–40. So kritisiert er beispielsweise die Analogisierung von Genen und
Memen, weil Meme eben nicht einfach als diskrete Entitäten angesehen werden können,
die zufälligen Mutationen unterliegen. Außerdem scheinen im Bereich der kulturellen
Evolution auch lamarckistische Prinzipien wirksam zu sein. 31.
46 In seiner Replik Catching Consciousness in a Recurrent Net zu Dennetts Conscio-
usness Explained verweist Churchland (2002) meines Erachtens zu Recht auf die Tatsa-
che, dass auch die Ergebnisse der empirischen Forschung in den Neurowissenschaften es
keinesfalls nahe legen, das menschliche Gehirn als eine von-Neumann-Maschine zu
betrachten: »But the brain of animals and humans are most emphatically not vN ma-
chines. Their coding is not digital, their processing is not serial, they do not execute
stored programs … As fifty years of neuroscience and fifteen years of neuromodeling
have taught us, a brain is a different kettle of fish entirely. That is why brains are so
hopeless at certain tasks, such as multiplying two twenty-digit numbers in one’s head,
which task a computer does in a second.« In: Brook (2002), 64–80. Hier 69.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105 - am 16.01.2026, 08:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 120 /1.2.2007

häufigen »editorischen Revisionen« unterzogen. So heißt es diesbe-
züglich bei Dennett:

»According to the Multiple Drafts model, all varieties of perception – indeed, all
varieties of thought or mental activity – are accomplished in the brain by parallel,
multitrack processes of interpretation an elaboration of sensory inputs. Informa-
tion entering the nervous system is under continuous ›editorial revision‹.«47

Zur Veranschaulichung des letzteren Gesichtspunktes bezieht sich
Dennett beispielsweise auf die seiner Meinung nach feststehende
Tatsache, dass, wenn sich unser Kopf während des Sehvorgangs be-
wegt, was unsere Augen überdies in unaufhörlichen Sakkaden tun,
die jeweiligen Bilder konstant auf unserer Netzhaut verschwim-
men.48 Trotzdem ist dies gerade nicht der Eindruck, den wir von
dem Endprodukt unseren eigenen Perzeptionen haben, was nach
Dennett gerade auf die vielfältigen Bearbeitungs- und Verbes-
serungsmechanismen hinweist, denen die verschiedenen über das ge-
samte Gehirn verteilten Informationsinhalte unterzogen werden.49

Entscheidend ist nun für das Multiple-Entwurfsmodell des Bewusst-
seins, dass die im Gehirn zirkulierenden und ständig bearbeiteten
Repräsentationen in ihrer inhaltlichen Fixierung nicht mehr zu
einem anderen Ort für eine weitere Rediskriminierung transferiert
werden. So heißt es:

»That is, once a particular ›observation‹ of some feature has been made, by a
specialized, localized portion of the brain, the information content thus fixed
does not have to be sent somewhere else to be discriminated by some ›master‹
discriminator.«50

Gemeint ist, dass die bereits im Gehirn unterschiedenen und fixier-
ten Inhalte eben nicht mehr selbst einer weiteren Repräsentation
bzw. einer Meta-Repräsentation unterworfen werden mit der Be-
gründung, dass es eben kein Publikum (Cartesianisches Theater)
oder zentrale Bedeutungsinstanz geben würde, dem eine solche Prä-
sentation dargeboten werden könnte. Zwar seien die jeweiligen in-

120

Das Multiple-Entwurfsmodell des Bewusstseins

47 Dennett (1991), 111.
48 Die Verwendung des Nerzhautbildes ist in diesem Zusammenhang nicht ohne
Schwierigkeiten. So impliziert der Bildbegriff einen zumindest möglichen Betrachter
im Kopf, eine Sichtweise, die Dennett ja gerade selber als »Cartesianisches Theater«
bekämpfen möchte. Wie Keil verdeutlicht, ist es insbesondere das Netzhautbild, das ein
locus classicus für Homunkulus-Fehlschlüsse darstellt. Vgl. Keil, Geert (2003), 83–86.
49 Vgl. Dennett (1991), 111.
50 Ebenda, 113.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105 - am 16.01.2026, 08:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 121 /1.2.2007

haltlichen Fixierungen räumlich-zeitlich präzise lokalisierbar, aber
ihr Beginn sei eben nicht gleichzusetzen mit dem Anfang der be-
wussten Erfahrung. Diese im Gehirn verteilten inhaltlichen Bestim-
mungen evozieren in der zeitlichen Abfolge nach Dennett deshalb
nur näherungsweise einen narrativen Verlauf oder eine Sequenz,
die als kontinuierliches Subjekt des editorischen Prozesses gelten
könne. Tatsächlich würden jedoch multiple Entwürfe narrativer Frag-
mente im Gehirn zirkulieren, die sich in verschiedenen Stadien edi-
torischer Revisionsprozesse befinden.51 Ein Homunkulus, der als
zentrale Bedeutungs- oder Beobachterinstanz innerhalb des Gehirns
fungiert, soll somit offenbar ausgeschlossen werden.

Was bedeutet dieses Modell jedoch für die phänomenalen Be-
wusstseinserfahrungen, die uns aus der Ersten-Person-Perspektive
unmittelbar zugänglich zu sein scheinen? Dennett ist in dieser Hin-
sicht durchaus explizit:

»[The] Multiple Drafts model avoids the tempting mistake of supposing that
there must be a single narrative (the ›final‹ or ›published‹ draft, you might say)
that is canonical – that is the actual stream of consciousness of the subject,
whether or not the experimenter (ore even the subject) can gain access to it.«52

Dass es keine endgültig autorisierten Informationsinhalte im Gehirn
gibt, bedeutet für Dennett, neben der Annahme, dass es keinen defi-
nitiven Bewusstseinsstrom gibt, zudem, dass die Untersuchungen
dieser Inhalte an unterschiedlichen Orten und zu unterschiedlichen
Zeiten verschiedene narrative Ergebnisse bei demselben Probanden
exprimieren können.53 Ein nicht geringes Problem des Multiplen-
Entwurfsmodells des Bewusstseins besteht jedoch darin, dass der zu-
mindest prima facie bestehende Unterschied zwischen der aktualen
Repräsentation und den repräsentierenden Mechanismen oder Pro-
zessen auf subpersonaler Ebene hier in unzulässiger Weise verwischt
wird. So ist es ja gerade ein zentrales Explanandum einer jeden natu-
ralistischen Bewusstseinstheorie, warum man annehmen soll, dass
beispielsweise ein Satz der Art ›Schmerz = das Feuern von C-Fasern‹
wahr ist. Zudem sind Dennetts multiple Entwürfe oder narrative
Fragmente eindeutig als Vorgänge im Gehirn gekennzeichnet, aus
dessen Menge m wir uns einer gewissen Teilmenge n bewusst wer-

121

Das Multiple-Entwurfsmodell des Bewusstseins

51 Vgl. ebenda, 113.
52 Ebenda, 113.
53 Vgl. ebenda, 113.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105 - am 16.01.2026, 08:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 122 /1.2.2007

den können, von denen der Proband in der Lage ist, einen heterophä-
nomenologisch verwertbaren Bericht abzuliefern. Dies impliziert je-
doch, wie David L. Thompson betont hat, dass wir ein Bewusstsein
von den repräsentierenden Vorgängen im Gehirn haben müssten und
nicht von den wahrgenommen Objekten oder Vorgängen selber, was
offensichtlich auf einen Kategorienfehler hinausläuft.54 Aus dem
gleichen Grund haben wir auch kein direktes Bewusstsein von den
Vorgängen, die sich beispielsweise auf der Netzhaut abspielen, weil
die Abläufe in und an den Sinnesorganen lediglich Modifikationen
des gesamten repräsentierenden Prozesses darstellen und mit den
inhaltlichen Repräsentationen auf der personalen Ebene nicht kon-
gruieren. Zwar unterscheidet Dennett selber ausgiebig zwischen Re-
präsentationen und repräsentierenden Prozessen bzw. zwischen In-
halt und Medium,55 aber dies ändert nichts an der Tatsache, dass er
beide Ebenen konstant verwechselt; so zum Beispiel wenn er seine
Behauptung, dass es keinen definitiven Bewusstseinsstrom gibt, un-
ter anderem dadurch zu begründen sucht, dass es multiple Kanäle mit
spezialisierten Schaltkreisen geben würde, welche die narrativen
Fragmente hervorrufen.56

Fassen wir zum besseren Verständnis die wesentlichen Gesichts-
punkte des Multiple-Entwurfsmodells noch einmal zusammen: Es
handelt sich um ein Computermodell des Geistes, das den zentralen
Gedanken eines einheitlichen Bewusstseins oder Selbst aufgibt, zu-
gunsten eines parallel arbeitenden Netzwerkes, das unterteilt ist in
die seriell arbeitende Software und die parallel ablaufende Hardware.
Informationen können gleichzeitig in unterschiedlichen editorischen

122

Das Multiple-Entwurfsmodell des Bewusstseins

54 Vgl. Thompson (2000), 210–212.
55 So zum Beispiel, in dem Abschnitt: How The Brain Represents Time. In: Conscio-
usness Explained (1991). 144–153.
56 Vgl. Dennett (1991), 253–254. Die Schlussfolgerung, dass Dennett Repräsentieren-
des und Repräsentiertes häufig nicht klar unterscheidet, lässt sich dann umgehen, wenn
man das obige Argument als eine Variante des eliminativen Materialismus betrachtet.
Die Idee eines kontinuierlichen Bewusstseinsstroms wäre dann einfach eine schlechte
Theorie im Sinne Churchlands, die man zugunsten des Multiplen Entwurfsmodells ein-
fach aufgeben würde. Neben den Widersprüchen, die solch einer Theorie inhärent sind,
und auf die wir noch zu sprechen kommen werden, passt eine solche Lesart jedoch
gerade nicht zu Dennetts Intention, bestimmte Bewusstseinserfahrungen beispielsweise
psychologischer Experimente zu erklären und heterophänomenologischen Beschreibun-
gen zunächst auch ernst zu nehmen. Das schließt selbstverständlich nicht aus, dass wei-
terführende Überlegungen Dennetts in ihren Konsequenzen trotzdem Elemente des
eliminativen Materialismus enthalten.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105 - am 16.01.2026, 08:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 123 /1.2.2007

Stadien im Gehirn zirkulieren, wobei es keine letztgültige »auto-
risierte« Fassung von Informationsgehalten gibt. Informationsgehal-
te wie mentale Repräsentationen können diesbezüglich im Rahmen
einer rekursiven Dekomposition in immer kleinere Einheiten zerlegt
werden, bis die rein physische Einstellung (physical stance) erreicht
ist. Dies impliziert auf der anderen Seite, dass die Idee eines Bewusst-
seinszentrums, eines einheitlichen Bewusstseinsverlaufs oder Selbst
auf einer Illusion beruht, eine Illusion, die Dennett in ihrer wissen-
schaftlichen Form als Cartesianischen Materialismus bezeichnet und
als unhaltbar zu entlarven sucht. Um diese grundlegenden Thesen
weiter zu untermauern, führt Dennett verschiedene Gedankenexpe-
rimente durch und greift auch auf bestimmte Ergebnisse der experi-
mentellen Psychologie zurück. Seiner Meinung nach bestätigt sich
insbesondere hier, dass das Multiple-Entwurfsmodell des Bewusst-
seins bestimmte Phänomene und Paradoxien besser erklären kann,
als dies traditionelle Auffassungen vom Bewusstsein vermögen. Um
diesen Anspruch zu prüfen, sollen einige dieser Gesichtspunkte des-
halb einer näheren Analyse unterzogen werden.

III.1 Orwellsche und Stalineske Bewusstseinsrevision:
Eine leere Alternative?

Um die in der Überschrift genannte Unterscheidung unterschiedli-
cher Möglichkeiten von Bewusstseinsrevisionen zu verdeutlichen,
beginnt Dennett seine Ausführungen mit folgendem Gedankenexpe-
riment:57 Man stelle sich vor, dass eine langhaarige Frau an einer
Person S zum Zeitpunkt t* vorüber läuft. Eine Sekunde später wird
die neu erlangte Erinnerung durch eine frühere Erinnerung an eine
andere Frau aus dem Langzeitgedächtnis von S im Kurzzeitgedächt-
nis ausgelöscht und ersetzt. Würde S nun eine Minute später gefragt
werden, was sie gesehen hat, so würde die aufrichtig gegebene Ant-
wort lauten, dass es sich um eine kurzhaarige Frau mit einer Brille
gehandelt habe, obwohl diese in Wirklichkeit zum Zeitpunkt t* gar
keine getragen hat und auch nicht kurzhaarig gewesen ist. Dennett
bezeichnet diesen Vorgang als Orwellsche Bewusstseinsrevision in

123

Orwellsche und Stalineske Bewusstseinsrevision

57 Vgl. Dennett, Daniel C. / Kinsbourne, Marcel (1998o): Time and Observer: In: Ned
Block (1998), 141–173. Hier 153–156. Das gleiche Beispiel findet sich auch in Conscio-
usness Explained (1991). 117–119.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105 - am 16.01.2026, 08:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 124 /1.2.2007

Anlehnung an Georg Orwells Wahrheitsministerium in 1984, das in
diesem Roman Geschichtsfälschungen betreibt, um so den Zugang zu
den tatsächlich stattgefundenen Ereignissen unmöglich zu machen.
Entscheidend ist bei diesem Modus der Bewusstseinsrevision, dass
zum Zeitpunkt t* ein Erlebnis von einem realen Ereignis y statt-
gefunden hat und zu einem späteren Zeitpunkt durch einen so nicht
stattgefundenen Erinnerungsinhalt x ersetzt wird. Doch dies ist nicht
die einzige Möglichkeit, wie die fehlerhafte Einschätzung des tat-
sächlich stattgefundenen Ereignisses in t* zu erklären ist. So führt
Dennett weiter aus, dass die falsche Erinnerung auch dadurch zustan-
de kommen könnte, dass das subpersonale Korrelat des Ereignisses y
gar nicht erst ein Bewusstsein der tatsächlich vorbeilaufenden lang-
haarigen Frau ohne Brillengläser evoziert, weil es bereits vor diesem
Zeitpunkt durch x im Gehirn gelöscht wird. Dennett charakterisiert
diese Möglichkeit als Stalineske Bewusstseinsrevision im Hinblick
auf die von Stalin veranlassten Schauprozesse, welche Ereignisse zu
rekonstruieren vorgaben, die niemals stattgefunden hatten.

Die prima facie Unterscheidung zwischen den alternativen Be-
wusstseinsrevisionen scheint zunächst klar auf der Hand zu liegen.
Im Fall der Orwellschen Bewusstseinsrevision handelt es sich um
eine post-halluzinierte Erinnerung, die unmittelbar nach der tatsäch-
lich gemachten Erfahrung auftritt und bei der Stalinesken Alternati-
ve um die korrekte Erinnerung an die von Anfang an bestehende
Halluzination an eine vorbeilaufende Frau mit langen Haaren und
einer Brille. Dennett glaubt aufzeigen zu können, dass diese Alterna-
tive für besonders kleine Zeitintervalle keinen Anspruch auf Gültig-
keit hat und wiederum in unzulässiger Weise die Idee des Cartesia-
nischen Materialismus voraussetzt. Um dies zu belegen, bezieht er
sich unter anderem auf das sogenannte Phi-Phänomen, einer schein-
baren wahrgenommenen visuellen Bewegung, die das erste Mal von
Max Wertheimer systematisch untersucht worden ist,58 der maßgeb-
lichen Anteil an der Konstitution der Gestaltpsychologie hatte. In der
einfachsten Versuchsanordnung werden zwei kleine Lichtpunkte in
einer Entfernung von vier Grad (des visuellen Winkels) gegenüber
einem kontrastierenden Hintergrund jeweils 150 ms mit einem Zeit-
intervall von 50 ms erleuchtet. Für den Beobachter des Phänomens
entsteht dabei der Eindruck, als würde sich ein einzelner Lichtpunkt

124

Das Multiple-Entwurfsmodell des Bewusstseins

58 Wertheimer, Max (1912): Experimentelle Studien über das Sehen von Bewegung. In:
Zeitschrift für Psychologie 61. 161–265.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105 - am 16.01.2026, 08:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 125 /1.2.2007

von einem Ort zum nächsten kontinuierlich bewegen.59 Verwendet
man diesbezüglich ein kürzeres Zeitintervall, so sieht man die Punkte
simultan aufleuchten. Wählt man hingegen ein längeres Zeitinter-
vall, dann erscheinen für den Beobachter zwei einzelne Lichtpunkte.60

Der Philosoph Nelson Goodman hatte bezogen auf diese Experimente
den interessanten Einfall, an den Psychologen Kolers die Frage zu
richten, was wohl geschehen würde, wenn die zwei Lichtpunkte sich
in ihrer Farbe unterscheiden würden (z. B. rot und grün).61 Systema-
tisch waren bis zu diesem Zeitpunkt lediglich scheinbare Bewegungen
im Hinblick auf Größe und Form untersucht worden. So verwandelt
sich beispielsweise ein Dreieck für den Beobachter kontinuierlich in
ein Quadrat unabhängig von der jeweiligen Größe.62

Das Ergebnis war, wie man nach Max Wertheimers Studien vo-
raussehen konnte, dass es erneut zu einer wahrgenommenen Schein-
bewegung kommt, allerdings mit dem erstaunlichen Zusatzeffekt,
dass der wandernde Lichtpunkt sich nicht kontinuierlich verändert,
also einer sukzessiven Farbveränderung unterliegt, sondern in der
Mitte abrupt von rot zu grün wechselt.63 Die prinzipielle Frage, die
sich für Goodman aus diesen Experimenten ableiten lässt, besteht
nun darin, wie das ›visuelle System‹ im Voraus wissen kann, welche
Formen von Transformationen überhaupt zu bewerkstelligen sind,
bevor der zweite Lichtpunkt überhaupt in Erscheinung tritt.64 Zur

125

Orwellsche und Stalineske Bewusstseinsrevision

59 Vgl. Kolers, Paul A. / Grünau, Michael von (1976): Shape and Color in Apparent
Motion. In: Vision Research. Vol. 16, S. 329–335.
60 Vgl. Goodman, Nelson (1978): Ways of Worldmaking. Hassocks, Sussex. 72.
61 Vgl. ebenda, 83.
62 Vgl. ebenda, 74–78.
63 Vgl. Kolers (1976), 329–335.
64 Es ist auffällig, dass in der zeitgenössischen Debatte der gesamte visuelle Wahrneh-
mungsvorgang in den meisten Fällen lediglich aufgrund von subpersonalen Mechanis-
men aufgeklärt werden soll (wie in der Orwellschen und Stalinesken Alternative), aber
die vollziehenden Leistungen des Subjekts bei der Objektkonstitution völlig aus dem
Blickfeld geraten. So unterscheidet beispielsweise Ansgar Beckermann vier verschiedene
Stufen der visuellen Informationsverarbeitung in der KI, die offenbar seiner Meinung
nach durch neuronale oder funktionale Zustände vollständig beschreibbar sein sollen,
also rein subpersonale Vorgänge betreffen. Lediglich das Endprodukt als fertige mentale
Repräsentation ist diesbezüglich der Person zugänglich. Meines Erachtens sind solche
Theorien insofern für den Homunkulus-Fehlschluss prädestiniert, als sie den gesamten
Erkenntnisvorgang in einen rein mechanistischen Vorgang verlegen, was immer wieder
die Frage provoziert, an welcher Stelle im visuellen Systems das Endprodukt dem Beob-
achter transferiert werden soll. Vgl. Beckermann, Ansgar (1995): Visual Information
Processing and Phenomenal Consciousness. In: Metzinger (1995), 409–424.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105 - am 16.01.2026, 08:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 126 /1.2.2007

Erklärung des Phi-Phänomens skizziert er eine ›retrospektiv-rekons-
truktive Theorie‹, die in ihren Andeutungen sowohl den Orwel-
lischen als auch den Stalinesken Mechanismus nicht auszuschließen
scheint, aber in jedem Fall auf einer nachträglichen Konstruktion des
erlebten Ereignisses basiert.65

Unter der Voraussetzung, dass Goodmans rekonstruktive Theo-
rie im Prinzip korrekt ist, wäre es dann für das hier vorliegende Bei-
spiel des scheinbar abrupten Farbwechsel des Lichtpunktes denkbar,
eine der alternativen Bewusstseinsrevisionen positiv auszuzeichnen?
Dennett stellt diesbezüglich folgende Überlegung an: Ein Proband
erhält die Instruktion, genau in dem Moment einen entsprechenden
Knopf zu drücken, wenn er das phänomenale Erlebnis eines roten
Lichtpunktes hat. Die Reaktion gegenüber einem einzelnen roten
Punkt und einem roten Punkt, auf den 200 ms später ein grüner
Lichtpunkt folgt, wäre vermutlich aus dem Grund dieselbe, weil, be-
vor ein sensorischer Reiz uns überhaupt bewusst wird, nach neurolo-
gischer Auffassung immer eine Verzögerung von mindestens 200 ms
vorliegt.66 Daraus scheint zu folgen, dass, wenn der Proband ein Be-
wusstsein von dem roten Punkt erlangt, er daraufhin den Knopf
drückt und bereits währenddessen den grünen Lichtpunkt wahr-
nimmt. Beide Bewusstseinserfahrungen werden dann aus dem Ge-
dächtnis ausgelöscht und durch das Phi-Phänomen ersetzt. Dies wür-
de dem Orwellschen Mechanismus entsprechen. Wie Dennett jedoch
weiter ausführt, ist der Verteidiger der Stalinesken Bewusstseinsrevi-
sion durch diese Ausführungen keinesfalls widerlegt. So könnte er
darauf insistieren, dass die Knopfdruck-Reaktion des Probanden un-
bewusst ausgelöst wurde und die »editorisch revidierte Fassung« ihm
dann erst als scheinbarer Bewegungsvorgang bewusst geworden ist.67

Diese prinzipielle Möglichkeit gegensätzlicher Interpretationen der
obigen nonverbalen Reaktionen demonstriert nach Dennett, dass so-
wohl die Orwellsche als auch die Stalineske Bewusstseinsrevision des
Cartesianischen Theaters alle vorhandenen Daten erklären kann. Die

126

Das Multiple-Entwurfsmodell des Bewusstseins

65 So führt Goodman (1978) diesbezüglich aus: »A plausible explanation, to my mind, is
that apparent motion or change, though seen as running from the first to the second
flash is thought to be delayed or preserved or remembered, I call this the retrospective
construction theory – the theory that the construction perceived as occurring between
the two flashes is accomplished not earlier than the second.« 81.
66 Vgl. Churchland, P. S, (1981): On The Alleged Backwards Referral of Experiences and
its Relevance to the Mind-Body Problem. Philosophy of Science 48. S. 165–181.
67 Vgl. Dennett, (1998o), 157.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105 - am 16.01.2026, 08:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 127 /1.2.2007

Schlussfolgerungen, die Dennett daraus zieht, sind für das Multiple-
Entwurfsmodell von kaum zu überschätzender Bedeutung. So heißt
es zu den alternativen Möglichkeiten subpersonaler Bewusstseins-
revision:

»They tell exactly the same story except for where they place a mythical Great
Divide. A point in time (and hence a place in space) whose fine grained location
is nothing that subjects can help them locate, and whose location is also neutral
with regard to all other features of their theories. This is a difference that makes
no difference.«68

Wie wir bei der Einführung des Multiplen-Entwurfsmodells bereits
gesehen hatten, verzichtet dieser bewusstseinstheoretische Ansatz
auf die traditionelle Auffassung, dass es einen einzelnen kontinuier-
lichen Bewusstseinsstrom bzw. ein einheitliches Bewusstsein gibt.69

Was dies eigentlich bedeutet, gewinnt aufgrund des obigen Zitates
nun immer deutlichere Konturen. Die Frage, welcher Modus der Be-
wusstseinrekonstruktion zum Beispiel beim Phi-Phenomen vorliegt,
hält Dennett für sinnlos, weil sie voraussetzt, dass ein Bewusstseins-
ereignis x auf der personalen Ebene in jedem Fall exakt in der Zeit
spezifizierbar sein muss. Nehmen wir einmal an, dass Dennett Recht

127

Orwellsche und Stalineske Bewusstseinsrevision

68 Ebenda, 159.
69 Selbst ein im Vergleich zu Dennett so entgegengesetzter Denker wie Thomas Nagel
kommt bei der Betrachtung und Erörterung von Patienten mit durchgetrenntem Corpus
Callosum (das die linke und rechte Hirnhemisphäre verbindet), zu der Auffassung, dass
wir vermutlich unsere Idee von einer kontinuierlichen Bewusstseinseinheit revidieren
müssen: »For in these patients there appear to be things happening simultaneously
which cannot fit into a single mind: simultaneous attention to two incompatible task,
for example, without interaction between the purposes of the left and right hand.« Vgl.
Thomas Nagel (1975). Brain Bisection and the Unity of Consciousness. In: Perry (1975)
227–245. Hier 239. Nagels explizite Voraussetzung ist hierbei, dass es zumindest kurz-
fristig zwei unverbundene introspektive Bewusstseinszentren geben kann. Aber diese
Annahme ist keinesfalls zwingend. Informationen, die über das linke Auge allein der
rechten Gehirnhälfte zugeführt werden, können zwar relativ gezieltes Verhalten aus-
lösen (Zuordnen oder das Erraten von Gegenständen), aber der Patient leugnet diesbe-
züglich ein Bewusstsein z.B. von Gegenständen gehabt zu haben (Unmöglichkeit der
Verbalisierung). All die Fähigkeiten, die der rechten Gehirnhälfte zugesprochen werden
können, sind dabei auch im Prinzip in unbewussten oder unterbewussten Zuständen
anzutreffen. Man denke nur an das präzise Verhalten von Mondsüchtigen. Selbst wenn
man Bewusstsein nicht mit der Fähigkeit zur sprachlichen Verbalisierung der Bewusst-
seinsinhalte gleichsetzt, wird man wohl zugeben müssen, dass beide Bewusstseinsmodi
sich massiv voneinander unterscheiden. Insbesondere im letzten Kapitel wird der Frage,
was dies für die Einheit des Bewusstseinsstroms zu bedeuten hat, noch weiter nach-
gegangen werden.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105 - am 16.01.2026, 08:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 128 /1.2.2007

hat und eine exakte zeitliche Bestimmung eines phänomenal erlebten
Bewusstseinsinhaltes in manchen Fällen grundsätzlich nicht möglich
ist, weil zwei empirische Alternativen das vorhandene Datenmaterial
gleichermaßen gut bzw. schlecht »erklären« könnten, was hoch um-
stritten ist,70 und dass die Erinnerungen eines jeglichen Probanden
grundsätzlich fallibel sind. Folgt bereits aus einer solchen Situation
bzw. Feststellung, dass die Unterscheidung, ob ein mentales Ereignis
zum Zeitpunkt t oder t’ stattgefunden hat, ontologisch sinnlos ist?
Dennetts leitende Idee scheint diesbezüglich genau wie im Fall der
IST zu sein, dass, wenn man mit Hilfe eines extern operierenden
Messverfahrens keinen Unterschied feststellen kann, dann auch in
der Realität tatsächlich ein solcher nicht vorliegt. Nun ist prinzipiell
nichts dagegen einzuwenden, von epistemologischen Erwägungen
nach gründlicher Prüfung auch auf ontologische Sachverhalte zu
schließen. Doch haben wir bereits im letzten Kapitel gesehen, dass
bei Dennetts speziellem wissenschaftstheoretischen Verfahren (Wis-
senschaft ist nur aus der Dritten-Person-Perspektive möglich!) be-
sonders in der Zuschreibung intentionaler Zustände Aporien sichtbar
wurden. Eine Schwierigkeit ergibt sich insbesondere aus seiner an-
tiessentialistischen Auffassung, dass man einem intentionalen Sys-
tem keinesfalls intentionale Eigenschaften intrinsisch zusprechen
könne. Die gleiche Voraussetzung unterstellt er offenbar auch für
den Fall des phänomenalen Bewusstseins, weil andernfalls unklar
bliebe, warum die Anwendbarkeit messtechnischer Verfahren auf

128

Das Multiple-Entwurfsmodell des Bewusstseins

70 In seinem Kommentar zu Time and Observer bestreitet der Neurowissenschaftler
Libet die Auffassung, dass Orwellsche und Stalineske Bewusstseinsrevisionen jeweils
für bestimmte Reaktionen von Probanden gleichrangige und damit unentscheidbare
logische Alternativen darstellen. Zwar ist Dennett und Kinsbourne in ihrer Antwort
auf diesen Punkt zuzugestehen, dass Libet in vielen seiner diskutierten Fälle das Stali-
neske Modell einfach voraussetzt und auch das Multiple-Entwurfsmodell offenbar
missversteht, aber in manchen Fällen (beispielsweise Libets Erklärung für die gleich-
zeitige Wahrnehmung einer Hautstimulation bei Reizung des medialen Lemniscus)
scheint in der Tat die Annahme einer Stalinesken Bewusstseinsrevision nahe zu liegen.
Selbstverständlich kann man auch für diese Fälle einen Orwelschen Mechanismus ad
hoc konstruieren, der möglich, aber sicherlich weniger plausibel ist. Dies verdeutlicht
jedoch, dass es Dennett hier weniger um die empirischen Forschungsresultate als solche
geht, sondern um apriorisch konstruierte, skeptische Erwägungen, die er zur Diskredi-
tierung des »Cartesianischen Materialismus« benötigt. Vgl. Libet, Benjamin (1992):
Models of Conscious Timing and the Experimental Evidence. In: Behavioral and Brain
Sciences 15, 213–215. und Dennett, Daniel C., Kinsbourne, M. (1992) Escape from the
Cartesian Theater (response to commentators). In: Behavioral and Brain Sciences 15,
183–200.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105 - am 16.01.2026, 08:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 129 /1.2.2007

subpersonale Vorgänge zum Maßstab der Existenz phänomenaler
Bewusstseinserlebnisse erhoben werden soll. Allerdings muss dies-
bezüglich beachtet werden, dass nicht nur die modernen Messtech-
niken, sondern auch der heterophänomenologische Bericht selber im
Fall des Phi-Phänomens keinen Anhaltspunkt bietet, welcher von
den alternativen Mechanismen für den scheinbaren Bewegungsvor-
gang verantwortlich gemacht werden kann.71

Vertiefen wir deshalb die Frage, ob der letztere Gesichtspunkt in
irgendeiner Form geeignet ist, über die tatsächliche Existenz von
phänomenalen Bewusstseinzuständen eine verbindliche Antwort zu
geben. Dennett konkretisiert diese methodologische Überlegung da-
bei auch als Ersten-Person-Operationalismus:

»We might classify the Multiple Drafts model, then, as first–person operatio-
nalism, for it brusquely denies the possibility in principle of consciousness of a
stimulus in the absence of the subject’s belief in that consciousness.«72

Dieses Prinzip besagt somit, dass es für S kein Bewusstsein von
einem Stimulus p geben kann, wenn S nicht auch daran glaubt, dass
es ein Bewusstsein von p hat oder hatte.73 Nun ist diese Behauptung
allerdings alles andere als selbstevident. In der Wahrnehmungspsy-
chologie kann man eindeutig nachweisen, dass die Fähigkeit von
Farb- oder Tonunterscheidungen wesentlich höher ausgebildet ist,
als dieselben wiederzuerkennen bzw. zu identifizieren (Typen-Iden-
tifikation). So ist es beispielsweise möglich, für normal veranlagte
Hörer mehr als 1400 unterschiedliche Töne zu differenzieren, wo-
hingegen eine Typen-Identifizierung bzw. eine Zuordnung von Tö-
nen lediglich zu acht Tonkategorien durchgeführt werden kann. Da-
bei kann man davon ausgehen, dass eine Typen-Identifizierung von
exterozeptiv gegebenen Wahrnehmungen (Gegenwartsvorstellun-
gen) nur dann vorgenommen werden kann, wenn man in der Lage
ist, sich introspektiv daran zu erinnern, welche Eigenschaften etwa
die Farbe rot im Gegensatz zur Farbe blau überhaupt auszeichnet.74

Dies bedeutet aber auch, dass wir vielfältige Differenzierungen in
den jeweiligen Wahrnehmungsfeldern der Sinnesorgane vornehmen
können, ohne dass jede bewusst vollzogene Unterscheidung sowohl

129

Orwellsche und Stalineske Bewusstseinsrevision

71 Vgl. Dennett (1991), 133.
72 Ebenda, 132.
73 Vgl. ebenda, 132–133.
74 Vgl. Raffman, Diana: (1995): On The Persistence of Phenomenology. In: Metzinger
(1995), 293–308. Hier 294–295.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105 - am 16.01.2026, 08:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 130 /1.2.2007

zu Langzeit- als auch zu Kurzzeiterinnerungen führen muss. Daraus
folgt, dass die Abwesenheit eines Erinnerungsurteils bezogen auf
einen Wahrnehmungsinhalt x keinesfalls bedeuten muss, dass S kein
ursprüngliches phänomenales Bewusstsein von x gehabt hat. Ver-
gegenwärtigt man sich in dieser Hinsicht die mögliche Fülle eines
aktual gegebenen Wahrnehmungsinhaltes, wie zum Beispiel die
mannigfaltigen Farbfacetten einer Blumenwiese, von denen man
wohl kaum erwarten wird, dass man sie alle retrospektiv erinnern
und wiedererkennen kann, so wird deutlich, dass Dennetts Behaup-
tung, dass es außerhalb eines tatsächlichen und möglichen hetero-
phänomenologischen Berichtes kein Bewusstsein einer Eigenschaft
oder Objektes x geben kann, nicht schlüssig ist.75 Was Dennett de
facto anstrebt, ist diesbezüglich die Unterminierung des Unterschie-
des zwischen Urteil und phänomenalen Urteilsinhalt. So stellt er be-
zogen auf das Phi-Phänomen die Frage, ob der Proband deshalb ur-
teilt, dass sich der bewegende Punkt abrupt von rot in grün
verwandelt, weil er einen entsprechenden phänomenalen Eindruck
hat, oder ob dem Probanden der Vorgang deshalb so erscheint, weil
er ein entsprechendes Urteil fällt.76

Selbst wenn man nun wie McDowell davon ausgeht, dass die
perzeptuelle Erfahrung immer schon begrifflich strukturiert ist und
sich somit de facto von der Urteilsform keineswegs trennen lässt,
bedeutet dies allerdings nicht, dass es nicht trotzdem einen fun-
damentalen Unterschied zwischen dem Erfahrungsurteil (Begriffs-
verknüpfung) und dem jeweiligen phänomenalen Wahrnehmungs-
inhalt gibt, auf das sich das Urteil bezieht. Ein Wahrnehmungsurteil

130

Das Multiple-Entwurfsmodell des Bewusstseins

75 Matthew Elton (2003) versucht Dennetts Position in diesem Punkt dadurch zu ver-
teidigen, dass er die rhetorische Frage stellt, wer denn das mögliche innere Subjekt sein
soll, dem etwas phänomenal präsentiert wird, von dem es nichts berichten kann und
dessen phänomenale Erlebnisse keinerlei Auswirkungen auf sein Verhalten haben wür-
de. 192–193. Elton übersieht hierbei unter anderem die Möglichkeit, dass das Verhalten
eben sehr wohl aufgrund ehemals bewusster Wahrnehmungen modifiziert werden kann
(nicht muss), auch wenn die Erinnerung und damit die Fähigkeit zur Verbalisierung
nicht mehr gegeben ist. Zudem ist sein mehrfacher Hinweis auf das ›innere Subjekt‹
nur dann geeignet, dasselbe zu diskreditieren, wenn ein offensichtlicher Homunkulus-
Fehlschluss vorliegen würde. Doch geht es hier ja schlichtweg um die Frage, ob Personen
phänomenale Erfahrungen haben können, die sie zu einem späteren Zeitpunkt nicht
mehr zu artikulieren in der Lage sind. Glaubt Elton hingegen, dass Personen selber
Homunkuli seien, so würde dies offensichtliche Implikationen des eliminativen Mate-
rialismus nach sich ziehen.
76 Vgl. Dennett (1991), 133.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105 - am 16.01.2026, 08:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 131 /1.2.2007

wäre zum Beispiel nach McDowell dabei nicht der Übergang von
einem nicht-begrifflichem Inhalt zu einem begrifflichen, sondern
eine Auswahl (Selektion) des Erfahrungsinhaltes auf dem das Urteil
basiert.77 Dies impliziert jedoch, dass der Erfahrungsinhalt, auf den
sich ein Urteil bezieht, nicht einfach auf letzteres reduziert werden
kann, wenn der mögliche Weltbezug eines Erfahrungsurteils nicht
unbegründet außer Kraft gesetzt werden soll. Wie auch immer man
die Wahrheitsbedingungen eines Erfahrungsurteils in dieser Hin-
sicht zu spezifizieren gedenkt, allein das Zugeständnis, dass es auch
Fehlurteile geben kann, legt bereits nahe, dass das Erfahrungsurteil
und dasjenige, worüber geurteilt wird, eben nicht identisch sind. Aus
diesem Grunde ist Dennetts Frage auch nicht geeignet, Zweifel an der
von ihm bestrittenen Differenzierung aufkommen zu lassen.

Interessant ist diesbezüglich Dennetts fiktive Konstruktion
eines Probanden der im Falle des Phi-Phänomens auf der obigen Un-
terscheidung weiterhin beharrt. So räumt der fiktive Proband zu-
nächst ein, dass er keinen sich wirklich bewegenden und in der Mitte
seine Farbe wechselnden Lichtpunkt gesehen habe, aber insistiert
nichtsdestoweniger darauf, dass der Punkt sich zu bewegen schien:

»… so in addition to my judgement that the spot seemed to move, there is the
event which my judgement is about: the seeming-to-move of the spot. There
wasn’t any real moving, so there has to have been a real seeming-to-move for
my judgement to be about.«78

Die hier formulierte Idee ist somit, dass auch aus der Ersten-Person-
Perspektive die Frage, ob der Orwellsche oder Stalineske Mechanis-
mus für das Phi-Phänomen verantwortlich ist, nicht entschieden wer-
den kann, aber zumindest über die reale Bewusstseinserscheinung
des Phi-Phänomens selber ein begründetes Existenzurteil durchaus
möglich ist. Dennetts Position ist hier unmissverständlich: Die Auf-
fassung, dass das Auftreten einer phänomenalen Bewusstseins-
erscheinung an sich zu dem Urteil berechtigen könnte, dass es sich
hierbei um einen realen Vorgang handelt, wird strikt abgelehnt.
Denn dies würde seiner Meinung nach zu einer unnötigen Multipli-
kation von Entitäten führen (Okham’s Razor). Zudem hält er die
Möglichkeit einer ›inneren Präsentation‹ von ›realen Erscheinungen‹

131

Orwellsche und Stalineske Bewusstseinsrevision

77 Vgl. McDowell, John: (19984): Mind and World: With a New Introduction by the
Author. Cambridge, Massachusetts London. 48–49.
78 Dennett, (1991), 134.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105 - am 16.01.2026, 08:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 132 /1.2.2007

für eine hoffnungslose metaphysische Position, da sie einen Cartesia-
nischen Dualismus implizieren würde.79

Bereits in Toward a Cognitive Theory of Consciousness macht
Dennett diesen Gesichtspunkt auch für den gesamten Bereich der
Introspektion geltend. Wenn wir uns eine geometrische Figur vor-
stellen und dieselbe mental bewegen und von verschiedenen Seiten
anschauen, handelt es sich seiner Meinung nach ebenfalls lediglich
um Urteile bzw. Theorien, was alles in uns vermeintlich vorgeht im
Sinne einer nützlichen Konfabulation, ohne dass hier ein irgendwie
gearteter Wahrnehmungsvorgang tatsächlich abläuft, der aufgrund
eines »mentalen Auges« real induziert wird.80 Im Hinblick auf die
Unterscheidung von Orwellscher und Stalinesker Bewusstseinsrevi-
sionen würde daraus in der Tat folgen, dass es sich auch auf persona-
ler Ebene um leere Alternativmöglichkeiten handelt, weil die Exis-
tenz von Bewusstseinsinhalten gänzlich an deren Verbalisierbarkeit
gekoppelt wird. Für das gesamte Multiple-Entwurfsmodell des Be-
wusstseins ist dieser Gesichtspunkt von entscheidender Bedeutung,
leitet Dennett doch unter anderem daraus ab, dass es weder einen
definitiven Bewusstseinstrom noch ein einheitliches Bewusstseins-
zentrum gibt.

Wie jedoch bereits oben diskutiert wurde, ist diese Schlussfolge-
rung davon abhängig (a), ob man phänomenale Eigenschaften der
Erfahrung (qualia) gänzlich auf Urteilsformen reduzieren kann, die
in einem weiteren Schritt als rein funktional-kausale Zustände bzw.
Abläufe charakterisiert werden müssten, und von der damit eng ver-
bundenen epistemologischen Frage, ob man (b) überhaupt einen wie
auch immer gearteten Zugang zu phänomenalen Eigenschaften hat,
was Dennett ja vehement bestreitet. Erst wenn diese Gesichtspunkte
einer genaueren Untersuchung unterzogen worden sind, lässt sich in
einem weiteren Schritt die Frage klären, ob Bewusstseinserscheinung
an sich bereits als reale Entitäten zu gelten haben oder nicht. Um hier
zu einer vorläufigen Klärung zu gelangen, wenden wir uns nun die-
sem Themenkomplex zu.

132

Das Multiple-Entwurfsmodell des Bewusstseins

79 Vgl. ebenda, 134.
80 Vgl. Dennett (1998l), 166–168.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105 - am 16.01.2026, 08:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 133 /1.2.2007

III.2 Das Wissen um die eigenen mentalen Zust�nden

Die Frage, ob wir einen direkten (unmittelbaren) Zugang zu unseren
eigenen mentalen Zuständen haben, ist in der Cartesianischen Phi-
losophietradition (im erweiterten Sinne) mit einem entschiedenen Ja
beantwortet worden. Brentano spezifiziert diesbezüglich den logi-
schen Ausgangspunkt dieser Überlegung wie folgt:

»Die Grundlage der Psychologie wie der Naturwissenschaft bilden Wahrneh-
mung und Erfahrung. Und zwar ist vor allem die innere Wahrnehmung der
eigenen psychischen Phänomene, welche für sie eine Quelle wird. Was eine
Vorstellung, was ein Urteil, was Freude und Leid, Begierde und Abneigung,
Hoffnung und Furcht, Mut und Verzagen, was ein Entschluss … sei, davon
würden wir niemals eine Kenntnis gewinnen, wenn nicht die innere Wahrneh-
mung in den eigenen Phänomenen es uns vorführte.«81

Die Möglichkeit einer solchen inneren Wahrnehmung der eigenen
psychischen Phänomene wird selbstverständlich nicht nur von Den-
nett bestritten, sondern in der gesamten Tradition des Behaviouris-
mus. Hier lässt sich ein starker Einfluss auf Dennett durch seinen
früheren Lehrer Ryle nachweisen, der in The Concept of Mind das
gesamte Reden von mentalen Zuständen auf das Spezifizieren von
Verhaltensdispositionen zu reduzieren versucht.82 Die Annahme
einer phänomenalen Grundlage mentaler Zustände ist unter diesen
Umständen selbstverständlich ausgeschlossen.83

Zunächst ist es wichtig, an dieser Stelle festzuhalten, dass Bren-
tanos oben angeführte Überlegungen keinesfalls implizieren müssen,
dass man, wenn man den direkten Zugang zu den eigenen phänome-
nalen Bewusstseinszuständen behauptet, auf ein vollständiges trans-
parentes, infallibles Wissen von diesen Zuständen zu insistieren
hat.84 Ganz im Gegenteil: Wenn Brentanos Analogie mit den Wahr-
nehmungen und Erfahrungen der Naturwissenschaft ernst genom-
men wird, dann ist es gar nicht a priori zu erwarten, dass die Gesetze

133

Das Wissen um die eigenen mentalen Zust�nden

81 Brentano (1973), 40.
82 Vgl. Ryle, Gilbert (1990), 112–148.
83 So heißt es am Ende von Ryles Abhandlung über die Emotionen in The Concept of
Mind: »Motives and moods are not the sort of things which could be among the direct
intimations of consciousness, or among the objects of introspection, as these factitious
forms of Privileged Access are ordinarily described. They are not ›experiences‹, any
more than habits or maladies are ›experiences‹. 110.
84 Dieser Gesichtspunkt findet sich auch bei Block (2000): In: Guttenplan. 210–219.
Hier 212–213.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105 - am 16.01.2026, 08:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 134 /1.2.2007

und Prozesse der mentalen Vorgänge ohne ein gründliches Studium
durchschaut oder ad hoc gewusst werden könnten. Dies schließt
selbstverständlich nicht aus, dass man hier auf Phänomenbereiche
stoßen kann, wie bei Descartes’ Untersuchung des cogito, die sich
nichtsdestotrotz als evident oder transparent erweisen, doch wäre
dies eben erst das Ergebnis und nicht der Ausgangspunkt phänome-
nologischer Untersuchungen.

Interessant sind diesbezüglich psychologische Studien, die nahe
zu legen scheinen, dass Dennetts Position korrekt ist und wir keinen
direkten introspektiven Zugang zu unseren kognitiven Prozessen ha-
ben. So haben bereits Ende der 70er Jahre beispielsweise Richard E.
Nisbett und Timothy DeCamp Wilson verschiedenste psychologische
Studien ausgewertet und selber experimentelle Testverfahren durch-
geführt, aus denen hervorgeht, dass wenn Personen Aussagen zu
ihren kognitiven Prozessen machen, die das Verhältnis von Wirkun-
gen auf Reiz-Reaktionsabfolgen betreffen, sie dies nicht auf der
Grundlage tatsächlicher introspektiver Einsichten tun. Vielmehr
würden ihre Urteile auf impliziten kausalen Theorien basieren, die
etwa durch kulturellen Theorien über die Wirkungsweise verschie-
dener Ursachen vermittelt sind, was erklärt, warum trotz des fehlen-
den introspektiven Zugangs zu den entsprechenden Vorgängen,
manche Ursache-Wirkungsverhältnisse korrekt eingeschätzt wer-
den.85

Zwei Beispiele aus der umfangreichen Forschungsliteratur zu
diesem Thema mögen dies veranschaulichen:
(1) Bem und McConell führten eine Studie in der Tradition eines

sogenannten ›entgegengesetzten Einstellungsexperimentes‹
(Untersuchung von Dissonanzphänomenen) durch. Bei diesem
Experiment wurde den studentischen Probanden die Aufgabe
gestellt, ein ihrer eigenen Meinung entgegengesetztes Essay an-
zufertigen zu der Frage, wie viel Kontrolle die Studenten über
die von der Universität angebotenen Kurswahl haben sollten.86

Studenten, die lediglich unzureichende Begründungen zur Ver-
fassung ihres Essays erhielten – ihnen wurde suggeriert, dass sie

134

Das Multiple-Entwurfsmodell des Bewusstseins

85 Vgl. Nisbett, Richard E. / Wilson, Timothy Decamp (1977). Telling More Than We
Can Know: Verbal Reports on Mental Processes. In: Psychological Review Vol. 84,
No. 3. 231–259. Hier 231.
86 Vgl. Bem, Darly J./McConell H. Keith (1970): Testing The Self-Perception Explana-
tion of Dissonance Phenomena: On The Salience of Premanipulation Attitudes. In:
Journal of Personality and Social Psychology. Vol. 14, Nr. 1. 23–31. Hier 26.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105 - am 16.01.2026, 08:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 135 /1.2.2007

die freie Wahl hätten, einen Essay pro oder kontra bezogen auf
ihre eigenen Meinung zu schreiben, was de facto nicht der Fall
war – veränderten ihre themenzentrierte Evaluierung in die
entgegengesetzte Richtung zu ihrer ursprünglichen Auffassung.
Interessanterweise waren die Probanden diesbezüglich nicht in
der Lage, über die tatsächlichen Veränderungen, ihrer prä- und
postexperimentellen Themenevaluierung, die sich durch ein
Verfahren objektiv eruieren ließen, zu berichten. Das heißt, dass
sie über keine bewusst gewordene Veränderung in ihren Beur-
teilungskriterien Auskunft geben konnten.87 Dies demonstriert
jedoch ebenfalls, dass die Veränderungsprozesse selber, die zu
den dissoziierten prä- und postexperimentellen Einstellungen
führen, den Probanden nicht zugänglich waren.

(2) Ein weiterer Beleg für die oben formulierte These findet sich in
Experimenten mit subliminalen Wahrnehmungen. Nisbett und
DeCamp berichten zum Beispiel von einem auditiven Experi-
ment, wo in den unbeachteten Hörkanal von Probanden Töne
gespielt wurden, während diese sich auf Stimmen in ihrem
wahrnehmungsfokussierten Hörkanal konzentrierten. Die Pro-
banden waren daraufhin nicht in der Lage zu berichten, ob sie
die entsprechenden Töne überhaupt gehört hatten. In einem
weiteren Versuch, in dem Signalerkennungsaufgaben im Vor-
dergrund standen, wurden beide Hörkanäle der Probanden Tö-
nen ausgesetzt, die für sie entweder neu waren oder dem unbe-
achteten Kanal zu einer früheren Zeit bis zu fünf mal zugeführt
wurden. Die Probanden konnten die Töne nicht bewusst wieder-
erkennen, aber sie bevorzugten Tonsequenzen, die sie bereits
unbewusst gehört hatten.88

Diese Untersuchungen veranschaulichen somit die oben formulierte
These, dass der Zusammenhang von Stimulus und Effekt in vielfälti-
ger Weise entweder überhaupt nicht erkannt oder zumindest falsch
eingeschätzt wird. Was bedeuten diese Ergebnisse der Experimental-
psychologie nun für die Unterscheidung zwischen Orwellschen und
Stalinesken Bewusstseinsmechanismen? Unterstützen sie Dennetts
These, dass (a) phänomenale Eigenschaften der Erfahrung auf Ur-
teilsformen reduziert werden können und (b), dass man keinen un-
mittelbaren Zugang zu phänomenalen Eigenschaften hat? Zur Be-

135

Das Wissen um die eigenen mentalen Zust�nden

87 Vgl. ebenda, 27–28.
88 Vgl. Nisbett, (1977), 239.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105 - am 16.01.2026, 08:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 136 /1.2.2007

antwortung dieser Frage ist es zunächst einmal wichtig, die von Nis-
bett und DeCamp selber eingeführte und als wichtig erachtete Diffe-
renzierungen zwischen mentalen Prozessen und deren Resultaten zu
unterscheiden. So bestreiten die genannten Autoren gar nicht, dass
ein Individuum über eine Vielzahl autobiographischer Fakten ver-
fügt, seinen Aufmerksamkeitsfokus kennt, wie auch seine gegenwär-
tigen Wahrnehmungen.89 Daraus folgt jedoch, dass der unmittelbare
Zugang zu Bewusstseinserlebnissen gar nicht generell bestritten
wird, sondern lediglich der bewusste Zugang zu den Prozessen, wel-
che zu den entsprechenden Erfahrungen führen. Zudem erweist sich
die von Nisbett und DeCamp eingeführte Unterscheidung zwischen
Bewusstseinsresultaten und Bewusstseinsprozessen als nicht völlig
trennscharf. So berichten die Probanden in verschiedenen Experi-
menten von mannigfaltigen Bewusstseinsprozessen, die zu einer be-
stimmten Handlung oder Vorstellung geführt haben sollen. Die Au-
toren behaupten nun keinesfalls, dass es sich bei diesen Berichten um
bloße Konfabulationen handeln würde, wenden aber ein, dass man es
hier lediglich mit Zwischenresultaten zu tun habe, aufgrund derer die
letztgültigen Ergebnisse erzielt würden.90 Hier kann man jedoch gel-
tend machen, dass, auch wenn man keinesfalls bezweifelt, dass in
diesen Fällen die tatsächlichen Ursachen von Bewusstseinstatsachen
den Probanden nicht introspektiv zugänglich sind, es dennoch keinen
Grund gibt, hier nur von »Zwischenresultaten« zu sprechen. Wenn
ein Proband verschiedene Vorstellungen bewusst ineinander über-
führt, so beobachtet er offenbar einen zeitlich verlaufenden Vorgang,
also einen Prozess, der nicht auf einen statischen Zustand reduziert
werden kann. Dass ein solcher bewusst wahrnehmbarer Prozess
möglicherweise das Ergebnis eines anderen unbewussten Prozesses
oder eines subpersonalen Vorgangs ist, soll hier gar nicht in Abrede
gestellt werden. Ob dies hingegen grundsätzlich so sein muss, bleibt
auch nach Nisbett und DeCamp eine offene Frage. Trotzdem lässt
sich somit festhalten, dass die prinzipielle Unzugänglichkeit (Un-
wahrnehmbarkeit) mentaler Prozesse durch die von Nisbett und De-
Camp untersuchten und ausgewerteten Studien nicht demonstriert
wird und die Autoren auch gar nicht für sich in Anspruch nehmen,
etwas Derartiges gezeigt zu haben.91

136

Das Multiple-Entwurfsmodell des Bewusstseins

89 Vgl. ebenda, 255.
90 Vgl. ebenda, 256.
91 So heißt es diesbezüglich: »We also wish to acknowledge that the studies do not

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105 - am 16.01.2026, 08:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 137 /1.2.2007

Daraus folgt jedoch, dass die Ergebnisse der experimentellen
Psychologie weder Dennetts These stützen, dass (a) phänomenale Be-
wusstseinsinhalte sich gänzlich in Urteilsformen erschöpfen noch (b),
dass man keinen unmittelbaren Zugang zu den eigenen Bewusst-
seinserscheinungen haben kann. Vielmehr gibt es eine direkte Paral-
lele zwischen den hier betrachteten Ergebnissen und dem Phi-Phäno-
men. Dass der rote Lichtpunkt ungefähr in der Mitte des scheinbaren
Bewegungsvorganges abrupt seine Farbe wechselt und die Probanden
nicht zu sagen wissen, ob sie vorher bewusst einen einzelnen roten
und grünen Lichtpunkt wahrgenommen haben oder nicht, bedeutet
nichts anderes, als dass gewisse Elemente des Vorgangs möglicher-
weise introspektiv unzugänglich sind. Allein aus dieser Tatsache folgt
jedoch gerade nicht, dass die Differenzierung zwischen Stalinesken
und Orwellschen Bewusstseinsmechanismen eine leere Unterschei-
dung ist. Von der Abwesenheit eines verbalen Berichts über eine
mögliche Bewusstseinserscheinung auf deren Nichtexistenz zu
schließen, setzt eben bereits eine plausible Assimilierung des phäno-
menalen Bewusstseins an Urteilsformen bzw. deren funktional-kau-
sale Realisatoren voraus. Dabei hatten wir bereits gesehen, dass
Dennett die Auffassung vertritt, dass zum Beispiel scheinbare Be-
wusstseinsereignisse wie das Phi-Phänomen nicht schon allein auf-
grund ihres Auftretens als reale Erscheinung an sich gewertet werden
dürften.

Hier treten jedoch weitere Fragen auf. Dennetts Argument ge-
gen die Realität von Bewusstseinsereignissen basiert insbesondere in
Consciousness Explained auch auf ontologischen Grundannahmen.
Spricht man mentalen Entitäten einen eigenen regionalontologi-
schen Status zu, so führt dies seiner Auffassung nach zu einer halt-
losen Multiplikation von Entitäten.92 Demgegenüber ist jedoch zu
sagen, dass ein wesentliches Ergebnis des ersten Kapitels darin be-
stand, dass der Physikalismus in seinen verschiedenen Ausformun-
gen der Identitätstheorie, des Funktionalismus oder der Super-
venienztheorie ungeeignet ist, eine zureichende ontologische
Bestimmung des Bewusstseins und seiner Eigenschaften zu liefern.

137

Das Wissen um die eigenen mentalen Zust�nden

suffice to show that people could never be accurate about the process involved. To do so
would require ecologically procedures such as interrupting a process at the very moment
it was occurring, alerting subjects to pay careful attention to their cognitive processes,
coaching them in introspective procedures, and so on.« Ebenda, 246.
92 Vgl. Dennett (1991), 134.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105 - am 16.01.2026, 08:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 138 /1.2.2007

Selbst wenn man somit davon ausgeht, dass es grundlegende Katego-
rien gibt, die allen Seinsebenen zugrunde liegen, wie Substanz, Qua-
lität, und Quantität, Form und Stoff usw., so bedeutet dies eben nicht,
dass das jeweilig Seiende seinem Wesen nach vollständig univok ge-
dacht werden muss. Eine physikalistisch orientierte Seinsunivozität
bedeutet hier nämlich, dass trotz aller zunächst vorherrschenden
phänomenalen Verschiedenheit das grundlegende Prinzip der Wirk-
lichkeit in basalen physikalischen Prozessen und Entitäten zu suchen
sein soll.93 Ein analoges Seinsverständnis akzeptiert hingegen, dass es
verschiedene Seinsbereiche gibt, obwohl das in sich unterschiedene
Seiende als auf ein umfassendes Sein hin ausgerichtet gedacht wer-
den kann, wie auch immer dies im Detail zu explizieren wäre.94 Der
einem analogen Seinsverständnis zugrunde liegende wissenschafts-
theoretische Ansatz verzichtet somit keinesfalls auf die wissenschaft-
liche Erschließung verschiedenster regionalontologischer Felder.
Vielmehr geht es darum, die wesentlichen Prinzipien dieser Bereiche
zu erforschen und ihre Beziehungen zueinander zu systematisieren
und aufzudecken.

Für Dennett ergibt sich die Ablehnung eines ontologisch eigen-
ständigen mentalen Bereiches bereits aus seiner Auffassung, dass es
lediglich eine Art von ›Stoff‹ geben würde nämlich Materie, die in
Disziplinen wie der Physik, Chemie oder Physiologie Gegenstand
der Untersuchung sei:95

»According to the materialists, we can (in principle!) account for every mental
phenomena using the same physical principles, laws, and raw materials that
suffice to explain radioactivity, … reproduction, nutrition and growth.«96

138

Das Multiple-Entwurfsmodell des Bewusstseins

93 Den Gegenpol findet man hier beispielsweise bei Leibniz, der im Gegensatz zu Den-
nett die Seinsunivozität idealistisch ausformuliert. So besteht für ihn überall in der
Natur, wie Liske ausführt, das substantielle Prinzip der tätigen Perzeption, die nach
einem entsprechenden Leib verlangt und den Begriff der toten Materie nicht kennt. Vgl.
Liske, Michael-Thomas (1993): Leibniz’ Freiheitslehre. Die logisch-metapyhsischen Vo-
raussetzungen von Leibniz’ Freiheitstheorie. Hamburg. 35–39.
94 Einen guten Überblick über die Bedeutung der ›analogia entis‹ mit der Schwerpunkt-
setzung auf Giordano Bruno in der abendländischen Philosophiegeschichte findet sich in
Anne Eusterschultes (1997) Studie: Analogia entis seu mentis. Analogie als erkennt-
nistheoretisches Prinzip in der Philosophie Giordana Brunos. Würzburg.
95 So führt Dennett zum Materiebegriff aus: »The prevailing wisdom, variously expres-
sed and argued for, is materialism: there is only one sort of stuff, namely matter – the
physical stuff of physics, chemistry, and physiology – and the mind is somehow nothing
but a physical phenomenon.« Dennett (1991), 33.
96 Ebenda, 33.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105 - am 16.01.2026, 08:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 139 /1.2.2007

Nun lässt sich jedoch bereits hier einwenden, dass der Materiebegriff
in der Physik zumindest als ontologisch interpretierter terminus
technicus gar nicht vorkommt. Wie Mutschler ausführt, gilt bereits
im Rahmen der klassischen Physik, dass der Massebegriff, der häufig
mit dem Materiebegriff in eins gesetzt wird, eben lediglich eine Pro-
portionalität zwischen Kraft und Bewegungszustand ausdrückt (F =
ma, 2. Newtonsche Axiom) und somit auch der Kraftbegriff im Zen-
trum der Betrachtung stehen könne, der eine Interpretation von dis-
kreten Objekten im Sinne eines Baukastenmodells der Materie aus-
schließt (es gibt kein Ding-Eigenschafts-Schema).97 Wie wir bereits
im ersten Kapitel gesehen hatten, gilt dies erst recht in der Quanten-
physik, wo die Elementarteilchen einer Objektdeutung unzugänglich
sind. So heißt es bei Heisenberg:

»… das Faktische spielt in der Quantentheorie die gleiche, entscheidende Rolle
wie in der klassischen Physik. Allerdings ist es in der Kopenhagener Deutung
beschränkt auf die Vorgänge, die sich anschaulich in Raum und Zeit, d.h. in den
klassischen Begriffen, beschreiben lassen, die also unsere Wirklichkeit im ei-
gentlichen Sinne ausmachen. Wenn man versucht, hinter dieser Wirklichkeit
in die Einzelheiten des atomaren Geschehens vorzudringen, so lösen sich die
Konturen dieser ›objektiv-realen‹ Welt auf – nicht in dem Nebel einer neuen
und doch unklaren Wirklichkeitsvorstellung, sondern in der durchsichtigen
Klarheit einer Mathematik, die das Mögliche, nicht das Faktische gesetzmäßig
verknüpft.«98

Man sieht an diesen Ausführungen, dass eine Einordnung der physi-
kalischen Erscheinungen in die im ersten Kapitel diskutierte physika-
listische Ontologie, anders als Dennett glaubt, keineswegs selbstevi-
dent ist. Dabei ist Dennett sicherlich zuzugestehen, dass, wenn
Bewusstsein und geistige Prozesse einen eigenen regionalontologi-
schen Bereich fundieren sollen, Fragen wie beispielsweise nach dem
Energieerhaltungssatz ins Zentrum der Betrachtung rücken, wenn
man die Beziehungen und Relationen unterschiedlicher ontologischer
Bereiche zueinander systematisch spezifizieren möchte. Dennetts Ar-
gument ist hier unter anderem, dass ein ontologisch eigenständiger
Geist- und Bewusstseinsbereich den oben genannten Erhaltungssatz
verletzen würde, weswegen er dessen Existenz und Immaterialität

139

Das Wissen um die eigenen mentalen Zust�nden

97 Mutschler, Hans-Dieter (2003). Rechnet die Materie? In: Köhler. 128–145. Hier 133–
135. Vgl. auch Mutschlers Ausführungen zum Begriff ›Materie‹. In: Hans-Dieter
Mutschler (2002). Naturphilosophie. Stuttgart. 108–115.
98 Zitiert nach Jost Verhulst (1994), 173.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105 - am 16.01.2026, 08:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 140 /1.2.2007

leugnet.99 Es ist allerdings bezeichnend, dass er mögliche Lösungs-
ansätze dieses Spezialproblems überhaupt nicht diskutiert, wie bei-
spielsweise Poppers Ansatz, den Energieerhaltungssatz lediglich sta-
tistisch bzw. probabilistisch aufzufassen, was Raum für einen
spezifisch materiellen Indeterminismus geben würde.100 Gleichfalls
fehlt eine eingehende Beschäftigung mit dem Kausalitätsbegriff, der
ebenfalls nicht a priori nahe legt, dass ein Ereignis a des Typs F, das ein
Ereignis b des Typs G verursacht, notwendigerweise ein materielles
Ereignis sein muss.101 Was an dieser Stelle zunächst festgehalten wer-
den soll, ist, dass Fragen nach dem Verhältnis und der Beziehung un-
terschiedlicher Seinsbereiche wie beim Leib-Seele Problem oder dem
damit verbundenen Energieerhaltungssatz nicht geeignet sind, be-
reits vorab über die Existenz oder Nicht-Existenz eines eigenständi-
gen regionalontologischen Bereiches zu entscheiden. Eigenständig-
keit bedeutet dabei zunächst nichts anderes, als dass es Prinzipien,
Gegenstände und Ereignisse eines Typs F gibt, die nicht auf Prinzi-
pien, Gegenstände und Ereignisse irgendeines anderen beliebigen re-
gionalontologischen Bereichs des Typs X reduzibel sind oder hinrei-
chend durch denselben erklärt werden können. Dies impliziert, dass
Dennetts allgemeinere ontologische Überlegungen keineswegs nahe
legen, eine wie auch immer geartete Identifikation des Bewusstseins
und des Mentalen mit basalen physikalischen Vorgängen und Entitä-
ten zu rechtfertigen.

140

Das Multiple-Entwurfsmodell des Bewusstseins

99 Vgl. Dennett (1991), 33–39.
100 Vgl. Popper, Karl (2000): Quantum Theory and the Schism in Physics. From the
›Postscript to the Logic of Scientific Discovery‹. London, New York. S. 190–192.
101 So heißt es bei John Foster in Analogie zur mentalen Verursachung zu diesem Pro-
blem: »… there is no conceptual difficulty in envisaging a case in which a physical event
in one place causes a physical event a mile away, without there being any chain of events
between them. Moreover, it is easy to envisage the sort of evidence which would per-
suade us that such access occur – for example, a constant correlation between the occur-
rence of the one type of event and the immediately subsequent occurrence of the other,
an inability to detect any intervening mechanism, and in inability to provide a causal
explanation of the second event in any other way. Indeed, it was once assumed that
gravitational causal influence operated over spatial distances in just this way.« Vgl. John
Foster (1992): Dennett’s Rejection of Dualism. In: Inquiry, 36. 17–31. Hier 26–27. Was
nach Foster Dennetts Überlegungen zugrunde liegt, ist somit letztendlich die weitver-
breitete Annahme, dass die physikalische Welt ein geschlossenes kausales System dar-
stellt, was jedoch, anders als das Problem des Energieerhaltungssatzes, offenbar kein
empirisches Faktum ist, sondern ein apriorisches Postulat darstellt. Somit ist an Fosters
obigem Argument entscheidend, dass der Begriff von Ursache und Wirkung eine solche
apriorische Verengung auf den Physikalismus nicht nahe legt.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105 - am 16.01.2026, 08:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 141 /1.2.2007

Somit stellt sich nach diesem kurzen Exkurs erneut die Frage, ob
Dennetts strikte Distinktion zwischen Bewusstseinserscheinungen
und deren Realitätsgehalt, die, wenn überhaupt, in subpersonalen
Vorgängen und Strukturen verortet werden sollen, Anspruch auf
Plausibilität erheben kann. Zunächst kann man Dennett diesbezüg-
lich sicherlich zustimmen, dass die Unterscheidung zwischen ›Reali-
tät‹ und ›Erscheinung‹ eine grundlegende kategoriale Differenz bein-
haltet, die es erlaubt, das phänomenal Gegebene so zu bestimmen,
dass das Prinzipielle oder Gesetzartige einer Erscheinung erkannt
wird und somit Wissenschaft überhaupt erst möglich wird.102 Für
unseren Themenkomplex des Bewusstseins und seiner phänomena-
len Bewusstseinseigenschaften ist jedoch zu klären, ob nicht beide
miteinander eng verwobenen Entitäten bereits in ihrem bewusst
wahrgenommenen Auftreten als eine unreduzierbare Realitätsform
zu gelten haben. In der zeitgenössischen Debatte vertritt insbesonde-
re John Searle diese Auffassung:

»But we can’t make that sort of appearance-reality distinction for consciousness
because consciousness consists in the appearance themselves. Where appearan-
ce is concerned we cannot make the appearance-reality distinction because the
appearance is the reality.«103

Betrachtet man Searles Äußerungen im Zusammenhang mit den be-
reits gemachten Ausführungen zur Unterscheidung zwischen Wahr-
nehmungsurteil und Wahrnehmungsinhalt, so lässt sich in der Tat

141

Das Wissen um die eigenen mentalen Zust�nden

102 Fundamentaler und letztendlich relevanter ist meines Erachtens die kategoriale Dif-
ferenz zwischen Wesen und Erscheinung, weil sie mir der eigentliche Ausgangspunkt
einer ontologischen Bestimmung des Bewusstseins und des Mentalen zu sein scheint.
Denn strenggenommen macht es wenig Sinn, zwischen Erscheinung und Realität eine
strikte Distinktion einzuführen, weil jede Erscheinung als solche immer schon real in
ihrem Auftreten ist. Selbst eine sogenannte ›Sinnestäuschung‹ tritt für das Bewusstsein
als eine real erlebte Erscheinung auf und ihr so seiender Realitätsanspruch lässt sich
lediglich im Verhältnis zu anderen Entitäten oder Seinsbereichen negieren (für mich
erscheint der Stock im Wasser als geknickt, aber im Verhältnis zu anderen Gegenstän-
den zeigt sich, dass der Stock gerade ist). In der zeitgenössischen Debatte wird jedoch das
Gegensatzpaar Realität und Erscheinung in den meisten Fällen im Hinblick auf eine
mögliche Mikroreduktion verwandt. ›Real‹ sind dann diejenigen Eigenschaften und En-
titäten, die verantwortlich sind für die Konfiguration von Prozessen, Eigenschaften und
Entitäten auf einer Ebene höherer Ordnung. Um mit Dennett zu sprechen: Lediglich die
physikalische Erklärungsebene impliziert reale Gegebenheiten in einem starken Sinne.
Einer solchen Auffassung steht eine phänomenologische Vorgehensweise gegenüber, die
an der grundlegenden Realität verschiedener Seinsebenen festhält.
103 Searle (1992), 121–122.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105 - am 16.01.2026, 08:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 142 /1.2.2007

zunächst kein weiterer Grund erkennen, was gegen die Realität des
Bewusstseins und dessen phänomenalen Eigenschaften sprechen soll-
te. Dies würde somit auch bedeuten, dass Dennetts Argumente kei-
neswegs geeignet sind, die traditionellen Begriffe des Bewusstseins-
stroms (stream of consciousness) und des Selbst durch eine radikale
Neuinterpretation dieser Konzepte wie im Multiplen-Entwurfs-
modell des Bewusstseins zu ersetzen. Dennetts Einwand gegen die
hier gemachten Konklusionen würde jedoch vermutlich lauten, dass
sie auf unbewiesenen Voraussetzungen basieren, welche Eigenschaf-
ten man phänomenalen Zuständen bzw. Qualia berechtigterweise zu-
sprechen kann. Deshalb werden wir uns nun in einem weiteren
Schritt mit Dennetts Ausführungen zu diesem Themenkomplex aus-
einandersetzen.

III.3 Qualia und ihre Eigenschaften

In Dennetts berühmtem Essay Quining Qualia sind es insbesondere
vier Eigenschaften, die Qualia traditionell zugesprochen werden, de-
ren Existenz er auf den Prüfstand stellen möchte. So sollen phäno-
menale Erfahrungen (i) unaussprechlich, (ii) intrinsisch, (iii) privat
sein und (iv) direkt oder unmittelbar begriffen werden können.104

Betrachtet man zunächst die hier aufgeführten Eigenschaften, so
wird deutlich, dass Dennett eigentlich zunächst eine weitere Qualifi-
zierung und Spezifizierung der von ihm eingeführten – und be-
kämpften – Eigenschaften vornehmen müsste, weil gerade auch der
Opponent phänomenaler Erfahrungen sich mit deren prima facie
plausibelsten Bestimmungen auseinandersetzen müsste, wenn er zu
einem tatsächlichen Erkenntnisgewinn im Hinblick auf das Wesen
phänomenaler Erfahrungen beitragen möchte. So ist es beispielsweise
merkwürdig, ohne weitere Erläuterung davon auszugehen, dass phä-
nomenale Erfahrungen grundsätzlich unaussprechlich sein sollen.
Zwar hatte ich eingeräumt, dass es möglich ist, dass bewusste phäno-
menale Erfahrungen weder im Langzeit- noch im Kurzzeitgedächtnis
eine Spur hinterlassen und somit diese Inhalte einer Verbalisierung
auch nicht zugänglich sind. Aber dies bedeutet selbstverständlich
nicht, dass phänomenale Erfahrungen per se unkommunizierbar sein

142

Das Multiple-Entwurfsmodell des Bewusstseins

104 Vgl. Dennett, Daniel C. (1998q): Quining Qualia. In Block (1998), 619–642. Hier
622.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105 - am 16.01.2026, 08:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 143 /1.2.2007

müssen. So sind wir zumindest prima facie in der Lage, beispielsweise
unsere Gefühle und Gedanken, die uns nur in der Ersten-Person-Per-
spektive gegeben sind, anderen Menschen mitzuteilen. Dass phäno-
menale Zustände diesbezüglich auch vielfältige relational-funktio-
nale Bezüge aufweisen können und nicht auf ihre intrinsischen
Komponenten reduziert werden sollten, ist ebenfalls deutlich. Dies
ergibt sich bereits aus dem Faktum, dass Begriffe, die sich auf psy-
chisch-mentale Zustände beziehen, von uns eben auch so verwandt
werden, dass wir mit ihrer Hilfe mentale Zustände oder Ereignisse
anderen Personen im Vergleich mit ihrem Verhalten verobjektivie-
rend zuschreiben. Dies impliziert dann bereits eine Form der Dritten-
Person-Perspektive, die ähnlich wie Dennetts eigener heterophäno-
menologischer Ansatz die Ebene intentionaler Zuschreibungen und
phänomenaler Begriffe nicht verlässt, jedoch auf die prinzipielle
Rückbindung an die Erste-Person-Perspektive angewiesen bleibt. Al-
lerdings unterscheidet sich solch ein phänomenologisch orientierter
Ansatz von Dennetts Heterophänomenologie insofern, als mentale
Zustände nicht von vorneherein als fiktionale Entitäten betrachtet
werden, die in letzter Konsequenz auf basalere Prozesse reduzierbar
sein sollen.

Betrachten wir zunächst, was Dennett gegen die von ihm fest-
gelegten Eigenschaften phänomenaler Zustände eigentlich ein-
zuwenden hat. Nach Einführung der vier Eigenschaften präsentiert
er in Quining Qualia verschiedene Gedankenexperimente (intuition
pumps), welche die von den Qualia Proponenten behaupteten phäno-
menalen Eigenschaften der Erfahrung widerlegen sollen und teilwei-
se gewisse Ähnlichkeiten mit bereits oben erörterten Überlegungen
Dennetts aufweisen.105

In einem ersten Schritt stelle man sich eine neurowissenschaft-
liche Apparatur vor, die direkt mit dem Gehirn eines beliebigen Pro-
banden S verbunden wird und dessen instantan-phänomenale Wahr-
nehmungen in das Gehirn eines anderen Probanden Y überträgt. Y ist
nun in der Lage, aus der Ersten-Person-Perspektive zu beschreiben,
was S wahrnimmt, allerdings mit dem Unterschied, dass Feuer plötz-
lich blau aussieht, der Himmels als rote Farberscheinung auftritt usw.
Ein Neurologe invertiert daraufhin das Verbindungskabel um 180

143

Qualia und ihre Eigenschaften

105 Wir werden hier lediglich einige Gedankenexperimente betrachten, die exemplarisch
Dennetts Auffassung bzw. seine Dekonstruktion der phänomenalen Eigenschaften ver-
anschaulichen sollen.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105 - am 16.01.2026, 08:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 144 /1.2.2007

Grad, was dazu führt, dass Y exakt die gleichen Farben an den wahr-
genommenen Gegenständen sieht wie S, und die Zuordnung von
Farben und Gegenständen auch wieder mit seinen entsprechenden
Erinnerungsvorstellungen konvergiert.106

Dieses Gedankenexperiment, das die für die analytische Phi-
losophie des Geistes typischen Assoziationen mit ähnlichen Science-
fiction Geschichten hervorruft,107 ist eine Variante des sogenannten
Farb-Invertierten-Spektrums, welches das erste Mal von John Locke
formuliert wurde. Dennett folgert aus dem obigen Beispiel, dass es
bezüglich der Farbinvertierungen von S kein intersubjektiv verifi-
zierbares Kriterium geben kann, um festzustellen, welche Farben S
und Y tatsächlich wahrnehmen. Seine Begründung lautet, dass es
eben kein mögliches Verfahren gibt, festzulegen, wie die ursprüng-
lich »richtige« Kalibration des Verbindungskabels, also die Zuord-
nung von Farben und Gegenständen, fixiert werden könnte.

Auf den ersten Blick mag es erstaunen, dass Dennett die Mög-
lichkeit des Farb-Invertierten Spektrums so breitwillig einzuräumen
scheint, weil dieses Argument in der zeitgenössischen Qualia-Debat-
te dahingehend interpretiert wird, dass sowohl der Behaviorismus als
auch der Funktionalismus in ihrer Spezifierung des menschlichen
Geistes und Bewusstseins etwas Entscheidendes auslassen – nämlich
die phänomenalen Eigenschaften des Bewusstseins selber. Ned Block,
der die Existenz des sogenannten ›phänomenalen Bewusstseins‹, an-
ders als Dennett, in seinen Schriften ausdrücklich akzeptiert,108 ver-
tritt beispielsweise die Auffassung, dass, wenn ein farbinvertiertes
Spektrum wie im obigen Gedankenexperiment tatsächlich möglich

144

Das Multiple-Entwurfsmodell des Bewusstseins

106 Vgl. Dennett (1998q). S. 632.
107 Ricoeur macht im Zusammenhang mit seiner Untersuchung zur narrativen Identität
meines Erachtens zu Recht darauf aufmerksam, dass die vielfach verwendeten Science-
fiction Beispiele in der analytischen Philosophie die leibliche existentielle Verankerung
des Menschen in der Welt ungerechtfertigterweise vernachlässigen und durch einen
technologischen Traum ersetzen: »Dieser Traum hält das Gehirn für das ersetzbare
Äquivalent der Person. Das Gehirn bildet das Anwendungsgebiet der High-Technology.
In den Experimenten der Bisektion, der Transplantation, der Verdoppelung, der teleki-
netischen Übertragung steht das Gehirn für den Menschen, insofern er manipulierbar
ist«. Vgl. Ricoeur, Paul (1996): Das Selbst als ein Anderer. München. 185.
108 Vgl. Ned Block unterscheidet diesbezüglich zwischen ›phänomenalem Bewusstsein‹
(phenomenal consciousness) und ›Zugriffsbewusstsein‹ (access consciousness) um, wie
er ausführt, den Unterschied zwischen einem biologischen und computationalen Zu-
gang zum Bewusstsein zu berücksichtigen. Vgl. Ned Block (1998) On a Confusion about
a Function of Consciousness. In: Block (1998), 375–415. Hier 382.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105 - am 16.01.2026, 08:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 145 /1.2.2007

sei, also ohne dass die Invertierung funktional-kausal spezifizierbar
ist, der Maschinenfunktionalismus sich als ungeeignet erweist, phä-
nomenale Erfahrungen, wie den Duft einer Blume, zureichend auf-
zuklären.109 Dieser Gesichtspunkt ist unter den Proponenten einer
materialistischen Theorie des Geistes und Bewusstseins nicht unum-
stritten. So räumt Sydney Shoemaker zwar durchaus die Möglichkeit
einer intersubjektiven Invertierung des Farbspektrums wie zwischen
S und Y ein, ist jedoch der Meinung, dass der Funktionalismus trotz-
dem in der Lage ist, funktionale Identitätskriterien im Hinblick auf
phänomenale Erfahrungen anzugeben.110 Das Argument lautet dies-
bezüglich, dass zumindest aus der Ersten-Person Perspektive eine
Veränderung phänomenaler Erfahrungen aufgrund einer Farbinver-
tierung bemerkbar sein müsste, weil anderenfalls der Zusammen-
hang zwischen der introspektiven Wahrnehmbarkeit qualitativer Zu-
stände und den darauf bezogenen propositionalen Urteilen
aufgehoben würde. Shoemakers Punkt ist, dass in diesem Fall die
Frage nach der Identität oder Nicht-Identität von Gegenständen kei-
ne entsprechende Grundlage in den qualitativen Zuständen bzw. phä-
nomenalen Eigenschaften selber hätte, sondern lediglich in den da-
von abzulösenden propositionalen Urteilen (qualitative beliefs).111

145

Qualia und ihre Eigenschaften

109 Vgl. Block, Ned (1998) Inverted Earth: In: Block (1998), 677–693. Hier 677. Dieser
Punkt wird von Block in einem gemeinsamen Aufsatz mit Fodor folgendermaßen for-
muliert: »It seems to us that the standard verificationist counterarguments against the
view that the »inverted spectrum« hypothesis is conceptually coherent are not persua-
sive. If this is correct, it looks as though the possibility of qualia inversion poses a serious
prima-facie argument against functionalist accounts of the criteria for type identity of
psychological states«. In: Block, Ned / Fodor, Jerry (1980a): What Psychological States
are Not. In: Hrsg. Ned Block (1980), 237–250. Hier 244.
110 Vgl. Shoemaker, Sydney: (1980): Functionalism and Qualia. In: Block (1980), 251–
267. Hier 261. Die Frage, die diesbezüglich beantwortet werden muss, besteht darin, ob es
überhaupt möglich ist, funktionale Identitätskriterien für phänomenale Zustände fest-
zulegen, ohne bereits auf Qualia bzw. phänomenale Erfahrungen zumindest implizit
Bezug nehmen zu müssen. Um einem solchen drohenden vitiösen Zirkel zu vermeiden,
differenziert Shoemaker zwischen (1) ›besonderen qualitativen Zuständen‹ und (2) ›Klas-
sen von qualitativen Zuständen‹ (261). Um zu einem funktionalen Definiens phänome-
naler Zustände zu gelangen, argumentiert Shoemakers, dass es ausreiche, lediglich auf
(2) zu rekurrieren, da diese als rein propositionale Inhalte (belief content), wenn sie im
Definiens enthalten sind, keinen Bezug auf qualitative Zustände hätten (263). Dass mit
dieser Konzeption Shoemaker das Problem des vitiösen Zirkels lediglich verschiebt, aber
nicht löst, ergibt sich bereits aus der Überlegung, dass (2) erst aufgrund eines direkten
Bezuges zu phänomenalen Zuständen selber, also nur mit dem Rekurs auf (1) zureichend
spezifiziert werden kann.
111 Vgl. ebenda, 259–261.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105 - am 16.01.2026, 08:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 146 /1.2.2007

Dennett behauptet jedoch nicht nur, dass intersubjektiv unent-
deckbare Farbinvertierungen möglich sind, sondern ebenfalls intra-
subjektive Farbinvertierungen, die aufgrund von funktional/kausa-
len Veränderungen nicht zureichend erfasst werden können. Dazu
präsentiert er folgendes Gedankenexperiment: Ein Neurophysiologe
invertiert in der Nacht unbemerkt von S dessen Farbspektrum. Als er
am nächsten Morgen erwacht, erscheint ihm, wie im ersten Beispiel,
der Himmel rot, und das Feuer blau usw. Ist es nun in jedem Fall
möglich, wie Shoemaker annimmt, dass S diese Farbinvertierungen
aus der Ersten-Person-Perspektive bemerkt und entsprechend ver-
balisiert oder durch nonverbales Verhalten anzeigt? Wie aus Shoe-
makers eigenen Ausführungen hervorgeht, müssen im Hinblick auf
intrasubjektive Farbinvertierungen und den damit verbundenen
mentalen Zuständen prinzipiell drei Elemente ganz grundsätzlich
unterschieden werden: (1) die qualitativen Zustände, (2) die darauf
bezogenen propositionalen Einstellungen (qualitative beliefs) und
(3) Erinnerungsvorstellungen. Damit nun die Entdeckung intrasub-
jektiver Farbinvertierungen tatsächlich gewährleistet ist, führt Shoe-
maker den Begriff des ›Mit-Bewusstseins‹ (co-consciousness) ein, der
die konstante Beobachtung des Verhältnisses zwischen den qualitati-
ven Zuständen und den Erinnerungsvorstellungen gewährleisten
soll. Qualitative Erfahrungen sind in dieser Hinsicht ›mit-bewusst‹,
wenn sie gleichzeitig bewusst sind, (1) vorliegt und (2) und (3) kor-
rekt vollzogen werden.112 An dieser Stelle tritt jedoch die Schwierig-
keit auf, dass unklar bleibt, wie man für einen beliebigen Zeitpunkt
›t1 t2 …, tn‹ feststellen soll, ob (1), (2) und (3) in ihrem Verhältnis
zueinander tatsächlich konstant sind oder eben nicht. So ist offenbar
nicht a priori auszuschließen, dass sowohl die qualitativen Zustände
als auch die Erinnerungen gleichzeitig invertiert sind, so dass ein
weiteres Metakriterium spezifiziert werden müsste, um eine solche
Möglichkeit auszuschließen.113

146

Das Multiple-Entwurfsmodell des Bewusstseins

112 Vgl. ebenda, 260.
113 In dem Essay The Inverted Spectrum (1998) behandelt Shoemaker das obige Pro-
blem, wie man eine entsprechende Doppelinvertierung ausschließen kann. In seiner
Antwort verweist Shoemaker darauf, dass nach jeder plausiblen Annahme, wie Wahr-
nehmung und Gedächtnis physisch realisiert seien, ein solcher Vorgang als unwahr-
scheinlich zu gelten habe. Diese Annahme setzt jedoch voraus, was eigentlich im Hin-
blick auf die intrasubjektive Farbinvertierung erst zu erweisen wäre, dass nämlich
funktional-kausale Mechanismen invariant mit phänomenologischen Zuständen aller

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105 - am 16.01.2026, 08:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 147 /1.2.2007

Auch wenn es zunächst paradox erscheint, dass Dennett mit sei-
nen Gedankenexperimenten auch die Möglichkeit der intrapersona-
len Farbinvertierung ohne funktionale Spezifizierungsmöglichkeit
nicht ausschließt, so bedeutet dies keineswegs, dass Dennett mit den
obigen Gedankenexperimenten die Begrenzung verifikationistischer
Beweisverfahren aufzeigen möchte. Vielmehr ist es sein Bestreben,
die Existenz qualitativer Zustände als solche zu diskreditieren. In
Consciousness Explained führt er beispielsweise aus, dass Qualia
letztendlich als philosophische Phantasien zu bewerten seien. Sein
Argument ist diesbezüglich, dass die Konstanz von Qualia bei gleich-
zeitig veränderten Dispositionen in sich widersprüchlich ist unter der
von ihm gemachten Voraussetzung, dass es keine phänomenalen Ei-
genschaften gibt, die über die komplette Klasse der Reaktionsdisposi-
tionen hinausgehen.114 Zu dieser Schlussfolgerung gelangt Dennett
in Quining Qualia aufgrund folgender Überlegung, die er an das
intrasubjektive Gedankenexperiment anschließt. So führt er aus, dass
es prinzipiell zwei Möglichkeiten geben würde, wie der Effekt, dass S
der Überzeugung ist, dass sein Farbspektrum invertiert ist, zustande
kommen könnte:
(a) So könnte der Neurophysiologe einen der Kanäle invertieren,

wie zum Beispiel den optischen Nerv, welcher an der entspre-
chenden Repräsentation visueller Eindrücke beteiligt ist. Alle
Informationen, die sich an die entsprechenden neuralen Ereig-
nisse anschließen im Hinblick auf die Farben im Farbspektrum,
nehmen dabei den entgegengesetzten Wert an, was nach der (a)
entsprechenden hypothetischen Annahme zu den invertieren-
den Effekten bezüglich der phänomenalen Zustände führt.

(b) Im Gegensatz zu (a) wird angenommen, dass die entsprechen-
den optischen Kanäle bis zur Verarbeitung der visuellen Infor-
mationen im zentralen Nervensystem intakt geblieben sind.
Was sich jedoch verändert hat, sind die Gedächtnisverbindun-
gen, die in den Vergleich mit den vorliegenden phänomenalen
Wahrnehmungen eingehen. Gemäß der hier vorliegenden Hy-
pothese ist es überhaupt nicht zur Invertierung der qualitativen
Zustände gekommen, sondern lediglich zu einer Veränderung

147

Qualia und ihre Eigenschaften

Art verbunden sind. Vgl. Shoemaker, Sydney (1998): The Inverted Spectrum In: Block
(1998), 643–662 Hier 660 (Fußnote 5).
114 Vgl. Dennett (1991), 398.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105 - am 16.01.2026, 08:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 148 /1.2.2007

der im Gedächtnis verankerten Dispositionen in Relation zu den
phänomenalen Zuständen.115

Welche Konklusionen ergeben sich nach Dennett aus diesen beiden
Möglichkeiten, die zumindest aus funktionaler Sicht keine Differenz
im Verhalten von S erkennen lassen? In diesem Beispiel ist es gerade
für S nicht möglich, aus der Ersten-Person-Perspektive zu erkennen,
ob nun (a) oder (b) für die von S konstatierte perzeptuelle Verände-
rung verantwortlich ist. Der Grund besteht offenbar darin, dass hier
genau das vorliegt, was Shoemaker mit dem Begriff des Mit-Bewusst-
seins ausschließen möchte, dass nämlich Erinnerungen und phäno-
menale Zustände der Wahrnehmung nicht beide zugleich korrekt
vollzogen werden. Für Dennett folgt jedoch aus dieser Schlussfolge-
rung, dass es weder den häufig behaupteten privilegierten Zugang zu
den eigenen phänomenalen Zuständen noch ein unmittelbares Er-
fassen eines qualitativen Inhaltes gibt.116

Bereits im letzten Abschnitt wurde darauf hingewiesen, dass die
Möglichkeit einer introspektiven Wahrnehmung keinesfalls an die
Behauptung gebunden ist, dass diese in irgendeiner Form vollständig
oder auch nur annähernd transparent sei. Dass eine solche vollstän-
dige Transparenz offensichtlich nicht vorliegt, bestätigten beispiels-
weise die von Nisbett und Wilson erörterten Experimente der sub-
liminalen Wahrnehmung, wobei dies gerade nicht zu dem Schluss
berechtigte, dass es überhaupt keinen introspektiven Zugang aus der
Ersten-Person zu den eigenen mentalen Zuständen gibt. Die von
Dennett erwogenen Gedankenexperimente sind mit diesen Ergebnis-
sen durchaus kompatibel. So wird man nicht bestreiten wollen, dass
unabhängig von der Frage, ob nun (a) oder (b) für das Auftreten des
intrasubjektiven Farbspektrums verantwortlich ist, es sowohl vor als
auch nach dem Zeitpunkt t*, den man als Zeitpunkt der invasiven
Behandlung stipulieren kann, einen visuellen Farbinhalt gibt, der S
als phänomenale Bewusstseinserfahrung zugänglich ist. Selbst wenn
eine solche Erfahrung grundsätzlich auf der Vermittlung von Begrif-
fen basieren sollte, was in den folgenden Kapiteln noch zu unter-
suchen sein wird, würde dies nicht bedeuten, dass das Produkt eines
solchen Vermittlungsprozesses nicht auch zumindest partiell unmit-
telbar zugänglich wäre. Ebenso wenig zeigen Dennetts Überlegun-

148

Das Multiple-Entwurfsmodell des Bewusstseins

115 Vgl. Dennett (1998q), 624.
116 Vgl. ebenda, 624.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105 - am 16.01.2026, 08:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 149 /1.2.2007

gen, dass die Ersten-Person-Perspektive durch die Dritte-Person-Per-
spektive substituierbar ist, so dass ein besonderer Zugang wie bei-
spielsweise zu den eigenen Emotionen vertreten werden kann, selbst
wenn es sich hierbei nicht um ein infallibles Wissen handelt.117 Was
Dennett in dem obigen Beispiel verwechselt, ist die Unmittelbarkeit
der Wahrnehmung mit der unmittelbaren Wahrnehmbarkeit der Ur-
sachen und Bedingungen, die zu dem gegebenen phänomenalen
Wahrnehmungsinhalt beitragen. Was Dennett zudem versäumt, ist
eine gründliche Analyse der phänomenologischen Wissenschafts-
methodologie, weil sich erst aufgrund einer solchen Prüfung zurei-
chend entscheiden lässt, ob es eine Wissenschaft vom Bewusstsein
aus der Ersten-Person-Perspektive legitimerweise geben kann oder
nicht.

Dass die mangelnde phänomenologische Analyse sich negativ
auf Dennetts Bewusstseinsanalysen auswirkt, lässt sich bezüglich
des letzten Gedankenexperimentes aufzeigen. So geht Dennett of-
fenbar davon aus, dass Erinnerungsvorstellungen lediglich in der
Disposition von S bestehen, im Sinne eines funktionalen Zuord-
nungsmechanismus auf aktuelle Wahrnehmungen reagieren zu kön-
nen. Aufgrund dieser Annahme gelangt er zu der Schlussfolgerung,
dass wenn (b) für die (scheinbare) Invertierung verantwortlich ist,
sich die phänomenalen Zuständen als solche überhaupt nicht ver-
ändert haben würden. Zunächst ist Dennett sicherlich zuzugestehen,
dass vielfältige Erinnerungsvorgänge ohne die bewusste Evozierung
eines Erinnerungsbildes zu konstatieren sind. Aber für Dennetts Ge-
dankenexperiment gilt dies sicherlich nicht gleichermaßen. Erwacht
S am nächsten Morgen und stellt fest, dass sein Farbspektrum inver-
tiert ist, dann würde S sicherlich bewusste Erinnerungsanstrengun-
gen vollziehen, um letztere mit den aktuellen Wahrnehmungsgege-
benheiten zu vergleichen. Die dabei evozierten Erinnerungen gehen
sicherlich über reine Reaktionsdispositionen hinaus, indem sie die
phänomenale Präsenz des erinnerten Inhaltes erfordern. Zudem ist
S zumindest in der Lage, wie Dennett selber andeutet, zu schluss-
folgern dass entweder (a) seine gegenwärtigen Wahrnehmungen
oder (b) seine Erinnerungsvorstellungen invertiert sind. So heißt es:

149

Qualia und ihre Eigenschaften

117 Auch Block insistiert darauf, dass der Advokat phänomenaler Zustände nicht davon
ausgehen muss, dass Erinnerungen unkorrigierbar und transparent sind. Vgl. Block
(2000), 212.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105 - am 16.01.2026, 08:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 150 /1.2.2007

»On waking up and finding your visual world highly anomalous, you should
exclaim, ›Egad! Something has happend! Either my qualia have been inverted
or my memory linked qualia reactions have been inverted. I wonder
which!‹«118

Auch wenn man den Fall jedoch so verschärft, dass S überhaupt keine
Veränderungen bemerkt, weil der Neurophysiologe sowohl (a) als
auch (b) gleichzeitig invertiert hat, also eine Doppelinvertierung vor-
genommen wird, folgt Dennetts Auffassung, dass es sich bei Erinne-
rungen um bloße Reaktionsdispositionen handelt, immer noch nicht.
Vergleicht S (a) und (b) nach der im Gedankenexperiment konstru-
ierten Doppelinvertierung, so wird S in diesem hypothetischen Fall
wohl keine Veränderung bemerken, aber die nun verfälschte Erinne-
rung (b) wird deshalb nicht zu einer bloßen Reaktionsdisposition.
Wie auch immer man somit die Möglichkeit einer Doppelinvertie-
rung im Falles des intrasubjektiven Farbenspektrums einschätzen
mag, diskreditiert diese sicherlich phänomenale Eigenschaften nicht
in dem von Dennett angestrebten Sinne, sondern verweist allein auf
die Tatsache, dass wahrgenommene Phänomene in ihrer Gesamtdeu-
tung eben auch von begrifflichen Zusammenhängen mit abhängig
sind. Behauptet S somit im obigen Fall, dass seine phänomenalen
Wahrnehmungen nicht invertiert sind, dann wäre diese Aussage un-
ter kohärenztheoretischen Gesichtspunkten sicherlich falsch, was je-
doch damit zusammenhängt, dass zum Beispiel Erinnerungsvorstel-
lungen selbstverständlich nicht infallibel sind. Aber man wird wohl
kaum behaupten wollen, dass diese Tatsache als solche bereits gegen
die wissenschaftliche Erschließung oder gar das Vorhandensein phä-
nomenaler Zustände aus der Ersten-Person-Perspektive spricht. Sind
diese Gedankengänge korrekt, ist es zumindest prima facie sehr zwei-
felhaft, Erinnerungen als bloße Dispositionen zu behandeln.

Um diese Schlussfolgerung zu unterminieren, verweist Dennett
auf ein bekanntes Alltagsbeispiel, das die zunächst plausibel schei-
nende Bestimmung phänomenaler Zustände als intrinsische Eigen-
schaften zu negieren scheint. So ist der Genuss des Biertrinkens of-
fenbar von einem speziellen Gewöhnungseffekt abhängig. Viele
Biertrinker berichten, dass ihnen das erste Bier schlecht geschmeckt
habe und erst im Laufe der Zeit sich das Biertrinken in eine angeneh-
me Sache verwandeln würde. Für Dennett folgt aus diesem Beispiel,

150

Das Multiple-Entwurfsmodell des Bewusstseins

118 Dennett (1998q), 624.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105 - am 16.01.2026, 08:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 151 /1.2.2007

dass es sich bei phänomenalen Zuständen nicht um intrinsische Ei-
genschaften handeln kann:

»But this conclusion, if it is accepted, wreaks havoc of a different sort with the
traditional philosophical view of qualia. For if it is admitted that one’s own
attitudes towards, or reactions to, experiences are in any way and in any degree
constitutive of their experiential qualities, so that a change in reactivity
amounts to or guarantees a change in the property, then those properties, those
›qualitative or phenomenal features‹ cease to be ›intrinsic‹ properties and in fact
become paradigmatically extrinsic, relational properties.«119

Dass viele Geschmäcker sich im Laufe des Lebens verändern können,
ist sicherlich eine Alltagserfahrung, die unbestreitbar ist. Im Hinblick
auf das Biertrinken ist zudem auffällig, dass erst eine gewisse Grenze
der Gewöhnung überschritten werden muss, bevor der Geschmack als
angenehm empfunden wird. Doch zeigt das Beispiel nicht, wie Den-
nett implizit zu unterstellen scheint, dass Geschmäcker sich aufgrund
veränderter Einstellungen beliebig verändern können. Nehmen wir
trotzdem einmal an, dass Dennetts Argument korrekt ist, und man
behaupten könnte, dass phänomenale Eigenschaften asymmetrisch
von Reaktionsdispositionen (zum Beispiel so und so zu urteilen) ab-
hängen; es bliebe dann aber immer noch die Frage zu erörtern, wieso
manche Reaktionsdispositionen überhaupt mit phänomenalen Erfah-
rungen korreliert sind. Die Existenz von Qualia wäre somit nach wie
vor im Rahmen einer naturalistischen Bewusstseinstheorie erklä-
rungsbedürftig. Dass sich jedoch Geschmackseinstellungen ver-
ändern können, beweist keineswegs, dass der phänomenale Inhalt
eines Geschmacksurteils asymmetrisch von dem letzteren (der Ur-
teilsdisposition) abhängt. Ein Geschmacksphänomen kann vielfältige
Stadien seiner Erscheinungsweise für ein Subjekt innerhalb einer zu
spezifizierenden Sinnesmodalität durchlaufen. So wird ein exzellen-
ter Weinkenner Facetten an einem Burgunder erkennen, die einem
unerprobten Neuling zunächst verborgen bleiben. Trotzdem berich-
ten die wenigsten Weintrinker, unabhängig von der Tatsache wie
häufig sie bereits Wein getrunken haben, dass ein Burgunder wie
ein Bier oder eine Cola schmeckt und umgekehrt. Dies hat offenbar
damit zu tun, dass ein Geschmackstyp F zwar für ein Subjekt S mit
unterschiedlichen Nuancierungen in seinen jeweiligen okkasionalen
Erscheinungen ›e1, e2, …, en‹ auftreten kann, sich aber trotzdem in

151

Qualia und ihre Eigenschaften

119 Ebenda, 630.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105 - am 16.01.2026, 08:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 152 /1.2.2007

vielen Fällen sicher von einem anderen Geschmackstyp K abgrenzen
lässt. Vorausgesetzt wird somit, dass es für F und K Kernelemente
gibt, die es zumindest im Prinzip ermöglichen, phänomenale Ge-
schmackserscheinung einem entsprechenden Typus zuzuordnen.
Dass insbesondere Qualitätsurteile des Angenehmen und Unange-
nehmen von persönlichen Präferenzen, kulturellen Gegebenheiten
oder spezifischen Regularitäten (das erste Bier schmeckt nicht) ab-
hängen, wird dadurch gar nicht in Abrede gestellt. Auch nicht, dass
es erhebliche Überschneidungen und Abgrenzungsprobleme zwi-
schen ähnlichen Typen (wie Weinsorten) geben kann. Dennett ist so-
mit Recht zu geben, dass phänomenale Zustände auch vielfältige
extrinsische Relationen zum Beispiel zu Einstellungen (Konzeptuali-
sierungen) oder auch anderen phänomenalen Eigenschaften aufwei-
sen. Was jedoch legitimerweise bestritten werden kann, ist Dennetts
Auffassung, dass der Inhalt einer phänomenalen Erscheinung voll-
ständig von der Einstellung (attitude) gegenüber einem solchen In-
halt abhängig wäre bzw. dass alle qualitativen Zustände als Disposi-
tionen aufzufassen sein sollen:

»I claim then, that sensory qualities are nothing other than the dispositional
properties of cerebral states to produce certain further effects in the very obser-
ver whose state they are.«120

Trotz der Veränderungen, welche die Erscheinungsweisen eines
bestimmten Geschmackstypus für ein Bewusstsein aufgrund von
Aufmerksamkeitsmodi oder Konzeptualisierungen (Grad der
Transparenz) annehmen können, besteht keine Berechtigung, die in-
trinsischen Eigenschaften phänomenaler Eigenschaften gänzlich in
relationale Bezüge zu anderen phänomenalen Eigenschaften oder
Reaktionsdispositionen aufzulösen. Allein die Fähigkeit, verschiede-
ne Geschmackstypen aufgrund von phänomenologischen Eigen-
schaften voneinander abzugrenzen, setzt zumindest die prinzipielle
Möglichkeit voraus, in dieser Hinsicht auch Identitätskriterien spezi-
fizieren zu können.

Analysiert man Dennetts Gedankenexperimente bis zu diesem
Punkt, dann wird eine generelle Schieflage in seiner Argumentati-
onsführung gegenüber den zur Disposition stehenden phänomenalen
Eigenschaften sichtbar. Um dies zu verdeutlichen, betrachten wir zu-

152

Das Multiple-Entwurfsmodell des Bewusstseins

120 Dennett, Daniel C.(1998s) Instead of Qualia. In: Dennett. (1998r) 141–152. Hier
146.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105 - am 16.01.2026, 08:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 153 /1.2.2007

nächst eine an Dennetts Beispiele erinnernde Sciencefiction Ge-
schichte von Robert Nozick. Dieser beschäftigt sich unter anderem
mit der Frage, woher man eigentlich wissen kann, dass man sich in
diesem Moment nicht in einem Tank auf einem fernen Planeten be-
findet. Dort könnte ein Psychologe unser Gehirn so stimulieren, dass
alle die Erfahrungen in uns evoziert werden, welche wir gegenwärtig
haben, oder in der Vergangenheit hatten.121 Solche allgemein-skepti-
schen Erwägungen, wie beispielsweise Descartes methodischer Zwei-
fel, beziehen sich insbesondere auch auf unser Wissen von der Welt,
das wir aus der Dritten-Person-Perspektive gewinnen. Auch für Na-
turwissenschaftler, wie den Quantenphysiker und Neurobiologen,
gilt diesbezüglich, dass sie die Existenz der Welt und der Naturgeset-
ze als Ganzes nicht in Zweifel ziehen, was Husserls, wie im nächsten
Kapitel weiter ausgeführt wird, als ›Generalthesis‹ charakterisiert.
An solchen Beispielen wie dem von Nozick wird jedoch deutlich, dass
Dennetts skeptische Versuche, phänomenale Eigenschaften zu dis-
kreditieren, von ihm asymmetrisch nur auf die Erfahrungen der Ers-
ten-Person-Perspektive projiziert werden, aber er seine eigene verifi-
kationistisch-funktionale Wissenschaftsmethode nicht mit ähnlichen
Argumenten konfrontiert.122 Dieses einseitige methodologische Vor-
gehen setzt sich jedoch in Dennetts weiteren Beispielen fort.

So diskutiert er neben seinen Gedankenexperimenten auch ei-
nige Fälle der klinischen Psychologie, von denen er annimmt, dass sie
die traditionelle Auffassung von qualitativen Zuständen ebenfalls
falsifizieren würden. Ein Beispiel betrifft Patienten, die unter zere-
braler Achromatopsie (gehirnbedingter Farbenblindheit) leiden.123

Solche Personen sind in der Lage, Farbschattierungen von Objekten,
die sich zum Beispiel in einer entsprechenden Relation zur rechten
Gesichtshälfte befinden, durchaus richtig zuzuordnen, wohingegen
Gegenstände auf der linken Seite nur in Grautönen wahrgenommen
werden können. Interessanterweise gibt es zudem Patienten, bei de-
nen aufgrund entsprechender Testverfahren nachgewiesen werden

153

Qualia und ihre Eigenschaften

121 Vgl. Nozick, Robert (2000): Knowledge and Scepticism. In: Bernecker (2000), 347–
366. Hier 347.
122 So führt Dennett zu den bereits besprochenen Gedankenexperimenten aus: »The
outcome of this series of thought experiments is an intensification of the ›verificatonist‹
argument against qualia. If there are qualia, they are even less accesible to our ken than
we had thought.« In: (1998q), 624.
123 Vgl. dazu auch Goldenbergs Ausführungen zu visuellen Agnosien und ihrer neuro-
psychologischen Deutung. In: Goldenberg, Georg (2002), 149–179.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105 - am 16.01.2026, 08:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 154 /1.2.2007

kann, dass sie unter denselben Störungen leiden, dies aber weder zu
verbalisieren in der Lage sind, noch von ihren Defiziten zu wissen
scheinen. Dennetts Frage lautet diesbezüglich:

»What should one say in these cases? When no complaint is volunteered but the
patient shows an impairment in color vision, is this a sign that his qualia are
unaffected?124

Dass die aktuellen Wahrnehmungen des Patienten unbeeinträchtigt
sind, wird man selbstverständlich nicht behaupten wollen. Dies ist
allerdings auch gar nicht nötig, wenn man vorausgreifend folgende
Distinktionen beachtet, die sich bereits ansatzweise in der Erörterung
phänomenaler Erfahrungen herauskristallisiert hatten, wobei diese
Differenzierungen ihre zureichende phänomenologische Fundie-
rung, Interpretation und Rechtfertigung erst in den nächsten Kapi-
teln erfahren werden. So erfordert das Erleben phänomenaler Zu-
stände eine mindestens dreistellige Relation: Ein Individuum S ist in
der Wahrnehmung intentional auf einen phänomenalen Zustand ge-
richtet und appliziert hierauf einen entsprechenden Begriff x. Begrif-
fe und Vorstellungen stehen dabei wiederum in einer engen Relation
zu anderen Begriffen und Vorstellungen wie Erinnerungsvorstellun-
gen usw. Gesetzt den Fall, dass S nicht realisiert (nicht weiß), dass
bestimmte Wahrnehmungsgegebenheiten sich gar nicht in seinem
Gesichtsfeld befinden, was zusätzlich zur vorliegenden zerebralen
Achromatopsie auftreten kann, dann betrifft das hier auftretende De-
fizit nicht nur eine eingeschränkte Wahrnehmungsfähigkeit, sondern
offenkundig auch weitere kognitive Leistungen.125 Das Auftreten
eines solchen Defizits könnte zum Beispiel darin bestehen, dass das
Scheitern der gewohnten Applikation von Begriffen auf Wahrneh-
mungsinhalte nicht reflexiv bewusst realisiert wird. Oder die sonst
reibungslos mögliche Komparation von Erinnerungs- und Gegen-
wartsvorstellungen könnte vielfältigen Beeinträchtigungen in der
Art unterliegen, dass auftretende Fehlleistungen nicht als solche er-
kannt werden. Dennett berichtet beispielsweise von einem Patienten,
der nicht in der Lage war, die korrekten Namen den entsprechenden
Farben zuzuordnen und dieses Defizit auch gar nicht zu bemerken
schien, was wohl gleichzeitig auf eine gestörte Eigenwahrnehmung

154

Das Multiple-Entwurfsmodell des Bewusstseins

124 Dennett (1998q), 633–634.
125 Die von Dennett beschriebene Nichtwahrnehmung der cerebralen Achromatopsie
verweist auf eine spezifische Ausprägung der Anosognosie (Nichtwahrnehmung der
Krankheit). Vgl. G. Goldenberg (2002), 263–285.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105 - am 16.01.2026, 08:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 155 /1.2.2007

hinweist.126 Dies lässt sich aus der Perspektive der Kognitionswissen-
schaften durchaus als ein Funktionsausfall höherer Ordnung charak-
terisieren, weil es in einem solchen Fall nicht gelingt, das entspre-
chende Defizit zu erkennen und in ein kohärentes Selbstbild zu
integrieren.127

Was bedeutet dieses Beispiel aus der klinischen Psychologie für
das Erleben phänomenaler Zustände aus der Ersten-Person-Perspek-
tive? Unter Bezugnahme auf Husserl lässt sich diesbezüglich geltend
machen, dass der Zugang und die Erforschung der eigenen Bewusst-
seinsleistungen hierdurch nicht widerlegt wird. Wie Husserl in den
Ideen I erläutert, führt die generelle Verneinung der Möglichkeit der
Selbstbeobachtung zu einem unmittelbaren Selbstwiderspruch.
Denn die Wahrheit der Behauptung, dass die reflexive Selbstbeob-
achtung unmöglich ist, würde dann auch für diese aufgrund von
Denktätigkeit und synthetisierten Begriffsverknüpfungen gewonne-
ne Behauptung selber gelten müssen.128 Die Explikation und kriti-
sche Erörterung des Reflexionsbegriffs als unverzichtbares Mittel
phänomenologischer Forschung wird uns in den nächsten zwei Kapi-
teln noch ausgiebig beschäftigen. Soviel soll allerdings bereits an die-
ser Stelle festgehalten werden, dass die Tatsache, dass in manchen
Krankheitsfällen diese reflexive Einstellung nicht mehr eingenom-
men werden kann, nicht unbedingt als Überraschung bewertet wer-
den muss. Ist man mit Husserl der Auffassung, dass die Gegebenhei-
ten der Ersten-Person-Perspektive nicht ohne eine zureichend
elaborierte Wissenschaftsmethodologie und deren konsequenter An-
wendung wissenschaftlich erschlossen werden können, dann folgt
aus dem oben geschilderten Fall der zerebralen Achromatopsie in

155

Qualia und ihre Eigenschaften

126 Vgl. Dennett (1998q), S. 633.
127 Goldenberg macht zum Beispiel darauf aufmerksam, dass aus neuropsychologischer
Sicht bei Anosognosien sowohl Störungen des Gedächtnisses als auch der zentralen
Kontrolle vorliegen können. Vgl. G. Goldenberg: (2002), 273. Der Begriff der ›zentralen
Kontrolle‹ wird in der Neurologie z.B. zur Erklärung problemorientierten Handelns in
unerwarteten Situationen herangezogen. Die hierfür erforderliche Unterbrechung von
Routineabläufen ist diesbezüglich mit der Fähigkeit zum Abwägen verschiedenster
Handlungsoptionen verbunden und deshalb sicherlich als eine kognitive Fähigkeit hö-
herer Ordnung anzusehen. 232–236. Die Frage, ob diese Fähigkeit allein auf der Grund-
lage neuronaler Mechanismen erklärt werden kann, wird im Rahmen dieser Arbeit je-
doch negativ zu beantworten sein.
128 Husserl, Edmund (19935): Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomeno-
logischen Philosophie. Allgemeine Einführung in die reine Phänomenologie. Tübingen.
§79, 155.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105 - am 16.01.2026, 08:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 156 /1.2.2007

ihrer Verbindung mit der Anosognosie weder (a) die Nichtexistenz
von phänomenalen Zuständen bzw. dass sie rein funktional auf-
gefasst werden könnten noch, (b) dass deren wissenschaftliche Er-
schließung aufgrund solcher Erkrankungen irgendwie in Frage ge-
stellt würde. So gehört es zur generellen konstitutiven Bedingung
auch der Naturwissenschaft, dass überhaupt Menschen da sind, die
mit ihren Erkenntnismitteln in der Lage sind, Wissenschaft zu be-
treiben, was eben im Krankheitsfall nicht gewährleistet ist. Sicherlich
kann Dennett zugestanden werden, dass seine Beispiele zeigen, dass
der privilegierte Zugang zu den eigenen phänomenalen Zuständen
nicht bedeuten kann, dass sie einfach infallibel gegeben sind. Aber
dass dieser Zugang insofern als privilegiert bezeichnet werden kann,
als die Erste-Person Perspektive niemals aufgrund der Dritten-Per-
son Perspektive substituierbar ist in ihrer Erlebnisqualität, wird in
keinem von Dennetts Beispielen widerlegt.

Man kann somit festhalten, dass, im Gegensatz zu Dennetts
Ausführungen, die Untersuchung phänomenaler Zustände nichts er-
gibt, was es rechtfertigen würde, sie anders als reale Entitäten zu
behandeln. Ganz im Gegenteil führt das Vorgehen Dennetts zu dem
paradoxen Ergebnis, dass die eigenen Untersuchungsergebnisse un-
terminiert werden, wenn die Unmittelbarkeit zum Beispiel des eige-
nen reflexiven Denkens bestritten wird. Dabei verdichtet sich der
Eindruck, dass Dennetts Multiples Entwurfsmodell des Bewusstseins
zwar einerseits der Tatsache Rechnung zu tragen sucht, dass auf neu-
ronaler Ebene kein Bewusstseinszentrum, definitiver Bewusstseins-
strom (stream of consciousness) und insbesondere auch kein Selbst
spezifiziert werden kann, dies aber andererseits dadurch erkauft wird,
dass sie nicht mehr als Bestandteile der Wirklichkeit betrachtet wer-
den können. Dass dies den untersuchten Gegenständen nicht gerecht
wird, hat sich dabei zunächst an den immanenten Widersprüchen
konkretisiert, mit denen Dennetts naturalistische Bewusstseinstheo-
rie behaftet ist. Bevor wir deshalb in einem weiteren Schritt unter-
suchen, ob und wie Husserls Phänomenologie eine methodologisch
zureichende Erschließung der obigen Gegenstandsbereiche zulässt,
betrachten wir nun einige Gesichtspunkte zu Dennetts Theorie des
Selbst, in denen bestimmte Aporien, die sich im letzten und vorlie-
genden Kapitel bereits angedeutet haben, einen gewissen Höhepunkt
erreichen.

156

Das Multiple-Entwurfsmodell des Bewusstseins

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105 - am 16.01.2026, 08:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 157 /1.2.2007

III.4 Das Selbst als narratives Konstrukt

Wie bereits erwähnt, betrachtet Dennett das Bewusstsein und das
Selbst insbesondere auch unter entwicklungsgeschichtlichen Ge-
sichtspunkten als Produkt der biologischen Evolution, die in der so-
zialen Evolution ihre Fortsetzung findet. Bereits das Auftreten von
Makromolekülen mit der Möglichkeit zur Selbstreplikation, mit Hil-
fe von RNA und DNA, entfalten diesbezüglich Strukturen, die Den-
nett auch als biologisches Selbst bezeichnet.129 Dieser Ausdruck be-
zeichnet die Entstehung von Grenzen zwischen Organismus und
Umwelt, Innen und Außen,130 die überhaupt erst so etwas wie Selbst-
erhaltung ermöglichen. Tatsächlich entfalten sich in Organismen so-
mit Prinzipien, die auf der Ebene des personalen Selbst gewisse kate-
goriale Analogien haben. Auch eine zur Selbstreflexion fähige
Person unterscheidet sich von der sie umgebenden Umwelt, reguliert
ein fragiles homöostatisches Gleichgewicht zwischen Innen und Au-
ßen (selbstverständlich auf verschiedensten Ebenen) usw. Doch auch
in der diachronen Betrachtung wiederholt sich Dennetts methodolo-
gisches Vorgehen bezüglich seiner Ausführungen zur kognitiven Ar-
chitektur. So verweist er darauf, dass jede Zelle zunächst nur eine
begrenzte Aufgabe erfüllen kann, um dann die Frage zu stellen, ob
diese »dumpfen Humunkuli« zusammengenommen in einer bewuss-
ten Person resultieren könnten.131 Seine Antwort ist unmissver-
ständlich: Personen bestehen aus makromolekularen Robotern bzw.
Maschinen, die bei ausreichender Komplexität eben auch so (zu-
nächst!) rätselhafte Entitäten wie Bewusstsein exprimieren, ohne
dass es hier irgendwelche zusätzlichen, die Wirklichkeit gestaltenden
Prinzipien geben muss.132 Oder in Dennetts eigenen Worten:

157

Das Selbst als narratives Konstrukt

129 Vgl. Dennett (1991), 414.
130 Die Relation von Innen/Außen ist sicherlich eine der komplexesten Beziehungen
innerhalb einer evolutiv-systematischen Betrachtung, die umfassende Metamorphosen
in den unterschiedlichen Seinsbereichen durchläuft. Auch in Dennetts Evolutionstheo-
rie des Bewusstseins (1991, 171–226.) werden diese Metamorphosen selbstverständlich
berücksichtigt, allerdings nur unter den bereits erwähnten seinsunivoken-naturalisti-
schen Voraussetzungen.
131 So heißt es bei Dennett (2001): »Each cell – a tiny little agent that can perform a
limited number of tasks – is about as mindless as a virus. Can it be that if enough of
these dumb homunculi – little men – are put together the result will be a real, conscious
person, with a genuine mind? According to modern science, there is no other way of
making a real person«. 30–31.
132 Vgl. ebenda, 31.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105 - am 16.01.2026, 08:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 158 /1.2.2007

»But unless there is some secret ingredient in us (which is what dualists and
vitalists used to think), we are each a collection of trillions of macromolecular
machines. And all of these are ultimately descended from the original self-re-
plicating macromolecules. So something made of robots can exhibit conscio-
usness, because you do if anything does.«133

Die Stoßrichtung dieses Argumentationsansatzes ist eindeutig; Be-
wusstsein und Selbstbewusstsein sind nicht einfach nur als Produkt
der Evolution anzusehen, sondern die natürliche Selektion arbeitet
nach Dennett (im Sinne des Neodarwinismus) mit graduellen,
schrittweise erreichten genetischen Veränderungen, die zu entspre-
chenden Adaptionen des Designs von »makromolekularen Robo-
tern« bis hin zu den komplexesten Organismen führen.134 Um die
hier zugrunde liegenden Begriffe der ›natürlichen Selektion‹, ›gradu-
ellen Entwicklung‹ und ›Adaption‹ werden im Rahmen der Evoluti-
onstheorie gerade auch in den letzten Jahren verschiedene Kontro-
versen geführt.135 So lautet beispielsweise eine häufig geäußerte
Kritik am Adaptionismus, dass die Umwelteinwirkung und passive
Anpassung des Organismus einseitig sei und dessen Selbstregulie-
rungsvorgängen eine größere Bedeutung zugemessen werden müs-
se.136

Diese Gesichtspunkte sollen hier jedoch nicht weiter verfolgt
werden. Entscheidend ist für unseren Zusammenhang vielmehr, dass
Dennett seine Ausführungen zur Realität des Selbst in Conscious-
ness Explained in einen unmittelbaren Zusammenhang zu biologi-
schen Mechanismen stellt. So spricht er von der Spinne, die ihre ter-
ritoriale Grenze dadurch erweitert, dass sie ein Netz spinnt oder dem

158

Das Multiple-Entwurfsmodell des Bewusstseins

133 Ebenda, 31.
134 Vgl. Dennett, Daniel C. (1995): Darwins Dangerous Idea. London. Insbesondere 288
und 326. In Kinds of Minds (2001), 75.
135 Vgl. diesbezüglich den vorzüglichen Überblick von Franz M. Wuketits (1995): Evo-
lutionstheorien. Historische Voraussetzungen, Positionen, Kritik. 82–126.
136 So führt beispielsweise Lewontin, mit Gould einer der Protagonisten in der Debatte
um die Reichweite des Adaptionskonzepts, diesbezüglich folgendes aus: »Organisms …
both make and are made by their environment in the course of phylogenetic change, just
as organisms are both the causes and consequences of their own ontogenetic develop-
ment. The alienation of internal and external causes from each other and both from the
organism, seen simply as passive result, does not stand up under even the most causal
survey of our knowledge of development and natural history.« Lewontin, R. C. (1993):
Gene, Organism and Environment. In: Bendall. 273–285. Hier 285. Ähnlich wie in
unserer mehr strukturalen Betrachtung im letzten Kapitel wird hier der Organismus
als aktives, die evolutionäre Entwicklung mit beeinflussendes Element betrachtet.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105 - am 16.01.2026, 08:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 159 /1.2.2007

Biber, der durch seinen kunstvollen Bau seine äußere Grenze künst-
lich erweitert und sich gleichzeitig hierdurch schützt, ohne die hier-
bei wirkenden Konstruktionsprinzipien in irgendeiner Form durch-
schauen zu können. Der Mensch als Produkt der Evolution ist nach
Dennett in dieser Hinsicht ähnlich zu verstehen. Zwar spinnt der
Mensch kein Netz um sich und baut zumeist auch keine Dämme
(zumindest nicht im Sinne des Bibers), aber seine Taktik der Selbst-
kontrolle, der Selbstbehauptung und des Selbstschutzes besteht in
seiner Fähigkeit, sich und anderen Geschichten zu erzählen. Und
wie die Spinne nicht zu wissen braucht, nach welchen Gesichtspunk-
ten und aufgrund welcher Mechanismen sie ihr ›Selbst‹ erweitert,
genauso wenig würde der Mensch sein narratives Selbst bewusst
und wohlerwogen aufbauen. Dies kulminiert in Dennetts Behaup-
tung, dass das menschliche Bewusstsein und das narrative Selbst das
Produkt und nicht die Quelle narrativer Strukturen sei, wenn er aus-
führt:

»Our tales are spun, but for the most part we don’t spin them; they spin us. Our
human consciousness, and our narrative selfhood, is their product, not their
source.137

Der hier von Dennett verwandte Begriff der Narration kann, neben
seiner Bedeutung für die Literaturwissenschaften, als ein psychologi-
sches Organisationsprinzip angesehen werden, das verschiedenste,
weiter zu untersuchende Elemente auf ein Einheitsprinzip bezieht.138

Dieses Einheitsprinzip verweist in diesem Zusammenhang auf das
Selbst, das in der Frage nach der personalen bzw. narrativen Identität
thematisiert wird.139 Dass Dennett den Begriff des narrativen Selbst
überhaupt aufgreift, hat meines Erachtens damit zu tun, wie in seiner
Auseinandersetzung mit dem Cartesianischen Materialismus deut-
lich wurde, dass ein biologisches bzw. neuronales Substrat des Selbst,
so wie es als psychologisch-kulturelle Entität insbesondere seit der
Neuzeit aufgefasst wird, sich im menschlichen Gehirn nicht spezifi-
zieren lässt.140 Im Rahmen seines philosophischen Naturalismus
bleibt Dennett somit nur noch die Möglichkeit, das Selbst genauso

159

Das Selbst als narratives Konstrukt

137 Dennett, (1991), 418.
138 Vgl. Echterhoff, Gerald (2002): Geschichten in der Psychologie: Die Erforschung
narrativ geleiteter Informationsverarbeitung. In: Nünning. 265–290. Hier 266.
139 Vgl. diesbezüglich Ricoeur (1996), 140–206.
140 Zur Geistgeschichte des Selbst und der Person vgl. Taylor, Charles (20004): Sources
of the Self. The Making of the Modern Identity. Cambridge, und Kobusch, Theo (19972):

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105 - am 16.01.2026, 08:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 160 /1.2.2007

wie das Bewusstsein als Teil einer heterophänomenologischen Welt
aufzufassen, deren Gegenständen und Prozessen im strengen Sinne
eben keine Wirklichkeit zukommt. So heißt es diesbezüglich:

»Like the biological self, this psychological or narrative self is yet another abs-
traction, not a thing in the brain, but still a remarkably robust and almost tan-
gible attractor of properties …«141

Dies ähnelt Dennetts Ausführungen im Rahmen seiner IST insofern,
als dort ja sowohl die Intentionale Einstellung als auch die Design
Einstellung lediglich als abkürzendes Prognoseinstrument dienen
soll, denen in der wissenschaftlichen Erschließung keine realen Enti-
täten im starken Sinne korrespondieren. So wie aufgrund der gesam-
ten Intentionalen Einstellung überhaupt nur Abstracta erschlossen
werden können, ist auch das Selbst nach Dennetts Auffassung ledig-
lich eine Abstraktion. Dabei ist selbstverständlich nicht bereits jedes
intentionale System als personales bzw. narratives Selbst zu werten,
obwohl jedes personale Selbst umgekehrt ein intentionales System
ist. Auch wenn Dennett darum bemüht ist, Bewusstsein und per-
sonales Selbst in eine enge Verbindung zum biologischen Selbst zu
stellen, spezifiziert er diesbezüglich weitere Eigenschaften, die einer
Person notwendigerweise zukommen müssen, wie die Fähigkeit zur
reflexiven Selbstevaluation, wenn sie als Person gelten können
soll.142 All dies ändert jedoch nichts daran, dass dem Selbst, wie auch
dem Bewusstsein und seinen Eigenschaften insgesamt, in Dennetts
Ontologie lediglich der Status einer narrativen Fiktion zukommt.
Somit ist das Ergebnis von Dennetts Untersuchungen mehr als er-
nüchternd: Das Selbst ist ein fiktional-narratives Produkt eines so-
ziobiologischen Prozesses, welches im Lichte der rein physikalischen
Einstellung ebenfalls nur im Auge des Betrachters existiert. Für Otto,

160

Das Multiple-Entwurfsmodell des Bewusstseins

Die Entdeckung der Person. Metaphysik der Freiheit und modernes Menschenbild.
Darmstadt.
141 Dennett (1991), 418.
142 Vgl. Dennett, Daniel C. (1998p): Conditions of Personhood. In: Dennett (1998i),
267–285. Hier 284. Dennett unterscheidet sechs Kriterien, die seiner Auffassung nach
personale Existenz auszeichnen: nämlich 1. Rationalität, 2. Intentionalität, 3. als Person
behandelt zu werden, wobei alle drei Kriterien, wie wir bereits bei der Betrachtung des
IST gesehen hatten, sich wechselseitig bedingen. 4. die Fähigkeit zur Reziprozität, 5. die
Kommunikation als notwendige Voraussetzung für Bewusstsein (im starken Sinne), das
als eine ebenfalls notwendige Voraussetzung für moralische Zurechnungsfähigkeit (6.)
zu gelten habe. Dabei betrachtet Dennett die ersten drei Kriterien wiederum als notwen-
dige Voraussetzungen der letzten drei Eigenschaften personaler Existenz. 269–271.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105 - am 16.01.2026, 08:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 161 /1.2.2007

ein in Consciousness Explained immer wieder auftretender imaginä-
rer Gesprächspartner des Autors, stellt Dennett für diese existentiell
bedrückende Situation als Trost die einzige Hoffnung in Aussicht,
auf naturalistischer Grundlage die Mechanismen der Selbst-Reprä-
sentation und Selbstkontrolle weiter aufzuklären. Dem Ich und dem
Bewusstsein als Alternative eine nichtmaterielle Existenz zuzubil-
ligen, hält er, aus den bereits erläuterten ontologischen Gründen,
für aussichtslos.143

Es ist hier nicht der Ort zu klären, inwiefern Dennetts Trostan-
gebot an den modernen, vollständig naturalisierten Menschen psy-
chologisch plausibel ist. Entscheidend sind vielmehr die Brüche in der
Argumentationslogik, die in Dennetts Theorie des Selbst noch ein-
mal kulminieren. Was sich in der Behandlung der Heterophänome-
nologie oder Dennetts Ausführungen zu phänomenalen Eigenschaf-
ten bereits abzeichnete, wird hier nun ganz deutlich: Wenn das
Bewusstsein und dessen Inhalt als fiktionale Entitäten und Eigen-
schaften zu betrachten sind, dann müsste dies auch für Dennetts ei-
gene Bewusstseinstheorie, die Ergebnisse der Quantenphysik oder
die Relativitätstheorie gelten. Auch in diesen Fällen werden hetero-
phänomenologische Welten konstituiert, die genau wie literarische
Werke als Produkte von Bewusstseinsprozessen aufgefasst werden
müssten.144 Dennetts Ausführungen gleichen somit in diesem Licht
betrachtet einer reductio ad absurdum. Wenn seine Bewusstseins-
theorie wahr ist, muss sie selber als narrative Fiktion aufgefasst wer-
den, als ein heterophänomenologischer Text, was bedeutet, dass sie
keinen Anspruch darauf erheben darf, etwas über die Realität aus-
zusagen. Es ist deshalb auch unzutreffend, wenn Thompson Dennetts
möglichen Gegeneinwand so formuliert, dass die empirisch verfah-
rende Naturwissenschaft letztendlich aufzuklären habe, was in den
heterophänomenologischen Erzählungen als Teil der Wirklichkeit
betrachtet werden muss und was nicht.145 Die empirisch verfahrende
Naturwissenschaft ist in ihrem wissenschaftsmethodologischen und
experimentellen Vorgehen von vielfältigen ontologischen Vorausset-
zungen abhängig wie zum Beispiel, dass die Natur gesetzmäßig orga-

161

Das Selbst als narratives Konstrukt

143 Vgl. Dennett (1991), 430.
144 Diese Überlegung findet sich im Prinzip auch bei David Carr (1998). Phenomenolo-
gy and Fiction in Dennett. In: International Journal of Philosophical Studies 6 (3). 331–
344. Hier 336–337.
145 Vgl Thompson, David (2000), 212.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105 - am 16.01.2026, 08:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 162 /1.2.2007

nisiert ist und bedarf in dieser Hinsicht einer zusätzlichen philo-
sophischen Rechtfertigung.146 Genauso ist die Frage, was als Realität
zu gelten hat, keine genuine Frage der Naturwissenschaft, sondern
bedarf ebenfalls einer zusätzlichen epistemologisch-ontologischen
Klärung.

Was wir aufgrund der bisher vorgenommenen Untersuchung
bereits festhalten können, ist die Tatsache, dass der Versuch, die Rea-
lität des phänomenalen Bewusstseins und seiner Eigenschaften zu
negieren, zu Widersprüchen mit den eigenen Denkprozessen und Er-
gebnissen führt, denen gerade zugetraut wird, über alle möglichen
Gegenstandsbereiche gültige, also die Realität ergründende Urteile
zu fällen. Wenn diese in ihrem Auftreten und nach ihrem Gehalt als
Fiktionen zu betrachten sind, dann wird die reale Welt zum Ding-an-
sich, ohne dass die Kluft zwischen Fiktion und Realität noch über-
brückt werden könnte.

Dennetts Antwort auf die meiner Ansicht nach tatsächlich vor-
handenen Probleme des sogenannten »Cartesianischen Materialis-
mus« in Form seines Multiplen Entwurfsmodells des Bewusstseins
verschärft hingegen dessen Schwierigkeiten eher noch, als dass es zu
annehmbaren Lösungsansätzen zum Beispiel zur Frage nach dem
Status von mentalen Repräsentationen beitragen würde. Im Prinzip
weist Dennett nach, dass im Rahmen der physikalistisch-materialis-
tischen Weltauffassung Selbstbewusstsein, Bewusstsein aber auch
Bedeutungen nicht aufgeklärt werden können. Wurde im Rahmen
des ersten Kapitels eher allgemein auf die Schwierigkeiten der phy-
sikalistischen Ontologie hingewiesen, so zeigt Dennett in concreto
für Disziplinen wie die Neurowissenschaften, die Psychologie oder
auch die künstliche Intelligenzforschung, dass unter physikalisti-
schen Voraussetzungen zum Beispiel die Idee einer zentralen Beob-
achterperspektive (single point of view) oder ein kontinuierlicher Be-
wusstseinstrom (stream of consciousness) nicht aufrecht erhalten
werden kann. Dennetts Antwort besteht diesbezüglich in der Ent-
wicklung der Heterophänomenologie als Methode zur Bewusstseins-
forschung, in dessen Zentrum die IST steht und das Multiple-Ent-
wurfsmodells, das ein Erklärungsmodell des Bewusstseins sein soll.

162

Das Multiple-Entwurfsmodell des Bewusstseins

146 Vgl. Wandschneider (1985), 204. Ganz ähnlich wie Wandschneider macht, wie be-
reits erwahnt, auch Mutschler (2002) darauf aufmerksam, dass selbst so fundamentale
Begriffe wie ›Materie‹ innerhalb der Physik keine zureichend ontologische Bestimmung
erfahren. 108–115.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105 - am 16.01.2026, 08:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 163 /1.2.2007

Dabei werden die im Cartesianischen Materialismus auftretenden
Paradoxien dadurch »überwunden«, dass Bewusstsein und Selbst-
bewusstsein in ihrer Existenz letztendlich geleugnet werden, mit all
den Widersprüchlichkeiten, die oben ausgeführt wurden. Nimmt
man dieses Ergebnis ernst, dann stellt sich somit die Frage, ob nicht
erst aufgrund einer veränderten Methodologie und der Entwicklung
einer auch dem Gegenstand des Bewusstseins angemessenen Onto-
logie, eine adäquate Erforschung dieses Gegenstandsbereiches er-
möglicht wird. In einem nächsten Schritt soll deshalb nun untersucht
werden, ob Husserls Methode der Phänomenologie diesen Bedingun-
gen tatsächlich genügen kann. Dabei spricht zunächst für die Phäno-
menologie, im Hinblick auf die bisher erzielten Ergebnisse in dieser
Arbeit, dass Husserl eine Bewusstseinserschließung unter Verzicht
auf spezielle naturalistische Grundannahmen und Methoden ange-
strebt hat. Deshalb wenden wir uns nun unter systematischen Ge-
sichtspunkten im Horizont der bereits aufgetretenen Fragestellungen
und Probleme seiner Bewusstseinstheorie zu.

163

Das Selbst als narratives Konstrukt

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105 - am 16.01.2026, 08:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	III.1  Orwellsche und Stalineske Bewusstseinsrevision: Eine leere Alternative?
	III.2  DasWissen um die eigenen mentalen Zustände
	III.3  Qualia und ihre Eigenschaften
	III.4  Das Selbst als narratives Konstrukt

