Empfindung verpflichtet

Die Krise der Zeichen und die Ordnung der Kliange
KLAUS NEUNDLINGER (WIEN)

1. Vorbemerkung

Der Niedergang der GeneralbaB-Schrift' und der damit verbundenen
Auffiihrungspraxis steht fiir eine Wende in der Entwicklung der Mu-
sik: An der Oberfliche dieser Geschichte I5ste die klassische Asthetik
den barocken Geist ab, dessen Zeichen immer mehr den Verdichti-
gungen der Musiker ausgesetzt waren, bis sie — nach mannigfachen
Reformversuchen — zum Verstummen gebracht wurden. Will man
sich dieser Transformation anhand der Auseinandersetzung mit dem
theoretischen Werk C. P. E. Bachs, eines prominenten Reformers die-
ser Zeit, ndhern, so muBl man die Tradition, die sich den experimen-
tellen Mut dieses Zeitgenossen bald einverleibt hatte, aus ihrer ober-
flachlichen Homogenitit 16sen. Es gilt, den Buchstaben auszusetzen,
der sich uns als Dokument gibt, um die Uberschreibung, die fiir jedes
Dokument konstitutiv ist, samt deren geschichtlicher Wirksamkeit un-
tersuchen zu konnen. Dabei soll natiirlich nicht das Dokument eines
Verlustes erstellt werden, sondern gerade in der Thematisierung des-
sen, was sich der Sprache der Dokumente nicht beugt,2 der Raum be-
schrieben werden, der den &sthetischen Transformationen zugrunde-
liegt. Wir wollen hier Begriffe bereitstellen, die es ermdglichen, die
von uns gewihlten Dokumente in einen segmenhaften Zusammenhang
zu stellen. Da sie sich, wie gesagt, der Praxis des Dokumentierens
nicht einverleiben lassen, stehen sie auch in Opposition zum Versuch,
dokumentierbare #sthetische Transformationen theoretisch-philoso-
phisch zu "untermauern". In dieser spezifischen Verfaitheit wird man
sie gegen bestimmte Verfahren, Tradition herzustellen, wenden kon-
nen.

Die augenfilligste Antinomie, die uns an verschiedenen Stellen be-
gegnen wird, ist die zwischen der Unmittelbarkeit, die sich mit dem

297

https://dol.org/10.5771/8783485093637-267 - am 25.01.2026, 11:45:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495993637-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Begriff der Empfindung einstellt, und der vermittelnden Geschicht-
lichkeit, die mit den Begriffen Erfahrung, Kultur, Produktion, aber
auch einem bestimmten Zeichenbegriff3 verbunden ist. Dieser Gegen-
satz und seine Wirksamkeit in den angefiihrten Schriften beinhaltet
entscheidende Voraussetzungen fiir eine etwaige Analyse der &stheti-
schen Erfahrung. Wie sich herausstellen wird, besteht der Versuch,
die urspriingliche Unmittelbarkeit der Empfindung zu retten, in der
Abkehr von einer unverstdndlich gewordenen, verdachtigen Schrift.
Man wird nicht zu einer produktiven Analytik der dsthetischen Erfah-
rung kommen, wenn man diese Bewegung, die sich als symptomatisch
fir den Zeichenbegriff unserer Tradition herausstellen 1aBt, wieder-
holt. Man begibt sich dadurch der Méglichkeit, das Unsichtbare® der
Transformation zu denken und empfindlich zu werden gegeniiber der
wesentlichen Verdeckung, die uns vom Bruch der Erneuerung und da-
mit von einer Zukunft kiindet, die keinem antizipativen Horizont &h-
neln kann. Das produktive Moment dieser Analytik besteht darin, die
Empfindung jenseits einer gegenstindlichen Erfiilltheit® zu denken.
Auf diesem Wege der Analyse wird es wohl moglich sein, deren pro-
duktives Moment in die Rezeption und in die Kritik einzuschreiben,
um so den Kulturbegriff aus den Fangen des Archivs zu befreien.’

Bevor die Schriften Kants, Rousseaus, Diderots und C. P. E. Bachs
auf das hin untersucht werden, was sich in ihnen nicht zeigt, stellen
wir noch ein Zeitdokument voran, dessen Struktur sich am Schluf3 in
einem anderen Licht zeigen wird. Es handelt sich um eine Rezension
zum Klavierwerk C. P. E. Bachs, das — gewollt oder ungewollt — jene
Zeitlichkeit, die wir schon andeuteten, iiber die Kategorie des Neuen,
in das Feld des Geistes einfiihrt. Dal der musikalische (oder, weiter
gefaBt, der dsthetische) Geist einer Bildung unterliegt, steht fiir den zu
besprechenden Zeitraum aufler Frage. Weil sich dieser aber iiber das
Genie ausdriickt, dessen Identitit sich durch Habitualititen wie Stil
oder Technik konstituiert, Phinomene, die auf die Reproduktion an-
gewiesen sind, scheint die Originalitdt nur schwer damit vereinbar zu
sein:

Das musikalische Genie unsers vortrefflichen Bachs scheint in der That uner-
schopflich zu seyn. Man mag seine Sonaten, Rondo's oder Fantasien, so wie
er sie nach und nach herausgegeben, ansehen, und unter sich vergleichen, wie
man will, man wird immer wieder finden, daB jedes Stiick gleichsam von ganz

298

https://dol.org/10.5771/8783485093637-267 - am 25.01.2026, 11:45:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495993637-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

neuer Erfindung sey, und seine Originalitit habe, obgleich in allen der Bachi-
sche Geist unverkennbar ist, so dal man diesen Componisten im eigentlichen
Verstande den unvergleichlichen nennen kann.®

Die Wege, die Carl Philipp auch schon fiir seine Zeitgenossen eroff-
net hat, fiihren uns dazu, der innovativen Kraft nachzuspiiren, die sich
keinem Vergleich beugen wird. Was sich an dieser Stelle 6ffnet, ohne
daB die damit verbundene Gefahr besonders spiirbar wiirde, 1dt sich
dadurch erahnen, daB der die Identitéit garantierende Vergleich fiir die
kiinstlerische Produktion und deren Bewertung tendenziell auBer
Geltung gesetzt werden mufl. Lassen wir einmal hintangestellt, inwie-
fern die Unvergleichlichkeit auch hier fiir eine Instanz veranschlagt
wird, die eine vorausgehende Identitdt gegen das Zerbersten der Kate-
gorialitdt im Aufbrechen des Neuen absichert. Das kann fiir uns nur
bedeuten, uns mit umso groBerer Vorsicht dem anzundhern, was sich
unserer Zeugenschaft entzieht — nicht, weil es vergangen wire in ei-
nem schlechten Sinn, ndmlich verarbeitet, abgefertigt, einverleibt,
sondern weil unsere Zeugenschaft hier nur bedeuten kann, die Doku-
mente aus dieser Vergangenheit zu entlassen, indem wir uns ihnen
ndhern, ohne sie uns anzueignen.

2. Moral — Grundsatz und Spaltung des Grundes

Wir beginnen mit dem Bereich der Moral. Bevor ndmlich Kant mit
der zweiten Kritik jedes Gefithlsmoment aus dem Bereich der Ethik
verbannt hatte, bevor er also mit seinem kritischen Werk seine syste-
matische Philosophie ausarbeitete, war er von philosophischen Stro-
mungen beeinflult, die in der Empfindung durchaus die Grundlage
fiir jedes moralische Gesetz gesehen haben. Er geht allerdings davon
aus, dafl die Unmittelbarkeit der moralischen Empfindung erst durch
eine philosophische Analyse erschlossen werden kann. Damit ist ver-
bunden, daBl Kant zu dieser Zeit nach einer fiir die Philosophie ad-
dquaten Methode sucht, die fiir die relevanten Bereiche der Erkennt-
nis und der Moral sichere Fundamente liefert. Die Schwierigkeit liegt
darin, dafl die Philosophie mit Begriffen arbeiten muB, denen von
vornherein eine gewisse Vieldeutigkeit anhéngt. Sie kann ihre Grund-
begriffe nicht — wie die Mathematik — aus Definitionen gewinnen:

299

https://dol.org/10.5771/8783485093637-267 - am 25.01.2026, 11:45:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495993637-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In der Mathematik ist die Bedeutung der Zeichen sicher, weil man sich
leichtlich bewufit werden kann, welche man ihnen hat erteilen wollen. In der
Philosophie iiberhaupt, und in der Metaphysik insonderheit, haben die Worte
ihre Bedeutung durch den Redegebrauch, aufler insoferne sie ihnen durch
logische Einschrankung genauer ist bestimmt worden.”

Wichtig ist hier, festzuhalten, daB es sich bei der Methodik um eine
Analyse der verwendeten Zeichen handelt, um eine Feststellung ihres
evidenten Gehaltes. Das MiBtrauen gegeniiber den Zeichen ist ein
sehr verbreitetes und in bestimmter Hinsicht ein Erbe der abendlidndi-
schen Philosophiegeschichte. Das bedeutet in diesem Fall, daB} eine
sichere Analyse nur vonstatten geht, wenn sie auf eine unmittelbare
innere Erfahrung zuriickkommen kann, die, wie wir angedeutet haben,
dennoch selbst nie als solche vorliegt, sondern aus einem Geflecht an
Meinungen und Bedeutungen herausgelést werden mufB. Spater wird
sich zeigen, wie diese Krise der Erfahrung immer als eine Krise der
Zeichen interpretiert wird. Fiir Kant hatte das Zuriickfiihren der Be-
grifflichkeit auf eine zugrundeliegende Erfahrung zusehends den
Sinn, daB er dadurch die Grenzen der Analytik aufzuzeigen ver-
mochte. Metaphysik sollte nur in dem Mafle moglich sein, in dem sich
die Empfindung klar vom Begriff absetzen lief3e:

Ebenso in der Metaphysik [sc. wie in der Newtonschen Physik, N. K.]: suchet
eine innere Erfahrung, das ist. ein unmittelbares augenscheinliches Bewuft-
sein, diejenige Merkmale auf, die gewifl im Begriffe von irgendeiner Beschaf-
fenheit liegen, und ob ihr gleich das ganze Wesen der Sache nicht kennet, so
konnt ihr euch doch derselben sicher bedienen, um vieles in dem Dinge dar-
aus herzuleiten.'®

Diese Analytik hat, wie bereits angedeutet, ihre Grenzen. Da sie als
Analyse an einen bestimmten Inhalt oder Vollzug gebunden ist,
scheint sie auf eine tragische Art und Weise an ihren eigenen Voraus-
setzungen zu leiden. Wenn wir es uns zur Aufgabe machen, die Deut-
lichkeit der Grundsitze zu beweisen, so miifiten wir in bezug auf die
Moral zeigen, dafl eine Handlung, soll sie unter einem verbindlichen
Grundsatz stehen, zugleich unmittelbar (das heifit nicht unter einem
bestimmten Zweck stehend) und notwendig sein muB. Es geht in die-
sem Text eben darum, die Grundlagen von ethischen Sitzen zu analy-
sieren. Dabei gibt es ein Verhiltnis, das fiir diese Art von Sitzen
grundlegend ist: "Ich soll ndmlich etwas tun (als ein Mittel), wenn ich

300

https://dol.org/10.5771/8783485093637-267 - am 25.01.2026, 11:45:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495993637-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

etwas anders (als einen Zweck) will, oder ich soll unmittelbar etwas
anders (als einen Zweck) tun und wiirklich machen."'! Im Bereich der
Mittel, sagt Kant, gibt es keine Verbindlichkeiten, weil jedes Mittel
immer noch auf einen Zweck verweist, also immer nur "Anweisung
eines geschickten Verhaltens" sein kann. Wir miissen uns also an die
Zwecke wenden. Hier kommt Kant auf zwei konkurrierende Beispiel-
sitze, die fiir sich die grundlegende Geltung beanspruchen. Der eine
hei3t: "Ich soll die gesamte grofte Vollkommenheit befordern”, der
andere: "Ich soll dem Willen Gottes gemiB handeln". Wie gesagt,
sollte einer davon sich als giiltig erweisen, dann

mul} dieser Satz, wenn er eine Regel und Grund der Verbindlichkeit sein soll,
die Handlung als unmittelbar notwendig, und nicht unter der Bedingung eines
gewissen Zwecks gebieten. Und hier finden wir, daB3 eine solche unmittelbare
oberste Regel aller Verbindlichkeit schlechterdings unerweislich sein miisse.
Denn es ist aus keiner Betrachtung eines Dinges oder Begriffes, welche es
auch sei, moglich, zu erkennen und zu schliefen, was man tun solle, wenn
dasjenige, was vorausgesetzt ist, nicht ein Zweck und die Handlung ein Mittel
ist. Dieses aber muf} es nicht sein, weil es alsdann keine Formel der Verbind-
lichkeit, sondern der problematischen Geschicklichkeit sein wiirde. 12

Es kann also keine materiale Unmittelbarkeit geben, wenn ich analy-
tisch vorgehe, weil ich immer von einem inhaltlich bestimmten Satz
ausgehe. Dies schlieit also die Frage: "Was soll ich tun?" ein. Diese
Frage kann ich aber nie stellen, ohne eine inhaltlich bestimmte Ant-
wort zu erwarten. Die Antwort — eine Regel — setzt aber voraus, dafl
ich mit einer Handlung ein bestimmtes Ziel erreichen will. Die Hand-
lung miifite, wie wir gesehen haben, selbst der Zweck sein, um sich
als notwendig zu erweisen, weil nur dieser eine Unmittelbarkeit im
Sinne eines Nicht-weiter-Verweisens darstellen konnte, eine analyti-
sche Unmittelbarkeit also. Die Unmittelbarkeit ist hier sozusagen
gespalten: Gibt es eine Handlung, die nicht auf einen anderen Sach-
verhalt verweist, der fiir ihre Verbindlichkeit einstehen wiirde, dann
gilt diese als "unmittelbar gut". Ihren Formalgrund hat sie in einem
anderen Satz, der ihr aber keinen Zweck vorschreibt, deshalb ist sie
unmittelbar. Die Analyse fiihrt also zuriick auf eine nicht weiter auf-
losbare Evidenz, eine moralische GewiBheit, die sich aber von der
erkenntnistheoretischen unterscheidet. Ihr Grund némlich ist die Emp-
findung:

301

https://dol.org/10.5771/8783485093637-267 - am 25.01.2026, 11:45:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495993637-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gleichwie es nun unzergliederliche Begriffe des Wahren, das ist desjenigen,
was in den Gegenstinden der Erkenntnis, vor sich betrachtet, angetroffen
wird, gibt, also gibt es auch ein unauflosliches Gefiihl des Guten (dieses wird
niemals in einem Dinge schlechthm sondern immer beziehungsweise auf ein
empfindendes Wesen angetroffen)

Das Problem des moralischen Gefiihls ist also nicht, daB es einer me-
thodischen Aufklarung nicht zugénglich wire. Im Gegenteil 146t sich
iiber eine Analytik ein Grundsatz angeben, dessen Evidenz der er-
kenntnisméBigen Erfahrung um nichts nachsteht. Da sich die Evidenz
selber nicht begrifflich fassen 14Bt, ohne deswegen aus dem philoso-
phischen Diskurs auszuscheiden, weil es sich in dieser Empfindung
gerade um die Grenze der analytischen Methode handelt, er6ffnet sich
die Frage nach dem Grund. Dieser 148t sich nie objektivieren, sofern
ihm die Materialitit zukommen soll, von der analytisch aufweisbar
ist, daB3 ihr "Wesen" nicht in Bedeutungsstrukturen aufgeht. Die Emp-
findung verweist auf ein Empfindendes, dessen Rezeptivitit sich nicht
der strukturalen Ordnung verdankt. Dieses empfindende Subjekt fiihrt
zwar in einer Reflexion die Analyse der Bedeutungen (der Zeichen)
durch, es kann sich aber auch als Empfindendes (als wesenhaft pas-
siv) nicht selbst als Grund seiner Empfindung setzen, ohne die Hete-
rogenitdt der Passivitdt und der struktural-begrifflichen Ordnung zu
verwischen.

Die Unmittelbarkeit wird so gebrochen und teilt den Grund nach
Formalitdt und Materialitét. Fiir den Formalgrund gibt Kant den Satz
an: "Tue das Vollkommenste, was durch dich moglich ist", oder ne-
gativ: "Unterlasse das, wodurch die durch dich gréBtmogliche Voll-
kommenheit verhindert wird."'* an. Aus formalen Grundsatzen fiir
Erkenntnis 14Bt sich aber keine Wahrheit beweisen, und ebenso ist es
mit den Regeln fiir das Gute bestellt. Sie verweisen auf nicht beweis-
bare materiale Grundsitze des Praktischen. Solch ein Grundsatz ist
etwa "Liebe den, der dich liebt". Dieser Satz wird als "unmittelbar
gut" vorgestellt, das heift, man nimmt zwar an, daB er unter dem for-
malen Grundsatz steht, kann aber analytisch nicht Zelgen "warum
eine besondere Vollkommenheit in der Gegenliebe stecke""”. Dadurch
erhilt der Satz aber aber seine ethische Bestimmung als Handlung, die
nicht "auf eine versteckte Art auf ein gew1sses andre Gut, welches
durch Zergliederung kann gezeigt werden," 16 verweist. Diese Bestim-

302

https://dol.org/10.5771/8783485093637-267 - am 25.01.2026, 11:45:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495993637-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mung ist es, die es ausschlieit, daB die Handlung unter einem anderen
materialen Grundsatz subsumiert werden kann. Die Unmittelbarkeit
selbst ist es, auf die die Analyse der Zeichen abzielt, deren wesentli-
cher Charakter der Evidenz aber sich als pritendierte Einheit des
Grundes methodisch entzieht.

Indem die Empfindung bei Rousseau zwar anderen Motivationen
unterliegt, an manchen Stellen aber ein dhnliches Schicksal zu durch-
laufen scheint, sei der Versuch gestattet, auf eine Art "Dramaturgie
der Empfindung" hinzuweisen, die sich aus dem Querschnitt ergibt,
den wir durch die Letkiire der verschiedenen Texte erstellen. Wenn
auch die Ursprungsfrage (anders als die Frage nach dem Grund bei
Kant) nicht aus einem analytisch-strukturalen, sondern aus einem
historisch-genealogischen Zugang heraus gestellt wird, so erkennt
man doch, daf} die Umkehr der Fragestellung in einer dhnlichen Apo-
rie miindet. Da sich der Ursprung der Empfindung in einem Riickgang
im Sinne der Rekonstruktion der historischen Verldufe ankiindigen
mull, steht das Verfahren selbst fiir die konstitutive Verspatung der
Frage. So scheint die Affektivitit einerseits durch die Motivation der
Rekonstruktion angedeutet, andererseits durch deren Notwendigkeit
verdeckt. Soweit aber die Affektivitit nur insofern Vermdgen ist, als
sie von der Ordnung ihres Ursprungs, der Natur, abweichen muf,
bleibt die Heterogenitit der Empfindung in bezug auf die maBgebliche
Dichotomie Natur/Kultur auch hier gewahrt. Es zeigt sich namlich,
daB auch bei Rousseau sich die Empfindung dadurch auszeichnet, daf3
sie in ihrer Begriindung den einheitlichen Grund aufhebt:

Obgleich das Mitleid dem Herzen des Menschen natiirlich ist, bliebe es doch
auf immer untitig ohne die Einbildungskraft, die es ins Spiel bringt. Wie nun
lassen wir uns zum Mitleid bewegen? Indem wir uns aus uns selber heraus
begeben, uns mit dem leidenden Wesen identifizieren. Wir leiden nur so weit,
wie wir sein Leiden ermessen; nicht in uns, sondern in ihm leiden wir.?

Diese Form des Mitleids setzt den Grund der Empfindung in den An-
deren, dessen Leiden wir nicht iibernehmen kénnen. Insofern diese
unmégliche Ubernahme konstitutiv ist, ist die Empfindung nicht auf
eine natiirliche Anlage reduzierbar. Das Schweigen der Natur ange-
sichts der prinzipiellen Nachtriglichkeit der Fragestellung kann auch
von Rousseau nicht als affirmative Antwort gelesen werden. Der
Riickgang auf die Empfindung erweist sich hier als die Destruktion

303

https://dol.org/10.5771/8783485093637-267 - am 25.01.2026, 11:45:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495993637-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Ordnung der metaphysischen Begrifflichkeit und eréffnet die
Moglichkeit, dem Schweigen insofern gerecht zu werden, als es sich
zwar als jenseits des Begrifflichen erweist, aber deshalb genau so
wenig unter die Natur subsumiert werden kann. In dem Mafle, in dem
die Affektivitit eben nicht innerhalb der metaphysischen Dichotomien
aufgehoben ist, kiindigt sich das Aus-sich-Herausgehen als Metapher
fiir den Abschied von der versuchten Wiedereinschreibung der Emp-
findung in die Logik des Urspriinglichen an.

3. Asthetik — Stimme und Gesang, Kritik und Krise der Zeichen

Das Modell eines verdrangten Ursprungs bestimmt aber auch Rousse-
aus Genealogie der Musik. Die Stimme ist ndmlich urspriinglich un-
unterschieden Gesang und Sprechmelodie. Dal man den Gesang vom
Sprechen unterscheidet, ist ein historischer Abfall von einem ur-
spriinglichen Zustand. Wie J. Derrida ausfiihrt, ist es nicht unbedingt
leicht, diese Unterscheidungen einsichtig zu machen:

Rousseau schwankt also ... zwischen zwei Notwendigkeiten: er muf} die
Differenz zwischen dem System der stimmlichen Intervalle und dem der mu-
sikalischen Intervalle bestimmen, gleichzeitig jedoch daran festhalten, daf in
der urspriinglichen Stimme sdmtliche Anlagen zum Gesang verwahrt liegen.
Der Bel%riff der Imitation versohnt diese beiden Forderungen in zweideutiger
Weise.

Wie versohnt die Imitation die Forderungen? Wie gesagt, an der
Zweideutigkeit dieses Unterfangens besteht in der Tat kein Zweifel:
Denn einerseits setzt er mit dem Konzept der Imitation den Abfall von
der urspriinglich natiirlichen Einheit von Stimme und Gesang als un-
widerruflich, andererseits dient ihm genau die Katastrophe der Imita-
tion (des Sekundiren, Nicht-Urspriinglichen, Kiinstlichen) dazu, den
Gesang selbst an die verlorene Natiirlichkeit der Stimme zuriickzu-
binden:

Der melodische und als solcher bestimmbare Gesang ist nichts weiter als eine
friedliche und kiinstliche Imitation der Akzente der sprechenden und leiden-
schaftlichen Stimme: man schreit und wehklagt ohne zu singen; doch ahmt
man singend die Schreie und Wehklagen nach; und so wie die interessanteste
aller Imitationen die der menschlichen Leidenschaft ist, so ist die angenehm-
ste aller Imitationsweisen der Gesang.19

304

https://dol.org/10.5771/8783485093637-267 - am 25.01.2026, 11:45:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495993637-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Man kann sagen, da8 dieser Versuch, die urspriingliche Einheit der
Stimme als Natur und Prdsenz wiederherzustellen, gerade von der
Abwesenheit dieser Einheit zeugt. Wir werden gleich sehen, wie rele-
vant diese Operation fiir weite Bereiche des Sprechens iiber Musik ist.
Vorher lassen wir Derrida noch einmal die angefiihrte Stelle kommen-
tieren:

Die Natur bildet in mehreren Lagen den Boden, die untere Stufe, die es zu
verlassen, iiber die es hinauszugehen, aber zu der es auch wieder zuriickzu-
gelangen gilt. Zuriickzukehren, ohne die Differenz aufzuheben. Diese Diffe-
renz, die die Imitation von dem, was sie imitiert, trennt, mull verschwindend
klein sein.?’

Rousseau hat die Artikel iiber Musik in der von Diderot betreuten
Enzyklopidie verfafit. Beide waren selber Musiker und von ihrem
theoretischen Standpunkt her einig in der Ablehnung der Harmonie-
lehre Rameaus. Darauf werden wir noch zu sprechen kommen.
Rousseau schlédgt in einer ganz frithen Schrift, seiner Dissertation sur
la musique moderne (1742), ein neues Notationssystem vor. Diese Be-
strebungen fallen in die Zeit des Niedergangs der GeneralbaBschrift.
Das Continuo wird von einer anderen Form des Begleitens abgelost,
die man feines Accompagnement nennt. Als C. P. E. Bach 1762 den
zweiten Teil seines Versuchs iiber "die wahre Art, das Klavier zu
spielen," herausgibt, baut er seine GeneralbaBlehre auf dieser gewan-
delten Auffiihrungspraxis auf. Er vermerkt dazu im Vorwort:

§ 10. Wir sehen also, dal wir heut zu Tage wegen der Generalbaf3spieler
edler sind, als vor dem. Nichts, als die Feinigkeiten der jezigen Musik, sind
hieran Schuld. Man ist nicht mehr zufrieden, einen Accompagnisten zu haben,
der als ein wahrer musikalischer Pedant weiter nichts als Ziffern gesehen und
gespielet hat; der die dazugehorigen Regeln auswendig weifl und sie bloB
mechanisch ausiibt. Man verlangt etwas mehreres.”!

Wenn hier also, wie wir schon am Anfang in Kants Aufsatz gesehen
haben, eine Krise der Zeichen sich dadurch ausdriickt, dal man das
Vertrauen in ihren Wert verloren hat, dann sind insofern Parallelen zu
ziehen, als eine Reform des Zeichensystems genauso dringlich
scheint, wie die Methodenfrage in bezug auf die Metaphysik. Was
Bach unter anderem mit Rousseau verbindet, ist die Uberzeugung, daB
es einen von dieser Krise nicht gefidhrdeten Kern gibt. Dieser Kern

305

https://dol.org/10.5771/8783485093637-267 - am 25.01.2026, 11:45:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495993637-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

diente in der Geschichte der abendlidndischen Metaphysik dazu, einen
bestimmten Schriftbegriff zu denunzieren, die Schrift als fiir das We-
sen der Sprache duferlich und fiir die Selbstgegenwart der Bedeutun-
gen als bedrohlich zu verstehen. Wer "weiter nichts als Ziffern gese-
hen hat", hat im Prinzip nichts gesehen. Sein Unvermégen, zu beglei-
ten, weist sich dadurch aus, daB er nicht /esen kann, das heif3t, daB} die
Ziffern fiir ihn keinen rechten Sinn ergeben. Um denn Sinn zu erfas-
sen, um zu verstehen, ist es allemal besser, zu horen:

§ 16. Das fleiige Anhoren guter Musiken, wobei man auf gute Begleiter
genau Achtung giebt, ist besonders anzurathen; das Ohr wird dadurch gebil-
det und zur Aufmerksamkeit gewohnt.

§ 17. Diese genaue Aufmerksamkeit 148t keine Schonheit in der Musik ohne
Rithrung vorbey. Man empfindet sogleich, wie ein Musicus auf den andern
genau horet, und seinen Vortrag darnach einrichtet, damit sie vereint den
gesuchten Endzweck erreichen. Dieses Lauschen ist iiberhaupt bei der Musik

und also auch beim Accompagnement, ohngeachtet der besten Bezifferung,
unentbehrlich.”

Es ist augenfillig, wie einig sich der Sprachtheoretiker Rousseau und
der Musiktheoretiker Bach iiber die Stellung des Notationssystems
sind. Beide gehen davon aus, daB fiir die Methodik des Unterrichts die
Geschichte eines Zeichensystems irgendwann einmal zum Kollaps
filhren muB. Rousseau meint etwa ganz am Anfang seiner Disserta-
tion:

Es scheint erstaunlich zu sein, daB die musikalischen Zeichen solange im
Zustand der Unvollkommenheit, in dem wir sie heute sehen, geblieben sind,
und die Schwierigkeit, sie zu erlernen, hat die Offentlichkeit nicht darauf
hingewiesen, daB dies die Schuld der Schriftzeichen und nicht der Kunst sei.”?

Die Reinheit und Unversehrtheit der Kunst gegeniiber der Art und
Weise der Aufzeichnung wird betont, obwohl es sich um ein Verhilt-
nis handelt, das durch die Zeichen selbst verstellt, korrumpiert er-
scheint. Diese Korruption hat ihre Geschichte. Besser gesagt: Die
Geschichte des Notationssystems, seine Geschichtlichkeit ist selbst
die Korruption. Da sich die Signifikanten, die Zeichentrdger selbst,
als zeitbedingt und beschrinkt erweisen, besteht ihre Schuld darin, die
Entwicklung der Kunst nicht nachvollziehen zu kénnen. Sie sind, als
Kinder ihrer Zeit, keiner weiteren Perfektionierung fahig. Das Stigma

306

https://dol.org/10.5771/8783485093637-267 - am 25.01.2026, 11:45:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495993637-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ihres Ursprungs, daB sie namlich durch und durch sinnlich, in einem
schlechten Sinn geschichtlich und krisenanfillig sind, lastet als eine
schwere Hypothek auf ihnen:

Die Musik hat das Schicksal der Kiinste durchlaufen, die sich nur schrittweise
vervollkommnen: die Erfinder ihrer Schriftzeichen haben sich nur um den
Zustand, in dem sie sich zu ihrer Zeit befand, gesorgt, ohne den vorauszuse-
hen, zu dem sie in der Folge gelangen kénnte. Von daher ist es dazu gekom-
men, daf sich ihr System bald als mangelhaft erwiesen hat, und zwar umso
mehr, je mehr sich die Musik vervollkommnet hat. In dem Mafe, in dem man
voranschritt, etablierte man Regeln, um die auftretenden Mif3stdnde zu behe-
ben, und um eine zu begrenzte Ausdrucksform zu erweitern, die den neuen
Kombinationen nicht geniigen konnte, mit denen man sie téglich belud.**

Was hier allgemein iiber das Notationssystem und dessen Geschicht-
lichkeit gesagt wird, wiederholt sich auf der Ebene der Praxis des
Generalbasses. Achtet man auf die Rolle, die Entwicklung und Ver-
vollkommnung (perfection) in diesem Zusammenhang spielen, dann
muB man sich des Schemas bewufit zu werden versuchen, das es er-
moglicht, die sinnlichen Zeichen nicht an der Entwicklung der Musik
teilnehmen zu lassen. Der tragische Abfall von der natiirlichen Einheit
zwischen Stimme und Gesang verweist die Musik an ein bestimmtes
Schicksal (sort): Sie ist dazu angehalten, sich schrittweise zu vervoll-
kommnen, das heifit aber auch, daB sie in der Geschichte ihre Spuren
hinterlassen muf}. Die Aufzeichnung iiber ein Notationssystem be-
deutet in der Sicht Rousseaus immer eine drohende Gefahr; die Ge-
fahr des MiBverstindnisses, der Offenheit, die dem Zeichen inne-
wohnt. Als Zeichen mu} es erschlossen, interpretiert werden. Die
Frage, die sich Rousseau beziiglich der Notation stellt, ist die, ob die
Offenheit der Zeichen nicht die Entwicklung der Musik selbst unter-
schlagt. Indem namlich die Nomenklaturen (die Notationssysteme) —
wie man jedenfalls annehmen muB — aus ganz bestimmten, zeitbezo-
genen Problemen hervorgegangen sind, konnte natiirlich diese Zeitbe-
zogenheit, diese historisch-relative Determination, dem Streben der
Musik nach Vollkommenheit widerstehen. Dieses Streben nach Voll-
kommenbheit ist aber selbst nicht anders als ein Prozef}, als eine histo-
risch sich nach und nach erfiillende Entwicklung zu verstehen.

Und hier tut sich wieder das Paradox der Argumentation auf: Ei-
nerseits sind die Zeichen Ausdruck dafiir, daB die Entwicklung eine

307

https://dol.org/10.5771/8783485093637-267 - am 25.01.2026, 11:45:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495993637-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

offene im starken Sinn des Wortes ist. Diejenigen, die zu einem be-
stimmten Zeitpunkt Zeichensysteme einfiihren, sorgen sich nur um
den gegenwirtigen Zustand. Sie tragen der zukiinftigen Entwicklung
keine Rechnung und hemmen diese iiber eine Befrachtung der Zei-
chen mit bestimmten historischen Zusammenhéngen. Andererseits
aber zeigt sich die Musik als eine Kunstform in Entwicklung natiirlich
wesentlich auf ihre eigene Tradition und deren Sedimentierung ange-
wiesen. Wie sonst konnte sie von ihrer eigenen Vervollkommnung
zeugen? Wir versuchen hier, die Struktur der Argumentation zusam-
menzufassen: Es gibt eine gefihrliche Offenheit in bezug auf die Ent-
wicklung der Musik. Diese ist die Zukiinftigkeit, die Offenheit als
solche. Sie vertrédgt sich nicht mit dem Bediirfnis, die Geschichte der
Musik als eine unendliche Anndherung an den urspriinglichen Zu-
stand zu verstehen. Deshalb werden die Zeichen als Triger und Zeu-
gen dieser Offenheit angeklagt: Sie konnen als solche (als zu inter-
pretierende) nur die Unvollkommenheiten der Vergangenheit in sich
aufgenommen haben, um so die musikalische Entwicklung von ihrem
Weg zum verlorenen Ursprung abzubringen.

Das geht so weit, daB man beim Continuo-Spielen glaubt, auf die
Ziffern verzichten zu konnen. Man stiitzt sich zwar auf Erfahrung,
wenn man die Bezifferung fiir iiberfliissig hilt, bemerkt aber nicht,
daB die konkrete Disziplin, die sich hinter der Erfahrung verbirgt, ein
Zeichensystem auf die Art und Weise denunziert, als wiren die Zif-
fern als solche die Ursache schlechten Begleitens. Nicht, daB dies
nicht zutreffen kénnte: Man miifite aber dann prézisieren, daB dies in
einem kontingenten Zusammenhang stiinde, wihrend die Kritik an
den Zeichen als solchen einer metaphysischen Begrifflichkeit ent-
springt. In einer Klavierschule, die Diderot herausgegeben hat und die
in Form von Aufzeichnungen von (fiktiven?) Unterrichtsstunden ab-
gefafit ist, werden die letzten Schritte zur Abschaffung der lastigen
Ziffern unternommen. Der Vater der Klavierschiilerin, der Philosoph
(der in diesen Unterrichtsstunden ein kriftiges Wortchen mitzureden
hat), unterhilt sich eines Tages mit dem Klavierlehrer. Dieser meint:
"Begleitung ist eine Art Lektiire, die zwar durch die Kenntnis der
Harmonielehre verstindlicher wird, aber Ubung und Zeit verlangt."25
Der Vater meint darauf:

308

https://dol.org/10.5771/8783485093637-267 - am 25.01.2026, 11:45:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495993637-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ich verstehe: die Ubung in den Modulationen®, die bestindige Anwendung
der Akkorde, die Leichtigkeit, sie auf bestimmte Noten der Tonleiter zu be-
ziehen, zu denen sie gehoren, und die Ausbildung des Gehors machen zuwei-
len eine Bezifferung entbehrlich. Aber immer? Gut begleiten ohne Ziffern?®

Der Lehrer scheint den Philosophen in seinem Zweifel zunichst zu
bestdrken, meint dann aber, daB das Mitlesen der Melodie bei entspre-
chender Ubung die Bezifferung iiberfliissig macht:

Ich habe selbst bemerkt, dal meine Schiiler durch die Melodie sicherer ge-
filhrt werden als durch zweideutige Ziffern. Melodie und BaB geniigen, um
ihnen die Verkniipfung der Modulationen, die Harmonien und Akkorde anzu-
zeigen, und mehr brauchen sie nicht. Der Geschmack besorgt das iibrige, und
der Geschmack kommt mit der Zeit.”’

Man braucht wohl kaum dazu zu sagen, da8 diese Art von Accom-
pagnement natiirlich notierbar ist, wie auch weder Rousseau noch
Diderot die Notation an sich abschaffen mochten. Es gilt fiir uns nur,
die Implikation des systematischen Miftrauens gegeniiber der Noten-
schrift auf ihre metaphysischen Voraussetzungen hin zu befragen. Da-
zu ist in dem gerade zitierten Gesprich eine wichtige Bemerkung ge-
fallen. Bei aller Verachtung gegeniiber den Signaturen stellt sich da
ein groBes Vertrauen gegeniiber der Melodie ein. Dieses Vertrauen
teilen Diderot und Rousseau. Und darin liegt ihre gemeinsame Spitze
gegen Rameau und dessen Harmonielehre.

Gegen dessen GrundbaBmodell, das die Notwendigkeit einer musi-
kalischen Bewegung (Dissonanz-Auflosung) anhand der Oberton-
struktur erkliren moéchte, wird von Diderot ein anderes Modell mit
den Termini appels (Rufe) und chocs (VerstoBe) propagiert. Die
Rhetorik der Argumentation ist dabei sehr aufschluBreich:

Aber die Akkorde, die so hdufig in jene musikalische Komposition einge-
streut sind, in denen man nur die Septime (la sensible), die Sekunde, die
Quarte und die kleine Sexte findet, bilden noch einen anderen Einwand gegen
den GrundbaB und seinen Erfinder. Was tut nun ein guter Logiker und was
eine guter Physiker, wenn er auf ein Phdnomen stoBt, das seiner Hypothese
widerspricht? Er 148t die Hypothese fallen. Was aber tut ein Systematiker? Er
ibt Zwang aus, er verdreht die Tatsachen so lange, bis sie sich — wohl oder
iibel — seinen Ideen fiigen. Das hat auch Rameau getan.

Wenn sich Diderot hier so vehement gegen spekulatives Denken ab-
setzt, dann miissen wir umso kritischer mit seiner eigenen Theorie

309

https://dol.org/10.5771/8783485093637-267 - am 25.01.2026, 11:45:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495993637-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

verfahren. Es bestitigt sich dabei, daB sich die Melodielehre ganz eng
an einen Ursprung anzuschmiegen versucht, der nicht wiederherge-
stellt werden kann. Wir erinnern uns, dal Rousseau daraus das Prin-
zip der Imitation ableitete. Daf} die Natur sowohl in der Sprach- als
auch in der Kunsttheorie den immer verlorenen Ursprung darstellt,
daran erinnert uns auch Foucault. Er weist dariiber hinaus darauf hin,
daB der Verlust der Unmittelbarkeit genau aus dieser Theorie heraus
zu verstehen ist. Die Sprache, als Mittel des kommunikativen Austau-
sches, ist urspriinglich Gabe:

Rousseau brachte im Discours sur l'inégalité zum Ausdruck, daf} keine Spra-
che auf einer Vereinbarung zwischen Menschen beruhen kann, weil diese
Vereinbarung bereits eine erstellte, anerkannte und praktizierte Sprache vor-
aussetzt. Man muf sich die Sprache also als empfangen und nicht von den
Menschen konstruiert vorstellen. In der Tat bestitigt die Gebardensprache
diese Notwendigkeit und macht jene Hypothese nutzlos. Der Mensch emp-
fangt von der Natur die Moglichkeit, Zeichen zu geben, und diese Zeichen
dienen ihm zunichst zur Verstandigung mit anderen Menschen, um die aus-
zuwihlen, die beibehalten bleiben, und um die ihnen zuerkannten Werte, die
Regeln des Gebrauchs festzusetzen.”

Die Funktion der Natur wandelt sich natiirlich, wenn es um die Kunst
geht. Dennoch behilt sie den Ort des Ursprungs bei, das gilt fiir Dide-
rot genauso wie fiir Rousseau. Was die Melodik in Gang setzt, ist das
notwendige Abweichen vom Ursprung. Das Abweichen bedeutet aber
ebenso die Moglichkeit zu freudiger Riickehr:

Melodie und Harmonie bieten uns unaufhorlich nur eine Kette von mehr oder
weniger langen Abweichungen (écarts), eine Reihe von mehr oder weniger
groben 'VerstoBen' (chocs), eine Wiederholung von mehr oder weniger wirk-
samen Rufen an die Natur dar, der wir nachtrauern, wenn wir sie verlassen

haben, und die wir nur verlassen, um sie mit umso groferer Freude wiederzu-
30
finden.

In seiner scharfen Kritik an Rameau entwickelt Rousseau dhnliche
Gedanken. Wir erinnern uns, dafl das Mifitrauen gegeniiber den bezif-
ferten Béssen mit einem groBen Vertrauen gegeniiber der suggestiven
Kraft der Melodie verbunden war. Sie bringt die Schrift zum Schwei-
gen, indem sie den Ursprung des Gesangs, die reine, sich selbst ge-
genwirtige Stimme bewahrt. Das tut sie, indem sie einen Sinn stiftet,

310

https://dol.org/10.5771/8783485093637-267 - am 25.01.2026, 11:45:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495993637-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der den Schriftzeichen und den einfachen sinnlichen Empfindungen,
in denen die sensuellen Daten erscheinen, duBerlich ist:

Ein Worterbuch mit ausgewéhlten Wortern macht sowenig eine feierliche
Ansprache wie eine Sammlung guter Akkorde ein Musikstiick: es braucht
einen Sinn, es braucht eine Verbindung, in der Musik wie in der Sprache; es
muf} etwas von dem, was vorausgeht, auf das, was nachfolgt, iibertragen wer-
den, damit das Ganze eine Gesamtheit ausmache und wirklich eins genannt
werden kann. Nun 148t sich aber die zusammengesetzte Empfindung, die aus
einem vollkommenen Akkord resultiert, in die absolute Empfindung all der
Tone auflosen, aus denen er zusammengesetzt ist, und in die vergleichende
Empfindung jedes einzelnen Intervalles, die diese selben Tone untereinander
bilden, so daB es in diesem Akkord nichts gibt, was iiber das sinnlich Wahr-
nehmbare hinausginge.3l

Frappierend an der Formulierung der Konsistenz des Sinns mag er-
scheinen, daB es sich um eine permanente Ubertragung handelt. Denn
die Priasenz des musikalischen Diskurses ist keine augenblickshafte,
fliichtige. Der Sinn konstituiert sich als Metapher der verlorenen Ein-
heit der Stimme. Der Gesang garantiert die Nédhe zur lebendigen Re-
de. Indem er ihre Merkmale imitiert, wird er selbst zur Rede, und
zwar mit Perioden, Phrasen und Pausen. Genau diese Charakterisitika
sind es, die eine Harmonielehre nicht begriinden kann, weshalb sie
von Rousseau auch als der Melodie gegeniiber abgeleitet dargestellt
wird. Dadurch wird aber das einfache sensualistische Empfindungs-
datum fiir die Asthetik als ungeniigend betrachtet. Auch hier also gilt,
daB die Empfindung ihren Grund nicht in sich selbst findet.

4. Die Empfindung als Ubergang zur Kontroverse —
Austausch und Produktion

Wie ist es nun um ein Projekt bestellt, das sich ganz und gar der
Schrift ausliefert? Mul man dem Versuch iiber die wahre Art, das
Klavier zu spielen nicht von vornherein mifitrauen? Bach selbst
scheint ja mehr auf das Ohr der Lernenden zu vertrauen, wie wir ge-
sehen haben. Auflerdem laBt sich hinter der Ablehnung Rameaus eine
gewaltige Reserve gegeniiber der Harmonie im allgemeinen und so
auch gegeniiber der Kunst des Begleitens, des Ausharmonisierens,
vermuten. Es bedarf also einer Rechtfertigung fiir ein solches Projekt:

311

https://dol.org/10.5771/8783485093637-267 - am 25.01.2026, 11:45:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495993637-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der vornehmste Inhalt dieser Anleitung, wodurch sie sich von allen noch
bisher bekannten Generalballehrbiichern unterscheidet, betrift das feine Ac-
compagnement. Die Anmerkungen iiber das letztere sind nicht aus blosser
Speculation entstanden, sondern die Erfahrung hat sie hervorgebracht und das
Wahre, welches sie enthalten, bestitiget. Eine Erfahrung, welcher, ohne
Ruhmredigkeit zu sagen, sich vielleicht niemand rilhmen kann, weil sie aus
einer vieljdhrigen Bearbeitung des guten Geschmacks, bey einer musikali-
schen Ausfiihrung, welche nicht besser seyn kann, erwachsen.’

Wir kénnen hier noch etwas entdecken, was bei Rousseau vielleicht
nur in der Dissertation eine Rolle spielt. Man kénnte Bachs Engage-
ment fur das feine Accompagnement als eine Kritik der Zeichendko-
nomie des GeneralbaBzeitalters verstehen. Auch wenn aus den ange-
fiihrten Zitaten hervorgeht, daB sich bis in die Methodik hinein jene
Denunziation der Schrift zugunsten einer Metaphysik des Gegenwir-
tigen, des Sinns, der Stimme und des Ursprungs durchhilt, so haben
wir doch mitverfolgt, wie sich diese Abwertung der Schrift in den
einzelnen Bereichen auswirkt. Deshalb ist der Versuch iiber die wahre
Art, das Klavier zu spielen auch ein wertvolles Dokument fiir eine
sehr konkrete Debatte, die im Hintergrund, wie wir zu zeigen versucht
haben, die Empfindung als zentralen asthetischen Begriff hat. Daf} die
Spur dieses Begriffs sich tief in die Dokumente der Zeit eingepragt
hat, ist wohl aus den angefiihrten Werken zu ersehen. In Verbindung
mit dem, was man als dsthetische Grundhaltung unter dem Namen
Geschmack kennt, sorgt die Empfindsamkeit, wenn sie in die Reflexi-
on, in die Erfahrung, in das Sprechen iiber Kunst eindringt, dafiir, daf3
sich Kontroversen entspannen. Da sie sich der Objektivierung ent-
zieht, wird sie sich niemals in gesicherte Erkenntnis verwandeln. Des-
halb gibt es auch offene Entwicklung in den Kiinsten im Sinne einer
radikalen Zukunft, die nichts Bestimmtes vorwegnimmt. Es ist das
eigenartige Verschwinden der Empfindung, das von dieser Zukunft
zeugt, indem sich das Empfinden einer Thematisierung entzieht, so-
bald man beginnt, darauf zuriickzukommen. Dieses Verschwinden ist
nicht eine zufillige Verfehlung, sondern ein Strukturmoment des
Sprechens iiber Musik.

So kann der Riickgang auf die Empfindung nicht als Restitution ei-
ner Unmittelbarkeit im Sinne der Entdeckung des "Eigentlichen" der
Asthetik miBverstanden werden. Dies ist vor allem dehalb wichtig,

312

https://dol.org/10.5771/8783485093637-267 - am 25.01.2026, 11:45:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495993637-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

weil gerade die Destruktion des Riickgangs auf die Affektivitit jene
Aporie, die sich zwischen dem Unbegrifflichen der Empfindung und
deren Vermittlung iiber den Ausdruck auftut, weder autheben noch
zuriickweisen darf. Die Unterbrechung der Bewegung scheint nur in
dem MafBe gegliickt, in dem ein kritisches Sprechen diese in der Be-
grifflichkeit selbst aufzufinden vermag. In dem MalBe, in dem sich
eine konsequente Analyse der Affektivitit anzundhern vermag, muf}
sich auch im Feld des Begrifflichen zeigen lassen, daB die Aporie der
Unmittelbarkeit das "Wesen", die Verfaftheit des Sprachlichen zu
verdndern imstande ist. Die Auflosung des theoretischen Interesses,
die die konsequente Kritik der Vermdgen und deren gegenseitige Be-
grenzung inauguriert, setzt eine subjektive Zweckmdfigkeit frei, die
als Bestimmungsgrund des dsthetischen Urteils sich von der theore-
tisch notwendigen Verbindung von Reprisentation und Objektivitit
absetzt.>> Genau, weil die Bestimmung im Asthetischen nicht die
Form einer Determination annimmt, sondern als Destination zu ver-
stehen ist, deren Zielpunkt keiner Kartographie der theoretischen Er-
fahrung zuginglich sein wird. Es handelt sich um das Aufbrechen, das
dem Vermégen zur Kultur eigen ist, einem Vermogen, das auf einer
Affektivitit beruht, deren Wesen nicht Erfiillung, Sattigung ist, son-
dern das Uberborden:

Es gibt noch ein Gefiihl von feinerer Art, welches entweder darum so genen-
net wird, weil man es ldnger ohne Sattigung und Erschopfung genieen kann,
oder weil es sozusagen eine Reizbarkeit der Seele voraussetzt, die diese
gleichsam zu tugendhaften Regungen geschickt macht, oder weil es Talente
oder Verstandesvorziige anzeigt, da im Gegenteil jene bei volliger Gedan-
kenlosigkeit statt finden konnen.*

Es handelt sich hier um das Gefiihl des Schonen und des Erhabenen.
Es weist den Zeitgenossen den Weg der Produktion, der Kulturarbeit,
der Sublimation und der Kritik, aber es erteilt einen noch michtigeren
Auftrag. Indem es sich der Objektivierung enzieht, kiindigt sich in
ihm eine Verbindlichkeit an, die in eine verwandelte Natur Ziige ein-
zuschreiben beginnt, die uns gleichermaBen vertraut und fremd vor-
kommen:

Demnach kann wahre Tugend nur auf Grundsétze gepfropft werden, welche,
je allgemeiner sie sind, desto erhabener und edler wird sie. Diese Grundsétze
sind nicht spekulativische Regeln, sondern das BewuBtsein eines Gefiihls, das

313

https://dol.org/10.5771/8783485093637-267 - am 25.01.2026, 11:45:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495993637-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

in jedem menschlichen Busen lebt und sich weiter als auf die besondere
Griinde des Mitleidens und der Gefilligkeit erstreckt. Ich glaube, ich fasse
alles zusammen, wenn ich sage: es sei das Gefiihl von der Schéonheit und der
Wiirde der menschlichen Natur.*

In dem MabBe, in dem die Empfindung iiber den Begriff und die Vor-
stellung hinaus zu verpflichten versteht, die wir uns von ihr machen,
geht es auch darum, ihrer Uneinholbarkeit gerecht zu werden. Wie an-
gedeutet, sprengt diese Uneinholbarkeit eher die Vorstellung und die
Sprache, als daB sie diese ermoglicht. Die Bedingungen der Moderne,
sofern sie auf das kritische Werk Kants zuriickgehen, weisen insofern
eine paradoxe Affinitit mit dem von ihr wenig geliebten Diskurs iiber
die Empfindung auf, als es hier nicht so sehr um eine apriorische
Synthseis als vielmehr um eine transzendentale Explosion geht. In
diesem Sinne auch transformiert sich das Schema des isthetischen
Urteils in eine bestindig geforderte Erweiterung des (Kunst-)Begriffs.

Anmerkungen

' Die Praxis des "Generalbasses" (basso continuo) bezeichnet jene die Barockzeit
bestimmende Art des Begleitens, bei der nur die BaBstimme ausnotiert wurde, wih-
rend die ibrigen Stimmen durch Ziffern, die die harmonischen Beziehungen zum
BaBton ausdriicken, dargestellt wurden. Die gebrauchlichen Instrumente fiir das Con-
tinuo waren Tasteninstrumente wie Cembalo oder Orgel und Saiteninstrumente wie
Laute. Diese Notations- und Auffiihrungspraxis verschwand in der zweiten Halfte des
18. Jahrhunderts mit dem Aufkommen der Klassik.

Die "Abwesenheit eines Werkes", von der M. FOUCAULT spricht.

Vgl. im Zusammenhang mit der Reprdsentation im klassischen Zeitalter unter
al.‘ndcrem M. FoucAULT, Die Ordnung der Dinge, Frankfurt/M: Suhrkamp 1974.

Vgl. J. DERRIDA, Grammatologie, Frankfurt/M: Suhrkamp 1974.

Vgl. M. MERLEAU-PONTY, Das Sichtbare und das Unsichtbare, Miinchen: Fink
1994. Wir fiihren eine Stelle an, wo es um die Notwendigkeit einer musikalischen
Aussage geht: "Nur das unsichtbare und sozusagen schwache Sein ist zu dieser ge-
dringten Textur fahig. Es gibt eine strenge Idealitit in diesen Erfahrungen, die Erfah-
rungen des Fleisches sind: die Momente der Sonate und die Fragmente des Lichtfel-
des haften aneinander durch einen begriffslosen Zusammenhang, der von derselben
Art ist wie der Zusammenhang zwischen den Teilen oder wie der zwischen meinem
Leib und der Welt." (198 £.)

Vgl. E. HUSSERL, Analysen zur passiven Synthesis (Husserliana XI), Den Haag:
Nijhoff 1964, 308-335 (BewuBtsein und Sinn — Sinn und Noema).

314

https://dol.org/10.5771/8783485093637-267 - am 25.01.2026, 11:45:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495993637-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Vgl. W. BENJAMIN, Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbar-
keit, Frankfurt/M: Suhrkamp 1966.

E. SucHALLA (Hg.), Carl Philipp Emanuel Bach im Spiegel seiner Zeit, Hildesheim:
Olms 1993, 153.

Uber die Deutlichkeit der Grundsitze der natiirlichen Theologie und der Moral, in:
I. KANT, Vorkritische Schriften bis 1768, Zweiter Teil (Werke II, hg. von
Vg WEISCHEDEL), Frankfurt/M: Suhrkamp 1968, 754.

- Ebenda 756.
0 Ebenda 770.
- Ebenda 771.

Ebenda 772.
¥ Ebenda 771.

Ebenda 772.

' Ebenda 772.

J. J. ROUSSEAU, Essai sur l'origine des langues; zit. J. DERRIDA, Grammatologie,
Frankfurt/M: Suhrkamp 327.

J. DERRIDA, Grammatologie, 338.

OJ J. ROUSSEAU, Dictionnaire de musique; zit. J. DERRIDA, Grammatologie, 339.

J DERRIDA, Grammatologie, 339.

'c.P.E BACH, Versuch iiber die wahre Art, das Clavier zu spielen, Zweiter Teil,
Berlin 1762, 3.

22 Ebenda 4.

J. J. ROUSSEAU, Dissertation sur la musique moderne, in: Oeuvres Compleétes IV,
Paris: Lahure 1857, 507 f.: "Il paroit étonnant que les signes de la musique étant
restés aussi longtemps dans l'état d'imperfection ou nous les voyons encore au-
Jourd'hui, la difficulté de l'apprendre n'ait pas averti le public que c'étoit la faute des
caractéres et non pas celle de l'art.” (Ubers. K. N.)

Ebenda 508: "La musique a eu le sort des arts qui ne se perfectionnent que succes-
sivement: les inventeurs de ses caractéres n'ont songé qu'a l'état ou elle se trouvoit de
leur temps, sans prévoir celui ou elle pourroit parvenir dans la suite. 1l est arrivé de
la que leur systéme s'est bientdt trouvé défectueux, et d'autant plus défectueux, que
l'art s'est plus perfectionné: a mesure qu'on avangoit, on établissoit des régles pour
remédier aux inconvéniens présents, et pour multiplier une expression trop bornée,
qui ne pouvoit suffire aux nouvelles combinaisons dont on la chargeoit tous les
jzours

D. DIDEROT, Aus der Klavierschule von Bemetzrieder, in: Asthetische Schriften I,
Berlin: Aufbau Verlag 1967, 329-356.

# Modulation ist der musiktheoretische Begriff fiir den Wechsel von einer Tonart in
eéne andere (4nm. N. K.).
- D. DIDEROT, Aus der Klavierschule, 345 f.
28 Ebenda 346.
Ebenda 353.
® M. FOUCAULT, Die Ordnung der Dinge, 148.

315

https://dol.org/10.5771/8783485093637-267 - am 25.01.2026, 11:45:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495993637-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

% D. DipEROT, Aus der Klavierschule, 352.

J. J. ROUSSEAU, Artikel Harmonie in der Enzyklopidie; zit. J. DERRIDA, Gramma-
t(z)logie, 339.

C. P. E. BAcH, Versuch iiber die wahre Art, das Clavier zu spielen, 2. Teil, 3 (Vor-
rede).
» Vegl. I. KanT, Kritik der Urteilskraft (Werke X, hg. von W. WEISCHEDEL), Frank-
ﬁalrt/M: Suhrkamp 1968, § 11.

1. KANT, Beobachtungen iiber das Gefiihl des Schonen und Erhabenen, in: Vorkriti-
gghc Schriften bis 1768, Zweiter Teil, 826 f.

Ebenda 836 f.

316

https://dol.org/10.5771/8783485093637-267 - am 25.01.2026, 11:45:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495993637-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

