
Empfindung verpflichtet
Die Krise der Zeichen und die Ordnung der Klänge

Klaus Neundlinger (Wien)

1. Vorbemerkung
Der Niedergang der Generalbaß-Schrift1 und der damit verbundenen 
Aufführungspraxis steht für eine Wende in der Entwicklung der Mu­
sik: An der Oberfläche dieser Geschichte löste die klassische Ästhetik 
den barocken Geist ab, dessen Zeichen immer mehr den Verdächti­
gungen der Musiker ausgesetzt waren, bis sie - nach mannigfachen 
Reformversuchen- zum Verstummen gebracht wurden. Will man 
sich dieser Transformation anhand der Auseinandersetzung mit dem 
theoretischen Werk C. P. E. Bachs, eines prominenten Reformers die­
ser Zeit, nähern, so muß man die Tradition, die sich den experimen­
tellen Mut dieses Zeitgenossen bald einverleibt hatte, aus ihrer ober­
flächlichen Homogenität lösen. Es gilt, den Buchstaben auszusetzen, 
der sich uns als Dokument gibt, um die Überschreibung, die für jedes 
Dokument konstitutiv ist, samt deren geschichtlicher Wirksamkeit un­
tersuchen zu können. Dabei soll natürlich nicht das Dokument eines 
Verlustes erstellt werden, sondern gerade in der Thematisierung des­
sen, was sich der Sprache der Dokumente nicht beugt,2 der Raum be­
schrieben werden, der den ästhetischen Transformationen zugrunde­
liegt. Wir wollen hier Begriffe bereitstellen, die es ermöglichen, die 
von uns gewählten Dokumente in einen segmenhaften Zusammenhang 
zu stellen. Da sie sich, wie gesagt, der Praxis des Dokumentierens 
nicht einverleiben lassen, stehen sie auch in Opposition zum Versuch, 
dokumentierbare ästhetische Transformationen theoretisch-philoso­
phisch zu "untermauern". In dieser spezifischen Verfaßtheit wird man 
sie gegen bestimmte Verfahren, Tradition herzustellen, wenden kön­
nen.

Die augenfälligste Antinomie, die uns an verschiedenen Stellen be­
gegnen wird, ist die zwischen der Unmittelbarkeit, die sich mit dem 

297

https://doi.org/10.5771/9783495993637-297 - am 25.01.2026, 11:45:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Begriff der Empfindung einstellt, und der vermittelnden Geschicht­
lichkeit, die mit den Begriffen Erfahrung, Kultur, Produktion, aber 
auch einem bestimmten Zeichenbegriff3 verbunden ist. Dieser Gegen­
satz und seine Wirksamkeit in den angeführten Schriften beinhaltet 
entscheidende Voraussetzungen für eine etwaige Analyse der ästheti­
schen Erfahrung. Wie sich herausstellen wird, besteht der Versuch, 
die ursprüngliche Unmittelbarkeit der Empfindung zu retten, in der 
Abkehr von einer unverständlich gewordenen, verdächtigen Schrift. 
Man wird nicht zu einer produktiven Analytik der ästhetischen Erfah­
rung kommen, wenn man diese Bewegung, die sich als symptomatisch 
für den Zeichenbegriff unserer Tradition herausstellen läßt,4 wieder­
holt. Man begibt sich dadurch der Möglichkeit, das Unsichtbare5 der 
Transformation zu denken und empfindlich zu werden gegenüber der 
wesentlichen Verdeckung, die uns vom Bruch der Erneuerung und da­
mit von einer Zukunft kündet, die keinem antizipativen Horizont äh­
neln kann. Das produktive Moment dieser Analytik besteht darin, die 
Empfindung jenseits einer gegenständlichen Erfülltheit6 zu denken. 
Auf diesem Wege der Analyse wird es wohl möglich sein, deren pro­
duktives Moment in die Rezeption und in die Kritik einzuschreiben, 
um so den Kulturbegriff aus den Fängen des Archivs zu befreien.7

Bevor die Schriften Kants, Rousseaus, Diderots und C. P. E. Bachs 
auf das hin untersucht werden, was sich in ihnen nicht zeigt, stellen 
wir noch ein Zeitdokument voran, dessen Struktur sich am Schluß in 
einem anderen Licht zeigen wird. Es handelt sich um eine Rezension 
zum Klavierwerk C. P. E. Bachs, das - gewollt oder ungewollt - jene 
Zeitlichkeit, die wir schon andeuteten, über die Kategorie des Neuen, 
in das Feld des Geistes einführt. Daß der musikalische (oder, weiter 
gefaßt, der ästhetische) Geist einer Bildung unterliegt, steht für den zu 
besprechenden Zeitraum außer Frage. Weil sich dieser aber über das 
Genie ausdrückt, dessen Identität sich durch Habitualitäten wie Stil 
oder Technik konstituiert, Phänomene, die auf die Reproduktion an­
gewiesen sind, scheint die Originalität nur schwer damit vereinbar zu 
sein:
Das musikalische Genie unsers vortrefflichen Bachs scheint in der That uner­
schöpflich zu seyn. Man mag seine Sonaten, Rondo's oder Fantasien, so wie 
er sie nach und nach herausgegeben, ansehen, und unter sich vergleichen, wie 
man will, man wird immer wieder finden, daß jedes Stück gleichsam von ganz 

298

https://doi.org/10.5771/9783495993637-297 - am 25.01.2026, 11:45:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


neuer Erfindung sey, und seine Originalität habe, obgleich in allen der Bachi- 
sche Geist unverkennbar ist, so daß man diesen Componisten im eigentlichen 
Verstände den unvergleichlichen nennen kann.8

Die Wege, die Carl Philipp auch schon für seine Zeitgenossen eröff­
net hat, führen uns dazu, der innovativen Kraft nachzuspüren, die sich 
keinem Vergleich beugen wird. Was sich an dieser Stelle öffnet, ohne 
daß die damit verbundene Gefahr besonders spürbar würde, läßt sich 
dadurch erahnen, daß der die Identität garantierende Vergleich für die 
künstlerische Produktion und deren Bewertung tendenziell außer 
Geltung gesetzt werden muß. Lassen wir einmal hintangestellt, inwie­
fern die Unvergleichlichkeit auch hier für eine Instanz veranschlagt 
wird, die eine vorausgehende Identität gegen das Zerbersten der Kate- 
gorialität im Aufbrechen des Neuen absichert. Das kann für uns nur 
bedeuten, uns mit umso größerer Vorsicht dem anzunähem, was sich 
unserer Zeugenschaft entzieht - nicht, weil es vergangen wäre in ei­
nem schlechten Sinn, nämlich verarbeitet, abgefertigt, einverleibt, 
sondern weil unsere Zeugenschaft hier nur bedeuten kann, die Doku­
mente aus dieser Vergangenheit zu entlassen, indem wir uns ihnen 
nähern, ohne sie uns anzueignen.

2. Moral - Grundsatz und Spaltung des Grundes

Wir beginnen mit dem Bereich der Moral. Bevor nämlich Kant mit 
der zweiten Kritik jedes Gefühlsmoment aus dem Bereich der Ethik 
verbannt hatte, bevor er also mit seinem kritischen Werk seine syste­
matische Philosophie ausarbeitete, war er von philosophischen Strö­
mungen beeinflußt, die in der Empfindung durchaus die Grundlage 
für jedes moralische Gesetz gesehen haben. Er geht allerdings davon 
aus, daß die Unmittelbarkeit der moralischen Empfindung erst durch 
eine philosophische Analyse erschlossen werden kann. Damit ist ver­
bunden, daß Kant zu dieser Zeit nach einer für die Philosophie ad­
äquaten Methode sucht, die für die relevanten Bereiche der Erkennt­
nis und der Moral sichere Fundamente liefert. Die Schwierigkeit liegt 
darin, daß die Philosophie mit Begriffen arbeiten muß, denen von 
vornherein eine gewisse Vieldeutigkeit anhängt. Sie kann ihre Grund­
begriffe nicht - wie die Mathematik - aus Definitionen gewinnen:

299

https://doi.org/10.5771/9783495993637-297 - am 25.01.2026, 11:45:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In der Mathematik ist die Bedeutung der Zeichen sicher, weil man sich 
leichtlich bewußt werden kann, welche man ihnen hat erteilen wollen. In der 
Philosophie überhaupt, und in der Metaphysik insonderheit, haben die Worte 
ihre Bedeutung durch den Redegebrauch, außer insofeme sie ihnen durch 
logische Einschränkung genauer ist bestimmt worden.9

Wichtig ist hier, festzuhalten, daß es sich bei der Methodik um eine 
Analyse der verwendeten Zeichen handelt, um eine Feststellung ihres 
evidenten Gehaltes. Das Mißtrauen gegenüber den Zeichen ist ein 
sehr verbreitetes und in bestimmter Hinsicht ein Erbe der abendländi­
schen Philosophiegeschichte. Das bedeutet in diesem Fall, daß eine 
sichere Analyse nur vonstatten geht, wenn sie auf eine unmittelbare 
innere Erfahrung zurückkommen kann, die, wie wir angedeutet haben, 
dennoch selbst nie als solche vorliegt, sondern aus einem Geflecht an 
Meinungen und Bedeutungen herausgelöst werden muß. Später wird 
sich zeigen, wie diese Krise der Erfahrung immer als eine Krise der 
Zeichen interpretiert wird. Für Kant hatte das Zurückfuhren der Be- 
grifflichkeit auf eine zugrundeliegende Erfahrung zusehends den 
Sinn, daß er dadurch die Grenzen der Analytik aufzuzeigen ver­
mochte. Metaphysik sollte nur in dem Maße möglich sein, in dem sich 
die Empfindung klar vom Begriff absetzen ließe:
Ebenso in der Metaphysik [sc. wie in der Newtonschen Physik, N. K.]: suchet 
eine innere Erfahrung, das ist. ein unmittelbares augenscheinliches Bewußt­
sein, diejenige Merkmale auf, die gewiß im Begriffe von irgendeiner Beschaf­
fenheit liegen, und ob ihr gleich das ganze Wesen der Sache nicht kennet, so 
könnt ihr euch doch derselben sicher bedienen, um vieles in dem Dinge dar­
aus herzuleiten.10

Diese Analytik hat, wie bereits angedeutet, ihre Grenzen. Da sie als 
Analyse an einen bestimmten Inhalt oder Vollzug gebunden ist, 
scheint sie auf eine tragische Art und Weise an ihren eigenen Voraus­
setzungen zu leiden. Wenn wir es uns zur Aufgabe machen, die Deut­
lichkeit der Grundsätze zu beweisen, so müßten wir in bezug auf die 
Moral zeigen, daß eine Handlung, soll sie unter einem verbindlichen 
Grundsatz stehen, zugleich unmittelbar (das heißt nicht unter einem 
bestimmten Zweck stehend) und notwendig sein muß. Es geht in die­
sem Text eben darum, die Grundlagen von ethischen Sätzen zu analy­
sieren. Dabei gibt es ein Verhältnis, das für diese Art von Sätzen 
grundlegend ist: ”Ich soll nämlich etwas tun (als ein Mittel), wenn ich 

300

https://doi.org/10.5771/9783495993637-297 - am 25.01.2026, 11:45:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


etwas anders (als einen Zweck) will, oder ich soll unmittelbar etwas 
anders (als einen Zweck) tun und würklich machen.”11 Im Bereich der 
Mittel, sagt Kant, gibt es keine Verbindlichkeiten, weil jedes Mittel 
immer noch auf einen Zweck verweist, also immer nur ”Anweisung 
eines geschickten Verhaltens” sein kann. Wir müssen uns also an die 
Zwecke wenden. Hier kommt Kant auf zwei konkurrierende Beispiel­
sätze, die für sich die grundlegende Geltung beanspruchen. Der eine 
heißt: ”Ich soll die gesamte größte Vollkommenheit befördern”, der 
andere: ”Ich soll dem Willen Gottes gemäß handeln". Wie gesagt, 
sollte einer davon sich als gültig erweisen, dann
muß dieser Satz, wenn er eine Regel und Grund der Verbindlichkeit sein soll, 
die Handlung als unmittelbar notwendig, und nicht unter der Bedingung eines 
gewissen Zwecks gebieten. Und hier finden wir, daß eine solche unmittelbare 
oberste Regel aller Verbindlichkeit schlechterdings unerweislich sein müsse. 
Denn es ist aus keiner Betrachtung eines Dinges oder Begriffes, welche es 
auch sei, möglich, zu erkennen und zu schließen, was man tun solle, wenn 
dasjenige, was vorausgesetzt ist, nicht ein Zweck und die Handlung ein Mittel 
ist. Dieses aber muß es nicht sein, weil es alsdann keine Formel der Verbind-

12 lichkeit, sondern der problematischen Geschicklichkeit sein würde.

Es kann also keine materiale Unmittelbarkeit geben, wenn ich analy­
tisch vorgehe, weil ich immer von einem inhaltlich bestimmten Satz 
ausgehe. Dies schließt also die Frage: "Was soll ich tun?" ein. Diese 
Frage kann ich aber nie stellen, ohne eine inhaltlich bestimmte Ant­
wort zu erwarten. Die Antwort - eine Regel - setzt aber voraus, daß 
ich mit einer Handlung ein bestimmtes Ziel erreichen will. Die Hand­
lung müßte, wie wir gesehen haben, selbst der Zweck sein, um sich 
als notwendig zu erweisen, weil nur dieser eine Unmittelbarkeit im 
Sinne eines Nicht-weiter-Verweisens darstellen könnte, eine analyti­
sche Unmittelbarkeit also. Die Unmittelbarkeit ist hier sozusagen 
gespalten: Gibt es eine Handlung, die nicht auf einen anderen Sach­
verhalt verweist, der für ihre Verbindlichkeit einstehen würde, dann 
gilt diese als "unmittelbar gut". Ihren Formalgrund hat sie in einem 
anderen Satz, der ihr aber keinen Zweck vorschreibt, deshalb ist sie 
unmittelbar. Die Analyse führt also zurück auf eine nicht weiter auf­
lösbare Evidenz, eine moralische Gewißheit, die sich aber von der 
erkenntnistheoretischen unterscheidet. Ihr Grund nämlich ist die Emp­
findung:

301

https://doi.org/10.5771/9783495993637-297 - am 25.01.2026, 11:45:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gleichwie es nun unzergliederliche Begriffe des Wahren, das ist desjenigen, 
was in den Gegenständen der Erkenntnis, vor sich betrachtet, angetroffen 
wird, gibt, also gibt es auch ein unauflösliches Gefühl des Guten (dieses wird 
niemals in einem Dinge schlechthin, sondern immer beziehungsweise auf ein 
empfindendes Wesen angetroffen).13

Das Problem des moralischen Gefühls ist also nicht, daß es einer me­
thodischen Aufklärung nicht zugänglich wäre. Im Gegenteil läßt sich 
über eine Analytik ein Grundsatz angeben, dessen Evidenz der er­
kenntnismäßigen Erfahrung um nichts nachsteht. Da sich die Evidenz 
selber nicht begrifflich fassen läßt, ohne deswegen aus dem philoso­
phischen Diskurs auszuscheiden, weil es sich in dieser Empfindung 
gerade um die Grenze der analytischen Methode handelt, eröffnet sich 
die Frage nach dem Grund. Dieser läßt sich nie objektivieren, sofern 
ihm die Materialität zukommen soll, von der analytisch aufweisbar 
ist, daß ihr "Wesen" nicht in Bedeutungsstrukturen aufgeht. Die Emp­
findung verweist auf ein Empfindendes, dessen Rezeptivität sich nicht 
der strukturalen Ordnung verdankt. Dieses empfindende Subjekt führt 
zwar in einer Reflexion die Analyse der Bedeutungen (der Zeichen) 
durch, es kann sich aber auch als Empfindendes (als wesenhaft pas­
siv) nicht selbst als Grund seiner Empfindung setzen, ohne die Hete­
rogenität der Passivität und der struktural-begrifflichen Ordnung zu 
verwischen.

Die Unmittelbarkeit wird so gebrochen und teilt den Grund nach 
Formalität und Materialität. Für den Formalgrund gibt Kant den Satz 
an: "Tue das Vollkommenste, was durch dich möglich ist", oder ne­
gativ: "Unterlasse das, wodurch die durch dich größtmögliche Voll­
kommenheit verhindert wird."14 an. Aus formalen Grundsätzen für 
Erkenntnis läßt sich aber keine Wahrheit beweisen, und ebenso ist es 
mit den Regeln für das Gute bestellt. Sie verweisen auf nicht beweis­
bare materiale Grundsätze des Praktischen. Solch ein Grundsatz ist 
etwa "Liebe den, der dich liebt". Dieser Satz wird als "unmittelbar 
gut" vorgestellt, das heißt, man nimmt zwar an, daß er unter dem for­
malen Grundsatz steht, kann aber analytisch nicht zeigen, "warum 
eine besondere Vollkommenheit in der Gegenliebe stecke"15. Dadurch 
erhält der Satz aber aber seine ethische Bestimmung als Handlung, die 
nicht "auf eine versteckte Art auf ein gewisses andre Gut, welches 
durch Zergliederung kann gezeigt werden,"16 verweist. Diese Bestim­

302

https://doi.org/10.5771/9783495993637-297 - am 25.01.2026, 11:45:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mung ist es, die es ausschließt, daß die Handlung unter einem anderen 
materialen Grundsatz subsumiert werden kann. Die Unmittelbarkeit 
selbst ist es, auf die die Analyse der Zeichen abzielt, deren wesentli­
cher Charakter der Evidenz aber sich als prätendierte Einheit des 
Grundes methodisch entzieht.

Indem die Empfindung bei Rousseau zwar anderen Motivationen 
unterliegt, an manchen Stellen aber ein ähnliches Schicksal zu durch­
laufen scheint, sei der Versuch gestattet, auf eine Art "Dramaturgie 
der Empfindung" hinzuweisen, die sich aus dem Querschnitt ergibt, 
den wir durch die Letküre der verschiedenen Texte erstellen. Wenn 
auch die Ursprungsfrage (anders als die Frage nach dem Grund bei 
Kant) nicht aus einem analytisch-strukturalen, sondern aus einem 
historisch-genealogischen Zugang heraus gestellt wird, so erkennt 
man doch, daß die Umkehr der Fragestellung in einer ähnlichen Apo- 
rie mündet. Da sich der Ursprung der Empfindung in einem Rückgang 
im Sinne der Rekonstruktion der historischen Verläufe ankündigen 
muß, steht das Verfahren selbst für die konstitutive Verspätung der 
Frage. So scheint die Affektivität einerseits durch die Motivation der 
Rekonstruktion angedeutet, andererseits durch deren Notwendigkeit 
verdeckt. Soweit aber die Affektivität nur insofern Vermögen ist, als 
sie von der Ordnung ihres Ursprungs, der Natur, abweichen muß, 
bleibt die Heterogenität der Empfindung in bezug auf die maßgebliche 
Dichotomie Natur/Kultur auch hier gewahrt. Es zeigt sich nämlich, 
daß auch bei Rousseau sich die Empfindung dadurch auszeichnet, daß 
sie in ihrer Begründung den einheitlichen Grund aufhebt:
Obgleich das Mitleid dem Herzen des Menschen natürlich ist, bliebe es doch 
auf immer untätig ohne die Einbildungskraft, die es ins Spiel bringt. Wie nun 
lassen wir uns zum Mitleid bewegen? Indem wir uns aus uns selber heraus 
begeben, uns mit dem leidenden Wesen identifizieren. Wir leiden nur so weit, 
wie wir sein Leiden ermessen; nicht in uns, sondern in ihm leiden wir.

Diese Form des Mitleids setzt den Grund der Empfindung in den An­
deren, dessen Leiden wir nicht übernehmen können. Insofern diese 
unmögliche Übernahme konstitutiv ist, ist die Empfindung nicht auf 
eine natürliche Anlage reduzierbar. Das Schweigen der Natur ange­
sichts der prinzipiellen Nachträglichkeit der Fragestellung kann auch 
von Rousseau nicht als affirmative Antwort gelesen werden. Der 
Rückgang auf die Empfindung erweist sich hier als die Destruktion 

303

https://doi.org/10.5771/9783495993637-297 - am 25.01.2026, 11:45:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Ordnung der metaphysischen Begrifflichkeit und eröffnet die 
Möglichkeit, dem Schweigen insofern gerecht zu werden, als es sich 
zwar als jenseits des Begrifflichen erweist, aber deshalb genau so 
wenig unter die Natur subsumiert werden kann. In dem Maße, in dem 
die Affektivität eben nicht innerhalb der metaphysischen Dichotomien 
aufgehoben ist, kündigt sich das Aus-sich-Herausgehen als Metapher 
für den Abschied von der versuchten Wiedereinschreibung der Emp­
findung in die Logik des Ursprünglichen an.

3. Ästhetik - Stimme und Gesang, Kritik und Krise der Zeichen

Das Modell eines verdrängten Ursprungs bestimmt aber auch Rousse- 
aus Genealogie der Musik. Die Stimme ist nämlich ursprünglich un­
unterschieden Gesang und Sprechmelodie. Daß man den Gesang vom 
Sprechen unterscheidet, ist ein historischer Abfall von einem ur­
sprünglichen Zustand. Wie J. Derrida ausfuhrt, ist es nicht unbedingt 
leicht, diese Unterscheidungen einsichtig zu machen:
Rousseau schwankt also ... zwischen zwei Notwendigkeiten: er muß die 
Differenz zwischen dem System der stimmlichen Intervalle und dem der mu­
sikalischen Intervalle bestimmen, gleichzeitig jedoch daran festhalten, daß in 
der ursprünglichen Stimme sämtliche Anlagen zum Gesang verwahrt liegen. 
Der Begriff der Imitation versöhnt diese beiden Forderungen in zweideutiger 
Weise.1®

Wie versöhnt die Imitation die Forderungen? Wie gesagt, an der 
Zweideutigkeit dieses Unterfangens besteht in der Tat kein Zweifel: 
Denn einerseits setzt er mit dem Konzept der Imitation den Abfall von 
der ursprünglich natürlichen Einheit von Stimme und Gesang als un­
widerruflich, andererseits dient ihm genau die Katastrophe der Imita­
tion (des Sekundären, Nicht-Ursprünglichen, Künstlichen) dazu, den 
Gesang selbst an die verlorene Natürlichkeit der Stimme zurückzu­
binden:
Der melodische und als solcher bestimmbare Gesang ist nichts weiter als eine 
friedliche und künstliche Imitation der Akzente der sprechenden und leiden­
schaftlichen Stimme: man schreit und wehklagt ohne zu singen; doch ahmt 
man singend die Schreie und Wehklagen nach; und so wie die interessanteste 
aller Imitationen die der menschlichen Leidenschaft ist, so ist die angenehm- 

19ste aller Imitationsweisen der Gesang.

304

https://doi.org/10.5771/9783495993637-297 - am 25.01.2026, 11:45:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Man kann sagen, daß dieser Versuch, die ursprüngliche Einheit der 
Stimme als Natur und Präsenz wiederherzustellen, gerade von der 
Abwesenheit dieser Einheit zeugt. Wir werden gleich sehen, wie rele­
vant diese Operation für weite Bereiche des Sprechens über Musik ist. 
Vorher lassen wir Derrida noch einmal die angeführte Stelle kommen­
tieren:
Die Natur bildet in mehreren Lagen den Boden, die untere Stufe, die es zu 
verlassen, über die es hinauszugehen, aber zu der es auch wieder zurückzu­
gelangen gilt. Zurückzukehren, ohne die Differenz aufzuheben. Diese Diffe­
renz, die die Imitation von dem, was sie imitiert, trennt, muß verschwindend 
klein sein.20

Rousseau hat die Artikel über Musik in der von Diderot betreuten 
Enzyklopädie verfaßt. Beide waren selber Musiker und von ihrem 
theoretischen Standpunkt her einig in der Ablehnung der Harmonie­
lehre Rameaus. Darauf werden wir noch zu sprechen kommen. 
Rousseau schlägt in einer ganz frühen Schrift, seiner Dissertation sur 
la musique moderne (1742), ein neues Notationssystem vor. Diese Be­
strebungen fallen in die Zeit des Niedergangs der Generalbaßschrift. 
Das Continuo wird von einer anderen Form des Begleitens abgelöst, 
die man feines Accompagnement nennt. Als C. P. E. Bach 1762 den 
zweiten Teil seines Versuchs über "die wahre Art, das Klavier zu 
spielen,” herausgibt, baut er seine Generalbaßlehre auf dieser gewan­
delten Aufführungspraxis auf. Er vermerkt dazu im Vorwort:
§ 10. Wir sehen also, daß wir heut zu Tage wegen der Generalbaßspieler 
edler sind, als vor dem. Nichts, als die Feinigkeiten der jezigen Musik, sind 
hieran Schuld. Man ist nicht mehr zufrieden, einen Accompagnisten zu haben, 
der als ein wahrer musikalischer Pedant weiter nichts als Ziffern gesehen und 
gespielet hat; der die dazugehörigen Regeln auswendig weiß und sie bloß 
mechanisch ausübt. Man verlangt etwas mehreres.21

Wenn hier also, wie wir schon am Anfang in Kants Aufsatz gesehen 
haben, eine Krise der Zeichen sich dadurch ausdrückt, daß man das 
Vertrauen in ihren Wert verloren hat, dann sind insofern Parallelen zu 
ziehen, als eine Reform des Zeichensystems genauso dringlich 
scheint, wie die Methodenfrage in bezug auf die Metaphysik. Was 
Bach unter anderem mit Rousseau verbindet, ist die Überzeugung, daß 
es einen von dieser Krise nicht gefährdeten Kem gibt. Dieser Kem 

305

https://doi.org/10.5771/9783495993637-297 - am 25.01.2026, 11:45:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


diente in der Geschichte der abendländischen Metaphysik dazu, einen 
bestimmten Schriftbegriff zu denunzieren, die Schrift als für das We­
sen der Sprache äußerlich und für die Selbstgegenwart der Bedeutun­
gen als bedrohlich zu verstehen. Wer "weiter nichts als Ziffern gese­
hen hat", hat im Prinzip nichts gesehen. Sein Unvermögen, zu beglei­
ten, weist sich dadurch aus, daß er nicht lesen kann, das heißt, daß die 
Ziffern für ihn keinen rechten Sinn ergeben. Um denn Sinn zu erfas­
sen, um zu verstehen, ist es allemal besser, zu hören'.

§ 16. Das fleißige Anhören guter Musiken, wobei man auf gute Begleiter 
genau Achtung giebt, ist besonders anzurathen; das Ohr wird dadurch gebil­
det und zur Aufmerksamkeit gewöhnt.

§ 17. Diese genaue Aufmerksamkeit läßt keine Schönheit in der Musik ohne 
Rührung vorbey. Man empfindet sogleich, wie ein Musicus auf den andern 
genau höret, und seinen Vortrag darnach einrichtet, damit sie vereint den 
gesuchten Endzweck erreichen. Dieses Lauschen ist überhaupt bei der Musik 
und also auch beim Accompagnement, ohngeachtet der besten Bezifferung, 
unentbehrlich.22

Es ist augenfällig, wie einig sich der Sprachtheoretiker Rousseau und 
der Musiktheoretiker Bach über die Stellung des Notationssystems 
sind. Beide gehen davon aus, daß für die Methodik des Unterrichts die 
Geschichte eines Zeichensystems irgendwann einmal zum Kollaps 
führen muß. Rousseau meint etwa ganz am Anfang seiner Disserta­
tion:
Es scheint erstaunlich zu sein, daß die musikalischen Zeichen solange im 
Zustand der Unvollkommenheit, in dem wir sie heute sehen, geblieben sind, 
und die Schwierigkeit, sie zu erlernen, hat die Öffentlichkeit nicht darauf 
hingewiesen, daß dies die Schuld der Schriftzeichen und nicht der Kunst sei.23

Die Reinheit und Unversehrtheit der Kunst gegenüber der Art und 
Weise der Aufzeichnung wird betont, obwohl es sich um ein Verhält­
nis handelt, das durch die Zeichen selbst verstellt, korrumpiert er­
scheint. Diese Korruption hat ihre Geschichte. Besser gesagt: Die 
Geschichte des Notationssystems, seine Geschichtlichkeit ist selbst 
die Korruption. Da sich die Signifikanten, die Zeichenträger selbst, 
als zeitbedingt und beschränkt erweisen, besteht ihre Schuld darin, die 
Entwicklung der Kunst nicht nachvollziehen zu können. Sie sind, als 
Kinder ihrer Zeit, keiner weiteren Perfektionierung fähig. Das Stigma 

306

https://doi.org/10.5771/9783495993637-297 - am 25.01.2026, 11:45:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihres Ursprungs, daß sie nämlich durch und durch sinnlich, in einem 
schlechten Sinn geschichtlich und krisenanfällig sind, lastet als eine 
schwere Hypothek auf ihnen:
Die Musik hat das Schicksal der Künste durchlaufen, die sich nur schrittweise 
vervollkommnen: die Erfinder ihrer Schriftzeichen haben sich nur um den 
Zustand, in dem sie sich zu ihrer Zeit befand, gesorgt, ohne den vorauszuse­
hen, zu dem sie in der Folge gelangen könnte. Von daher ist es dazu gekom­
men, daß sich ihr System bald als mangelhaft erwiesen hat, und zwar umso 
mehr, je mehr sich die Musik vervollkommnet hat. In dem Maße, in dem man 
voranschritt, etablierte man Regeln, um die auftretenden Mißstände zu behe­
ben, und um eine zu begrenzte Ausdrucksform zu erweitern, die den neuen 
Kombinationen nicht genügen konnte, mit denen man sie täglich belud.24

Was hier allgemein über das Notationssystem und dessen Geschicht­
lichkeit gesagt wird, wiederholt sich auf der Ebene der Praxis des 
Generalbasses. Achtet man auf die Rolle, die Entwicklung und Ver­
vollkommnung (perfectiori) in diesem Zusammenhang spielen, dann 
muß man sich des Schemas bewußt zu werden versuchen, das es er­
möglicht, die sinnlichen Zeichen nicht an der Entwicklung der Musik 
teilnehmen zu lassen. Der tragische Abfall von der natürlichen Einheit 
zwischen Stimme und Gesang verweist die Musik an ein bestimmtes 
Schicksal (sort): Sie ist dazu angehalten, sich schrittweise zu vervoll­
kommnen, das heißt aber auch, daß sie in der Geschichte ihre Spuren 
hinterlassen muß. Die Aufzeichnung über ein Notationssystem be­
deutet in der Sicht Rousseaus immer eine drohende Gefahr; die Ge­
fahr des Mißverständnisses, der Offenheit, die dem Zeichen inne­
wohnt. Als Zeichen muß es erschlossen, interpretiert werden. Die 
Frage, die sich Rousseau bezüglich der Notation stellt, ist die, ob die 
Offenheit der Zeichen nicht die Entwicklung der Musik selbst unter­
schlägt. Indem nämlich die Nomenklaturen (die Notationssysteme) - 
wie man jedenfalls annehmen muß - aus ganz bestimmten, zeitbezo­
genen Problemen hervorgegangen sind, könnte natürlich diese Zeitbe- 
zogenheit, diese historisch-relative Determination, dem Streben der 
Musik nach Vollkommenheit widerstehen. Dieses Streben nach Voll­
kommenheit ist aber selbst nicht anders als ein Prozeß, als eine histo­
risch sich nach und nach erfüllende Entwicklung zu verstehen.

Und hier tut sich wieder das Paradox der Argumentation auf: Ei­
nerseits sind die Zeichen Ausdruck dafür, daß die Entwicklung eine 

307

https://doi.org/10.5771/9783495993637-297 - am 25.01.2026, 11:45:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


offene im starken Sinn des Wortes ist. Diejenigen, die zu einem be­
stimmten Zeitpunkt Zeichensysteme einfuhren, sorgen sich nur um 
den gegenwärtigen Zustand. Sie tragen der zukünftigen Entwicklung 
keine Rechnung und hemmen diese über eine Befrachtung der Zei­
chen mit bestimmten historischen Zusammenhängen. Andererseits 
aber zeigt sich die Musik als eine Kunstform in Entwicklung natürlich 
wesentlich auf ihre eigene Tradition und deren Sedimentierung ange­
wiesen. Wie sonst könnte sie von ihrer eigenen Vervollkommnung 
zeugen? Wir versuchen hier, die Struktur der Argumentation zusam­
menzufassen: Es gibt eine gefährliche Offenheit in bezug auf die Ent­
wicklung der Musik. Diese ist die Zukünftigkeit, die Offenheit als 
solche. Sie verträgt sich nicht mit dem Bedürfnis, die Geschichte der 
Musik als eine unendliche Annäherung an den ursprünglichen Zu­
stand zu verstehen. Deshalb werden die Zeichen als Träger und Zeu­
gen dieser Offenheit angeklagt: Sie können als solche (als zu inter­
pretierende) nur die Unvollkommenheiten der Vergangenheit in sich 
aufgenommen haben, um so die musikalische Entwicklung von ihrem 
Weg zum verlorenen Ursprung abzubringen.

Das geht so weit, daß man beim Continuo-Spielen glaubt, auf die 
Ziffern verzichten zu können. Man stützt sich zwar auf Erfahrung, 
wenn man die Bezifferung für überflüssig hält, bemerkt aber nicht, 
daß die konkrete Disziplin, die sich hinter der Erfahrung verbirgt, ein 
Zeichensystem auf die Art und Weise denunziert, als wären die Zif­
fern als solche die Ursache schlechten Begleitens. Nicht, daß dies 
nicht zutreffen könnte: Man müßte aber dann präzisieren, daß dies in 
einem kontingenten Zusammenhang stünde, während die Kritik an 
den Zeichen als solchen einer metaphysischen Begrifftichkeit ent­
springt. In einer Klavierschule, die Diderot herausgegeben hat und die 
in Form von Aufzeichnungen von (fiktiven?) Unterrichtsstunden ab­
gefaßt ist, werden die letzten Schritte zur Abschaffung der lästigen 
Ziffern unternommen. Der Vater der Klavierschülerin, der Philosoph 
(der in diesen Unterrichtsstunden ein kräftiges Wörtchen mitzureden 
hat), unterhält sich eines Tages mit dem Klavierlehrer. Dieser meint: 
"Begleitung ist eine Art Lektüre, die zwar durch die Kenntnis der 
Harmonielehre verständlicher wird, aber Übung und Zeit verlangt."25 
Der Vater meint darauf:

308

https://doi.org/10.5771/9783495993637-297 - am 25.01.2026, 11:45:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ich verstehe: die Übung in den Modulationen3, die beständige Anwendung 
der Akkorde, die Leichtigkeit, sie auf bestimmte Noten der Tonleiter zu be­
ziehen, zu denen sie gehören, und die Ausbildung des Gehörs machen zuwei­
len eine Bezifferung entbehrlich. Aber immer? Gut begleiten ohne Ziffern?26

Der Lehrer scheint den Philosophen in seinem Zweifel zunächst zu 
bestärken, meint dann aber, daß das Mitlesen der Melodie bei entspre­
chender Übung die Bezifferung überflüssig macht:
Ich habe selbst bemerkt, daß meine Schüler durch die Melodie sicherer ge­
führt werden als durch zweideutige Ziffern. Melodie und Baß genügen, um 
ihnen die Verknüpfung der Modulationen, die Harmonien und Akkorde anzu­
zeigen, und mehr brauchen sie nicht. Der Geschmack besorgt das übrige, und 
der Geschmack kommt mit der Zeit.27

Man braucht wohl kaum dazu zu sagen, daß diese Art von Accom- 
pagnement natürlich notierbar ist, wie auch weder Rousseau noch 
Diderot die Notation an sich abschaffen möchten. Es gilt für uns nur, 
die Implikation des systematischen Mißtrauens gegenüber der Noten­
schrift auf ihre metaphysischen Voraussetzungen hin zu befragen. Da­
zu ist in dem gerade zitierten Gespräch eine wichtige Bemerkung ge­
fallen. Bei aller Verachtung gegenüber den Signaturen stellt sich da 
ein großes Vertrauen gegenüber der Melodie ein. Dieses Vertrauen 
teilen Diderot und Rousseau. Und darin liegt ihre gemeinsame Spitze 
gegen Rameau und dessen Harmonielehre.

Gegen dessen Grundbaßmodell, das die Notwendigkeit einer musi­
kalischen Bewegung (Dissonanz-Auflösung) anhand der Oberton­
struktur erklären möchte, wird von Diderot ein anderes Modell mit 
den Termini appels (Rufe) und chocs (Verstöße) propagiert. Die 
Rhetorik der Argumentation ist dabei sehr aufschlußreich:
Aber die Akkorde, die so häufig in jene musikalische Komposition einge­
streut sind, in denen man nur die Septime (la sensible), die Sekunde, die 
Quarte und die kleine Sexte findet, bilden noch einen anderen Einwand gegen 
den Grundbaß und seinen Erfinder. Was tut nun ein guter Logiker und was 
eine guter Physiker, wenn er auf ein Phänomen stößt, das seiner Hypothese 
widerspricht? Er läßt die Hypothese fallen. Was aber tut ein Systematiker? Er 
übt Zwang aus, er verdreht die Tatsachen so lange, bis sie sich - wohl oder 
übel - seinen Ideen fügen. Das hat auch Rameau getan.28

Wenn sich Diderot hier so vehement gegen spekulatives Denken ab­
setzt, dann müssen wir umso kritischer mit seiner eigenen Theorie 

309

https://doi.org/10.5771/9783495993637-297 - am 25.01.2026, 11:45:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verfahren. Es bestätigt sich dabei, daß sich die Melodielehre ganz eng 
an einen Ursprung anzuschmiegen versucht, der nicht wiederherge­
stellt werden kann. Wir erinnern uns, daß Rousseau daraus das Prin­
zip der Imitation ableitete. Daß die Natur sowohl in der Sprach- als 
auch in der Kunsttheorie den immer verlorenen Ursprung darstellt, 
daran erinnert uns auch Foucault. Er weist darüber hinaus darauf hin, 
daß der Verlust der Unmittelbarkeit genau aus dieser Theorie heraus 
zu verstehen ist. Die Sprache, als Mittel des kommunikativen Austau­
sches, ist ursprünglich Gabe:

Rousseau brachte im Discours sur l'inegalite zum Ausdruck, daß keine Spra­
che auf einer Vereinbarung zwischen Menschen beruhen kann, weil diese 
Vereinbarung bereits eine erstellte, anerkannte und praktizierte Sprache vor­
aussetzt. Man muß sich die Sprache also als empfangen und nicht von den 
Menschen konstruiert vorstellen. In der Tat bestätigt die Gebärdensprache 
diese Notwendigkeit und macht jene Hypothese nutzlos. Der Mensch emp­
fängt von der Natur die Möglichkeit, Zeichen zu geben, und diese Zeichen 
dienen ihm zunächst zur Verständigung mit anderen Menschen, um die aus­
zuwählen, die beibehalten bleiben, und um die ihnen zuerkannten Werte, die

29Regeln des Gebrauchs festzusetzen.

Die Funktion der Natur wandelt sich natürlich, wenn es um die Kunst 
geht. Dennoch behält sie den Ort des Ursprungs bei, das gilt für Dide­
rot genauso wie für Rousseau. Was die Melodik in Gang setzt, ist das 
notwendige Abweichen vom Ursprung. Das Abweichen bedeutet aber 
ebenso die Möglichkeit zu freudiger Rückehr:

Melodie und Harmonie bieten uns unaufhörlich nur eine Kette von mehr oder 
weniger langen Abweichungen (ecarts), eine Reihe von mehr oder weniger 
groben 'Verstößen' (chocs), eine Wiederholung von mehr oder weniger wirk­
samen Rufen an die Natur dar, der wir nachtrauem, wenn wir sie verlassen 
haben, und die wir nur verlassen, um sie mit umso größerer Freude wiederzu­
finden.30

In seiner scharfen Kritik an Rameau entwickelt Rousseau ähnliche 
Gedanken. Wir erinnern uns, daß das Mißtrauen gegenüber den bezif­
ferten Bässen mit einem großen Vertrauen gegenüber der suggestiven 
Kraft der Melodie verbunden war. Sie bringt die Schrift zum Schwei­
gen, indem sie den Ursprung des Gesangs, die reine, sich selbst ge­
genwärtige Stimme bewahrt. Das tut sie, indem sie einen Sinn stiftet, 

310

https://doi.org/10.5771/9783495993637-297 - am 25.01.2026, 11:45:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der den Schriftzeichen und den einfachen sinnlichen Empfindungen, 
in denen die sensuellen Daten erscheinen, äußerlich ist:
Ein Wörterbuch mit ausgewählten Wörtern macht sowenig eine feierliche 
Ansprache wie eine Sammlung guter Akkorde ein Musikstück: es braucht 
einen Sinn, es braucht eine Verbindung, in der Musik wie in der Sprache; es 
muß etwas von dem, was vorausgeht, auf das, was nachfolgt, übertragen wer­
den, damit das Ganze eine Gesamtheit ausmache und wirklich eins genannt 
werden kann. Nun läßt sich aber die zusammengesetzte Empfindung, die aus 
einem vollkommenen Akkord resultiert, in die absolute Empfindung all der 
Töne auflösen, aus denen er zusammengesetzt ist, und in die vergleichende 
Empfindung jedes einzelnen Intervalles, die diese selben Töne untereinander 
bilden, so daß es in diesem Akkord nichts gibt, was über das sinnlich Wahr­
nehmbare hinausginge.31

Frappierend an der Formulierung der Konsistenz des Sinns mag er­
scheinen, daß es sich um eine permanente Übertragung handelt. Denn 
die Präsenz des musikalischen Diskurses ist keine augenblickshafte, 
flüchtige. Der Sinn konstituiert sich als Metapher der verlorenen Ein­
heit der Stimme. Der Gesang garantiert die Nähe zur lebendigen Re­
de. Indem er ihre Merkmale imitiert, wird er selbst zur Rede, und 
zwar mit Perioden, Phrasen und Pausen. Genau diese Charakterisitika 
sind es, die eine Harmonielehre nicht begründen kann, weshalb sie 
von Rousseau auch als der Melodie gegenüber abgeleitet dargestellt 
wird. Dadurch wird aber das einfache sensualistische Empfindungs­
datum für die Ästhetik als ungenügend betrachtet. Auch hier also gilt, 
daß die Empfindung ihren Grund nicht in sich selbst findet.

4. Die Empfindung als Übergang zur Kontroverse -
Austausch und Produktion

Wie ist es nun um ein Projekt bestellt, das sich ganz und gar der 
Schrift ausliefert? Muß man dem Versuch über die wahre Art, das 
Klavier zu spielen nicht von vornherein mißtrauen? Bach selbst 
scheint ja mehr auf das Ohr der Lernenden zu vertrauen, wie wir ge­
sehen haben. Außerdem läßt sich hinter der Ablehnung Rameaus eine 
gewaltige Reserve gegenüber der Harmonie im allgemeinen und so 
auch gegenüber der Kunst des Begleitens, des Ausharmonisierens, 
vermuten. Es bedarf also einer Rechtfertigung für ein solches Projekt: 

311

https://doi.org/10.5771/9783495993637-297 - am 25.01.2026, 11:45:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der vornehmste Inhalt dieser Anleitung, wodurch sie sich von allen noch 
bisher bekannten Generalbaßlehrbüchem unterscheidet, betritt das feine Ac- 
compagnement. Die Anmerkungen über das letztere sind nicht aus blosser 
Speculation entstanden, sondern die Erfahrung hat sie hervorgebracht und das 
Wahre, welches sie enthalten, bestätiget. Eine Erfahrung, welcher, ohne 
Ruhmredigkeit zu sagen, sich vielleicht niemand rühmen kann, weil sie aus 
einer vieljährigen Bearbeitung des guten Geschmacks, bey einer musikali­
schen Ausführung, welche nicht besser seyn kann, erwachsen.32

Wir können hier noch etwas entdecken, was bei Rousseau vielleicht 
nur in der Dissertation eine Rolle spielt. Man könnte Bachs Engage­
ment für das feine Accompagnement als eine Kritik der Zeichenöko­
nomie des Generalbaßzeitalters verstehen. Auch wenn aus den ange­
führten Zitaten hervorgeht, daß sich bis in die Methodik hinein jene 
Denunziation der Schrift zugunsten einer Metaphysik des Gegenwär­
tigen, des Sinns, der Stimme und des Ursprungs durchhält, so haben 
wir doch mitverfolgt, wie sich diese Abwertung der Schrift in den 
einzelnen Bereichen auswirkt. Deshalb ist der Versuch über die wahre 
Art, das Klavier zu spielen auch ein wertvolles Dokument für eine 
sehr konkrete Debatte, die im Hintergrund, wie wir zu zeigen versucht 
haben, die Empfindung als zentralen ästhetischen Begriff hat. Daß die 
Spur dieses Begriffs sich tief in die Dokumente der Zeit eingeprägt 
hat, ist wohl aus den angeführten Werken zu ersehen. In Verbindung 
mit dem, was man als ästhetische Grundhaltung unter dem Namen 
Geschmack kennt, sorgt die Empfindsamkeit, wenn sie in die Reflexi­
on, in die Erfahrung, in das Sprechen über Kunst eindringt, dafür, daß 
sich Kontroversen entspannen. Da sie sich der Objektivierung ent­
zieht, wird sie sich niemals in gesicherte Erkenntnis verwandeln. Des­
halb gibt es auch offene Entwicklung in den Künsten im Sinne einer 
radikalen Zukunft, die nichts Bestimmtes vorwegnimmt. Es ist das 
eigenartige Verschwinden der Empfindung, das von dieser Zukunft 
zeugt, indem sich das Empfinden einer Thematisierung entzieht, so­
bald man beginnt, darauf zurückzukommen. Dieses Verschwinden ist 
nicht eine zufällige Verfehlung, sondern ein Strukturmoment des 
Sprechens über Musik.

So kann der Rückgang auf die Empfindung nicht als Restitution ei­
ner Unmittelbarkeit im Sinne der Entdeckung des "Eigentlichen" der 
Ästhetik mißverstanden werden. Dies ist vor allem dehalb wichtig, 

312

https://doi.org/10.5771/9783495993637-297 - am 25.01.2026, 11:45:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


weil gerade die Destruktion des Rückgangs auf die Affektivität jene 
Aporie, die sich zwischen dem Unbegrifflichen der Empfindung und 
deren Vermittlung über den Ausdruck auftut, weder aufheben noch 
zurückweisen darf. Die Unterbrechung der Bewegung scheint nur in 
dem Maße geglückt, in dem ein kritisches Sprechen diese in der Be- 
grifflichkeit selbst aufzufmden vermag. In dem Maße, in dem sich 
eine konsequente Analyse der Affektivität anzunähern vermag, muß 
sich auch im Feld des Begrifflichen zeigen lassen, daß die Aporie der 
Unmittelbarkeit das "Wesen”, die Verfaßtheit des Sprachlichen zu 
verändern imstande ist. Die Auflösung des theoretischen Interesses, 
die die konsequente Kritik der Vermögen und deren gegenseitige Be­
grenzung inauguriert, setzt eine subjektive Zweckmäßigkeit frei, die 
als Bestimmungsgrund des ästhetischen Urteils sich von der theore­
tisch notwendigen Verbindung von Repräsentation und Objektivität 
absetzt.33 Genau, weil die Bestimmung im Ästhetischen nicht die 
Form einer Determination annimmt, sondern als Destination zu ver­
stehen ist, deren Zielpunkt keiner Kartographie der theoretischen Er­
fahrung zugänglich sein wird. Es handelt sich um das Aufbrechen, das 
dem Vermögen zur Kultur eigen ist, einem Vermögen, das auf einer 
Affektivität beruht, deren Wesen nicht Erfüllung, Sättigung ist, son­
dern das Überborden:
Es gibt noch ein Gefühl von feinerer Art, welches entweder darum so genen- 
net wird, weil man es länger ohne Sättigung und Erschöpfung genießen kann, 
oder weil es sozusagen eine Reizbarkeit der Seele voraussetzt, die diese 
gleichsam zu tugendhaften Regungen geschickt macht, oder weil es Talente 
oder Verstandes Vorzüge anzeigt, da im Gegenteil jene bei völliger Gedan­
kenlosigkeit statt finden können.34

Es handelt sich hier um das Gefühl des Schönen und des Erhabenen. 
Es weist den Zeitgenossen den Weg der Produktion, der Kulturarbeit, 
der Sublimation und der Kritik, aber es erteilt einen noch mächtigeren 
Auftrag. Indem es sich der Objektivierung enzieht, kündigt sich in 
ihm eine Verbindlichkeit an, die in eine verwandelte Natur Züge ein­
zuschreiben beginnt, die uns gleichermaßen vertraut und fremd vor­
kommen:
Demnach kann wahre Tugend nur auf Grundsätze gepfropft werden, welche, 
je allgemeiner sie sind, desto erhabener und edler wird sie. Diese Grundsätze 
sind nicht spekulativische Regeln, sondern das Bewußtsein eines Gefühls, das 

313

https://doi.org/10.5771/9783495993637-297 - am 25.01.2026, 11:45:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in jedem menschlichen Busen lebt und sich weiter als auf die besondere 
Gründe des Mitleidens und der Gefälligkeit erstreckt. Ich glaube, ich fasse 
alles zusammen, wenn ich sage: es sei das Gefühl von der Schönheit und der 
Würde der menschlichen Natur.35

In dem Maße, in dem die Empfindung über den Begriff und die Vor­
stellung hinaus zu verpflichten versteht, die wir uns von ihr machen, 
geht es auch darum, ihrer Uneinholbarkeit gerecht zu werden. Wie an­
gedeutet, sprengt diese Uneinholbarkeit eher die Vorstellung und die 
Sprache, als daß sie diese ermöglicht. Die Bedingungen der Moderne, 
sofern sie auf das kritische Werk Kants zurückgehen, weisen insofern 
eine paradoxe Affinität mit dem von ihr wenig geliebten Diskurs über 
die Empfindung auf, als es hier nicht so sehr um eine apriorische 
Synthseis als vielmehr um eine transzendentale Explosion geht. In 
diesem Sinne auch transformiert sich das Schema des ästhetischen 
Urteils in eine beständig geforderte Erweiterung des (Kunst-)Begriffs.

Anmerkungen

1 Die Praxis des "Generalbasses" (basso continuö) bezeichnet jene die Barockzeit 
bestimmende Art des Begleitens, bei der nur die Baßstimme ausnotiert wurde, wäh­
rend die übrigen Stimmen durch Ziffern, die die harmonischen Beziehungen zum 
Baßton ausdrücken, dargestellt wurden. Die gebräuchlichen Instrumente für das Con- 
tinuo waren Tasteninstrumente wie Cembalo oder Orgel und Saiteninstrumente wie 
Laute. Diese Notations- und Auffuhrungspraxis verschwand in der zweiten Hälfte des 
18. Jahrhunderts mit dem Aufkommen der Klassik.
2

Die "Abwesenheit eines Werkes", von der M. Foucault spricht.
Vgl. im Zusammenhang mit der Repräsentation im klassischen Zeitalter unter 

anderem M. Foucault, Die Ordnung der Dinge, Frankfurt/M: Suhrkamp 1974.
Vgl. J. Derrida, Grammatologie, Frankfurt/M: Suhrkamp 1974.
Vgl. M. Merleau-Ponty, Das Sichtbare und das Unsichtbare, München: Fink 

1994. Wir fuhren eine Stelle an, wo es um die Notwendigkeit einer musikalischen 
Aussage geht: "Nur das unsichtbare und sozusagen schwache Sein ist zu dieser ge­
drängten Textur fähig. Es gibt eine strenge Idealität in diesen Erfahrungen, die Erfah­
rungen des Fleisches sind: die Momente der Sonate und die Fragmente des Lichtfel­
des haften aneinander durch einen begriffslosen Zusammenhang, der von derselben 
Art ist wie der Zusammenhang zwischen den Teilen oder wie der zwischen meinem 
Leib und der Welt." (198 f.)

Vgl. E. Husserl, Analysen zur passiven Synthesis (Husserliana XI), Den Haag: 
Nijhoff 1964, 308-335 (Bewußtsein und Sinn - Sinn und Noema).

314

https://doi.org/10.5771/9783495993637-297 - am 25.01.2026, 11:45:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Vgl. W. Benjamin, Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbar­
keit, Frankfurt/M: Suhrkamp 1966.

E. Suchalla (Hg.), Carl Philipp Emanuel Bach im Spiegel seiner Zeit, Hildesheim: 
Olms 1993, 153.
9 ••Uber die Deutlichkeit der Grundsätze der natürlichen Theologie und der Moral, in: 

I. Kant, Vorkritische Schriften bis 1768, Zweiter Teil (Werke II, hg. von 
W. Weischedel), Frankfurt/M: Suhrkamp 1968, 754.
10 Ebenda 756.
11 Ebenda 770.
12 Ebenda 771.
13 Ebenda 772.
14 Ebenda 771.
15 Ebenda 772.
16 Ebenda 772.
17 J. J. Rousseau, Essai sur l'origine des langues; zit. J. Derrida, Grammatologie, 
Frankfurt/M: Suhrkamp 327.

J. Derrida, Grammatologie, 338.
J. J. Rousseau, Dictionnaire de musique; zit. J. Derrida, Grammatologie, 339.
J. Derrida, Grammatologie, 339.
C. P. E. Bach, Versuch über die wahre Art, das Clavier zu spielen, Zweiter Teil, 

Berlin 1762, 3.
22 Ebenda 4.

J. J. Rousseau, Dissertation sur la musique moderne, in: Oeuvres Completes IV, 
Paris: Lahure 1857, 507 f.: "11 paroit etonnant que les signes de la musique etant 
restes aussi longtemps dans l'etat d'imperfection oü nous les voyons encore au- 
Jourd'hui, la difficulte de l'apprendre n'ait pas averti le public que c'etoit la faute des 
caracteres et non pas celle de l'art." (Übers. K. N.)

Ebenda 508: "La musique a eu le sort des arts qui ne se perfectionnent que succes- 
sivement: les inventeurs de ses caracteres n'ont songe qu'ä l'etat oü eile se trouvoit de 
leur temps, sans prevoir celui oü eile pourroit parvenir dans la suite. 11 est arrive de 
lä que leur Systeme s'est bientöt trouve defectueux, et d'autant plus defectueux, que 
l'art s'est plus perfectionne: ä mesure qu'on avanqoit, on etablissoit des regles pour 
remedier aux inconveniens presents, et pour multiplier une expression trop bornee, 
qui ne pouvoit suffire aux nouvelles combinaisons dont on la chargeoit tous les 
jours."

D. Diderot, Aus der Klavierschule von Bemetzrieder, in: Ästhetische Schriften II, 
Berlin: Aufbau Verlag 1967, 329-356.
a Modulation ist der musiktheoretische Begriff für den Wechsel von einer Tonart in 
eine andere (Anm. N. K.).

D. Diderot, Aus der Klavierschule, 345 f. 
77

Ebenda 346.
28 Ebenda 353.
29 M. Foucault, Die Ordnung der Dinge, 148.

315

https://doi.org/10.5771/9783495993637-297 - am 25.01.2026, 11:45:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


D. Diderot, Aus der Klavierschule, 352.
J. J. Rousseau, Artikel Harmonie in der Enzyklopädie; zit. J. Derrida, Gramma- 

tologie, 339.
C. P. E. Bach, Versuch über die wahre Art, das Clavier zu spielen, 2. Teil, 3 (Vor­

rede).
Vgl. I. Kant, Kritik der Urteilskraft (Werke X, hg. von W. Weischedel), Frank- 

furt/M: Suhrkamp 1968, § 11.
I. Kant, Beobachtungen über das Gefühl des Schönen und Erhabenen, in: Vorkriti­

sche Schriften bis 1768, Zweiter Teil, 826 f.
35 Ebenda 836 f.

316

https://doi.org/10.5771/9783495993637-297 - am 25.01.2026, 11:45:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

