Von Li Bai bis Mao Zedong

Chinesische Dichterhelden in der deutschen Lyrik
des 20. Jahrhunderts

Sara Landa

Einleitung

1938 schrieb Bertolt Brecht im dinischen Exil ein Gedicht mit dem Titel Besuch
bei den verbannten Dichtern, das folgendermaflen beginnt:

Als er im Traum die Hiitte betrat der verbannten

Dichter, die neben der Hiitte gelegen ist

Wo die verbannten Lehrer wohnen (er horte von dort

Streit und Gelichter), kam ihm zum Eingang

Ovid entgegen und sagte ihm halblaut:

»Besser, du setzt dich noch nicht. Du bist noch nicht gestorben. Wer weifl da
Ob du nicht doch noch zuriickkehrst? Und ohne dafl andres sich dndert
Als du selber.” Doch, Trost in den Augen

Niherte Po Chii-i sich und sagte lichelnd: ,Die Strenge

Hat sich jeder verdient, der nur einmal das Unrecht benannte.”

Und sein Freund Tu-Fu sagte still: ,,Du verstehst, die Verbannung

Ist nicht der Ort, wo der Hochmut verlernt wird. [...]!

Die Reihe der Dichter wird fortgesetzt mit Frangois Villon, Voltaire, Shakespeare,
Heine und Euripides, die dem lyrischen Ich wohlwollend Ratschlige erteilen.
Dann wird die entspannte Atmosphire jih unterbrochen, als ,,aus der dunkelsten
Ecke*? eine Frage kommt:

[...] »Du, wissen sie auch

Deine Verse auswendig? Und die sie wissen

Werden sie der Verfolgung entrinnen?” ,Das

Sind die Vergessenen®, sagte der Dante leise

»lhnen wurden nicht nur die Kérper, auch die Werke vernichtet.”

Das Gelachter brach ab. Keiner wagte hintiberzublicken. Der Ankémmling
War erblaf3t.?

Das Gedicht suggeriert eine solidarische, welt- und zeitumspannende Gemein-
schaft der Dichter gegeniiber der Herrschaft, stellt aber auch deren Bedrohtheit

Bertolt Brecht: Werke. Grofle kommentierte Berliner und Frankfurter Ausgabe, hg. von
Werner Hecht u.a., Bd. 12: Gedichte 2: Sammlungen 1938-1956, Berlin/Frankfurt am
Main 1988, S. 35.

2 Ebd.

3 Ebd,, S.35-36.

am 21.01.2028, 08:37:16.


https://doi.org/10.5771/9783956506093-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200 SARA LANDA

heraus.* Dass Brecht in diesem Text unter den Dichtervorbildern auch zwei chine-
sische Schriftsteller, nimlich die Tang-Dichter Du Fu (£ 8, auch Tu-Fu, Thu-Fu)?
und Bai Juyi (B &5, auch Bo Juyi, Po Chii-I, Pe-Lo-Thien) nennt, ist letztendlich
nicht so tiberraschend. Tatsichlich dienten ferndstliche Dichter vor allem seit Be-
ginn des 20.Jahrhunderts zahlreichen deutschen Autoren als Orientierungsfigu-
ren. Das Interesse an der chinesischen Lyrik, das im frithen 20. Jahrhundert kul-
minierte, war zentral mitbestimmt von der kreativen Auseinandersetzung mit den
Biographien ihrer Erschaffer. Gerade in Zeiten literarischer, politischer und per-
sonlicher Umbriiche, in denen die deutschen Dichter sich mit ihrer eigenen Rolle
auseinandersetzten, wurden die Biographien der chinesischen Vorbilder aufgegrif-
fen, aber auch in vieler Hinsicht verindert, weitergesponnen und einem gewissen
Heroisierungsprozess unterworfen. Dabei wurden diese Dichterbilder sowohl
durch Dichtergedichte® gestaltet als auch in Transformationen’ chinesischer Dich-
tung, die autobiographische Lesarten nahelegen und mit Vor- und Nachworten
versehen sind. Das Heldenbild konstituiert sich so im Zusammenspiel von lyri-
scher (Auto-)Biographik und Paratext. Legitimiert wird die Heroisierung durch das
Zusammentreffen asthetischer Kategorien mit moralischen bzw. soziopolitischen
Leistungen. Somit wird auch danach zu fragen sein, wie das Konzept des Kultur-
heros als eines Kulturbringers, herausragenden Schopfers,® mit anderen Helden-
vorstellungen interferiert und welche Rolle dies fiir die Aushandlung des dichteri-
schen Selbstverstindnisses im 20. Jahrhundert spielte.

4 Vgl. Ulrich Kittstein: Das lyrische Werk Bertolt Brechts, Stuttgart/Weimar 2012, S. 219;
Werner Frick: ,,...und er horte von dort Streit und Geldchter”: Der Lyriker Bertolt Brecht
im ,Club der toten Dichter’, in: Helmut Koopmann (Hg.): Brechts Lyrik - Neue Deutun-
gen, Wiirzburg 1999, S. 75-99, hier S. 95-97.

Die deutschen Schreibungen der chinesischen Namen variieren stark. Der besseren Zuord-
nung halber werden jeweils die heute iibliche Pinyin-Umschrift, der chinesische Name im
Original sowie einige gingige Umschriftvarianten aufgefiihrt.

Zum Terminus des Dichtergedichts als Text, der ,iiber den Poeten im allgemeinen, tiber
andere Dichter oder tiber die eigene Dichterexistenz reflektier[t]“, sieche Heinz Schlaffer:
Das Dichtergedicht im 19. Jahrhundert. Topos und Ideologie, in: Jahrbuch der deutschen
Schillergesellschaft 10, 1966, S.297-335, hier S.297. Schlaffer zeigt auch auf, wie ausge-
prigt die idealistischen Stilisierungen der Dichterﬁguren in den Dichtergedichten oft sind.
Ich verwende den Begriff der Transformation in Anlehnung an Michael Schreiber (Uber-
setzung und Bearbeitung. Zur Differenzierung und Abgrenzung des Ubersetzungsbegriffs,
Tubingen 1993, S.7) als Uberbegrlff fiir Ubersetzungen und Bearbeitungen. Die Grenze
zwischen diesen Aneignungsformen ist im Falle der vielfach indirekten Anniherung an die
chinesische Lyrik oft schwer zu ziehen und soll nicht Thema dieses Aufsatzes sein.

Zum Konzept des Kulturheros vgl. insbesondere Zaal Andronikashvili u. a.: Einleitung, in:
dies. (Hg.): Kulturheros. Genealogien. Konstellationen. Praktiken (LiteraturForschung 28),
Berlin 2017, S. 9-38, v. a. S. 12-13. Uberschneidungen zwischen der literarischen und der
politischen Ebene sind auch bei zahlreichen anderen Dichterhelden gegeben (vgl. z. B.
Christoph Schmilzle: Dichterkult und nationales Heil. Friedrich Schiller als Garant ,deut-
scher GrofRe”, in: Andronikashvili u. a. [Hg.]: Kulturheros, S.242-281), im Falle der Chi-
na-Rezeption aber besonders ausgeprigt.

am 21.01.2028, 08:37:16.


https://doi.org/10.5771/9783956506093-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VON LI BAI BIS MAO ZEDONG 201

Im Folgenden mochte ich daher anhand einzelner Fallbeispiele zeigen, welche
Formen die Stilisierung chinesischer Dichterhelden im 20. Jahrhundert anneh-
men konnte.

Genie und Vagant: Li Bai in der deutschen Lyrik

Zu keiner Zeit war die Auseinandersetzung mit den chinesischen Dichtern und der
chinesischen Dichtung so intensiv wie zu Beginn des 20. Jahrhunderts, als China
entweder als verinderungsunfihig oder revolutionires Vorbild, als Ursprungsort
philosophischer Heilsbringer oder aber als militirische Bedrohung galt.” Vor allem
Li Bai (Z2A, auch Li Bo, Li Tai-po, Li Tai-pe), der u. a. fiir seine lyrisch inszenierten
Trunkenheitszustinde und spielerischen Selbsterh6hungen bekannte Tang-Dichter,
zog die deutschen Dichter in seinen Bann. Li Bai galt den Dichtern um die Jahr-
hundertwende als ,ewig trunkener, ewig heiliger Wanderer” und ,erlauchter Vaga-
bund®,'? so Klabund, der ihn immer wieder in die Nihe Francois Villons riickt.!!
Die Faszinationskraft Li Bais, aber auch eine gewisse kritische, dialogische Aus-
einandersetzung mit dem chinesischen Dichter werden beispielsweise im Werk
Richard Dehmels offensichtlich. So integriert Dehmel in seinen Band Aber die
Liebe einen kleinen Zyklus an Trinkliedern, drei nach Li Bai sowie ein eigenes,!?
und stellt sich so direkt in die Tradition des Chinesen. Einem der Li Bai-Texte
wiederum schreibt er durch Hinzuftigung einer eigenen Strophe einen Dialog mit
dem Pritext besonders deutlich ein. Es handelt sich um Li Bais berithmtes Z& H E&

= & (Worte beim betrunkenen Erwachen an einem Friiblingstag):

Richard Dehmel: Friihlingsrausch

Wenn das Leben Traum ist, wie sie meinen,
wozu dann ihre niichterne Plage!
Ich, ich berausche mich alle Tage;
und wenn ich Nachts nichts mehr vertrage,
5 leg ich mich schlafen auf den Pflastersteinen!

Morgens erwach ich sehr bewufit;
ein Vogel zwitschert zwischen blithenden Reben.
Ich frage ihn, in welcher Zeit wir leben.
Er sagt mir: in der Zeit der blithenden Reben!
10 das ist die Zeit, in der die Frithlingslust
die Vogel zwitschern lehrt und leben, leben!

?  Vgl. Andreas Stehen (Verf.) / Mechthild Leutner (Hg.): Deutsch-chinesische Beziehungen
1911-1927. Vom Kolonialismus zur ,,Gleichberechtigung®. Eine Quellensammlung, Berlin
2006, S. 495.

Klabund [Alfred Henschke]: Werke in acht Binden, hg. von Christian v. Zimmermann,
Bd. 7: Ubersetzungen und Nachdichtungen, Heidelberg 2001, S. 65.

1 Vgl. bspw. die Li Bai- und Villon-Gedichte in: ebd., S. 46 sowie Bd. 4.1, S. 133.

12 Vgl. Richard Dehmel: Aber die Liebe. Zwei Folgen Gedichte, Berlin 1912, S. 62-66.

10

am 21.01.2028, 08:37:16.


https://doi.org/10.5771/9783956506093-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202 SARA LANDA

Ich bin erschiittert; ich raff mich auf wie toll,
wiitende Seufzer pressen mir die Kehle.
Und wieder gief§ ich mir den Becher voll,
15 bis in die Nacht, und pfeif auf meine Fehle.
Wenn dann mein Mund ausruht, ruht auch mein Groll,
ruht alles, was ich will und kann und soll,
ruht rings die Welt - o ruhte auch die Seele!

Wer aber kann mit Wein den Gram verjagen?
20 wer kann das Meer mit einem Schluck verschlingen?

Der Mensch, in diesen Lebensrausch verschlagen,

in dem sich Sehnsucht und Erfiillung jagen,

kann nichts tun als in einen Nachen springen,

mit flatterndem Haar im Wind die Miitze schwingen
25 und, wihrend ihn die Elemente tragen,

sich ihrer Willkiir stolz zum Opfer bringen!!3

Das Ich des Gedichts, mit seinem Autor assoziiert, erwacht aus dem Rausch und
reflektiert tiber die Illusionshaftigkeit und Nichtigkeit des Daseins, um sich dann
wieder im Rausch von allem Gefiihl fiir die Welt zu befreien. Dehmel jedoch
stellt diese Handlung durch die vierte Strophe, zu der es kein Pendant im Chine-
sischen oder in fritheren europiischen Ubertragungen gibt,!4 explizit in Frage:
SWer aber kann mit Wein den Gram verjagen? / wer kann das Meer mit einem
Schluck verschlingen?* Man kann die Fragen lesen als die des Ichs, das sich aus
seiner eigenen Melancholie herausreifit, oder aber als Einwiirfe einer weiteren In-
stanz — potentiell assoziiert mit dem deutschen Dichter —, die mit der Frage und
Weisung dem Ich widerspricht. In jedem Fall formuliert Dehmel eine Art vitalis-
tische Antwort auf Li Bai, eine Selbstbehauptung des Ich gerade im Exzess und
im unvermeidlichen Untergang. Die neugewonnene Vitalitit spiegelt sich auch in
der vorwirtsdringenden Dynamik des jambischen Fiinfhebers, der im Gegensatz
zu den ersten drei Strophen, die mehr Unregelmif3igkeiten aufweisen, fast aus-
schliefflich durchgehalten wird.!> Dehmel tritt in einen Dialog mit Li Bai, formu-
liert eine Antwort auf ihn aus der eigenen Zeit heraus und modifiziert damit das
Dichter- und Lebensideal. Das Ideal des lissigen, Konventionen unterlaufenden
Dicherrebells wird mit einer Vision desillusionierten, aber tatkriftigen Helden-
tums konfrontiert, ohne dass eindeutig klar wird, ob dieses Li Bai zugeschrieben
oder ihm entgegengesetzt wird.

13 Ebd., S. 64-65.

14 Vgl. Dehmels Vorlage: Hans Heilmann: Chinesische Lyrik vom 12. Jahrhundert v. Chr. bis
zur Gegenwart (Die Fruchtschale 1), Miinchen/Leipzig 1905, S. 28-29. Ebenso wenig fin-
det sich eine vergleichbare Strophe in irgendeiner der mir bekannten Versionen des damals
sehr populiren Gedichts.

Die einzige Abweichung findet sich in der zusitzlichen Senkung in ,flatterndem®, die aber
der Dynamik kaum einen Abbruch tut.

15

am 21.01.2028, 08:37:16.


https://doi.org/10.5771/9783956506093-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VON LI BAI BIS MAO ZEDONG 203

Traditionelle Dichterbelden im Kampf gegen Armut und Unrecht:
Du Fu und Bai Juy:

Li Bai sollte noch lange Zeit populir bleiben, daneben trat aber ein weiterer Re-
zeptionsstrang. Klabund und vor allem Albert Ehrenstein lenkten seit dem Ers-
ten Weltkrieg und im Kontext der Xinhai-Revolution die Aufmerksamkeit auch
auf eine andere Gruppe chinesischer Gedichte, nimlich solche Texte, die Krieg
und soziales Elend spiegeln. Du Fu, der neben Li Bai bekannteste, bisher stark
unterreprisentierte Tang-Dichter, und vor allem Bai Juyi, der dank der Ubertra-
gungen der Sinologen August Pfizmair, Leopold Woitsch und Arthur Waley zu-
ginglich war, galten nun als prototypische Kimpfer fiir Gerechtigkeit. Du Fu
taucht schon in den chinesischen Sammlungen der Expressionisten vermehrt auf,
wurde aber spiter beispielsweise auch von Klara Blum (Zhu Bailan %k 5 =), einer
judischen sozialistischen Dichterin aus der Bukowina, die nach China emigrierte,
im Kontrast zu Li Bai portritiert. In Zwe: Dichter (aus dem Band Wir entscheiden
alles von 1941) lasst Blum die Grofimeister sich gegenseitig schreiben und dabei
Fremd- und Eigenportrits gestalten. Du Fu als dem Vertreter einer engagierten
Asthetik bleibt das letzte Wort vorbehalten:

Mein Freund, bleib Li Tai-Po, ich bleib Thu-Fu.
Denn hast du Deine - ich hab meine Freuden.
Daf} jede Macht an meinem Stolz zerstiebt,
Berauscht mich mehr, als Dich der Duft der Weine,

[...]

So tret ich tiglich denn zum Zweikampf an:
Ich und das bittre Unrecht - wer ist stirker?
Ist diese schwere Art auch nicht Dein Fall,

So ziirne mir doch nicht und nicht ergrimme,
Daf$ deinem Wohllaut, Chinas Nachtigall,

Ich Antwort gab mit einer rauhen Stimme.1®

Noch populidrer wird Bai Juyi. Ehrenstein preist ihn im Vorwort zu China klagt als
»Ankliger, der den Ubermut und die Verschwendung der Mandarine und Fiirsten
geiflelte, den Schrei der leidenden und hungernden Massen ausstie3“.17 Als solcher
figuriert er dann auch, wie bereits angedeutet, bei Bertolt Brecht. Brecht schreibt,
wie unter anderem auch Yuan Tan herausgestellt hat,!® fiir seine Anmerkungen zu
seinem Zyklus Sechs chinesische Gedichte (1938) Passagen aus einer Anthologie des

16 Klara Blum: Kommentierte Auswahledition, hg. von Zhidong Yang, Wien u.a. 2001,
S.326. Vgl. zu dem Gedicht weiter Zhidong Yang: Klara Blum - Zhu Bailan (1904-1971).
Leben und Werk einer &sterreichisch-chinesischen Schriftstellerin, Frankfurt a. M. u. a. 1996,
S. 134-135.

17 Albert Ehrenstein: China klagt: Nachdichtungen revolutionirer chinesischer Lyrik aus drei
Jahrtausenden (Malik-Biicherei 8), Konigstein im Taunus 1981, S. 5.

18 Vgl. Yuan Tan: Under the Chinese Mask: Brecht’s ,,Six Chinese Poems® Revisited / Unter
der chinesischen Maske: Neue Studien zu Brechts ,,Sechs chinesischen Gedichten®, in: The
Brecht Yearbook 36, 2011, S. 150-163, hier S. 152-153.

am 21.01.2028, 08:37:16.


https://doi.org/10.5771/9783956506093-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204 SARA LANDA

britischen Gelehrten Arthur Waley so um, dass Bai Juyi von einem Dichter fiir alle
zu einem Dichter der unteren Schichten (und damit chinesischen Gegenpart
Brechts) wird: HeifSt es bei Waley noch: ,,His poems were ,on the mouths of kings,
princes, concubines, ladies, plough-boys, and grooms®,!? streicht Brecht die obe-
ren Schichten: ,Seine Lieder waren ,im Mund von Bauern und Pferdeknechten‘.“20
In einigen Gedichtiibertragungen folgt Brecht seiner Vorlage auch relativ eng, in
anderen wiederum schreibt er den Text komplett um, stilisiert Bai Juyi von einem
Autor, der Mitleid mit den Armen empfindet, zum Proto-Revolutiondr und Vor-
ldufer der eigenen Poetik um. So macht er in einem Gedicht, das schon in der eng-
lischen Fassung letztlich nur einen kleinen Ausschnitt des Originals wiedergibt,2!
das lyrische Ich vom mitfiihlenden Vertreter der Oberschichten zu einem Kiritiker,
der die Macht explizit herausfordert:

Arthur Waley: The Big Rug

That so many of the poor should suffer from cold what can we do to prevent?
To bring warmth to a single body is not much use.

I wish I had a big rug ten thousand feet long.

Which at one time could cover up every inch of the City.22

Bertolt Brecht: Die Decke

Der Gouverneur, von mir befragt,

Was, den Frierenden in unsrer Stadt zu helfen, nétig sei
Antwortete: Eine zehntausend Fuf§ lange Decke
Welche die ganzen Vorstidte einfach zudeckt.?3

Kontrastiert der chinesische Text noch die Freude tiber die eigene neue Kleidung
mit dem schlechten Gewissen wegen dem Leid der Armen und erhilt so selbst-
kritische Ziige, reduziert Waley den Text auf das Moment des Empathischen.
Durch das naiv-hyperbolische Bild der riesigen Decke und den Irrealis kippt die
Klage ins Sentimentalische. Brecht wiederum teilt die Rollen auf und schafft ein
kritisch fragendes Ich, das den Vertreter der Macht konfrontiert. Die Antwort des
Gouverneurs lisst sich als Ausdruck von Verlegenheit und Uberforderung lesen
oder aber als Zynismus, indem suggeriert wird, die Regierung wolle die Probleme
vertuschen.?* Das Ich als kritischer Beobachter ist dabei sicherlich mit dem Autor

19 Arthur Waley (Ubers.): One Hundred & Seventy Chinese Poems, London 1919, S. 112.

20 Brecht: Werke (Anm. 1), Bd. 22, S. 454.

21 Es handelt sich um 2%k i M B Bk (Lied zu den Gefiiblen bei der Fertigstellung einer neu-
en Seidenjacke). Ein dhnliches Gedicht trigt den Titel %% (Der neue Pelzmantel). Auf-
grund der starken Kiirzungen Waleys ist das Original nicht eindeutig zuordbar, die Erwih-
nung der Stadt spricht aber fiir den ersteren Text (vgl. Shi Jie 5275 Chinesische kulturelle

Elemente in Brechts Gedichten #HFEFIFFFHIERPH P EX LT, Dissertation,
Shanghai 2012, S. 25-26).

22 Waley: One Hundred & Seventy Chinese Poems (Anm. 19), S. 157.

23 Brecht: Werke (Anm. 1), Bd. 11, S. 257.

24 Vgl. dazu auch Reinhold Grimm: Bertolt Brecht und die Weltliteratur, Niirnberg 1961,
S. 66; Peter Paul Schwarz: Lyrik und Zeitgeschichte. Brecht, Gedichte iiber das Exil und

am 21.01.2028, 08:37:16.


https://doi.org/10.5771/9783956506093-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VON LI BAI BIS MAO ZEDONG 205

assoziiert, und selbst wenn man keine autobiographische Lesart unterlegt, wiirde
dennoch durch die Umschreibung auch das Bild des Autors als das eines scharfen
Gesellschaftskritikers mitkreiert.

Mit Du Fu und Bai Juyi werden also zwei Dichterfiguren heroisiert, die deutsch-
sprachigen linken Autoren als Prototypen einer engagierten Lyrik dienen bzw.
durch eine selektive Lektiire und zahlreiche Eingriffe dazu stilisiert werden. Beide
werden als Grofimeister der Lyrik gefeiert, ihr Heroismus setzt aber einerseits einen
gewissen Kampfgeist und andererseits ein herausragendes ethisches Bewusstsein
voraus. Das Bild des Dichterhelden zehrt hier schon eindeutig von anderen Hel-
denbildern. Noch ausgeprigter wird die Uberschneidung der Heroismuskonzepte
dann bei dem Mann, der auch fiir einige deutsche Dichter die Synthese aus Asthet
und Kidmpfer symbolisieren sollte: Mao Zedong.

Dichterrevolutiondr und sensibler Asthet?
Mao Zedong als Dichterbeld

Die Vorstellung der chinesischen Dichtung als Dichtung der Sozialkritik ist, wie
erwihnt, bereits im fritheren 20. Jahrhundert verbreitet, aber sie stiitzt sich lange
vor allem auf Autoren des klassischen China. Wihrend in China vor allem mit
der Bewegung des 4. Mai schon seit dem frithen 20. Jahrhundert neue literarische
Formen und Inhalte in eine spannungsreiche Wechselbeziehung zur Tradition tra-
ten, die chinesische Revolution, der Biirgerkrieg und die militdrischen Auseinan-
dersetzungen das ganze Land stark verinderten, blieben selbst diejenigen deut-
schen Dichter, die sich auf die chinesischen Kollegen als Mitstreiter gegen Unrecht
und Armut bezogen, weitestgehend auf die Tang-Dichtung bezogen, wohl auch
aufgrund der geringen Zahl in Ubersetzungen zuginglicher jiingerer Texte. Ab
Mitte des 20. Jahrhunderts dnderte sich dies, als Mao Zedong nach dem Sieg der
Kommunisten nicht nur verstirkt von der deutschen Linken als politischer Fithrer
bewundert wurde, sondern gerade in seiner Doppelrolle als Revolutionir und
Dichter rezipiert wurde. Dass Mao sich als Verfasser von Gedichten nach klassi-
schen Formen hervortat, war im Westen seit Edgar Snows Red Star over China
(1937) bekannt. Maos Gedichte waren Teil seiner Selbststilisierung. Einerseits ge-
rierte er sich damit als Literatus im klassischen Sinne, andererseits boten sie Raum
fiir Selbstdarstellungen als Fiithrungsfigur der chinesischen Revolution und der
jungen Volksrepublik.2> Wenige deutsche Fassungen der ersten bekannten Mao-
Gedichte waren ab den frithen 1950er Jahren zuginglich. So spannte Brecht in ei-

spite Lyrik (Literatur und Geschichte 12), Heidelberg 1978, S.41. Warum Tatlow davon
ausgeht, dass eine zynische Lesart nicht moglich sei, leuchtet mir nicht ein (vgl. Anthony
Tatlow: Brechts chinesische Gedichte, Frankfurt am Main 1973, S. 45).

25 Vgl. auch Karl-Heinz Pohl: Mao Zedongs Lyrik. Form als Aussage, in: Albrecht Koschorke /
Konstantin Kaminskij (Hg.): Despoten dichten. Sprachkunst und Gewalt, Konstanz 2011,
S.227-247, hier S. 232-233.

am 21.01.2028, 08:37:16.


https://doi.org/10.5771/9783956506093-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206 SARA LANDA

ner erweiterten Fassung seiner Chinesischen Gedichte (1950) mit Gedanken bei einem
Flug iiber die GrofSe Mauer nach Maos il %5 (Schnee) den Bogen von der sozial-
kritischen vergangenen Dichtung zur Revolution der Gegenwart. Fiir die Entde-
ckung des Dichterrevolutionirs Mao im deutschsprachigen Raum zeichnete aber
vor allem Franz Carl Weiskopf verantwortlich. Der tschechisch-deutsche Schrift-
steller, der als tiberzeugter Kommunist die Kriegsjahre im amerikanischen Exil
verbracht hatte, diente von 1950 bis 1952 in der tschechischen Botschaft in Bei-
jing. Er eignete sich nicht nur einige Kenntnisse des Chinesischen an, sondern
{ibertrug mit Hilfe chinesischer Bekannter sowie vorliegender Ubersetzungen Ge-
dichte vor allem aus der jiingsten Gegenwart. Die zentrale Heldenfigur seiner
Sammlung ist in doppelter Hinsicht Mao Zedong: Mao wird einerseits in anderen
Gedichten als Retter der Nation, ,unsere Sonne“,?¢ apostrophiert. Andererseits
kommt Mao selbst als Dichter zu Wort. Die vier damals bekannten, von Weiskopf
aufgegriffenen Mao-Gedichte fiigen sich zu einer Art lyrischen Autobiographie
zusammen, wobei er sich zahlreiche Freiheiten im Umgang mit den Texten er-
laubte. Letztendlich schwankte Weiskopf in seinen Versuchen, ein Idealbild des
Dichterrevolutionirs zu zeichnen, zwischen dem Portrit eines sensiblen, naturaf-
finen Melancholikers, das sich aus alteren China-Klischees speist, und dem eines
stihlernen Kommunisten. So wird das Gedicht JhEZEF-1K) (Changsha) von
1925,27 das die Anfinge revolutionirer Bande gegen den Hintergrund einer diiste-
ren, gefahrvollen Gegenwart beschwort, bei Weiskopf zu einem Jugendgedicht, in
dem ein lyrisches Ich sich seiner rebellischen Jugendzeit erinnert und den Kon-
trast zwischen Jung und Alt im sentimentalen Wechsel zwischen Priteritum und
Prisens beschwort:

[...]

Einst schlenderten wir hier, Gefihrte mit Gefihrt.
Wir hielten uns vertraulich an der Hand.

Wie klar ist mir noch jedes Jahr im Sinn!

Wir waren Schiiler, aufler Rand und Band

Vor Ubermut der Jugend. Alles war

In uns noch Knospe: Herz, Talent, Verstand.

Wir dachten nicht an Ruhm, an Laufbahn und Erfolg.

Die Berge, Fliisse, zeigten wir uns wie im Rausch.
Und trunken war das Wort. Nichts galt

Uns Glanz, nichts Macht der Herrschenden.

Sie waren Moder, Kot; sie waren alt!

Ach, weifdt du’s noch?

Wie sich die Welle stiirmisch hob

Am Bug des Boots im stirksten Strom...28

26 F, C. [Franz Carl] Weiskopf: Gesammelte Werke, Bd. 5, Berlin 1960, S. 192-193.

27 Moglicherweise auch 1926, vgl. Jeremy Ingalls: Dragon in Ambush. The Art of War in the
Poems of Mao Zedong, Lanham u. a. 2013, S. 135.

28 Weiskopf: Werke (Anm. 26), Bd. 5, S. 271.

am 21.01.2028, 08:37:16.


https://doi.org/10.5771/9783956506093-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VON LI BAI BIS MAO ZEDONG 207

Ein melancholischer Grundton kennzeichnet den Text. Das erinnerte rauschhafte
Erleben der Jugend ist dabei ein sinnesbezogenes Erleben der Natur als Gemein-
schaftserfahrung im kleinsten Kreis. Im Original ist von ,hunderten von Gefihr-
ten“ (H{R) die Rede, die die Herrschenden verachten, als Kot ansehen und der
Kritik unterziehen.?? Wenn auch bei Mao ein gewisser melancholischer Grund-
ton des jetzt einsam im kalten Herbst (Jf37 ZFK)*? auf die Landschaft Blicken-
den zu spliren ist, weist doch die Erinnerung an die fritheste Gemeinschaft auf
den fortdauernden Kampf hin und enthilt einen appellativen Gestus. Das Origi-
nalgedicht verzichtet, wie in der klassischen Dichtungssprache hiufig, auf jegliche
explizite Pronominalverwendung. Bei Weiskopf dagegen scheint der Kontrast
zwischen dem reflektierenden Ich der Gegenwart und dem vertraulich verbunde-
nen, mehrfach beschworenen Wir‘ auf einen uneinholbaren Gemeinschaftsver-
lust hinzuweisen. Weiskopfs Interpretation lduft damit der Selbstinszenierung
Mao Zedongs in vieler Hinsicht entgegen. An die Stelle des Selbstportrits eines
einsamen Revolutionirs, der seiner Anfinge und seiner verstreuten Kameraden
gedenkt und daraus Kraft schopft, aber zugleich von Trauer erfullt wird, tritt die
resignierende Erinnerung eines ilter gewordenen Mannes an seine Jugendjahre,
wobei das Ich der Vergangenheit einer Art kontextlosen, zeit- und kulturiibergrei-
fenden Typus des kraftsprithenden, rebellischen Jungspunds entspricht.
Im Gegensatz dazu ist Weiskopf dann in dem Gedicht Sidwdrts bemiiht, ein

ganz explizites Bild eines kommunistischen Kimpfers zu zeichnen:

BERAEZL

RKEEHK,

TR L.

REHCHAREFN,

BIEITRE =T,

5 REWLESIE,

HEUBH TN

SHEKSBET,

R B R 2

F. C. Weiskopf: Siidwirts

Folgend der Wolken Flug

Sucht den Siiden mein Blick.

Hinter den Wolken her

Zieht der Wildginse Schwarm
5  Pfeilgerad Giber das Land.

Ach, wie kurz ist ihr Weg

Zweimal nur zehntausend Li!

29 Mao Zedong E % 7R : Gesammelte Lyrik Mao Zedongs £ % 7R 115 £, Beijing 1990, S. 6.

30 Ebd.

31 1In der offiziellen Verdffentlichung von 1957 steht jE3k (,Banner®), in der Ausgabe von
1963 4T 5E (,rote Flagge®), vgl. ebd., S. 66.

32 Ebd,, S. 65.

am 21.01.2028, 08:37:16.


https://doi.org/10.5771/9783956506093-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208 SARA LANDA

Und der unsrige, ach,
Wieviel mal linger doch!
10 Da nun sage ich mir:
Auch fiir uns wird es Zeit,
Stuidwirts zu richten den Schritt.

Kampf ist der Schliissel zum Weg,
Der uns nach Siiden fiihrt,

15 Bitterer Kampf. Es hilt
Meine Hand schon umspannt
Fest das Gewehr. Es fragt
Mich mein eigenes Herz:
Wann gelingt uns der Schlag,

20 Der letzte, entscheidende, der
Des Feindes Horden zersprengt?
Da - wie Antwort darauf,
Stumm und doch laut erbliiht
Unsere Fahne rot

25 Auf dem felsigen Hang
Mir gegentiber. Es blithn
Andere hinter ihr auf, zahllose
Wie der Unseren nimmer zu zihlende Scharen:
Welle um Welle von hier

30 Bis an den Horizont.

Ja, jetzt ich ich’s,
Jetzt weifl es mein Herz: wir werden
Siegreich nach Stiden ziehn,
Unauthaltsam, den Wogen gleich
35  Des gewaltigen Meers.
Und im Wind iiber uns,
Rot im Wind tber uns
Werden die Fahnen wehn,
Die einst Lenin gepflanzt.33

Auf den allerersten Blick ist offensichtlich, dass die deutsche Version um ein Vielfa-
ches linger ist als die chinesische. Maos C7,3* entstanden kurz vor Ende des langen
Marsches, setzt ein mit einer Naturbeobachtung vom Berg in Richtung Himmel
und Ferne, zum Zielpunkt der langen Mauer, deren Erreichen erst den Status als

33 Weiskopf: Werke (Anm. 26), Bd. 5, S. 273-274.

34 Ci bezeichnet eine Gattung, die vor allem in der Song-Zeit populir war. Dabei werden
Texte zu Uberlieferten Melodien bzw. nach diesen rhythmischen Mustern geschrieben. Es
handelt sich also um eine durchaus traditionelle, strenge Form, wenn auch mit etwas mehr
Freiheiten als bei der shi-Dichtung, bei der die Verse aus fiinf oder sieben Silben bestehen
und bestimmten Tonmustern folgen. Zur Rolle Maos als Verfasser von Lyrik nach
klassischen Formvorgaben vgl. C. N. Tay: Two Poems of Mao Zedong in the Light of Chi-
nese Literary Tradition, in: The Journal of Asian Studies 29.3, 1970, S. 633-655; Haosheng
Yang: A Modemity Set to a Pre-Modern Tune. Classical-Style Poetry of Modern Chinese
Writers (Ideas, History, and Modern China 14), Leiden/Boston 2016, S. 1-31, S. 147-182;
Pohl: Mao Zedongs Lyrik (Anm. 25).

am 21.01.2028, 08:37:16.


https://doi.org/10.5771/9783956506093-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VON LI BAI BIS MAO ZEDONG 209

Held (%%3X) rechtfertigen wird. Auf dem Gipfel des Liupan-Bergs wehen aber
schon die Banner im Wind, was die Frage aufwirft, wann es gelingen wird, den
sdunkelgrinen Drachen/Feind® (), sprich Chiang Kai-shek und seine Trup-
pen, zu binden. Ein Ich tritt im Original, wie zumeist in klassischer Dichtung,
nicht explizit in Erscheinung. Ohne Pronomen lisst sich die Heroisierung als die
des Kollektivs wie auch des Sprechers denken.

E. C. Weiskopfs Version riickt das lyrische Ich dagegen ganz zentral in den
Vordergrund und gestaltet das Gedicht als eine Art Zwiegesprich des Ich mit sich
selbst, das aus dem Leid und der Entbehrung heraus den Entschluss zum fortge-
fuhrten Kampf zieht und schlieflich auch, im Bewusstsein der Lenin-Nachfolge,
zur Siegesgewissheit gelangt. Der Blick wird damit gelenkt auf die Gefiihlslage
und den sich sukzessive steigernden Heldenmut des Ich, das die Erbschaft der
grolen kommunistischen Fiihrer der Vergangenheit antritt und sich selbst auch
als Teil dieser Reihe reflektiert. Kampf und lyrische Selbstreflexion sind hier un-
trennbar miteinander verschrinkt. Das Original bietet so nur den Ausgangspunkt
zur heroischen Stilisierung des Dichterrevolutionirs Mao nach der Fantasie des
deutschen Kommunisten.

Bei aller Mao-Begeisterung liuft Weiskopfs Mao-Stilisierung der Selbsthero-
isierung des chinesischen Staatsmannes durchaus zuwider und bleibt ambivalent:
Dichtertum und Kampf stehen in einem wechselnden Verhiltnis zueinander,
Dichtung schliefit hier naturempfindsames, ungerichtetes Rebellentum ebenso
ein wie die Reflexion des eigenen Kampfesmuts.

Moglichkeiten und Grenzen dichterischen Kampfes: Lu Xun

Ein weiterer chinesischer Dichterheld, dessen Leben eng mit den revolutiondren
Geschehnissen in China verbunden war, wenn auch sehr viel spannungsreicher,
zog die deutschen Schriftsteller in seinen Bann: Lu Xun (21f, auch Lu-Hsiin).
Der Vater der chinesischen Moderne', einer der wichtigsten Vorkdmpfer fiir eine
neue, mit Umgangssprache arbeitende Literatur, aber auch ein Erneuerer der Tradi-
tion, ein scharfer Kritiker der Guomindang, der zugleich nie der Kommunisti-
schen Partei beitrat, diirfte Lu Xun wohl vor allem aufgrund der seinem Denken
und Schreiben inhirenten Spannungen die deutschen Dichter zur Auseinanderset-
zung angeregt haben. Nachdem er lange Zeit vor allem in der Bundesrepublik
kaum bekannt gewesen war, wurde ihm um 1968 neue Aufmerksambkeit zuteil, zu-
nichst einmal durch Hans Magnus Enzensbergers Kursbuch 15 von 1968. Die
meistgelesene Nummer der Kulturzeitschrift aus dem Umfeld der Studentenbewe-
gung stellte die Moglichkeit revolutiondrer Dichtung radikal in Frage und loste
damit eine Krise unter den linksgerichteten Schriftstellern der Studentenbewegung

35 Zu Lu Xuns Rolle als Verfechter einer baibua-Dichtung, einer an die Umgangssprache an-
gendherten Literatursprache, #nd als Dichter, der intensiv aus dem klassischen Erbe zehrte
und dessen Formen weiterentwickelte, vgl. auch Yang: A Modernity (Anm. 34), S. 32-61.

am 21.01.2028, 08:37:16.


https://doi.org/10.5771/9783956506093-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

210 SARA LANDA

vielleicht weniger aus, als dass es sie schon kritisch hinterfragte und ironisierte. In
genau dieser Ausgabe wird auch Lu Xun aufgegriffen, einerseits im Portrit eines
deutschen Sinologen als dichterischer Vorkdmpfer der Revolution,’ andererseits in
einigen seiner eigenen Essays als Skeptiker ,revolutionirer Dichtung.?” So ist es
auch nicht verwunderlich, dass die deutschen Autoren, die Lu Xun durch das Kurs-
buch entdeckten, ohnehin ein zwiespiltiges Verhiltnis zum politischen Schreiben
hatten. In der Lyrik erwihlte sich vor allem Jiirgen Theobaldy, der wohl vehemen-
teste Verteidiger der ,Neuen Subjektivitit’,® Lu Xun zum Bundesgenossen. Theo-
baldy riickt Lu Xuns Poetologie in die Nihe des eigenen Ansatzes, wobei er sich
beinahe ausschlieflich auf die oft privateren Gedichte nach klassischen Formen
bezieht. Lu Xuns Werk zeichne sich aus durch ,Erkenntnis-, Leidens- und Biind-
nisfahigkeit“,3® durch ein Bewusstsein fur groflere politische Zusammenhinge, eine
personliche Betroffenheit, aber auch gelegentlich den Wunsch nach Riickzug.#0
Dieses Spannungsverhiltnis versucht Theobaldy auch in seinen Lu Xun-
Ubertragungen in Kooperation mit dem Sinologen Egbert Baqué zu gestalten, de-
ren Verfahrensweise exemplarisch an einer Ubertragung illustriert werden soll:

pior:i]

BT K&RIHEN,
ZeRgL,
BERERBEEE,
WAEORER.
5 REMERGR,
#&1a) 7] A BE N
BRRBELSL,
BtanK BB

Juirgen Theobaldy: Ich erinnere mich, um zu vergessen

Gewohnt bin ich an lange Nichte,
der Frithling ist vergangen;

Muf$ sorgen fur die Frau, das Kind,
wie Seide grau die Schlifen.

36 Vgl. Joachim Schickel: Dossier: China. Kultur Revolution Literatur, in: Kursbuch 15, 1968,
S.38-62.

Lu Hsiin: Vier Schriften iiber Literatur und Revolution, iibers. von Rolf Dornbacher / Pe-
ter-Anton von Arnim, in: Kursbuch 15, 1968, S. 18-37.

Der (umstrittene) Begriff der ,Neuen Subjektivitit® bezieht sich auf eine Gruppe junger Au-
toren, die grofitenteils mit politischer Lyrik begonnen hatten und spiter fiir das Wiederent-
decken des Alltiglichen, gegen das Aussparen des Privaten eintraten, in der Hoffnung, das
komplexe Wechselverhiltnis zwischen Individuum und Gesellschaft besser greifen zu kon-
nen. Zur Debatte um diese Lyrikrichtung vgl. v. a. die teils polemischen Beitrige in Akzente
24,1977.

Lu Xun: Kein Ort zum Schreiben. Gesammelte Gedichte, tibers. von Egbert Baqué /
Jiirgen Theobaldy, Reinbek bei Hamburg 1983, S. 116.

40 Vgl. ebd.

4l Ders.: Lu Xuns Gedichte mit Kommentar &Ri%3%5F, hg. von Zhou Zhenfu FEHRHE,

Jiangsu 2006, S. 69.

37

38

39

am 21.01.2028, 08:37:16.


https://doi.org/10.5771/9783956506093-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VON LI BAI BIS MAO ZEDONG 211

5  Verschwommen steht im Traum die Mutter,
in Trinen aufgegangen;
Am Stadtwall wechseln immer wieder
die Herrschenden die Fahnen.
Muf dulden, daf sie meine Freunde

10 ins Reich der Toten treiben;
Steh zornig vor dem Wald der Messer
und suche doch nach Versen.
Ich murmle sie gesenkten Blickes,
hab keinen Ort zum Schreiben;

15 Das Mondlicht flief3t, ein helles Wasser
auf meinen schwarzen Kleidern.*?

Das stark autobiographisch ausgerichtete Gedicht ist 1931 entstanden, nachdem
eine Gruppe junger kommunistischer Schriftsteller, unter anderem der mit Lu
Xun befreundete Rou Shi (), von der Guomindang hingerichtet worden wa-
ren und Lu Xun sich selbst akut bedroht sah.*3

Theobaldy bemiiht sich um eine Annidherung an den Originaltext auf ver-
schiedenen Ebenen, durch Beibehaltung der Bilder und durch eine Tendenz zur
subjektlosen Ellipse (durchbrochen nur in V. 13) ebenso wie eine gewisse Strenge
der Form in den siebenhebigen, teils gereimten, teils assonierenden Verspaaren,
die die Formstrenge des originalen achtversigen Gedichts mit sieben Zeichen pro
Zeile vermitteln soll. Auffillig ist jedoch ein Eingriff, der gerade die poetologi-
sche Ebene des Gedichts betrifft: So thematisiert der Text das Dichten und den
Dichter selbst vor dem Hintergrund der Gewalt und existenziellen Bedrohung.
Der sechste Vers, 2@ JJ M 5 /\iF (wortl. ,zornig Richtung Messerwald suchen
kleines Gedicht®), thematisiert das Anschreiben gegen die Gewalt, wobei hier
wohl trotziger Kampfeswille und Zweifel an der Wirksamkeit des Schreibens zu-
sammenspielen. Theobaldy schreibt den Vers etwas um: Das Dichter-Ich steht
vor dem Wald der Messer, das Gedicht ist nicht mehr explizit gegen diesen
gerichtet. Zudem fuigt Theobaldy die Adverbiale ,doch ein. Der Vers wird auf
verschiedene Weisen lesbar: Entweder liest man ihn primir als trotzige Selbstbe-
hauptung des Dichtens gegen die Gewalt, ohne dass das Gedicht notwendiger-
weise selbst ein Kampfgedicht sein muss, es mag wohl auch die Trauer des Ichs
reflektieren. Der Widerstand gegen die Gewalt ergibt sich also aus dem Akt des
Dichtens an sich. Andererseits liele sich der Vers deuten als skeptische Hinterfra-
gung des Dichtens in Reaktion auf Mord und Bedrohung, dann wiese das ,doch*
eher darauf hin, dass sich das Ich trotz seines Zornes zur isthetischen Bearbei-
tung hinreiflen ldsst, anstatt sich mit anderen Mitteln den Michtigen entgegen-
zustellen. Dichten ist demnach einerseits per se Widerstand gegen die Macht, in-
dem es nicht unterdriickt werden kann, andererseits ist es auch eine gewisse
eskapistische Geste, die ambivalent bleibt. Der Dichter bleibt so unweigerlich

42 Lu Xun: Kein Ort (Anm. 39), S. 43.
43 Vgl. ders.: Gedichte mit Kommentar (Anm. 41), S. 69.

am 21.01.2028, 08:37:16.


https://doi.org/10.5771/9783956506093-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

212 SARA LANDA

dem politischen Geschehen der Zeit verbunden, von ihm betroffen, aber nimmt
dennoch eine andere Position ein als ein Kimpfer. Dichter- und Kampfesheld
driften hier also mindestens partiell wieder auseinander.

Zusammenfassung: Der Held als Asthet, Asthetik des Heldentums

Zusammenfassend sei festzuhalten: Zahlreiche deutsche Dichter des letzten Jahr-
hunderts haben sich fur die chinesische Dichtung und die chinesischen Dichter
interessiert. Gerade in Krisen- und Umbruchszeiten nahmen sie auf sie Bezug, um
eigene Ansitze zu rechtfertigen und sich tiber die Rolle des Dichters zu verstindi-
gen. Damit erstrebten sie eine Art zeit- und kulturiibergreifende Legitimation der
eigenen Position, wobei das Bild der chinesischen Dichter wiederum selbst bis
zum gewissen Grad ein Produkt der projektiven Uberformung seitens der deut-
schen Dichter ist. Diese schrieben Gedichte tiber die Dichter, sie gestalteten Para-
texte, die vor allem auf die Person der Dichter fokussiert sind, und sie schrieben
die Gedichte der chinesischen Kollegen selbst auf eine Art und Weise fort, die oft
einen Dialog mit der eigenen Dichtung erkennen lisst. Nicht zuletzt aufgrund au-
tobiographischer Suggestionen scheint ein bestimmtes Dichter-Idealbild durch.
Die chinesischen Dichterhelden werden in dieser Indienstnahme auf spezifische
Dichter-Typen reduziert, auf das melancholische, trunkene und naturverbundene
Genie, den Kiampfer flir Gerechtigkeit bis hin zum Dichterrevolutionir oder aber
den zwischen Revolution und Kontemplation hin- und hergerissenen Dichter.
Das Konzept des Dichterhelden steht in einer spannungsvollen Beziehung zu an-
deren Vorstellungen des Heroischen. Der Dichter kann sich als Rebell gesellschaft-
lichen Konventionen und damit auch den Anspriichen des Heldentums versagen
und damit eher zum Antiheld werden. Er kann in der Stilisierung als Kimpfer fur
Gerechtigkeit an andere Heroentypen angelehnt werden oder aber bei aller Enga-
giertheit einen gewissen autonomen Status fiir sich beanspruchen. Anhand der
Auslotung der Heldenkonzepte verhandelten die deutschen Dichter somit letzt-
lich auch ihre eigene Position in Gesellschaft und Politik.

am 21.01.2028, 08:37:16.


https://doi.org/10.5771/9783956506093-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

