
Von Li Bai bis Mao Zedong 

Chinesische Dichterhelden in der deutschen Lyrik  
des 20. Jahrhunderts 

Sara Landa 

Einleitung 

1938 schrieb Bertolt Brecht im dänischen Exil ein Gedicht mit dem Titel Besuch 
bei den verbannten Dichtern, das folgendermaßen beginnt: 

Als er im Traum die Hütte betrat der verbannten 
Dichter, die neben der Hütte gelegen ist 
Wo die verbannten Lehrer wohnen (er hörte von dort 
Streit und Gelächter), kam ihm zum Eingang 
Ovid entgegen und sagte ihm halblaut: 
„Besser, du setzt dich noch nicht. Du bist noch nicht gestorben. Wer weiß da 
Ob du nicht doch noch zurückkehrst? Und ohne daß andres sich ändert 
Als du selber.“ Doch, Trost in den Augen 
Näherte Po Chü-i sich und sagte lächelnd: „Die Strenge 
Hat sich jeder verdient, der nur einmal das Unrecht benannte.“ 
Und sein Freund Tu-Fu sagte still: „Du verstehst, die Verbannung 
Ist nicht der Ort, wo der Hochmut verlernt wird.“ […]1 

Die Reihe der Dichter wird fortgesetzt mit François Villon, Voltaire, Shakespeare, 
Heine und Euripides, die dem lyrischen Ich wohlwollend Ratschläge erteilen. 
Dann wird die entspannte Atmosphäre jäh unterbrochen, als „aus der dunkelsten 
Ecke“2 eine Frage kommt:  

[…] „Du, wissen sie auch 
Deine Verse auswendig? Und die sie wissen 
Werden sie der Verfolgung entrinnen?“ „Das 
Sind die Vergessenen“, sagte der Dante leise 
„Ihnen wurden nicht nur die Körper, auch die Werke vernichtet.“ 
Das Gelächter brach ab. Keiner wagte hinüberzublicken. Der Ankömmling 
War erblaßt.3 

Das Gedicht suggeriert eine solidarische, welt- und zeitumspannende Gemein-
schaft der Dichter gegenüber der Herrschaft, stellt aber auch deren Bedrohtheit 

 
1  Bertolt Brecht: Werke. Große kommentierte Berliner und Frankfurter Ausgabe, hg. von 

Werner Hecht u. a., Bd. 12: Gedichte 2: Sammlungen 1938–1956, Berlin/Frankfurt am 
Main 1988, S. 35. 

2  Ebd. 
3  Ebd., S. 35–36. 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-199 - am 21.01.2026, 08:37:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SARA LANDA 200 

heraus.4 Dass Brecht in diesem Text unter den Dichtervorbildern auch zwei chine-
sische Schriftsteller, nämlich die Tang-Dichter Du Fu (杜甫, auch Tu-Fu, Thu-Fu)5 
und Bai Juyi (白居易, auch Bo Juyi, Po Chü-I, Pe-Lo-Thien) nennt, ist letztendlich 
nicht so überraschend. Tatsächlich dienten fernöstliche Dichter vor allem seit Be-
ginn des 20. Jahrhunderts zahlreichen deutschen Autoren als Orientierungsfigu-
ren. Das Interesse an der chinesischen Lyrik, das im frühen 20. Jahrhundert kul-
minierte, war zentral mitbestimmt von der kreativen Auseinandersetzung mit den 
Biographien ihrer Erschaffer. Gerade in Zeiten literarischer, politischer und per-
sönlicher Umbrüche, in denen die deutschen Dichter sich mit ihrer eigenen Rolle 
auseinandersetzten, wurden die Biographien der chinesischen Vorbilder aufgegrif-
fen, aber auch in vieler Hinsicht verändert, weitergesponnen und einem gewissen 
Heroisierungsprozess unterworfen. Dabei wurden diese Dichterbilder sowohl 
durch Dichtergedichte6 gestaltet als auch in Transformationen7 chinesischer Dich-
tung, die autobiographische Lesarten nahelegen und mit Vor- und Nachworten 
versehen sind. Das Heldenbild konstituiert sich so im Zusammenspiel von lyri-
scher (Auto-)Biographik und Paratext. Legitimiert wird die Heroisierung durch das 
Zusammentreffen ästhetischer Kategorien mit moralischen bzw. soziopolitischen 
Leistungen. Somit wird auch danach zu fragen sein, wie das Konzept des Kultur-
heros als eines Kulturbringers, herausragenden Schöpfers,8 mit anderen Helden-
vorstellungen interferiert und welche Rolle dies für die Aushandlung des dichteri-
schen Selbstverständnisses im 20. Jahrhundert spielte. 

 
4  Vgl. Ulrich Kittstein: Das lyrische Werk Bertolt Brechts, Stuttgart/Weimar 2012, S. 219; 

Werner Frick: „…und er hörte von dort Streit und Gelächter“: Der Lyriker Bertolt Brecht 
im ‚Club der toten Dichter‘, in: Helmut Koopmann (Hg.): Brechts Lyrik – Neue Deutun-
gen, Würzburg 1999, S. 75–99, hier S. 95–97. 

5  Die deutschen Schreibungen der chinesischen Namen variieren stark. Der besseren Zuord-
nung halber werden jeweils die heute übliche Pinyin-Umschrift, der chinesische Name im 
Original sowie einige gängige Umschriftvarianten aufgeführt. 

6  Zum Terminus des Dichtergedichts als Text, der „über den Poeten im allgemeinen, über 
andere Dichter oder über die eigene Dichterexistenz reflektier[t]“, siehe Heinz Schlaffer: 
Das Dichtergedicht im 19. Jahrhundert. Topos und Ideologie, in: Jahrbuch der deutschen 
Schillergesellschaft 10, 1966, S. 297–335, hier S. 297. Schlaffer zeigt auch auf, wie ausge-
prägt die idealistischen Stilisierungen der Dichterfiguren in den Dichtergedichten oft sind. 

7  Ich verwende den Begriff der Transformation in Anlehnung an Michael Schreiber (Über-
setzung und Bearbeitung. Zur Differenzierung und Abgrenzung des Übersetzungsbegriffs, 
Tübingen 1993, S. 7) als Überbegriff für Übersetzungen und Bearbeitungen. Die Grenze 
zwischen diesen Aneignungsformen ist im Falle der vielfach indirekten Annäherung an die 
chinesische Lyrik oft schwer zu ziehen und soll nicht Thema dieses Aufsatzes sein. 

8  Zum Konzept des Kulturheros vgl. insbesondere Zaal Andronikashvili u. a.: Einleitung, in: 
dies. (Hg.): Kulturheros. Genealogien. Konstellationen. Praktiken (LiteraturForschung 28), 
Berlin 2017, S. 9–38, v. a. S. 12–13. Überschneidungen zwischen der literarischen und der 
politischen Ebene sind auch bei zahlreichen anderen Dichterhelden gegeben (vgl. z. B. 
Christoph Schmälzle: Dichterkult und nationales Heil. Friedrich Schiller als Garant „deut-
scher Größe“, in: Andronikashvili u. a. [Hg.]: Kulturheros, S. 242–281), im Falle der Chi-
na-Rezeption aber besonders ausgeprägt. 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-199 - am 21.01.2026, 08:37:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VON LI BAI BIS MAO ZEDONG 201 

Im Folgenden möchte ich daher anhand einzelner Fallbeispiele zeigen, welche 
Formen die Stilisierung chinesischer Dichterhelden im 20. Jahrhundert anneh-
men konnte. 

Genie und Vagant: Li Bai in der deutschen Lyrik 

Zu keiner Zeit war die Auseinandersetzung mit den chinesischen Dichtern und der 
chinesischen Dichtung so intensiv wie zu Beginn des 20. Jahrhunderts, als China 
entweder als veränderungsunfähig oder revolutionäres Vorbild, als Ursprungsort 
philosophischer Heilsbringer oder aber als militärische Bedrohung galt.9 Vor allem 
Li Bai (李白, auch Li Bo, Li Tai-po, Li Tai-pe), der u. a. für seine lyrisch inszenierten  
Trunkenheitszustände und spielerischen Selbsterhöhungen bekannte Tang-Dichter, 
zog die deutschen Dichter in seinen Bann. Li Bai galt den Dichtern um die Jahr-
hundertwende als „ewig trunkener, ewig heiliger Wanderer“ und „erlauchter Vaga-
bund“,10 so Klabund, der ihn immer wieder in die Nähe François Villons rückt.11 

Die Faszinationskraft Li Bais, aber auch eine gewisse kritische, dialogische Aus-
einandersetzung mit dem chinesischen Dichter werden beispielsweise im Werk 
Richard Dehmels offensichtlich. So integriert Dehmel in seinen Band Aber die 
Liebe einen kleinen Zyklus an Trinkliedern, drei nach Li Bai sowie ein eigenes,12 
und stellt sich so direkt in die Tradition des Chinesen. Einem der Li Bai-Texte 
wiederum schreibt er durch Hinzufügung einer eigenen Strophe einen Dialog mit 
dem Prätext besonders deutlich ein. Es handelt sich um Li Bais berühmtes 春日醉
起言志 (Worte beim betrunkenen Erwachen an einem Frühlingstag): 

 Richard Dehmel: Frühlingsrausch 

 Wenn das Leben Traum ist, wie sie meinen, 
 wozu dann ihre nüchterne Plage! 
 Ich, ich berausche mich alle Tage; 
 und wenn ich Nachts nichts mehr vertrage, 
5 leg ich mich schlafen auf den Pflastersteinen! 

 Morgens erwach ich sehr bewußt; 
 ein Vogel zwitschert zwischen blühenden Reben. 
 Ich frage ihn, in welcher Zeit wir leben. 
 Er sagt mir: in der Zeit der blühenden Reben! 
10 das ist die Zeit, in der die Frühlingslust 
 die Vögel zwitschern lehrt und leben, leben! 

 
9  Vgl. Andreas Stehen (Verf.) / Mechthild Leutner (Hg.): Deutsch-chinesische Beziehungen 

1911–1927. Vom Kolonialismus zur „Gleichberechtigung“. Eine Quellensammlung, Berlin 
2006, S. 495. 

10  Klabund [Alfred Henschke]: Werke in acht Bänden, hg. von Christian v. Zimmermann, 
Bd. 7: Übersetzungen und Nachdichtungen, Heidelberg 2001, S. 65. 

11  Vgl. bspw. die Li Bai- und Villon-Gedichte in: ebd., S. 46 sowie Bd. 4.1, S. 133. 
12  Vgl. Richard Dehmel: Aber die Liebe. Zwei Folgen Gedichte, Berlin 1912, S. 62–66. 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-199 - am 21.01.2026, 08:37:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SARA LANDA 202 

 Ich bin erschüttert; ich raff mich auf wie toll, 
 wütende Seufzer pressen mir die Kehle. 
 Und wieder gieß ich mir den Becher voll, 
15 bis in die Nacht, und pfeif auf meine Fehle. 
 Wenn dann mein Mund ausruht, ruht auch mein Groll, 
 ruht alles, was ich will und kann und soll, 
 ruht rings die Welt – o ruhte auch die Seele! 

 Wer aber kann mit Wein den Gram verjagen? 
20 wer kann das Meer mit einem Schluck verschlingen? 
 Der Mensch, in diesen Lebensrausch verschlagen, 
 in dem sich Sehnsucht und Erfüllung jagen,  
 kann nichts tun als in einen Nachen springen, 
 mit flatterndem Haar im Wind die Mütze schwingen 
25 und, während ihn die Elemente tragen, 
 sich ihrer Willkür stolz zum Opfer bringen!13 

Das Ich des Gedichts, mit seinem Autor assoziiert, erwacht aus dem Rausch und 
reflektiert über die Illusionshaftigkeit und Nichtigkeit des Daseins, um sich dann 
wieder im Rausch von allem Gefühl für die Welt zu befreien. Dehmel jedoch 
stellt diese Handlung durch die vierte Strophe, zu der es kein Pendant im Chine-
sischen oder in früheren europäischen Übertragungen gibt,14 explizit in Frage: 
„Wer aber kann mit Wein den Gram verjagen? / wer kann das Meer mit einem 
Schluck verschlingen?“ Man kann die Fragen lesen als die des Ichs, das sich aus 
seiner eigenen Melancholie herausreißt, oder aber als Einwürfe einer weiteren In-
stanz – potentiell assoziiert mit dem deutschen Dichter –, die mit der Frage und 
Weisung dem Ich widerspricht. In jedem Fall formuliert Dehmel eine Art vitalis-
tische Antwort auf Li Bai, eine Selbstbehauptung des Ich gerade im Exzess und 
im unvermeidlichen Untergang. Die neugewonnene Vitalität spiegelt sich auch in 
der vorwärtsdrängenden Dynamik des jambischen Fünfhebers, der im Gegensatz 
zu den ersten drei Strophen, die mehr Unregelmäßigkeiten aufweisen, fast aus-
schließlich durchgehalten wird.15 Dehmel tritt in einen Dialog mit Li Bai, formu-
liert eine Antwort auf ihn aus der eigenen Zeit heraus und modifiziert damit das 
Dichter- und Lebensideal. Das Ideal des lässigen, Konventionen unterlaufenden 
Dicherrebells wird mit einer Vision desillusionierten, aber tatkräftigen Helden-
tums konfrontiert, ohne dass eindeutig klar wird, ob dieses Li Bai zugeschrieben 
oder ihm entgegengesetzt wird. 

 
13  Ebd., S. 64–65. 
14  Vgl. Dehmels Vorlage: Hans Heilmann: Chinesische Lyrik vom 12. Jahrhundert v. Chr. bis 

zur Gegenwart (Die Fruchtschale 1), München/Leipzig 1905, S. 28–29. Ebenso wenig fin-
det sich eine vergleichbare Strophe in irgendeiner der mir bekannten Versionen des damals 
sehr populären Gedichts. 

15  Die einzige Abweichung findet sich in der zusätzlichen Senkung in „flatterndem“, die aber 
der Dynamik kaum einen Abbruch tut.  

https://doi.org/10.5771/9783956506093-199 - am 21.01.2026, 08:37:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VON LI BAI BIS MAO ZEDONG 203 

Traditionelle Dichterhelden im Kampf gegen Armut und Unrecht:  
Du Fu und Bai Juyi 

Li Bai sollte noch lange Zeit populär bleiben, daneben trat aber ein weiterer Re-
zeptionsstrang. Klabund und vor allem Albert Ehrenstein lenkten seit dem Ers-
ten Weltkrieg und im Kontext der Xinhai-Revolution die Aufmerksamkeit auch 
auf eine andere Gruppe chinesischer Gedichte, nämlich solche Texte, die Krieg 
und soziales Elend spiegeln. Du Fu, der neben Li Bai bekannteste, bisher stark 
unterrepräsentierte Tang-Dichter, und vor allem Bai Juyi, der dank der Übertra-
gungen der Sinologen August Pfizmair, Leopold Woitsch und Arthur Waley zu-
gänglich war, galten nun als prototypische Kämpfer für Gerechtigkeit. Du Fu 
taucht schon in den chinesischen Sammlungen der Expressionisten vermehrt auf, 
wurde aber später beispielsweise auch von Klara Blum (Zhu Bailan 朱白兰), einer 
jüdischen sozialistischen Dichterin aus der Bukowina, die nach China emigrierte, 
im Kontrast zu Li Bai porträtiert. In Zwei Dichter (aus dem Band Wir entscheiden 
alles von 1941) lässt Blum die Großmeister sich gegenseitig schreiben und dabei 
Fremd- und Eigenporträts gestalten. Du Fu als dem Vertreter einer engagierten 
Ästhetik bleibt das letzte Wort vorbehalten:  

Mein Freund, bleib Li Tai-Po, ich bleib Thu-Fu. 
Denn hast du Deine – ich hab meine Freuden. 
Daß jede Macht an meinem Stolz zerstiebt, 
Berauscht mich mehr, als Dich der Duft der Weine, 
[…] 
So tret ich täglich denn zum Zweikampf an: 
Ich und das bittre Unrecht – wer ist stärker? 
Ist diese schwere Art auch nicht Dein Fall, 
So zürne mir doch nicht und nicht ergrimme, 
Daß deinem Wohllaut, Chinas Nachtigall, 
Ich Antwort gab mit einer rauhen Stimme.16 

Noch populärer wird Bai Juyi. Ehrenstein preist ihn im Vorwort zu China klagt als 
„Ankläger, der den Übermut und die Verschwendung der Mandarine und Fürsten 
geißelte, den Schrei der leidenden und hungernden Massen ausstieß“.17 Als solcher 
figuriert er dann auch, wie bereits angedeutet, bei Bertolt Brecht. Brecht schreibt, 
wie unter anderem auch Yuan Tan herausgestellt hat,18 für seine Anmerkungen zu 
seinem Zyklus Sechs chinesische Gedichte (1938) Passagen aus einer Anthologie des 

 
16  Klara Blum: Kommentierte Auswahledition, hg. von Zhidong Yang, Wien u. a. 2001, 

S. 326. Vgl. zu dem Gedicht weiter Zhidong Yang: Klara Blum – Zhu Bailan (1904–1971). 
Leben und Werk einer österreichisch-chinesischen Schriftstellerin, Frankfurt a. M. u. a. 1996,  
S. 134–135. 

17  Albert Ehrenstein: China klagt: Nachdichtungen revolutionärer chinesischer Lyrik aus drei 
Jahrtausenden (Malik-Bücherei 8), Königstein im Taunus 1981, S. 5. 

18  Vgl. Yuan Tan: Under the Chinese Mask: Brecht’s „Six Chinese Poems“ Revisited / Unter 
der chinesischen Maske: Neue Studien zu Brechts „Sechs chinesischen Gedichten“, in: The 
Brecht Yearbook 36, 2011, S. 150–163, hier S. 152–153. 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-199 - am 21.01.2026, 08:37:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SARA LANDA 204 

britischen Gelehrten Arthur Waley so um, dass Bai Juyi von einem Dichter für alle 
zu einem Dichter der unteren Schichten (und damit chinesischen Gegenpart 
Brechts) wird: Heißt es bei Waley noch: „His poems were ‚on the mouths of kings, 
princes, concubines, ladies, plough-boys, and grooms‘“,19 streicht Brecht die obe-
ren Schichten: „Seine Lieder waren ‚im Mund von Bauern und Pferdeknechten‘.“20 
In einigen Gedichtübertragungen folgt Brecht seiner Vorlage auch relativ eng, in 
anderen wiederum schreibt er den Text komplett um, stilisiert Bai Juyi von einem 
Autor, der Mitleid mit den Armen empfindet, zum Proto-Revolutionär und Vor-
läufer der eigenen Poetik um. So macht er in einem Gedicht, das schon in der eng-
lischen Fassung letztlich nur einen kleinen Ausschnitt des Originals wiedergibt,21 
das lyrische Ich vom mitfühlenden Vertreter der Oberschichten zu einem Kritiker, 
der die Macht explizit herausfordert: 

Arthur Waley: The Big Rug 

That so many of the poor should suffer from cold what can we do to prevent? 
To bring warmth to a single body is not much use. 
I wish I had a big rug ten thousand feet long. 
Which at one time could cover up every inch of the City.22 

Bertolt Brecht: Die Decke 

Der Gouverneur, von mir befragt,  
Was, den Frierenden in unsrer Stadt zu helfen, nötig sei 
Antwortete: Eine zehntausend Fuß lange Decke 
Welche die ganzen Vorstädte einfach zudeckt.23 

Kontrastiert der chinesische Text noch die Freude über die eigene neue Kleidung 
mit dem schlechten Gewissen wegen dem Leid der Armen und erhält so selbst-
kritische Züge, reduziert Waley den Text auf das Moment des Empathischen. 
Durch das naiv-hyperbolische Bild der riesigen Decke und den Irrealis kippt die 
Klage ins Sentimentalische. Brecht wiederum teilt die Rollen auf und schafft ein 
kritisch fragendes Ich, das den Vertreter der Macht konfrontiert. Die Antwort des 
Gouverneurs lässt sich als Ausdruck von Verlegenheit und Überforderung lesen 
oder aber als Zynismus, indem suggeriert wird, die Regierung wolle die Probleme 
vertuschen.24 Das Ich als kritischer Beobachter ist dabei sicherlich mit dem Autor 

 
19  Arthur Waley (Übers.): One Hundred & Seventy Chinese Poems, London 1919, S. 112. 
20  Brecht: Werke (Anm. 1), Bd. 22, S. 454. 
21  Es handelt sich um 新制绫袄成感而有咏 (Lied zu den Gefühlen bei der Fertigstellung einer neu-

en Seidenjacke). Ein ähnliches Gedicht trägt den Titel 新制布裘 (Der neue Pelzmantel). Auf-
grund der starken Kürzungen Waleys ist das Original nicht eindeutig zuordbar, die Erwäh-
nung der Stadt spricht aber für den ersteren Text (vgl. Shi Jie 史节: Chinesische kulturelle 
Elemente in Brechts Gedichten 布莱希特诗歌作品中的中国文化元素, Dissertation, 
Shanghai 2012, S. 25–26). 

22  Waley: One Hundred & Seventy Chinese Poems (Anm. 19), S. 157. 
23  Brecht: Werke (Anm. 1), Bd. 11, S. 257. 
24  Vgl. dazu auch Reinhold Grimm: Bertolt Brecht und die Weltliteratur, Nürnberg 1961, 

S. 66; Peter Paul Schwarz: Lyrik und Zeitgeschichte. Brecht, Gedichte über das Exil und 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-199 - am 21.01.2026, 08:37:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VON LI BAI BIS MAO ZEDONG 205 

assoziiert, und selbst wenn man keine autobiographische Lesart unterlegt, würde 
dennoch durch die Umschreibung auch das Bild des Autors als das eines scharfen 
Gesellschaftskritikers mitkreiert. 

Mit Du Fu und Bai Juyi werden also zwei Dichterfiguren heroisiert, die deutsch-
sprachigen linken Autoren als Prototypen einer engagierten Lyrik dienen bzw. 
durch eine selektive Lektüre und zahlreiche Eingriffe dazu stilisiert werden. Beide 
werden als Großmeister der Lyrik gefeiert, ihr Heroismus setzt aber einerseits einen 
gewissen Kampfgeist und andererseits ein herausragendes ethisches Bewusstsein 
voraus. Das Bild des Dichterhelden zehrt hier schon eindeutig von anderen Hel-
denbildern. Noch ausgeprägter wird die Überschneidung der Heroismuskonzepte 
dann bei dem Mann, der auch für einige deutsche Dichter die Synthese aus Ästhet 
und Kämpfer symbolisieren sollte: Mao Zedong. 

Dichterrevolutionär und sensibler Ästhet?  
Mao Zedong als Dichterheld 

Die Vorstellung der chinesischen Dichtung als Dichtung der Sozialkritik ist, wie 
erwähnt, bereits im früheren 20. Jahrhundert verbreitet, aber sie stützt sich lange 
vor allem auf Autoren des klassischen China. Während in China vor allem mit 
der Bewegung des 4. Mai schon seit dem frühen 20. Jahrhundert neue literarische 
Formen und Inhalte in eine spannungsreiche Wechselbeziehung zur Tradition tra-
ten, die chinesische Revolution, der Bürgerkrieg und die militärischen Auseinan-
dersetzungen das ganze Land stark veränderten, blieben selbst diejenigen deut-
schen Dichter, die sich auf die chinesischen Kollegen als Mitstreiter gegen Unrecht 
und Armut bezogen, weitestgehend auf die Tang-Dichtung bezogen, wohl auch 
aufgrund der geringen Zahl in Übersetzungen zugänglicher jüngerer Texte. Ab 
Mitte des 20. Jahrhunderts änderte sich dies, als Mao Zedong nach dem Sieg der 
Kommunisten nicht nur verstärkt von der deutschen Linken als politischer Führer 
bewundert wurde, sondern gerade in seiner Doppelrolle als Revolutionär und 
Dichter rezipiert wurde. Dass Mao sich als Verfasser von Gedichten nach klassi-
schen Formen hervortat, war im Westen seit Edgar Snows Red Star over China 
(1937) bekannt. Maos Gedichte waren Teil seiner Selbststilisierung. Einerseits ge-
rierte er sich damit als Literatus im klassischen Sinne, andererseits boten sie Raum 
für Selbstdarstellungen als Führungsfigur der chinesischen Revolution und der 
jungen Volksrepublik.25 Wenige deutsche Fassungen der ersten bekannten Mao-
Gedichte waren ab den frühen 1950er Jahren zugänglich. So spannte Brecht in ei-

 
späte Lyrik (Literatur und Geschichte 12), Heidelberg 1978, S. 41. Warum Tatlow davon 
ausgeht, dass eine zynische Lesart nicht möglich sei, leuchtet mir nicht ein (vgl. Anthony 
Tatlow: Brechts chinesische Gedichte, Frankfurt am Main 1973, S. 45). 

25  Vgl. auch Karl-Heinz Pohl: Mao Zedongs Lyrik. Form als Aussage, in: Albrecht Koschorke / 
Konstantin Kaminskij (Hg.): Despoten dichten. Sprachkunst und Gewalt, Konstanz 2011, 
S. 227–247, hier S. 232–233. 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-199 - am 21.01.2026, 08:37:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SARA LANDA 206 

ner erweiterten Fassung seiner Chinesischen Gedichte (1950) mit Gedanken bei einem 
Flug über die Große Mauer nach Maos 沁园春·雪 (Schnee) den Bogen von der sozial-
kritischen vergangenen Dichtung zur Revolution der Gegenwart. Für die Entde-
ckung des Dichterrevolutionärs Mao im deutschsprachigen Raum zeichnete aber 
vor allem Franz Carl Weiskopf verantwortlich. Der tschechisch-deutsche Schrift-
steller, der als überzeugter Kommunist die Kriegsjahre im amerikanischen Exil 
verbracht hatte, diente von 1950 bis 1952 in der tschechischen Botschaft in Bei-
jing. Er eignete sich nicht nur einige Kenntnisse des Chinesischen an, sondern 
übertrug mit Hilfe chinesischer Bekannter sowie vorliegender Übersetzungen Ge-
dichte vor allem aus der jüngsten Gegenwart. Die zentrale Heldenfigur seiner 
Sammlung ist in doppelter Hinsicht Mao Zedong: Mao wird einerseits in anderen 
Gedichten als Retter der Nation, „unsere Sonne“,26 apostrophiert. Andererseits 
kommt Mao selbst als Dichter zu Wort. Die vier damals bekannten, von Weiskopf 
aufgegriffenen Mao-Gedichte fügen sich zu einer Art lyrischen Autobiographie 
zusammen, wobei er sich zahlreiche Freiheiten im Umgang mit den Texten er-
laubte. Letztendlich schwankte Weiskopf in seinen Versuchen, ein Idealbild des 
Dichterrevolutionärs zu zeichnen, zwischen dem Porträt eines sensiblen, naturaf-
finen Melancholikers, das sich aus älteren China-Klischees speist, und dem eines 
stählernen Kommunisten. So wird das Gedicht 沁园春·长沙 (Changsha) von 
1925,27 das die Anfänge revolutionärer Bande gegen den Hintergrund einer düste-
ren, gefahrvollen Gegenwart beschwört, bei Weiskopf zu einem Jugendgedicht, in 
dem ein lyrisches Ich sich seiner rebellischen Jugendzeit erinnert und den Kon-
trast zwischen Jung und Alt im sentimentalen Wechsel zwischen Präteritum und 
Präsens beschwört: 

[…] 
Einst schlenderten wir hier, Gefährte mit Gefährt. 
Wir hielten uns vertraulich an der Hand. 
Wie klar ist mir noch jedes Jahr im Sinn! 
Wir waren Schüler, außer Rand und Band 
Vor Übermut der Jugend. Alles war 
In uns noch Knospe: Herz, Talent, Verstand. 
Wir dachten nicht an Ruhm, an Laufbahn und Erfolg. 

Die Berge, Flüsse, zeigten wir uns wie im Rausch.  
Und trunken war das Wort. Nichts galt  
Uns Glanz, nichts Macht der Herrschenden. 
Sie waren Moder, Kot; sie waren alt!  
Ach, weißt du’s noch? 
Wie sich die Welle stürmisch hob 
Am Bug des Boots im stärksten Strom…28 

 
26  F. C. [Franz Carl] Weiskopf: Gesammelte Werke, Bd. 5, Berlin 1960, S. 192–193. 
27  Möglicherweise auch 1926, vgl. Jeremy Ingalls: Dragon in Ambush. The Art of War in the 

Poems of Mao Zedong, Lanham u. a. 2013, S. 135. 
28  Weiskopf: Werke (Anm. 26), Bd. 5, S. 271. 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-199 - am 21.01.2026, 08:37:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VON LI BAI BIS MAO ZEDONG 207 

Ein melancholischer Grundton kennzeichnet den Text. Das erinnerte rauschhafte 
Erleben der Jugend ist dabei ein sinnesbezogenes Erleben der Natur als Gemein-
schaftserfahrung im kleinsten Kreis. Im Original ist von „hunderten von Gefähr-
ten“ (百侣) die Rede, die die Herrschenden verachten, als Kot ansehen und der 
Kritik unterziehen.29 Wenn auch bei Mao ein gewisser melancholischer Grund-
ton des jetzt einsam im kalten Herbst (独立寒秋)30 auf die Landschaft Blicken-
den zu spüren ist, weist doch die Erinnerung an die früheste Gemeinschaft auf 
den fortdauernden Kampf hin und enthält einen appellativen Gestus. Das Origi-
nalgedicht verzichtet, wie in der klassischen Dichtungssprache häufig, auf jegliche 
explizite Pronominalverwendung. Bei Weiskopf dagegen scheint der Kontrast 
zwischen dem reflektierenden Ich der Gegenwart und dem vertraulich verbunde-
nen, mehrfach beschworenen ‚Wir‘ auf einen uneinholbaren Gemeinschaftsver-
lust hinzuweisen. Weiskopfs Interpretation läuft damit der Selbstinszenierung 
Mao Zedongs in vieler Hinsicht entgegen. An die Stelle des Selbstporträts eines 
einsamen Revolutionärs, der seiner Anfänge und seiner verstreuten Kameraden 
gedenkt und daraus Kraft schöpft, aber zugleich von Trauer erfüllt wird, tritt die 
resignierende Erinnerung eines älter gewordenen Mannes an seine Jugendjahre, 
wobei das Ich der Vergangenheit einer Art kontextlosen, zeit- und kulturübergrei-
fenden Typus des kraftsprühenden, rebellischen Jungspunds entspricht. 

Im Gegensatz dazu ist Weiskopf dann in dem Gedicht Südwärts bemüht, ein 
ganz explizites Bild eines kommunistischen Kämpfers zu zeichnen: 

 清平乐·六盘山 

 天高云淡,  
 望断南飞雁° 
 不到长城非好汉,  
 屈指行程二万° 
5 六盘山上高峰,  
 红旗31漫卷西风° 
 今日长缨在手,  
 何时缚住苍龙?32 

 F. C. Weiskopf: Südwärts 

 Folgend der Wolken Flug 
 Sucht den Süden mein Blick. 
 Hinter den Wolken her 
 Zieht der Wildgänse Schwarm 
5 Pfeilgerad über das Land. 
 Ach, wie kurz ist ihr Weg 
 Zweimal nur zehntausend Li! 

 
29  Mao Zedong 毛泽东: Gesammelte Lyrik Mao Zedongs 毛泽东诗词集, Beijing 1990, S. 6. 
30  Ebd. 
31  In der offiziellen Veröffentlichung von 1957 steht 旄头 („Banner“), in der Ausgabe von 

1963 红旗 („rote Flagge“), vgl. ebd., S. 66. 
32  Ebd., S. 65. 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-199 - am 21.01.2026, 08:37:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SARA LANDA 208 

 Und der unsrige, ach, 
 Wieviel mal länger doch! 
10 Da nun sage ich mir: 
 Auch für uns wird es Zeit, 
 Südwärts zu richten den Schritt. 

 Kampf ist der Schlüssel zum Weg, 
 Der uns nach Süden führt, 
15 Bitterer Kampf. Es hält 
 Meine Hand schon umspannt 
 Fest das Gewehr. Es fragt 
 Mich mein eigenes Herz: 
 Wann gelingt uns der Schlag, 
20 Der letzte, entscheidende, der 
 Des Feindes Horden zersprengt? 
 Da – wie Antwort darauf, 
 Stumm und doch laut erblüht 
 Unsere Fahne rot 
25 Auf dem felsigen Hang 
 Mir gegenüber. Es blühn 
 Andere hinter ihr auf, zahllose  
 Wie der Unseren nimmer zu zählende Scharen: 
 Welle um Welle von hier 
30 Bis an den Horizont. 

 Ja, jetzt ich ich’s, 
 Jetzt weiß es mein Herz: wir werden  
 Siegreich nach Süden ziehn, 
 Unaufhaltsam, den Wogen gleich 
35 Des gewaltigen Meers.  
 Und im Wind über uns, 
 Rot im Wind über uns 
 Werden die Fahnen wehn, 
 Die einst Lenin gepflanzt.33 

Auf den allerersten Blick ist offensichtlich, dass die deutsche Version um ein Vielfa-
ches länger ist als die chinesische. Maos Ci,34 entstanden kurz vor Ende des langen 
Marsches, setzt ein mit einer Naturbeobachtung vom Berg in Richtung Himmel 
und Ferne, zum Zielpunkt der langen Mauer, deren Erreichen erst den Status als 

 
33  Weiskopf: Werke (Anm. 26), Bd. 5, S. 273–274. 
34  Ci bezeichnet eine Gattung, die vor allem in der Song-Zeit populär war. Dabei werden 

Texte zu überlieferten Melodien bzw. nach diesen rhythmischen Mustern geschrieben. Es 
handelt sich also um eine durchaus traditionelle, strenge Form, wenn auch mit etwas mehr 
Freiheiten als bei der shi-Dichtung, bei der die Verse aus fünf oder sieben Silben bestehen 
und bestimmten Tonmustern folgen. Zur Rolle Maos als Verfasser von Lyrik nach 
klassischen Formvorgaben vgl. C. N. Tay: Two Poems of Mao Zedong in the Light of Chi-
nese Literary Tradition, in: The Journal of Asian Studies 29.3, 1970, S. 633–655; Haosheng 
Yang: A Modernity Set to a Pre-Modern Tune. Classical-Style Poetry of Modern Chinese 
Writers (Ideas, History, and Modern China 14), Leiden/Boston 2016, S. 1–31, S. 147–182; 
Pohl: Mao Zedongs Lyrik (Anm. 25). 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-199 - am 21.01.2026, 08:37:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VON LI BAI BIS MAO ZEDONG 209 

Held (好汉) rechtfertigen wird. Auf dem Gipfel des Liupan-Bergs wehen aber 
schon die Banner im Wind, was die Frage aufwirft, wann es gelingen wird, den 
„dunkelgrünen Drachen/Feind“ (苍龙), sprich Chiang Kai-shek und seine Trup-
pen, zu binden. Ein Ich tritt im Original, wie zumeist in klassischer Dichtung, 
nicht explizit in Erscheinung. Ohne Pronomen lässt sich die Heroisierung als die 
des Kollektivs wie auch des Sprechers denken.  

F. C. Weiskopfs Version rückt das lyrische Ich dagegen ganz zentral in den 
Vordergrund und gestaltet das Gedicht als eine Art Zwiegespräch des Ich mit sich 
selbst, das aus dem Leid und der Entbehrung heraus den Entschluss zum fortge-
führten Kampf zieht und schließlich auch, im Bewusstsein der Lenin-Nachfolge, 
zur Siegesgewissheit gelangt. Der Blick wird damit gelenkt auf die Gefühlslage 
und den sich sukzessive steigernden Heldenmut des Ich, das die Erbschaft der 
großen kommunistischen Führer der Vergangenheit antritt und sich selbst auch 
als Teil dieser Reihe reflektiert. Kampf und lyrische Selbstreflexion sind hier un-
trennbar miteinander verschränkt. Das Original bietet so nur den Ausgangspunkt 
zur heroischen Stilisierung des Dichterrevolutionärs Mao nach der Fantasie des 
deutschen Kommunisten.  

Bei aller Mao-Begeisterung läuft Weiskopfs Mao-Stilisierung der Selbsthero- 
isierung des chinesischen Staatsmannes durchaus zuwider und bleibt ambivalent: 
Dichtertum und Kampf stehen in einem wechselnden Verhältnis zueinander, 
Dichtung schließt hier naturempfindsames, ungerichtetes Rebellentum ebenso 
ein wie die Reflexion des eigenen Kampfesmuts. 

Möglichkeiten und Grenzen dichterischen Kampfes: Lu Xun 

Ein weiterer chinesischer Dichterheld, dessen Leben eng mit den revolutionären 
Geschehnissen in China verbunden war, wenn auch sehr viel spannungsreicher, 
zog die deutschen Schriftsteller in seinen Bann: Lu Xun (鲁迅, auch Lu-Hsün). 
Der ‚Vater der chinesischen Moderne‘, einer der wichtigsten Vorkämpfer für eine 
neue, mit Umgangssprache arbeitende Literatur, aber auch ein Erneuerer der Tradi-
tion,35 ein scharfer Kritiker der Guomindang, der zugleich nie der Kommunisti-
schen Partei beitrat, dürfte Lu Xun wohl vor allem aufgrund der seinem Denken 
und Schreiben inhärenten Spannungen die deutschen Dichter zur Auseinanderset-
zung angeregt haben. Nachdem er lange Zeit vor allem in der Bundesrepublik 
kaum bekannt gewesen war, wurde ihm um 1968 neue Aufmerksamkeit zuteil, zu-
nächst einmal durch Hans Magnus Enzensbergers Kursbuch 15 von 1968. Die 
meistgelesene Nummer der Kulturzeitschrift aus dem Umfeld der Studentenbewe-
gung stellte die Möglichkeit revolutionärer Dichtung radikal in Frage und löste 
damit eine Krise unter den linksgerichteten Schriftstellern der Studentenbewegung 

 
35  Zu Lu Xuns Rolle als Verfechter einer baihua-Dichtung, einer an die Umgangssprache an-

genäherten Literatursprache, und als Dichter, der intensiv aus dem klassischen Erbe zehrte 
und dessen Formen weiterentwickelte, vgl. auch Yang: A Modernity (Anm. 34), S. 32–61. 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-199 - am 21.01.2026, 08:37:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SARA LANDA 210 

vielleicht weniger aus, als dass es sie schon kritisch hinterfragte und ironisierte. In 
genau dieser Ausgabe wird auch Lu Xun aufgegriffen, einerseits im Porträt eines 
deutschen Sinologen als dichterischer Vorkämpfer der Revolution,36 andererseits in 
einigen seiner eigenen Essays als Skeptiker ‚revolutionärer‘ Dichtung.37 So ist es 
auch nicht verwunderlich, dass die deutschen Autoren, die Lu Xun durch das Kurs-
buch entdeckten, ohnehin ein zwiespältiges Verhältnis zum politischen Schreiben 
hatten. In der Lyrik erwählte sich vor allem Jürgen Theobaldy, der wohl vehemen-
teste Verteidiger der ‚Neuen Subjektivität‘,38 Lu Xun zum Bundesgenossen. Theo-
baldy rückt Lu Xuns Poetologie in die Nähe des eigenen Ansatzes, wobei er sich 
beinahe ausschließlich auf die oft privateren Gedichte nach klassischen Formen 
bezieht. Lu Xuns Werk zeichne sich aus durch „Erkenntnis-, Leidens- und Bünd-
nisfähigkeit“,39 durch ein Bewusstsein für größere politische Zusammenhänge, eine 
persönliche Betroffenheit, aber auch gelegentlich den Wunsch nach Rückzug.40 
Dieses Spannungsverhältnis versucht Theobaldy auch in seinen Lu Xun-
Übertragungen in Kooperation mit dem Sinologen Egbert Baqué zu gestalten, de-
ren Verfahrensweise exemplarisch an einer Übertragung illustriert werden soll: 

 无题  

 惯于长夜过春时,  
 挈妇将雏鬓有丝° 
 梦里依稀慈母泪,  
 城头变幻大王旗° 
5 忍看朋辈成新鬼,  
 怒向刀丛觅小诗° 
 吟罢低眉无写处,  
 月光如水照缁衣°

41 

 Jürgen Theobaldy: Ich erinnere mich, um zu vergessen 

 Gewohnt bin ich an lange Nächte,  
 der Frühling ist vergangen; 
 Muß sorgen für die Frau, das Kind, 
 wie Seide grau die Schläfen. 

 
36  Vgl. Joachim Schickel: Dossier: China. Kultur Revolution Literatur, in: Kursbuch 15, 1968, 

S. 38–62. 
37  Lu Hsün: Vier Schriften über Literatur und Revolution, übers. von Rolf Dornbacher / Pe-

ter-Anton von Arnim, in: Kursbuch 15, 1968, S. 18–37. 
38  Der (umstrittene) Begriff der ‚Neuen Subjektivität‘ bezieht sich auf eine Gruppe junger Au-

toren, die größtenteils mit politischer Lyrik begonnen hatten und später für das Wiederent-
decken des Alltäglichen, gegen das Aussparen des Privaten eintraten, in der Hoffnung, das 
komplexe Wechselverhältnis zwischen Individuum und Gesellschaft besser greifen zu kön-
nen. Zur Debatte um diese Lyrikrichtung vgl. v. a. die teils polemischen Beiträge in Akzente 
24, 1977. 

39  Lu Xun: Kein Ort zum Schreiben. Gesammelte Gedichte, übers. von Egbert Baqué /  
Jürgen Theobaldy, Reinbek bei Hamburg 1983, S. 116. 

40  Vgl. ebd. 
41  Ders.: Lu Xuns Gedichte mit Kommentar 鲁迅诗歌注, hg. von Zhou Zhenfu 周振甫,  

Jiangsu 2006, S. 69. 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-199 - am 21.01.2026, 08:37:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VON LI BAI BIS MAO ZEDONG 211 

5 Verschwommen steht im Traum die Mutter, 
 in Tränen aufgegangen; 
 Am Stadtwall wechseln immer wieder 
 die Herrschenden die Fahnen. 
 Muß dulden, daß sie meine Freunde 
10  ins Reich der Toten treiben; 
 Steh zornig vor dem Wald der Messer 
 und suche doch nach Versen. 
 Ich murmle sie gesenkten Blickes, 
 hab keinen Ort zum Schreiben; 
15 Das Mondlicht fließt, ein helles Wasser 
 auf meinen schwarzen Kleidern.42 

Das stark autobiographisch ausgerichtete Gedicht ist 1931 entstanden, nachdem 
eine Gruppe junger kommunistischer Schriftsteller, unter anderem der mit Lu 
Xun befreundete Rou Shi (柔石), von der Guomindang hingerichtet worden wa-
ren und Lu Xun sich selbst akut bedroht sah.43  

Theobaldy bemüht sich um eine Annäherung an den Originaltext auf ver-
schiedenen Ebenen, durch Beibehaltung der Bilder und durch eine Tendenz zur 
subjektlosen Ellipse (durchbrochen nur in V. 13) ebenso wie eine gewisse Strenge 
der Form in den siebenhebigen, teils gereimten, teils assonierenden Verspaaren, 
die die Formstrenge des originalen achtversigen Gedichts mit sieben Zeichen pro 
Zeile vermitteln soll. Auffällig ist jedoch ein Eingriff, der gerade die poetologi-
sche Ebene des Gedichts betrifft: So thematisiert der Text das Dichten und den 
Dichter selbst vor dem Hintergrund der Gewalt und existenziellen Bedrohung. 
Der sechste Vers, 怒向刀丛觅小诗 (wörtl. „zornig Richtung Messerwald suchen 
kleines Gedicht“), thematisiert das Anschreiben gegen die Gewalt, wobei hier 
wohl trotziger Kampfeswille und Zweifel an der Wirksamkeit des Schreibens zu-
sammenspielen. Theobaldy schreibt den Vers etwas um: Das Dichter-Ich steht 
vor dem Wald der Messer, das Gedicht ist nicht mehr explizit gegen diesen  
gerichtet. Zudem fügt Theobaldy die Adverbiale ‚doch‘ ein. Der Vers wird auf 
verschiedene Weisen lesbar: Entweder liest man ihn primär als trotzige Selbstbe-
hauptung des Dichtens gegen die Gewalt, ohne dass das Gedicht notwendiger-
weise selbst ein Kampfgedicht sein muss, es mag wohl auch die Trauer des Ichs 
reflektieren. Der Widerstand gegen die Gewalt ergibt sich also aus dem Akt des 
Dichtens an sich. Andererseits ließe sich der Vers deuten als skeptische Hinterfra-
gung des Dichtens in Reaktion auf Mord und Bedrohung, dann wiese das ‚doch‘ 
eher darauf hin, dass sich das Ich trotz seines Zornes zur ästhetischen Bearbei-
tung hinreißen lässt, anstatt sich mit anderen Mitteln den Mächtigen entgegen-
zustellen. Dichten ist demnach einerseits per se Widerstand gegen die Macht, in-
dem es nicht unterdrückt werden kann, andererseits ist es auch eine gewisse 
eskapistische Geste, die ambivalent bleibt. Der Dichter bleibt so unweigerlich 

 
42  Lu Xun: Kein Ort (Anm. 39), S. 43. 
43  Vgl. ders.: Gedichte mit Kommentar (Anm. 41), S. 69. 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-199 - am 21.01.2026, 08:37:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SARA LANDA 212 

dem politischen Geschehen der Zeit verbunden, von ihm betroffen, aber nimmt 
dennoch eine andere Position ein als ein Kämpfer. Dichter- und Kampfesheld 
driften hier also mindestens partiell wieder auseinander. 

Zusammenfassung: Der Held als Ästhet, Ästhetik des Heldentums 

Zusammenfassend sei festzuhalten: Zahlreiche deutsche Dichter des letzten Jahr-
hunderts haben sich für die chinesische Dichtung und die chinesischen Dichter 
interessiert. Gerade in Krisen- und Umbruchszeiten nahmen sie auf sie Bezug, um 
eigene Ansätze zu rechtfertigen und sich über die Rolle des Dichters zu verständi-
gen. Damit erstrebten sie eine Art zeit- und kulturübergreifende Legitimation der 
eigenen Position, wobei das Bild der chinesischen Dichter wiederum selbst bis 
zum gewissen Grad ein Produkt der projektiven Überformung seitens der deut-
schen Dichter ist. Diese schrieben Gedichte über die Dichter, sie gestalteten Para-
texte, die vor allem auf die Person der Dichter fokussiert sind, und sie schrieben 
die Gedichte der chinesischen Kollegen selbst auf eine Art und Weise fort, die oft 
einen Dialog mit der eigenen Dichtung erkennen lässt. Nicht zuletzt aufgrund au-
tobiographischer Suggestionen scheint ein bestimmtes Dichter-Idealbild durch. 
Die chinesischen Dichterhelden werden in dieser Indienstnahme auf spezifische 
Dichter-Typen reduziert, auf das melancholische, trunkene und naturverbundene 
Genie, den Kämpfer für Gerechtigkeit bis hin zum Dichterrevolutionär oder aber 
den zwischen Revolution und Kontemplation hin- und hergerissenen Dichter. 
Das Konzept des Dichterhelden steht in einer spannungsvollen Beziehung zu an-
deren Vorstellungen des Heroischen. Der Dichter kann sich als Rebell gesellschaft-
lichen Konventionen und damit auch den Ansprüchen des Heldentums versagen 
und damit eher zum Antiheld werden. Er kann in der Stilisierung als Kämpfer für 
Gerechtigkeit an andere Heroentypen angelehnt werden oder aber bei aller Enga-
giertheit einen gewissen autonomen Status für sich beanspruchen. Anhand der 
Auslotung der Heldenkonzepte verhandelten die deutschen Dichter somit letzt-
lich auch ihre eigene Position in Gesellschaft und Politik.  

 
 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-199 - am 21.01.2026, 08:37:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

