16. Aneignungsmuster im MP Tribal Museum Bhopal

Im Folgenden werden typische Praktiken oder Muster rekonstruiert, die die Aneig-
nung des Tribal Museums durch seine Besucher*innen strukturieren. »Museum«
wird hierbei als physischer Raum, aber auch als Institution, sozialer Kosmos und
Ensemble von Exponaten verstanden. Die vorangegangenen Kapitel zu den Nut-
zungsgruppen und zum Gistebuch haben, wie Geertz es nennt, eine »sehr intensive
Bekanntschaft« (Geertz 2015:30) mit den Besucher*innen und ihren Interessen im
Museum hergestellt. In diesem Kapitel wird nun diesem Material unter dem Aspekt
der Aneignung neu »zugehort«. Ein Ergebnis dieses neuen »Zuhorens« ist die Re-
konstruktion von vier Aneignungsmustern: »Soziale Landnahmec; »Biografische
Aufwertung«; »Affektive Aufladung« sowie »Kognitive und produktive Rezeption«.
Sie stellen Grundformen einer aneignenden Rezeption dar. Mit ihrer Hilfe lassen
sich die Mechanismen der Aneignung spezifisch und anschaulich beschreiben.
Die Analyse des Nutzungsprozesses erfihrt damit eine Konkretisierung im Ver-
gleich zur noch recht allgemeinen Einstufung als Aneignung. Konkretisierung
heifdt auch, dass den Aneignungsmustern bestimmte Begriffe zugeordnet werden
und somit eine erste begriffliche Struktur fir das und aus dem Material entsteht:
»Soziale Landnahme« bezeichnet dabei das Feld von Raum und Aktion; »Bio-
grafische Aufwertung« bezieht sich auf den sozialen und generationellen Status
der Besucher*innen und 16st das darin verborgene Anachronismusproblem, dass
nidmlich die traditionelle Hochachtung der Alteren in Widerspruch gerit mit dem
zunehmenden Obsoletwerden ihrer Erfahrungen im urbanen Kontext; »Affektive
Aufladung« beschiftigt sich mit dem Komplex von Sentimentalitit und gebro-
chener Emotionalitit; »Kognitive und produktive Rezeption« richtet sich auf die
Entwicklung von Kompetenzen der Besucher*innen.

Wie das Kapitel zeigen wird, kann eine bestimmte Aneignungspraxis entwe-
dervorrangigin einer Nutzungsgruppe oder in mehreren auftreten. Manche Aneig-
nungsformen definieren sich in erster Linie in Bezug auf Museumsriume, -atmo-

~am 06:05:24,


https://doi.org/10.14361/9783839464496-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

276

Teil Ill: Empirische Untersuchung

sphire und -protokoll', andere dagegen zeugen vornehmlich von einer Arbeit der
Besucher*innen an und mit sich selbst. Die Aneignungsmuster werden hier als Ide-
altypen beschrieben, die in der Praxis variieren, sich verindern und an den Kontext
anpassen.

16.1. Soziale Landnahme

»Soziale Landnahme« hat zunichst einen duflerlich sichtbaren, pragmatischen
Charakter, der sich in der Umfunktionierung und Umnutzung des Museumsraums
duflert.

Die Besucher*innen (hier geht es vornehmlich um Nutzer*innen im Sinne
der Kap. 10: »Das Museum als Dating-Ort...«<*; Kap. 11: »Das Museum als »adda«-
Ort..«® sowie Kap. 14: »Das Museum als Ort fir kiinstlerische Erfahrung und
Inspiration...«*) erschliefen sich das Museum als zugleich schiitzenden und er-
moglichenden Handlungsraum. Obwohl das Museum zundchst von offizieller Seite
als klar definierte Zone mit festen Funktionen und vorgeschriebenen Aktivititen
erscheint, vergréfiern die Besucher®innen den Spielraum, sodass sie schlieRlich
Nutzungsformen entwickeln, die stirker ihren eigenen Bediirfnissen entsprechen.

Dieser Handlungsraum wird von den Gruppen, die ich im Folgenden charakte-
risieren werde, jeweils unterschiedlich in Gebrauch genommen, und zwar in einer
Weise, die auch fiir andere Besucher*innen erkennbar ist. Es werden Sub-Territori-
en (Claims) innerhalb des Raums abgesteckt und oft auch durch physische Aktivitat
markiert.

So verwenden die Dichter den Museumsraum als Schreibstube, in der sie ne-
ben dem Textverfassen selbst auch ihre begleitenden Rituale, wie z.B. das Singen,
fiir das ibrige Publikum bemerkbar durchfithren (Inspiration). Sie markieren ih-
ren Arbeitsort mit Schreibutensilien und personlichen Gegenstinden und grenzen
ihn damit nach aufien und gegeniiber anderen ab. Fiir die Besucher*innen, die das
Museum als Dating-Ort nutzen, bedeutet der Museumsaufenthalt eher den Eintritt
in eine sichere, geschiitzte, und diskriminierungsfreie Zone, in der sie private Be-
gegnungen selbstverstindlich, stressfrei und iiber einen lingeren Zeitraum hinweg
ungestort haben konnen. Wie ein Besucher erklirt: »Wir brauchen einen Ort, der in

1 Museumsprotokoll wird hier im Sinne eines fiirs Museum geltenden Regelwerks verwendet
(siehe Kap. 3, S. 46ff.). Museumsatmosphire dagegen wird als der informell vermittelte Ein-
druck von akzeptierten oder unerwiinschten Verhaltensweisen verstanden.

2 Im Weiteren wird auf das Kap. 10 als »Dating« Bezug genommen.

3 Im Weiteren wird auf das Kap. 11 als »adda« Bezug genommen.

4 Im Weiteren wird auf das Kap. 14 als »Inspiration« Bezug genommen.

~am 06:05:24,


https://doi.org/10.14361/9783839464496-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

16.  Aneignungsmuster im MP Tribal Museum Bhapal

Ordnunyg ist, wo wir fiir Stunden sitzen und uns unterhalten konnen«. Die Paare markie-
ren ihre privaten und exklusiven Zwei-Personen-Riume vor allem durch eine dem
Hauptgeschehen abgewandte Kéorpersprache und eine Pose, die zu verstehen gibt:
»Bitte nicht stéren«. Die Picknicker*innen dagegen iibertragen véllig unproblema-
tisch und selbstbewusst eine traditionelle und eingefithrte Freizeitpraxis in einen
fiir sie neuentdeckten Raum. Wie ein Familienvater erklirt: »Wir alle sind beschiftigt
mit unserem tiglichen Leben. Wir wollten fiir einen Tag weg von alledem. Dieser Platz bie-
tet ein anderes Umfeld« (adda). Sie stecken ihre Anspriiche und den Raumbedarf mit
mitgebrachten Picknick-Utensilien oder Tiichern ab.

Ausgangspunkt der »Sozialen Landnahme« sind die Bediirfnisse und Wiinsche
des Publikums und nicht die hegemoniale Vorstellung vom Museum als Ausstel-
lungsort.

Mit der spatialen Aneignung des Museums entsprechend eigenen Interessen
nehmen die Besucher*innen sich hier die Freiheitsriume, die sie in anderen 6ffent-
lichen Foren vermissen, und erginzen so einen oft als defizitir empfundenen 6f-
fentlichen Raum (am deutlichsten ist das im Falle der Dating-Paare).

Es werden Praktiken ins Museum iiberfiihrt, die im Alltag geiibt werden oder in
anderen kulturellen wie religiosen Riumen vorkommen (z.B. das Anfassen der Ob-
jekte) oder die im 6ffentlichen Raum »unter Druck stehen« (z.B. im Fall der Speise-
vorschriften der Jains oder beim Dating). Die duflerlich sichtbare Landnahme findet
dabei nicht nur gegeniiber dem Raum und seiner urspriinglich vorgesehenen Pro-
grammierung statt, sondern auch im Umgang mit den Exponaten. Durch das An-
fassen und Berithren der Objekte werden sie in den personlichen sinnlichen Wahr-
nehmungs- und Zugriffsbereich der Besucher*innen geholt. Die Beobachtung ei-
ner Besucherin: »Er [ihr Sohn] war sehr begierig, alles anzufassen und mit nach Hause
zu nehmen. [...] Und ehrlich, ich mochte auch die Objekte fiihlen«, steht exemplarisch fiir
das Bediirfnis, die Objekte symbolisch in Besitz oder real »nach Hause« zu nehmen.
Eine in der Tendenz verwandte, auf die Exponate bezogene Aneignung findet auch
in der Nutzung der Objekte und Objekt-Arrangements als Kulisse fiir performati-
ve Selfies statt, wenn der Foto-Vorgang mit der Ausstellung interagiert oder Objek-
te »bespielt«. Die Interaktion mit den Objekten und der Ausstellung unterscheidet
sich durch ihren aktiven Charakter deutlich von der sonstigen Selfie-Nutzung.

Aneignung geschieht jedoch nicht nur in der konkreten Reklamation von mess-
barem Museumsraum oder der ihn fiillenden Objekte, sondern der Prozess der
»sozialen Landnahme« hat auch eine emotionale Dimension. Sie kann im Emp-
finden von Sicherheit und Ungestortsein bestehen; hierher gehéren ebenso die
oOfters genannten Kategorien des Sich-Wohlfithlens, Sich-willkommen-Fiihlens,
Sich-frei-Fithlens oder Sich-zu-Hause-Fithlens. Der Raum wird von diesen Besu-
cher*innen nicht nur faktisch besetzt, sondern auch gewissermaflen »emotional
mobliert«. Durch diese Gefithlsbesetzung des Raums findet eine Intensivierung
der Aneignung statt: Das Museum wird auf eine tiefere, personlichere Weise in

~am 06:05:24,

271


https://doi.org/10.14361/9783839464496-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

278

Teil Ill: Empirische Untersuchung

Besitz genommen, als es in einer reinen Nutzung oder Umnutzung der Fall wire.
Eswerden engere, festere Bindungen aufgebaut, bis hin zu einer Art Heimatgefiihl.
Wenn eine Gruppe Jugendlicher erklart: »Wir fiihlen uns hier zu Hause«, dann ist der
Kern ihrer Aussage: Der Raum gehort zu uns und wir gehéren hierher.

Ein weiterer Schritt in der Intensivierung des Aneignungsprozesses wire eine
klare Postulierung seiner Legitimitit, also die implizite oder sogar ausdriickliche
Anmeldung eines Anspruchs auf diese Aneignung. Eine Tendenz in dieser Richtung
ldsst sich erahnen bei den Besucher*innen, die das Museum als Ort der Inspirati-
onsfindung nutzen und ihr Recht dazu aus der Tatsache herleiten kénnen, dass ihre
Nutzung (das Verfassen traditioneller Poesie) im Einklang mit der kulturellen Be-
stimmung der Institution steht. Ahnliches gilt fiir die Picknicker*innen, die ihr Tun
als Fortsetzung oder Ausdehnung traditioneller Freizeitpraktiken verstehen kon-
nen, die auch in Tempeln oder bei religisen Festivals selbstverstindlich stattfinden.
Dagegen stofden Legitimititsanspruch und Intensitit der Aneignungsbewegung bei
den Dating-Paaren (der zahlenmiRig stirksten Gruppe) an ihre Grenzen. Es lassen
sich zwar Formulierungen finden, die einen »Anspruch« im Sinne eines starken, ge-
radezu existentiellen Bediirfnisses artikulieren, wie etwa: »Wir brauchen einen Ort,
der in Ordnung® ist...« Aber die prekire Natur dieser sozialen Praxis und die prekire
Situation der Nutzer*innen iibertragen sich auf den Aneignungsprozess: Die Besu-
cher*innen finden ihre ungestérte und von den Autorititen tolerierte Nutzung des
Museums als Dating-Platz zu ungewdhnlich und geradezu provozierend, als dass
sie einen wirklich selbstbewussten Anspruch auf diesen Ort erheben wiirden. Das
unterscheidet sie von Besucher*innen mit einer ebenfalls unkonventionellen Nut-
zung des Museums wie z.B. als Picknick- oder »adda«-Ort. Hier findet nur eine
»soziale Ortsverschiebung« einer ansonsten akzeptierten und eingefithrten Praxis
statt. Dating dagegen ist grundsitzlich einem moralischen Stigma ausgesetzt und
kann daher nicht mit einer selbstverstindlichen Toleranz des Ortes gegeniiber die-
sem Verhalten rechnen. Die Paare haben somit eher einen prekiren und jederzeit
aufkiindbaren Gaststatus (z.B., falls es Beschwerden von anderen Besucher*innen
oder von Seiten der Politik geben sollte) als ein wirkliches Nutzungs-und Eigentii-
mer~innenrecht.

16.2. Affektive Aufladung

Diese Aneignungsform driickt sich stark in der vom Museum angeregten Empfin-
dung des Sich-zu-Hause-Fithlens in einer wiedergefundenen Vergangenheit aus, in
der Gestalt von Kindheitserinnerungen und Nostalgie. Es dufert sich jedoch auch

5 »Ordnung« wird hier von den Paaren als »Standard fiir zivilisiertes Verhalten« bei anderen
Besucher*innen wie auch beim Museumspersonal verstanden.

~am 06:05:24,


https://doi.org/10.14361/9783839464496-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

16.  Aneignungsmuster im MP Tribal Museum Bhapal

in den auf kollektive Bezugsgréfien ausgerichteten Gefiihlen von Patriotismus und
nationaler Dankbarkeit. Das Aneignungsmuster ist besonders pravalent unter den
Kommentator*innen des Besucher*innenbuchs und der Gruppe des Kap. 12: »Das
Museum als kollektiver Nostalgie- und persénlicher Erinnerungsraum«®. Ebenfalls,
wenn auch nicht so dominant, ist es bei Besucher*innen zu finden, die das Muse-
um als Ort fur kiinstlerische Erfahrung und Inspiration und als Kulisse fiir Selfies
nutzen.

Generell fillt die starke Emotionalitit auf, mit der viele Besucher*innen auf das
Museum reagieren. Sie duflern etwa: »Das Museum ist so wunderschin, es verschlagt mir
die Sprache. Meine Seele ist beriihri«. Oder: »Dieses Museum wurde gebaut auf einer Siule
aus Liebe und Zuneigung« (Kap. 8: Das Besucher*innenbuch).”Eine andere Besucherin
beschreibt ihre Empfindungen als eine Art positiv-energetische Wechselwirkung
zwischen ihr und dem Museum: »Ich glaube, die positive Energie, die dieser Ort hat — und
wann immer ich hier bin, bin ich selbst so positiv und friedlich« (Kap. 15: Das Museum als
Kulisse fiir Selfies...)®. Vor allem in den Kommentaren auf Hindi nimmt das Gefiihl
ofters eine spirituelle oder religiése Firbung an und liuft auf Segenswiinsche hin-
aus: »Meine Familie und ich sprechen unsere Segenswiinsche fiir ihre [Kinstler*innen des
Museums] gliickliche Zukunft aus« oder in einem anderen Beitrag: »Ich bete zu Gott, dass
diese Anstrengung in so einer guten Weise weitergefiihrt wird« (Besucher*innenbuch).

Die Emotionen richten sich dabei entweder aufs Individuum oder aufs Kollektiv:
das heifdt, es geht entweder um die affektive Aufladung des »Ich« oder des Landes
»Indien«. Individuell mobilisiert das Museum Erinnerung, es lisst die Kindheit wie-
deraufleben, weckt biografische Erinnerungen und Heimweh; es ermoglicht aber
auch eine neue Art des Sich-zu-Hause-Fithlens. Kollektiv orientiert sind dagegen
Gefiihle von nationalem Stolz, von Anerkennung und Rangerhéhung im globalen
Vergleich (»Weltklasse«) und die Artikulation von Dankbarkeitim Namen der nichs-
ten Generation.

Besucher®innen, die individuelle Emotionen ausdriicken, sprechen oft vom
»Zuriickgehenc; es ist eine seelische Reise in eine positiv erlebte und besetzte Ver-
gangenheit gemeint, die etwa als »goldene Jahre« oder »die besten Jahre meines Lebens«
(Besucher*innenbuch) bezeichnet werden kénnen. Die Museumsexponate und
Ausstellungsarrangements (wie der Ochsenkarren oder die Hiitten und Dorfan-
ordnungen der Galerie »Tribal Life«) werden in die persénliche Biografie »hinein-
erinnert« und somit hineingenommen. Das Zuriickgehen fiihrt oft in die Kindheit
als besonders wertgeschitzten personlichen und emotionalisierten Erinnerungs-
besitz. Durch die Integration des Museums in das eigene Kindheitsnarrativ wird
es tief in die Biografie und Identitit dieser Besucher*innen eingeschrieben. Sie

6 Im Weiteren wird auf das Kap. 12 als »Nostalgie« Bezug genommen.
7 Im Weiteren wird auf das Kap. 8 als »Besucher*innenbuch« Bezug genommen.
8 Im Weiteren wird auf das Kap. 15 als »Selfie« Bezug genommen.

~am 06:05:24,

279


https://doi.org/10.14361/9783839464496-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

280

Teil Ill: Empirische Untersuchung

verbinden es mit einem Teil ihres Lebens, den sie als in hohem Mafle charakteris-
tisch und wesentlich betrachten und der ihnen viel bedeutet. Wie eine Besucherin
beschreibt: »Ich habe im Dorf mit meinen Grofieltern gelebt. Eine schmale Hiitte, die ich
hier [im Museum] gesehen habe, dhnelte dem Platz, an dem ich vor langer Zeit gelebt
habe. [...] Wirklich, ich bin zuriickgegangen zu dem Leben damals mit meinen GrofSeltern«
(Nostalgie).

Das Erlebnis des Museums als zweites Zuhause ist eng mit diesem Intimitits-
gefithl der Kindheitserinnerung verwandt; die Heimatlichkeit des Museums driicke
in einer lokalen Metapher eine dhnliche Vertrautheit aus, wie sie das Kindheitsmo-
tivlebenszeitlich bezeichnet. Gleichzeitig iiberlappen sich im Gedanken des Zuhau-
ses die Aneignungsmuster »Affektive Aufladung« und »Soziale Landnahme«. Wenn
das Museum fiir die Dichter der Nutzungsgruppe »Inspiration« ein kiinstlerisches
Zuhause ist, dann bedeutet das nicht nur ein Zugehérigkeitsgefiihl, sondern zu-
dem ganz pragmatisch die Existenz und Zuginglichkeit eines sozialen Ortes fiir das
Poetendasein dieser Nutzer*innen, eines Ortes, an dem diese Facette ihres Lebens
»am Platz« und realisierbar ist. Das Zuhause-Erlebnis kann sich aber auch aus dem
wiedererkennenden Vergleich mit der konkreten physischen Lokalitit der Herkunft
speisen. Dies gilt z.B. fiir eine Gruppe von Jugendlichen, die gerade aus dem Dorfin
der Stadt gekommen sind: »Hier sind viele Dinge ausgestellt, die es in unserem Dorf gibt.
Wie der Ochsenkarren, die Spiele, die Musikinstrumente und die Lehmhdiuser. Wir fiihlen uns
hier zu Hause« (Nostalgie und adda). Entscheidend und verbindend ist in allen Fillen
der Aneignungsgestus der emotionalen Inbesitznahme; er ist es, der das Museum
zum Zuhause macht.

Die kollektiv orientierte Emotionalitit, die das Museum auslost, nimmt in ers-
ter Linie patriotische oder lokalpatriotische Form an; sie freut sich am kulturellen
Reichtum oder der im Museum manifestierten kulturpolitischen Leistung Indiens
oder des Bundesstaates, in diesem Fall Madhya Pradeshs. Aulerungen in dieser
Richtung sind namentlich im Besucher*innenbuch zu finden: »Das zu sehen, hat
mich stolz gemacht, eine Biirgerin von Madhya Pradesh zu sein. Danke, dass ich mich stolz
fiihlen konnte« (Besucher*innenbuch). Ein verwandtes patriotisches Motiv ist die
Dankbarkeit im Namen der nichsten Generation; diesen Besucher*innen geht es
darum, ihren Kindern Stolz auf ihre eigene Kultur zu vermitteln, und sie rithmen
das Museum fiir seinen Beitrag dazu. Wie stark im Zusammenhang des nationalen
und patriotischen Kulturbewusstseins das Aneignungsbediirfnis und die Aneig-
nungsenergie sind, zeigt die Tatsache, dass sie die kulturelle Fremdheit der Adivasi
offenbar miihelos in den Hintergrund versetzen: Die Adivasi werden nicht etwa als
Reprisentant*innen einer prekiren Minderheitskultur wahrgenommen oder gar
mit primitiver, riickwirtsgewandter Lebensweise in Verbindung gebracht, sondern
selbstverstandlich in die hinduistisch dominierte Gegenwartskultur eingeordnet.
Diese Kultur ist die Kultur der Mehrheit der Besucher*innen, denen damit die
Einfithlung in das Ausgestellte und Gesehene und so letztlich die Aneignung des

~am 06:05:24,


https://doi.org/10.14361/9783839464496-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

16.  Aneignungsmuster im MP Tribal Museum Bhapal

Museums erleichtert wird. Die Besucher*innen identifizieren die Welt der Adivasi
mit einem Indien, mit dem sie sich selbst identifizieren. Man kénnte auch sagen:
Die Adivasi werden Indien zugeeignet — dem Indien der Besucher*innen.

Die emotionale Aufladung kann sich intensivieren, indem sich ein Bediirfnis
nach Aktivitit meldet, nach Teilhabe oder Teilnahme. Die Besucher*innen moch-
ten einer Museums-Gemeinschaft angehoren, einem sozialen Zusammenhang,
der sich um das Museum herum gruppiert. Etwa im Sinne eines »Vereins der
Freunde des Museums, nur in einer von der Museumsautoritit nicht initiierten
und nicht organisierten Form. Manche bieten ihre personlichen Ressourcen und
Fihigkeiten an, um dem Museum zu helfen. So wiirde z.B. eine Besucherin ihre
Prisenz in den Sozialen Medien nutzen, um das Museum in seinen Kommuni-
kations- und Werbeanstrengungen zu unterstiitzen, als eine Art Auflenstelle der
Werbeabteilung: »Ich werde das [die Selfies] iiberall hochladen. Sie werden dann viel mehr
Besucher*innen haben.« (Selfie). Ein anderer Besucher ist willens, seine guten Eng-
lischkenntnisse zur Verfiigung zu stellen: »Die Erklirungsschilder haben eine Menge
Rechtschreib- und Grammatikfehler. Es wire sehr gut, wenn diese korrigiert werden wiirden.
Sie konnen mich gerne kontaktieren, und ich helfe dabei« (Besucher*innenbuch). Dem
Kommentar sind seine Adresse und Telefonnummer angefigt, damit seine erklirte
Bereitschaft auch tatsichlich abgefordert und realisiert werden kann. Die detail-
lierten Listen mit Verbesserungsvorschligen, sorgfiltig im Besucher*innenbuch
niedergeschrieben, sind ein weiterer Indikator fiir das Interesse an aktiver Betei-
ligung. Die Ankiindigung, zur Unterstiitzung zur Verfiigung zu stehen, kann aber
auch generell formuliert sein, als Blankozusage: »Dieses Museum ist wunderschon,
und wir versprechen, dass wir in jeglicher Weise dabei helfen, es noch schoner zu machen«
(Besucher*innenbuch).

Bedenkt man, in wie hohem Mafle das affektive Interesse am Museum in der
Sprache des Nationalstolzes artikuliert wird, so kann man in diesen Interessen-
bekundungen eine weitere Dimension ausmachen: Es handelt sich um eine Art
Versprechen von Biirger*innenengagement, womoglich sogar von patriotischer
Pflichterfiillung. Das Museum vermag Loyalitit zu mobilisieren, obwohl es nicht
mit der eigenen Familie, religiosen Gemeinschaft oder sozialen Gruppe verbun-
den ist — ein in der stark fragmentierten indischen Gesellschaft nicht alltidgliches
Phinomen.

16.3. Biografische Aufwertung

Dieser Praxistyp manifestiert sich auf subjektiver Ebene, das heifdt, in der Ich-
Wahrnehmung oder Identititskonstruktion der Besucher*innen. Er riickt, im Un-
terschied zur »Affektiven Aufladung, Fertigkeiten und Status der Besucher*innen
in den Vordergrund: Sie erleben sich im Museum als kenntnisreich, mit relevanten

~am 06:05:24,

281


https://doi.org/10.14361/9783839464496-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

282

Teil Ill: Empirische Untersuchung

Fihigkeiten ausgestattet und wertgeschitzt. Diese Rezeptionserfahrung wird er-
moglicht durch das kuratorische Konzept, keine singuliren Kunstwerke, sondern
Alltagsarrangements zu prasentieren. Dadurch werden Ankniipfungspunkte an die
eigene Lebens- oder Berufswirklichkeit des Publikums bereitgestellt. Das Muster
»Biografische Aufwertung« findet sich vor allem in der Nutzungsweise: »Nostal-
gie«. Es tritt ebenfalls auf in den Gruppen »Inspiration« und »Das Museum als
Lernraum...«, schlieflich auch bei Kommentator*innen des Besucher*innenbuchs.

In diesem Muster fillt die Niichternheit in den Aussagen der Besucher*innen
auf. Der eher faktische Charakter steht im Gegensatz zum stirker emotionalen,
nostalgischen oder sentimentalen Ton der Besucher*innen im Muster »Affektive
Aufladung«. Die »Aufwertungs-Gruppe« begegnet dem Gesehenen kognitiv. Th-
re Angehorigen treten den Exponaten mit einem analytischen, gewissermafien
fachlichen Blick und dem Interesse gegeniiber, herauszufinden, wie das Gesehene
gemacht ist. Damit rekonstruieren sie die ihnen gezeigte Welt fiir sich und ver-
kniipfen sie mit der eigenen Lebens- oder Berufswirklichkeit. Wie ein Besucher
es beschreibt: »Du siehst, hier wurde alles sehr gut ausgestellt. Das ist ein Resultat von
harter Arbeit. Eine Menge Fachkonnen ist in die Ausstellungsbauten des Museums geflossen«
(Inspiration). Durch die eigenen beruflichen Referenzen und Verbindungen fithlen
sich die Besucher*innen mental der Ausstellung gewachsen. Davon profitieren vor
allem sozial schwache Besucher*innen. Der Aufenthalt im Museum hat auf sie eine
affirmierende Wirkung, sowohl ihr Status als auch ihre Rolle werden aufgewertet
und stabilisiert. Sonst in der Gesellschaft eher in einer prekiren Existenz, fithlen
sie sich im Museum kompetent und werden im Gesprich aussage- und urteilsfihig.

Durch biografisches oder berufsbezogenes Wiedererkennen gewinnt das Mu-
seum fiir diese Besucher®innen eine andere Bedeutung als sie z.B. durch bloRes
neugieriges oder interessiertes Betrachten zu erreichen wire. Die Publikumsgrup-
pe geht eine privilegierte und spezielle Beziehung zum Museum ein: Das Gesehe-
ne geht sie etwas an. Wie ein Besucher im Gistebuch schreibt: »Als jemand, der in der
Forstverwaltung gearbeitet hat, habe ich Zugang zu dem hier Gesehenen« (Besucher*innen-
buch). Damit betont er seine privilegierte Stellung als Experte, die sich aus seiner
beruflichen Vergangenheit ergibt.

Im Muster »Affektive Aufladung« war im nostalgischen Erinnern ein Sich-Ent-
fernen von der Gegenwart zu beobachten: weg von der urbanen Realitit, hin zu ei-
ner imaginierten dérflichen Idylle. Dagegen verankern sich die Besucher*innen im
Muster »Biografische Aufwertung« mit Hilfe des Museums im Hier und Jetzt. Erfah-
rungen, Wissen und Erlebnisse der Kindheit werden von diesen Besucher*innen im
Museum wiederentdeckt. Dieser Prozess ist vor allem sachhaltig, von Verstindnis-
und Kompetenzaspekten gepragt. Aber er hat durchaus auch emotionale Aspekte,
die sich in der Freude iiber das Wiederentdeckte ausdriicken. Das Gesehene lasst
nicht ein vergangenes »wahres« Ich aufleuchten, sondern diese Gruppe fithlt sich
affirmativ durch den Besuch in ihrer Situation in ihrer urbanen Gegenwart besti-

~am 06:05:24,


https://doi.org/10.14361/9783839464496-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

16.  Aneignungsmuster im MP Tribal Museum Bhapal

tigt. Damit zielt dieses Aneignungsmuster auf die Identitit der Besucher*innen,
aber in einer konkreten und pragmatischen Weise.

Im nostalgischen Erinnern des Musters »Affektive Aufladung« wurde die Ver-
gangenheit zwar emotional be- und aufgeladen und als persénliches Sehnsuchts-
ziel definiert, aber ihr faktischer Wert fiir die Gegenwart wurde nicht diskutiert.
Die Aneignung im Muster »Biografische Aufwertung« wird dagegen ausgeldst, weil
die Besucher*innen im Museum die Méglichkeit haben, eigene Erfahrungen und ei-
genes Wissen neu zu lesen und neu zu bewerten. Kompetenzen und Objekte, die in
ihrem Alltag sonst nicht mehr viel Anerkennung finden, werden durch das Muse-
um als ausstellungswiirdig und damit als wertvoll dargestellt. Durch die prisenta-
ble und respektable Weise, wie diese Objekte im Museum ihren Platz finden, erle-
ben die Besucher*innen ein Mehr an Achtung fiir ihre eigene biografische Herkunft.
Sie erfahren sich als wertgeschitzte Akteur*innen oder Zeug*innen dieser »ausstel-
lungswiirdigen« Vergangenheit. Wie ein Besucher erklart: »Ja. Wir haben all diese Sa-
chen [hier meint er die ausgestellten Spielsituationen] gemacht. Selbst wenn wir es nicht
gemacht haben, haben wir es zumindest gesehen« (Nostalgie). Es ist ihr Leben, ihre Wirk-
lichkeit, die das Museum hier prisentiert.

Diese neue »Eigentiimer*innenkonstellation« und Kompetenzerfahrung hat
Auswirkungen auf intergenerationelle Dynamiken: Sie ermoglicht diesen Be-
sucher*innen ein anderes Verhiltnis zu ihren Kindern und deren gesamter Al-
tersgruppe. Zunichst, indem ein Autorititsgewinn stattfindet. Wie ein Besucher
erklart: »Von allem, was ich hier gesehen habe— 75 Prozent davon habe ich in meiner Kindheit
gesehen. Meine Kinder haben solche Sachen nicht gesehen« (Nostalgie).

Zudem schafft das Museum eine Verbindung zwischen den Generationen. Denn
die Museumsprisentation ist authentisch genug, damit Besucher*innen, die diese
Welt noch selbst erlebt haben, sie wiedererkennen — gleichzeitig jedoch ist sie durch
ihre kiinstlerische Aufbereitung fiir ein urbanes Publikum und fiir eine in der Stadt
geborene Kindergeneration anschlussfihig. Das Museum hilft den Eltern, ihre Her-
kunftswelt fir die eigenen Kinder zu iibersetzen. Die Besucher*innen kénnen zu
diesem Zweck vom Museum Gebrauch machen.

Dieser Prozess ist je nach gesellschaftlicher Schicht unterschiedlich akzentu-
iert. Im sozial schwachen Sektor sind vor allem die Aufwertungspotentiale wichtig,
die es Besucher*innen der unteren Schichten erlauben, sich als Expert*innen zu er-
leben, die Bedeutsames in der Ausstellung erkennen und ihrer Familie vorfithren
konnen. Wie ein Besucher erzihlt: »Ich habe ihnen [der Familie] sogar verschiedene Ty-
penvon mandaps gezeigt. Wo kannst Du heute noch solche Dinge sehen?« (Nostalgie). In der
Mittel- und Oberschicht sind eher die Verstindigungs- und Interpretationspoten-
tiale bedeutsam. So nutzt ein Besucher aus dieser Gruppe das Museum als Kommu-
nikationshilfe: »Ja, ich erinnere mich an alle diese Spiele. Ich wiirde gern meinen Kindern
erzihlen, wie wir unser Leben damals gelebt haben und wie wir aufgewachsen sind, und des-

~am 06:05:24,

283


https://doi.org/10.14361/9783839464496-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

284

Teil Ill: Empirische Untersuchung

halb bringe ich sie hierher« (Nostalgie). Das Museum liefert ihm Anlass und Material,
um diesen Kommunikationsprozess zu initiieren und zu gestalten.

16.4. Kognitive und produktive Rezeption

Dieses Aneignungsmuster lebt, wie die »Soziale Landnahmex, in hohem Maf3e von
der Selbststindigkeit der Besucher*innen. Es ist nicht auf eine Verinderung des
Museumsprotokolls (d.h. der von den Autorititen erwarteten Museumsnutzung),
sondern auf die Entwicklung von Kompetenzen der Besucher*innen ausgerichtet.
Es lassen sich vor allem zwei Aneignungsarten beobachten, die man »Familiarisie-
rung« und »Mitnahme« nennen kann. Familiarisierung erfolgt, indem sich die Be-
sucher*innen mit den Museumsinhalten vertraut machen und sich damit Lernmég-
lichkeiten eréffnen. Mitnahme findet statt, wenn die Besucher*innen Museumsin-
halte in ihr Alltagsleben kognitiv transferieren. Dieser Transfer wird eigeninitia-
tiv unternommen, in einer Art »Hol«- oder eben Mitnahme-Bewegung der Besu-
cher*innen im Unterschied zu einer »Bring«- oder »Schub«-Bewegung der Institu-
tion.

Familiarisierung vollzieht sich bevorzugt durch physische Anniherung, die bis
zu einer Art Eroberung reichen kann. Die Museumsexponate werden von den Be-
sucher*innen sinnlich erfasst und erkundet. Wie eine Mutter @iber ihre Kinder er-
zihlt: »Wenn sie zum Beispiel die Schnitzereien sehen, dann fassen sie sie an und erkennen,
ob das wirklich Holz ist oder ob es aus Gips, Stein oder Zement gemacht ist« (Lernen). Durch
das Anfassenverliert das Objekt seine Fremdheit; was vielleicht unbekannt aussieht,
wird durch die Berithrung auf vertraute und bekannte Materialien hin untersucht
und damit in die eigene Erfahrungswelt eingeordnet. Manchmal bricht die »Erobe-
rung« mit den Regeln des Museums. So beschreibt eine Selfie-Besucherin ihr Hin-
einklettern in ein Objekt: »Sie haben diesen grofien Ring, diesen Armreifen. Ich war in dem
Armreif, du weif3t, ich sollte da eigentlich nicht hineingehen. Aber irgendwie habe ich es ge-
schafft, und ich habe ein Foto gemacht. Es war so riesig und ich war so beeindruckt von diesem
Armreif, du kannst es hier sehen [...]. Schau dir die Details an.« Die Geste des »Ich habe
die Herausforderung bewiltigt« ist dabei genauso wichtig wie das Bediirfnis nach
erkundender Nihe zum Objekt (in diesem Sinne werden die Details als Beispiel und
Beleg angefiihrt).

Die Anniherungs- und Eroberungspraxis verbindet sich mit einem bestimm-
ten Verstindnis von Lernen, das die kérperliche Erfahrung durch den Lernenden
betont. Wie eine Besucherin erklirt:

»Wir kénnen es hier im Kunstwerk selbst erkunden, nicht einfach es nur anschau-
en oder eine Broschiire dariiber lesen. Wir gehen hinein [ins Exponat] und es wird
von uns selbst erfahren. [...] Das hier weckt Interesse, wenn wir herumlaufen. [...]

~am 06:05:24,


https://doi.org/10.14361/9783839464496-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

16.  Aneignungsmuster im MP Tribal Museum Bhapal

So kommenwir ndher und bekommen Informationen oder Wissen liber diese Din-
ge.«

Physische und intellektuelle ErschlieRung bedingen einander und wirken zusam-
men. Wie ein anderer Besucher hervorhebt: »Wenn Du durch die Dinge laufst, dann er-
lebst und erfihrst du es, und das macht es mehr einpragsam und besser fundiert. Ich habe so
etwas noch nie gesehen. Es ist nicht nur ausgestellt und angeleuchtet. Du konzentrierst dich
darauf, weil du es einfach fiihlen kannst« (Lernen).

Mitnahme ist eine Form der produktiven Rezeption, der oft die Familiarisierung
vorangeht; Familiarisierung fiihrt hier zu einer Aktivitit, die iiber den Museums-
raum hinausreicht. Mitnahme bedeutet, dass die Besucher*innen das Museum ge-
wissermaflen nicht mit leeren Hinden verlassen. Das Gesehene wird in den eige-
nen Alltag transferiert. Mitnahme kann vor allem in drei Formen beobachtet wer-
den: Nachahmen, Ubernehmen und Weiterdenken (Weiterspinnen). Nachahmung
kann linear und direkt geschehen, indem gesehene Techniken, Objekte oder Mate-
rial-Arrangements professionell kopiert werden. Diese Besucher*innen versuchen,
méglichst Ahnliches zu erstellen, weil sie die Exponate des Museums als vorbildlich
ansehen. Wie ein Besucher es ausdriickt: »Wir konnen einige dieser hier ausgestellten
Designs imitieren und sie in unsere Arbeit einbauen« (Inspiration).

Andere Besucher*innen wollen eher Ideen aus dem Gesehenen iibernehmen,
um sie in ihren Alltag oder ihr Zuhause einzubinden und beides damit zu berei-
chern. Wie eine von ihnen feststellt:

»Auch in heutiger Zeit, wihrend Diwali und zu anderen Festivals, nutzen wir noch
all diese Dinge. Zum Beispiel machen wir ein Rangoli an unserem Eingangstor,
weil es Positivitat herstellt. [..] Aber wenn wir hierherkommen, und wir sehen all
diese Innovation und Kreativitat im Rangoli, dann kénnen wir alle diese Innova-
tionen zu unseren eigenen Kreationen, zu unserer eigenen Arbeit hinzufiigen.«
(Inspiration)

Wieder andere Besucher*innen lassen sich vom Gesehenen in freier, assoziativer
Form anregen und kreieren mit seiner Hilfe neue Gegenstinde oder Artefakte. Das
kann kinstlerisch geschehen, wie durch die Dichter, die ihre im Museum gewon-
nenen Eindriicke in ein anderes Medium, die literarische Sprache, itbersetzen und
so weiterverarbeiten. Doch das Interesse kann auch pragmatisch und kommerziell
sein, wie bei den Besucher*innen, die erkliren: »Also kinnen wir hierherkommen und
sehen, wie sie Abfallmaterial nutzen. Zu Hause findet sich diese Art von Material auch. Wir
sehen diese Art Material und diese Modelle und so kdnnen wir das auch machen, und wenn wir
gut darin sind, dann kinnen wir es verkaufen« (Inspiration).

~am 06:05:24,

285


https://doi.org/10.14361/9783839464496-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

286

Teil Ill: Empirische Untersuchung

16.5. Schlusshemerkung

Die Herausarbeitung der Aneignungsmuster im vorliegenden Kapitel stellt den
sachlichen und argumentativen Fluchtpunkt meiner Untersuchung zum Publikum
des Tribal Museum in Bhopal dar. Es hat sich die Fruchtbarkeit des Aneignungsbe-
griffs zum Verstindnis der Museumsnutzung durch die Besucher*innen gezeigt.
Ebenso ist, bei aller Diversitit der Nutzungsformen, deren eigensinnige und ei-
geninitiierte Qualitit als durchgingiges Charakteristikum hervorgetreten, im
Einklang mit dem Konzept der »agency«.

Die Aneignung vollzieht sich oft persénlich und biografiebezogen, grofitenteils
selbstbewusst, manchmal ausgesprochen extrovertiert. Sie driickt sich nicht zuletzt
korperlich und spatial aus. Sie ist vielfach durch Handlungen mit »eroberndem«
Gestus und durch die Figur der Grenziiberschreitung gekennzeichnet, was biswei-
len zu Konflikten mit Museumsregeln und -protokoll fithren kann. Auffillig ist die
zentrale Rolle, die das im klassischen indischen Museumsdiskurs eher misstrauisch
betrachtete Element der Emotionalitit spielt — nicht nur beim Aneignungsmuster
»Affektive Aufladung«, sondern etwa auch im Fall der »Biografischen Aufwertung,
in der Einsichtserlebnisse und Kompetenzerfahrungen in eine befriedigende, be-
gliickende Steigerung des Selbstwertgefiihls hiniiberspielen kénnen.

Insgesamt ergibt sich das Bild einer Besucher*innenschaft, der man durchaus
nicht einfach, wie hiufig geschehen, pauschal die »museum-mindedness« abspre-
chen kann. Die Aneignungsmuster zeigen vielmehr ein Publikum, das auf durchaus
eigenen Wegen nach Teilnahme und Teilhabe strebt — und sie auch erreicht. Defi-
zitdr sind weniger die Besucher*innen als die starren Begrifflichkeiten und Erwar-
tungsschemata, mit denen man ihre Museumsnutzung oft zu erfassen sucht.

~am 06:05:24,


https://doi.org/10.14361/9783839464496-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

