
16. Aneignungsmuster im MP Tribal Museum Bhopal

Im Folgenden werden typische Praktiken oder Muster rekonstruiert, die die Aneig-

nung des Tribal Museums durch seine Besucher*innen strukturieren. »Museum«

wird hierbei als physischer Raum, aber auch als Institution, sozialer Kosmos und

Ensemble von Exponaten verstanden. Die vorangegangenen Kapitel zu den Nut-

zungsgruppen und zum Gästebuch haben, wie Geertz es nennt, eine »sehr intensive

Bekanntschaft« (Geertz 2015:30) mit den Besucher*innen und ihren Interessen im

Museumhergestellt. In diesemKapitel wird nun diesemMaterial unter demAspekt

der Aneignung neu »zugehört«. Ein Ergebnis dieses neuen »Zuhörens« ist die Re-

konstruktion von vier Aneignungsmustern: »Soziale Landnahme«; »Biografische

Aufwertung«; »Affektive Aufladung« sowie »Kognitive und produktive Rezeption«.

Sie stellen Grundformen einer aneignenden Rezeption dar. Mit ihrer Hilfe lassen

sich die Mechanismen der Aneignung spezifisch und anschaulich beschreiben.

Die Analyse des Nutzungsprozesses erfährt damit eine Konkretisierung im Ver-

gleich zur noch recht allgemeinen Einstufung als Aneignung. Konkretisierung

heißt auch, dass den Aneignungsmustern bestimmte Begriffe zugeordnet werden

und somit eine erste begriffliche Struktur für das und aus dem Material entsteht:

»Soziale Landnahme« bezeichnet dabei das Feld von Raum und Aktion; »Bio-

grafische Aufwertung« bezieht sich auf den sozialen und generationellen Status

der Besucher*innen und löst das darin verborgene Anachronismusproblem, dass

nämlich die traditionelle Hochachtung der Älteren in Widerspruch gerät mit dem

zunehmenden Obsoletwerden ihrer Erfahrungen im urbanen Kontext; »Affektive

Aufladung« beschäftigt sich mit dem Komplex von Sentimentalität und gebro-

chener Emotionalität; »Kognitive und produktive Rezeption« richtet sich auf die

Entwicklung von Kompetenzen der Besucher*innen.

Wie das Kapitel zeigen wird, kann eine bestimmte Aneignungspraxis entwe-

der vorrangig in einerNutzungsgruppe oder inmehreren auftreten.MancheAneig-

nungsformen definieren sich in erster Linie in Bezug auf Museumsräume, -atmo-

https://doi.org/10.14361/9783839464496-017 - am 14.02.2026, 06:05:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


276 Teil III: Empirische Untersuchung

sphäre und -protokoll1, andere dagegen zeugen vornehmlich von einer Arbeit der

Besucher*innen an undmit sich selbst.Die Aneignungsmuster werden hier als Ide-

altypen beschrieben, die in der Praxis variieren, sich verändern und an den Kontext

anpassen.

16.1. Soziale Landnahme

»Soziale Landnahme« hat zunächst einen äußerlich sichtbaren, pragmatischen

Charakter, der sich in der Umfunktionierung und Umnutzung desMuseumsraums

äußert.

Die Besucher*innen (hier geht es vornehmlich um Nutzer*innen im Sinne

der Kap. 10: »Das Museum als Dating-Ort…«2; Kap. 11: »Das Museum als »adda«-

Ort…«3 sowie Kap. 14: »Das Museum als Ort für künstlerische Erfahrung und

Inspiration…«4) erschließen sich das Museum als zugleich schützenden und er-

möglichendenHandlungsraum.Obwohl dasMuseum zunächst von offizieller Seite

als klar definierte Zone mit festen Funktionen und vorgeschriebenen Aktivitäten

erscheint, vergrößern die Besucher*innen den Spielraum, sodass sie schließlich

Nutzungsformen entwickeln, die stärker ihren eigenen Bedürfnissen entsprechen.

Dieser Handlungsraum wird von den Gruppen, die ich im Folgenden charakte-

risieren werde, jeweils unterschiedlich in Gebrauch genommen, und zwar in einer

Weise, die auch für andere Besucher*innen erkennbar ist. Eswerden Sub-Territori-

en (Claims) innerhalb des Raums abgesteckt und oft auch durch physische Aktivität

markiert.

So verwenden die Dichter den Museumsraum als Schreibstube, in der sie ne-

ben dem Textverfassen selbst auch ihre begleitenden Rituale, wie z.B. das Singen,

für das übrige Publikum bemerkbar durchführen (Inspiration). Sie markieren ih-

ren Arbeitsort mit Schreibutensilien und persönlichen Gegenständen und grenzen

ihn damit nach außen und gegenüber anderen ab. Für die Besucher*innen, die das

Museum als Dating-Ort nutzen, bedeutet derMuseumsaufenthalt eher den Eintritt

in eine sichere, geschützte, und diskriminierungsfreie Zone, in der sie private Be-

gegnungen selbstverständlich, stressfrei und über einen längeren Zeitraum hinweg

ungestört haben können. Wie ein Besucher erklärt: »Wir brauchen einen Ort, der in

1 Museumsprotokoll wird hier im Sinne eines fürs Museum geltenden Regelwerks verwendet

(siehe Kap. 3, S. 46ff.). Museumsatmosphäre dagegen wird als der informell vermittelte Ein-

druck von akzeptierten oder unerwünschten Verhaltensweisen verstanden.

2 ImWeiteren wird auf das Kap. 10 als »Dating« Bezug genommen.

3 ImWeiteren wird auf das Kap. 11 als »adda« Bezug genommen.

4 ImWeiteren wird auf das Kap. 14 als »Inspiration« Bezug genommen.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-017 - am 14.02.2026, 06:05:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


16. Aneignungsmuster im MP Tribal Museum Bhopal 277

Ordnung ist, wo wir für Stunden sitzen und uns unterhalten können«. Die Paare markie-

ren ihre privaten und exklusiven Zwei-Personen-Räume vor allem durch eine dem

Hauptgeschehen abgewandte Körpersprache und eine Pose, die zu verstehen gibt:

»Bitte nicht stören«. Die Picknicker*innen dagegen übertragen völlig unproblema-

tisch und selbstbewusst eine traditionelle und eingeführte Freizeitpraxis in einen

für sie neuentdeckten Raum.Wie ein Familienvater erklärt: »Wir alle sind beschäftigt

mit unserem täglichen Leben. Wir wollten für einen Tag weg von alledem. Dieser Platz bie-

tet ein anderes Umfeld« (adda). Sie stecken ihre Ansprüche und den Raumbedarf mit

mitgebrachten Picknick-Utensilien oder Tüchern ab.

Ausgangspunkt der »Sozialen Landnahme« sind die Bedürfnisse und Wünsche

des Publikums und nicht die hegemoniale Vorstellung vom Museum als Ausstel-

lungsort.

Mit der spatialen Aneignung des Museums entsprechend eigenen Interessen

nehmen die Besucher*innen sich hier die Freiheitsräume, die sie in anderen öffent-

lichen Foren vermissen, und ergänzen so einen oft als defizitär empfundenen öf-

fentlichen Raum (am deutlichsten ist das im Falle der Dating-Paare).

Es werden Praktiken insMuseumüberführt, die im Alltag geübt werden oder in

anderen kulturellen wie religiösen Räumen vorkommen (z.B. das Anfassen der Ob-

jekte) oder die im öffentlichen Raum »unter Druck stehen« (z.B. im Fall der Speise-

vorschriftender Jains oder beimDating).Die äußerlich sichtbare Landnahmefindet

dabei nicht nur gegenüber dem Raum und seiner ursprünglich vorgesehenen Pro-

grammierung statt, sondern auch im Umgang mit den Exponaten. Durch das An-

fassen und Berühren der Objekte werden sie in den persönlichen sinnlichenWahr-

nehmungs- und Zugriffsbereich der Besucher*innen geholt. Die Beobachtung ei-

ner Besucherin: »Er [ihr Sohn] war sehr begierig, alles anzufassen und mit nach Hause

zu nehmen. […] Und ehrlich, ich möchte auch die Objekte fühlen«, steht exemplarisch für

das Bedürfnis, die Objekte symbolisch in Besitz oder real »nach Hause« zu nehmen.

Eine in der Tendenz verwandte, auf die Exponate bezogene Aneignung findet auch

in der Nutzung der Objekte und Objekt-Arrangements als Kulisse für performati-

ve Selfies statt, wenn der Foto-Vorgangmit der Ausstellung interagiert oder Objek-

te »bespielt«. Die Interaktion mit den Objekten und der Ausstellung unterscheidet

sich durch ihren aktiven Charakter deutlich von der sonstigen Selfie-Nutzung.

Aneignung geschieht jedoch nicht nur in der konkreten Reklamation vonmess-

barem Museumsraum oder der ihn füllenden Objekte, sondern der Prozess der

»sozialen Landnahme« hat auch eine emotionale Dimension. Sie kann im Emp-

finden von Sicherheit und Ungestörtsein bestehen; hierher gehören ebenso die

öfters genannten Kategorien des Sich-Wohlfühlens, Sich-willkommen-Fühlens,

Sich-frei-Fühlens oder Sich-zu-Hause-Fühlens. Der Raum wird von diesen Besu-

cher*innen nicht nur faktisch besetzt, sondern auch gewissermaßen »emotional

möbliert«. Durch diese Gefühlsbesetzung des Raums findet eine Intensivierung

der Aneignung statt: Das Museum wird auf eine tiefere, persönlichere Weise in

https://doi.org/10.14361/9783839464496-017 - am 14.02.2026, 06:05:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


278 Teil III: Empirische Untersuchung

Besitz genommen, als es in einer reinen Nutzung oder Umnutzung der Fall wäre.

Es werden engere, festere Bindungen aufgebaut, bis hin zu einer Art Heimatgefühl.

Wenn eine Gruppe Jugendlicher erklärt: »Wir fühlen uns hier zu Hause«, dann ist der

Kern ihrer Aussage: Der Raum gehört zu uns und wir gehören hierher.

Ein weiterer Schritt in der Intensivierung des Aneignungsprozesses wäre eine

klare Postulierung seiner Legitimität, also die implizite oder sogar ausdrückliche

Anmeldung eines Anspruchs auf diese Aneignung. Eine Tendenz in dieser Richtung

lässt sich erahnen bei den Besucher*innen, die das Museum als Ort der Inspirati-

onsfindung nutzen und ihr Recht dazu aus der Tatsache herleiten können, dass ihre

Nutzung (das Verfassen traditioneller Poesie) im Einklang mit der kulturellen Be-

stimmung der Institution steht. Ähnliches gilt für die Picknicker*innen, die ihr Tun

als Fortsetzung oder Ausdehnung traditioneller Freizeitpraktiken verstehen kön-

nen,die auch inTempelnoderbei religiösenFestivals selbstverständlich stattfinden.

Dagegen stoßenLegitimitätsanspruchund Intensität derAneignungsbewegungbei

den Dating-Paaren (der zahlenmäßig stärksten Gruppe) an ihre Grenzen. Es lassen

sich zwar Formulierungenfinden, die einen »Anspruch« imSinne eines starken, ge-

radezu existentiellen Bedürfnisses artikulieren, wie etwa: »Wir brauchen einen Ort,

der in Ordnung5 ist…« Aber die prekäre Natur dieser sozialen Praxis und die prekäre

Situation der Nutzer*innen übertragen sich auf den Aneignungsprozess: Die Besu-

cher*innen finden ihre ungestörte und von den Autoritäten tolerierte Nutzung des

Museums als Dating-Platz zu ungewöhnlich und geradezu provozierend, als dass

sie einen wirklich selbstbewussten Anspruch auf diesen Ort erheben würden. Das

unterscheidet sie von Besucher*innen mit einer ebenfalls unkonventionellen Nut-

zung des Museums wie z.B. als Picknick- oder »adda«-Ort. Hier findet nur eine

»soziale Ortsverschiebung« einer ansonsten akzeptierten und eingeführten Praxis

statt. Dating dagegen ist grundsätzlich einem moralischen Stigma ausgesetzt und

kann daher nicht mit einer selbstverständlichen Toleranz des Ortes gegenüber die-

sem Verhalten rechnen. Die Paare haben somit eher einen prekären und jederzeit

aufkündbaren Gaststatus (z.B., falls es Beschwerden von anderen Besucher*innen

oder von Seiten der Politik geben sollte) als ein wirkliches Nutzungs-und Eigentü-

mer*innenrecht.

16.2. Affektive Aufladung

Diese Aneignungsform drückt sich stark in der vom Museum angeregten Empfin-

dungdes Sich-zu-Hause-Fühlens in einerwiedergefundenenVergangenheit aus, in

der Gestalt von Kindheitserinnerungen und Nostalgie. Es äußert sich jedoch auch

5 »Ordnung« wird hier von den Paaren als »Standard für zivilisiertes Verhalten« bei anderen

Besucher*innen wie auch beim Museumspersonal verstanden.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-017 - am 14.02.2026, 06:05:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


16. Aneignungsmuster im MP Tribal Museum Bhopal 279

in den auf kollektive Bezugsgrößen ausgerichteten Gefühlen von Patriotismus und

nationaler Dankbarkeit. Das Aneignungsmuster ist besonders prävalent unter den

Kommentator*innen des Besucher*innenbuchs und der Gruppe des Kap. 12: »Das

Museumals kollektiverNostalgie- und persönlicher Erinnerungsraum«6. Ebenfalls,

wenn auch nicht so dominant, ist es bei Besucher*innen zu finden, die das Muse-

um als Ort für künstlerische Erfahrung und Inspiration und als Kulisse für Selfies

nutzen.

Generell fällt die starke Emotionalität auf,mit der viele Besucher*innen auf das

Museum reagieren. Sie äußern etwa: »DasMuseum ist sowunderschön, es verschlägtmir

die Sprache. Meine Seele ist berührt«.Oder: »Dieses Museum wurde gebaut auf einer Säule

ausLiebe undZuneigung« (Kap. 8:DasBesucher*innenbuch).7Eine andereBesucherin

beschreibt ihre Empfindungen als eine Art positiv-energetische Wechselwirkung

zwischen ihr und demMuseum: »Ich glaube, die positive Energie, die dieser Ort hat – und

wann immer ich hier bin, bin ich selbst so positiv und friedlich« (Kap. 15: Das Museum als

Kulisse für Selfies…)8. Vor allem in den Kommentaren auf Hindi nimmt das Gefühl

öfters eine spirituelle oder religiöse Färbung an und läuft auf Segenswünsche hin-

aus: »Meine Familie und ich sprechen unsere Segenswünsche für ihre [Künstler*innen des

Museums] glücklicheZukunft aus«oder in einemanderenBeitrag: »Ichbete zuGott, dass

diese Anstrengung in so einer gutenWeise weitergeführt wird« (Besucher*innenbuch).

DieEmotionenrichten sichdabei entwederaufs IndividuumoderaufsKollektiv:

das heißt, es geht entweder um die affektive Aufladung des »Ich« oder des Landes

»Indien«. Individuellmobilisiert dasMuseumErinnerung,es lässt dieKindheitwie-

deraufleben, weckt biografische Erinnerungen und Heimweh; es ermöglicht aber

auch eine neue Art des Sich-zu-Hause-Fühlens. Kollektiv orientiert sind dagegen

Gefühle von nationalem Stolz, von Anerkennung und Rangerhöhung im globalen

Vergleich (»Weltklasse«) unddieArtikulationvonDankbarkeit imNamendernächs-

ten Generation.

Besucher*innen, die individuelle Emotionen ausdrücken, sprechen oft vom

»Zurückgehen«; es ist eine seelische Reise in eine positiv erlebte und besetzte Ver-

gangenheit gemeint, die etwa als »goldene Jahre« oder »die besten Jahre meines Lebens«

(Besucher*innenbuch) bezeichnet werden können. Die Museumsexponate und

Ausstellungsarrangements (wie der Ochsenkarren oder die Hütten und Dorfan-

ordnungen der Galerie »Tribal Life«) werden in die persönliche Biografie »hinein-

erinnert« und somit hineingenommen. Das Zurückgehen führt oft in die Kindheit

als besonders wertgeschätzten persönlichen und emotionalisierten Erinnerungs-

besitz. Durch die Integration des Museums in das eigene Kindheitsnarrativ wird

es tief in die Biografie und Identität dieser Besucher*innen eingeschrieben. Sie

6 ImWeiteren wird auf das Kap. 12 als »Nostalgie« Bezug genommen.

7 ImWeiteren wird auf das Kap. 8 als »Besucher*innenbuch« Bezug genommen.

8 ImWeiteren wird auf das Kap. 15 als »Selfie« Bezug genommen.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-017 - am 14.02.2026, 06:05:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


280 Teil III: Empirische Untersuchung

verbinden es mit einem Teil ihres Lebens, den sie als in hohem Maße charakteris-

tisch und wesentlich betrachten und der ihnen viel bedeutet. Wie eine Besucherin

beschreibt: »Ich habe im Dorf mit meinen Großeltern gelebt. Eine schmale Hütte, die ich

hier [im Museum] gesehen habe, ähnelte dem Platz, an dem ich vor langer Zeit gelebt

habe. […]Wirklich, ich bin zurückgegangen zu dem Leben damals mit meinen Großeltern«

(Nostalgie).

Das Erlebnis des Museums als zweites Zuhause ist eng mit diesem Intimitäts-

gefühl der Kindheitserinnerung verwandt; die Heimatlichkeit desMuseums drückt

in einer lokalen Metapher eine ähnliche Vertrautheit aus, wie sie das Kindheitsmo-

tiv lebenszeitlich bezeichnet.Gleichzeitig überlappen sich imGedankendes Zuhau-

ses die Aneignungsmuster »Affektive Aufladung« und »Soziale Landnahme«.Wenn

das Museum für die Dichter der Nutzungsgruppe »Inspiration« ein künstlerisches

Zuhause ist, dann bedeutet das nicht nur ein Zugehörigkeitsgefühl, sondern zu-

demganz pragmatisch die Existenz undZugänglichkeit eines sozialenOrtes für das

Poetendasein dieser Nutzer*innen, eines Ortes, an dem diese Facette ihres Lebens

»am Platz« und realisierbar ist. Das Zuhause-Erlebnis kann sich aber auch aus dem

wiedererkennendenVergleichmit der konkreten physischen Lokalität derHerkunft

speisen.Dies gilt z.B. für eineGruppe von Jugendlichen, die gerade aus demDorf in

der Stadt gekommen sind: »Hier sind viele Dinge ausgestellt, die es in unserem Dorf gibt.

Wie derOchsenkarren, die Spiele, dieMusikinstrumente und die Lehmhäuser.Wir fühlen uns

hier zuHause« (Nostalgie und adda). Entscheidend und verbindend ist in allen Fällen

der Aneignungsgestus der emotionalen Inbesitznahme; er ist es, der das Museum

zum Zuhause macht.

Die kollektiv orientierte Emotionalität, die das Museum auslöst, nimmt in ers-

ter Linie patriotische oder lokalpatriotische Form an; sie freut sich am kulturellen

Reichtum oder der im Museum manifestierten kulturpolitischen Leistung Indiens

oder des Bundesstaates, in diesem Fall Madhya Pradeshs. Äußerungen in dieser

Richtung sind namentlich im Besucher*innenbuch zu finden: »Das zu sehen, hat

mich stolz gemacht, eine Bürgerin von Madhya Pradesh zu sein. Danke, dass ich mich stolz

fühlen konnte« (Besucher*innenbuch). Ein verwandtes patriotisches Motiv ist die

Dankbarkeit im Namen der nächsten Generation; diesen Besucher*innen geht es

darum, ihren Kindern Stolz auf ihre eigene Kultur zu vermitteln, und sie rühmen

dasMuseum für seinen Beitrag dazu.Wie stark im Zusammenhang des nationalen

und patriotischen Kulturbewusstseins das Aneignungsbedürfnis und die Aneig-

nungsenergie sind, zeigt die Tatsache, dass sie die kulturelle Fremdheit der Adivasi

offenbar mühelos in den Hintergrund versetzen: Die Adivasi werden nicht etwa als

Repräsentant*innen einer prekären Minderheitskultur wahrgenommen oder gar

mit primitiver, rückwärtsgewandter Lebensweise in Verbindung gebracht, sondern

selbstverständlich in die hinduistisch dominierte Gegenwartskultur eingeordnet.

Diese Kultur ist die Kultur der Mehrheit der Besucher*innen, denen damit die

Einfühlung in das Ausgestellte und Gesehene und so letztlich die Aneignung des

https://doi.org/10.14361/9783839464496-017 - am 14.02.2026, 06:05:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


16. Aneignungsmuster im MP Tribal Museum Bhopal 281

Museums erleichtert wird. Die Besucher*innen identifizieren die Welt der Adivasi

mit einem Indien, mit dem sie sich selbst identifizieren. Man könnte auch sagen:

Die Adivasi werden Indien zugeeignet – dem Indien der Besucher*innen.

Die emotionale Aufladung kann sich intensivieren, indem sich ein Bedürfnis

nach Aktivität meldet, nach Teilhabe oder Teilnahme. Die Besucher*innen möch-

ten einer Museums-Gemeinschaft angehören, einem sozialen Zusammenhang,

der sich um das Museum herum gruppiert. Etwa im Sinne eines »Vereins der

Freunde des Museums«, nur in einer von der Museumsautorität nicht initiierten

und nicht organisierten Form. Manche bieten ihre persönlichen Ressourcen und

Fähigkeiten an, um dem Museum zu helfen. So würde z.B. eine Besucherin ihre

Präsenz in den Sozialen Medien nutzen, um das Museum in seinen Kommuni-

kations- und Werbeanstrengungen zu unterstützen, als eine Art Außenstelle der

Werbeabteilung: »Ichwerde das [die Selfies]überall hochladen. Siewerden dann vielmehr

Besucher*innen haben.« (Selfie). Ein anderer Besucher ist willens, seine guten Eng-

lischkenntnisse zur Verfügung zu stellen: »Die Erklärungsschilder haben eine Menge

Rechtschreib- und Grammatikfehler. Es wäre sehr gut, wenn diese korrigiert werden würden.

Sie können mich gerne kontaktieren, und ich helfe dabei« (Besucher*innenbuch). Dem

Kommentar sind seine Adresse und Telefonnummer angefügt, damit seine erklärte

Bereitschaft auch tatsächlich abgefordert und realisiert werden kann. Die detail-

lierten Listen mit Verbesserungsvorschlägen, sorgfältig im Besucher*innenbuch

niedergeschrieben, sind ein weiterer Indikator für das Interesse an aktiver Betei-

ligung. Die Ankündigung, zur Unterstützung zur Verfügung zu stehen, kann aber

auch generell formuliert sein, als Blankozusage: »Dieses Museum ist wunderschön,

und wir versprechen, dass wir in jeglicher Weise dabei helfen, es noch schöner zu machen«

(Besucher*innenbuch).

Bedenkt man, in wie hohem Maße das affektive Interesse am Museum in der

Sprache des Nationalstolzes artikuliert wird, so kann man in diesen Interessen-

bekundungen eine weitere Dimension ausmachen: Es handelt sich um eine Art

Versprechen von Bürger*innenengagement, womöglich sogar von patriotischer

Pflichterfüllung. Das Museum vermag Loyalität zu mobilisieren, obwohl es nicht

mit der eigenen Familie, religiösen Gemeinschaft oder sozialen Gruppe verbun-

den ist – ein in der stark fragmentierten indischen Gesellschaft nicht alltägliches

Phänomen.

16.3. Biografische Aufwertung

Dieser Praxistyp manifestiert sich auf subjektiver Ebene, das heißt, in der Ich-

Wahrnehmung oder Identitätskonstruktion der Besucher*innen. Er rückt, im Un-

terschied zur »Affektiven Aufladung«, Fertigkeiten und Status der Besucher*innen

in den Vordergrund: Sie erleben sich imMuseum als kenntnisreich, mit relevanten

https://doi.org/10.14361/9783839464496-017 - am 14.02.2026, 06:05:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


282 Teil III: Empirische Untersuchung

Fähigkeiten ausgestattet und wertgeschätzt. Diese Rezeptionserfahrung wird er-

möglicht durch das kuratorische Konzept, keine singulären Kunstwerke, sondern

Alltagsarrangements zu präsentieren.Dadurch werden Anknüpfungspunkte an die

eigene Lebens- oder Berufswirklichkeit des Publikums bereitgestellt. Das Muster

»Biografische Aufwertung« findet sich vor allem in der Nutzungsweise: »Nostal-

gie«. Es tritt ebenfalls auf in den Gruppen »Inspiration« und »Das Museum als

Lernraum…«, schließlich auch bei Kommentator*innen des Besucher*innenbuchs.

In diesem Muster fällt die Nüchternheit in den Aussagen der Besucher*innen

auf. Der eher faktische Charakter steht im Gegensatz zum stärker emotionalen,

nostalgischen oder sentimentalen Ton der Besucher*innen im Muster »Affektive

Aufladung«. Die »Aufwertungs-Gruppe« begegnet dem Gesehenen kognitiv. Ih-

re Angehörigen treten den Exponaten mit einem analytischen, gewissermaßen

fachlichen Blick und dem Interesse gegenüber, herauszufinden, wie das Gesehene

gemacht ist. Damit rekonstruieren sie die ihnen gezeigte Welt für sich und ver-

knüpfen sie mit der eigenen Lebens- oder Berufswirklichkeit. Wie ein Besucher

es beschreibt: »Du siehst, hier wurde alles sehr gut ausgestellt. Das ist ein Resultat von

harter Arbeit. Eine Menge Fachkönnen ist in die Ausstellungsbauten des Museums geflossen«

(Inspiration). Durch die eigenen beruflichen Referenzen und Verbindungen fühlen

sich die Besucher*innen mental der Ausstellung gewachsen. Davon profitieren vor

allem sozial schwache Besucher*innen. Der Aufenthalt imMuseum hat auf sie eine

affirmierende Wirkung, sowohl ihr Status als auch ihre Rolle werden aufgewertet

und stabilisiert. Sonst in der Gesellschaft eher in einer prekären Existenz, fühlen

sie sich imMuseumkompetent undwerden imGespräch aussage- und urteilsfähig.

Durch biografisches oder berufsbezogenes Wiedererkennen gewinnt das Mu-

seum für diese Besucher*innen eine andere Bedeutung als sie z.B. durch bloßes

neugieriges oder interessiertes Betrachten zu erreichen wäre. Die Publikumsgrup-

pe geht eine privilegierte und spezielle Beziehung zum Museum ein: Das Gesehe-

ne geht sie etwas an.Wie ein Besucher im Gästebuch schreibt: »Als jemand, der in der

Forstverwaltung gearbeitet hat, habe ichZugang zudemhierGesehenen« (Besucher*innen-

buch). Damit betont er seine privilegierte Stellung als Experte, die sich aus seiner

beruflichen Vergangenheit ergibt.

Im Muster »Affektive Aufladung« war im nostalgischen Erinnern ein Sich-Ent-

fernen von der Gegenwart zu beobachten: weg von der urbanen Realität, hin zu ei-

ner imaginierten dörflichen Idylle. Dagegen verankern sich die Besucher*innen im

Muster »BiografischeAufwertung«mitHilfe desMuseums imHierund Jetzt.Erfah-

rungen,Wissen undErlebnisse der Kindheit werden von diesen Besucher*innen im

Museumwiederentdeckt. Dieser Prozess ist vor allem sachhaltig, von Verständnis-

und Kompetenzaspekten geprägt. Aber er hat durchaus auch emotionale Aspekte,

die sich in der Freude über das Wiederentdeckte ausdrücken. Das Gesehene lässt

nicht ein vergangenes »wahres« Ich aufleuchten, sondern diese Gruppe fühlt sich

affirmativ durch den Besuch in ihrer Situation in ihrer urbanen Gegenwart bestä-

https://doi.org/10.14361/9783839464496-017 - am 14.02.2026, 06:05:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


16. Aneignungsmuster im MP Tribal Museum Bhopal 283

tigt. Damit zielt dieses Aneignungsmuster auf die Identität der Besucher*innen,

aber in einer konkreten und pragmatischenWeise.

Im nostalgischen Erinnern des Musters »Affektive Aufladung« wurde die Ver-

gangenheit zwar emotional be- und aufgeladen und als persönliches Sehnsuchts-

ziel definiert, aber ihr faktischer Wert für die Gegenwart wurde nicht diskutiert.

Die Aneignung imMuster »Biografische Aufwertung« wird dagegen ausgelöst, weil

dieBesucher*innen imMuseumdieMöglichkeit haben, eigeneErfahrungenund ei-

genesWissen neu zu lesen und neu zu bewerten. Kompetenzen und Objekte, die in

ihrem Alltag sonst nicht mehr viel Anerkennung finden, werden durch das Muse-

um als ausstellungswürdig und damit als wertvoll dargestellt. Durch die präsenta-

ble und respektable Weise, wie diese Objekte im Museum ihren Platz finden, erle-

bendieBesucher*inneneinMehr anAchtung für ihre eigenebiografischeHerkunft.

Sie erfahren sich alswertgeschätzte Akteur*innen oder Zeug*innen dieser »ausstel-

lungswürdigen« Vergangenheit.Wie ein Besucher erklärt: »Ja.Wir haben all diese Sa-

chen [hiermeint er die ausgestellten Spielsituationen] gemacht. Selbstwennwir esnicht

gemacht haben, habenwir es zumindest gesehen« (Nostalgie). Es ist ihr Leben, ihreWirk-

lichkeit, die das Museum hier präsentiert.

Diese neue »Eigentümer*innenkonstellation« und Kompetenzerfahrung hat

Auswirkungen auf intergenerationelle Dynamiken: Sie ermöglicht diesen Be-

sucher*innen ein anderes Verhältnis zu ihren Kindern und deren gesamter Al-

tersgruppe. Zunächst, indem ein Autoritätsgewinn stattfindet. Wie ein Besucher

erklärt: »Vonallem,was ich hier gesehenhabe – 75Prozent davonhabe ich inmeinerKindheit

gesehen.Meine Kinder haben solche Sachen nicht gesehen« (Nostalgie).

Zudemschafft dasMuseumeineVerbindung zwischendenGenerationen.Denn

die Museumspräsentation ist authentisch genug, damit Besucher*innen, die diese

Welt noch selbst erlebt haben, siewiedererkennen–gleichzeitig jedoch ist sie durch

ihre künstlerische Aufbereitung für ein urbanes Publikum und für eine in der Stadt

geboreneKindergeneration anschlussfähig.DasMuseumhilft denEltern, ihreHer-

kunftswelt für die eigenen Kinder zu übersetzen. Die Besucher*innen können zu

diesem Zweck vomMuseumGebrauchmachen.

Dieser Prozess ist je nach gesellschaftlicher Schicht unterschiedlich akzentu-

iert. Im sozial schwachen Sektor sind vor allem die Aufwertungspotentiale wichtig,

die es Besucher*innen der unteren Schichten erlauben, sich als Expert*innen zu er-

leben, die Bedeutsames in der Ausstellung erkennen und ihrer Familie vorführen

können.Wie ein Besucher erzählt: »Ich habe ihnen [der Familie] sogar verschiedene Ty-

pen vonmandaps gezeigt.WokannstDuheute noch solcheDinge sehen?« (Nostalgie). In der

Mittel- und Oberschicht sind eher die Verständigungs- und Interpretationspoten-

tiale bedeutsam.So nutzt ein Besucher aus dieser Gruppe dasMuseumals Kommu-

nikationshilfe: »Ja, ich erinnere mich an alle diese Spiele. Ich würde gern meinen Kindern

erzählen, wie wir unser Leben damals gelebt haben und wie wir aufgewachsen sind, und des-

https://doi.org/10.14361/9783839464496-017 - am 14.02.2026, 06:05:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


284 Teil III: Empirische Untersuchung

halb bringe ich sie hierher« (Nostalgie). Das Museum liefert ihm Anlass und Material,

um diesen Kommunikationsprozess zu initiieren und zu gestalten.

16.4. Kognitive und produktive Rezeption

Dieses Aneignungsmuster lebt, wie die »Soziale Landnahme«, in hohemMaße von

der Selbstständigkeit der Besucher*innen. Es ist nicht auf eine Veränderung des

Museumsprotokolls (d.h. der von den Autoritäten erwarteten Museumsnutzung),

sondern auf die Entwicklung von Kompetenzen der Besucher*innen ausgerichtet.

Es lassen sich vor allem zwei Aneignungsarten beobachten, die man »Familiarisie-

rung« und »Mitnahme« nennen kann. Familiarisierung erfolgt, indem sich die Be-

sucher*innenmit denMuseumsinhalten vertrautmachenund sichdamit Lernmög-

lichkeiten eröffnen.Mitnahme findet statt, wenn die Besucher*innenMuseumsin-

halte in ihr Alltagsleben kognitiv transferieren. Dieser Transfer wird eigeninitia-

tiv unternommen, in einer Art »Hol«- oder eben Mitnahme-Bewegung der Besu-

cher*innen im Unterschied zu einer »Bring«- oder »Schub«-Bewegung der Institu-

tion.

Familiarisierung vollzieht sich bevorzugt durch physische Annäherung, die bis

zu einer Art Eroberung reichen kann. Die Museumsexponate werden von den Be-

sucher*innen sinnlich erfasst und erkundet. Wie eine Mutter über ihre Kinder er-

zählt: »Wenn sie zum Beispiel die Schnitzereien sehen, dann fassen sie sie an und erkennen,

ob daswirklichHolz ist oder ob es aus Gips, Stein oder Zement gemacht ist« (Lernen). Durch

dasAnfassenverliert dasObjekt seineFremdheit;was vielleicht unbekannt aussieht,

wird durch die Berührung auf vertraute und bekannte Materialien hin untersucht

und damit in die eigene Erfahrungswelt eingeordnet.Manchmal bricht die »Erobe-

rung« mit den Regeln des Museums. So beschreibt eine Selfie-Besucherin ihr Hin-

einklettern in einObjekt: »Sie haben diesen großenRing, diesen Armreifen. Ichwar in dem

Armreif, du weißt, ich sollte da eigentlich nicht hineingehen. Aber irgendwie habe ich es ge-

schafft, und ich habe ein Foto gemacht. Eswar so riesig und ichwar so beeindruckt von diesem

Armreif, du kannst es hier sehen […]. Schau dir die Details an.« Die Geste des »Ich habe

die Herausforderung bewältigt« ist dabei genauso wichtig wie das Bedürfnis nach

erkundenderNähe zumObjekt (in diesemSinnewerden dieDetails als Beispiel und

Beleg angeführt).

Die Annäherungs- und Eroberungspraxis verbindet sich mit einem bestimm-

ten Verständnis von Lernen, das die körperliche Erfahrung durch den Lernenden

betont.Wie eine Besucherin erklärt:

»Wir können es hier im Kunstwerk selbst erkunden, nicht einfach es nur anschau-

en oder eine Broschüre darüber lesen.Wir gehen hinein [ins Exponat] und es wird

von uns selbst erfahren. […] Das hier weckt Interesse, wenn wir herumlaufen. […]

https://doi.org/10.14361/9783839464496-017 - am 14.02.2026, 06:05:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


16. Aneignungsmuster im MP Tribal Museum Bhopal 285

So kommenwir näher undbekommen InformationenoderWissenüber dieseDin-

ge.«

Physische und intellektuelle Erschließung bedingen einander und wirken zusam-

men.Wie ein anderer Besucher hervorhebt: »WennDu durch die Dinge läufst, dann er-

lebst und erfährst du es, und das macht es mehr einprägsam und besser fundiert. Ich habe so

etwas noch nie gesehen. Es ist nicht nur ausgestellt und angeleuchtet. Du konzentrierst dich

darauf, weil du es einfach fühlen kannst« (Lernen).

Mitnahme ist eine Formder produktivenRezeption,der oft die Familiarisierung

vorangeht; Familiarisierung führt hier zu einer Aktivität, die über den Museums-

raum hinausreicht.Mitnahme bedeutet, dass die Besucher*innen das Museum ge-

wissermaßen nicht mit leeren Händen verlassen. Das Gesehene wird in den eige-

nen Alltag transferiert. Mitnahme kann vor allem in drei Formen beobachtet wer-

den: Nachahmen, Übernehmen und Weiterdenken (Weiterspinnen). Nachahmung

kann linear und direkt geschehen, indem gesehene Techniken, Objekte oder Mate-

rial-Arrangements professionell kopiert werden. Diese Besucher*innen versuchen,

möglichst Ähnliches zu erstellen,weil sie die Exponate desMuseums als vorbildlich

ansehen. Wie ein Besucher es ausdrückt: »Wir können einige dieser hier ausgestellten

Designs imitieren und sie in unsere Arbeit einbauen« (Inspiration).

Andere Besucher*innen wollen eher Ideen aus dem Gesehenen übernehmen,

um sie in ihren Alltag oder ihr Zuhause einzubinden und beides damit zu berei-

chern.Wie eine von ihnen feststellt:

»Auch in heutiger Zeit, während Diwali und zu anderen Festivals, nutzen wir noch

all diese Dinge. Zum Beispiel machen wir ein Rangoli an unserem Eingangstor,

weil es Positivität herstellt. […] Aber wenn wir hierherkommen, und wir sehen all

diese Innovation und Kreativität im Rangoli, dann können wir alle diese Innova-

tionen zu unseren eigenen Kreationen, zu unserer eigenen Arbeit hinzufügen.«

(Inspiration)

Wieder andere Besucher*innen lassen sich vom Gesehenen in freier, assoziativer

Form anregen und kreieren mit seiner Hilfe neue Gegenstände oder Artefakte. Das

kann künstlerisch geschehen, wie durch die Dichter, die ihre im Museum gewon-

nenen Eindrücke in ein anderes Medium, die literarische Sprache, übersetzen und

so weiterverarbeiten. Doch das Interesse kann auch pragmatisch und kommerziell

sein, wie bei den Besucher*innen, die erklären: »Also können wir hierherkommen und

sehen, wie sie Abfallmaterial nutzen. Zu Hause findet sich diese Art von Material auch. Wir

sehen diese ArtMaterial und dieseModelle und so könnenwir das auchmachen, undwennwir

gut darin sind, dann können wir es verkaufen« (Inspiration).

https://doi.org/10.14361/9783839464496-017 - am 14.02.2026, 06:05:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


286 Teil III: Empirische Untersuchung

16.5. Schlussbemerkung

Die Herausarbeitung der Aneignungsmuster im vorliegenden Kapitel stellt den

sachlichen und argumentativen Fluchtpunkt meiner Untersuchung zum Publikum

des Tribal Museum in Bhopal dar. Es hat sich die Fruchtbarkeit des Aneignungsbe-

griffs zum Verständnis der Museumsnutzung durch die Besucher*innen gezeigt.

Ebenso ist, bei aller Diversität der Nutzungsformen, deren eigensinnige und ei-

geninitiierte Qualität als durchgängiges Charakteristikum hervorgetreten, im

Einklangmit dem Konzept der »agency«.

Die Aneignung vollzieht sich oft persönlich und biografiebezogen, größtenteils

selbstbewusst,manchmal ausgesprochen extrovertiert. Sie drückt sich nicht zuletzt

körperlich und spatial aus. Sie ist vielfach durch Handlungen mit »eroberndem«

Gestus und durch die Figur der Grenzüberschreitung gekennzeichnet, was biswei-

len zu Konflikten mit Museumsregeln und -protokoll führen kann. Auffällig ist die

zentrale Rolle, die das imklassischen indischenMuseumsdiskurs ehermisstrauisch

betrachtete Element der Emotionalität spielt – nicht nur beim Aneignungsmuster

»Affektive Aufladung«, sondern etwa auch im Fall der »Biografischen Aufwertung«,

in der Einsichtserlebnisse und Kompetenzerfahrungen in eine befriedigende, be-

glückende Steigerung des Selbstwertgefühls hinüberspielen können.

Insgesamt ergibt sich das Bild einer Besucher*innenschaft, der man durchaus

nicht einfach, wie häufig geschehen, pauschal die »museum-mindedness« abspre-

chen kann.Die Aneignungsmuster zeigen vielmehr ein Publikum,das auf durchaus

eigenen Wegen nach Teilnahme und Teilhabe strebt – und sie auch erreicht. Defi-

zitär sind weniger die Besucher*innen als die starren Begrifflichkeiten und Erwar-

tungsschemata,mit denenman ihre Museumsnutzung oft zu erfassen sucht.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-017 - am 14.02.2026, 06:05:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

