
Kapitel 4: Exkurs. Das Medium des Vergleiches in 

den Regulæ von Descartes

11.  Einlei tung 

Die klassische Erkenntnis ist also wesentlich eine Tätigkeit des Ordnens. Die 
Dinge sind nicht mehr in ihren ontologischen Sondernaturen – im ternären Gefü-
ge der Ähnlichkeit – gegeben, sondern (1) insofern sie erkannt werden, d.h.: in 
ihrem Repräsentiertsein, als Repräsentationen1 und (2) insofern sie aus einander 
erkannt werden können, d.h. als Glieder einer Reihenordnung2. Die Repräsenta-
tionen, die sich in ihren trügerischen Verflechtungen (Ähnlichkeiten) und zufäl-
ligen Abfolgen aufdrängen, sind nur insofern erkennbar, als sie miteinander ver-
glichen und in Reihenordnungen gebracht sind.  

Es sind somit nicht die Dinge als solche, die miteinander verglichen und in 
Ordnung gebracht werden, sondern ihre Repräsentationen in Ideen. Deshalb setzt 
jeder Vergleich die Figur der Repräsentation voraus, d.h.: den Bezug der Dinge 
auf die universelle Erkenntnis.3 Und dieser vorausgesetzte Bezug verleiht dem 
Vergleich selbst – unter Absehung von allen Besonderungen der repräsentierten 
und in ihren Repräsentationen zu vergleichenden Dinge – einen Charakter der 
Universalität4.

Demnach steht auf der einen Seite die Universalität des Vergleichs, des ver-
gleichenden Ordnens und Erkennens. Auf der anderen Seite befinden sich die ob-
jektiven Besonderungen der repräsentierbaren Dinge. Wie aber können die beson-
deren Dinge mit der universellen und stets mit sich selbst einigen Erkenntnis 

1  „Wir sagen […], dass die einzelnen Sachverhalte in ihrer Beziehung auf unsere 
Erkenntnis anders betrachtet werden müssen, als wenn wir über sie reden, sofern sie 
wirklich existieren.“ [Regel 12.13, Descartes (1972): 44. (Hervorh. V. Verf.)] 

2  Alle Dinge können „in gewissen Reihen geordnet werden […], nicht sofern man sie 
auf irgendeine Gattung des Seins bezieht, so wie die Philosophen sie in ihre Katego-
rien eingeteilt haben, sondern sofern die einen aus den anderen erkannt werden 
können […]“ [Regel 6.1, Ibid.: 17.] 

3  Siehe Anm. 1. 
4  „Wenn Descartes die Ähnlichkeit ablehnt, dann nicht, indem er den Akt des Ver-

gleiches aus dem rationalen Denken ausschließt oder indem er ihn zu begrenzen 
versucht, sondern indem er ihn universalisiert und ihm dadurch seine reinste Form 
gibt.“ [OD: 85.] 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-005 - am 14.02.2026, 12:17:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST 

überhaupt in Verbindung treten, d.h. repräsentiert werden? Und wie können die 
Repräsentationen der besonderen Dinge dem universellen Vergleich unterzogen 
werden, wenn nicht etwas gefunden wird, was ihnen gemeinsam ist? Es stellt sich, 
in anderen Worten, die Frage nach der Möglichkeit und Vergleichbarkeit der Re-
präsentationen, das heißt: nach dem Medium ihres Gegebenseins und Vergleiches. 

11.1  Das Zeichen als Medium des Vergleiches

In Regel 14.15 seiner Regulæ schreibt Descartes: „[…] wir unterstellen aber, dass 
alle Probleme dahin gebracht worden sind, dass man nur noch eine bestimmte 
Ausdehnung aufgrund ihres Vergleiches mit einer anderen bekannten zu erken-
nen sucht. Da wir hier nämlich die Erkenntnis keiner neuen Wesenheit erwarten, 
sondern lediglich beliebig verwickelte Proportionen [genauer: eingewickelte 
Proportionen (proportiones […] involutas)5] darauf zurückführen wollen, dass 
das Unbekannte einem Bekannten gleich gefunden wird, ist es gewiß, dass alle 
Unterschiede von Proportionen, in welchen anderen Gegenständen sie auch exis-
tieren mögen, ebenfalls zwischen zwei oder mehreren Ausdehnungen gefunden 
werden können, und daher ist es für unsere Absicht genug, wenn wir in der Aus-
dehnung selbst alles das betrachten, was helfen kann, die Unterschiede von Pro-
portionen darzustellen.“6 Das heißt: Die Proportionen sind im Augenblick ihres 
spontanen Gegebenseins in der Vergleichsweise des Maßes nicht nur unmittelbar
in Bezug aufeinander unterschiedlich, sie sind zudem in unterschiedlichen 
gegenständlichen Verhältnissen eingewickelt. Die objektiven Besonderungen der 
Proportionen sind ein Hindernis für ihre Vergleichbarkeit. Folglich muss man die 
Proportionen erst von ihren jeweiligen Gegenständen loslösen (abstrahieren) und 
sie alle in einem gemeinsamen ‚Gegenstand‘, besser: einem gemeinsamen Me-
dium – in diesem Fall dem Medium der Ausdehnung – neu einwickeln (darauf
übertragen). Erst die „gemeinsame Natur“ eines gemeinsamen Mediums lässt die 
unterschiedlichen Proportionen direkt vergleichbar werden. Dieses Medium, die-
ser durch Abstraktion und Übertragung gewonnene gemeinsame „Gegenstand“ – 
die Ausdehnung, die Zahlenreihe, die Wörter usw. – ist dasjenige, was dazu be-
fähigt ist, die unterschiedlichen Proportionalitäten der Einzelgegenstände darzu-
stellen, d.h. zu bezeichnen. Man kann dieser Textstelle der Regulæ jedenfalls so-
viel entnehmen: das Medium des Vergleiches und des vergleichenden Ordnens ist 
das Zeichen.

11.2  Zur archäologischen Lesart der Regulæ

Zum Zweck der Verdeutlichung der spezifischen Seinsweise des klassischen Zei-
chens müssen wir jetzt der Frage nach dem ‚Medium des Vergleiches‘ genauer 

5  Descartes (1973): 67. (Hervorh. v. Verf.) 
6  Regel 14.15, Descartes (1972): 68. (Hervorh. v. Verf.) 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-005 - am 14.02.2026, 12:17:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 4: EXKURS. DAS MEDIUM DES VERGLEICHES IN DEN REGULÆ VON DESCARTES | 93 

nachgehen. Der Gang der Analysen in „Die Ordnung der Dinge“ legt es nahe, 
dass wir dies anhand einer archäologischen Lektüre der Regulæ von Descartes 
versuchen. Dieses frühkartesische Fragment hat einen entscheidenden Stellen-
wert in Foucaults Archäologie der Humanwissenschaften. Denn der Begriff ge-
rade jener Ordnung, deren Konstitution (als Kritik und Analyse der Ähnlichkeit) 
und Zusammenbruch (zugunsten der transzendentalphilosophischen Kritik Kants, 
verstanden als „Analytik der Endlichkeit“) dort beschrieben wird, ist in seinen 
wesentlichen Zügen diesem knappen Text entnommen. Und es ist in der Tat un-
bestreitbar, dass in dieser kleinen Anleitung zum richtigen Wissen, diesem epis-
temischen Musterbuch7 des klassischen Wissens, die Ordnung mit größter Folge-
richtigkeit als das wichtigste Anliegen des Wissens herausgestellt wird. 

Man achtet in der herkömmlichen Philosophiegeschichte wenig auf die Regu-
læ von Descartes weil sie ein posthumes Fragment geblieben – nur 21 der ver-
mutlich 36 ursprünglich vorgesehenen Regeln liegen vor – und außerdem mit 
äußerster Dichte, der Dichte einer Verkettung neuartiger8 Deduktionen, verfaßt 
sind. Doch entnimmt die Archäologie gerade diesem Text den Begriff jener Ord-
nung, die in den von ihr freigelegten Wissensgebieten der taxinomia gesucht 
wird.9 Diese Gebiete – die Allgemeine Grammatik, die Naturgeschichte, und die 

7  Das heißt keineswegs, dass die Regulæ etwa ein Modell abgäben, zur Nachahmung 
durch andere Bücher der klassischen Epoche, sondern, dass sich darin die Konstitu-
tion der Figur der Repräsentation und der Methode der Analyse einem archäologi-
schen Rückblick mit musterhafter Deutlichkeit und Vollständigkeit bietet. Wie 
wichtig im Übrigen die kartesische Revolution für die Seinsweise der Sprache im 
klassischen Zeitalter war, kann man Foucaults eigenen Worten entnehmen: „Der 
Diskurs, der im siebzehnten Jahrhundert das „Ich denke“ und das „Ich bin“ desjeni-
gen miteinander verbunden hat, der ihn unternahm – dieser Diskurs ist in einer 
sichtbaren Form das Wesen der klassischen Sprache geblieben, denn was sich in 
ihm verknüpfte, und zwar mit vollem Recht, das waren die Repräsentation und das 
Sein. Der Übergang vom „Ich denke“ zum „Ich bin“ vollzog sich unter dem Licht 
der Evidenz im Innern eines Diskurses, dessen ganzes Gebiet und ganzes Funktio-
nieren darin bestand, dass er zwischen dem, was sich repräsentierte, und dem, was 
ist, die Verbindung herstellte.“ [OD: 376-377/MC: 322] 

8  Diese Neuartigkeit geht mit dem Eindruck einer gewissen Unentschiedenheit, einer 
inter-epochalen Ortlosigkeit, einher. J.-L. Marion kennzeichnet die Regulae im Sin-
ne dieser Ortlosigkeit als einen u-topischen „Text ohne Text“: „Les Regulae ne 
permettent pas une lecture obvie. Mieux, nombre de leurs caractéristiques tendent 
finalement à les soustraire à une entreprise de calme lecture, pour les maintenir dans 
une étrange indécision où elles flottent, comme un texte sans texte, sans titre, sans 
généalogie ni postérité –, en un mot, sans lieu, utopique.“ [Marion (1975): 13.] 

9  Auch Heidegger mißt diesem Text eine Schlüsselstelle in der Geschichte des Den-
kens bei. Doch geschieht dies unter einem historiographischen Gesichtspunkt, der 
ein anderer ist als der archäologische. Erstens identifiziert Heidegger die mathesis
universalis mit einem erweiterten Begriff des Mathematischen und interpretiert die 
Regulae als die erste und entscheidende Grundlegung dieses Mathematischen: 
„Dieses gleichursprüngliche Vorgehen in der Richtung einer Grundlegung des Ma-
thematischen und in der Richtung einer Besinnung auf die Metaphysik kennzeichnet 
in erster Linie seine [Descartes’] philosophische Grundhaltung. Wir können dies 
noch eindeutig an Hand einer unvollendeten Frühschrift verfolgen, die erst ein hal-

https://doi.org/10.14361/9783839408476-005 - am 14.02.2026, 12:17:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST 

Analyse der Reichtümer – bleiben für die herkömmliche Ideengeschichte wesent-
lich unsichtbar. Das ist bedingt durch die Blindheit der Ideengeschichte gegen-
über der Seinsweise der Zeichen. In den Regulæ unterscheidet Descartes zwi-
schen Sachproblemen und Sprachproblemen10. Die drei Wissensgebiete der taxi-
nomia gehören in den Bereich der Sprachprobleme, die wesentlich Probleme der 
Benennung11 sind. Die Ideengeschichte übersieht diese Gebiete, da sie dazu ten-
diert, das klassische Wissen wesentlich auf Mathematik bzw. Mechanik, d.h. auf 
den Bereich der Sachprobleme zu reduzieren.12

Da unsere Arbeit von der Sprache und ihrer Seinsweise handelt, können wir 
die naturgeschichtliche bzw. reichtumsanalytische Handhabung der Zeichen außer 
acht lassen. Epistemisch grundlegender ist ohnehin der Einsatz der von der Allge-
meinen Grammatik thematisierten diskursiven Zeichen, und diesen gilt daher auch 
unser Augenmerk. Welche Rolle spielen diese Zeichen in der klassischen Ord-
nungswissenschaft? Wir werden am Ende dieses Exkurses auf den augenfälligen 
Zusammenhang zwischen dem Ordnungsbegriff der Regulæ und dem Diskursbe-
griff der Grammaire Générale (Port-Royal) hinweisen13. Es ist unvermeidlich, 

bes Jahrhundert nach dem Tod Descartes’ im Druck erschien (1701). Die Schrift ist 
betitelt: Regulae ad directionem ingenii.“ [Heidegger (1987): 78] Im Unterschied 
dazu betrachtet die Archäologie die mathesis als allgemeine Ordnungswissenschaft, 
zu der, wie gesagt, auch die nichtmathematischen, klassifizierenden, qualitativen
Wissenschaften gehören. Zweitens geht Heidegger in seinen geschichtsphilosophi-
schen Einschätzungen von einer monolithischen – d.h. nicht semontologisch diffe-
renzierten – Einheit einer einzigen modernen Epoche aus: der Epoche der Neuzeit, 
die sich von der Renaissance bis hin zu seiner eigenen Gegenwart erstreckt. Inner-
halb dieses neuzeitlichen Gesamtrahmens ist also für Heidegger der Ort der kartesi-
schen Regulae zu suchen, in denen „der neuzeitliche Begriff der ‚Wissenschaft‘ ge-
prägt [wird]. Nur wer diese rücksichtslose nüchterne Schrift bis in ihre hintersten 
kältesten Winkel wirklich und lange durchdacht hat, bringt die Voraussetzung mit, 
eine Ahnung von dem zu bekommen, was in der neuzeitlichen Wissenschaft vor 
sich geht.“ [Heidegger (1987): 78.] 

10  Regel 12.26, 13.4, Descartes (1972): 53, 57. Auch an dieser Unterscheidung – wie 
an vielem anderen – zeigt sich, dass im Wissensfeld der Regulæ bereits die Ähn-
lichkeit zerspalten und die Wörter und die Dinge auseinandergefallen sind. Im Üb-
rigen stammen die Ausdrücke „Sachprobleme“ und „Sprachprobleme“ – questions
de choses, questions de mots – nicht von Descartes selbst, sondern von den Autoren 
der Logik von Port-Royal, Antoine Arnauld u. Pierre Nicole. 

11  Siehe Regel 13.5, ibid.: 57. 
12  Siehe OD: 89-90. 
13  In der zweiten Ausgabe (1664) der Logik von Port-Royal (Teil IV, Kap. II) kommt 

eine ausführliche Paraphrase der dreizehnten Regel der Regulæ vor, in der Descartes 
die Rolle der Zeichen bei der deduktiven Problemlösung bespricht. [Vgl. dazu den 
Hinweis der Herausgeber Adam und Tannery in Descartes (AT), Bd. V: 470-488.] 
Da der Zusammenhang zwischen der Logik und der Grammatik von Port-Royal auf 
der Hand liegt, könnte man nach ideengeschichtlicher Manier die Zeichenauffassung 
der Regulæ als eine Vorlage für den Diskursbegriff der Allgemeinen Grammatik be-
trachten. Doch macht die Archäologie von der Kategorie des Einflusses keinerlei 
Gebrauch, sondern geht von der Idee eines gemeinsamen Wissensfeldes aus. Für den 
Fall des klassischen Wissens ist dieses Feld durch die Figur der Repräsentation und 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-005 - am 14.02.2026, 12:17:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 4: EXKURS. DAS MEDIUM DES VERGLEICHES IN DEN REGULÆ VON DESCARTES | 95 

dass dabei gewisse Ausführungen des nächsten Kapitels zur Seinsweise der Spra-
che im klassischen Zeitalter zugleich vorbereitet und vorweggenommen werden. 

Worin aber besteht das wesentliche Kennzeichen einer archäologischen Lek-
türe der Regulæ? Eine solche Lektüre muss sich an der Seinsweise der Zeichen, 
an dem Verhältnis der Zeichen zur Konstitution des Wissens, orientieren, so wie 
dies im Text der Regulæ vorkommt. Wir werden daher in der folgenden Lektüre 
einerseits die Wissenskonzeption der mathesis universalis (Abschnitt 12) charak-
terisieren und andererseits die Rolle der Zeichen darin (Abschnitt13). Das Resul-
tat einer solche Lektüre lautet: Die Zeichen sind in ihrer klassischen Transparenz 
das Medium des universellen Vergleichs der besonderen Repräsentationen.

12.  Die universel le  menschl iche Erkenntnis 

12.1  Die drei Operationen des Denkens 

In den ersten acht Regeln der Regulæ werden in einigen rohen Anfangsschritten 
das Konzept der mathesis universalis und der dazu gehörige Einsatz der drei 
geistigen Operationen der Intuition, Deduktion und Induktion im Dienste einer 
ordnenden Wissenschaft vorgestellt. „Unter Intuition verstehe ich nicht das 
schwankende Zeugnis der sinnlichen Wahrnehmung oder das trügerische Urteil 
der verkehrt verbindenden Einbildungskraft, sondern ein so mühelos und deutlich 
bestimmtes Begreifen des reinen und aufmerksamen Geistes, dass über das, was 
wir erkennen, gar kein Zweifel zurückbleibt, oder, was dasselbe ist: eines reinen 
und aufmerksamen Geistes unbezweifelbares Begreifen, welches allein dem 
Lichte der Vernunft entspringt und das, weil einfacher, deshalb zuverlässiger ist 
als selbst die Deduktion, die doch auch […] vom Menschen nicht verkehrt ge-
macht werden kann. So kann jeder intuitiv mit dem Verstande sehen, dass er 
existiert, dass er denkt, dass ein Dreieck von nur drei Linien, dass die Kugel von 
einer einzigen Oberfläche begrenzt ist und Ähnliches, weit mehr als die meisten 
gewahr werden, weil sie es verschmähen, ihr Denken so leichten Sachen zuzu-
wenden.“14 Unter Deduktion wird jeder Vorgang verstanden, in dem ein unbe-
kannter Sachverhalt „aus etwas anderem sicher Erkanntem mit Notwendigkeit 
erschlossen wird [„concluditur“15].“16 Doch ist die kartesische Deduktion kein 

ihre epistemischen Eigenschaften – vornehmlich ihr Vermögen zur Doppelung im 
Zeichen – konstituiert. Deshalb kann die Archäologie zwar zwischen dem Ord-
nungsbegriff der Regulæ und dem Diskursbegriff der Grammatik von Port-Royal 
eine gerade Linie ziehen, im Sinne jedoch nicht des Einflusses, sondern der Folge-
richtigkeit eines und ‚desselben‘ Denkens. Vom Gesichtspunkt der Archäologie aus 
gesehen, teilen die Regulæ und die Grammaire Générale dieselbe Zeichenauffas-
sung.

14  Regel 3.5, Descartes (1972): 10-11. (Hervorh. v. Verf.) 
15  Descartes (1973): 10. 
16  Regel 3.8, Descartes (1972): 11. (Hervorh. v. Verf.) 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-005 - am 14.02.2026, 12:17:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST 

Schluß im herkömmlichen Sinne des Wortes, denn sie ist zwar eine Zusammen-
setzung, jedoch nicht von Aussagen allein, sondern ebensosehr von intuitiv er-
kannten einfachen Sachverhalten. Ist sie dann eine Zusammensetzung im Sinne 
des Urteils? Die kartesische Deduktion ist weder nur Urteil, noch nur Schluß. Sie 
umfaßt das Urteilen, wie auch das Schließen: juger und raisonner, die beide von 
der Logik und Grammatik von Port-Royal unterschieden werden. Die Deduktion 
ist (als eine Zusammensetzung von Repräsentationen) sehr wohl ein Urteil, aber 
derart, dass darin die unbekannte und gesuchte Zusammensetzung aus den be-
kannten und vorgegebenen Konstituenten des Subjekts und des Attributs er-
schlossen wird. In anderen Worten besitzt sie, selbst als Zusammensetzung ein-
facher Naturen, den Charakter eines zeitlichen Vorgangs: des Übergangs zwi-
schen einem Gegebenen und seiner wahren, d.h. deduktiv notwendigen Zusam-
mensetzung. Genau diese Zeitlichkeit aber entscheidet über die Differenz zwi-
schen Intuition und Deduktion: „Hier also unterscheiden wir die Intuition des 
Geistes von der zuverlässigen Deduktion dadurch, dass in dieser eine Art Bewe-
gung oder Zeitfolge erfaßt wird, in jener nicht so, und außerdem, weil zu dieser 
die gegenwärtige Evidenz nicht notwendig ist, wie zur Intuition, sondern sie 
vielmehr ihre Zuverlässigkeit gewissermaßen von dem Gedächtnis erborgt. Wo-
raus folgt, dass man zwar von jenen Propositionen, die aus den ersten Prinzipien 
unmittelbar erschlossen werden, je nach dem Gesichtspunkt sagen kann, dass sie 
bald durch Intuition, bald durch Deduktion erkannt werden, von den Prinzipien 
selbst dagegen, dass sie nur durch Intuition, von den entfernten Schlußfolgerun-
gen aber, dass sie ausschließlich durch Deduktion erkannt werden.“17 Diese ent-
fernteren Schlußfolgerungen aber bestehen aus einer Mehrzahl unmittelbarer De-
duktionen, die in geordneter Folge aufgezählt werden müssen, damit das darin 
Erschlossene ordnungsgemäß mit den Anfangstermen (Prinzipien) einer Reihen-
ordnung in Beziehung gesetzt werden kann. Diese Aufzählung der in einer kom-
plexen Schlußfolgerung enthaltenen Deduktionen heißt Induktion.18

12.2  Das Medium als Bruch und Imitation 

In einer älteren Fassung der Regulæ versucht Descartes, die wahre Erkenntnis als 
einen sachgerechten Einsatz von Intuition, Deduktion und Induktion im Sinne der 
ternären Syllogistik seiner Vorgänger, der „Dialektiker“, auszuweisen. Nach 
einem Zitat von P. Nicolas Poisson19 aus dieser älteren Redaktion wird – neben 

17  Regel 3.8, Ibid.: 12. 
18  Regeln 7, 11, Ibid.: 22, 36. 
19  Descartes (AT), Bd. X: 476. Kann man aber behaupten, dass es sich bei diesem Zi-

tat um eine zuverlässige Quelle handelt? Gibt es genügend Anhaltspunkte dafür, 
dass die darin erwähnte Fassung der Regulæ auch wirklich existiert? Dass es bei 
diesem Zitat sich tatsächlich um eine ältere Redaktion der Regulæ handeln dürfte, 
wird von J. Sirven [Sirven (1928): 174-179] nachgewiesen. Da es aber hier nicht 
um eine Descartes-Philologie geht, sondern um die Systematizität gesagter Dinge 
als solcher, erübrigt sich eine quellenkritische Reflexion dieser Art über das Zitat 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-005 - am 14.02.2026, 12:17:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 4: EXKURS. DAS MEDIUM DES VERGLEICHES IN DEN REGULÆ VON DESCARTES | 97 

Intuition, Deduktion und Induktion – ein viertes Mittel der wahren Erkenntnis, 
der Vergleich mit Hilfe eines Mediums, in einer eigens dafür aufgestellten Regel 
vorgestellt: „[…] man muss alle diese Teile [d.h. alle jene Elemente, in die, dem 
Vorhergehenden zufolge, ein vorgelegtes Problem aufgelöst werden muss] aufei-
nander beziehen, indem man die einen mit den anderen vergleicht […] Derjenige 
Punkt dieser Regeln, der am schwersten in die Praxis umzusetzen ist, ist dieser 
letztere; sowohl, weil man die Termini, die man vergleichen muss, nicht genau 
kennt, wie auch weil man eines „Mittleren“ bedarf, das man in den Schulen ‚Me-
dium‘ nennt und das nicht leicht zu finden ist.“20

Lange vor der Arbeit an den Regulæ, bediente sich der frühkartesische Pro-
blembegriff des ternären Mediums der Dialektiker: „In jedem Problem muss es 
irgendein Medium zwischen zwei Extremen geben, durch das sie sei es explizit, 
sei es implizit verbunden werden: wie Kreis und Parabel vermittels eines Kegels 
[…]“21 Doch in der letzten und einzigen heute noch erhaltenen Redaktion der 
Regulæ fehlt die von Poisson zitierte Regel. Auch bei den im zweiten Abschnitt 
des Discours vorgestellten Regeln fehlt jegliche Bezugnahme auf ein ternäres 
Medium des Vergleichs. Was ist geschehen? Eine archäologische Lektüre kann 
nicht umhin, einen Bruch zwischen den zwei Redaktionen der Regulæ festzustel-
len.22 Für die ältere Redaktion ist die Erkenntnis noch vom ternären Medium be-

von P. Poisson. Wichtig ist allein das mehr oder weniger genaue Datum der Formu-
lierung, ansonsten genügt es, dass die Formulierung einer fünften Regel, in der sich 
ein ternäres Denken bekundet, überhaupt und tatsächlich stattfindet. Es ist unerheb-
lich, ob diese Formulierung von Descartes oder von P. Poisson stammt. Entschei-
dend ist die Spannung zwischen einem binären und einem ternären Denken, die sich 
zeigt, sobald man die letzte und uns vorliegende Redaktion der Regulæ vor dem 
Hintergrund des Zitats von P. Poisson betrachtet. 

20  Descartes (AT), Bd. X: 476. 
21  Descartes (AT), Bd. X: 229 (16-21). 
22  Diesen Bruch zwischen den zwei Redaktionen der Regulæ muss eine archäologische 

Analyse insofern vorfinden, als sie das kartesische Denken wesentlich als Ähnlich-
keitskritik betrachtet. Auch die Ideengeschichte kann nicht umhin, vor Descartes 
Radikalität innezuhalten. Stellt sie jedoch einen Bruch fest, so ist sie von ihrem An-
satz her genötigt, ihn wieder wegzuerklären, d.h. von der Ebene der Aussagen aus-
zuweichen und zur Kategorie des Einflusses zurückzugreifen. Beispielsweise stellt 
Lüder Gäbe [Gäbe (1972)] einen Bruch zwischen dem Descartes der Regulæ und 
dem „klassischen“ Descartes fest: „Frühestens im Winter 1628/9 wird Descartes zu 
einem Cartesianer.“ [Ibid.: 1]. Diesen Bruch kennzeichnet er zum einen als ein Ver-
hältnis der Selbstkritik. Descartes sei „auf dem Wege der Selbstkritik derjenigen phi-
losophischen Ansichten, denen er zur Zeit der Niederschrift und Redaktion der Re-
gulæ anhing, ein Cartesianer geworden“. [Einleitung, Descartes (1972): XVI.] Zum 
anderen betrachtet er den Übergang des frühen Descartes in den „klassischen“ als 
einen Rückfall von einem desontologisierten, kritisch-anthropologischen Ansatz in 
einen metaphysischen. [Siehe Gäbes Anmerkung zur frühkartesischen Desontologi-
sierung der aristotelischen Kategorien, R1 Anm.1, Descartes (1972): 93-95.] Damit 
schlägt der frühe Descartes gewissermaßen den philosophiegeschichtlichen Weg 
zwischen Kant und Descartes in umgekehrter Richtung ein, um sodann beim „klassi-
schen“ anzukommen. Zur Erklärung dieses Bruchs zieht Gäbe einen Einfluß der Ido-

https://doi.org/10.14361/9783839408476-005 - am 14.02.2026, 12:17:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST 

herrscht, d.h. von einem Medium des Vergleiches, das in einem vermittelnden 
Sonderbegriff inkarniert bzw. inkarnierbar ist. In der neueren Redaktion jedoch 
ist das ehemals ternäre Medium mit dem neuen (klassischen) Zeichenbegriff zu-
sammengezogen, im Rahmen eines binär gewordenen Wissens, das sich zwi-
schen den zwei Polen der Repräsentation erstreckt.  

Indem also eine archäologische Lektüre den Blick auf die Seinsweise der 
Zeichen lenkt, muss sie feststellen, dass die zwei Redaktionen der Regulæ durch 
einen radikalen Bruch voneinander getrennt sind. Es hat ideengeschichtliche 
Versuche gegeben, diesen Abgrund mit Hilfe von Traditionsnachweisen zu über-
brücken. So hat etwa J. Sirven das kartesische Konzept der mathesis universalis
mit spätscholastischen Auseinandersetzungen in Verbindung gebracht.23 So führt 
auch Lüder Gäbe die mathesis, ihres inhärenten Anti-Ontologismus wegen, auf 
die Scholæ dialecticæ von Petrus Ramus zurück. Er identifiziert diesen als einen 
jener „Dialektiker“, die Descartes in Regel 13.1 der erhaltenen (d.h. neueren) 
Redaktion der Regulæ imitieren will.24 Es gehört zur Wissensdisposition der 
Ideengeschichte, diese Imitation im Sinne eines Einflusses auszulegen.  

Doch kann eine archäologische Lesart nicht umhin, die kartesische „Imita-
tion“ der Dialektiker eher als eine allgemeine Loslösung der universellen mathe-
sis vom ternären Denken (der Renaissance) zu fassen. Sie sieht darin dieselbe 
fundamentale Zurückweisung der Ähnlichkeit, die bereits in dem ersten Satz der 
ersten Regel ausgesprochen wird: „Es ist eine menschliche Angewohnheit, sooft 
man zwischen zwei Dingen irgendeine Ähnlichkeit bemerkt, über jedes von bei-
den auszusagen, was man nur für eines von ihnen wahr gefunden hat, selbst da, 
wo beide verschieden sind.“25

In der soeben genannten Regel 13.1 schreibt Descartes: „Dies eine tun wir 
den Dialektikern nach [„[…] Dialecticos imitamur […]“26]: ebenso wie sie beim 
Vortrag der syllogistischen Formen voraussetzen, dass deren Begriffe oder deren 
Materie bekannt sei, so fordern auch wir hier im voraus, dass das Problem voll-

lenlehre Bacons in Erwägung. Durch diesen Einfluß sei das frühkartesische Denken 
gleichsam aus seinem kritisch-optimistischen Schlummer geweckt worden. Damit 
zieht Gäbe die ideengeschichtliche Kategorie des Einflusses heran und sieht in Ba-
con den Grund für die Wende im kartesischen Denken. Die Archäologie kann diese 
Kategorie getrost umgehen: Sie setzt zwischen die Idolenlehre Bacons und das Ord-
nungsdenken der letzten Redaktion der Regulæ einen Epochenbruch. [Siehe OD: 84] 
Diese Abweichung von dem ideengeschichtlichen Resultat Gäbes liegt zweifellos an 
der Eigenart einer archäologische Lektüre: ihrer Aufmerksamkeit für die Seinsweise 
der Zeichen. Die Archäologie sieht sich genötigt, zwischen den wahren Signaturen 
Bacons und der ordnenden Kraft der kartesischen Zeichen zu unterscheiden. 

23  „Le text des Regulæ ad directionem ingenii reproduit jusq’à certaines expressions 
du passage de Suarez […] Il nous paraîtra, par suite, si vraisemblamble d’affirmer 
que notre philosophe a tiré son opinion du texte de Suarez, que nous ne voyons 
guère la possibilité de faire autrement.“ [Sirven (1928): 165, 166.] 

24  Siehe seine Anmerkungen zu den Regulæ, R1 Anm.1, Descartes (1972): 94-95. 
25  Regel 1.1, Ibid.: 3. 
26  Descartes (1973): 54. (Hervorh. v. Verf.) 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-005 - am 14.02.2026, 12:17:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 4: EXKURS. DAS MEDIUM DES VERGLEICHES IN DEN REGULÆ VON DESCARTES | 99 

kommen verstanden sei. Jedoch unterscheiden wir nicht wie sie zwei Außenbe-
griffe und einen Mittelbegriff [Medium], sondern betrachten die ganze Angele-
genheit so: Erstens muss in jedem Problem etwas unbekannt sein, sonst würde 
man es nämlich vergebens stellen. Zweitens muss eben dieses auf irgendeine 
Weise bezeichnet sein, sonst wären wir nicht darauf festgelegt, eher dies als et-
was beliebiges anderes aufzufinden. Drittens kann es nur durch etwas anderes, 
das bekannt ist, so bezeichnet werden.“27 An die Stelle des ternären Gefüges tritt 
die Deduktion als binäre Zeichenrelation. Das heißt aber nicht, dass die ternäre 
Logik gänzlich zurückgewiesen wird. Sie wird lediglich aus der philosophischen 
Heuristik, d.h. der Logik der intuitiven Entdeckungen und der deduktiven Zu-
sammensetzungen ausgeschlossen. Sie wird aus der „Philosophie“ in die „Rheto-
rik“ verwiesen, d.h. in die Didaktik der persuasiven Darstellung, um damit „be-
reits bekannte Einsichten anderen einfacher auseinanderzusetzen“.28

Die Rhetorik imitiert die Philosophie und stellt sie somit dem Lernenden dar. 
Und wenn das kartesische Denken in einem ersten Schritt das ternäre imitiert29,
dann nur dazu, in einem zweiten „Rückschritt“ die Elemente des ternären Syllo-
gismus zu einem Imitierenden zu machen, mit dessen Hilfe das binäre Denken 
zutage treten kann. Somit imitiert das binäre Denken das ternäre, um dieses um-
gekehrt zum Zweck einer imitativen (und binären) Darstellung des binären Den-
kens zu operationalisieren, um damit „bereits bekannte Einsichten“ über das bi-
näre Denken „anderen einfacher auseinanderzusetzen“. Das geschieht, indem die 
„dialektische“ Triade aus Außenbegiffen und Mittelbegriff in die klassische 
„Triade“ Bezeichnendes-Bezeichnung-Bezeichnetes überführt wird. Das binäre 
Denken imitiert das ternäre, das seinerseits wiederum das binäre imitiert. Damit 
erscheint die doppelte Imitation as die Doppelung der Repräsentation, die als das 
Wesen des klassischen Zeichens definiert wird, so dass es sich um eine reflexive 
Selbstbezeichnung des binären Denkens handelt.

Dabei gehört die Imitation konstitutiv zu einer der grundlegendsten Opera-
tionen der kartesischen Methode, dem deduktiven Vergleich. Sie ist das von der 
Erkenntnis in den Dienst genommene Zeichenverhältnis, und es wird in ihr eine 
unbekannte und bezeichnete Natur von einer bekannten und bezeichnenden de-
duziert. So imitiert eine beliebige bekannte Naturkraft die unbekannte „Natur des 
Leuchtens“ zur Berechnung der anaklastischen Linie30, oder das mechanische 
Siegel-Wachs-Modell den Gesichtssinn31 zur Erklärung des Sehvermögens.  

Es liegt daher auf der Hand, dass die Imitation nicht dasselbe ist wie die 
wildwuchernden Ähnlichkeiten, die von der Einbildungskraft vorgelegt werden. 
Der Imitation sind engere Grenzen gesetzt. Das Imitierende (in Regel 13.1 die 
ternäre Dialektik des Renaissance-Wissens) und das Imitierte (die mathesis) sind 

27  Regel 13.1, Descartes (1972): 55. (Hervorh. v. Verf.) 
28  Regel 10.5, ibid.: 35. 
29  Regel 13.1, ibid.: 55. 
30  Siehe Anhang zu Regel 8, ibid.: 90. 
31  Regel 12.5, ibid.: 40. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-005 - am 14.02.2026, 12:17:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST 

nicht durch ein ontologisches Band, durch eine wesentliche Ähnlichkeit, mitei-
nander verknüpft. Die ternäre Ähnlichkeit wird von der Imitation in den Dienst 
einer Didaktik der Darstellung genommen: Von ihr wird die binäre Repräsenta-
tion ihrerseits repräsentiert. Vom Gesichtspunkt des klassischen Denkens aus 
sind die Ähnlichkeit und die Repräsentation einander nicht ähnlich. Vielmehr 
sind sie voneinander in der gleichen Weise verschieden wie das Repräsentierende 
vom Repräsentierten. Ihre Beziehung ist lediglich die einer stellvertretenden 
Verweisung, das heißt: der repräsentierenden Bezeichnung.  

Der kartesischen Imitation sind, wie gesagt, engere Grenzen gesetzt als den 
spontanen Ähnlichkeiten der Einbildungskraft. Einer genauen Lektüre der Regulæ 
kann eine mehrfach wiederkehrende Unterscheidung zwischen „imitatio“ und 
„analogia“, bzw. zwischen der „nicht bloßen“ und der „bloßen“ Analogie, nicht 
entgehen. Das Imitierende und das Imitierte sind zwar voneinander verschieden, 
doch müssen sie an einer gemeinsamen Natur „teilhaben“32 – wobei, wie gesagt, 
„Natur“ nichts Ontologisches im Sinne des Renaissance-Denkens meint, sondern 
die Weise des Erkanntseins, d.h. des Repräsentiertseins oder der Repräsentation. 
Diese „gemeinsame Natur“, die beispielsweise im Falle des Maßes die Maßeinheit 
ist33, ist die Basis der Vergleichbarkeit und das Medium des Vergleiches des Imi-
tierenden und des Imitierten. Man darf einen bestimmten körperlichen Vorgang 
durch einen anderen darstellen, z.B. den Vorgang der Aufnahme der Eindrücke 
vom Gemeinsinn in die Einbildungskraft durch den Vorgang des Aufdrückens 
eines Stempels auf Wachs. Denn: Beide sind körperliche Vorgänge und haben an 
der gemeinsamen Natur der Ausdehnung teil.34 Dieser Vergleich der zwei körper-
lichen Vorgänge ist nicht als bloße Analogie gemeint, sondern als eine zulässige 
Imitation. Dagegen wäre der Gebrauch der Siegel-Wachs-Analogie für den Vor-
gang der Repräsentation der Bilder der körperlichen Einbildungskraft durch die 
Ideen des unkörperlichen Verstandes keine Imitation, sondern „nur als Analogie“35

[„[…] analogiam tantum […]“36] zu fassen. Denn der Verstand und die Einbil-
dungskraft haben nicht an der gemeinsamen Natur der Ausdehnung teil.  

Dagegen darf das ternäre Denken der Dialektiker zur imitativen Bezeichnung 
des binären Denkens der mathesis universalis herangezogen werden37. Denn ers-
tens sind beide, trotz ihrer radikalen Unterschiedenheit, doch Denkweisen: Sie 
haben folglich an der gemeinsamen Natur des Geistigen teil. Zweitens ist beiden 
als Denkweisen gemeinsam, dass die Gegebenheiten des Problems bekannt sind: 

32  Regel 14.1, ibid.: 61. 
33  „Die Einheit ist diejenige gemeinsame Natur, von der wir […] sagten, dass an ihr 

alles, was miteinander verglichen wird, auf gleiche Weise teilhaben müsse.“ Regel 
14.19, ibid.: 70. 

34  Regel 12.5, 7, 8, ibid.: 40-42. 
35  Regel 12.10, ibid.: 42. 
36  Regel 12.10, Descartes (1973): 41. 
37  Regel 13.1, Descartes (1972): 55. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-005 - am 14.02.2026, 12:17:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 4: EXKURS. DAS MEDIUM DES VERGLEICHES IN DEN REGULÆ VON DESCARTES | 101 

für das ternäre Denken als bloße Daten und für das binäre Denken zudem noch 
als bekannte Zeichen des unbekannten Gesuchten. 

12.3  Doppelung der Methode 

Zwischen der ternären Syllogistik und der binären Deduktion, zwischen der älte-
ren und der neuen und einzigen uns erhaltenen Redaktion der Regulæ besteht 
also ein Bruch, und die in Regel 13.1 ins Werk gesetzte Imitation leistet nicht nur 
eine Darstellung der universellen mathesis, sondern, in ebensolchem Maße, eine 
Zurückweisung der Ähnlichkeit. Diese Zurückweisung, die dem Gesamttext der 
Regulæ ab dem ersten Satz der ersten Regel eingeschrieben ist, konstituiert die 
neue Methode. Sie nimmt die Form einer immer genauer werdenden Unterschei-
dung bzw. Analyse an. Als erstes geht daraus der Unterschied zwischen dem Re-
präsentierenden und dem Repräsentierten hervor, und damit überhaupt die Figur 
der Repräsentation. Die fortgesetzte Anwendung der Methode bewirkt dann, dass 
aus der anfänglich verworrenen Ähnlichkeit eine Ordnung der Identitäten und 
Unterschiede hervorgeht.  

Eine archäologische Lektüre der Regulæ weist die mathesis als ein Ereignis 
in der Geschichte des Denkens auf. Zur Logik des Ereignisses aber gehört die 
Untrennbarkeit von Bruch und Doppelung. Denn zum Ereignis gehört dreierlei: 
(1) ein Bruch; (2) im Ausgang vom Bruch, die reflexive Bewegung der nichtposi-
tiven Affirmation38 des Bruchs; und (3) die Doppelung zwischen dem originären 
und spontanen Bruch einerseits und dem affirmierten und dadurch zur Figur der 
Repräsentation geronnenen Bruch andererseits. Da die neue Methode sich als ein 
Bruch mit dem ternären Denken der Dialektiker konstituiert, kann sie sich auf 
nichts ihr Vorgängiges berufen. Sie kann an keine „Tradition“ anknüpfen. Sie ist 
folglich auf sich selbst zurückgeworfen und kann sich betätigen, nur indem sie 
sich verdoppelt und damit erst ihre operativen Mittel an die Hand gibt.

Zu diesen Mitteln gehören nicht nur die von Descartes ausdrücklich genannten 
Kräfte des Verstandes, der Einbildungskraft, des Gemeinsinns, sondern auch – wie 
wir später sehen werden – die Kraft der Zeichen. Die Doppelung der Methode ent-
spricht der wichtigsten Eigenschaft des klassischen Zeichens als einer in sich ge-
doppelten Repräsentation. Denn es geschieht bei der Anwendung dieser Methode 
eine eigentümliche Wiederholung des Bruchs mit der Ähnlichkeit: Die Analyse 
der Ähnlichkeit (in eine Identität und eine Differenz) findet sich in einem ersten 
und grundlegenden Schritt von sich selbst analysiert und dargestellt, wie wir gleich 
sehen werden. Diese Wiederholung aber gehört konstitutiv zum klassischen Zei-
chenverhältnis im Allgemeinen. Das Zeichen ist eine Repräsentation, in der nicht 
nur das Repräsentierte, sondern zugleich die Repräsentation dieses Repräsentierten 

38  Zum Begriff der nichtpositiven Affirmation und deren Rolle bei der Schreibung 
einer diskontinuierlichen Geschichte des Wissens siehe Kapitel 14 und 15 der vor-
liegenden Arbeit. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-005 - am 14.02.2026, 12:17:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST 

sichtbar wird. Die Differenz (d.h. der Bruch) zwischen dem Repräsentierenden und 
dem Repräsentierten manifestiert sich in einer inneren Spiegelung der bezeichnen-
den Idee. Darauf kommen wir im nächsten Kapitel zurück. 

Diese der neuen Methode inhärente Doppelung wird in der achten Regel an-
gesprochen: „Diese Methode ähnelt nun denjenigen handwerklichen Techniken, 
die keiner Unterstützung durch andere bedürfen, sondern selbst an die Hand ge-
ben, wie man ihre Instrumente herstellen muss. Wenn nämlich jemand eine von 
ihnen, etwa die Schmiedekunst, betreiben wollte und keinerlei Instrumente zur 
Verfügung hätte, so wäre er am Anfang freilich gezwungen, einen harten Stein 
oder ein Stück Roheisen als Amboß, einen Felsblock als Hammer zu nehmen, 
Hölzer zu Zangen zurechtzumachen und anderes dergleichen nach Bedarf zu-
sammenzusuchen. Hiermit schließlich versehen, würde er nicht sofort Schwerter, 
Helme und überhaupt keine eisernen Werkstücke für den Gebrauch anderer zu 
schmieden versuchen, sondern vor allem Hammer, Amboß, Zangen und das Üb-
rige, was er selbst gebrauchen kann, anfertigen.“39 Was an dieser Stelle auffällt, 
ist der scheinbare Widerspruch zu den Ausführungen in Regel 1.1, in denen jede 
Ähnlichkeit zwischen Handwerk und Wissenschaft – und damit die Ähnlichkeit 
selbst – ausgeschlossen und der fundamentale Unterschied zwischen den körper-
lichen Besonderungen des Handwerks und der geistigen Universalität der 
menschlichen Weisheit festgestellt wird. Die universelle Wissenschaft ist vom 
Handwerk nicht weniger verschieden als der Verstand vom Körper, „das Blut 
vom Knochen oder die Hand vom Auge.“40 Und doch wird in Regel 8.4 die Ähn-
lichkeit zwischen Handwerk und der neuen Methode offen behauptet. Diese Un-
stimmigkeit rührt daher, dass in der deutschen Fassung der Unterschied zwischen 
similitudo und imitatio nivelliert, und an die Stelle beider das Wort „Ähnlichkeit“ 
eingesetzt worden ist. In Regel 1.1 ist von einem ternär-ontologisches Band (si-
militudo) die Rede41, in Regel 8.4 hingegen von einer Imitation zum Zweck des 
Übergangs von einem bekannten Phänomen aus dem Bereich des Handwerks 
zum unbekannten der mathesis42. Der Boden dieser Imitation aber ist nichts On-
tologisches: Die gemeinsame „Natur“, die hier den Vergleich zwischen der mat-
hesis und einem bestimmten Typ Handwerks gestattet, ist der Ereignischarakter
– d.h. erstens die Eigenschaft, ohne Stütze in einer vorausgesetzten Denkweise 
oder einem anderen Handwerk zu sein; und zweitens die Kunstfertigkeit, die der 
Anwendung auf sich selbst entspringt und die den Ausgangspunkt mit einem 
Endpunkt verbindet, d.h. einem Produkt bzw. der Lösung eines Problems. Beide, 
die Wissenschaft wie auch das Handwerk beginnen ohne Stütze in einer Autori-

39  Regel 8.4, ibid.: 27. 
40  Regel 12.10, ibid.: 42. 
41  „Ea est hominum consuetudo, ut, quoties aliquam similitudinem inter duas res agno-

scunt, de utraque judicent, etiam in eo in quo sunt diversae, quod de alterutra verum 
esse compererunt.“ [Regel 1.1, Descartes (1973): 2. (Hervorh. v. Verf.)] 

42  „Haec methodus siquidem illas ex mechanicis artibus imitatur […]“ [Regel 8.4, 
ibid.: 26. (Hervorh. v. Verf.)] 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-005 - am 14.02.2026, 12:17:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 4: EXKURS. DAS MEDIUM DES VERGLEICHES IN DEN REGULÆ VON DESCARTES | 103 

tät, sondern setzen ein mit der Schaffung einer Methode bzw. der Werkzeuge. 
Die Wissenschaft erweist sich als die methodische Produktion der Ordnung aus 
Unordnung, und das Handwerk als die technisch-intrumentelle Produktion der 
Artefakte aus Rohstoffen.43

Im Rahmen dieser imitativen Beziehung zwischen Handwerk und Wissen-
schaft empfiehlt Descartes, übungshalber und zur Vorbereitung auf die universel-
le Ordnungswissenschaft, die sorgfältige Beobachtung verschiedener handwerk-
licher Künste, d.h. ganz unbedeutender und höchst simpler „Verfahrensweisen 
[…], in denen eine Ordnung herrscht, wie z.B. die Technik44 der Leine- und Tep-

43  Weniger als zweihundert Jahre später wird Hegel in der Epoche des Menschen 
Reinhold eine Identifizierung zwischen Wissenschaft und Handwerk unterstellen 
und diese kritisieren: „Man sieht, daß dem Zwekke einer solchen Untersuchung eine 
Vorstellung von Philosophie zu Grunde liegt, nach welcher diese, eine Art von 
Handwerkskunst wäre, die sich durch immer neuerfundne Handgriffe verbessern 
lässt; jede neue Erfindung setzt die Kenntniß der schon gebrauchten Handgriffe und 
ihrer Zwekke voraus; aber nach allen bisherigen Verbesserungen bleibt immer noch 
die Hauptaufgabe, die sich Reinhold nach allem so zu denken scheint, daß nemlich 
ein allgemeingültiger letzter Handgriff zu finden wäre, wodurch für jeden, der sich 
nur damit bekannt machen mag, sich das Werk selbst macht.“ [Hegel (1801): 10.] 

44  Anstelle von „Verfahrensweisen“ oder „Technik“ müssten eher die neutraleren Aus-
drücke „Künste“ bzw. „Kunstfertigkeiten“ („artes“ im lateinischen Original, ibid: 32) 
eingesetzt werden. Man sollte nicht aus dem Auge verlieren, dass die Logik von Port-
Royal den Titel „la logique ou l’art de penser“ trägt, und dass ebenfalls die Gramma-
tik von Port-Royal im Titel den Ausdruck „l’art de parler“ führt. Dem Denken, dem 
Sprechen und den verschiedenen handwerklichen Tätigkeiten ist eine Art von Kunst 
oder Kunstfertigkeit gemeinsam. Die Aufgabe einer Kunst aber besteht darin, Regeln
zu geben. [Vgl. „Einleitung“, Foucault (1969), Schriften I, Nr. 60: 941.] Doch ist die 
Regel keineswegs eine „äußere Vorschrift, die gestatten würde, zur Wahrheit zu ge-
langen (oder nicht); sie ist eine Bedingung der Existenz, die zugleich Garantie der 
Wahrheit ist; sie ist das gemeinsame Fundament dessen, was existiert, und der wah-
ren Erkenntnis davon“. [Ibid.] Somit gehört die Regel konstitutiv zur Figur der Re-
präsentation, die das Sein und die Erkenntnis des Seins aneinander bindet. Und die 
Kunst, Regeln zu geben, ist die Kunst der konstruktiven Freilegung der fundamenta-
len Ordnung der Repräsentationen. (Demnach könnten die kartesischen Regulæ auch 
„L’art d’ordonner“, „Die Kunst des Ordnens“ heißen, denn sie liefern die Regeln zur 
Ausrichtung des Geistes, d.h. zur Herstellung von Reihenordnungen, in denen sich 
die Richtigkeit und Ausrichtung des Denkens manifestiert. Umgekehrt könnte die 
Logik von Port-Royal auch heißen: „Regeln zur Ausrichtung des Denkens“, und die 
Grammatik: „Regeln zur Ausrichtung des Sprechens“.) Dem Denken, dem Sprechen 
und den verschiedenen handwerklichen Tätigkeiten ist also gemeinsam: eine Kunst 
des Ordnens. Dieses Gemeinsame zwischen Handwerk und Wissenschaft gestattet 
eine imitative Kennzeichnung der wissenschaftlichen Ordnung als Gewebe oder Tex-
tur, in der die Repräsentationen mit Hilfe von Zeichen zu Tableaus geknüpft werden. 
Deshalb sind Descartes’ Beispiele aus der Strick- und Webekunst nicht zufällig. Man 
muss sie eher als den strengen Einsatz einer imitatio betrachten. An die Stelle des 
Welt-Buches der Renaissance ist der Text (Textur, Gewebe) der Erkenntnis getreten. 
Siehe dazu den ersten Abschnitt des nächsten Kapitels. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-005 - am 14.02.2026, 12:17:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST 

pichweber oder der Frauen, wenn sie stricken oder die Fäden zu einem Strick-
muster von unbegrenzter Mannigfaltigkeit zusammenwirken […]“45

Soviel jedenfalls geht aus der angegebenen Stelle hervor: Die Methode des 
neuen Wissens, gerade weil sie mit dem ternären Denken bricht, kann sich auf 
nichts ihr Vorgängiges stützen, sie ähnelt (steht in einer imitatio zu) „denjenigen 
handwerklichen Techniken46, die keiner Unterstützung durch andere bedürfen, 
sondern selbst an die Hand geben, wie man ihre Instrumente herstellen muss“. 
Die Methode ist auf sich selbst zurückgeworfen, sie muss sich verdoppeln, ihre 
ordnende und analysierende Kraft muss zuallererst auf sich selbst angewandt 
werden, damit ihre Regeln schärfer zutage treten können. Die Regeln dieser Me-
thode, die in den ersten sieben Regeln nur anfangsweise herausgestellt werden 
konnten, müssen erst durch diese ihre erste Anwendung (auf sich selbst) zu taug-
lichen Instrumenten gemacht werden, bevor sie auf die gewöhnlichen Probleme 
des mathematisch-wissenschaftlichen Alltags angewandt werden können: „Da 
wir jetzt am Anfang nur gewisse kunstlose Regeln47 finden konnten, die unserem 
Geiste vielmehr angeboren scheinen als durch Kunst erworben, so lehrt uns jenes 
Beispiel [die Schmiedekunst als Imitation der universellen Methode], dass wir 
nicht sofort versuchen dürfen, mit ihrer Hilfe philosophische Streitfragen zu ent-
scheiden oder verwickelte mathematische Probleme aufzulösen, sondern dass wir 
sie zuvor dazu benützen müssen, um alles andere, was zur Prüfung der Wahrheit 
notwendiger ist, mit größtem Eifer zu durchforschen […] Nichts Nützlicheres 
aber gibt es hier zu untersuchen, als was die menschliche Erkenntnis sei und 
wieweit sie sich erstrecke.“48 Um aber diese in Regel 8 gestellte Frage nach den 
Grenzen der menschlichen Erkenntnis – was zugleich die Grenzen der neuen 
universellen Methode heißt – zu beantworten, müssen die Regeln 1 bis 7 zum 
ersten Mal in Anwendung gebracht werden, und zwar in bezug auf sich selbst. 

12.4  Das Tableau der menschlichen Erkenntnis 

Die Beantwortung der Frage nach den Grenzen der menschlichen Erkenntnis be-
ruht einerseits auf dem bereits vollzogenen Bruch mit der Ähnlichkeit, und ande-
rerseits auf einer Doppelung der Methode. Der Bruch mit der Ähnlichkeit nimmt 
die Form einer Zerlegung (Analysis) der Ähnlichkeit an, womit die einheitliche 
Welt des ternären Denkens auseinanderfällt und die Erkenntnis als ein geordneter 
Zusammenhang ihrer eigenen Elemente hervorgeht. Damit erst wird die binäre 
Methode in ihren groben Zügen sichtbar. Die Doppelung der Methode, ihre An-
wendung auf sich selbst (als ihre erste Anwendung überhaupt), lässt erst die 

45  Regel 10.2, Descartes (1972): 32. 
46  Wie bereits angemerkt, handelt es sich hier um eine Imitation der neuen Methode 

durch das Beispiel gewisser mechanischer Künste: „Haec methodus siquidem illas 
ex mechanicis artibus imitatur […]“. [Regel 8.4, Descartes (1973): 26.] 

47  Regeln 1-7, Näheres: Regeln 5, 6, 7., ibid.
48  Regel 8.4-5, ibid.: 27-28. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-005 - am 14.02.2026, 12:17:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 4: EXKURS. DAS MEDIUM DES VERGLEICHES IN DEN REGULÆ VON DESCARTES | 105 

frühkartesische Anatomie der Erkenntnis49 in Erscheinung treten. Wir geben nun 
diese Anatomie kurz wieder, damit wir im nächsten Abschnitt in der Lage sind, 
den Begriff der klassischen Erkenntnis und die Rolle der Zeichen als Medium 
des Vergleiches genauer herauszustellen. 

Zunächst muss unterschieden werden zwischen uns, die wir erkennen, und 
den von uns erkannten Dingen. Wir selbst sind so beschaffen, dass wir entweder 
augenblicklich und rezeptiv (d.h. in der Weise der Intuition), oder im Element 
der Dauer und zusammensetzend (d.h. in der Weise der Deduktion) erkennen. 
Dementsprechend gibt es zwei Arten von erkannten Dingen oder Objekten: Der 
Intuition entsprechen die einfachen Objekte und der Deduktion die zusammenge-
setzten. Die einfachen, intuitiv erkennbaren Objekte liegen der Erkenntnis in der 
Form von Propositionen, d.h. der unmittelbaren Gewißheit intuitiv evidenter 
Daten, vor. Sobald aber zudem noch die wahre Zusammensetzung dieser Daten in 
Frage steht, liegt ein Problem vor. 

Die Einteilung der Erkenntnis in ihre verschiedenen Vermögen fällt unter-
schiedlich aus, je nach dem, ob man auf die Gegenwart der Erkenntnis oder auf 
ihre Vergangenheit Bezug nimmt. Zieht man die Gegenwart der Erkenntnis in 
Betracht, so muss man die Augenblicklichkeit der Intuition von dem Bewe-
gungscharakter der Deduktion unterscheiden, die in einem zeitlichen Ablauf von 
einem Term zum anderen führt. Zieht man aber die Vergangenheit der Erkennt-
nis in Betracht, so zeigt sich die einfache Deduktion nicht mehr als Bewegung, 
sondern als intuitiv einsichtiges Ende und Resultat der Bewegung.50 Somit tritt in 
diesem epistemologischen Vergangenheitsbezug nicht mehr die einfache Deduk-
tion der Intuition gegenüber, sondern die Induktion als eine erschöpfende und 
geordnete Aufzählung der einfachen und vergangenen Deduktionen, die in einer 
komplexen Schlußfolgerung zusammengekettet sind. 

Damit ist zunächst zwischen einfachen und zusammengesetzten Objekten, Pro-
positionen und Problemen, Intuition und Deduktion, Intuition und Induktion unter-
schieden worden. Eine Betrachtung der Hilfsmittel der Erkenntnis führt zu einer 
weiteren Verfeinerung dieser Unterscheidungen. Die sinnlichen Eindrücke gelan-
gen von den äußeren Sinnen als Figuren zum Gemeinsinn, die dann von diesem auf 
die Fläche der Einbildungskraft eingezeichnet werden. Diese Figuren in der Einbil-
dungskraft können vermöge des Gedächtnisses erhalten bleiben, auch nachdem die 
ursprüngliche Reizung der äußeren Sinne verschwunden ist. Es gibt drei verschie-
dene Möglichkeiten intuitiver Erkenntnis, und diesen entsprechen drei Klassen von 
Objekten. Wenn sich der reine Verstand, der von allem Körperlichen gänzlich ver-
schieden ist, den körperlichen Figuren der Einbildungskraft zuwendet, dann handelt 
es sich um die Intuition eines materiellen Objektes. Wenn der reine Verstand sich 

49  Regel 12, ibid.
50  „Wenn wir sie [die Deduktion] aber als schon vollzogen betrachten, […] dann stellt 

sie keine Bewegung mehr, sondern das Ende einer Bewegung dar und daher unter-
stellen wir, dass sie durch Intuition eingesehen werde, wenn sie einfach und durch-
sichtig, nicht aber, wenn sie vielfach und verwickelt ist.“ [Regel 11.2, ibid.: 36.] 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-005 - am 14.02.2026, 12:17:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST 

allein sich selbst zuwendet, dann handelt es sich um die Intuition eines intellektuel-
len Objektes. Die dritte Klasse von Objekten besteht aus den allgemeinen Objekten,
die abwechselnd den materiellen wie den intellektuellen Objekten zugesprochen 
werden können, und die in ternären Schlußfolgerungen als Mittelbegriffe bzw. Ge-
meinbegriffe figurieren. Wenn nun diese intuitiv erfaßten Objekte zeichenartig auf 
ihre notwendigen Zusammensetzungen verweisen, dann liegt eine einfache Deduk-
tion vor. Wenn schließlich der reine Verstand sich dem Gedächtnis zuwendet, dann 
geschieht entweder eine einfache Intuition eines vergangenen Sachverhaltes, oder 
eine induktive Aufzählung vergangener Deduktionen.

Das frühkartesische Topogramm der Erkenntnis sieht folgendermaßen aus: 

         Erkenntnis

       Erkenntnisweisen     Erkenntnisobjekte

     Gegenwart         Vergangenheit       einfach  zusammengesetzt

                (Intuition)             (Deduktion)

      

  Intuition   Deduktion       

         intellektuell      materiell         allgemein

  Verstand      

     intellektuell     

  Einbildungskraft

       

  Gemeinsinn    Intuition     Induktion

      Deduktion

            Aufzählung

      Verstand 

           Einbildungskraft     

             Gedächtnis

      

Abbildung 1: Das Tableau der menschlichen Erkenntnis 

Dieses Tableau der in ihre Elemente eingeteilten Erkenntnis ergibt sich aus der 
fortgesetzten Spaltung (Analyse) der Ähnlichkeit, die bereits in dem ersten Satz 
der Regulæ angekündigt wird und der gemäß die Erkenntnisweisen und die Er-
kenntnisobjekte einander nicht mehr ähnlich sind, sondern durch das neugeartete 

Bezeichnung 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-005 - am 14.02.2026, 12:17:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 4: EXKURS. DAS MEDIUM DES VERGLEICHES IN DEN REGULÆ VON DESCARTES | 107 

Band der Repräsentation unterschieden und zusammengehalten werden. Welche 
Stelle nun gebührt den Zeichen in diesem neuen Raum der Erkenntnis? 

13.  Die Rol le  der  Zeichen  
in der  universel len Erkenntnis 

13.1  Das Zeichen zwischen Proposition und Problem

Aus der Zusammenarbeit von Verstand, Einbildungskraft und Gemeinsinn geht 
die Intuition der einfachen Objekte hervor. Aus der Zusammenarbeit von Ver-
stand, Einbildungskraft und Gedächtnis geht die Deduktion der zusammengesetz-
ten Objekte hervor. Nun wird in jeder Erfahrung (Repräsentation) entweder ein 
Seiendes oder eine Frage vorgelegt. Daraus ergibt sich die Unterscheidung zwi-
schen Propositionen und Problemen, zwischen Gegebenem und Aufgegebenem.51

In Propositionen sind entweder intuitiv erfaßte oder bereits deduzierte Sach-
verhalte und ihre Verbindungen gegeben.52 Da diese Gegebenheiten aufgrund 
ihrer Evidenz nicht falsch sein können und das Gesetz vom ausgeschlossenen 
Dritten gewahrt bleibt, müssen sie wahr sein.53 In einer Proposition kann die 
Frage nach der Wahrheit gar nicht erst aufkommen. Vielmehr ist darin die 
Wahrheit mit dem Gegebenen mitgegeben, denn eine Proposition legt nur vor, 
was bereits bekannt ist.

In Problemen hingegen steht die Wahrheit eines Gesuchten zur Frage.54 Die 
Entscheidung dieser Frage setzt voraus, dass in einem Problem, außer dem Ge-
gebenem, ein Zeichenverhältnis vorkommt: als Wegweisung für die Entschei-
dung über die Wahrheit des Gesuchten. Das Gegebene fungiert als Zeichen des 
Gesuchten und dieses Zeichenverhältnis lenkt den Gang der Deduktion des Ge-
suchten aus dem Gegebenen. Oder: Das Gesuchte ist zugleich die wahre Zusam-
mensetzung und das Bezeichnete der bekannten Sachverhalte.55 Wir werden spä-
ter sehen, dass es außer dem deduktiven Gebrauch auch einen ‚propositionalen‘ 
Gebrauch der Zeichen gibt. Das heißt, die Zeichen dienen nicht nur dazu, von 
einem Gegebenen zu einem Gesuchten zu führen: Sie können auch Medium der 
Gebung des Gegebenen sein. Daraus folgt, dass die Verbindung zwischen einem 
Bezeichnenden und einem Bezeichneten entweder notwendig oder arbiträr sein 

51  Regeln 12.27, 13.2-3, ibid.: 53-54, 56-57. 
52  Dieser etwas eigensinnige Gebrauch des Ausdrucks „Proposition“ wird in der Logik 

von Port-Royal, die auf demselben epistemischen Boden steht wie die Regulæ, auf-
gegeben. Dort wird diesem Ausdruck ihre noch heute gängige Bedeutung eines 
Urteils zurückgegeben: „Ce jugement s’appelle aussi proposition, et il est aisé de 
voir qu’elle doit avoir deux termes […]“. [Arnauld/Nicole (1662): 105.] 

53  Siehe Regeln 12.16, 12.19, ibid.: 46-47, 48-49. 
54  „Wir verstehen aber unter Problemen alles, wobei Wahr und Falsch vorkommen 

kann.“ Regel 13.2, ibid.: 56. 
55  Regeln 12.21, 12.27, 13, ibid.

https://doi.org/10.14361/9783839408476-005 - am 14.02.2026, 12:17:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST 

kann. Als Medium der Deduktion ist die Zeichenrelation notwendig. Als Medium 
der Proposition jedoch ist sie arbiträr. 

Konstitutiv für ein Problem sind jedenfalls (a) ein Bekanntes, (b) ein Gesuch-
tes und (c) ein Zeichenverhältnis. Und da es sich um ein Zeichenverhältnis im 
klassischen Sinne handelt, ist die Verbindung zwischen dem Bekannten und dem 
Gesuchten eine binäre. Die Lösung des Problems kommt ohne die ternäre Inkar-
nation des Zeichens in einem Mittelbegriff aus und setzt den unmittelbaren deduk-
tiven Vergleich zwischen zwei Außenbegriffen – dem Bekannten und dem Ge-
suchten – ein. Das binäre Zeichen dient als Medium des deduktiven Vergleichs,
was soviel besagt wie: Die Bezeichnungsrelation enthält die Möglichkeit der De-
duktion. Denn die Materie des Problems wird insofern als Zeichen erfaßt, als in 
ihr die Bedingungen erkennbar sind, die den Inhalt des Gesuchten eingrenzen.56

Beim Übergang von der Materie des Problems zu ihren deduktiv gesuchten 
Zusammensetzungen geschieht notwendigerweise der Gebrauch von Zeichen. 
Das heißt: Für den Weg des deduktiven Zusammensetzens, das zu den Haupttä-
tigkeiten der Erkenntnis zählt, ist das binäre Zeichenverhältnis konstitutiv. Des-
halb sind die Zeichen keinesfalls nur eine äußere Fassade oder bloße Überset-
zung des Denkens. Sie gehören vielmehr ins innerste Verhältnis des Denkens: in 
die Relation des Urteils bzw. der Schlußfolgerung, denn diese beruht als solche
in einer Relation der Bezeichnung.

Die Zeichen weisen den Weg der Deduktion. Und dieser Weg endet mit einer 
bestimmten Zusammensetzung aus der ganzen Vielfalt möglicher Zusammenset-
zungen, die von der Ähnlichkeit – als einer chaotisierenden Kraft und Tendenz 
der Einbildungskraft57 – vorgelegt werden. Unter allen diesen Zusammensetzun-
gen wählt die Deduktion eine einzige als eine notwendige aus. Damit leistet sie 
nicht nur eine beliebige Zusammensetzung der einfachen Naturen, sondern eine 
Affirmation, d.h. eine Selektion dieser Zusammensetzung als einer notwendigen. 

Intuition und Deduktion gehören also entgegengesetzten Bewegungen an: 
Die Intuition ist Ziel und Ende der Analyse, die Deduktion hingegen ist der Be-
ginn der Synthese. Und die Erkenntnisbewegung bedient sich beider. Sie setzt ein 
mit einem Vergleich der spontanen Ähnlichkeiten, und der Vergleich endet mit 
einer analytischen Isolierung der evidenten Identitäten. Am Ende einer Kritik der 
Einbildungskraft und Analyse der Ähnlichkeit findet die Intuition statt, als ein 
Augenblick der vollkommenen Durchlässigkeit für die evidenten und einfachen 
Naturen. Demgegenüber zeigt sich die Deduktion als Beginn einer erneuten Zu-
sammensetzung dieser Naturen.58 Während die Intuition auf die Evidenz des ein-

56  Siehe Regel 13.9. Ibid.: 58. 
57  Descartes spricht vom „trügerische[n] Urteil der verkehrt verbindenden Einbil-

dungskraft“ [Regel 3.5, ibid.: 10.] 
58  Das erste Resultat dieser analytisch-synthetischen Operation ist das Urteil: „Après 

avoir conçu les choses par nos idées, nous comparons ces idées ensemble; et, trou-
vant que les unes conviennent entre elles, et que les autres ne conviennent pas, nous 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-005 - am 14.02.2026, 12:17:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 4: EXKURS. DAS MEDIUM DES VERGLEICHES IN DEN REGULÆ VON DESCARTES | 109 

fachen Objektes trifft, funktioniert die Deduktion als Affirmation des zusam-
mengesetzten Objektes.  

Beide, die Analyse der Ähnlichkeit wie auch die deduktive Synthese haben 
zum Ausgangspunkt den Vergleich von zwei Repräsentationen. Und in beiden 
Operationen, der Analyse wie auch der Synthese, findet der Gebrauch von Zei-
chen statt. Daraus kann man zwei unterschiedliche Verwendungen des Zeichens 
entnehmen. Es gibt eine analytische bzw. artikulatorische Verwendung, in der das 
Zeichen ein Objekt (das Gesuchte eines Problems) hervorhebt. Und es gibt eine 
synthetische Verwendung, in der das Zeichen eine Verbindung (die Repräsenta-
tion des Gesuchten durch das Bekannte) erzeugt. Man kann durchaus im Text der 
Regulæ ein feines Schwanken zwischen diesen beiden Verwendungen des Zei-
chens feststellen. Am Ende von Regel 12.14 wird die Zusammenarbeit des Ver-
standes mit der Einbildungskraft als eine Tätigkeit des Verstandes bestimmt, in 
der „er die Bilder dessen, was materiell ist, intuitiv erfasst“59. Die Figuren der 
Einbildungskraft sind in diesem Falle Bilder, d.h. Zeichen, die in der Weise einer 
imitativen Artikulation materielle Objekte herausgreifen. In Regel 12.24 hingegen 
wird das Gesuchte der Deduktion der Natur des Magneten als eine „Vereinigung 
von einfachen Naturen“60 bestimmt. In diesem Falle ist es eine Vereinigung bzw. 
Verbindung, die von der Materie der Deduktion bezeichnet wird.

In jeder einzelnen Zeichenrelation finden beide Verwendungen statt. Einer-
seits findet eine analytische Hervorhebung eines repräsentierten Objektes aus 
einem Geflecht der Ähnlichkeiten statt. Andererseits findet die Verbindung dieser 
Objektrepräsentation mit einem sie bezeichnenden Element statt, wobei diese 
Verbindung ihrerseits in Erscheinung treten muss.61 Somit leistet das Zeichen 
zwei distinkte Repräsentationen: Repräsentation der Repräsentation eines Objek-
tes und Repräsentation der Verbindung dieser Repräsentationen selbst. Das sind 
die zwei Momente dessen, was von der Archäologie als die Doppelung der Reprä-
sentation charakterisiert wird. Das Zeichen ist die in sich gedoppelte Repräsenta-
tion.

Wenn man die in spontanen Ähnlichkeiten verbundenen Repräsentationen 
fortgesetzt auseinander trennt, dann stößt man am Ende auf die nicht weiter auf-
lösbaren evidenten Naturen. Diese Naturen sind jedoch keinesfalls im Zustand 
einer gänzlichen Auflösung, gleichsam in Aggregaten, gegeben, sondern bereits 
in gewissen primitiven Verbindungen, die ihrerseits intuitiv evident sind. Diese 
in der intuitiven Erfahrung mitgegebenen Verbindungen sind genau die von der 
Deduktion zu affirmierenden notwendigen Relationen.62 Denn: Wenn man die 

les lions ou délions, ce qui s’appelle affirmer ou nier, et généralement juger.“ [Ar-
nauld/Nicole (1662): 105.] 

59  Regel 12.14, ibid.: 46. (Hervorh. v. Verf.) 
60  Regel 12.24, ibid.: 52. 
61  Siehe den ersten Abschnitt des nächsten Kapitels. 
62  Damit beinhaltet die Affirmation eine ihr eigentümliche Wiederholung. Denn die 

notwendigen Relationen tauchen im Verlauf der Erkenntnisbewegung genau zwei-

https://doi.org/10.14361/9783839408476-005 - am 14.02.2026, 12:17:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST 

Analyse um einen weiteren Schritt fortsetzt, und auch diese Relationen auflöst, 
d.h. die einfachen Naturen vollständig auseinander trennt, dann wird die Reprä-
sentation dieser Naturen erneut verworren, verundeutlicht. In Regel 12.17 heißt 
es: Eine Verbindung „ist notwendig, wenn der eine Sachverhalt gewissermaßen 
in einer solchen Verschlingung in den Begriff des anderen verwickelt ist, dass 
wir keinen von beiden deutlich vorstellen könnten, falls wir urteilen sollten, sie 
seien voneinander getrennt.“63

Eine solche Verundeutlichung beinhaltet aber eine Zurücknahme der in der 
Deduktion geleisteten Selektion und der bereits vor der Intuition geleisteten Ana-
lyse der Ähnlichkeit. Damit wären die Repräsentationen erneut in die anfängli-
chen, vielfältigen und meist zufälligen Beziehungen eingelassen, was einer 
Rückkehr der Ähnlichkeiten gleichkäme. Die notwendigen Verbindungen sind 
also Voraussetzung der Deutlichkeit der in ihnen verbundenen Repräsentationen, 
Voraussetzung ihrer intuitiven Evidenz. Damit findet in der Deduktion eine af-
firmative Selektion genau derjenigen Verbindungen der einfachen Naturen statt, 
die die Bedingungen ihrer deutlichen Vorstellbarkeit (und damit ihrer Evidenz 
oder, gemäß dem ausdrücklichen Kriterium des späteren Descartes, ihrer Wahr-
heit) ausmachen. Wir können damit das Zeichen in seinem deduktiven Gebrauch 
genauer als ein Verhältnis zwischen Problem und Proposition charakterisieren: 
Ein Problem ist konstituiert, wenn das propositional Gegebene als Zeichen derje-
nigen Verbindungen funktioniert, die von seiner Gebung vorausgesetzt werden. 

Da das Bekannte des Problems Zeichen des Gesuchten ist und den dedukti-
ven Weg zu diesem vorschreibt, tut das Denken gut daran, die Materie des Pro-
blems genau zu prüfen und notfalls auf bereits Bekanntes zu reduzieren.64 Ein 
Denken, das dies unterlässt, ist einem übereifrigen Diener vergleichbar, der 
„überstürzt losrennte, ohne seinen Auftrag erhalten zu haben und ohne zu wissen, 
wohin zu gehen ihm befohlen wurde.“65 Die notwendige Deduktion hält sich an 
den Auftrag der Zeichen, die ihr befehlen, wohin sie gehen soll, um beim Ge-
suchten anzukommen.

mal auf: einmal als Resultat der deduktiven Erkenntnis; einmal als Objekt der Intui-
tion und der Erkenntnis vorausgehende Seinsstruktur. Die resultierende (notwendi-
ge) Verbindung wiederholt das originäre Sein der Verbindung. In strenger Entspre-
chung dazu nimmt ebenfalls die Ordnung genau zwei Positionen im Verhältnis zum 
klassischen Ordnungswissen ein. Einerseits ist sie das, was man „in einem konzer-
tierten Wissen errichten“ kann [OD: 271] und was als Resultat aus der Anstrengung 
des Wissens hervorgeht. Andererseits aber ist die Ordnung „auf fundamentalere 
Weise der Raum, in dem jedes Wesen zur Kenntnis [kommt]“. [OD: 271-272.] Da-
mit stellt „die klassische Metaphysik sich genau in jene Distanz der Ordnung zur 
Ordnung, der Klassifizierungen zur Identität, der natürlichen Wesen zur Natur,
kurz: der Perzeption (oder der Einbildungskraft) der Menschen zum Verstand und 
zum Willen Gottes.“ [OD: 271-272/MC: 231 (m).] 

63  Regel 12.17, ibid.: 47. 
64  Regel 13, ibid.
65  Regulae 13.8, ibid.: 58. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-005 - am 14.02.2026, 12:17:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 4: EXKURS. DAS MEDIUM DES VERGLEICHES IN DEN REGULÆ VON DESCARTES | 111 

Aufgrund dieser innigen Verbindung zwischen dem Problem und dem Zei-
chenverhältnis kann man die Problemarten anhand der in der Erkenntnis vor-
kommenden Zeichenarten unterscheiden.66 Man kann erstens die Sachen aus den 
Wörtern deduzieren. Das sind Probleme der Benennung, im Wesentlichen also 
Sprachprobleme. Es gibt zweitens noch Sachprobleme wie in der Physik, in der 
die Ursachen aus den Wirkungen, oder der Ingenieurskunst, in der umgekehrt die 
Wirkungen aus den Ursachen deduziert werden. Zu den Sachproblemen gehören 
aber auch alle mathematischen Fragestellungen.

Das Gegebene der Sprachprobleme sind die Namen. Das Gegebene der 
Sachprobleme der Physik hingegen sind die Wirkungen als Zeichen ihrer Ursa-
che, verstanden als „diejenige Vereinigung schon bekannter Dinge oder Naturen 
[…], die eben die Wirkungen hervorbringt […]“67 . Wir begegnen hier erneut der 
Doppelfunktion des Zeichens. Wenn das propositional Gegebene der Sprachpro-
bleme analysiert wird, liegen uns die Namen als Zeichen von Objekten vor. 
Wenn die Materie eines physikalischen Problems analysiert wird, liegen uns die 
Zeichen notwendiger Verbindungen vor. Das Eigentümliche des physikalischen 
Problems ist aber, dass seine Materie aus Naturen bestehen kann, die untereinan-
der nicht unmittelbar vergleichbar sind. Die Vergleichbarkeit dieser Naturen 
muss erst durch den Einsatz von Zeichen gesichert werden.68 Das Gegebene der 
Sachprobleme ist in diesem Falle seinerseits Bezeichnetes, d.h.: im Medium der 
Zeichen Gegebenes. Welche Hilfsmittel der Erkenntniskraft (des ingeniums) sor-
gen also dafür, dass die Materie des Problems überhaupt erst gegeben wird? Zu 
diesen Mitteln zählen außer der Intuition noch die Einbildungskraft mit ihren 
Bildern, und im Allgemeinen überhaupt die Kraft der Zeichen. 

Die Materie des Problems ist also im genannten Fall der Sachprobleme inso-
fern bekannt, als sie ein erst durch Zeichen Gegebenes ist. Das intuitiv Erfaßte 
fungiert hier als Zeichen der Materie des Problems. So werden z.B. die Figuren 
der Einbildungskraft vom Verstand ausnahmslos als Abdruck dessen aufgenom-
men, was die Reizung der äußeren Sinne bewirkt. Sie werden nicht als solche
genommen, sondern als bloße Bilder der äußeren Gegenstände.69 Eben deshalb 

66  Regel 13.4-5, ibid.: 57. 
67  Regel 14.1, ibid.: 61. 
68  Siehe Abschnitt 3.1 dieses Exkurses. In diesem Sinne gehen die Sprachprobleme 

den Sachproblemen voraus. 
69  Dass die Einbildungen (Figuren der Einbildungskraft) als Zeichen der äußeren Per-

zeptionen erscheinen, ist nur ein bestimmter Fall eines ganzen Gewimmels zei-
chenartiger Relationen, die den Raum des klassischen Wissens durchdringen: „[…] 
sobald eine Repräsentation mit einer anderen verbunden ist und in sich selbst diese 
Verbindung repräsentiert, existiert ein Zeichen. Die abstrakte Idee bezeichnet [sig-
nifie] die konkrete Perzeption, von der sie gebildet worden ist (Condillac); die all-
gemeine Idee ist nur eine besondere Idee [idée singulière], die den anderen Ideen als 
Zeichen dient (Berkeley); die Einbildungen [imaginations] sind Zeichen der Perzep-
tionen, aus denen sie hervorgegangen sind (Hume, Condillac); die Empfindungen 
[sensations] sind Zeichen voneinander (Berkeley, Condillac); und schließlich kön-
nen die Empfindungen selbst (wie bei Berkeley) die Zeichen dessen sein, was Gott 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-005 - am 14.02.2026, 12:17:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST 

können diese Figuren ohne weiteres zu arbiträren Zeichen umfunktioniert wer-
den, indem sie von ihrer natürlichen Verbindung zu den äußeren Gegenständen 
abgetrennt und zur Darstellung beliebiger Gegenstände verwendet werden.70 In 
Regel 12.6 führt Descartes vor, wie die Unterschiede der Farben mit Hilfe von 
Figuren der Einbildungskraft dargestellt werden können. Aber nicht nur für Far-
ben, sondern für alles Erdenkliche kann man diese Figuren als Zeichen verwen-
den, „da die unendliche Vielheit der Figuren sicherlich ausreicht, um alle Unter-
schiede der Gegenstände der sinnlichen Wahrnehmungen auszudrücken.“71 Letzt-
lich gehört es zu den vornehmsten Zielen der Regulæ, die Einbildungskraft als 
Hilfsmittel der Erkenntnis im Sinne eines Bezeichnungsapparates aufzuweisen. 
In Regel 14 wird im Sinne dieses Aufweises ein komplexer Bezeichnungsvor-
gang erläutert: der Vorgang des Messens und Aufzeichnens, der dazu führt, dass 
nicht mehr intuitiv evidente Sachverhalte unmittelbar vorliegen, sondern nur 
noch Zahlen und Figuren als Zeichen der Materie physikalischer Probleme.  

13.2  Ordnung und Diskurs 

Zeichen sind also einerseits das Medium, in dem die Materie eines Problems ge-
geben ist: ein Medium, durch das die Vergleichbarkeit der bekannten Daten des 
Problems gesichert wird. Zeichen sind aber andererseits das Medium des deduk-
tiven Vergleichs, des Übergangs von den bekannten Naturen zu ihrer Zusammen-
setzung. Diese Distinktion zwischen den zwei ineinander verschränkten Grund-
funktionen der Zeichen entspricht in den Regulæ der Unterscheidung zwischen 
Intuition und Deduktion: Einerseits wird eine intuitiv erfaßte Natur – Figur, Aus-
dehnung, Zahl usw. – nicht als eine solche genommen, sondern als Imitation und 
Zeichen eines intuitiv nicht erfassbaren äußeren Objektes; andererseits bezeich-
net das Zeichen kein Objekt im engeren Sinne des Wortes, sondern eine notwen-
dige deduktive Verbindung. Im Falle der sprachlichen Zeichen entspricht diese 
Distinktion der Grundunterscheidung der Allgemeinen Grammatik zwischen 
Nomen und Verb. Denn einerseits bezeichnen die Nomina, als Medium der Ge-
bung des Bekannten, die Objekte des Geistes. Andererseits bezeichnet das Verb 
„sein“, als Medium der notwendig-wahren Zusammensetzung des Bekannten, 
eher eine Verhaltensweise (manière) des Geistes72: die Affirmation. Das, wovon 

uns sagen will, was aus ihnen gewissermaßen die Zeichen einer Gesamtheit von 
Zeichen machte.“ [OD: 100/MC: 79 (m).] 

70  Jean-Luc Marion [Marion (1981): 236-239] bezeichnet dieses als die Theorie bzw. 
das Verfahren der Figuration, die aus dem Doppelverfahren der Abstraktion und 
Transkription besteht. Wobei man nicht aus dem Auge verlieren darf, dass selbst 
das Abstraktionsverhältnis als Repräsentationsverhältnis zu fassen ist. Die abstrakte 
Figur repräsentiert den Gegenstand. Die Figur der Krone repräsentiert und imitiert 
die faktisch gegebene Goldkrone. Was Marion Figuration nennt, ist also letztlich in 
der Imitation, und damit in der allgemeinen Seinsweise der Zeichen verwurzelt.  

71  Regel 12.6, ibid.: 41. 
72  Arnauld/Lancelot (1676): 95.  

https://doi.org/10.14361/9783839408476-005 - am 14.02.2026, 12:17:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 4: EXKURS. DAS MEDIUM DES VERGLEICHES IN DEN REGULÆ VON DESCARTES | 113 

affirmiert wird, ist das Subjekt eines Satzes. Das, was affirmiert wird, ist das At-
tribut eines Satzes.73 Folglich beinhaltet die Affirmation, die in der Selektion des 
Subjektes als eines Seienden besteht, notwendigerweise auch die Funktion der 
Attribution, d.h. der Anfügung eines Attributs an das Subjekt. Das Verb „sein“ 
bezeichnet also nicht ein Objekt des Denkens, sondern genau dieses Gemisch aus 
Affirmation und Attribution.74

Diese einander entsprechenden Distinktionen zwischen Objektbezeichnung 
und Relationsbezeichnung, Intuition und Deduktion, Nomen und Verb resultie-
ren, archäologisch gesprochen, aus dem Bruch der klassischen Episteme mit dem 
ternären Denken der Renaissance. An die Stelle des ternären Syllogismus, der auf 
einem für sich gesonderten Medium (Mittelbegriff) beruht, tritt die klassische 
Reihenordnung, die den unmittelbaren binären Vergleich voraussetzt. In beiden, 
dem Syllogismus sowie der Ordnung, ist die Verbindung der Terme zugleich ein 
Bezeichnungsverhältnis.

Doch das ternäre Denken der Renaissance unterscheidet nicht zwischen Intui-
tion und Deduktion. Hier handelt es sich weder um eine intuitive Erkenntnis von 
Identität noch um eine deduktive Erkenntnis von Differenz (als Nebeneinander 
und Zusammensetzung unterschiedlicher Identitäten). Es geht vielmehr um eine 
divinatorische Erkenntnis von Verhältnissen, bei der Identität und Differenz noch 
ungeschieden sind. Demnach folgt jede Erkenntnis zeichenartigen Verweisungs-
verhältnissen unter den Dingen und besteht im Auflesen von Ähnlichkeiten. Die 
Seinsweise der Zeichen und die Seinsweise der Dinge sind ununterscheidbar, 
ebenso wie die Bewegung des Denkens und die Bewegung der Bezeichnung: Die 
Signaturen verweisen auf das Verborgene, das Verborgene erschließt sich aus 
den Signaturen.

In der klassischen Epoche hingegen sind die Ähnlichkeiten in Identitäten und 
Unterschiede auseinandergefallen. Damit fällt das Denken in Intuition und Deduk-
tion auseinander und die Seinsweise der Zeichen wird zwischen den zwei genann-
ten Funktionen aufgeteilt. Die größte Unterscheidung – „la plus grande distinction 
de ce qui se passe dans nostre esprit“75 – ist diejenige zwischen dem Objekt unse-
res Denkens und der Form oder Handlungsweise („la forme ou la manière“) unse-
res Denkens, deren wichtigste Unterart das Urteil („jugement“) ist76. Deshalb wird 
in der Allgemeinen Grammatik der Unterscheidung zwischen Nomen und Verb ein 
solches Gewicht beigemessen. Diese Unterscheidung leistet nichts Geringeres als 

73  „[…]que le jugement que nous faisons des choses (comme quand je dis, la terre est 
ronde) enferme necessairement deux termes, l’un appellé sujet, qui est ce dont on 
affirme, comme, terre; & l’autre appellé attribut, qui est ce qu’on affirme, comme 
ronde: Et de plus la liaison entre ces deux termes, qui est proprement l’action de 
nostre esprit qui affirme l’attribut du sujet.“ [Ibid.: 94-95.] Genau genommen, ist es 
diese „liaison“, als ein Gemisch aus Attribution und Affirmation, die von dem Verb 
„sein“ bezeichnet wird. 

74  Siehe OD: 131 ff. 
75 Ibid.: 29. 
76 Ibid.

https://doi.org/10.14361/9783839408476-005 - am 14.02.2026, 12:17:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST 

eine Kritik und Zurückweisung des Renaissance-Denkens. Deshalb wird in der 
Grammatik von Port-Royal die eigene Verbtheorie von allen vergangenen Verb-
theorien emphatisch abgesetzt. Und deshalb wird darin Scaliger, dem Renaissance-
Grammatiker, zum Vorwurf gemacht, dass er in seiner Definition des Verbs nicht 
vermocht habe, zwischen Nomen und Verb reinlich genug zu trennen.77

Die fundamentalen Distinktionen des klassischen Wissens, zu denen auch 
diejenige zwischen Nomen und Verb gehört, gestatten uns eine erste Einsicht in 
den epistemischen Zusammenhang zwischen dem kartesischen Ordnungsbegriff 
und dem Diskursbegriff der Allgemeinen Grammatik. Die kartesische Reihen-
ordnung der Repräsentationen beginnt mit intuitiv evidenten absoluten Sachver-
halten und setzt sich anhand der aus ihnen deduzierbaren respektiven Naturen 
fort.78 Die Sachverhalte jeder Stufe dieser Ordnung sind aus denen der vorherge-
henden deduzierbar, womit sich die Ordnung als eine ununterbrochene Kette von 
Deduktionen erweist. Gleichzeitig aber dürfen die Sachverhalte jeder Stufe als 
die Materie eines Problems und damit als Zeichen der aus ihnen deduzierbaren 
Sachverhalte der nächsten Stufe angesehen werden. Folglich ist die Reihenord-
nung nicht nur eine Kette der Deduktionen, sondern zugleich eine Abfolge im-
mer komplexerer Zeichenketten. Auf jeder Stufe dieser Abfolge findet eine Zu-
sammensetzung mit den Zeichen aus der vorhergehenden Stufe statt, und im Fal-
le der Sprachzeichen ergeben sich im Fortgang der Ordnung immer komplexere 
Zusammensetzungen aus Wörtern, d.h.: Urteils- bzw. Schlußsätze. Damit zeigt 
sich, dass der wahrheitsfähige Diskurs nichts anderes ist als eine Reihenordnung 
aus Wörtern, die evidente Sachverhalte benennen, und Sätzen, in denen sich die-
se – anhand des Verbs „sein“ – in notwendiger Weise zusammengesetzt finden.79

Das klassische Wissen, das sich als Herstellung von Ordnung betätigt, be-
dient sich eines Diskurses, der seinerseits bereits Ordnung ist. Wir werden im 
nächsten Kapitel sehen, dass zwischen diesen beiden Ordnungen – der kartesi-
schen Reihenordnung im Allgemeinen und der Ordnung des Diskurses im Be-
sonderen – eine eigene und spezifische Ordnungsrelation besteht. Im Lichte die-
ser Ordnungsrelation wird von einer Deduzierbarkeit des Diskurses die Rede 
sein. Es ist die Aufgabe der Allgemeinen Grammatik, diese Ordnungsrelation 
freizulegen, insofern der Sprache im klassischen Zeitalter – als Medium des Wis-
sens – ein abgeleiteter Status zukommt, hat diese Freilegung den Charakter einer 
Deduktion. Die herrschende Grammatik der Klassik ist somit eine allgemeine 
und begründende: grammaire générale et raisonée.

Damit können wir – anhand dieses Bogens von den Regulae bis hin zur 
Grammatik von Port-Royal – eine erste Charakterisierung der Seinsweise der 
klassischen Sprache erproben. Diese Sprache, aufgefaßt als diskursive Reihen-
ordnung, ist das Medium des Wissens im Dienste einer Kritik der Ähnlichkeit, 

77 Ibid.: 98-99. 
78  Regel 6.2-4, Descartes (1972):17-18. 
79  Im Abschnitt über das Sprachviereck des nächsten Kapitels wird der Diskurs u.a. in 

diesem Sinne, als ein Zusammenspiel aus Verb und Nomen, ausführlicher behandelt. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-005 - am 14.02.2026, 12:17:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 4: EXKURS. DAS MEDIUM DES VERGLEICHES IN DEN REGULÆ VON DESCARTES | 115 

verstanden als Unterscheidung zwischen Identität und Differenz. Im nächsten 
Kapitel werden wir – im Ausgang von dieser ersten Kennzeichnung – die Seins-
weise des klassischen Diskurses ausführlicher herausarbeiten. Damit nehmen wir 
erneut den Faden unserer réécriture auf. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-005 - am 14.02.2026, 12:17:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

