Kapitel 4: Exkurs. Das Medium des Vergleiches in
den Regulae von Descartes

11. Einleitung

Die klassische Erkenntnis ist also wesentlich eine Titigkeit des Ordnens. Die
Dinge sind nicht mehr in ihren ontologischen Sondernaturen — im terniren Gefii-
ge der Ahnlichkeit — gegeben, sondern (1) insofern sie erkannt werden, d.h.: in
ihrem Reprisentiertsein, als Reprisentationen' und (2) insofern sie aus einander
erkannt werden konnen, d.h. als Glieder einer Reihenordnung’. Die Reprisenta-
tionen, die sich in ihren triigerischen Verflechtungen (Ahnlichkeiten) und zufil-
ligen Abfolgen aufdrangen, sind nur insofern erkennbar, als sie miteinander ver-
glichen und in Reihenordnungen gebracht sind.

Es sind somit nicht die Dinge als solche, die miteinander verglichen und in
Ordnung gebracht werden, sondern ihre Représentationen in Ideen. Deshalb setzt
jeder Vergleich die Figur der Représentation voraus, d.h.: den Bezug der Dinge
auf die universelle Erkenntnis.” Und dieser vorausgesetzte Bezug verleiht dem
Vergleich selbst — unter Absehung von allen Besonderungen der reprisentierten
und in ihren Représentationen zu vergleichenden Dinge — einen Charakter der
Universalitit®.

Demnach steht auf der einen Seite die Universalitdt des Vergleichs, des ver-
gleichenden Ordnens und Erkennens. Auf der anderen Seite befinden sich die ob-
Jjektiven Besonderungen der reprisentierbaren Dinge. Wie aber konnen die beson-
deren Dinge mit der universellen und stets mit sich selbst einigen Erkenntnis

1, Wir sagen [...], dass die einzelnen Sachverhalte in ihrer Beziehung auf unsere
Erkenntnis anders betrachtet werden miissen, als wenn wir iiber sie reden, sofern sie
wirklich existieren.“ [Regel 12.13, Descartes (1972): 44. (Hervorh. V. Verf.)]

2 Alle Dinge konnen ,,in gewissen Reihen geordnet werden [...], nicht sofern man sie
auf irgendeine Gattung des Seins bezieht, so wie die Philosophen sie in ihre Katego-
rien eingeteilt haben, sondern sofern die einen aus den anderen erkannt werden
konnen [...]*“ [Regel 6.1, Ibid.: 17.]

3 Siehe Anm. 1.

4 Wenn Descartes die Ahnlichkeit ablehnt, dann nicht, indem er den Akt des Ver-
gleiches aus dem rationalen Denken ausschliet oder indem er ihn zu begrenzen
versucht, sondern indem er ihn universalisiert und ihm dadurch seine reinste Form
gibt.“ [OD: 85.]

14,02.2028, 12:17:59.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST

tiberhaupt in Verbindung treten, d.h. reprisentiert werden? Und wie konnen die
Reprisentationen der besonderen Dinge dem universellen Vergleich unterzogen
werden, wenn nicht etwas gefunden wird, was ihnen gemeinsam ist? Es stellt sich,
in anderen Worten, die Frage nach der Moglichkeit und Vergleichbarkeit der Re-
présentationen, das heiflt: nach dem Medium ihres Gegebenseins und Vergleiches.

11.1 Das Zeichen als Medium des Vergleiches

In Regel 14.15 seiner Regulee schreibt Descartes: ,,[...] wir unterstellen aber, dass
alle Probleme dahin gebracht worden sind, dass man nur noch eine bestimmte
Ausdehnung aufgrund ihres Vergleiches mit einer anderen bekannten zu erken-
nen sucht. Da wir hier ndmlich die Erkenntnis keiner neuen Wesenheit erwarten,
sondern lediglich beliebig verwickelte Proportionen [genauer: eingewickelte
Proportionen (proportiones [...] involutas)’] darauf zuriickfiihren wollen, dass
das Unbekannte einem Bekannten gleich gefunden wird, ist es gewil3, dass alle
Unterschiede von Proportionen, in welchen anderen Gegenstinden sie auch exis-
tieren mogen, ebenfalls zwischen zwei oder mehreren Ausdehnungen gefunden
werden konnen, und daher ist es fiir unsere Absicht genug, wenn wir in der Aus-
dehnung selbst alles das betrachten, was helfen kann, die Unterschiede von Pro-
portionen darzustellen.® Das heiBt: Die Proportionen sind im Augenblick ihres
spontanen Gegebenseins in der Vergleichsweise des Mafies nicht nur unmittelbar
in Bezug aufeinander unterschiedlich, sie sind zudem in unterschiedlichen
gegenstindlichen Verhiltnissen eingewickelt. Die objektiven Besonderungen der
Proportionen sind ein Hindernis fiir ihre Vergleichbarkeit. Folglich muss man die
Proportionen erst von ihren jeweiligen Gegensténden loslésen (abstrahieren) und
sie alle in einem gemeinsamen ,Gegenstand‘, besser: einem gemeinsamen Me-
dium — in diesem Fall dem Medium der Ausdehnung — neu einwickeln (darauf
tibertragen). Erst die ,,gemeinsame Natur* eines gemeinsamen Mediums lasst die
unterschiedlichen Proportionen direkt vergleichbar werden. Dieses Medium, die-
ser durch Abstraktion und Ubertragung gewonnene gemeinsame ,,Gegenstand* —
die Ausdehnung, die Zahlenreihe, die Worter usw. — ist dasjenige, was dazu be-
fahigt ist, die unterschiedlichen Proportionalititen der Einzelgegenstinde darzu-
stellen, d.h. zu bezeichnen. Man kann dieser Textstelle der Regulce jedenfalls so-
viel entnehmen: das Medium des Vergleiches und des vergleichenden Ordnens ist
das Zeichen.

11.2 Zur archaologischen Lesart der Regulze

Zum Zweck der Verdeutlichung der spezifischen Seinsweise des klassischen Zei-
chens miissen wir jetzt der Frage nach dem ,Medium des Vergleiches® genauer

5 Descartes (1973): 67. (Hervorh. v. Verf.)
6 Regel 14.15, Descartes (1972): 68. (Hervorh. v. Verf.)

14,02.2028, 12:17:59.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 4: EXKURS. DAS MEDIUM DES VERGLEICHES IN DEN REGULA VON DESCARTES | 93

nachgehen. Der Gang der Analysen in ,,Die Ordnung der Dinge* legt es nahe,
dass wir dies anhand einer archdologischen Lektiire der Regule von Descartes
versuchen. Dieses frithkartesische Fragment hat einen entscheidenden Stellen-
wert in Foucaults Archdologie der Humanwissenschaften. Denn der Begriff ge-
rade jener Ordnung, deren Konstitution (als Kritik und Analyse der Ahnlichkeit)
und Zusammenbruch (zugunsten der transzendentalphilosophischen Kritik Kants,
verstanden als ,,Analytik der Endlichkeit™) dort beschrieben wird, ist in seinen
wesentlichen Ziigen diesem knappen Text entnommen. Und es ist in der Tat un-
bestreitbar, dass in dieser kleinen Anleitung zum richtigen Wissen, diesem epis-
temischen Musterbuch’ des klassischen Wissens, die Ordnung mit grofter Folge-
richtigkeit als das wichtigste Anliegen des Wissens herausgestellt wird.

Man achtet in der herkdmmlichen Philosophiegeschichte wenig auf die Regu-
lee von Descartes weil sie ein posthumes Fragment geblieben — nur 21 der ver-
mutlich 36 urspriinglich vorgesehenen Regeln liegen vor — und auflerdem mit
duBerster Dichte, der Dichte einer Verkettung neuartiger® Deduktionen, verfaft
sind. Doch entnimmt die Archéologie gerade diesem Text den Begriff jener Ord-
nung, die in den von ihr freigelegten Wissensgebieten der taxinomia gesucht
wird.” Diese Gebiete — die Allgemeine Grammatik, die Naturgeschichte, und die

7 Das heilit keineswegs, dass die Regule etwa ein Modell abgdben, zur Nachahmung
durch andere Biicher der klassischen Epoche, sondern, dass sich darin die Konstitu-
tion der Figur der Reprisentation und der Methode der Analyse einem archéologi-
schen Riickblick mit musterhafter Deutlichkeit und Vollstindigkeit bietet. Wie
wichtig im Ubrigen die kartesische Revolution fiir die Seinsweise der Sprache im
klassischen Zeitalter war, kann man Foucaults eigenen Worten entnehmen: ,,Der
Diskurs, der im siebzehnten Jahrhundert das ,,Ich denke und das ,,Ich bin“ desjeni-
gen miteinander verbunden hat, der ihn unternahm — dieser Diskurs ist in einer
sichtbaren Form das Wesen der klassischen Sprache geblieben, denn was sich in
ihm verkniipfte, und zwar mit vollem Recht, das waren die Reprisentation und das
Sein. Der Ubergang vom ,,Ich denke* zum ,,Ich bin* vollzog sich unter dem Licht
der Evidenz im Innern eines Diskurses, dessen ganzes Gebiet und ganzes Funktio-
nieren darin bestand, dass er zwischen dem, was sich reprisentierte, und dem, was
ist, die Verbindung herstellte.” [OD: 376-377/MC: 322]

8 Diese Neuartigkeit geht mit dem Eindruck einer gewissen Unentschiedenheit, einer
inter-epochalen Ortlosigkeit, einher. J.-L. Marion kennzeichnet die Regulae im Sin-
ne dieser Ortlosigkeit als einen u-topischen ,,Text ohne Text“: ,Les Regulae ne
permettent pas une lecture obvie. Mieux, nombre de leurs caractéristiques tendent
finalement a les soustraire a une entreprise de calme lecture, pour les maintenir dans
une étrange indécision ou elles flottent, comme un texte sans texte, sans titre, sans
généalogie ni postérité —, en un mot, sans lieu, utopique.“ [Marion (1975): 13.]

9 Auch Heidegger mifit diesem Text eine Schliisselstelle in der Geschichte des Den-
kens bei. Doch geschieht dies unter einem historiographischen Gesichtspunkt, der
ein anderer ist als der archdologische. Erstens identifiziert Heidegger die mathesis
universalis mit einem erweiterten Begriff des Mathematischen und interpretiert die
Regulae als die erste und entscheidende Grundlegung dieses Mathematischen:
,Dieses gleichurspriingliche Vorgehen in der Richtung einer Grundlegung des Ma-
thematischen und in der Richtung einer Besinnung auf die Metaphysik kennzeichnet
in erster Linie seine [Descartes’] philosophische Grundhaltung. Wir konnen dies
noch eindeutig an Hand einer unvollendeten Frithschrift verfolgen, die erst ein hal-

14,02.2028, 12:17:59.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST

Analyse der Reichtiimer — bleiben fiir die herkémmliche Ideengeschichte wesent-
lich unsichtbar. Das ist bedingt durch die Blindheit der Ideengeschichte gegen-
tiber der Seinsweise der Zeichen. In den Regulee unterscheidet Descartes zwi-
schen Sachproblemen und Sprachproblemen'’. Die drei Wissensgebiete der taxi-
nomia gehoren in den Bereich der Sprachprobleme, die wesentlich Probleme der
Benennung'' sind. Die Ideengeschichte iibersicht diese Gebiete, da sie dazu ten-
diert, das klassische Wissen wesentlich auf Mathematik bzw. Mechanik, d.h. auf
den Bereich der Sachprobleme zu reduzieren.'?

Da unsere Arbeit von der Sprache und ihrer Seinsweise handelt, kénnen wir
die naturgeschichtliche bzw. reichtumsanalytische Handhabung der Zeichen auler
acht lassen. Epistemisch grundlegender ist ohnehin der Einsatz der von der Allge-
meinen Grammatik thematisierten diskursiven Zeichen, und diesen gilt daher auch
unser Augenmerk. Welche Rolle spielen diese Zeichen in der klassischen Ord-
nungswissenschaft? Wir werden am Ende dieses Exkurses auf den augenfilligen
Zusammenhang zwischen dem Ordnungsbegriff der Regulee und dem Diskursbe-
griff der Grammaire Générale (Port-Royal) hinweisen'”. Es ist unvermeidlich,

bes Jahrhundert nach dem Tod Descartes’ im Druck erschien (1701). Die Schrift ist
betitelt: Regulae ad directionem ingenii.* [Heidegger (1987): 78] Im Unterschied
dazu betrachtet die Archdologie die mathesis als allgemeine Ordnungswissenschaft,
zu der, wie gesagt, auch die nichtmathematischen, klassifizierenden, qualitativen
Wissenschaften gehoren. Zweitens geht Heidegger in seinen geschichtsphilosophi-
schen Einschitzungen von einer monolithischen — d.h. nicht semontologisch diffe-
renzierten — Einheit einer einzigen modernen Epoche aus: der Epoche der Neuzeit,
die sich von der Renaissance bis hin zu seiner eigenen Gegenwart erstreckt. Inner-
halb dieses neuzeitlichen Gesamtrahmens ist also fiir Heidegger der Ort der kartesi-
schen Regulae zu suchen, in denen ,,der neuzeitliche Begriff der ,Wissenschaft* ge-
préagt [wird]. Nur wer diese riicksichtslose niichterne Schrift bis in ihre hintersten
kaltesten Winkel wirklich und lange durchdacht hat, bringt die Voraussetzung mit,
eine Ahnung von dem zu bekommen, was in der neuzeitlichen Wissenschaft vor
sich geht.” [Heidegger (1987): 78.]

10 Regel 12.26, 13.4, Descartes (1972): 53, 57. Auch an dieser Unterscheidung — wie
an vielem anderen — zeigt sich, dass im Wissensfeld der Regule bereits die Ahn-
lichkeit zerspalten und die Worter und die Dinge auseinandergefallen sind. Im Ub-
rigen stammen die Ausdriicke ,,Sachprobleme* und ,,Sprachprobleme® — questions
de choses, questions de mots — nicht von Descartes selbst, sondern von den Autoren
der Logik von Port-Royal, Antoine Arnauld u. Pierre Nicole.

11 Siehe Regel 13.5, ibid.: 57.

12 Siehe OD: 89-90.

13 In der zweiten Ausgabe (1664) der Logik von Port-Royal (Teil 1V, Kap. 1I) kommt
eine ausfiihrliche Paraphrase der dreizehnten Regel der Regulee vor, in der Descartes
die Rolle der Zeichen bei der deduktiven Problemldsung bespricht. [Vgl. dazu den
Hinweis der Herausgeber Adam und Tannery in Descartes (AT), Bd. V: 470-488.]
Da der Zusammenhang zwischen der Logik und der Grammatik von Port-Royal auf
der Hand liegt, konnte man nach ideengeschichtlicher Manier die Zeichenauffassung
der Regulce als eine Vorlage fiir den Diskursbegriff der Allgemeinen Grammatik be-
trachten. Doch macht die Archéologie von der Kategorie des Einflusses keinerlei
Gebrauch, sondern geht von der Idee eines gemeinsamen Wissensfeldes aus. Fiir den
Fall des klassischen Wissens ist dieses Feld durch die Figur der Reprisentation und

14,02.2028, 12:17:59.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 4: EXKURS. DAS MEDIUM DES VERGLEICHES IN DEN REGULAE VON DESCARTES | 95

dass dabei gewisse Ausfithrungen des nédchsten Kapitels zur Seinsweise der Spra-
che im klassischen Zeitalter zugleich vorbereitet und vorweggenommen werden.

Worin aber besteht das wesentliche Kennzeichen einer archéologischen Lek-
tiire der Regulee? Eine solche Lektiire muss sich an der Seinsweise der Zeichen,
an dem Verhiltnis der Zeichen zur Konstitution des Wissens, orientieren, So wie
dies im Text der Regule vorkommt. Wir werden daher in der folgenden Lektiire
einerseits die Wissenskonzeption der mathesis universalis (Abschnitt 12) charak-
terisieren und andererseits die Rolle der Zeichen darin (Abschnitt13). Das Resul-
tat einer solche Lektiire lautet: Die Zeichen sind in ihrer klassischen Transparenz
das Medium des universellen Vergleichs der besonderen Reprdsentationen.

12. Die universelle menschliche Erkenntnis
12.1 Die drei Operationen des Denkens

In den ersten acht Regeln der Regulce werden in einigen rohen Anfangsschritten
das Konzept der mathesis universalis und der dazu gehorige Einsatz der drei
geistigen Operationen der Intuition, Deduktion und Induktion im Dienste einer
ordnenden Wissenschaft vorgestellt. ,,Unter [ntuition verstehe ich nicht das
schwankende Zeugnis der sinnlichen Wahrnehmung oder das triigerische Urteil
der verkehrt verbindenden Einbildungskraft, sondern ein so miihelos und deutlich
bestimmtes Begreifen des reinen und aufmerksamen Geistes, dass iiber das, was
wir erkennen, gar kein Zweifel zuriickbleibt, oder, was dasselbe ist: eines reinen
und aufmerksamen Geistes unbezweifelbares Begreifen, welches allein dem
Lichte der Vernunft entspringt und das, weil einfacher, deshalb zuverldssiger ist
als selbst die Deduktion, die doch auch [...] vom Menschen nicht verkehrt ge-
macht werden kann. So kann jeder intuitiv mit dem Verstande sehen, dass er
existiert, dass er denkt, dass ein Dreieck von nur drei Linien, dass die Kugel von
einer einzigen Oberfliche begrenzt ist und Ahnliches, weit mehr als die meisten
gewahr werden, weil sie es verschméhen, ihr Denken so leichten Sachen zuzu-
wenden.“'* Unter Deduktion wird jeder Vorgang verstanden, in dem ein unbe-
kannter Sachverhalt ,,aus etwas anderem sicher Erkanntem mit Notwendigkeit
erschlossen wird [,,concluditur“ls].“16 Doch ist die kartesische Deduktion kein

ihre epistemischen Eigenschaften — vornehmlich ihr Vermégen zur Doppelung im
Zeichen — konstituiert. Deshalb kann die Archdologie zwar zwischen dem Ord-
nungsbegriff der Regule und dem Diskursbegriff der Grammatik von Port-Royal
eine gerade Linie ziehen, im Sinne jedoch nicht des Einflusses, sondern der Folge-
richtigkeit eines und ,desselben‘ Denkens. Vom Gesichtspunkt der Archdologie aus
gesehen, teilen die Regulee und die Grammaire Générale dieselbe Zeichenauffas-
sung.

14 Regel 3.5, Descartes (1972): 10-11. (Hervorh. v. Verf.)

15 Descartes (1973): 10.

16 Regel 3.8, Descartes (1972): 11. (Hervorh. v. Verf.)

14,02.2028, 12:17:59.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST

Schlufl im herkémmlichen Sinne des Wortes, denn sie ist zwar eine Zusammen-
setzung, jedoch nicht von Aussagen allein, sondern ebensosehr von intuitiv er-
kannten einfachen Sachverhalten. Ist sie dann eine Zusammensetzung im Sinne
des Urteils? Die kartesische Deduktion ist weder nur Urteil, noch nur Schluf. Sie
umfaft das Urteilen, wie auch das SchlieBen: juger und raisonner, die beide von
der Logik und Grammatik von Port-Royal unterschieden werden. Die Deduktion
ist (als eine Zusammensetzung von Représentationen) sehr wohl ein Urteil, aber
derart, dass darin die unbekannte und gesuchte Zusammensetzung aus den be-
kannten und vorgegebenen Konstituenten des Subjekts und des Attributs er-
schlossen wird. In anderen Worten besitzt sie, selbst als Zusammensetzung ein-
facher Naturen, den Charakter eines zeitlichen Vorgangs: des Ubergangs zwi-
schen einem Gegebenen und seiner wahren, d.h. deduktiv notwendigen Zusam-
mensetzung. Genau diese Zeitlichkeit aber entscheidet {iber die Differenz zwi-
schen Intuition und Deduktion: ,,Hier also unterscheiden wir die Intuition des
Geistes von der zuverldssigen Deduktion dadurch, dass in dieser eine Art Bewe-
gung oder Zeitfolge erfalit wird, in jener nicht so, und aulerdem, weil zu dieser
die gegenwirtige Evidenz nicht notwendig ist, wie zur Intuition, sondern sie
vielmehr ihre Zuverldssigkeit gewissermalen von dem Gedéchtnis erborgt. Wo-
raus folgt, dass man zwar von jenen Propositionen, die aus den ersten Prinzipien
unmittelbar erschlossen werden, je nach dem Gesichtspunkt sagen kann, dass sie
bald durch Intuition, bald durch Deduktion erkannt werden, von den Prinzipien
selbst dagegen, dass sie nur durch Intuition, von den entfernten Schluflfolgerun-
gen aber, dass sie ausschlieBlich durch Deduktion erkannt werden.«'” Diese ent-
fernteren Schlufifolgerungen aber bestehen aus einer Mehrzahl unmittelbarer De-
duktionen, die in geordneter Folge aufgezdihit werden miissen, damit das darin
Erschlossene ordnungsgemif mit den Anfangstermen (Prinzipien) einer Reihen-
ordnung in Beziehung gesetzt werden kann. Diese Aufzihlung der in einer kom-
plexen SchluBfolgerung enthaltenen Deduktionen heiBt Induktion.'®

12.2 Das Medium als Bruch und Imitation

In einer &lteren Fassung der Regulce versucht Descartes, die wahre Erkenntnis als
einen sachgerechten Einsatz von Intuition, Deduktion und Induktion im Sinne der
terndren Syllogistik seiner Vorgénger, der ,,Dialektiker”, auszuweisen. Nach
einem Zitat von P. Nicolas Poisson'’ aus dieser élteren Redaktion wird — neben

17 Regel 3.8, Ibid.: 12.

18 Regeln 7, 11, Ibid.: 22, 36.

19 Descartes (AT), Bd. X: 476. Kann man aber behaupten, dass es sich bei diesem Zi-
tat um eine zuverldssige Quelle handelt? Gibt es geniigend Anhaltspunkte dafiir,
dass die darin erwéhnte Fassung der Regulee auch wirklich existiert? Dass es bei
diesem Zitat sich tatsdchlich um eine &ltere Redaktion der Regule handeln diirfte,
wird von J. Sirven [Sirven (1928): 174-179] nachgewiesen. Da es aber hier nicht
um eine Descartes-Philologie geht, sondern um die Systematizitit gesagter Dinge
als solcher, ertibrigt sich eine quellenkritische Reflexion dieser Art {iber das Zitat

14,02.2028, 12:17:59.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 4: EXKURS. DAS MEDIUM DES VERGLEICHES IN DEN REGULAE VON DESCARTES | 97

Intuition, Deduktion und Induktion — ein viertes Mittel der wahren Erkenntnis,
der Vergleich mit Hilfe eines Mediums, in einer eigens dafiir aufgestellten Regel
vorgestellt: ,,[...] man muss alle diese Teile [d.h. alle jene Elemente, in die, dem
Vorhergehenden zufolge, ein vorgelegtes Problem aufgelost werden muss] aufei-
nander beziehen, indem man die einen mit den anderen vergleicht [...] Derjenige
Punkt dieser Regeln, der am schwersten in die Praxis umzusetzen ist, ist dieser
letztere; sowohl, weil man die Termini, die man vergleichen muss, nicht genau
kennt, wie auch weil man eines ,,Mittleren“ bedarf, das man in den Schulen ,Me-
dium* nennt und das nicht leicht zu finden ist.«*°

Lange vor der Arbeit an den Regule, bediente sich der frithkartesische Pro-
blembegriff des terndren Mediums der Dialektiker: ,,In jedem Problem muss es
irgendein Medium zwischen zwei Extremen geben, durch das sie sei es explizit,
sei es implizit verbunden werden: wie Kreis und Parabel vermittels eines Kegels
[...]**" Doch in der letzten und einzigen heute noch erhaltenen Redaktion der
Regulce fehlt die von Poisson zitierte Regel. Auch bei den im zweiten Abschnitt
des Discours vorgestellten Regeln fehlt jegliche Bezugnahme auf ein ternéres
Medium des Vergleichs. Was ist geschehen? Eine archiologische Lektiire kann
nicht umbhin, einen Bruch zwischen den zwei Redaktionen der Regula festzustel-
len.”” Fiir die #ltere Redaktion ist die Erkenntnis noch vom terniren Medium be-

von P. Poisson. Wichtig ist allein das mehr oder weniger genaue Datum der Formu-
lierung, ansonsten geniigt es, dass die Formulierung einer fiinften Regel, in der sich
ein terndres Denken bekundet, {iberhaupt und tatsiachlich startfindet. Es ist unerheb-
lich, ob diese Formulierung von Descartes oder von P. Poisson stammt. Entschei-
dend ist die Spannung zwischen einem bindren und einem terndren Denken, die sich
zeigt, sobald man die letzte und uns vorliegende Redaktion der Regule vor dem
Hintergrund des Zitats von P. Poisson betrachtet.

20 Descartes (AT), Bd. X: 476.

21 Descartes (AT), Bd. X: 229 (16-21).

22 Diesen Bruch zwischen den zwei Redaktionen der Regule muss eine archéologische
Analyse insofern vorfinden, als sie das kartesische Denken wesentlich als Ahnlich-
keitskritik betrachtet. Auch die Ideengeschichte kann nicht umhin, vor Descartes
Radikalitét innezuhalten. Stellt sie jedoch einen Bruch fest, so ist sie von ihrem An-
satz her genotigt, ihn wieder wegzuerkldren, d.h. von der Ebene der Aussagen aus-
zuweichen und zur Kategorie des Einflusses zuriickzugreifen. Beispielsweise stellt
Lider Gibe [Gdbe (1972)] einen Bruch zwischen dem Descartes der Regule und
dem ,klassischen* Descartes fest: ,,Frithestens im Winter 1628/9 wird Descartes zu
einem Cartesianer.“ [Ibid.: 1]. Diesen Bruch kennzeichnet er zum einen als ein Ver-
hiltnis der Selbstkritik. Descartes sei ,,auf dem Wege der Selbstkritik derjenigen phi-
losophischen Ansichten, denen er zur Zeit der Niederschrift und Redaktion der Re-
gule anhing, ein Cartesianer geworden®. [Einleitung, Descartes (1972): XVI.] Zum
anderen betrachtet er den Ubergang des frithen Descartes in den ,klassischen als
einen Riickfall von einem desontologisierten, kritisch-anthropologischen Ansatz in
einen metaphysischen. [Siche Gébes Anmerkung zur frithkartesischen Desontologi-
sierung der aristotelischen Kategorien, R1 Anm.1, Descartes (1972): 93-95.] Damit
schldgt der frithe Descartes gewissermaflen den philosophiegeschichtlichen Weg
zwischen Kant und Descartes in umgekehrter Richtung ein, um sodann beim ,,klassi-
schen anzukommen. Zur Erkldrung dieses Bruchs zieht Gébe einen Einflu3 der Ido-

14,02.2028, 12:17:59.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST

herrscht, d.h. von einem Medium des Vergleiches, das in einem vermittelnden
Sonderbegriff inkarniert bzw. inkarnierbar ist. In der neueren Redaktion jedoch
ist das ehemals terndre Medium mit dem neuen (klassischen) Zeichenbegriff zu-
sammengezogen, im Rahmen eines bindr gewordenen Wissens, das sich zwi-
schen den zwei Polen der Reprisentation erstreckt.

Indem also eine archéologische Lektiire den Blick auf die Seinsweise der
Zeichen lenkt, muss sie feststellen, dass die zwei Redaktionen der Regulce durch
einen radikalen Bruch voneinander getrennt sind. Es hat ideengeschichtliche
Versuche gegeben, diesen Abgrund mit Hilfe von Traditionsnachweisen zu {iber-
briicken. So hat etwa J. Sirven das kartesische Konzept der mathesis universalis
mit spitscholastischen Auseinandersetzungen in Verbindung gebracht.” So fiihrt
auch Luder Gébe die mathesis, ihres inhdrenten Anti-Ontologismus wegen, auf
die Scholee dialecticce von Petrus Ramus zuriick. Er identifiziert diesen als einen
jener ,,Dialektiker”, die Descartes in Regel 13.1 der erhaltenen (d.h. neueren)
Redaktion der Regulee imitieren will.** Es gehort zur Wissensdisposition der
Ideengeschichte, diese Imitation im Sinne eines Einflusses auszulegen.

Doch kann eine archiologische Lesart nicht umhin, die kartesische ,,Imita-
tion“ der Dialektiker eher als eine allgemeine Loslosung der universellen mathe-
sis vom terndren Denken (der Renaissance) zu fassen. Sie sieht darin dieselbe
fundamentale Zuriickweisung der Ahnlichkeit, die bereits in dem ersten Satz der
ersten Regel ausgesprochen wird: ,,Es ist eine menschliche Angewohnheit, sooft
man zwischen zwei Dingen irgendeine Ahnlichkeit bemerkt, iiber jedes von bei-
den auszusagen, was man nur fiir eines von ihnen wahr gefunden hat, selbst da,
wo beide verschieden sind.“*’

In der soeben genannten Regel 13.1 schreibt Descartes: ,,Dies eine tun wir
den Dialektikern nach [,,[...] Dialecticos imitamur [...]**]: ebenso wie sie beim
Vortrag der syllogistischen Formen voraussetzen, dass deren Begriffe oder deren
Materie bekannt sei, so fordern auch wir hier im voraus, dass das Problem voll-

lenlehre Bacons in Erwdgung. Durch diesen EinfluB3 sei das frithkartesische Denken
gleichsam aus seinem kritisch-optimistischen Schlummer geweckt worden. Damit
zieht Gébe die ideengeschichtliche Kategorie des Einflusses heran und sieht in Ba-
con den Grund fur die Wende im kartesischen Denken. Die Archéologie kann diese
Kategorie getrost umgehen: Sie setzt zwischen die Idolenlehre Bacons und das Ord-
nungsdenken der letzten Redaktion der Regulce einen Epochenbruch. [Siehe OD: 84]
Diese Abweichung von dem ideengeschichtlichen Resultat Gébes liegt zweifellos an
der Eigenart einer archdologische Lektiire: ihrer Aufmerksamkeit fiir die Seinsweise
der Zeichen. Die Archdologie sieht sich genotigt, zwischen den wahren Signaturen
Bacons und der ordnenden Kraft der kartesischen Zeichen zu unterscheiden.

23 ,Le text des Regule ad directionem ingenii reproduit jusq’a certaines expressions
du passage de Suarez [...] Il nous paraitra, par suite, si vraisemblamble d’affirmer
que notre philosophe a tiré son opinion du texte de Suarez, que nous ne voyons
guere la possibilité de faire autrement. [Sirven (1928): 165, 166.]

24 Siehe seine Anmerkungen zu den Regulce, R1 Anm.1, Descartes (1972): 94-95.

25 Regel 1.1, Ibid.: 3.

26 Descartes (1973): 54. (Hervorh. v. Verf.)

14,02.2028, 12:17:59.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 4: EXKURS. DAS MEDIUM DES VERGLEICHES IN DEN REGULAE VON DESCARTES | 99

kommen verstanden sei. Jedoch unterscheiden wir nicht wie sie zwei Auflenbe-
griffe und einen Mittelbegriff [Medium], sondern betrachten die ganze Angele-
genheit so: Erstens muss in jedem Problem etwas unbekannt sein, sonst wiirde
man es ndmlich vergebens stellen. Zweitens muss eben dieses auf irgendeine
Weise bezeichnet sein, sonst wiren wir nicht darauf festgelegt, eher dies als et-
was beliebiges anderes aufzufinden. Drittens kann es nur durch etwas anderes,
das bekannt ist, so bezeichnet werden.“*” An die Stelle des terniren Gefiiges tritt
die Deduktion als bindre Zeichenrelation. Das heiflit aber nicht, dass die ternére
Logik génzlich zuriickgewiesen wird. Sie wird lediglich aus der philosophischen
Heuristik, d.h. der Logik der intuitiven Entdeckungen und der deduktiven Zu-
sammensetzungen ausgeschlossen. Sie wird aus der ,,Philosophie® in die ,,Rheto-
rik” verwiesen, d.h. in die Didaktik der persuasiven Darstellung, um damit ,,be-
reits bekannte Einsichten anderen einfacher auseinanderzusetzen®.*®

Die Rhetorik imitiert die Philosophie und stellt sie somit dem Lernenden dar.
Und wenn das kartesische Denken in einem ersten Schritt das terndre imitiert®’,
dann nur dazu, in einem zweiten ,,Riickschritt” die Elemente des terndren Syllo-
gismus zu einem Imitierenden zu machen, mit dessen Hilfe das bindre Denken
zutage treten kann. Somit imitiert das bindre Denken das terndre, um dieses um-
gekehrt zum Zweck einer imitativen (und bindren) Darstellung des bindren Den-
kens zu operationalisieren, um damit ,,bereits bekannte Einsichten iiber das bi-
ndre Denken ,,anderen einfacher auseinanderzusetzen. Das geschieht, indem die
»dialektische* Triade aus AuBenbegiffen und Mittelbegriff in die klassische
»Iriade” Bezeichnendes-Bezeichnung-Bezeichnetes tberfithrt wird. Das binédre
Denken imitiert das ternire, das seinerseits wiederum das bindre imitiert. Damit
erscheint die doppelte Imitation as die Doppelung der Représentation, die als das
Wesen des klassischen Zeichens definiert wird, so dass es sich um eine reflexive
Selbstbezeichnung des bindren Denkens handelt.

Dabei gehort die Imitation konstitutiv zu einer der grundlegendsten Opera-
tionen der kartesischen Methode, dem deduktiven Vergleich. Sie ist das von der
Erkenntnis in den Dienst genommene Zeichenverhiltnis, und es wird in ihr eine
unbekannte und bezeichnete Natur von einer bekannten und bezeichnenden de-
duziert. So imitiert eine beliebige bekannte Naturkraft die unbekannte ,,Natur des
Leuchtens zur Berechnung der anaklastischen Linie”’, oder das mechanische
Siegel-Wachs-Modell den Gesichtssinn®' zur Erklirung des Sehvermdgens.

Es liegt daher auf der Hand, dass die Imitation nicht dasselbe ist wie die
wildwuchernden Ahnlichkeiten, die von der Einbildungskraft vorgelegt werden.
Der Imitation sind engere Grenzen gesetzt. Das Imitierende (in Regel 13.1 die
ternédre Dialektik des Renaissance-Wissens) und das Imitierte (die mathesis) sind

27 Regel 13.1, Descartes (1972): 55. (Hervorh. v. Verf.)
28 Regel 10.5, ibid.: 35.

29 Regel 13.1, ibid.: 55.

30 Siehe Anhang zu Regel 8, ibid.: 90.

31 Regel 12.5, ibid.: 40.

14,02.2028, 12:17:59.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST

nicht durch ein ontologisches Band, durch eine wesentliche Ahnlichkeit, mitei-
nander verkniipft. Die ternéire Ahnlichkeit wird von der Imitation in den Dienst
einer Didaktik der Darstellung genommen: Von ihr wird die bindre Représenta-
tion ihrerseits reprdsentiert. Vom Gesichtspunkt des klassischen Denkens aus
sind die Ahnlichkeit und die Reprisentation einander nicht dhnlich. Vielmehr
sind sie voneinander in der gleichen Weise verschieden wie das Représentierende
vom Représentierten. Thre Beziehung ist lediglich die einer stellvertretenden
Verweisung, das heifit: der repriasentierenden Bezeichnung.

Der kartesischen Imitation sind, wie gesagt, engere Grenzen gesetzt als den
spontanen Ahnlichkeiten der Einbildungskraft. Einer genauen Lektiire der Regule
kann eine mehrfach wiederkehrende Unterscheidung zwischen ,,imitatio und
»analogia“, bzw. zwischen der ,,nicht bloBen® und der ,,bloen” Analogie, nicht
entgehen. Das Imitierende und das Imitierte sind zwar voneinander verschieden,
doch miissen sie an einer gemeinsamen Natur ,teilhaben‘*? — wobei, wie gesagt,
»Natur” nichts Ontologisches im Sinne des Renaissance-Denkens meint, sondern
die Weise des Erkanntseins, d.h. des Reprisentiertseins oder der Représentation.
Diese ,,gemeinsame Natur®, die beispielsweise im Falle des Mafles die Malleinheit
ist™, ist die Basis der Vergleichbarkeit und das Medium des Vergleiches des Imi-
tierenden und des Imitierten. Man darf einen bestimmten koérperlichen Vorgang
durch einen anderen darstellen, z.B. den Vorgang der Aufnahme der Eindriicke
vom Gemeinsinn in die Einbildungskraft durch den Vorgang des Aufdriickens
eines Stempels auf Wachs. Denn: Beide sind korperliche Vorgédnge und haben an
der gemeinsamen Natur der Ausdehnung teil.** Dieser Vergleich der zwei korper-
lichen Vorgidnge ist nicht als bloBe Analogie gemeint, sondern als eine zuldssige
Imitation. Dagegen wire der Gebrauch der Siegel-Wachs-Analogie fiir den Vor-
gang der Reprisentation der Bilder der korperlichen Einbildungskraft durch die
Ideen des unkdorperlichen Verstandes keine Imitation, sondern ,,nur als Analogie“3 5
[,,[...] analogiam tantum [...]*°] zu fassen. Denn der Verstand und die Einbil-
dungskraft haben nicht an der gemeinsamen Natur der Ausdehnung teil.

Dagegen darf das terndre Denken der Dialektiker zur imitativen Bezeichnung
des biniren Denkens der mathesis universalis herangezogen werden®’. Denn ers-
tens sind beide, trotz ihrer radikalen Unterschiedenheit, doch Denkweisen: Sie
haben folglich an der gemeinsamen Natur des Geistigen teil. Zweitens ist beiden
als Denkweisen gemeinsam, dass die Gegebenheiten des Problems bekannt sind:

32 Regel 14.1, ibid.: 61.

33 ,,Die Einheit ist diejenige gemeinsame Natur, von der wir [...] sagten, dass an ihr
alles, was miteinander verglichen wird, auf gleiche Weise teilhaben miisse.” Regel
14.19, ibid.: 70.

34 Regel 12.5, 7, 8, ibid.: 40-42.

35 Regel 12.10, ibid.: 42.

36 Regel 12.10, Descartes (1973): 41.

37 Regel 13.1, Descartes (1972): 55.

14,02.2028, 12:17:59.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 4: EXKURS. DAS MEDIUM DES VVERGLEICHES IN DEN REGULA VON DESCARTES | 101

fiir das terndre Denken als blofle Daten und fiir das bindre Denken zudem noch
als bekannte Zeichen des unbekannten Gesuchten.

12.3 Doppelung der Methode

Zwischen der terndren Syllogistik und der bindren Deduktion, zwischen der ilte-
ren und der neuen und einzigen uns erhaltenen Redaktion der Regulee besteht
also ein Bruch, und die in Regel 13.1 ins Werk gesetzte Imitation leistet nicht nur
eine Darstellung der universellen mathesis, sondern, in ebensolchem Mafe, eine
Zuriickweisung der Ahnlichkeit. Diese Zuriickweisung, die dem Gesamttext der
Regulcee ab dem ersten Satz der ersten Regel eingeschrieben ist, konstituiert die
neue Methode. Sie nimmt die Form einer immer genauer werdenden Unterschei-
dung bzw. Analyse an. Als erstes geht daraus der Unterschied zwischen dem Re-
prasentierenden und dem Représentierten hervor, und damit tiberhaupt die Figur
der Reprisentation. Die fortgesetzte Anwendung der Methode bewirkt dann, dass
aus der anfinglich verworrenen Ahnlichkeit eine Ordnung der Identititen und
Unterschiede hervorgeht.

Eine archdologische Lektiire der Regule weist die mathesis als ein Ereignis
in der Geschichte des Denkens auf. Zur Logik des Ereignisses aber gehort die
Untrennbarkeit von Bruch und Doppelung. Denn zum Ereignis gehort dreierlei:
(1) ein Bruch; (2) im Ausgang vom Bruch, die reflexive Bewegung der nichiposi-
tiven Affirmation®® des Bruchs; und (3) die Doppelung zwischen dem origindren
und spontanen Bruch einerseits und dem affirmierten und dadurch zur Figur der
Représentation geronnenen Bruch andererseits. Da die neue Methode sich als ein
Bruch mit dem terndren Denken der Dialektiker konstituiert, kann sie sich auf
nichts ihr Vorgéngiges berufen. Sie kann an keine ,, Tradition* ankniipfen. Sie ist
folglich auf sich selbst zuriickgeworfen und kann sich betétigen, nur indem sie
sich verdoppelt und damit erst ihre operativen Mittel an die Hand gibt.

Zu diesen Mitteln gehoren nicht nur die von Descartes ausdriicklich genannten
Krifte des Verstandes, der Einbildungskraft, des Gemeinsinns, sondern auch — wie
wir spéter sehen werden — die Kraft der Zeichen. Die Doppelung der Methode ent-
spricht der wichtigsten Eigenschaft des klassischen Zeichens als einer in sich ge-
doppelten Reprisentation. Denn es geschieht bei der Anwendung dieser Methode
eine eigentiimliche Wiederholung des Bruchs mit der Ahnlichkeit: Die Analyse
der Ahnlichkeit (in eine Identitit und eine Differenz) findet sich in einem ersten
und grundlegenden Schritt von sich selbst analysiert und dargestellt, wie wir gleich
sehen werden. Diese Wiederholung aber gehort konstitutiv zum klassischen Zei-
chenverhiltnis im Allgemeinen. Das Zeichen ist eine Reprisentation, in der nicht
nur das Représentierte, sondern zugleich die Représentation dieses Représentierten

38 Zum Begriff der nichtpositiven Affirmation und deren Rolle bei der Schreibung
einer diskontinuierlichen Geschichte des Wissens siche Kapitel 14 und 15 der vor-
liegenden Arbeit.

14,02.2028, 12:17:59.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST

sichtbar wird. Die Differenz (d.h. der Bruch) zwischen dem Reprisentierenden und
dem Reprisentierten manifestiert sich in einer inneren Spiegelung der bezeichnen-
den Idee. Darauf kommen wir im néchsten Kapitel zurtick.

Diese der neuen Methode inhdrente Doppelung wird in der achten Regel an-
gesprochen: ,,.Diese Methode dhnelt nun denjenigen handwerklichen Techniken,
die keiner Unterstiitzung durch andere bediirfen, sondern selbst an die Hand ge-
ben, wie man ihre Instrumente herstellen muss. Wenn ndmlich jemand eine von
ihnen, etwa die Schmiedekunst, betreiben wollte und keinerlei Instrumente zur
Verfiigung hitte, so wire er am Anfang freilich gezwungen, einen harten Stein
oder ein Stiick Roheisen als Ambof3, einen Felsblock als Hammer zu nehmen,
Holzer zu Zangen zurechtzumachen und anderes dergleichen nach Bedarf zu-
sammenzusuchen. Hiermit schlieSlich versehen, wiirde er nicht sofort Schwerter,
Helme und iiberhaupt keine eisernen Werkstiicke fiir den Gebrauch anderer zu
schmieden versuchen, sondern vor allem Hammer, Ambof3, Zangen und das Ub-
rige, was er selbst gebrauchen kann, anfertigen.“*> Was an dieser Stelle auffillt,
ist der scheinbare Widerspruch zu den Ausfiihrungen in Regel 1.1, in denen jede
Ahnlichkeit zwischen Handwerk und Wissenschaft — und damit die Ahnlichkeit
selbst — ausgeschlossen und der fundamentale Unterschied zwischen den korper-
lichen Besonderungen des Handwerks und der geistigen Universalitit der
menschlichen Weisheit festgestellt wird. Die universelle Wissenschaft ist vom
Handwerk nicht weniger verschieden als der Verstand vom Ké&rper, ,,das Blut
vom Knochen oder die Hand vom Auge.“* Und doch wird in Regel 8.4 die Ahn-
lichkeit zwischen Handwerk und der neuen Methode offen behauptet. Diese Un-
stimmigkeit riithrt daher, dass in der deutschen Fassung der Unterschied zwischen
similitudo und imitatio nivelliert, und an die Stelle beider das Wort ,,Ahnlichkeit
eingesetzt worden ist. In Regel 1.1 ist von einem ternédr-ontologisches Band (si-
militudo) die Rede"!, in Regel 8.4 hingegen von einer Imitation zum Zweck des
Ubergangs von einem bekannten Phéinomen aus dem Bereich des Handwerks
zum unbekannten der mathesis*?. Der Boden dieser Imitation aber ist nichts On-
tologisches: Die gemeinsame ,,Natur®, die hier den Vergleich zwischen der mat-
hesis und einem bestimmten Typ Handwerks gestattet, ist der Ereignischarakter
— d.h. erstens die Eigenschaft, ohne Stiitze in einer vorausgesetzten Denkweise
oder einem anderen Handwerk zu sein; und zweitens die Kunstfertigkeit, die der
Anwendung auf sich selbst entspringt und die den Ausgangspunkt mit einem
Endpunkt verbindet, d.h. einem Produkt bzw. der Losung eines Problems. Beide,
die Wissenschaft wie auch das Handwerk beginnen ohne Stiitze in einer Autori-

39 Regel 8.4, ibid.: 27.

40 Regel 12.10, ibid.: 42.

41 ,,Ea est hominum consuetudo, ut, quoties aliquam similitudinem inter duas res agno-
scunt, de utraque judicent, etiam in eo in quo sunt diversae, quod de alterutra verum
esse compererunt.” [Regel 1.1, Descartes (1973): 2. (Hervorh. v. Verf.)]

42 ,Haec methodus siquidem illas ex mechanicis artibus imitatur [...]“ [Regel 8.4,
ibid.: 26. (Hervorh. v. Verf.)]

14,02.2028, 12:17:59.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 4: EXKURS. DAS MEDIUM DES VERGLEICHES IN DEN REGULA VON DESCARTES | 103

tit, sondern setzen ein mit der Schaffung einer Methode bzw. der Werkzeuge.
Die Wissenschaft erweist sich als die methodische Produktion der Ordnung aus
Unordnung, und das Handwerk als die technisch-intrumentelle Produktion der
Artefakte aus Rohstoffen.*

Im Rahmen dieser imitativen Beziehung zwischen Handwerk und Wissen-

schaft empfiehlt Descartes, ibungshalber und zur Vorbereitung auf die universel-
le Ordnungswissenschaft, die sorgfiltige Beobachtung verschiedener handwerk-
licher Kiinste, d.h. ganz unbedeutender und héchst simpler ,,Verfahrensweisen
[...], in denen eine Ordnung herrscht, wie z.B. die Technik* der Leine- und Tep-

43

44

Weniger als zweihundert Jahre spédter wird Hegel in der Epoche des Menschen
Reinhold eine Identifizierung zwischen Wissenschaft und Handwerk unterstellen
und diese kritisieren: ,,Man sieht, dal dem Zwekke einer solchen Untersuchung eine
Vorstellung von Philosophie zu Grunde liegt, nach welcher diese, eine Art von
Handwerkskunst wire, die sich durch immer neuerfundne Handgriffe verbessern
lasst; jede neue Erfindung setzt die Kenntnif3 der schon gebrauchten Handgriffe und
ihrer Zwekke voraus; aber nach allen bisherigen Verbesserungen bleibt immer noch
die Hauptaufgabe, die sich Reinhold nach allem so zu denken scheint, dal nemlich
ein allgemeingiiltiger letzter Handgriff zu finden wire, wodurch fiir jeden, der sich
nur damit bekannt machen mag, sich das Werk selbst macht. [Hegel (1801): 10.]
Anstelle von ,,Verfahrensweisen oder ,,Technik* miissten eher die neutraleren Aus-
driicke ,,Kiinste* bzw. ,,Kunstfertigkeiten® (,,artes im lateinischen Original, ibid: 32)
eingesetzt werden. Man sollte nicht aus dem Auge verlieren, dass die Logik von Port-
Royal den Titel ,,la logique ou /’art de penser trégt, und dass ebenfalls die Gramma-
tik von Port-Royal im Titel den Ausdruck ,,/’art de parler” fithrt. Dem Denken, dem
Sprechen und den verschiedenen handwerklichen Tétigkeiten ist eine Art von Kunst
oder Kunstfertigkeit gemeinsam. Die Aufgabe einer Kunst aber besteht darin, Regeln
zu geben. [Vgl. ,Einleitung®, Foucault (1969), Schriften I, Nr. 60: 941.] Doch ist die
Regel keineswegs eine ,,duBere Vorschrift, die gestatten wiirde, zur Wahrheit zu ge-
langen (oder nicht); sie ist eine Bedingung der Existenz, die zugleich Garantie der
Wahrheit ist; sie ist das gemeinsame Fundament dessen, was existiert, und der wah-
ren Erkenntnis davon®. [/bid.] Somit gehort die Regel konstitutiv zur Figur der Re-
présentation, die das Sein und die Erkenntnis des Seins aneinander bindet. Und die
Kunst, Regeln zu geben, ist die Kunst der konstruktiven Freilegung der fundamenta-
len Ordnung der Reprisentationen. (Demnach konnten die kartesischen Regulce auch
,L’art d’ordonner”, ,,Die Kunst des Ordnens* heiflen, denn sie liefern die Regeln zur
Ausrichtung des Geistes, d.h. zur Herstellung von Reihenordnungen, in denen sich
die Richtigkeit und Ausrichtung des Denkens manifestiert. Umgekehrt konnte die
Logik von Port-Royal auch heiflen: ,,Regeln zur Ausrichtung des Denkens®, und die
Grammatik: ,,Regeln zur Ausrichtung des Sprechens®.) Dem Denken, dem Sprechen
und den verschiedenen handwerklichen Tétigkeiten ist also gemeinsam: eine Kunst
des Ordnens. Dieses Gemeinsame zwischen Handwerk und Wissenschaft gestattet
eine imitative Kennzeichnung der wissenschaftlichen Ordnung als Gewebe oder Tex-
tur, in der die Représentationen mit Hilfe von Zeichen zu Tableaus gekniipft werden.
Deshalb sind Descartes’ Beispiele aus der Strick- und Webekunst nicht zufillig. Man
muss sie eher als den strengen Einsatz einer imitatio betrachten. An die Stelle des
Welt-Buches der Renaissance ist der Text (Textur, Gewebe) der Erkenntnis getreten.
Siehe dazu den ersten Abschnitt des ndchsten Kapitels.

14,02.2028, 12:17:59.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST

pichweber oder der Frauen, wenn sie stricken oder die Fédden zu einem Strick-
muster von unbegrenzter Mannigfaltigkeit zusammenwirken [...]**

Soviel jedenfalls geht aus der angegebenen Stelle hervor: Die Methode des
neuen Wissens, gerade weil sie mit dem terndren Denken bricht, kann sich auf
nichts ihr Vorgéngiges stiitzen, sie dhnelt (steht in einer imitatio zu) ,,denjenigen
handwerklichen Techniken46, die keiner Unterstiitzung durch andere bediirfen,
sondern selbst an die Hand geben, wie man ihre Instrumente herstellen muss®.
Die Methode ist auf sich selbst zuriickgeworfen, sie muss sich verdoppeln, ihre
ordnende und analysierende Kraft muss zuallererst auf sich selbst angewandt
werden, damit ihre Regeln schérfer zutage treten konnen. Die Regeln dieser Me-
thode, die in den ersten sieben Regeln nur anfangsweise herausgestellt werden
konnten, miissen erst durch diese ihre erste Anwendung (auf sich selbst) zu taug-
lichen Instrumenten gemacht werden, bevor sie auf die gew6hnlichen Probleme
des mathematisch-wissenschaftlichen Alltags angewandt werden konnen: ,,Da
wir jetzt am Anfang nur gewisse kunstlose Regeln*’ finden konnten, die unserem
Geiste vielmehr angeboren scheinen als durch Kunst erworben, so lehrt uns jenes
Beispiel [die Schmiedekunst als Imitation der universellen Methode], dass wir
nicht sofort versuchen diirfen, mit ihrer Hilfe philosophische Streitfragen zu ent-
scheiden oder verwickelte mathematische Probleme aufzulésen, sondern dass wir
sie zuvor dazu beniitzen miissen, um alles andere, was zur Priifung der Wahrheit
notwendiger ist, mit groBtem Eifer zu durchforschen [...] Nichts Niitzlicheres
aber gibt es hier zu untersuchen, als was die menschliche Erkenntnis sei und
wieweit sie sich erstrecke.“*® Um aber diese in Regel 8 gestellte Frage nach den
Grenzen der menschlichen Erkenntnis — was zugleich die Grenzen der neuen
universellen Methode heilt — zu beantworten, miissen die Regeln 1 bis 7 zum
ersten Mal in Anwendung gebracht werden, und zwar in bezug auf sich selbst.

12.4 Das Tableau der menschlichen Erkenntnis

Die Beantwortung der Frage nach den Grenzen der menschlichen Erkenntnis be-
ruht einerseits auf dem bereits vollzogenen Bruch mit der Ahnlichkeit, und ande-
rerseits auf einer Doppelung der Methode. Der Bruch mit der Ahnlichkeit nimmt
die Form einer Zerlegung (Analysis) der Ahnlichkeit an, womit die einheitliche
Welt des terndren Denkens auseinanderfillt und die Erkenntnis als ein geordneter
Zusammenhang ihrer eigenen Elemente hervorgeht. Damit erst wird die bindre
Methode in ihren groben Ziigen sichtbar. Die Doppelung der Methode, ihre An-
wendung auf sich selbst (als ihre erste Anwendung tiberhaupt), ldsst erst die

45 Regel 10.2, Descartes (1972): 32.

46 Wie bereits angemerkt, handelt es sich hier um eine Imitation der neuen Methode
durch das Beispiel gewisser mechanischer Kiinste: ,,Haec methodus siquidem illas
ex mechanicis artibus imitatur [...]“. [Regel 8.4, Descartes (1973): 26.]

47 Regeln 1-7, Néheres: Regeln 5, 6, 7., ibid.

48 Regel 8.4-5, ibid.: 27-28.

14,02.2028, 12:17:59.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 4: EXKURS. DAS MEDIUM DES VERGLEICHES IN DEN REGULA VON DESCARTES | 105

friihkartesische Anatomie der Erkenntnis*’ in Erscheinung treten. Wir geben nun
diese Anatomie kurz wieder, damit wir im nichsten Abschnitt in der Lage sind,
den Begriff der klassischen Erkenntnis und die Rolle der Zeichen als Medium
des Vergleiches genauer herauszustellen.

Zunichst muss unterschieden werden zwischen uns, die wir erkennen, und
den von uns erkannten Dingen. Wir selbst sind so beschaffen, dass wir entweder
augenblicklich und rezeptiv (d.h. in der Weise der Intuition), oder im Element
der Dauer und zusammensetzend (d.h. in der Weise der Deduktion) erkennen.
Dementsprechend gibt es zwei Arten von erkannten Dingen oder Objekten: Der
Intuition entsprechen die einfachen Objekte und der Deduktion die zusammenge-
setzten. Die einfachen, intuitiv erkennbaren Objekte liegen der Erkenntnis in der
Form von Propositionen, d.h. der unmittelbaren GewiBheit intuitiv evidenter
Daten, vor. Sobald aber zudem noch die wahre Zusammensetzung dieser Daten in
Frage steht, liegt ein Problem vor.

Die Einteilung der Erkenntnis in ihre verschiedenen Vermégen fillt unter-
schiedlich aus, je nach dem, ob man auf die Gegenwart der Erkenntnis oder auf
ihre Vergangenheit Bezug nimmt. Zieht man die Gegenwart der Erkenntnis in
Betracht, so muss man die Augenblicklichkeit der Intuition von dem Bewe-
gungscharakter der Deduktion unterscheiden, die in einem zeitlichen Ablauf von
einem Term zum anderen fiihrt. Zieht man aber die Vergangenheit der Erkennt-
nis in Betracht, so zeigt sich die einfache Deduktion nicht mehr als Bewegung,
sondern als intuitiv einsichtiges Ende und Resultat der Bewegung.”® Somit tritt in
diesem epistemologischen Vergangenheitsbezug nicht mehr die einfache Deduk-
tion der Intuition gegeniiber, sondern die Induktion als eine erschopfende und
geordnete Aufzihlung der einfachen und vergangenen Deduktionen, die in einer
komplexen Schluflfolgerung zusammengekettet sind.

Damit ist zundchst zwischen einfachen und zusammengesetzten Objekten, Pro-
positionen und Problemen, Intuition und Deduktion, Intuition und Induktion unter-
schieden worden. Eine Betrachtung der Hilfsmittel der Erkenntnis fiihrt zu einer
weiteren Verfeinerung dieser Unterscheidungen. Die sinnlichen Eindriicke gelan-
gen von den dufleren Sinnen als Figuren zum Gemeinsinn, die dann von diesem auf
die Fliche der Einbildungskraft eingezeichnet werden. Diese Figuren in der Einbil-
dungskraft kénnen vermoge des Geddchtnisses erhalten bleiben, auch nachdem die
urspriingliche Reizung der duBeren Sinne verschwunden ist. Es gibt drei verschie-
dene Moglichkeiten intuitiver Erkenntnis, und diesen entsprechen drei Klassen von
Objekten. Wenn sich der reine Verstand, der von allem Kérperlichen génzlich ver-
schieden ist, den korperlichen Figuren der Einbildungskraft zuwendet, dann handelt
es sich um die Intuition eines materiellen Objektes. Wenn der reine Verstand sich

49 Regel 12, ibid.

50 ,,Wenn wir sie [die Deduktion] aber als schon vollzogen betrachten, [...] dann stellt
sie keine Bewegung mehr, sondern das Ende einer Bewegung dar und daher unter-
stellen wir, dass sie durch Intuition eingesehen werde, wenn sie einfach und durch-
sichtig, nicht aber, wenn sie vielfach und verwickelt ist.“ [Regel 11.2, ibid.: 36.]

14,02.2028, 12:17:59.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST

allein sich selbst zuwendet, dann handelt es sich um die Intuition eines intellektuel-
len Objektes. Die dritte Klasse von Objekten besteht aus den allgemeinen Objekten,
die abwechselnd den materiellen wie den intellektuellen Objekten zugesprochen
werden konnen, und die in terndren Schlufifolgerungen als Mittelbegriffe bzw. Ge-
meinbegriffe figurieren. Wenn nun diese intuitiv erfaliten Objekte zeichenartig auf
ihre notwendigen Zusammensetzungen verweisen, dann liegt eine einfache Deduk-
tion vor. Wenn schlieB8lich der reine Verstand sich dem Gedéchtnis zuwendet, dann
geschieht entweder eine einfache Intuition eines vergangenen Sachverhaltes, oder
eine induktive Aufzidhlung vergangener Deduktionen.

Das friihkartesische Topogramm der Erkenntnis sieht folgendermafBen aus:

Erkenntnis
l
Erkenntnisweisen Erkenntnisobjekte
l
Gegenwart Vergangenheit einfach zusammengesetzt
| | | (Intuition) (Deduktion)
Intuition Deduktion | | |
| intellektuell materiell allgemein
Verstand
Bezeichnung
Einbildungskraft | |
Gemeinsinn Intuition Induktion
Deduktion |
| Aufzahlung
Verstand
I
Einbildungskraft
I
Gedéchtnis

Abbildung 1: Das Tableau der menschlichen Erkenntnis

Dieses Tableau der in ihre Elemente eingeteilten Erkenntnis ergibt sich aus der
fortgesetzten Spaltung (Analyse) der Ahnlichkeit, die bereits in dem ersten Satz
der Regule angekiindigt wird und der gemél die Erkenntnisweisen und die Er-
kenntnisobjekte einander nicht mehr dhnlich sind, sondern durch das neugeartete

14,02.2028, 12:17:59.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 4: EXKURS. DAS MEDIUM DES VERGLEICHES IN DEN REGULAE VON DESCARTES | 107

Band der Reprisentation unterschieden und zusammengehalten werden. Welche
Stelle nun gebiihrt den Zeichen in diesem neuen Raum der Erkenntnis?

13. Die Rolle der Zeichen
in der universellen Erkenntnis

13.1 Das Zeichen zwischen Proposition und Problem

Aus der Zusammenarbeit von Verstand, Einbildungskraft und Gemeinsinn geht
die Intuition der einfachen Objekte hervor. Aus der Zusammenarbeit von Ver-
stand, Einbildungskraft und Gedéchtnis geht die Deduktion der zusammengesetz-
ten Objekte hervor. Nun wird in jeder Erfahrung (Reprisentation) entweder ein
Seiendes oder eine Frage vorgelegt. Daraus ergibt sich die Unterscheidung zwi-
schen Propositionen und Problemen, zwischen Gegebenem und Aufgegebenem.”

In Propositionen sind entweder intuitiv erfalite oder bereits deduzierte Sach-
verhalte und ihre Verbindungen gegeben.”> Da diese Gegebenheiten aufgrund
ihrer Evidenz nicht falsch sein kénnen und das Gesetz vom ausgeschlossenen
Dritten gewahrt bleibt, miissen sie wahr sein.”® In einer Proposition kann die
Frage nach der Wahrheit gar nicht erst aufkommen. Vielmehr ist darin die
Wahrheit mit dem Gegebenen mitgegeben, denn eine Proposition legt nur vor,
was bereits bekannt ist.

In Problemen hingegen steht die Wahrheit eines Gesuchten zur Frage.”* Die
Entscheidung dieser Frage setzt voraus, dass in einem Problem, aufler dem Ge-
gebenem, ein Zeichenverhdltnis vorkommt: als Wegweisung fiir die Entschei-
dung iiber die Wahrheit des Gesuchten. Das Gegebene fungiert als Zeichen des
Gesuchten und dieses Zeichenverhiltnis lenkt den Gang der Deduktion des Ge-
suchten aus dem Gegebenen. Oder: Das Gesuchte ist zugleich die wahre Zusam-
mensetzung und das Bezeichnete der bekannten Sachverhalte.” Wir werden spi-
ter sehen, dass es auer dem deduktiven Gebrauch auch einen ,propositionalen’
Gebrauch der Zeichen gibt. Das heift, die Zeichen dienen nicht nur dazu, von
einem Gegebenen zu einem Gesuchten zu fithren: Sie kénnen auch Medium der
Gebung des Gegebenen sein. Daraus folgt, dass die Verbindung zwischen einem
Bezeichnenden und einem Bezeichneten entweder notwendig oder arbitrér sein

51 Regeln 12.27, 13.2-3, ibid.: 53-54, 56-57.

52 Dieser etwas eigensinnige Gebrauch des Ausdrucks ,,Proposition® wird in der Logik
von Port-Royal, die auf demselben epistemischen Boden steht wie die Regule, auf-
gegeben. Dort wird diesem Ausdruck ihre noch heute gingige Bedeutung eines
Urteils zuriickgegeben: ,,Ce jugement s’appelle aussi proposition, et il est aisé de
voir qu’elle doit avoir deux termes [...]“. [Arnauld/Nicole (1662): 105.]

53 Siehe Regeln 12.16, 12.19, ibid.: 46-47, 48-49.

54 ,,Wir verstehen aber unter Problemen alles, wobei Wahr und Falsch vorkommen
kann.” Regel 13.2, ibid.: 56.

55 Regeln 12.21, 12.27, 13, ibid.

14,02.2028, 12:17:59.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST

kann. Als Medium der Deduktion ist die Zeichenrelation notwendig. Als Medium
der Proposition jedoch ist sie arbitrar.

Konstitutiv fiir ein Problem sind jedenfalls (a) ein Bekanntes, (b) ein Gesuch-
tes und (c) ein Zeichenverhéltnis. Und da es sich um ein Zeichenverhiltnis im
klassischen Sinne handelt, ist die Verbindung zwischen dem Bekannten und dem
Gesuchten eine bindre. Die Losung des Problems kommt ohne die ternére Inkar-
nation des Zeichens in einem Mittelbegriff aus und setzt den unmittelbaren deduk-
tiven Vergleich zwischen zwei AuBlenbegriffen — dem Bekannten und dem Ge-
suchten — ein. Das binédre Zeichen dient als Medium des deduktiven Vergleichs,
was soviel besagt wie: Die Bezeichnungsrelation enthilt die Moglichkeit der De-
duktion. Denn die Materie des Problems wird insofern als Zeichen erfaf3t, als in
ihr die Bedingungen erkennbar sind, die den Inhalt des Gesuchten eingrenzen.>

Beim Ubergang von der Materie des Problems zu ihren deduktiv gesuchten
Zusammensetzungen geschieht notwendigerweise der Gebrauch von Zeichen.
Das heift: Fiir den Weg des deduktiven Zusammensetzens, das zu den Hauptta-
tigkeiten der Erkenntnis zdhlt, ist das bindre Zeichenverhiltnis konstitutiv. Des-
halb sind die Zeichen keinesfalls nur eine duBere Fassade oder blofe Uberset-
zung des Denkens. Sie gehoren vielmehr ins innerste Verhéltnis des Denkens: in
die Relation des Urteils bzw. der SchluBfolgerung, denn diese beruht als solche
in einer Relation der Bezeichnung.

Die Zeichen weisen den Weg der Deduktion. Und dieser Weg endet mit einer
bestimmten Zusammensetzung aus der ganzen Vielfalt moglicher Zusammenset-
zungen, die von der Ahnlichkeit — als einer chaotisierenden Kraft und Tendenz
der Einbildungskraft’” — vorgelegt werden. Unter allen diesen Zusammensetzun-
gen wihlt die Deduktion eine einzige als eine notwendige aus. Damit leistet sie
nicht nur eine beliebige Zusammensetzung der einfachen Naturen, sondern eine
Affirmation, d.h. eine Selektion dieser Zusammensetzung als einer notwendigen.

Intuition und Deduktion gehoéren also entgegengesetzten Bewegungen an:
Die Intuition ist Ziel und Ende der Analyse, die Deduktion hingegen ist der Be-
ginn der Synthese. Und die Erkenntnisbewegung bedient sich beider. Sie setzt ein
mit einem Vergleich der spontanen Ahnlichkeiten, und der Vergleich endet mit
einer analytischen Isolierung der evidenten Identititen. Am Ende einer Kritik der
Einbildungskraft und Analyse der Ahnlichkeit findet die Intuition statt, als ein
Augenblick der vollkommenen Durchléssigkeit fiir die evidenten und einfachen
Naturen. Demgegeniiber zeigt sich die Deduktion als Beginn einer erneuten Zu-
sammensetzung dieser Naturen.”® Wihrend die Intuition auf die Evidenz des ein-

56 Siehe Regel 13.9. Ibid.: 58.

57 Descartes spricht vom ,triigerische[n] Urteil der verkehrt verbindenden Einbil-
dungskraft“ [Regel 3.5, ibid.: 10.]

58 Das erste Resultat dieser analytisch-synthetischen Operation ist das Urteil: ,,Aprés
avoir congu les choses par nos idées, nous comparons ces idées ensemble; et, trou-
vant que les unes conviennent entre elles, et que les autres ne conviennent pas, nous

14,02.2028, 12:17:59.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 4: EXKURS. DAS MEDIUM DES VERGLEICHES IN DEN REGULA VON DESCARTES | 109

fachen Objektes trifft, funktioniert die Deduktion als Affirmation des zusam-
mengesetzten Objektes.

Beide, die Analyse der Ahnlichkeit wie auch die deduktive Synthese haben
zum Ausgangspunkt den Vergleich von zwei Reprisentationen. Und in beiden
Operationen, der Analyse wie auch der Synthese, findet der Gebrauch von Zei-
chen statt. Daraus kann man zwei unterschiedliche Verwendungen des Zeichens
entnehmen. Es gibt eine analytische bzw. artikulatorische Verwendung, in der das
Zeichen ein Objekt (das Gesuchte eines Problems) hervorhebt. Und es gibt eine
synthetische Verwendung, in der das Zeichen eine Verbindung (die Représenta-
tion des Gesuchten durch das Bekannte) erzeugt. Man kann durchaus im Text der
Regulce ein feines Schwanken zwischen diesen beiden Verwendungen des Zei-
chens feststellen. Am Ende von Regel 12.14 wird die Zusammenarbeit des Ver-
standes mit der Einbildungskraft als eine Tatigkeit des Verstandes bestimmt, in
der ,er die Bilder dessen, was materiell ist, intuitiv erfasst>’. Die Figuren der
Einbildungskraft sind in diesem Falle Bilder, d.h. Zeichen, die in der Weise einer
imitativen Artikulation materielle Objekte herausgreifen. In Regel 12.24 hingegen
wird das Gesuchte der Deduktion der Natur des Magneten als eine ,,Vereinigung
von einfachen Naturen“®® bestimmt. In diesem Falle ist es eine Vereinigung bzw.
Verbindung, die von der Materie der Deduktion bezeichnet wird.

In jeder einzelnen Zeichenrelation finden beide Verwendungen statt. Einer-
seits findet eine analytische Hervorhebung eines repriasentierten Objektes aus
einem Geflecht der Ahnlichkeiten statt. Andererseits findet die Verbindung dieser
Objektreprasentation mit einem sie bezeichnenden Element statt, wobei diese
Verbindung ihrerseits in Erscheinung treten muss.”’ Somit leistet das Zeichen
zwei distinkte Représentationen: Représentation der Représentation eines Objek-
tes und Reprisentation der Verbindung dieser Représentationen selbst. Das sind
die zwei Momente dessen, was von der Archéologie als die Doppelung der Repri-
sentation charakterisiert wird. Das Zeichen ist die in sich gedoppelte Reprisenta-
tion.

Wenn man die in spontanen Ahnlichkeiten verbundenen Reprisentationen
fortgesetzt auseinander trennt, dann stofit man am Ende auf die nicht weiter auf-
16sbaren evidenten Naturen. Diese Naturen sind jedoch keinesfalls im Zustand
einer génzlichen Auflosung, gleichsam in Aggregaten, gegeben, sondern bereits
in gewissen primitiven Verbindungen, die ihrerseits intuitiv evident sind. Diese
in der intuitiven Erfahrung mitgegebenen Verbindungen sind genau die von der
Deduktion zu affirmierenden notwendigen Relationen.”> Denn: Wenn man die

les lions ou délions, ce qui s’appelle affirmer ou nier, et généralement juger.“ [Ar-
nauld/Nicole (1662): 105.]

59 Regel 12.14, ibid.: 46. (Hervorh. v. Verf.)

60 Regel 12.24, ibid.: 52.

61 Siehe den ersten Abschnitt des ndchsten Kapitels.

62 Damit beinhaltet die Affirmation eine ihr eigentiimliche Wiederholung. Denn die
notwendigen Relationen tauchen im Verlauf der Erkenntnisbewegung genau zwei-

14,02.2028, 12:17:59.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

110 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST

Analyse um einen weiteren Schritt fortsetzt, und auch diese Relationen auflost,
d.h. die einfachen Naturen vollstindig auseinander trennt, dann wird die Repri-
sentation dieser Naturen erneut verworren, verundeutlicht. In Regel 12.17 heif3t
es: Eine Verbindung ,,ist notwendig, wenn der eine Sachverhalt gewissermalien
in einer solchen Verschlingung in den Begriff des anderen verwickelt ist, dass
wir keinen von beiden deutlich vorstellen konnten, falls wir urteilen sollten, sie
seien voneinander getrennt.“®

Eine solche Verundeutlichung beinhaltet aber eine Zuriicknahme der in der
Deduktion geleisteten Selektion und der bereits vor der Intuition geleisteten Ana-
lyse der Ahnlichkeit. Damit wiren die Reprisentationen erneut in die anfingli-
chen, vielfiltigen und meist zufdlligen Beziehungen eingelassen, was einer
Riickkehr der Ahnlichkeiten gleichkdme. Die notwendigen Verbindungen sind
also Voraussetzung der Deutlichkeit der in ihnen verbundenen Reprisentationen,
Voraussetzung ihrer intuitiven Evidenz. Damit findet in der Deduktion eine af-
firmative Selektion genau derjenigen Verbindungen der einfachen Naturen statt,
die die Bedingungen ihrer deutlichen Vorstellbarkeit (und damit ihrer Evidenz
oder, gemifl dem ausdriicklichen Kriterium des spdteren Descartes, ihrer Wahr-
heit) ausmachen. Wir kénnen damit das Zeichen in seinem deduktiven Gebrauch
genauer als ein Verhiltnis zwischen Problem und Proposition charakterisieren:
Ein Problem ist konstituiert, wenn das propositional Gegebene als Zeichen derje-
nigen Verbindungen funktioniert, die von seiner Gebung vorausgesetzt werden.

Da das Bekannte des Problems Zeichen des Gesuchten ist und den dedukti-
ven Weg zu diesem vorschreibt, tut das Denken gut daran, die Materie des Pro-
blems genau zu priifen und notfalls auf bereits Bekanntes zu reduzieren.®* Ein
Denken, das dies unterldsst, ist einem {ibereifrigen Diener vergleichbar, der
,uberstlirzt losrennte, ohne seinen Auftrag erhalten zu haben und ohne zu wissen,
wohin zu gehen ihm befohlen wurde.“®® Die notwendige Deduktion hlt sich an
den Auftrag der Zeichen, die ihr befehlen, wohin sie gehen soll, um beim Ge-
suchten anzukommen.

mal auf: einmal als Resultat der deduktiven Erkenntnis; einmal als Objekt der Intui-
tion und der Erkenntnis vorausgehende Seinsstruktur. Die resultierende (notwendi-
ge) Verbindung wiederholt das origindre Sein der Verbindung. In strenger Entspre-
chung dazu nimmt ebenfalls die Ordnung genau zwei Positionen im Verhéltnis zum
klassischen Ordnungswissen ein. Einerseits ist sie das, was man ,,in einem konzer-
tierten Wissen errichten“ kann [OD: 271] und was als Resultat aus der Anstrengung
des Wissens hervorgeht. Andererseits aber ist die Ordnung ,auf fundamentalere
Weise der Raum, in dem jedes Wesen zur Kenntnis [kommt]*. [OD: 271-272.] Da-
mit stellt ,,die klassische Metaphysik sich genau in jene Distanz der Ordnung zur
Ordnung, der Klassifizierungen zur Identitdt, der natiirlichen Wesen zur Natur,
kurz: der Perzeption (oder der Einbildungskraft) der Menschen zum Verstand und
zum Willen Gottes. [OD: 271-272/MC: 231 (m).]

63 Regel 12.17, ibid.: 47.

64 Regel 13, ibid.

65 Regulae 13.8, ibid.: 58.

14,02.2028, 12:17:59.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 4: EXKURS. DAS MEDIUM DES VERGLEICHES IN DEN REGULAE VON DESCARTES | 111

Aufgrund dieser innigen Verbindung zwischen dem Problem und dem Zei-
chenverhéltnis kann man die Problemarten anhand der in der Erkenntnis vor-
kommenden Zeichenarten unterscheiden.”® Man kann erstens die Sachen aus den
Wortern deduzieren. Das sind Probleme der Benennung, im Wesentlichen also
Sprachprobleme. Es gibt zweitens noch Sachprobleme wie in der Physik, in der
die Ursachen aus den Wirkungen, oder der Ingenieurskunst, in der umgekehrt die
Wirkungen aus den Ursachen deduziert werden. Zu den Sachproblemen gehoren
aber auch alle mathematischen Fragestellungen.

Das Gegebene der Sprachprobleme sind die Namen. Das Gegebene der
Sachprobleme der Physik hingegen sind die Wirkungen als Zeichen ihrer Ursa-
che, verstanden als ,,diejenige Vereinigung schon bekannter Dinge oder Naturen
[...], die eben die Wirkungen hervorbringt [...]“” . Wir begegnen hier erneut der
Doppelfunktion des Zeichens. Wenn das propositional Gegebene der Sprachpro-
bleme analysiert wird, liegen uns die Namen als Zeichen von Objekten vor.
Wenn die Materie eines physikalischen Problems analysiert wird, liegen uns die
Zeichen notwendiger Verbindungen vor. Das Eigentiimliche des physikalischen
Problems ist aber, dass seine Materie aus Naturen bestehen kann, die untereinan-
der nicht unmittelbar vergleichbar sind. Die Vergleichbarkeit dieser Naturen
muss erst durch den Einsatz von Zeichen gesichert werden.®® Das Gegebene der
Sachprobleme ist in diesem Falle seinerseits Bezeichnetes, d.h.: im Medium der
Zeichen Gegebenes. Welche Hilfsmittel der Erkenntniskraft (des ingeniums) sor-
gen also dafiir, dass die Materie des Problems tiberhaupt erst gegeben wird? Zu
diesen Mitteln zdhlen auBer der Intuition noch die Einbildungskraft mit ihren
Bildern, und im Allgemeinen tiberhaupt die Kraft der Zeichen.

Die Materie des Problems ist also im genannten Fall der Sachprobleme inso-
fern bekannt, als sie ein erst durch Zeichen Gegebenes ist. Das intuitiv Erfafite
fungiert hier als Zeichen der Materie des Problems. So werden z.B. die Figuren
der Einbildungskraft vom Verstand ausnahmslos als Abdruck dessen aufgenom-
men, was die Reizung der dufleren Sinne bewirkt. Sie werden nicht als solche
genommen, sondern als bloBe Bilder der duBeren Gegenstinde.” Eben deshalb

66 Regel 13.4-5, ibid.: 57.

67 Regel 14.1, ibid.: 61.

68 Siehe Abschnitt 3.1 dieses Exkurses. In diesem Sinne gehen die Sprachprobleme
den Sachproblemen voraus.

69 Dass die Einbildungen (Figuren der Einbildungskraft) als Zeichen der dufleren Per-
zeptionen erscheinen, ist nur ein bestimmter Fall eines ganzen Gewimmels zei-
chenartiger Relationen, die den Raum des klassischen Wissens durchdringen: ,,[...]
sobald eine Reprisentation mit einer anderen verbunden ist und in sich selbst diese
Verbindung représentiert, existiert ein Zeichen. Die abstrakte Idee bezeichnet [sig-
nifie] die konkrete Perzeption, von der sie gebildet worden ist (Condillac); die all-
gemeine Idee ist nur eine besondere Idee [idée singuli¢re], die den anderen Ideen als
Zeichen dient (Berkeley); die Einbildungen [imaginations] sind Zeichen der Perzep-
tionen, aus denen sie hervorgegangen sind (Hume, Condillac); die Empfindungen
[sensations] sind Zeichen voneinander (Berkeley, Condillac); und schlieSlich kon-
nen die Empfindungen selbst (wie bei Berkeley) die Zeichen dessen sein, was Gott

14,02.2028, 12:17:59.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

112 | TEIL Il: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST

konnen diese Figuren ohne weiteres zu arbitrdren Zeichen umfunktioniert wer-
den, indem sie von ihrer natiirlichen Verbindung zu den dufleren Gegenstinden
abgetrennt und zur Darstellung beliebiger Gegenstiinde verwendet werden.”® In
Regel 12.6 fiihrt Descartes vor, wie die Unterschiede der Farben mit Hilfe von
Figuren der Einbildungskraft dargestellt werden kénnen. Aber nicht nur fiir Far-
ben, sondern fiir alles Erdenkliche kann man diese Figuren als Zeichen verwen-
den, ,,da die unendliche Vielheit der Figuren sicherlich ausreicht, um alle Unter-
schiede der Gegenstinde der sinnlichen Wahrnehmungen auszudriicken.”" Letzt-
lich gehort es zu den vornehmsten Zielen der Regule, die Einbildungskraft als
Hilfsmittel der Erkenntnis im Sinne eines Bezeichnungsapparates aufzuweisen.
In Regel 14 wird im Sinne dieses Aufweises ein komplexer Bezeichnungsvor-
gang erldutert: der Vorgang des Messens und Aufzeichnens, der dazu fiihrt, dass
nicht mehr intuitiv evidente Sachverhalte unmittelbar vorliegen, sondern nur
noch Zahlen und Figuren als Zeichen der Materie physikalischer Probleme.

13.2 Ordnung und Diskurs

Zeichen sind also einerseits das Medium, in dem die Materie eines Problems ge-
geben ist: ein Medium, durch das die Vergleichbarkeit der bekannten Daten des
Problems gesichert wird. Zeichen sind aber andererseits das Medium des deduk-
tiven Vergleichs, des Ubergangs von den bekannten Naturen zu ihrer Zusammen-
setzung. Diese Distinktion zwischen den zwei ineinander verschriankten Grund-
funktionen der Zeichen entspricht in den Regulee der Unterscheidung zwischen
Intuition und Deduktion: Einerseits wird eine intuitiv erfafite Natur — Figur, Aus-
dehnung, Zahl usw. — nicht als eine solche genommen, sondern als Imitation und
Zeichen eines intuitiv nicht erfassbaren duBleren Objektes; andererseits bezeich-
net das Zeichen kein Objekt im engeren Sinne des Wortes, sondern eine notwen-
dige deduktive Verbindung. Im Falle der sprachlichen Zeichen entspricht diese
Distinktion der Grundunterscheidung der Allgemeinen Grammatik zwischen
Nomen und Verb. Denn einerseits bezeichnen die Nomina, als Medium der Ge-
bung des Bekannten, die Objekte des Geistes. Andererseits bezeichnet das Verb
»sein®, als Medium der notwendig-wahren Zusammensetzung des Bekannten,
cher eine Verhaltensweise (maniére) des Geistes'”: die Affirmation. Das, wovon

uns sagen will, was aus ihnen gewissermalien die Zeichen einer Gesamtheit von
Zeichen machte.” [OD: 100/MC: 79 (m).]

70 Jean-Luc Marion [Marion (1981): 236-239] bezeichnet dieses als die Theorie bzw.
das Verfahren der Figuration, die aus dem Doppelverfahren der Abstraktion und
Transkription besteht. Wobei man nicht aus dem Auge verlieren darf, dass selbst
das Abstraktionsverhiltnis als Repréisentationsverhéltnis zu fassen ist. Die abstrakte
Figur reprasentiert den Gegenstand. Die Figur der Krone représentiert und imitiert
die faktisch gegebene Goldkrone. Was Marion Figuration nennt, ist also letztlich in
der Imitation, und damit in der allgemeinen Seinsweise der Zeichen verwurzelt.

71 Regel 12.6, ibid.: 41.

72 Arnauld/Lancelot (1676): 95.

14,02.2028, 12:17:59.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 4: EXKURS. DAS MEDIUM DES VERGLEICHES IN DEN REGULAE VON DESCARTES | 113

affirmiert wird, ist das Subjekt eines Satzes. Das, was affirmiert wird, ist das At-
tribut eines Satzes.” Folglich beinhaltet die Affirmation, die in der Selektion des
Subjektes als eines Seienden besteht, notwendigerweise auch die Funktion der
Attribution, d.h. der Anfiigung eines Attributs an das Subjekt. Das Verb ,,sein”
bezeichnet also nicht ein Objekt des Denkens, sondern genau dieses Gemisch aus
Affirmation und Attribution.”

Diese einander entsprechenden Distinktionen zwischen Objektbezeichnung
und Relationsbezeichnung, Intuition und Deduktion, Nomen und Verb resultie-
ren, archdologisch gesprochen, aus dem Bruch der klassischen Episteme mit dem
terndren Denken der Renaissance. An die Stelle des terndren Syllogismus, der auf
einem fiir sich gesonderten Medium (Mittelbegriff) beruht, tritt die klassische
Reihenordnung, die den unmittelbaren bindren Vergleich voraussetzt. In beiden,
dem Syllogismus sowie der Ordnung, ist die Verbindung der Terme zugleich ein
Bezeichnungsverhéltnis.

Doch das ternire Denken der Renaissance unterscheidet nicht zwischen Intui-
tion und Deduktion. Hier handelt es sich weder um eine intuitive Erkenntnis von
Identitdt noch um eine deduktive Erkenntnis von Differenz (als Nebeneinander
und Zusammensetzung unterschiedlicher Identitdten). Es geht vielmehr um eine
divinatorische Erkenntnis von Verhiltnissen, bei der Identitit und Differenz noch
ungeschieden sind. Demnach folgt jede Erkenntnis zeichenartigen Verweisungs-
verhiltnissen unter den Dingen und besteht im Auflesen von Ahnlichkeiten. Die
Seinsweise der Zeichen und die Seinsweise der Dinge sind ununterscheidbar,
ebenso wie die Bewegung des Denkens und die Bewegung der Bezeichnung: Die
Signaturen verweisen auf das Verborgene, das Verborgene erschlieB3t sich aus
den Signaturen.

In der klassischen Epoche hingegen sind die Ahnlichkeiten in Identititen und
Unterschiede auseinandergefallen. Damit fillt das Denken in Intuition und Deduk-
tion auseinander und die Seinsweise der Zeichen wird zwischen den zwei genann-
ten Funktionen aufgeteilt. Die groBte Unterscheidung — ,.la plus grande distinction
de ce qui se passe dans nostre esprit’> — ist diejenige zwischen dem Objekt unse-
res Denkens und der Form oder Handlungsweise (,,la forme ou la maniére®) unse-
res Denkens, deren wichtigste Unterart das Urteil (,jugement*) ist’®. Deshalb wird
in der Allgemeinen Grammatik der Unterscheidung zwischen Nomen und Verb ein
solches Gewicht beigemessen. Diese Unterscheidung leistet nichts Geringeres als

73 ,[...]que le jugement que nous faisons des choses (comme quand je dis, la terre est
ronde) enferme necessairement deux termes, 1’un appellé sujet, qui est ce dont on
affirme, comme, ferre; & 1’autre appellé attribut, qui est ce qu’on affirme, comme
ronde: Et de plus la liaison entre ces deux termes, qui est proprement 1’action de
nostre esprit qui affirme 1’attribut du sujet.” [/bid.: 94-95.] Genau genommen, ist es
diese ,,liaison®, als ein Gemisch aus Attribution und Affirmation, die von dem Verb
,,sein“ bezeichnet wird.

74 Siehe OD: 131 ff.

75 Ibid.: 29.

76 Ibid.

14,02.2028, 12:17:59.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

114 | TEIL Il: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST

eine Kritik und Zuriickweisung des Renaissance-Denkens. Deshalb wird in der
Grammatik von Port-Royal die eigene Verbtheorie von allen vergangenen Verb-
theorien emphatisch abgesetzt. Und deshalb wird darin Scaliger, dem Renaissance-
Grammatiker, zum Vorwurf gemacht, dass er in seiner Definition des Verbs nicht
vermocht habe, zwischen Nomen und Verb reinlich genug zu trennen.”’

Die fundamentalen Distinktionen des klassischen Wissens, zu denen auch
diejenige zwischen Nomen und Verb gehort, gestatten uns eine erste Einsicht in
den epistemischen Zusammenhang zwischen dem kartesischen Ordnungsbegriff
und dem Diskursbegriff der Allgemeinen Grammatik. Die kartesische Reihen-
ordnung der Représentationen beginnt mit intuitiv evidenten absoluten Sachver-
halten und setzt sich anhand der aus ihnen deduzierbaren respektiven Naturen
fort.” Die Sachverhalte jeder Stufe dieser Ordnung sind aus denen der vorherge-
henden deduzierbar, womit sich die Ordnung als eine ununterbrochene Kette von
Deduktionen erweist. Gleichzeitig aber diirfen die Sachverhalte jeder Stufe als
die Materie eines Problems und damit als Zeichen der aus ihnen deduzierbaren
Sachverhalte der nidchsten Stufe angesehen werden. Folglich ist die Reihenord-
nung nicht nur eine Kette der Deduktionen, sondern zugleich eine Abfolge im-
mer komplexerer Zeichenketten. Auf jeder Stufe dieser Abfolge findet eine Zu-
sammensetzung mit den Zeichen aus der vorhergehenden Stufe statt, und im Fal-
le der Sprachzeichen ergeben sich im Fortgang der Ordnung immer komplexere
Zusammensetzungen aus Wortern, d.h.: Urteils- bzw. SchluBsitze. Damit zeigt
sich, dass der wahrheitsfihige Diskurs nichts anderes ist als eine Reihenordnung
aus Wortern, die evidente Sachverhalte benennen, und Sitzen, in denen sich die-
se —anhand des Verbs ,,sein“ — in notwendiger Weise zusammengesetzt finden.”

Das klassische Wissen, das sich als Herstellung von Ordnung betétigt, be-
dient sich eines Diskurses, der seinerseits bereits Ordnung ist. Wir werden im
néchsten Kapitel sehen, dass zwischen diesen beiden Ordnungen — der kartesi-
schen Reihenordnung im Allgemeinen und der Ordnung des Diskurses im Be-
sonderen — eine eigene und spezifische Ordnungsrelation besteht. Im Lichte die-
ser Ordnungsrelation wird von einer Deduzierbarkeit des Diskurses die Rede
sein. Es ist die Aufgabe der Allgemeinen Grammatik, diese Ordnungsrelation
freizulegen, insofern der Sprache im klassischen Zeitalter — als Medium des Wis-
sens — ein abgeleiteter Status zukommt, hat diese Freilegung den Charakter einer
Deduktion. Die herrschende Grammatik der Klassik ist somit eine allgemeine
und begriindende: grammaire générale et raisonée.

Damit kénnen wir — anhand dieses Bogens von den Regulae bis hin zur
Grammatik von Port-Royal — eine erste Charakterisierung der Seinsweise der
klassischen Sprache erproben. Diese Sprache, aufgefalit als diskursive Reihen-
ordnung, ist das Medium des Wissens im Dienste einer Kritik der Ahnlichkeit,

77 Ibid.: 98-99.

78 Regel 6.2-4, Descartes (1972):17-18.

79 Im Abschnitt tiber das Sprachviereck des nédchsten Kapitels wird der Diskurs u.a. in
diesem Sinne, als ein Zusammenspiel aus Verb und Nomen, ausfiihrlicher behandelt.

14,02.2028, 12:17:59.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 4: EXKURS. DAS MEDIUM DES VERGLEICHES IN DEN REGULA VON DESCARTES | 115

verstanden als Unterscheidung zwischen Identitdt und Differenz. Im ndchsten
Kapitel werden wir — im Ausgang von dieser ersten Kennzeichnung — die Seins-
weise des klassischen Diskurses ausfiihrlicher herausarbeiten. Damit nehmen wir

erneut den Faden unserer réécriture auf.

14,02.2028, 12:17:59.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

