2. Der antimuslimische Rassismus und seine dominanten Dimensionen

tiber hinaus) verstellt den Blick auf soziale und politische Ursachen und wirke als
Verstirker vorhandener Entfremdungstendenzen zwischen deutschen Muslim*in-
nen, als solchen Markierten und staatlichen Institutionen.

Weiter verstirkt wird dieser Trend, wenn insbesondere wihrend der Hochphase
von Da’esh/ISIS aus dem politischen Raum Terrordistanzierungsforderungen pau-
schal an in Deutschland lebende Muslim*innen und als solche Markierte gerichtet
werden. Damit werden sie nicht nur in die Nihe von Gewalt und Terrorismus ge-
riickt, sondern es wird auch ihre Loyalitit zur rechtsstaatlichen Ordnung aufgrund
ihrer Religionszugehorigkeit in Frage gestellt und sie auf3erhalb eines liberal-demo-
kratischen Konsenses verortet, der das Gewaltverbot gegen Zivilist*innen als euro-
piische Errungenschaft deklariert.

2.2 Ausgrenzungen: Die inneren Anderen?

Das Integrationsparadigma gilt in weiten Kreisen der Politik bis heute als Richt-
schnur fir Entscheidungen. Dabei spielen kulturelle Aspekte in den diskursiven
Verkniipfungen von Migration, Islam und Integration meist eine grof3e Rolle (Wis-
senschaft im Dialog 2016; Foroutan 2012: 10). Doch zunichst gilt es, festzuhalten
und analytisch zu trennen: Politisch und wissenschaftlich dominieren in der Regel
individuenzentrierte Konzeptionen von Integration, die Fragen nach der Erhdhung
der Teilhabechancen, der Sozialintegration von migrierten Menschen in verschie-
denen Teilbereichen der Einwanderungsgesellschaft stellen und deren Losung sie
dem Individuum durch einseitige Anpassung zuweisen (Esser 2001; 1980). Esser
beschreibt in seiner breit rezipierten Theorie vier Dimensionen eines linearen
Assimilationsprozesses des Individuums, um sich in der Aufnahmegesellschaft zu
integrieren: kognitive (Sprache, Wissen), kulturelle, strukturelle (Arbeitsmarkt, Bil-
dungssektor), soziale (interethnische soziale Beziehungen) und identifikative (Werte,
Normen) Assimilation (Esser 2001: 17ff.). Er selbst bestreitet, dass sein Konzept
problematisch sei: »Das Assimilationskonzept, verstanden als die sich vollziehende
nachhaltige Sozialintegration der Migranten und Minderheiten in die jeweilige
Aufnahmegesellschaft, ist nach wie vor durchaus keine unrealistische oder den
Migranten irgendwie als Zumutung aufgezwungene Vorstellung.« (Ebd.: 24)
Assimilation sei demnach moglich, wenn die »individuellen Migranten« darauf
abzielten und wenn sie keine »attraktivere ethnische Alternative« hitten, wie »etwa
die Sozialintegration in die ethnische Gemeinde« (Esser 2001: 25). Sein Konzept, das
denumstrittenen Begriff der Assimilation durch denjenigen der Integration ersetzt,
beeinflusste mafigeblich die deutsche Integrationspolitik. Gesellschaftlich hegemo-
niale Vorstellungen von Integration und den inneren Anderen sind auf diese Ideen zu-
riickfithrbar (vgl. kritisch: Koch 2021). Die Konzentration von Esser auf das rational
entscheidende Individuum, das unter Einbezug von Kosten-Nutzen-Kalkiilen sich

12.02.2026, 16:57:02.

31


https://doi.org/10.14361/9783839467565-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Imad Mustafa: »Der Islam gehdrt (nicht) zu Deutschland«

fiir oder gegen die Integration entscheide (vgl. dazu: Oberlechner 2020: 48), blendet
strukturelle und symbolisch-kulturelle Ausschliisse sowie gesellschaftliche Barrie-
ren systematisch aus und verortet die Ursachen sozialer Probleme bei den Adressier-
ten selbst (vgl. Canan 2015: 30f.). Der mogliche Selbstausschluss, den Esser durch den
Hinweis auf Communities andeutet (»ethnic mobility trap«), nimmt die diskursiv
abwertende Figur der Parallelgesellschaft vorweg und negiert dabei, dass die Com-
munity fiir viele Menschen ein Zufluchtsort und Anlaufpunkt fir Hilfe vor Rassis-
mus ist (vgl. ebd.: 29). Zugleich suggeriert das Konzept der Assimilation bereits auf
begrifflicher Ebene, dass Zugehorigkeit nur durch ein Ablegen mitgebrachter Werte
und Normen erreicht werden kann.

Damit ist eine strukturelle Determinante des in Deutschland hegemonialen In-
tegrationskonzepts benannt: Zumeist wird in Politik und Wissenschaft das Konzept
der Integration in ein primir deutsch gedachtes, homogenes Kollektiv nicht hinter-
fragt, es gilt als normative Richtschnur in der Einwanderungspolitik. Mit dem Zu-
wanderungsgesetz im Jahr 2005 wurde die staatliche Integrationsférderung sogar
per Gesetz festgeschrieben (Nationaler Integrationsplan). Im Mittelpunkt der anvi-
sierten Forderung steht der verpflichtende Besuch sogenannter Integrationskurse
allerdings nur fiir Menschen, die nicht aus der EU nach Deutschland eingewandert
sind (Ha 2006).

Scharfe Ablehnung erfihrt das eben skizzierte Esser”sche Konzept am anderen
Ende des politischen und wissenschaftlichen Spektrums durch eine postkolonial in-
formierte Position: Integration und die gesetzlich geregelten Maffnahmen werden
als Instrumente politischer Kontrolle, kultureller Uberwachung und nicht zuletzt als
Manifestation post/kolonialer und dominanzgesellschaftlicher rassistischer Macht-
beziehungen kritisiert (Alkin/Geuer 2022; Yildiz 2020; Onder 2018; Hess u.a. 2015;
Ha 2010a). Kien Nghi Ha etwa versteht Integration als »repressives Element eines
ideologischen Diskurses und politischer Praxis, welches in Deutschlands interner
kolonialer Geschichte von Antisemitismus, rassistischer Einwanderungspolitik und
Germanisierung verankert ist« (Ha 2010b: 165).

Das Integrationsparadigma wird unter Verweis auf den ihm zugrundeliegen-
den »methodologischen Nationalismus« als gleichbedeutend mit (leitkultureller)
Assimilation und Exklusion nicht-deutscher/europdischer Werte und Kulturen
abgelehnt (Yildiz 2018). Frithe Assimilationstheorien fassten unter dem Begriff eine
vollstindige Anpassung bzw. Unterwerfung an im Aufnahmeland herrschende Nor-
men, Werte, Traditionen unter Aufgabe eigener, mitgebrachter sprachlicher und
kultureller Normen und Traditionen (Koch 2021; vgl. Aumiiller 2009; vgl. kritisch:
Ha 2010b: 170). Einwander*innen, insbesondere aus nicht-westlichen Staaten, wiir-
den auf diese Art gezwungen, sich in ein europiisch-christlich-weif konstruiertes
Deutschland einzufiigen, um auf diese Art quasi unsichtbar gemacht zu werden
(El-Tayeb 2016: 251T.).

12.02.2026, 16:57:02.


https://doi.org/10.14361/9783839467565-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Der antimuslimische Rassismus und seine dominanten Dimensionen

Die Deutung des Integrationsparadigmas als paternalistisches Instrument zur
Ausiibung von Dominanz findet in Begriffen wie »Integrationsverweigerung, »Par-
allelgesellschaft«, »Integrationsunfihigkeit« oder weiteren kulturalistisch-abwer-
tenden »Tropen der Reprisentation, die eine Unvereinbarkeit von westlich-abend-
lindischen mit muslimischen Wertorientierungen unterstellen, immer wieder ihre
Bestitigung im politischen Diskurs (Hall 2018a: 112).

Naika Foroutan lehnt die Verengung des Integrationsbegriffes auf Migration
und Muslim*innen und die damit verbundenen diskursiven Exklusionen ab und
schligt stattdessen eine Ausweitung seines Bedeutungsbereichs auf die gesam-
te Gesellschaft vor, es als »Metanarrativ« im 6ffentlichen Diskurs, aber auch in
der Politik zu verankern, das nicht exklusiv und homogenisierend ein Deutsches
Wir axiomatisch setzt, sondern viel eher versucht, die Heterogenitit, Vielfalt und
Gewordenheit einer Gesellschaft zu betonen (Foroutan 2015c).

So sollen die mit dem Integrationsparadigma verbundenen Strukturen der Dif-
ferenzkonstruktion und Exklusion ersetzt und einer konstruktiven Neuinterpreta-
tion zugefithrt werden (vgl. auch: Bocker u.a. 2014; Foroutan 2015a). »Sinn und Ziel«
der Integration wiren dann:

- »eine gleichberechtigte 6konomische, rechtliche und politische Partizipation al-
ler Biirger an den zentralen Giitern der Gesellschaft

« zum Zwecke der Herstellung von Chancengleichheit

- und des Abbaus von Diskriminierung und Ungleichheit.

+  Zusitzlich miisste die symbolische Anerkennung und somit Zugehorigkeit und
Teilhabe als sinnstiftender Endpunkt in die Erzihlung eines neuen Integrati-
onsparadigmas eingedacht werden.

« Und es miisste verdeutlicht werden, dass Integration keine Frage der kulturel-
len, ethnischen, religiésen oder nationalen Herkunft alleine ist, sondern genau-
so eine Frage von Schicht und Klasse, Gender, sexueller Orientierung etc. Dies
alles definiert die heterogene Gesellschaft und diese ist als empirische Basis ge-
geben. Sich in diese Gesellschaft hinein zu integrieren, stellt eine grofie Heraus-
forderung dar.« (Foroutan 2015a)

Im Begrift der postmigrantischen Gesellschaft, dessen Etablierung in der For-
schung maflgeblich auf Foroutans Arbeiten zuriickgeht, spiegelt sich das von ihr
vorgeschlagene, neue Metanarrativ bzw. Paradigma wider (Foroutan 2019). Anders
als postkolonial-antirassistische Abwehrdispositive, kann dieser Ansatz als liberale
Losungsstrategie bezeichnet werden, die sich durch eine grundsitzliche Anerken-
nung von Einwanderung als strukturierendes Merkmal der deutschen Gesellschaft
auszeichnet und auf die Schaffung eines neuen identifikativen Leitbildes fur alle
Menschen abzielt — unabhingig von ethnisch-nationalen Zuschreibungen.

12.02.2026, 16:57:02.

33


https://doi.org/10.14361/9783839467565-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Imad Mustafa: »Der Islam gehdrt (nicht) zu Deutschland«

Damit kehrt sich - idealerweise — auch die Perspektive auf Integration um: Mi-
grantisierten Menschen wird nicht mehr einseitig eine Bringschuld abverlangt, Zu-
gehorigkeit wird nicht mehr erteilt oder entzogen, je nachdem, ob die jeweilige Per-
son die (in-)formellen Kriterien erfiillt oder nicht. Vielmehr geht es darum, dass
»Zugehorigkeiten, nationale (kollektive) Identititen, Partizipation und Chancenge-
rechtigkeit nachverhandelt und neu justiert werden« (Foroutan 201sb). In der Kon-
sequenz wiirde dies nicht nur auf diskursiver Ebene zu einem Wandel fithren, son-
dern auch auf struktureller und polit-kultureller Ebene.

Es soll an dieser Stelle der Hinweis darauf ausreichen, dass umfangreiche
gesellschaftliche Transformationen immer mit Verteilungskonflikten und Abwehr-
reaktionen zwischen politisch-sozialen Kriften der Beharrung und progressiven,
auf Verianderung ausgerichteten, Kriften einhergehen. Ein Paradigmenwechsel
erheischt deshalb die Notwendigkeit, nicht nur die sozialen Realititen anzuerken-
nen, sondern auch eine tatsichliche Adoption und Anerkennung einer pluralen
politischen Kultur, in deren Zentrum die Fortentwicklung bzw. Uberwindung des
national-liberalen Modells westlicher Demokratien steht.

2.3 Kulturangst: Die fremden Anderen?

Was sich im vorangegangenen Kapitel mit Bezug auf den eng verflochtenen The-
menkomplex Integration/Migration deutlich als methodologischer Nationalismus
offenbart hat, setzt sich mit Blick auf eine mogliche Implementierung einer kos-
mopolitischen Version des Liberalismus fort: Mit Leela Ghandi, einer postkolonia-
len Theoretikerin, kann auch von »kulturellem Nationalismus« gesprochen werden
(Ghandi 2022).

Debatten iiber die Un/Zugehorigkeit des Islams und Muslim*innen zu Deutsch-
land, die seit 2006 immer wieder aufflammen, zentrieren i.d.R. auf eine deutsch-
hegemoniale Perspektive und problematisieren implizit die Rolle von Muslim*in-
nen in Deutschland fiir das Zusammenleben und schiiren Angste. Soziale Hand-
lungen von Muslim*innen werden ursichlich auf fremde religios-kulturelle Wert-
orientierungen zuriickgefithrt und deren (In-)Kompatibilitit mit vermeintlich
vorherrschenden, christlich-abendlindischen, kulturellen Wertorientierungen
kontrastiert. Die beiden Pole Un/Zugehérigkeit werden hiufig entlang der Disposi-
tive’> multikulturelle bzw. plurale Gesellschaft einerseits und deutsche (Leit-)Kultur
andererseits diskutiert, wobei der Begrift der Leitkultur in rechtskonservativen und
rechtsextremen Kreisen als identitire Abgrenzung eingesetzt wird, um mit seiner
Hilfe ein christlich-sikulares, westlich orientiertes Deutschland zu konstruieren, zu
dem der Islam nicht gehore (Attia 2018).

3 Zum Begriff des Dispositivs vgl. Foucault (1978: 119ff.).

12.02.2026, 16:57:02.


https://doi.org/10.14361/9783839467565-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

