
2. Der antimuslimische Rassismus und seine dominanten Dimensionen 31

über hinaus) verstellt den Blick auf soziale und politische Ursachen und wirkt als

Verstärker vorhandener Entfremdungstendenzen zwischen deutschen Muslim*in-

nen, als solchenMarkierten und staatlichen Institutionen.

Weiter verstärktwirddieser Trend,wenn insbesonderewährendderHochphase

vonDa´esh/ISIS aus dempolitischenRaumTerrordistanzierungsforderungen pau-

schal an in Deutschland lebende Muslim*innen und als solche Markierte gerichtet

werden. Damit werden sie nicht nur in die Nähe von Gewalt und Terrorismus ge-

rückt, sondern es wird auch ihre Loyalität zur rechtsstaatlichen Ordnung aufgrund

ihrerReligionszugehörigkeit in Frage gestellt und sie außerhalb eines liberal-demo-

kratischen Konsenses verortet, der das Gewaltverbot gegen Zivilist*innen als euro-

päische Errungenschaft deklariert.

2.2 Ausgrenzungen: Die inneren Anderen?

Das Integrationsparadigma gilt in weiten Kreisen der Politik bis heute als Richt-

schnur für Entscheidungen. Dabei spielen kulturelle Aspekte in den diskursiven

Verknüpfungen von Migration, Islam und Integration meist eine große Rolle (Wis-

senschaft im Dialog 2016; Foroutan 2012: 10). Doch zunächst gilt es, festzuhalten

und analytisch zu trennen: Politisch und wissenschaftlich dominieren in der Regel

individuenzentrierte Konzeptionen von Integration, die Fragen nach der Erhöhung

der Teilhabechancen, der Sozialintegration von migrierten Menschen in verschie-

denen Teilbereichen der Einwanderungsgesellschaft stellen und deren Lösung sie

dem Individuum durch einseitige Anpassung zuweisen (Esser 2001; 1980). Esser

beschreibt in seiner breit rezipierten Theorie vier Dimensionen eines linearen

Assimilationsprozesses des Individuums, um sich in der Aufnahmegesellschaft zu

integrieren: kognitive (Sprache,Wissen), kulturelle, strukturelle (Arbeitsmarkt, Bil-

dungssektor), soziale (interethnische soziale Beziehungen) und identifikative (Werte,

Normen) Assimilation (Esser 2001: 17ff.). Er selbst bestreitet, dass sein Konzept

problematisch sei: »Das Assimilationskonzept, verstanden als die sich vollziehende

nachhaltige Sozialintegration der Migranten und Minderheiten in die jeweilige

Aufnahmegesellschaft, ist nach wie vor durchaus keine unrealistische oder den

Migranten irgendwie als Zumutung aufgezwungene Vorstellung.« (Ebd.: 24)

Assimilation sei demnachmöglich, wenn die »individuellen Migranten« darauf

abzielten und wenn sie keine »attraktivere ethnische Alternative« hätten, wie »etwa

die Sozialintegration indie ethnischeGemeinde« (Esser 2001: 25). SeinKonzept,das

denumstrittenenBegriff derAssimilationdurchdenjenigender Integrationersetzt,

beeinflusstemaßgeblichdiedeutsche Integrationspolitik.Gesellschaftlichhegemo-

niale Vorstellungen von Integration undden innerenAnderen sind auf diese Ideen zu-

rückführbar (vgl. kritisch: Koch 2021). Die Konzentration von Esser auf das rational

entscheidende Individuum, das unter Einbezug von Kosten-Nutzen-Kalkülen sich

https://doi.org/10.14361/9783839467565-006 - am 12.02.2026, 16:57:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467565-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Imad Mustafa: »Der Islam gehört (nicht) zu Deutschland«

für oder gegen die Integration entscheide (vgl. dazu: Oberlechner 2020: 48), blendet

strukturelle und symbolisch-kulturelle Ausschlüsse sowie gesellschaftliche Barrie-

rensystematischausundverortetdieUrsachensozialerProblemebeidenAdressier-

ten selbst (vgl. Canan 2015: 30f.). Dermögliche Selbstausschluss, den Esser durch den

Hinweis auf Communities andeutet (»ethnic mobility trap«), nimmt die diskursiv

abwertende Figur der Parallelgesellschaft vorweg und negiert dabei, dass die Com-

munity für viele Menschen ein Zufluchtsort und Anlaufpunkt für Hilfe vor Rassis-

mus ist (vgl. ebd.: 29). Zugleich suggeriert das Konzept der Assimilation bereits auf

begrifflicher Ebene,dass Zugehörigkeit nur durch ein AblegenmitgebrachterWerte

und Normen erreicht werden kann.

Damit ist eine strukturelle Determinante des in Deutschland hegemonialen In-

tegrationskonzepts benannt: Zumeistwird in Politik undWissenschaft das Konzept

der Integration in ein primär deutsch gedachtes, homogenes Kollektiv nicht hinter-

fragt, es gilt als normative Richtschnur in der Einwanderungspolitik. Mit dem Zu-

wanderungsgesetz im Jahr 2005 wurde die staatliche Integrationsförderung sogar

per Gesetz festgeschrieben (Nationaler Integrationsplan). ImMittelpunkt der anvi-

sierten Förderung steht der verpflichtende Besuch sogenannter Integrationskurse

allerdings nur für Menschen, die nicht aus der EU nach Deutschland eingewandert

sind (Ha 2006).

Scharfe Ablehnung erfährt das eben skizzierte Esser´sche Konzept am anderen

Endedes politischenundwissenschaftlichenSpektrumsdurch eine postkolonial in-

formierte Position: Integration und die gesetzlich geregelten Maßnahmen werden

als InstrumentepolitischerKontrolle,kulturellerÜberwachungundnicht zuletzt als

Manifestationpost/kolonialerunddominanzgesellschaftlicher rassistischerMacht-

beziehungen kritisiert (Alkın/Geuer 2022; Yildiz 2020; Önder 2018; Hess u.a. 2015;

Ha 2010a). Kien Nghi Ha etwa versteht Integration als »repressives Element eines

ideologischen Diskurses und politischer Praxis, welches in Deutschlands interner

kolonialer Geschichte vonAntisemitismus, rassistischer Einwanderungspolitik und

Germanisierung verankert ist« (Ha 2010b: 165).

Das Integrationsparadigma wird unter Verweis auf den ihm zugrundeliegen-

den »methodologischen Nationalismus« als gleichbedeutend mit (leitkultureller)

Assimilation und Exklusion nicht-deutscher/europäischer Werte und Kulturen

abgelehnt (Yıldız 2018). Frühe Assimilationstheorien fassten unter demBegriff eine

vollständigeAnpassungbzw.Unterwerfung an imAufnahmelandherrschendeNor-

men, Werte, Traditionen unter Aufgabe eigener, mitgebrachter sprachlicher und

kultureller Normen und Traditionen (Koch 2021; vgl. Aumüller 2009; vgl. kritisch:

Ha 2010b: 170). Einwander*innen, insbesondere aus nicht-westlichen Staaten, wür-

den auf diese Art gezwungen, sich in ein europäisch-christlich-weiß konstruiertes

Deutschland einzufügen, um auf diese Art quasi unsichtbar gemacht zu werden

(El-Tayeb 2016: 25ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839467565-006 - am 12.02.2026, 16:57:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467565-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Der antimuslimische Rassismus und seine dominanten Dimensionen 33

Die Deutung des Integrationsparadigmas als paternalistisches Instrument zur

AusübungvonDominanzfindet inBegriffenwie »Integrationsverweigerung«,»Par-

allelgesellschaft«, »Integrationsunfähigkeit« oder weiteren kulturalistisch-abwer-

tenden »Tropen der Repräsentation«, die eine Unvereinbarkeit von westlich-abend-

ländischenmit muslimischenWertorientierungen unterstellen, immer wieder ihre

Bestätigung im politischen Diskurs (Hall 2018a: 112).

Naika Foroutan lehnt die Verengung des Integrationsbegriffes auf Migration

und Muslim*innen und die damit verbundenen diskursiven Exklusionen ab und

schlägt stattdessen eine Ausweitung seines Bedeutungsbereichs auf die gesam-

te Gesellschaft vor, es als »Metanarrativ« im öffentlichen Diskurs, aber auch in

der Politik zu verankern, das nicht exklusiv und homogenisierend ein Deutsches

Wir axiomatisch setzt, sondern viel eher versucht, die Heterogenität, Vielfalt und

Gewordenheit einer Gesellschaft zu betonen (Foroutan 2015c).

So sollen diemit dem Integrationsparadigma verbundenen Strukturen der Dif-

ferenzkonstruktion und Exklusion ersetzt und einer konstruktiven Neuinterpreta-

tion zugeführt werden (vgl. auch: Böcker u.a. 2014; Foroutan 2015a). »Sinn undZiel«

der Integration wären dann:

• »eine gleichberechtigte ökonomische, rechtlicheundpolitischePartizipation al-

ler Bürger an den zentralen Gütern der Gesellschaft

• zum Zwecke der Herstellung von Chancengleichheit

• und des Abbaus von Diskriminierung und Ungleichheit.

• Zusätzlich müsste die symbolische Anerkennung und somit Zugehörigkeit und

Teilhabe als sinnstiftender Endpunkt in die Erzählung eines neuen Integrati-

onsparadigmas eingedacht werden.

• Und es müsste verdeutlicht werden, dass Integration keine Frage der kulturel-

len, ethnischen, religiösen oder nationalenHerkunft alleine ist, sondern genau-

so eine Frage von Schicht und Klasse, Gender, sexueller Orientierung etc. Dies

alles definiert die heterogene Gesellschaft und diese ist als empirische Basis ge-

geben.Sich in dieseGesellschaft hinein zu integrieren, stellt eine großeHeraus-

forderung dar.« (Foroutan 2015a)

Im Begriff der postmigrantischen Gesellschaft, dessen Etablierung in der For-

schung maßgeblich auf Foroutans Arbeiten zurückgeht, spiegelt sich das von ihr

vorgeschlagene, neue Metanarrativ bzw. Paradigma wider (Foroutan 2019). Anders

als postkolonial-antirassistische Abwehrdispositive, kann dieser Ansatz als liberale

Lösungsstrategie bezeichnet werden, die sich durch eine grundsätzliche Anerken-

nung von Einwanderung als strukturierendes Merkmal der deutschen Gesellschaft

auszeichnet und auf die Schaffung eines neuen identifikativen Leitbildes für alle

Menschen abzielt – unabhängig von ethnisch-nationalen Zuschreibungen.

https://doi.org/10.14361/9783839467565-006 - am 12.02.2026, 16:57:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467565-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Imad Mustafa: »Der Islam gehört (nicht) zu Deutschland«

Damit kehrt sich – idealerweise – auch die Perspektive auf Integration um:Mi-

grantisiertenMenschenwird nichtmehr einseitig eine Bringschuld abverlangt, Zu-

gehörigkeit wird nichtmehr erteilt oder entzogen, je nachdem,ob die jeweilige Per-

son die (in-)formellen Kriterien erfüllt oder nicht. Vielmehr geht es darum, dass

»Zugehörigkeiten, nationale (kollektive) Identitäten, Partizipation undChancenge-

rechtigkeit nachverhandelt und neu justiert werden« (Foroutan 2015b). In der Kon-

sequenz würde dies nicht nur auf diskursiver Ebene zu einemWandel führen, son-

dern auch auf struktureller und polit-kultureller Ebene.

Es soll an dieser Stelle der Hinweis darauf ausreichen, dass umfangreiche

gesellschaftliche Transformationen immer mit Verteilungskonflikten und Abwehr-

reaktionen zwischen politisch-sozialen Kräften der Beharrung und progressiven,

auf Veränderung ausgerichteten, Kräften einhergehen. Ein Paradigmenwechsel

erheischt deshalb die Notwendigkeit, nicht nur die sozialen Realitäten anzuerken-

nen, sondern auch eine tatsächliche Adoption und Anerkennung einer pluralen

politischen Kultur, in deren Zentrum die Fortentwicklung bzw. Überwindung des

national-liberalen Modells westlicher Demokratien steht.

2.3 Kulturangst: Die fremden Anderen?

Was sich im vorangegangenen Kapitel mit Bezug auf den eng verflochtenen The-

menkomplex Integration/Migration deutlich als methodologischer Nationalismus

offenbart hat, setzt sich mit Blick auf eine mögliche Implementierung einer kos-

mopolitischen Version des Liberalismus fort: Mit Leela Ghandi, einer postkolonia-

lenTheoretikerin, kann auch von »kulturellem Nationalismus« gesprochen werden

(Ghandi 2022).

Debatten über dieUn/Zugehörigkeit des Islams undMuslim*innen zuDeutsch-

land, die seit 2006 immer wieder aufflammen, zentrieren i.d.R. auf eine deutsch-

hegemoniale Perspektive und problematisieren implizit die Rolle von Muslim*in-

nen in Deutschland für das Zusammenleben und schüren Ängste. Soziale Hand-

lungen von Muslim*innen werden ursächlich auf fremde religiös-kulturelle Wert-

orientierungen zurückgeführt und deren (In-)Kompatibilität mit vermeintlich

vorherrschenden, christlich-abendländischen, kulturellen Wertorientierungen

kontrastiert. Die beiden Pole Un/Zugehörigkeit werden häufig entlang der Disposi-

tive3 multikulturelle bzw. plurale Gesellschaft einerseits und deutsche (Leit-)Kultur

andererseits diskutiert, wobei der Begriff der Leitkultur in rechtskonservativen und

rechtsextremen Kreisen als identitäre Abgrenzung eingesetzt wird, um mit seiner

Hilfe ein christlich-säkulares,westlich orientiertes Deutschland zu konstruieren, zu

dem der Islam nicht gehöre (Attia 2018).

3 Zum Begriff des Dispositivs vgl. Foucault (1978: 119ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839467565-006 - am 12.02.2026, 16:57:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467565-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

