
2/1994

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HofMANNSTHAL 
JAHRBUCH· ZUR EUROPÄISCHEN MODERNE 2/1994 

Im Auftrag der Hugo von Hofmannsthal-Gesellschaft 

herausgegeben von 

Gerhard Neumann . Ursula Renner 

Günter Schnitzier . Gotthart Wunberg 

Rombach Verlag Freiburg 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhalt 

Hugo von Hofmannsthai 
Die neuen Dichtungen Gabriele d'Annunzio's 
Zwei Verherrlichungen der Stadt Venedig 
mitgeteilt und kommentiert von Ursula Renner . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. 7 

Rudolf Kassner 
Der ewige Jude in der Dichtung. Studien zur allgemeinen 
Li tera turgeschich te 
Auszüge azifgrund einer Abschrift herausgegeben und kommentiert 
von Klaus E. Bohnenkamp ..................................... 21 

Auf dem Weg zur »Blechschmiede«: Holz und Schlaf als »Klapp­
hornisten«. Mit neunzehn Klapphorn-Gedichten auf Postkarten an 
Emil Richter (1890/91) 
mitgeteilt und kommentiert von Peter Sprengel. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. 79 

Ernst Osterkamp 
Die Sprache des Schweigens bei Hofmannsthai ................ 111 

G. Bärbel Schmid 
Hugo von Hofmannsthais Entwürfe zu einem »dreitheiligen 
Spiegel«: »Leda und der Schwan« . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. 139 

Elsbeth Dangel 
»Sieh, ich stehe!« Blick und Bewegung der Geschlechter in 
Hofmannsthais »Der Kaiser und die Hexe« und Maeterlincks 
»Pelleas et Melisande« . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. 157 

Lorenz Jäger 
Politik und Gestik bei Hugo von Hofmannsthai ................ 181 

Wolfram Mauser 
»Die geistige Grundfarbe des Planeten« 
Hugo von Hofmannsthais »Idee Europa« ..................... 201 

Rüdiger Görner 
Symbolik des Zeitlichen 
Zu Rilkes »Entwurf einer politischen Rede« ................... 223 

Dietmar Schmidt1 Claudia Öhlschläger 
» Weibsfauna« 
Zur Koinzidenz von Tiergeschichte und Pornographie am Beispiel 
von »Bambi« und >Josefine Mutzenbacher« ................... 237 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Claudia Liebrand 
Tod und Autobiographie. Fontanes »Meine Kinderjahre« und 
Canettis »Die gerettete Zunge« ............................. 287 

Christoph Brecht 
»Kruzifix, errichtet vom Verschönerungsverein« 
Ödön von Horvath und die Semantik der Moderne . . . . . . . . . . . .. 309 

Aifons Backes-Haase 
»Der neue Mensch« - ein Erziehungsentwurf der Moderne: 
der Fall Otto Gross . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. 333 

Bibliographie' 1. 7. 1992 bis 31. 12. 1993 
zusammengestellt von G. Bärbel Schmid . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. 359 

Hugo von Hofmannsthal-Gesellschaft: Mitteilungen . . . . . . . . . . . .. 383 

Siglen- und Abkürzungsverzeichnis .......................... 387 

Anschriften der Mitarbeiter. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. 392 

Register ................................................ 395 

Nachbemerkung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. 406 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hofmannsthai 
Jahrbuch . Zur europäischen Moderne 

2/1994 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


H v HofmannsthaI. 

Die neuen Dichtungen Gabriele d'Annunzio's. 

I. 

Zwei Verherrlichungen der Stadt Venedig. 

ImJahr 1895 verherrlichte Annunzio bei irgend einem festlichen Anlaß 
die Stadt Venedig in einer Rede, die sich nicht mit den Reden verglei­
chen läßt, welche man bei ähnlichen Anlässen zu halten pflegt. Er gab 
dieser Rede, als sie später veröffentlicht wurde, die Überschrift: 
»Allegorie des Herbstes«, und in der That bildet ihren Inhalt die Vision 
und Schilderung einer hochzeitlichen Vereinigung Venedigs mit dem 
Herbst. I 

Man fühlt sich an jene frostigen Personificationen erinnert, an jene 
Kunstform, deren sich drei vergangene Jahrhunderte bis zur völligen 
Erschöpfung ihres Reizes, ja über die Grenze des Erträglichen bedien­
ten. Und wirklich scheinen sich die gewaltigsten visionären Augen und 
der kühnste an unerhörten Gleichnissen reichste Freund, den die 
lateinischen Völker im jetzigen Zeitraum besitzen, endgültig dieser 
majestätischen lateinischen Kunstform zugewandt zu haben: der gewal­
tigen, das gesammte Dasein umschließenden Allegorie, den prunkvoll 
hinrauschenden Triumphzug, der aus blendenden Gleichnissen aufge­
thürmten Ehrensäule. Seit einigen Jahren sehe ich kein Werk von ihm 
entstehen, das nicht dastünde wie eine Trophäe. 

Ich glaube es sind zwei Dinge: der monumentale Charakter seines 
Landes und seine eigene Berühmtheit, welche der ganzen Production 
Annunzio's diese Richtung gegeben haben. Er muß sich als den ersten, 
ja als den einzigen Dichter nicht nur seines Volkes sondern aller 
lateinischen Völker empfinden. Ja mehr als das: als den einzigen 
Künstler des großen Stiles. In gewissen Augenblicken, nachts und in der 
Einsamkeit oder in einer großen aufgeregten Volksmenge, in gewissen 
furchtbaren Augenblicken wird er sich als das letzte Glied einer Kette 
empfunden haben, an der ein Glied, nach rückwärts zu, Michelangelo 
heißt, und eines Dante. Solche Visionen sind die Peitsche, mit der das 

I »10 penseva in un pomeriggio recente [ ... ] alla nuziale alleanza dell' Autunno e di 
Venezia sotto i cieli«, heißt es bei D'Annunzio. Bibliographische Angaben s. S. ll und 19. 

Hofmannsthai: Die neuen Dichtungen D'Annunzio's 7 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schicksal eme ganze Existenz vor sich hintreibt wie emen tanzenden 
Kreisel. 

In den früheren Jahren hatte die Production Annunzio's eine andere 
Richtung. Sein außerordentlicher Geist suchte in jenen Worten - ich 
meine seine großen Romane2 - weniger die monumentale als die 
äußerste suggestive Wirkung. Es gelang seiner zum äußersten gesteiger­
ten Macht über die Ausdrucksmittel, dem Leser den Duft eines mit 
Blüthen überladenen Strauches oder die Bewegung im Blutumlauf einer 
heftig erblassenden Person nahezu fühlbar zu machen. Ich glaube, es 
liegt viel von der allem Wirklichen innewohnenden Symbolik darin, daß 
er sein ganzes Schaffen in dieser früheren Epoche in schänen' Briefen 
und Widmungen an das Schaffen seines Freundes, des Malers Michetti3, 

anknüpfte. Die lebhafte Vorliebe für den Schein des Lebens, den der 
Maler hervorbringt, ist immer der Ausdruck für eine bestimmte Seelen­
verfassung des Dichters, eine bestimmte Gruppierung seiner Kräfte und 
Wünsche. Damals schuf er sich jene unvergleichliche Prosa, jene plasti­
sche und symphonische Sprache, die seinen Werken eine unaussprechli­
che Überlegenheit giebt, und schuf sie im Wettstreit mit einem Pinsel, 
dem Instrument, das die Gewalt über die zartesten verfließendsten 
Übergänge mit der Zauberkraft der absoluten traumgleichen Täu­
schung verbindet. Seither aber hat sein Ehrgeiz das Ziel gewechselt. 
Seine Seele fing an, noch kühnere Wünsche zu formen, und seine letzten 
Werke sind die Realisierung dieser Wünsche. 

2 Bis 1895 waren D'Annunzios Romane »Il piacere« (1889), »L'innocente« (1892) und der 
»Trionfo della morte« (1894; Vorabdrucke 1890 unter dem Titel ))L'invincibile«) erschienen. 
Vgl. dazu Hofmannsthals ersten D'Annunzio-Aufsatz von 1893. 

3 Francesco Paolo Michetti (1851-1929), dem die Pariser Weltausstellung von 1878 zum 
Durchbruch verholfen hatte, war Genre- und Landschaftsmaler. Sein Hauptinteresse galt dem 
Leben der Bauern in den Abruzzen, das er zunehmend im Sinne des Fin de siede stilisierte: 
))Das Wort Michetti ist gleichbedeutend mit prächtigen Stoffen und blendenden Fleischtönen, 
mit sich widerstreitenden, absichtlich gesuchten Farben, mit üppigen, von Sonne und Hitze 
umflossenen Frauenkörpern, mit phantastischen, in tollem Künstlerhirn erschaffenen Land­
schaften, [ ... ] mit Dorfidyllen in glühendem Sonnenbrand. Es gibt keine todten Punkte auf 
seinen Schöpfungen, jeden Einfall zaubert er in prächtige Gestalten um.« (Richard Muther: 
Geschichte der Malerei im 19.Jahrhundert. Bd. IH. München 1894, S. 80) D'Annunzio lernte 
den 15Jahre älteren Maler 1881 kennen, woraus eine lange, intensive Freundschaft entstand. 
In Michettis Atelier in einem ehemaligen Kloster in Francavilla al Mare zog D'Annunzio sich 
zum Arbeiten zurück. D'Annunzio trug der (Gast-)Freundschaft Michettis in den ausführli­
chen Widmungen seiner Romane ))11 piacere« und ))Trionfo della morte« Rechnung, be­
dichtete ihn in seinem Gedichtzyklus ))La chimera« (1885-1888) ())Epilogo. A.EP. Michetti«). 

8 Ursula Renner 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Er fieng an, von seinen Werken zu verlangen, daß sie neben den 
Monumenten der Vergangenheit bestehen könnten, neben der Markus­
kirche, neben den Grabmälern der Medicäer, neben den Säulen, den 
Hallen, den Mausoleen, den ehernen Thoren, den steinernen Gestalten. 
Er legte in den Blick, mit dem er das unendlich vielfältige Leben 
betrachtete, eine ungeheuere Vereinfachung, eine ungeheuere lyrische 
Vereinfachung. Seine wundervolle Phantasie erlaubte ihm, nun so 
monumental zu sehen als er früher naturwissenschaftlich gesehen hatte. 

d'Annunzio 

Ich will nicht entscheiden was das ist einige werden es Malerei verglei­
chen, andere den großen Symphonien. Aber es sind niemals in früheren 
Zeiten solch wundervolle Trophäen aus Worten aufgethürmt worden 

Diese Dinge sind ihm Symbole, ja die Länder die Städte, die Bäume sind 
ihm Symbole, er füttert sie mit dem Blut aus seiner Brust und läßt sie 
fliegen schweren ungeheuren triumphierenden Fluges 
Die große Natur des Dichters d'Annunzio gestattet mir von zwei 
Dichtungen des Herrn d' Annunzio so wie von 2 Produkten des Meeres 
ganz gleichzeitig trotz ihrer getrennten Entstehung zu reden 

Man kann also ebensowohl sagen daß dies eine Dichtung auf den Herbst 
als daß es eine Dichtung auf die Stadt Venedig ist. Vor einem so 
ungeheueren Geist verändert sich die Welt eine Stadt wird wie ein Baum 
wie ein Schicksal ein Schicksal wie eine Jahreszeit. 

Hofmannsthai : Die neuen Dichtungen D'Annunzio's 9 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Zwei Verherrlichungen der Stadt Venedig« 
Ein Aufsatzfragment Hofmannsthais über Gabriele d'Annunzio 

mitgeteilt von Ursula Renner 

Die landläufige Moral wird von zwei Trieben verdunkelt: dem Experimen­
tiertrieb und dem Schönheitstrieb, dem Trieb nach Verstehen und dem nach 
Vergessen. 
In den Werken des originellsten Künstlers, den Italien augenblicklich besitzt, 
des Herrn Gabriele d'Annunzio,1 kristallisieren sich diese beiden Tendenzen 
mit einer merkwürdigen Schärfe und Deutlichkeit: seine Novellen sind 
psychopathische Protokolle, seine Gedichtbücher sind Schmuckkästchen; in 
den einen waltet die strenge nüchterne Terminologie wissenschaftlicher 
Dokumente, in den andern eine beinahe fieberhafte Farben- und Stim­
mungstrunkenheit. 

Diese Sätze stammen aus einem der meistzitierten Prosatexte Hof­

mannsthals, dem D'Annunzio-Aufsatz aus der »Frankfurter Zeitung« 
vom 9. August 1893 (GW RA I 174-184). Sie markieren jene ambiva­

lente Faszination, die Gabriele d'Annunzio (1863-1938) - eine Neuent­

deckung im deutschsprachigen Bereich der beginnenden N eunziger­

jahre - mit seinem naturalistisch-symbolistischen Zwitterwerk2 auf den 

jungen ästerreichischen Dichter ausübte. 

I »Prosa: >11 piacere<, >San Pantaleone<, >L'Invincibile<, >Giovanni Episcopo<, >L'Innocente< 
1880[sic!]-92. Poesie: >L'Isotteo<, >La Chimera< 1890. >Elegie Romane< 1891.« [Diese Anmer­
kung im Erstdruck.] - Die ersten 16 Kapitel des »Trionfo della morte« (1894) erschienen 
zwischen Januar und März 1890 in der »Tribuna Illustrata« unter dem Titel »L'Invincible«, 
die verbleibenden im Laufe des Februar 1893 im »Mattino«. 

2 D'Annunzios Prosaanfange standen im Zeichen des Zolaschen Naturalismus, wie die bei 
Sommaruga veröffentlichten neun Studien des einfachen Volkes, die »Terra Vergine« (1882), 
zeigen, während sich in seiner gleichzeitigen Lyrik (vgl. das »Intermezzo in rime«) und in 
seinen Zeitungsartikeln der Übergang zum Symbolismus und zu einem kosmopolitischen 
Ästhetizismus vollzog. Zehn Jahre später widerrief er offiziell den an naturwissenschaftlichen 
Maximen orientierten Naturalismus und dessen >Wahrheitspostulat< zugunsten einer >moder­
nen< symbolistischen Kunst: »All das, was es bislang an Richtlinien und Kunstbewegungen 
gegeben hat, vermag nicht, den großen Zustrom neuer Ideen, Stimmungen und Gefühle zu 
erkennen, die auf der Schwelle der neuen Welt toben. Die Wissenschaft kann den leeren 
Himmel nicht wieder bevölkern, sie kann den Seelen keine Freude mehr geben ... Wir wollen 
keine Wahrheit mehr. Gebt uns den Traum!« (G. d'A: Nella vita e nell'arte. In: La Tribuna, 
23.6.1893. Zit. nach: Maria Gazzetti: Gabriele cl' Annunizo. Reinbek 1989, S. 30.) 

10 Ursula Renner 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hofmannsthais Aufsatzentwurf »Die neuen Dichtungen Gabriele 
d'Annunzio's« aus dem Jahre 1898, der hier zum ersten Male abge­
druckt ist3, belegt anhaltendes Interesse und eine um die Jahrhundert­
wende noch einmal aufflammende Sympathie, die erst 1912 in offene 
Ablehnung umschlagen wird. 

Gegenstand des ersten Teiles »Zwei Verherrlichungen der Stadt 
Venedig«, welcher als beinahe abgeschlossen gelten kann, ist ein Bänd­
chen von D'Annunzio mit dem Titel »L'Allegoria deli' autunno« (1895). 
Hofmannsthai kaufte es auf seiner Italienreise 1898. Über welche 
Dichtungen er darüber hinaus noch schreiben wollte, ist nicht bekannt.4 

Einer genaueren Rekonstruktion der Beziehung zwischen D'Annun­
zio und Hofmannsthai bis zu diesem Zeitpunkt gelten die folgenden 
Hinweise.5 

Als einer der ersten im deutschsprachigen Raum entdeckt Stefan 
George bei seinem Paris-Aufenthalt 1889 D'Annunzio und bringt 
Abschriften seiner Texte mit zurück. Im März 1893 veröffentlicht er 
eigene Gedichtübersetzungen in seinen »Blättern für die Kunst«. Hof­
mannsthai beglückwünscht ihn dazu, gesteht aber, daß er »von dem 
bedeutenden Italiener nur die Novelle >Giovanni Episcopo«< kenne, daß 
er aber vorhabe, den »Innocente« zu lesen und auf das Erscheinen eines 
neuen Gedichtbandes hingewiesen werden möchte, da er »in einem 
Tagesblatt auf diese erfreuliche Erscheinung aufmerksam machen 
möchte.« (BW George 1953, 60). 

Anfangjuli 1893 schreibt er an Felix Salten: »Ich arbeite an einem 
größeren Aufsatz über einen italienischen Dichter, mit dem ich Euch 
und andere Freunde bekannt machen möchte« (B I 84), was ihm im Falle 
Arthur Schnitzlers sofort gelingt: »Ihr Feuilleton über Annunzio hab ich 
mit großer Freude gelesen; es ist eins Ihrer schönsten, mit weiten 
Ausblicken. - Ist von dem Mann was ins Deutsche übersetzt?« 

3 Hofmannsthal-Nachlaß, Freies Deutsches Hochstift, Frankfurt a.M. Signaturen: H IV B 
7.1, H IV B 7.2, H IV B 7.3, H IV A 87.6, H IV B 197.21, E IV B 6.13. Für die freundliche 
Genehmigung zum Abdruck danke ich Dr. RudolfHirsch, der Theatersammlung Wien für die 
Einsicht in den Bahr-Nachlaß. 

4 An die Eltern schreibt Hofmannsthai Ende September 1898 aus Venedig nur: »Im 
November werd' ich mich in Wien mit [ ... ] einigen größeren Prosaarbeiten (über D'Annun­
zio, Ruskin etc.) [ ... ] befassen.« (B I 273). 

5 Vgl. dazu auch die Einleitung von Lea Ritter-Santini in: Hugo von Hofmannsthai, Saggi 
Italiani. Milano 1983, S. 7-19. 

Hofmannsthai: Die neuen Dichtungen D'Annunzio's 11 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(11. August 1893; BW Schnitzler [1983] 43). Vermutlich gehört Hof­
mannsthals Fragment einer Übersetzung aus dem »Innocente« (SW 
XXIX 245ff.), das seine Affinität zu der lyrischen Prosa des Italieners 
illustriert, in den Kontext dieses frühen Aufsatzes und seines Bemühens, 
D' Annunzio bekannt zu machen. 

Auch Hermann Bahr - Verfechter alles Neuen und >Modernen< -
engagiert sich für D' Annunzio. Seine 1894 gegründete Wochenschrift 
»Die Zeit« will er mit einer Übersetzung des »Giovanni Episcopo« 
beginnen lassen6 - neben solchen anderer >Moderner< wie Oscar Wilde, 
Vernon Lee, Maurice Barres. Und er will literarische Kritik zu den 
>modernen< (anti-naturalistischen, symbolistischen) europäischen Auto­
ren bringen. So erscheinen in der »Zeit« Hofmannsthais Aufsatz über 
Walter Pater wie auch Anfang Dezember 1894 unter dem lakonischen 
Titel »Gabriele d' Annunzio« sein zweiter Aufsatz über den italienischen 
Dichter (RA I 198-202). Wegen eines Beitrags über D'Annunzios Lyrik 
erbittet Bahr Hofmannsthais Rat, und dessen ausgewogene Antwort gibt 
zu erkennen, welche Bedeutung D' Annunzio für die neue, >moderne< 
Literatur zugeschrieben wird: 

Der Aufsatz ist keinesfalls unbedingt abzuweisen, weil er über einen uns 
wichtigen Gegenstand immerhin brauchbare Auskunft ertheilt. Der Verfas­
ser macht den Eindruck eines Menschen, der unsere Gesinnungen zugleich 
mit unserer Ausdrucksweise angenommen hat; solche Anhänger sind immer 
päpstlicher als der Papst und haben zumeist etwas peinliches. Doch scheint 
sich der Verf. einen wirklichen Begriff von Lyrik angeeignet zu haben, und 
Leute seiner Art sind sicher besser als wir geeignet, die Begriffe des 
Publicums zu reformieren, weil unsere Auseinandersetzungen zu viel voraus­
setzen. 
Ich rathe also: man nimmt den Aufsatz an, weil er bei mancher Geschmack­
losigkeit und Schiefe des Ausdrucks immerhin richtiges enthält und sogar 
eine sehr gute Stelle, die Darlegung der ersten Gedichte des Poema para­
disiaco7, worin sich wirklich die Fähigkeit äussert, Lyrik aufzufassen und zu 
interpretieren. 
Oder aber: man schickt das Manuscript zurück, bittet den Verf. die vorlie­
genden Auseinandersetzungen zu überarbeiten, noch präciser zu machen, 
die versprochenen aber (über die Metaphern, über den Versbau etc.) wirklich 
auszuführen, neben dem Poema paradisiaco gleichmässig das Isotteo, die 

6 Brief an HofmannsthaI vom 7. August 1894; (Theatersammlung Wien, Typoskript). 
7 Gabriele d'Annunzio: Poema paradisiaco - Odi Navali - 1891/1893. Milano 1893. 

12 Ursula Renner 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Elegie romane8 zu behandeln, den interessanten Einfluss altitalienischer 
Dichter einigermassen ins Licht zu setzen etc.: dann hätte man wirklich 
zuerst in Deutschland Auskunft über ein wichtiges und schönes Thema 
gegeben.9 

Seit 1894 gab es offenbar auch direkte briefliche und indirekte persön­
liche Verbindungen zu D' Annunzio - möglicherweise initiiert durch 
dessen Kenntnis von Hofmannsthais Aufsatz 1o. Ein Widmungsexemplar 
des »Trionfo della morte« hat sich in seiner Bibliothek erhalten: »a Hugo 
von Hofmannsthai avec les sympathies les meilleures. Gabriele d' An­
nunzio. Francavilla al Mare (Abruzzi) 5 juillet 1894«.11 

Hofmannsthai beurteilt diesen Roman, wie ein Brief an EIsa (Bruck­
mann-)Cantacuzene belegt I 2, zunächst eher kritisch, obwohl er den 
Autor weiterhin respektiert und bewundert. Im Sommer 1895 liest er 
dann 

diesen Triumf des Todes von d' Annunzio [ ... ] zum zweitenmal, und 
aufmerksam, um möglichst viel von dem zu errathen, was unter den 
merkwürdigst variierten und assimilierten fremden Einflüssen sein Eigenes 
ist. Er scheint doch einer von denen zu sein, die an fast alles im Leben 
Vorkommende schon einmal gedacht haben, also dem Leben gerecht zu 
werden suchen. Er redet auch von Freunden, Malern und dergleichen, die 
ihn »ganz verstehen«, die müßten dann sehr gescheidt sein. 13 

Noch deutlicher positiv äußert er sich in einem Brief an Beer-Hofmann, 
mit dessen Verständnis und Affinität er zuverlässig rechnet: 

8 Gabriele D'Annunzio: Poesie - L'Isotteo / La Chimera (1885/1888). Milano 1890, und 
ders.: Elegie Romane (1887-1891). Bologna 1892. 

9 Wien, 3ler Juni[1894] (Österreichische Nationalbibliothek Wien, Theatersammlung A 
37273 Ba M). 

10 Eine Dokumentation dazu wird im nächsten Hofmannsthal:Jahrbuch von Roberta 
Ascarelli erscheinen. - Anfangjanuar 1894 schickt Hofmannsthai D'Annunzios Adresse an 
Marie Herzfeld. George hatte schon im März 1893 ein Widmungsexemplar von D'Annunzios 
»Elegie romane« (1892) erhalten (s. BW George [1953,250]). 

11 Als Richard Beer-Hofmann im September 1894 in Italien ist, schreibt Hofmannsthai 
ihm: »Wenn Sie sich in Florenz zufällig sehr nach einem Menschen sehnen sollten, so suchen 
Sie sich [ ... ] die Adresse eines Herrn Carlo Placci, sagen ihm [ ... ] daß der Bahr und ich ihn, 
ich aber auch durch ihn den d'Annunzio grüßen lass [ ... ]« (BW Beer-Hofmann 40). -
Hermann Bahr wünscht Hofmannsthai 1895 in München »wen [zu finden], der mit 
d'Annunzio irgendwie zusammenhängt, das wäre mir sehr recht.« (Österreichische National­
bibliothek Wien, Theatersammlung A 37279 Ba M) 

12 vom 10. August 1894; Hofmannsthal-Nachlaß, Freies Deutsches Hochstift, Frankfurt 
a.M. 

13 15.Uuni 1895], in: B I 141 (Orthographie korrigiert nach dem Original). 

Hofmannsthai: Die neuen Dichtungen D'Annunzio's 13 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der d'Annunzio [»Triumph des Todes«. U.R.] geht mir jetzt beim zweiten 
Lesen unglaublich nahe. Er sucht auch, wie Sie, den Schnitt durchs Leben 
der weder durch die reine Erscheinung, noch durch die ultimae rationes 
läuft, sondern durch das aller mannigfaltigste Gewebe in der Mitte, und 
wirklich suggeriert er einem manchmal das ungeheure Gefühl, eine Seele in 
ihrer Totalität so zu spüren, wie man das nur am eigenen Ich zu erleben 
gewohnt ist, nämlich nicht aus einer plötzlichen sehr charakteristischen 
Geberde sondern aus einer wundervollen Anhäufung von kleinen Tatsachen, 
unscheinbaren Zügen, Erinnerungen, Associationen, und tausendfachem 
Dreinspielen der Umwelt. Er ist mir unter allen lebenden der merkwürdigste 
Künstler. (16. Juni 1895; BW Beer-Hofmann 54) 

Anfang 1896 bespricht Hofmannsthai - wieder für Hermann Bahrs 
»Zeit« - den »neue[nJ Roman von d'Annunzio«, die »Vergini delle 
rocce« (RA I 206-213), nunmehr glaubend, eine Wendung bei d'Annun­
zio zu »den Dingen, die das Leben braucht« (213) erkennen zu können, 
die er in den früheren Texten vermißt hatte: »Die sämtlichen merkwür­
digen Bücher von d' Annunzio hatten ihr Befremdliches, ja wenn man 
will ihr Entsetzliches und Grauenhaftes darin, daß sie von einem 
geschrieben waren, der nicht im Leben stand.« (207). In den »Vergini« 
nun bemerkt er eine Kraft, die er als »Umschwung« im Leben - und in 
der Folge im Werk - D' Annunzios deutet: 

Ich sehe diesen außerordentlichen Künstler so in sich zurückkehren, wie das 
Leben in den Leib eines Bewußtlosen zurückkehrt. [ ... ] 
Wie ich vor ein paar Monaten mit diesem Buch in Venedig unter den 
Arkaden saß, war seine Kraft so groß über mich, daß mir unter dem Lesen 
wirklich manchmal war, als trüge mir der Dichter sein ganzes Leben 
entgegen, als käme Rom näher herauf gerückt, das Meer von allen Seiten 
hergegangen, ja als drängen die Sterne stärker hernieder. 
Denn noch stärker als die hochheiligen Ströme sind die ganz großen Dichter: 
schaffen sie nicht jenen seligen schwebenden Zustand der deukalionischen 
Flut, jene traumhafte Freiheit, >im Kahn über dem Weingarten zu hängen 
und Fische zu fangen in den Zweigen der Ulme<? (213) 

Hofmannsthais hymnische Besprechung von D'Annunzios jüngstem 
Roman sagt Uenseits der hier nicht zu beantwortenden Frage, wie 
angemessen sein Urteil ist l4) viel über den Leser Hofmannsthai aus -
über Wunsch und Fähigkeit, sich lesend bezaubern und >verwandeln< zu 

14 S. dazu Friedbert Aspetsberger: Hofmannsthai und D'Annunzio. Formen des späten 
Historismus. In: Ders.: Der Historismus und die Folgen. Studien zur Literatur in unserem 
Jahrhundert. Frankfurt 1987, S. 45-107 (dort weitere bibliographische Angaben; Stand 1972). 

14 Ursula Renner 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lassen, Texte kritisch, aber auch subjektiv-produktiv zu lesen. Sei­
ne eminente Begabung als Leser läßt sich kaum besser illustrieren als 
durch das zauberhafte Bild der Flut aus Ovids »Metamorphosen« 
(Buch I, 295ff.). 

1897, auf seiner von reicher künstlerischer Produktivität geprägten 
>Sommerreise< durch Oberita1ien - Pläne und »blitzartige« Ideen kom­
men ihm, das »Kleine Welttheater« wird abgeschlossen, »Die Hochzeit 
der Sobeide« begonnen l5 - spielt D'Annunzio in verschiedener Hinsicht 
eine besondere Rolle. Der Kauf seines für Eleonora Duse geschriebenen, 
soeben erschienenen Dramas »Sogno d'un mattino di primavera« (Rom 
1897) erweist sich als sehr ergiebig für Hofmannsthal: Es wird zur 
Hauptquelle des in drei Tagen niedergeschriebenen lyrischen Dramas 
»Die Frau im Fenster«, und man könnte meinen, etwas von der 
Inspirationswelle dieses Sommers hinge auch mit einer gewissen (räum­
lichen wie geistigen) Nähe zu D'Annunzio zusammen. Jedenfalls läßt 
sich ein Briefentwurf Hofmannsthais an D'Annunzio so deuten; er hat 
jenen euphorischen Ton beinahe aller Briefe aus dieser produktiven Zeit 
in Italien und enthält zugleich ein spielerisches Moment, das offenbar 
zur Kommunikation zwischen beiden gehörte: 

11 y a quinze jours, j'ai franchi les alpes et me suis mis ici pour ne voir 
personne et pour travailler. Mais vous me troublez, monsieur le poete. A 
Verone pendant un chaud apres midi d'aout j'eus tant de joie a trouver 
l'introuvable songe d'un matin de Printemps et je l'ai traine partout, 
enveloppe dans les journeaux de Lombardie qui containaint les denigre­
ments si comprehensibles de vos intentions mais voila ce qui m'impatiente 
dont peu un ne contient un rendu tres exact de votre vertu eiectoral. I6 

In diesem Sinne schreibt er auch an Hermann Bahr aus Varese: 

ich bin überaus glücklich und zufrieden in diesem Land, das für mich doch 
das schönste ist. [ ... ] Ich arbeite viel und froh, alles ist gut und schön, sogar 
die Zeitungen sind interessant, weil jeden Tag etwas über die Wahl von 
d'Annunzio drinsteht. Wenn er gewählt ist, werd ich für die »Zeit« drüber 
schreiben. Das ganze ist eine der merkwürdigsten Sachen von der Welt. 17 

15 Vgl. dazu die Entstehungsgeschichte der ))Hochzeit der Sobeide« in: SW V Dramen 3, 
S. 303ff. 

16 September 1897; in: SW 111 Dramen I, S. 521. 
17 am 25. August 1897; Österreichische Nationalbibliothek Wien, Theatersammlung A 

25828 Ba M. 

Hofmannsthai : Die neuen Dichtungen D'Annunzio's 15 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ganz entsprechend an den Vater: 

Abends finde ich im Hotel eine Kreuzbandsendung von D'Annunzio, das 
genaue Stenogramm seiner großen Kandidatenrede. (Er ist in Ballotage, hat 
aber sicher die Majorität, wie die lombardischen Blätter schreiben, »mit 
Unterstützung der Carabinieri«, jedenfalls als äußerst konservativer oder 
reaktionärer Mandatar der großen römischen Nepotenfamilien; eine merk­
würdige Zeit, wo die Dichter reaktionär sind, eigentlich alle!) Im Kaffeehaus 
hab' ich dann die Rede gelesen, ich werd' sie ohnehin nach Wien mitbrin­
gen, übrigens auch für Bahr gelegentlich ein compte rendu schreiben. (B I 
230) 

An diesem »compte rendu«, einem >Augenzeugenbericht< gleichsam, 
hatte Hermann Bahr in der Tat großes Interesse: 

Was Sie mir über die Wahl d'Annunzios andeuten, hat mich sehr interessiert; 
in dieser Sache benehmen sich die deutschen Zeitungen wieder schmählich, 
indem sie mit dem instinktiven Hass, den sie gegen jeden Grossen haben, 
täglich aufs Gemeinste witzeln und d' Annunzio zur komischen Figur zu 
machen trachten. Darum wäre es mir sehr werthvoll, einen ernsten und 
rechten Artikel darüber für die »Zeit« zu haben. Diesen können nur Sie 
schreiben, der sozusagen dabei gewesen ist. Thun Sie es ja gewiss, thun Sie es 
aber gleich: die Sache müsste noch in diesem Monat kommen, solange sie 
»aktuell« ist. Schicken Sie mir das Manuskript also recht bald. IB 

Dieses Versprechen hält Hofmannsthai ein. Von den Reisestationen 
Vicenca, Bergamo und Varese schreibt er über »Die Rede Gabriele 
d' Annunzios« (RA I 591- 60 1), eine kommentierte Wiedergabe von 
d'Annunzios Wahlrede, dem »Discorso della siepe«, den der Parla­
mentskandidat an die Bevölkerung seines Geburtsortes Pescara adres­
sierte. Die »Rede« erscheint Anfang Oktober 1897, und sie zeigt, daß 
Hofmannsthai sich von der blendenden Rhetorik faszinieren läßt, nicht 
aber die fragwürdige politische Figur erkennt. 19 

Die Bedeutung, die Hofmannsthai der Beredsamkeit und dem litera­
rischen Werk D' Annunzios beimißt, bezeugen verschiedene geplante 
wie auch ausgeführte Übersetzungen: D' Ann unzios Nachruf auf Kaise-

18 3. September 1897. 
19 Dies erkennt dann Richard Dehmel, der HofmannsthaIs Text mit dem Aufsatz »Der 

Wille zur Tat« beantwortet. Vgl. dazu Annemarie Anderhub: Gabriele d'Annunzio in der 
deutschen Literatur. Diss. phil. Bern 1948, S. 75. 

16 Ursula Renner 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rin Elisabeth, die 1898 ermordet wurde (RA I 602-6062°), und die erste 
Szene des 4. Aktes der »Gioconda« - unter dem Titel »Die Sirenetta« 
(1899; D VI 281-292). Schließlich setzt er sich sogar bei George für die 
Übersetzung des Dramas »Francesca da Rimini« ein, welche dann aber 
erst 1904 Karl Vollmoeller ausführen wird. 21 Die Übersetzungen - als 
>Originalton< - sollen etwas zur Vermittlung dieses Dichters zwischen 
den Sprachen und Kulturen beitragen, ein Unternehmen, das im Streit 
um die »Canzone dei Dardanelli« von 191222, in der D'Annunzio Italien 
zum Angriff auf die Dardanellen auffordert und die k. u.k. Monarchie 
wie das übrige Europa übel attackiert, an seine ultimative Grenze stößt. 

Hofmannsthai - wie die österreichische Öffentlichkeit insgesamt23 -

verurteilt den chauvinistischen Nationalismus D'Annunzios scharf 
(»Antwort auf die >Neunte Canzone< D'Annunzios«; RA I 625-632). 
Seine große Bewunderung für den Sprachartisten verwandelt sich 
angesichts dessen politischer Borniertheit unumgehbar und irreversibel 
in eine scharfe Ablehnung; D' Annunzio hat es ihm darin schließlich 
leicht gemacht ... 

1898 aber noch, als Hermann Bahr zögert, d'Annunzios Nachruf auf 
Kaiserin Elisabeth in der »Zeit« zu bringen, beschwört Hofmannsthai 
ihn von Venedig aus: 

Ich wiederhole meine dringende Bitte, den Aufsatz zu bringen. Die vielen 
Gründe mündlich. Journalistisch deckt die »Zeit« doch schon der Umstand, 

20 Hofmannsthai wünschte sich den Titel » Übertragung der Worte von Gabriele d' An­
nunzio über die Kaiserin. Hugo von HofmannsthaI. Venedig September 1898« (an Hermann 
Bahr, Österreichische Nationalbibliothek Wien, Theatersammlung A 25831 Ba M). 

21 Vgl. dazu: Ein Brief Hofmannsthais an Samuel Fischer. Mitgeteilt von Mario Uzielli, 
erläutert von Martin Stern. In: HB 5, 1970, S. 336-339. 

22 imJanuar 1912 in den Zeitungen ))Giornale d'Italia« und ))La Raggione« erschienen; 
aufgenommen in das 4. Buch der ))Laudi«, ))Merope« (s. dazu G. d'A.: Versi d'amore e di 
gloria. Ed. da Luciano Anceschi a cura di Annamaria Andreoli e Niva Lorenzini. Milano 
1984, S. 1315). 
Im November 1911 plante Italien mit einem Teil seiner Flotte den Durchbruch durch die 
Dardanellen. Diese militärische Offensive fand jedoch nicht statt, was D'Annunzio empörte. 
Seine ))Canzone dei Dardanelli«, das siebente Gedicht in dem Zyklus, ))sollte die italienische 
Flotte anfeuern, den Angriff auf die DardaneIlen doch zu beginnen. [ ... ] Er stellt den 
Deutschen als den )blutrünstigen Angreifer< Frankreichs in dem Krieg von 1870/71 dar, als 
)Plünderer<[ ... ] FranzJoseph 1. bezeichnet er als )den Kaiser der Erhenkten<. Er schildert die 
Widerwärtigkeit des doppelköpfigen Adlers, der wie ein Geier das unverdaute Fleisch der 
Leiden wieder ausspeit.« Maria Gazetti: Gabriele d'Annunzio. Reinbek 1989, S. 98. 

23 Vgl. dazu ebd., S. 98 f. 

Hofmannsthai: Die neuen Dichtungen D'Annunzio's 1 7 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dass die Übersetzung von einem dem Dichter befreundeten Dichter unter­
zeichnet ist. Ferner bitte, lassen Sie womöglich den »Mito deI Melograno« 
liegen24, ich schreibe in 3 Wochen für die Zeit eine ausführliche schöne 
Glosse dazu, übersetze eventuell die »Allegorie des Herbstes« und versuche 
eine auch für die »Zeit« nicht unvortheilhafte neuartige ausführliche Einfüh­
rung eines fremden Dichters. 25 

Hier wird ers~mals die »Allegorie des Herbstes« erwähnt, jenes Bänd­
chen der »Verherrlichung Venedigs« von D'Annunzio, das zunächst 
noch als Übersetzungsprojekt ins Auge gefaßt, schließlich aber als 
eigener Aufsatz konzipiert, wenn auch nicht zu Ende geführt wird. 

Auf der italienischen Reise vom Spätsommer 1898 erlebt Hofmanns­
thai zwar keinen vergleichbaren schöpferischen >Rausch< wie im Vor­
jahr, aber dennoch eine befriedigende, anregende Zeit: In Venedig kauft 
er einen Band von Casanovas Memoiren, was ihm den >Stoff< zu einem 
seiner lebenslang liebsten Stücke, dem »Abenteurer und die Sängerin«, 
beschert. Von Florenz aus besucht er am 16. und 17. September 
D' Annunzio in dessen Villa in Settignano. Wegen der aufschlußreichen 
Schilderung dieses Besuchs, die diplomatisch mögliche Vorbehalte ge­
gen den skandalumwitterten Autor abzuschwächen sucht und zugleich 
viel von dessen Spiegelfunktion für Hofmannsthai offenbart, sei der 
entsprechende Passus im Brief an seine Eltern hier ausführlich wieder­
gegeben: 

An einem der letzten Abende hab' ich zufällig erfahren, daß D'Annunzio in 
einer kleinen versteckten Villa in Settignano lebt, und hab' ihm geschrieben 
und bin dann hinausgefahren. Ich habe für seine Werke keine unbedingte 
Sympathie, außer für die Verse, immerhin hab' ich ihn immer für die größte 
Dichterkraft unserer Zeit gehalten, für den, der einen Teil von dem, was den 
Dichter ausmacht, die Intensität des Sehens und Ausdrückens, in einem für 
alle Zeiten höchst ungewöhnlichen Maß besitzt, so daß er für unsere Zeit in 
dieser Beziehung der hervorragendste Mensch genannt werden kann, wobei 
ich die Qualitäten von Maupassant, Ibsen und anderen nicht vergesse. Er ist 

24 Der >Mythos des Granatapfelbaumes<: möglicherweise Hinweis auf eine Vorstufe des 
»Fuoco«, wo der Granatapfel - Herbstfrucht und Attribut Persephones - ein zentrales Symbol 
ist. - D'Annunzio plante seine Romane zu Zyklen zusammenzufassen. Unter dem Obertitel »I 
Romanzi del Melograno« sollten »11 fuoco« (1900) und zwei andere Romane, »La vittoria 
dell'uomo« und »Trionfo della vita«, erscheinen. »11 fuoco« wurde 1896 begonnen. 

25 28. September 1898; Österreichische Nationalbibliothek Wien, Theatersammlung A 
25832 BaM. Schließlich erscheint der Nachruf in Maximilian Hardens »Zukunft« am 
15. 10.1898. 

18 Ursula Renner 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erst dreiunddreißig Jahre alt und hat einen großen Teil seiner an Eindring­
lichkeit und fast teuflischer Darstellungskraft hinter gar nichts zurückstehen­
den Prosa-Arbeiten zwischen seinem 16. und 22. Jahr geschrieben! Er 
bewohnt, seit er Abgeordneter ist, um dem Verkehr mit der Bevölkerung in 
seinem Wahlbezirk auszuweichen, eine kleine Villa in Settignano bei flo­
renz. Da er mir einige Zimmer nicht gezeigt hat, ist es möglich, daß die Duse 
bei ihm lebt. Er hat mir, für jetzt, später oder wann immer, 2 kleine Zimmer 
in seiner Villa mit den reizendsten Worten als mir zur Verfügung stehend 
bezeichnet: ein Schlafzimmer mit einem breiten, niedrigen Bett, zugedeckt 
mit einer grün und goldenen wundervollen Decke aus dem Seicento, mit 
einem ungeheuren Waschbecken aus grünem Stein, über dem in einer 
Nische eine Büste einer aragonesischen Prinzessin aus blaßgelbem Marmor 
von Laurana steht, und daneben ein kleines Studierzimmer mit einem Tisch, 
größer und schwerer wie meiner in Wien, auf dem die Schwersteine 
Plaketten aus der Verrocchio-Schule und kleine Limoges aus dem XlV. 
Jahrhundert sind. Jedes Zimmer hat nur ein breites, tiefes Fenster in den 
Garten, und zwischen den Baumstämmen sieht man den Abhang hinunter, 
in dem Florenz ausgebreitet liegt. Er arbeitet jetzt 12-13 Stunden im Tag, 
d.h. ein bis drei Druckseiten. Er hat mir bestimmt versprochen, mich hier [in 
Venedig. U.R.] noch einmal zu besuchen, wo der kleine Palazzo Gradenigo 
ihm gehört und wo er sich öfter aufhält.26 - Hier ist es dieses Jahr noch 
schöner als je. Ich habe mir die Memoiren von Casanova gekauft und hoffe 
darin einen Stoff zu finden. (B I 268f.) 

Diesen Stoff findet Hofmannsthai also, und während er an seinem neuen 
Stück arbeitet, liest er neben dem »Trionfo della morte« auch D'Annun­
zios »Allegoria dell'autunno«. Das noch in seiner Bibliothek erhaltene 
Exemplar trägt die handschriftliche Notiz »Venedig, Ende September 
1898 gelesen, während ich den >Abenteurer und die Sängerin< 
[schrieb]«.27 Das Bändchen »L'Allegoria dell'autunno - Ommagio 
offerto a Venezia«, Firenze: Roberto Paggi 1895, enthält zunächst ein 

26 D'Annunzio macht einen Gegenbesuch bei Hofmannsthai in Venedig Anfang Oktober: 
»D'Annunzio kommt nächste Woche her. Wenn Ihr die schönen Worte von ihm über die 
Kaiserin, die Ihr in der >Zeit< finden werdet, in keinem richtigen Verhältnis vielleicht zu der 
realen Person findet, so müßt Ihr bedenken, daß Dichter und Künstler eine ganz andere 
Aufgabe haben als die Geschichtsschreiber und daß Michelangelo auf das Grab des unbedeu­
tendsten Medici eine Porträtstatue gesetzt hat, die aussieht wie der träumende Cäsar.« (B I 
271 f.) 

27 Eine Reihe von Lektürespuren D'Annunzios im »Abenteurer« (aus dem »Trionfo della 
morte«, der »Citta morte«, dem »Sogno di primavera«, der »Allegoria« und »11 piacere«) hat 
Manfred Hoppe in seiner Edition dieses »dramatischen Gedichts« nachgewiesen (s. SW V 
Dramen 3, S. 432 f., und bes. die Erläuterungen zum »Abenteurer und die Sängerin«, ebd. 
522 ff.). 

Hofmannsthai: Die neuen Dichtungen D'Annunzio 's 19 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit »L'allegoria dell'autunno - frammento d'un poema obliato« über­
schriebenes Poem, datiert »Venezia ottobre 1887«. Ihm folgt »La 
Glosa«, jene Rede, auf die sich HofmannsthaIs Aufsatz, soweit er 
vorliegt, im wesentlichen bezieht. Sie trägt den Nachsatz: »Nell'ottobre 
deI 1895, chiudendosi la prima >Esposizione internazionale d'Arte< in 
Venezia.«28 Diese Abschlußrede anläßlich der ersten Biennale in Vene­
dig hielt D'Annunzio am Abend des 8. November 1895. Er läßt sie 
später - was deren Stellenwert für ihn zeigt - beinahe vollständig in 
seinen Roman »11 Fuoco« einfließen29: Sie wird dort zur flammenden, 
eine große Menschenmenge (darunter Königin, - alternde - Geliebte 
sowie deren junge Rivalin) in den Bann schlagenden Rede des Helden 
Stelio Effrena im Dogenpalast. Diese Rede feiert die Apotheose der 
herbstlichen Stadt Venedig und ist zugleich die Inszenierung einer 
grandiosen Verführungsphantasie durch die Macht der Kunst und der 
Rhetorik. In diesem Gestus verschmelzen der Kunstkörper der Stadt 
und der Körper der Frau, apotropäische Schutzschilder gegen den Tod, 
dessen Offenbarer sie zugleich sind. Als Kehrseite des triumphalen 
Gestus grundiert der Tod Lebenspathos und >großen Stil< unabweisbar 
mit. HofmannsthaIs »Märchen der 672. Nacht« hatte davon erzählt, 
und auch D' Annunzios »Autunno« inszeniert diese beiden Seiten der 
Medaille - als Allegorie der Geburt der Kunst aus Liebe und Vergäng­
lichkeit, Lust und Schein. 

28 Beide Texte sind wieder abgedruckt in der Ausgabe Gabriele d'Annunzio: Tutte 1e 
opere. A cura di Egidio Bianchetti. Mi1ano 1939-1976. Bd. 4.3, S. 291-307, hier S. 307. 

29 Dt. Gabriele d' Annunzio: Das Feuer. Übers. von Gianni Selvani. Hg. von Vinzenzo 
Orlando. München 1988, S. 117 ff. 

20 Ursula Renner 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rudolf Kassners Dissertation 
»Der ewige Jude in der Dichtung« 

Auszüge 

aufgrund einer Abschrift herausgegeben 

von Klaus E. Bohnenkamp 

Rudolf Kassner reichte seine Dissertation über den »Ewigen Juden in 
der Dichtung« bei der Philosophischen Fakultät der Universität Wien im 
Frühherbst 1896 ein, wo sie am 28. Oktober >approbirt< wurde. l Das 
Thema verdankte er wohl dem - ungeliebten - Doktorvater Jakob 
Minor, der es vielleicht schon mit Blick auf die von ihm 1904 vorgelegte 
Studie über Goethes »Ewigen Juden« angeregt haben mochte.2 Aus 
einem existentiellen Anliegen wuchs die Arbeit jedenfalls nicht hervor: 
Kassner war kein Jude, obwohl ihn spätere Kritiker immer wieder 
diesem Verdacht aussetzten. Er entstammte vielmehr einer alten rö­
misch-katholischen Familie aus Schlesien. 3 Und wenn ihm von anderer 
Seite gelegentlich ein versteckter oder offener Antisemitismus vorgewor­
fen wurde, den man an Bemerkungen vornehmlich aus dem Bereich 
seiner physiognomischen Schriften festmachen zu dürfen meinte,4 so 
geht auch diese Unterstellung an Kassners grundsätzlicher Überzeu­
gung vorbei. Er bewies dem Judentum gegenüber zeitlebens eine 
souveräne, unverkrampfte Offenheit, im Werk ebenso wie im Leben. 

I Die Promotionsakten (Nr. 1016) samt dem Gutachten des Referenten Prof. Dr. Jakob 
Minor und dem Promotionsprotokoll (Band II Post Nr. 742) verwahrt das Archiv der Universi­
tät Wien. Sie wurden zum ersten Mal veröffentlicht in dem Band: Rudolf Kassner, Briefe an 
Tetzel. Hg. von Ernst Zinn und Klaus E. Bohnenkamp, Pfullingen: Neske 1979 (künftig zitiert 
als: Tetzel, mit Seitenangabe), S. 149-151; dort auf S. 268 auch ein auf den »30/IX 1896« 

datiertes »Curriculum vitae«, das Kassner seiner Anmeldung zur Promotion beigefügt hatte. 
2 »Goethes Fragmente vom ewigen Juden und vom wiederkehrenden Heiland. Ein Beitrag 

zur Geschichte der religiösen Fragen in der Zeit Goethes« von Jakob Minor, Stuttgart/Beriin 
1904. Dort erwähnt Minor in den Abschnitten I bis 3 des I. Kapitels, die das Ahasver-Thema 
vom Volksbuch bis zu den geistlichen Romanen des 18. Jahrhunderts behandeln, Kassners 
Arbeit übrigens nicht. - Bereits 1897 hatte Minor die Edition der Goetheschen Fragmente im 
Rahmen der Weimarer Ausgabe, Band 38, besorgt. - Zum Verhältnis Kassners zu Minor 
vgl. Tetzel, S. 12, 149-152; Rudolf Kassner, Umgang der Jahre (1949), in: Sämtliche Werke. 
Hg. von Ernst Zinn und Klaus E. Bohnenkamp (künftig zitiert als: KSW mit Band- und 
Seitenzahl), Bd. IX, S. 216 f., 857. 

3 Vgl. KSW IV, S. 404, 717f.; VII, S. 595f., 758f. 
.. V gl. u. a. KSW IV, S. 27, 57, 557 (zu S. 45 , Z. 20); V, S. 549 (zu S. 100, Z. 18). 

»Der ewige Jude in der Dichtung« 21 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verheiratet mit Marianne Eissler, emer Frau rein-jüdischer Abkunft 
- die Ehe wurde am 27. August 1914 nach mosaischem Ritus geschlos­
sen -, und ein Lebenlang in engem, oft freundschaftlichem Kontakt mit 
jüdischen Menschen, hat er aus seinem Abscheu vor militantem Anti­
semitismus jeder Art, insbesondere in den Jahren der verhaßten Nazi­
Herrschaft, nie ein Hehl gemacht. Er lehnte es kategorisch ab, sich von 
seiner Frau scheiden zu lassen - woraufhin ihm die Reichsschrifttums­
kammer im Februar 1944 »jede Betätigung als Schriftsteller unter­
sagte« - , und rettete sie durch seinen Mut und persönlichen Einsatz vor 
den drohenden Gaskammern von Auschwitz oder der sicheren Vernich­
tung in Theresienstadt. 5 Daß er hingegen das treue Fräulein Anna, über 
Jahrzehnte hin »die Seele« des Kassnerschen Haushaltes, vor solchem 
Schicksal in hohem Alter nicht zu bewahren vermochte, das hat ihn im 
Innersten getroffen und mit ohnmächtigem Zorn erfüllt. Nach dem 
Zusammenbruch, als das Publikationsverbot hinfällig geworden war, 
errichtete er der Frau im »Goldenen Drachen« eine »Gedenktafel«,6 die 
zu den ergreifendsten Zeugnissen seiner Feder gehört. 

Im Sinne dieser Haltung hat er, soviel wir sehen, auch schon in der 
Dissertation die Gestalt des Ewigen Juden aus dem Dunstkreis weltan­
schaulicher, sei es anti-, sei es philosemitischer Wertung herausgehoben 
und sie unter literatur-ästhetischen und gattungsgeschichtlichen Ge­
sichtspunkten ganz im Bereich der >Dichtung< belassen. 

Er hatte die Abhandlung »in sechs Wochen heruntergeschrieben«, »in 
schöner Schrift« zwar, aber unbekümmert um die zahlreichen »ortho­
graphischen und Interpunktionsfehler« sowie die Fülle »schadhafter 
Zitate«,? an denen Jakob Minor, erwartungsgemäß, Anstoß nahm. Er 
rügte sie als äußeres Abbild des dargebotenen Inhalts, der in keiner 
Weise dazu angetan war, seine Ansprüche zu befriedigen. Offenbar hatte 
er sich eine in seinem Sinn geführte Untersuchung der Ahasver­
Dichtungen insgesamt erwartet, wobei es ihm, nach der herrschenden 
»kausalgenetischen « Philologie-Methode, neben »Inhaltsangaben« vor 
allem auf »die Einflüsse«7 angekommen sein dürfte, d. h. auf die Lösung 

5 Vgl. KSW VII, S. 727; Martin Flinker, Wiedersehen mit Rudolf Kassner. In: Flinker 
Almanach 1961, S. 58 f. 

6 KSW X, S. 105-108; s. ebd., S. 777 f. 
7 Alphons Clemens Kensik, Zwischen Frage und Antwort. Aus Gesprächen mit Rudolf 

Kassner. In: Neue Zürcher Zeitung, 7.9. 1958, Blatt 5, Sp. 3. 

22 Rudolf Kassner 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von Fragen wie: »Woher hat der Autor den Stoff? Wie wurde derselbe 
Stoff von anderen Autoren welcher Größenordnung immer, auch von 
ganz minimen, behandelt? Woher kam der Stoff überhaupt? Welcher 
Einfluß liegt bei diesem oder jenem Werk vor, wenn wir endlich vom 
Stoff absehen?«8 

Fragen dieser Art waren freilich Kassners Anliegen nicht; ihnen 
widmete er sich nur, um den in die Dissertation gesetzten »Anforderun­
gen« annähernd gerecht zu werden. Denn als er, nach den Jahren des 
Studierens und Lesens, vor allem aber des begierigen Aufnehmens von 
Dichtung auf den bedeutendsten Bühnen des alten Europa, zu schreiben 
begann, da wollte und mußte er »als ein an der Dichtung und am 
Dichter leidenschaftlich Interessierter nach all dem fragen, wonach die 
Professoren und Studenten damals eben nicht fragten«: nach dem 
»Drama zwischen Inhalt und Form, Gehalt und Gestalt«,7 nach der 
»Idee der Form«, die vor Einfluß geht, nach dem Dichter, dem Dichteri­
schen an sich.8 Zu einem ersten reifen Abschluß brachte er die Behand­
lung dieser Themen drei Jahre später in seinem Buch »Die Mystik, die 
Künstler und das Leben«, das, 1897 bis 1899 konzipiert, an der Schwelle 
des neuen Jahrhunderts erschien.9 Die frühen Ansätze dazu sind in 
seiner Dissertation schon vorbereitet; Ansätze, deren sich Kassner noch 
aus der Rückschau eines Menschenlebens als »einiger gewagter Charak­
teristiken von Mensch und Dichter, Leben und Dichtung, Vokabular 
und Sprache« erinnert. 7 

Des Doktorvaters Gutachten über die Arbeit zeigt, daß dem Lehrer -
trotz der harten und offensichtlich berechtigten Kritik im einzelnen - die 
besonderen Anlagen und die außergewöhnliche geistige Potenz des 
Schülers nicht entgangen waren: »Der Candidat besitzt eine sehr 
ausgedehnte Belesenheit, nicht blos in der umfangreichen internationa­
len Ahasver-Litteratur, sondern in der modernen und modernsten 
Dichtung überhaupt. Leider aber hat er den dankbaren Stoff in eine 
Reihe von losen und wenig zusammenhängenden Capiteln zersplittert, 
die einen durchaus feuilletonistischen Charakter haben und neben 
manchen geistreichen Beobachtungen doch recht viele anfechtbare 
Apen;us enthalten. Zu wertvollen Analysen und zu ergiebigen Unter-

8 KSW VII, S. 121 f. 

9 »Verlegt in Leipzig 1900 / Bei Eugen Diederichs<c KSW I, S. 5-313. 

»Der ewige Jude in der Dichtung« 23 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


suchungen im wissenschaftlichen Sinn finden sich kaum hie und da 
Ansätze. Alles Sprachliche, l\1etrische, Stilistische hätte der Verfasser, 
wie das Thema erlaubt, getrost links liegen lassen dürfen, seine verein­
zelten Beobachtungen sind zu dürftig und wirken oft unfreiwillig ko­
misch. Dem Inhalt entspricht die äußere Form der Arbeit, die von 
stilistischen Flüchtigkeiten und von Schreibfehlern wimmelt und wenig­
stens einer oberflächlichen Durchsicht hätte unterzogen werden sollen, 
ehe sie vorgelegt wurde. Wissenschaftliche Zucht hat sich der Candidat 
weder in Wien noch in Berlin angedeihen lassen. Aber seine reiche 
Belesenheit, seine litterarische Bildung und seine ungewöhnliche Bega­
bung treten in der Arbeit so deutlich zu Tage, daß die Dissertation als 
den gesetzlichen Anforderungen entsprechend wohl bezeichnet werden 
darf.«lo 

Belesenheit, literarische Bildung und der eigenständige neue Blick -
das eben waren und blieben bestimmende Merkmale Kassnerschen 
Denkens und Schreibens in den mehr als sechzig Jahren seines Schaf­
fens. Und in diesem Sinne läßt die Studie dann auch Wurzeln und 
Keime der späteren Produktion erkennen: die Vorzüge ebenso wie die 
Besonderheiten, denen mancher an System und Wissenschaftssprache 
geschulte Leser künftig mit Unbehagen oder Verständnisschwierigkeiten 
begegnen sollte. 

Eine tragfähige Basis für diese Einschätzung bieten die hier vorgeleg­
ten Auszüge aus der Abhandlung, die dank glücklicher Fügung auf uns 
gekommen sind. Bisher nämlich war man allein auf spärliche sekundäre 
Bemerkungen angewiesen, da das einzige, eigenhändig geschriebene 
Exemplar der Arbeit in den Bibliotheken Wiens seit Jahren als vermißt 
gemeldet ist. Die Dissertation, auf die Kassner stets mit einer gewissen 
ironischen Distanz hinzuweisen pflegte, I I war 1896 »natürlich nicht 
gedruckt« worden, sondern »ruhte im Archiv der Universität«12 - bis 
Alphons Clemens Kensik, der sich seit 1934 in wachsender Eindringlich­
keit mit Kassners Werk auseinandergesetzt und es sich in einem Akt 
kritischer Aneignung geradezu >einverleibt< hatte, im Frühjahr 1941 

10 Aufgrund dieses vonjakob Minor und dem Altgermanisten Richard Heinzel (vgl. Tet­
zel, S. 150ff.; KSW IX, S. 301 f., 882) unterzeichneten Referats wurde Kassners Dissertation 
am 28. Oktober 1896 angenommen (s. Tetzel, S. 151). 

11 Vgl. auch Tetzel, S.37, 121. 
12 Tetzel, S. 121. 

24 Rudolf Kassner 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nach Wien kam, um mit dem Autor persönlich in Verbindung zu treten. 
Ein Brief Kassners an die Fürstin Herbert Bismarck vom 14. März 1941 

schildert Gestalt und Benehmen des »trotz der 30 Lebensjahre« noch 
»jungenhaften« Mannes, der, bescheiden und selbstbewußt zugleich, 
sich unter dem Tisch Notizen machend, in mehreren »Sitzungen« mit 
dem verehrten Mann über dessen Leben und Bücher spricht. 13 Damit 
war eine Beziehung eingeleitet, die bis zu Kassners Tod andauerte, und 
der wir zwar nicht die seinerzeit in Aussicht genommene Doktorarbeit 
über »Zahl und Gesicht«, wohl aber eine Reihe einzigartiger Zwie­
gespräche verdanken, durch die Kensik gleichsam zu Kassners 
>Eckermann< wurde. 14 

Während dieses Wiener Aufenthaltes, so berichtet Kassner, ist der 
junge Freund »eigens auf das philosophische Dekanat gegangen und hat 
sich aus tausenden meine Dissertation geben lassen und gelesen«.15 
Doch ließ er es dabei nicht bewenden. Im Bestreben, wichtige Teile des 
Textes über die bloße Lektüre hinaus für sich und seine Forschungen 
festzuhalten, bat er eine Freundin, Frau Isa von WuHren, einige von ihm 
ausgewählte Passagen abzuschreiben - was zu jener Zeit als ein nicht 
ganz unverfängliches Unternehmen erscheinen mochte; denn schon 
damals durfte das Thema des »Ewigen Juden« nur mit einer gewissen 
Vorsicht genannt werden. 16 

Die Auszüge wurden in der Universität an mehreren Tagen in eine 
schwarze Wachstuch-Kladde eingetragen,17 die nach Kensiks Tod den 

13 Fürstlich Bismarcksches Archiv, Friedrichsruh; auszugsweise zitiert in KSW X, S. 886 f. 
14 Zu Alphons Clemens Kensik (8.4. 1907 -28.8. 1978) vgl. insgesamt die biographischen 

Hinweise in KSW X, S. 885-888. Sein lange geplantes Buch »Narziss. Im Gespräch mit 
Rudolf Kassner« konnte erst postum erscheinen (Zürich 1985); die dort zusammengefaßten 
Unterredungen knüpfen an die Folge jener Gespräche an, die Kensik im »Gedenkbuch« zu 
Kassners achtzigstern Geburtstag (Erlenbach-Zürich 1953, S. 181-234) sowie in der Neuen 
Zürcher Zeitung vom 7.9.1958 (»Zwischen Frage und Antwort«), 4.4.1959 (»Die Stunde«) 
und 12.5. 1963 (»Narziss«) veröffentlicht hatte . 

15 Kassner an Fürstin Herbert Bismarck, 19.4. 1941, ungedruckt (Fürstlich Bismarcksches 
Archiv, Friedrichsruh). 

16 Darauf macht Frau Isa von Wulffen in einem Brief an Ernst Zinn vom 8.6. 1984 
aufmerksam. Möglicherweise ist ja gerade in diesem Umstand der Grund für das Verschwin­
den - oder Verlegtwerden - des Originals zu suchen, ohne daß sich heute gültige Aussagen 
treffen ließen. 

17 So Isa von Wulffen im genannten Brief an Ernst Zinn. Daß Kensik die Dissertation 
entliehen und vorübergehend in die Schweiz gebracht habe (so Erich Pfeiffer-Belli in seinem 
Nachwort zu dem Sammelband: Rudolf Kassner, Geistige Welten, Ullstein-Buch Nr.202, 

»Der ewige Jude in der Dichtung« 25 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Herausgebern der Sämtlichen Werke Rudolf Kassners zur Verfügung 
gestellt wurde. Sie hatte wunderbarerweise die Wirren der Zeit und die 
Vernichtungsschläge des Krieges überstanden, denen Kensiks Bücher 
sowie die meisten seiner schriftlichen Arbeiten und Dokumentationen 
zum Opfer gefallen waren. 

Die Kladde (155 x 199 mm) enthält 50 linierte Blätter, 18 von denen 47 
beidseitig mit Tinte beschrieben sind. Die Kopistin hat die Paginierung 
der von ihr ausgezogenen Seiten sorgfaltig mitvermerkt. Daraus geht 
hervor, daß diese 47 Blätter etwa 33 Seiten der Vorlage entsprechen, daß 
also ein knappes Drittel des 102 Seiten umfassenden Original-Manu­
skripts überliefert ist. Ob die orthographischen Fehler und syntaktischen 
Flüchtigkeiten, deren sich Frau von WuHren noch nach mehr als vierzig 
Jahren erinnerte,19 sämtlich auf Kassner zurückzuführen sind, ist im 
Einzelfall nicht mehr zu klären. In der Regel scheint das Vorgegebene 
diplomatisch getreu wiederholt worden zu sein, wenn auch hier und da 
leise Zweifel angebracht sind. 

Angesichts der textkritischen Problematik und der philologisch 
fragwürdigen Überlieferung aus zweiter Hand gelangten die Werk­
Herausgeber seinerzeit zu der Auffassung, daß ein Druck der Bruch­
stücke im Rahmen der Kassner-Ausgabe nicht zu vertreten sei. Da die 
Auszüge andererseits wichtige Einblicke in die Grundlagen von Kass­
ners Entwicklung gestatten, erscheint ihre separate Veröffentlichung, 
auch wenn sie vorläufig zu bleiben hat, in jedem Fall geboten, um von 
ihnen aus Anfange und allmähliche Entfaltung des Gesamtwerks zu 
beleuchten. Hier nämlich schon bricht sich das gleichsam mühelose 
Hantieren mit Zitaten und Anspielungen Bahn, das dann im Erstlings­
werk »Die Mystik, die Künstler und das Leben« so virtuos beherrscht 
wird. Die deutsche, die europäische Literatur von Homer bis zur 
Moderne, von Dante bis Shakespeare, von Goethe bis Tolstoi, die 
Philosophie von Hegel bis Renan, die Kunst von Michelangelo bis Uhde 
und Makart stehen dem jungen Autor in fast bedrängender Dichte zu 
Gebote. Erstaunlich die Weite des Rundblicks, und zwar nicht nur bei 

Frankfurt a.M. 1958, S. 181 ), beruht zweifellos auf einem Gedächtnis-Irrtum oder Mißver­

ständnis. 
18 Offenbar wurden drei - leere - Blätter aus der Kladde entfernt. 
19 »Die Arbeit enthielt einige Rechtschreibfehler, die möglicherweise generationsbedingt 

waren« (Isa von Wulffen an Ernst Zinn, s. oben Anm. 16). 

26 Rudolf Kassner 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Ahasver-Literatur, von der das umfangreiche bibliographische Ver­
zeichnis beredtes Zeugnis ablegt. Die Charakteristiken von Dichtern, 
Dichtungen und Zeitepochen nehmen ebenso wie die >allgemeinen< 
Erörterungen entscheidende spätere Interpretationsansätze vorweg. 
Man denke nur an die Aussagen über Goethe und Shelley, über 
Grillparzer, Schopenhauer und Nietzsche, Renan und Treitschke, über 
Nero und Marc Aurel oder die Spätantike in ihrem Kampf zwischen 
Heidentum und Christentum; man denke weiter an die Ausführungen 
über Stil und Lyrik, über das Verhältnis von Geschichte und Roman, 
Geschichtsschreibung und Poesie, nicht zuletzt auch an das Thema des 
>Ewigenjuden< selbst, das Kassner in einer kostbarenjugenderinnerung 
dreißigjahre später noch einmal aufnehmen und zu einem Stück Prosa 
formen sollte,20 das er selbst oft und gerne vorlas und das ihn nicht selten 
zu Tränen rührte. Die hier vorgelegten Fragmente bezeugen alles in 
allem die Begabung des jungen Verfassers und seine Fähigkeit, in ganz 
eigenem Zugriff künstlerische und literarische Zusammenhänge wer­
tend zu erfassen: Sie lassen als erstes Dokument seiner ästhetisch­
kritischen Produktion schon den künftigen Meister erahnen. 

20 »Der ewige Jude. Eine physiognomische Studie und eine Kindheitserinnerung«, zuerst 
in: Frankfurter Zeitung, 70.J g., Nr. 304, 25. April 1926; aufgenommen in den Band: Die 
Mythen der Seele, Leipzig: Insel 1927, S. 5-20; jetzt Kswry, S. 147-156. 

»Der ewige Jude in der Dichtung« 27 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der ewige Jude in der Dichtung 
Studien zur allgemeinen Uteraturgeschichte 

von stud. phil. Rudolf Kassner. 21 

Inhalt 22 

I. Einleitung: Legende, Volksbuch, Volkslied * 

H. Der ewige Jude in der Dichtung 
1. Goethe und Schub art * 
2. Ein romantisches Drama * 
3. Selbstbekenntnisse *? 
4. Ahasver - Prometheus 
5. Ahasver - der Mensch * 
6. Die Ahasvertragädie * 
7. Ahasvers Erdenwallen * 
8. Die Wanderung durch Jahrhunderte * 
9. Ahasver - Schopenhauer* 

10. Ahasver in der Familie 
11. Zwei Operntexte 
12. Ahasver im Dienste einer Partei 
13. Der Ahasver-Dichter - eine Frau 

IH. Der Stil * 

Anhang: Verzeichnis der Drucke des Volksbuches, 
Nachtrag Literaturverzeichnis.* 

21 Der Druck folgt der Abschrift, die im Frühjahr 1941 in Wien angefertigt wurde (HS). Er 
bewahrt deren - in der Regel auf Kassner zurückgehende - eigenwillige, oft fehlerhafte und 
schwankende Interpunktion und Orthographie, auch bei Eigennamen oder fremdsprachli­
chen Zitaten und Werktiteln. Nur eindeutige Flüchtigkeiten, wie am Satzende oder über 
Umlaut-Vokal fehlende Punkte, werden stillschweigend eingefügt, ferner am Zitatanfang oder 
-schluß ausgelassene Anführungsstriche, allerdings nur dort, wo eines dieser Zeichen in HS 
vorgegeben ist. Abkürzungen wie moder n (= mm, nn) werden aufgelöst. Andere Eingriffe des 
Herausgebers sind durch< ) (Ergänzungen, Emendationen) oder [] (Tilgungen, Auslassungen) 
kenntlich gemacht. Bei kleineren Schreibversehen, die, der leichteren Lesbarkeit wegen, im 
Druck ohne diakritischen Hinweis korrigiert sind, wird der handschriftliche Befund in den 
Anmerkungen nachgetragen; dort auch . werden sämtliche irgendwie auffälligen Stellen 
erörtert. Die in HS eingetragenen Seitenzahlen des Originals sind in Winkelklammern 

angegeben, die nicht abgeschriebenen Teile durch [ .. . ] gekennzeichnet. 

28 Rudolf Kassner 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(S. 1) Die Legende hilft der Geschichte. Sie ist direct oder indirect ein 
Ausfluß des Volkswillens und der Volksphantasie. Das Volk steht nicht 
jeder Epoche mit derselben Freude und demselben Interesse gegenüber. 
Zeitperioden, in denen Männer lebten, die es liebt, schmückt es nach 
eigener Lust aus. Die Evangelisten berichten von Christus und seinen 
Freunden. Bei ihrem eminent positiven Bestreben, die Entwicklung der 
Kirche zu zeigen kommt der leidenschaftliche Leser zu kurz. Und das 
Volk liest eben einmal mit Leidenschaft. Die Evangelien führen uns mit 
Vorliebe und aus guten Gründen Männer vor, die im vollen Besitze ihrer 
Kraft handeln und Christo dienen. Wie sich aber einzelnes sachte, aus 
unscheinbaren Keimen entwickelte und dann wieder auslebte, darüber 
gehen sie wenn möglich hinweg. Auch die Feinde Christi sind nur 
Episodenfiguren und greifen wie nothwendige Maschinen in die Hand-

22 Die durch die Abschrift HS ganz oder im Auszug überlieferten Kapitel der Arbeit sind 
mit Sternchen * versehen. Die Kapitel-Überschriften geben zusammen mit dem Literaturver­
zeichnis, das - nach Bibliographien und allgemeinen Studien - die zitierten Arbeiten 
offensichtlich in der Reihenfolge ihrer Behandlung anordnet, die Möglichkeit, Werke und 
Themen auch der nicht exzerpierten Textteile im Umriß zu rekonstruieren. Danach war die 
Einleitung weit umfassender angelegt (S. 1-11 des Originals), als es die einzige tradierte Seite 
vermuten ließe. Der 1. und 2. Abschnitt des Hauptteils, »Goethe und Schubart« (S. 12-22) 
sowie »Ein romantisches Drama« (S. 23-27), sind anscheinend vollständig wiedergegeben, 
obwohl Hinweise auf die im Literaturverzeichnis angeführten Gedichte August Wilhelm 
Schlegels (LV 18) und Wilhe1m Smets' (LV 19) fehlen. Diese Stücke sind aber möglicherweise 
nur ergänzend als weitere Beispiele für die auch dort gebotene toposhafte »äusserliche 
Zeichnung« des Ewigen Juden genannt. Im 3. Kapitel, »Selbstbekenntnisse« (S. 28-33?), 
behandelt Kassner, dem Literaturverzeichnis gemäß (im folgenden zitiert als: LV, mit 
laufender Nummer), die englischen Ahasver-Adaptationen von Shelley, Matthew Gregory 
Lewis und William Godwin (LV 26-31 ); aber auch die Gedichte Lenaus, denn der im Text 
(S. 32-33) als »Ahasver - Lenau« überschriebene Abschnitt muß Teil dieses Kapitels gewesen 
sein, es sei denn, Kassner hätte »Ahasver - Lenau« im >Inhalt< als eigenständiges Kapitel 
anzuführen unterlassen. Der Kassnerschen Interpretation Lenaus würde dessen Einordnung 
unter dem Gesichtspunkt »Selbstbekenntnisse« durchaus entsprechen. Das 4. Kapitel »Ahas­
ver - Prometheus« dürfte auf den nicht abgeschriebenen Seiten 34-40 Rydbergs »Prometheus 
und Ahasverus« (LV 35) sowie vielleicht Mosens »Ahasver« (LV 34) erörtert haben, in dem der 
Held ja als prometheischer Atheist aufgefaßt wird; Mosen selbst zieht in seinen »Anmerkun­
gen« (Sämtl. Werke 2, S. 263) die Parallele Ahasver - Prometheus. Vom 5. Kapitel, »Ahasver ­
der Mensch«, das Edgar Quinet zum Gegenstand hat (LV 36-37, mit 38-40), ist nur der 
Beginn (S. 40) überliefert. Die Rekonstruktion der Kapitel 6, »Die Ahasvertragödie«, und 7, 
»Ahasvers Erdenwallen«, kann aus den Bruchstücken nicht mehr eindeutig gelingen, da der 
Anfang des 7. Kapitels fehlt. Daß aber nach der erhaltenen Einleitungsseite (S. 45) das 
6. Kapitel eine Deutung von Max Haushofers »Ewigemjuden« (LV 50) - vielleicht mit einem 
Vorgriff auf Hamerling (LV 62) - geboten hat, liegt nahe, da bei Haushofer der Gang durch 
die Weltgeschichte in der Gegenwart endet, wo Ahasver in eine Irrenanstalt eingeliefert wird. 

»Der ewige Jude in der Dichtung« 29 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lung ein. Aber gerade über die mächte das Volk etwas mehr wissen. So 
entstand die Pilatuslegende, die Judaslegende. Die Legende erklärt und 
richtet hier wie ein kluger Tragädienschreiber. Ja das Volk geht noch 
weiter. Es dichtet Personen hinzu, die in den Evangelien nicht nament­
lich erwähnt sind, auf die es nur leise angespielt glaubt. So entstand die 
Ahasverlegende. Der Schuster, der Jesum auf seinem Kreuzgange vor 
seiner eigenen Thür nicht ruhen läßt, darf auch nicht ruhen. Vielleicht 
hätte die Legende keine solche Verbreitung gefunden, hätte nicht das 
Volksbewußtsein einen so starken Rückhalt an einem tief im Menschen 
liegenden Gefühl: Die Fragen: wie wäre es, wenn ich ewig lebte; wäre ich 
da glücklich oder nicht; die Todesfurcht! Wenn nicht Ahasver die 
Personification dieser Urempfindung geworden wäre, so wäre es ein 
anderer geworden. An ähnlichen Beispielen fehlt es ja nicht. Eine solche 
Legende muß entstehen, wenn das Volk denkt und fühlt. 

[ ... ] 

Im 7. Kapitel, dessen Anfang nicht wiedergegeben ist, hat Kassner sich dann ohne Zweifel mit 
Seligmann Heller befaßt (LV 52, 53); die Abschrift HS setzt mitten in der Erörterung (S. 56) 
ein. Auf den in HS nicht mitgeteilten Seiten 58-64 haben wohl, neben Rückgriffen auf Renan 
(LV 54-57), Zedlitz und Andersen (LV 58,59) im Mittelpunkt gestanden. Aus Kapitel 8, »Die 
Wanderung durch die Jahrhunderte«, gibt HS nur den Eingang (S. 65f.) mit einer Diskussion 
der Romane von Kuffner und Dumas pere (LV 60, 61 ). Nach kleiner Lücke (S. 66-68) folgt das 
Hamerling-Kapitel ))Ahasver - Schopenhauer« (S. 69-71 ). Die Kapitel 10 bis 13 hat HS 
übersprungen. Kapitel 10, ))Ahasver in der Familie«, dürfte Franz Horn (LV 63) und die von 
seiner Novelle abhängigen Werke Klingemanns undjemands sowie die zugehörigen Passagen 
aus Wilhelm Hauff (LV 64-65, 66, 67) besprochen haben, während sich Kapitel 11, ))Zwei 
Operntexte«, mit Eugene Scribe und dem Komponisten Halevy (LV 69) beschäftigte. Hinter 
der in der Überschrift genannten )zweiten< Oper verbirgt sich das Melodram von Caigniez 
(LV 68), obwohl gerade dieses Stück anscheinend nicht in Musik gesetzt worden ist; jedenfalls 
konnte, laut freundlicher Auskunft von Prof. Dr. Heinz Becker, Bochum, eine Vertonung 
bisher nicht ermittelt werden. Kapitel 12, ))Ahasver im Dienste einer Partei«, nimmt, wenn wir 
LV folgen, Drama und Roman von Eugene Sue (LV 70-72) zur Grundlage, offenbar ergänzt 
um die in LV 73-79 angeführten Titel, ohne daß man allerdings im einzelnen nachvollziehen 
könnte, als im Dienste welcher ))Parteien« stehend Kassner jeweils den Ahasver dieser 
Dichtungen gesehen hat, nachdem er zuvor schon Seligmann Heller als Vertreter eines 
österreichischen ))Parteiliberalismus« (s. S. 59) charakterisiert hatte. Das 13. Kapitel, ))Der 
Ahasver-Dichter - eine Frau«, ist Carmen Sylva gewidmet (LV 80). Nach großer Lücke 
(S. 72-90) setzt HS erst wieder im IH. Teil mit der Studie über den ))Stil« ein (S. 90), in welcher 
Kassner, wohl an hand der zitierten Beispiele (LV 81-86), einen Ahasver-Stil zu bestimmen 
sucht. Überliefert sind davon allein die Seiten 90-92 mit Hinweisen auf Stolte und Grisebach 
(LV 87,88). Die nicht ausgezogenen Schlußseiten (S. 92 ff.) beschäftigen sich vermutlich weiter 
mit diesem Thema aufgrund der Quellen LV 82bis-84bis. Das in HS nicht übernommene 
))Verzeichnis der Drucke des Volksbuches« und das erhaltene ))Literaturverzeichnis« (S. 10 1-
102) beschließen die Untersuchung. 

30 Rudolf Kassner 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(s. 12) Goethe - Schubart. 

Indem wir an die, zeitlich genommen, erste Ahasver-Kunstdichtung, 
an Goethes Fragment »Der ewigeJude«,23 herantreten, kommen wir auf 
unsicheren Boden. Wir können Goethes äusseres und inneres Leben mit 
Kalender und Uhr verfolgen - hier sind wir nur angewiesen auf 
Bekenntnisse. Die, zeitlich weit hinter der Niederschrift des Fragmentes 
liegend, einmal von dem Goethe, der die Umarbeitung einer klassischen 
Lichtgestalt wie die der Iphigenie hinter sich hat,24 das andremal von 
dem Goethe, der, Dichtung und Wahrheit schreibend mit dem naiven 
Herzen des Dichters, dem strengen Verstande des Weltmannes seine 
Goetz- und Wertherzeit anblickt, stammen.25 Wir haben keine Daten, 
wir haben den ganzen, großen Goethe selbst. Kann uns das auch für 
Einzelheiten genug sein? Wenn uns der Goethe von 180926 erzählt, daß 

23 Kassner benutzte für seine Arbeit die Hempelsche Goethe-Ausgabe (vgl. LV 9, künftig 
zitiert als: Hempel, mit Band- und Seitenangabe), in der sich die Fragmente vom »Ewigen 
Juden« in Band 3 (hg. und mit Anmerkungen begleitet von Dr. Friedrich Strehlke), S. 181-189, 
finden: »Der ewigejude. Fragmentarisch c. 1769-1775.« Kassner folgt der dort vorgegebenen 
Anordnung der Fragmente, die von der anderer Ausgaben abweicht. Die Reihenfolge der 
Verse ist im einzelnen nicht gesichert, da Goethe den Text auf zwei lose, ineinandergelegte 
Folioblätter niederschrieb, an deren Rand er verschiedene Einschübe notierte, deren Zuwei­
sung fraglich ist; vgl. dazu Minor (s. Anm. 2), S. 53ff. In der Weimarer Ausgabe steht »Der 
ewige Jude« in Bd. 38 (1897), S. 53-64 und 450-456, bearbeitet von Jakob Minor. Goethes 
Selbstzeugnisse über diese Dichtung, die Kassner im folgenden anführt, sind gesammelt bei 
Hans Gerhard Gräf, Goethe über seine Dichtungen, I. Teil, 1. Bd., Frankfurt a. M. 1901 , 
S. 38-49; die FundsteIlen aller Erwähnungen verzeichnet auch das Register der Weimarer 
Ausgabe, Abt. I, Bd. 55, S. 587. Kassner bezieht sich auf »Dichtung und Wahrheit«, 8. Buch 
(der Schuster in Dresden): Hempel 21 , S. 97 ff.; 15. Buch (Plan und Entstehung des Frag­
ments): Hempel22, S. 178-180, mit den Anm. S. 436-438; 16. Buch (Besuch des ewigenjuden 
bei Spinoza): Hempel23, S. 8; sowie auf die »Italiänische Reise«, Terni, 27.10.1786: Hempel 
24, S. 112. Abgesehen von den durch Anführungsstriche gekennzeichneten wörtlichen Zita­
ten, die bisweilen im Detail von Hempel abweichen, hält sich Kassner auch in den 
paraphrasierenden Passagen meist eng an das Original, indem er vielfach das vorgefundene 
Wortmaterial aufgreift. 

24 Mit Bezug auf die »Italiänische Reise«, wo Goethe sich am 27. Oktober 1786 in Terni 
seines ehemaligen Plans zum »Ewigen Juden« erinnert. Injener Zeit arbeitete er mit Erfolg an 
der Versfassung der »Iphigenie«, die er am 29.12.1786 vollenden und am 13.1. 1787 an 
Herder senden konnte. Die erste - in Prosa geschriebene - Fassung war Ende März 1779 
abgeschlossen und schon am 6. April jenes Jahres aufgeführt worden. 

25 Hier mit Blick auf Goethes im Herbst 1813 entstandene Schilderung im 15. Buch von 
»Dichtung und Wahrheit« . 

26 Diese Datierung ist insofern unrichtig, als Goethe zwar 1809 mit seiner autobiographi­
schen Arbeit begann (am 11. 10. 1809 trägt er ins Tagebuch das »Schema einer Biographie« 

»Der ewige Jude in der Dichtung« 31 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihn, den Leipziger Studenten, jener Dresdener Schuster lebhaft interes­
sierte und uns die Gründe dafür angibt, so glauben wir ihm das, weil wir 
in jedem einzelnen Worte Goethe erkennen. Goethe gibt uns in Dich­
tung und Wahrheit nicht so sehr das Wirkliche, Thatsächliche, als das 
»Grundwahre«. 27 Das können wir aus seinem Fragmente herausschälen. 
An Einzelheiten dürfen wir nur behutsam rühren. Ich nehme es auf 
mich zu behaupten, wir haben von Goethe zwei Dichtungen vom 
Ewigen Juden. Die eine ist die zeitlich spätere Erzählung in Dichtung 
und Wahrheit (XV. Buch), die andere das Fragment »Der ewige Jude«, 
in die Zeit zwischen Werther und Faust, also in das Jahr 1 774 fallend!28 

Für beide ist die Quelle das Volksbuch. 
Goethe war damals in Frankfurt Advocat. In der Kanzlei musste er 

vor trocknen Acten sitzen und Prozesse führen. Der Dichter des Goetz 
und Werther war der Frankfurter Gesellschaft gerade gut genug, sich ein 
Patrizierstächterlein29 an den Hals werfen zu lassen. Unter (,)30 hinter 
ihm lag soviel, so viel Leid- und Freudvolles, wofür (S. 13)31 seine 
nüchterne Umgebung keine Empfindung frei hatte. Das innige Idyll von 

ein), die hier gemeinten Äußerungen im 8. Buch von »Dichtung und Wahrheit« (Hempel 21 , 
S. 97ff.) aber erst 1811112 niedergeschrieben wurden. 

27 Anspielung auf Goethes Brief an König Ludwig I. von Bayern am 12.1. 1830, in dem er 
»Dichtung und Wahrheit« mit den Worten charakterisiert (WA IV. Abt., Bd. 50, S. 59-65, bes. 
S. 61 ): »[ ... ] es war mein ernstestes Bestreben das eigentlich Grundwahre, das, insofern ich es 
einsah, in meinem Leben obgewaltet hatte, möglichst darzustellen und auszudrucken [ ... ] «. 
Dem wenig späteren Brief an Kar! Friedrich Zelter vom 15.2. 1830 hat er dann diesen Passus 
beigelegt (WA IV. Abt. , Bd. 46, S. 241 ). Das Wort hat Kassner offenbar stark beeindruckt; er 
zitiert es jedenfalls zweimal an hervorgehobener Stelle: im Erstlingswerk »Die Mystik, die 
Künstler und das Leben» (KSW I, S. 71, bezogen auf Shelley) und im »Buch der Erinnerung« 
(KSW VII, S. 283, mit Bezug auf Rilke); vgl. insgesamt KSW VII, S. 703. 

28 Hempel 3, S. 181 , merkt in der Fußnote an, die Fragmente gehörten »größtentheils dem 
Jahre 1774« an. Die einzigen sicheren Zeugnisse für eine Datierung auf 1774 sind die 
Eintragungen Lavaters ins Tagebuch seiner Emser Reise vom 28.Juni und 15.Juli 1774, in 
denen er festhält, Goethe habe aus dem »Ewigenjuden« rezitiert und über das »seltsame Ding 
in Knittelversen« gesprochen (vgl. dazu Minor, S. 47 ff. , mit Anm. 36). - Mit der Niederschrift 
des »Werther« hatte Goethe am 1.2.1774 begonnen; die Arbeiten am »Faust« (»Urfaust«) 
setzten wohl nur wenig später ein und waren, wie Heinrich Christian Boie am 15.10.1774, 
nach Goethes Lesung aus dem skizzierten Stück, in seinem Tagebuch notiert, »fast fertig« . 

29 Lili Schönemann (1758-1817), die Goethe Anfangjanuar 1775 kennenlernte. 
30 Statt »Unter (,)« ist vermutlich »Und« zu lesen, das durch das folgende »hinter« in 

vorauseilender >Dittographie< als »Unter« in die Feder floß. 
31 »wofür« am Ende von S. 12 des Originals hat Kassner am Beginn von S. 13 irrtümlich 

wiederholt. Es wurde hier getilgt. 

32 Rudolf Kassner 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sesenheim32 nahm für ihn immer mehr die Form und den Inhalt einer 
Tragödie an. Er hatte Goetz in seiner ersten Fassung drucken lassen. 
Worte von Freunden und eigene Sinnesänderung zeigten ihm mehr die 
Schwächen als die Vorzüge der Dichtung.33 Wetzlar34 und Werther .... 

Es war für ihn eine Zeit der Unruhe, des Zweifels, der Sehnsucht. 
Im Verkehr mit Fräulein von Klettenberg35 fand er ab und zu noch 

Ruhe und Verständnis. Dieser Anschluß entsprach keineswegs Goethes 
Natur, sondern nur seinem damals doppelt begreiflichen Bedürfnis sich 
an etwas Ganzes, innerlich Durchgebildetes, ihm in vieler Hinsicht 
Überlegenes zu halten. Aus ihrer Überlegenheit sollte er lernen, durch 
die Gegensätze in ihren Temperamenten wollte er angeregt werden. In 
der Klettenberg sah er die Missionärin einer Religion, die seinem Wesen 
fremd, damals im allgemeinen neu war. >Jede positive Religion hat ihren 
größten Reiz, wenn sie im Werden begriffen ist.«36 Das »Frische und 
Unmittelbare«37 zog ihn an, das ihm Fremde lockte ihn zum Widerspru­
che. »Ich mußte jedoch bemerken, daß die Brüder so wenig als Fräulein 
von Klettenberg mich für einen Christen wollten gelten lassen, welches 
mich anfangs beunruhigte, nachher aber meine Neigung einigermaßen 
erkältete.«38 Die »Brüder« wußten nämlich genau, was Goethe in ihrer 
Gemeinde suchte. Er ist auch für sie nur das Weltkind,39 das40 alles gerne 

32 Im Pfarrhaus zu Sesenheim war Goethe Anfang Oktober 1770 Friederike Brion 
(1752-1813) begegnet. 

33 Die erste - ungedruckt gebliebene - Fassung des »Gätz« entstand 1771: »Geschichte 
Gottfriedens von Berlichingen mit der eisernen Hand dramatisiert« (gedruckt erst 1833 im 
42. Bd. der Ausgabe letzter Hand). Die vor allem aufgrund von Herders Kritik vorgenommene 
Überarbeitung »Götz von Berlichingen mit der eisernen Hand. Ein Schauspiel« wurde ohne 
Angabe von Verfasser und Druckort von Goethe und Merck im Selbstverlag im Juni 1773 
veröffentlicht. 

34 Beim Reichskammergericht in Wetz1ar war Goethe seit Mai 1772 tätig. 
35 Susanne Katharina von Klettenberg (1723-1774); vgl. bes. die »Bekenntnisse emer 

schönen Seele« in »Wilhelm Meisters Lehrjahre«, 6. Buch. Hier bezieht sich Kassner auf 
Goethes Darstellung im 15. Buch von »Dichtung und Wahrheit«: Hempel 22, S. 175ff. 

36 Ebd., S. 176. 
37 Mit das »Frische und Unmittelbare« nimmt Kassner den Fortgang des Zitats (S. 176) 

auf: »[ ... ] deswegen ist es so angesehen, sich in die Zeiten der Apostel zu denken, wo sich alles 
noch frisch und unmittelbar geistig darstellt«. 

38 Ebd., S. 177. 
39 Anspielung auf Goethes Selbstcharakteristik am Schluß des im Juli 1774 geschriebenen 

Gedichts »Dine zu Coblenz« (= »Zwischen Lavater und Basedow«): »Prophete rechts, 
Prophete links,! Das Weltkind in der Mitten« (Hempel 2, S. 254); s. auch unten S. 38, 45. 

40 In HS: »Weltkind, daß«. 

»Der ewige Jude in der Dichtung« 33 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sehen möchte. Er war überzeugt und seine ganze Natur drängte ihm 
diese Überzeugung auf, daß die »Natur ... durch göttliche Gnade 
belebt, zu einem frohen Baume geistiger Glückseligkeit empor wachsen 
könne.«4\ Diese »geistige Glückseligkeit« konnte und wollte die Brüder­
gemeinde nicht geben. Sie sah im Menschen nur die »verdorbene 
Natur«, die nur im engen Anschlusse an Gott »Gnade erwirken« 
könne.42 Was Goethe glaubte, das hatte Pelagius vor mehr als 1300 
Jahren gepredigt. Weg mit der Erbsünde! Das hielt man Goethe vor. Er 
dachte darüber nach, griff zur Kirchengeschichte, deren Studium 
(S. 14) dem Zeitalter nahe lag. Im XVI. und XVII.Jh. betrieb man 
actuell Religionswissenschaft, das XVIII. Jh., nicht zuletzt durch den 
Einfluß Frankreichs, trat der Kirche gerne historisch-objectiv gegenüber. 
Mit Arnolds Kirchen- und Ketzergeschichte43 hat Goethe sich früh 
beschäftigt. Hier sah er, wie seit den Uranfangen die Kirche in die Partei 
der Pelagianer und Antipelagianer im weitesten Sinne des Wortes zerfiel. 
Diesem Schauspiele geistig näher zu treten, war sein begreifliches 
Bestreben. Er suchte nach einer Maske und da kam ihm die des ewigen 
Juden sehr zurecht.44 

Ahasver ist Schuster in Jerusalem. Er theilt sich gerne mit, verkehrt 
mit Pharisäern und Sadducäern und auch Christus war ihm nicht 
fremd.Ja dieser fesselte ihn in dem Maße mehr, als er ihn nicht verstand. 
Andrerseits war er wiederum selbstbewußt genug, Christus zu seiner 
Ansicht bekehren zu müssen. Er warnt ihn vor dem »versammelten 
Volke«.45 Der einfaltige Schuster behielt Recht, Christus wird zum Tode 

4 1 Hempel 22, S. 177. 
42 Vgl. ebd.: »Ein Teil (der Brüdergemeine) behauptete, daß die menschliche Natur durch 

den Sündenfall dergestalt verdorben sei [ . . . ] und alles von der Gnade und ihrer Einwirkung zu 
erwarten habe.« 

43 »Unparteyische Kirchen- und Ketzerhistorie von Anfang des neuen Testaments bis auf 
das Jahr Christi 1688«. Von Gottfried Arnold (1666-1714), 1. Auf!. in vier Teilen: Frankfurt 
a. M. 1699-1700; die 2. Auf!. von 1729 befand sich in der Bibliothek von Goethes Vater. Im 
1. Schema zu »Dichtung und Wahrheit« vom 11. 10. 1809 (s. o. Anm.26) notiert Goethe 
bereits für das Jahr 1769 die Lektüre dieses umfangreichen Werkes. 

44 Daß Goethe am »Leitfaden« der Geschichte vom Ewigenjuden die »hervorstehenden 
Punkte der Religions- und Kirchengeschichte« darstellen wollte, bestätigt er in diesem 
Zusammenhang (Hempel 22, S. 178). Seinem Bericht, wie er sich »die Fabel gebildet« (ebd., 
S. 178-180), folgt Kassner paraphrasierend und teilweise wörtlich zitierend. 

45 Ebd., S. 179: »[ ... ] ein versammeltes Volk sei immer ein aufgeregtes, und es werde nichts 
Gutes daraus entstehn.« 

34 Rudolf Kassner 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verurtheilt. Und als (er) vor des Schusters Hause das Kreuz schleppend 
vorbeigeführt wird, sinkt er zusammen und Simon von Cyrene nimmt 
ihm das Kreuz ab. Da tritt der Schuster heraus, wiederholt seine 
Warnungen und überhäuft ihn mit Beschuldigungen »nach Art hartver­
ständiger Leute, die, wenn sie jemand durch eigene Schuld unglücklich 
sehen, kein Mitleid fühlen.« Christus schweigt, aber »im Augenblicke 
bedeckt die liebende Veronica des Heilandes Gesicht mit dem Tuche, 
und da sie es wegnimmt und in die Höhe hält, erblickt Ahasver darauf 
das Antlitz des Herren, aber keineswegs des in Gegenwart leidenden, 
sondern eines herrlich Verklärten und himmlisches Leben Ausstrahlen­
den.« Und er hört die Worte: »Du wanderst auf Erden, bis du mich in 
dieser Gestalt wieder erblickest.«46 

Goethe bringt auch Judas in die Erzählung hinein. Judas glaubt, 
Christus wolle sich zum Volksoberhaupt emporschwingen. Er will ihn 
dazu zwingen, indem er die Pharisäer gegen ihn hetzt.47 

Wie wenig Goethe vom Volksbuch hat, sieht man. Daß Christus mit 
(S. 15) Ahasver verkehrte, darauf deutet die französische Version des 
Volksbuches »Le juif errant« leise hin. 48 Die Veronicaepisode ist sehr 
gerne auf Holzschnitten dargestellt worden. Die Judasepisode ist alt und 
kommt schon in den Passionsspielen vor. 49 

Ganz aus Goethes Geist heraus ist Ahasver selbst. Er ist eine feste, in 
sich geschlossene Natur. Er ist geistig und gemüthlich50 beschränkt, sein 
Wissenstrieb ist Neugier. Er nimmt begierig auf, was ihm in den Kram 
passt, ihn reizt zum Widerspruch, was er nicht versteht, eben weil er es 
nicht fassen kann. Er besitzt weder ein politisches noch ein religiöses 
Glaubensbekenntnis, Pharisäer und Sadducäer sind ihm gleich. In 
ihrem Wesen versteht er keine Partei. Er greift nach Einzelheiten, die 
andere, weil geringfügig, nicht beachten. Das genügt ihm, sich für ein 

46 Ebd., S. 180; dort aber: »nach hartverständiger Menschen Art« und statt »wanderst« (so 
merkwürdigerweise auch Minor, S. 195): »wandelst«. 

47 Ebd., S. 179; Goethe spricht dabei von Christus als »Volkshaupt«. 
48 Daß Ahasver dort »in die Kindheitsgeschichte Jesu verflochten« sei, merkt Neubaur 

(LV I, S. 35) zur »Histoire admirable du Juif errant« von 1710 an (ebd., S. 101 f.: C II). 
49 Vgl. dazu Neubaur (LV I), S.82-83; P. Hoffmann (LV 10), S. 123; Minor, S. 201 f., 

200f. 
50 Zu »gemüthlich« mit der Bedeutung »dem Gemüt angehörig« vgl. Grimm, Deutsches 

Wörterbuch, Bd. IV, I. Abt., 2. Teil, Sp. 33 f. Auch Goethe gebraucht das Wort in diesem Sinn, 
vgl. Hempel 24, S. 112. 

»Der ewige Jude in der Dichtung« 35 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Original auszugeben. Allein steht er sicher. Er würde es auf dem Throne 
ebenso sein, als er es auf der Schusterbank ist. Instinctiv haßt er das 
versammelte Volk, weil er in der Masse überhaupt die deutlichste 
Widerlegung seines Principes sieht. Und wenn hohe Gedanken, von 
denen er sich vielleicht für Momente widerwillen hatte einschüchtern 
lassen, in die Brüche gehen, da freut er sich, klatscht in seine rohen 
Fauste, sieht sich gerächt und verhöhnt noch das Opfer des ihm 
unverständlichen Ideals. Jetzt ist er Sieger. Um dieses Hochgefühl 
wenigstens einmal bis auf den letzten Rest auszukosten würde er alles 
opfern. Goethe schuf damit einen Typus. Ahasvers Ursprünglichkeit -
denn jeder Renegat, auch der dümmste, ist bis zu einem gewissen Grade 
ursprünglich - zog Goethe an. Shakespeare hätte ihn mit derselben 
Ironie überschüttet, mit der die alten Holzschneider auf ihren Passionen 
die rohen Kriegsknechte übergossen, Goethe tritt der Figur mit Liebe 
entgegen - weil er in diesem Schuster verwandte Seiten spürte. Zur 
Illustrierung ein hübscher Zug, von dem Goethe in Wahrheit und 
Dichtung spricht: »ja es war schon hergebracht, wenn ich ihr (sc. 
Klettenberg) Missionsberichte vorlas, welche zu hören ihr immer sehr 
angenehm war, daß ich mich der Völker gegen die Missionäre anneh­
men u. ihren früheren Zustand dem neueren vorziehen durfte.«51 
Christus war so ein Missionär, Ahasver empfand wie jedes Volk, das 
einen leidlich erträglichen, aber gewohnten Zustand jeder (S. 16) noch 
so schönen Zukunft vorzieht. Und ferner wer hat das Recht zu wissen, 
was dem anderen frommt! Ahasver haßt das Parteihafte wie Goethe, er 
nimmt wie es kommt Pharisäer und Sadducäer, Goethe Pelagianer und 
An tipelagianer. 

Ich wende mich an sein Fragment. * 

* Ich schließe in meinen Ausführungen mich an das Goethe-Colleg 
von Prof. Minor an.52 

51 Hempel 22, S. 176; dort statt »Missionäre«: »Missionarien«. 
52 Isa von WuHren notiert in HS zur Stelle: »unleserliche Bleistiftbemerkung von scheinbar 

anderer Hand noch darunter« (sc. unter der Fußnote). An welches Kolleg Kassner anknüpft, 
läßt sich nicht eindeutig bestimmen; in Betracht kommen, dem Thema und der zeitlichen 
Begrenzung nach, das Kolleg »Sturm und Drang« (Wintersemester 1893/94) oder »Schiller 
und Goethe 1775-1805« (Sommersemester 1894); vgl. KSWVII, S. 659. 

36 Rudolf Kassner 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In J udäa, dem heiligen Land 
War einst ein Schuster, wohlbekannt 
Wegen seiner Herzfrömmigkeit 
Zur gar verdorbenen Kirchenzeit, 
War halb Essener, halb Methodist 
Herrnhuter, mehr Separatist, 
Genug, er war Original 
Und aus Originalität 
Er andern Narren gleichen thät.53 

Konnte sich Goethe-Ahasver klarer, aufrichtiger und schneidender 
schildern? Der harrende Jüngling, dessen Herz sich so gerne durch die 
reinen Worte der Klettenberg beruhigen ließ, während sein Verstand, 
unter allen Dogmen begierig herumsuchend, nirgend Befriedigung fand 
und sich endlich mit dem Bewußtsein, ein Original zu sein, befriedigen -
mußte. In den letzten Wort(en) liegt ganz versteckt schon der dem 
Stürmen und Drängen fremde, weimarreife Göthe.54 Sein unerschöpfli­
cher, gerade hier aus zwei Gegensätzen heraus geborener Humor ist 
nirgend schöner. Die folgenden »Fetzen«55 sind theils Satyre auf die 
Kirche, theils schildern sie die Wiederkunft Christi. 

In den beiden folgenden Abschnitten56 werden die Priester, die sich 
solange mager kasteien, bis sie als Bischöfe ihre Mägen nach Herzenslust 
pflegen können, und das nach Propheten schreiende Volk gegenüber 
gestellt. Priester und Volk verstehen einander nicht. Das hagere und 
kalte Streberthum des Priesters, die mit dem Kopfe bedenklich nik­
kende, altkluge Bonhommie des Bürgers, der gerne seinen Batzen für ein 
paar Erbaulichkeiten aus Prophetenmunde zahlt. (S. 1 7) In dem Ab­
schnitte »0 weh der großen Babylon!«57 spricht Goethe, wenn ich so 
sagen darf, die Entscheidung über die beiden Parteien aus. 

»Denn in der Kirche spricht erst und letzt 
Der, den man hat hinaufgesetzt.«58 

53 Hempel 3, S. 182: Vers 21-26, 28-30, mit kleinen orthographischen Abweichu!lgen. 
Vers 27: »Denn er hielt viel auf Kreuz und Qual« übergeht Kassner/HS. 

54 Vgl. Minor, S. 63f., mit Anm. 54, und S. 65. 
55 Anspielung auf Goethes Überschrift: »Des ewigen Juden, erster Fetzen«. Minor, S. 53, 

betont, daß die Fragmente wirklich zum Teil auf »Fetzen« geschrieben seien. 
56 Hempel 3, S. 182f.: Vers 31-42, 43-54. 
57 Ebd., S. 183: Vers 55-72. 
58 Vers 67 f. 

»Der ewige Jude in der Dichtung« 37 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ob beeideter Priester oder freier Bürger - »Und, Herr, dann gib uns 
ihren Thron« das ist am Ende beider Wunsch. 59 

»Der grässte Mensch ist nur ein Menschenkind« und die folgenden 
Verse60 ist wohl eine deutliche Absage an den Sturm und Drang in jeder 
Form.61 

»Die Priester schrieen weit und breit: 
Es ist, es kommt die letzte Zeit«62 

deutet Paul Hoffmann als auf die vielen Weltuntergangsprophezeiun­
gen, die zu allen Zeiten immer wieder auftauchen.63 

»Der Jude sprach: Mir ist's nicht bang, 
Ich hör' vom jüngsten Tag so lang«64 

wir erkennen die Stimme des weisen, wandernden Weltkindes Ahasver. 

Es waren, die den Vater auch gekannt, 
Wo sind sie denn? Eh! man hat sie verbrannt.65 

Ludwig Geiger und Richard M. Meyer wollen das auf die Juden 
gedeutet wissen.66 Daß damit die Ketzer gemeint sind, ist klar. Es ist das 
ganz der Standpunkt von Arnold's Kirchen- und Ketzergeschichte. 

59 Vers 58. 
60 Vers 73 (bis Vers 83); dort statt »ist nun<: »bleibt stets«. 
6 \ Minor, S. 81 f., bezieht die Verse auf Voltaire und dessen Schüler unter den Deutschen, 

die selbsternannten »Genies«. 
62 Hempel 3, S. 183: Vers 88 f. Bei Hempel sind die gewöhnlich als V. 84-88 und V. 89-92 

gezählten Versgruppen in ihrer Reihenfolge umgestellt, so daß die zweite - von Kassner nicht 
berücksichtigte - Gruppe als V. 84-87 gezählt wird und die erste als V. 88-92 nachfolgt. 

63 Paul Hoffmann (LV 10), S. 132 f.: »[ ... ] die Worte [ ... ] können nur auf den sogenannten 
Chiliasmus, die Lehre von dem tausendjährigen Reiche und der Wiederkehr des Herrn 
hindeuten.« 

64 Hempel 3, S. 184: Vers 91; den vorangehenden Vers 90: »Bekehr dich, sündiges 
Geschlecht!« übergeht Kassner/HS. 

65 Ebd., Vers 93-94. Dieses Paralipomenon, das ebenso wie die beiden folgenden Verse 
(95-96) in den Ausgaben gewöhnlich als Vers 291 f. und 295 f. ans Ende der Fragment-Reihe 
gerückt wird, ordnet die Hempelsche Ausgabe an dieser Stelle ein. Es befindet sich am Rande 
des Bogens, der die Erdenfahrt Christi schildert, zwischen den Versen 123-139 quer beige­
schrieben (vgl. Minor, S. 147). In Vers 94 (=292) statt »Wo sind sie denn?« im Original: »Wo 
sind denn die?« 

66 Kassner bezieht sich auf Ludwig Geigers Aufsatz »Goethe und die Juden« (LV 13), 
S. 234, mit Anm. 96. Die Anspielung aufRichard M . Meyers Goethebiographie (LV 12) bleibt 
offen, da der Band die von Kassner zitierte Auffassung nicht zu enthalten scheint. Möglicher­
weise verdankt Kassner sie einer mündlichen Äußerung, die Meyer während Kassners 
Doppelsemester an der Universität Berlin 1895/96 hatte verlauten lassen; es sei denn, Kassner 

38 Rudolf Kassner 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Worte: » 0 Freund, der Mensch ist nur ein Thor, 
Stellt er sich Gott als seinesgleichen vor«, 

erinnern an Herder. 67 

Und so kommen wir denn zur Wiederkunft Christi.68 

Es ist das eine jener Dichterstellen, denen man nicht einmal mit den 
Gefühlen beizukommen wagt, geschweige denn mit Worten. Wer ver­
mag es den Blüthenstaub einer Blume in die Hand zu nehmen, ohne 
auch nur ein Stäubchen zu verwischen! Man könnte an die wundervoll­
sten Holzschnitte Dürers mit ihrem intimen Christusleben erinnern, 
man müsste jenes tief-liebenden Eloa's von Alfred de Vigny69 gedenken 
und käme sich doch nur wie jener arme Narr vor, der die Sonne 
verbauen will. 70 Vielleicht kommt man dem Ver-(S. 18)ständnisse dieser 
Schönheit am nächsten, wenn man an den letzten Gesang von Dantes 
Paradiso erinnert. 71 Ich meine der moderne deutsche Dichter hat die 
Urempfindungen seines Volkes genau so scharf getroffen als der mittelal­
terliche Dante. Man wird sich dabei nicht entgehen lassen dürfen, wie in 
der ganzen Kunst überhaupt Romanen und Germanen in ihrer Auffas­
sung von den heiligsten Dingen differierten. Die Italiener wollten immer 
das Hoheitsvolle, Übermenschliche in ihrem Christus; und so erinnert 

wäre einer Verwechslung oder einem Gedächtnisirrtum erlegen: Geiger zitiert nämlich in 
Anm. 96 (S. 276) zur Stelle: »M. Ehrlichs Bemerkung, Goethes Gedichte, Berlin 1881, S. 382 
nähert sich meiner Erklärung.« 

67 Offenbar verdankt Kassner auch diese Interpretation der Vorlesung Minors; vgl. Minor, 
S. 154: »[ ... ] ganz im Sinne Herders«. 

68 Hempel 3, S. 184-189: Vers 97-298. Auch Minor, S. 93, urteilt, daß diese Erzählung 
»unstreitig zu dem Großartigsten und Ergreifendsten« gehöre, »was wir von Goethes Hand 
besitzen«. Die »Anschaulichkeit« gleiche der Homers (S. 96); sie habe »in der Weltliteratur 
nicht ihresgleichen« (S. 100). - Zur Legende und ihrer ersten Bezeugung in den »Acta Petri et 
Pauli« vgl. Paul Hoffmann (LV 10), S. 148f.; Minor, S. I!. 

69 Alfred . de Vignys »Eloa ou la sreur des anges«, Gedicht aus dem Zyklus »Poemes 
antiques et modernes«; 1823 entstanden und 1824 veröffentlicht. Jetzt in: CEuvres compIetes 
d'Alfred de Vigny. Texte presente et commente par Fernand Baldensperger, t. I, Paris 1950, 
p. 10-31: Eloa, ein himmlisches Wesen, aus einer Träne des Heilands entstanden, liebt und 
tröstet die Unglücklichen; es will den gefallenen Engel erlösen, scheitert aber, da Satan es 
überlistet und in sein Reich zieht. 

70 Bezug nicht entschlüsselt. Möglicherweise eine ungenaue Reminiszenz an die Schildbür­
ger-Sage, wo das Sonnenlicht mit Säcken in das neugebaute Rathaus hineingetragen werden 
soll, da beim Bau die Fenster vergessen worden waren. In dieser Vermutung bestärkt uns Frau 
Dr. Ines Köhler-Zülch, Enzyklopädie des Märchens, Göttingen. 

71 Den Schluß dieses Gesangs hat Kassner dann 1923 an exponierter Stelle am Ende des 
Essays »Das Gottmenschenturn und der Einzelne« im Original zitiert: KSW VI, S. 227. 

»Der ewige Jude in der Dichtung« 39 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der gen Himmelfahrende Christus Michelangelos an emen Apollo. 72 

Raffael gab das Idealbild allgemeiner Menschlichkeit, Veronese und die 
Venezianer das Vornehm-Aristokratische. So nahe, gleichsam durch den 
Glorienschein sich hindurchdrängend, trat niemand an Christus als die 
Deutschen von Dürer bis Uhde73 • Aber auch diese Künstler finden ihre 
Beschränkung durch die Umstände, in denen sie Christus bewußt 
darstellen, die man am besten mit der freien u. innigen Auslegung des 
Evangeliums erklärt hat. Dürer und Holbein sind Söhne der bibelaus­
legenden Reformation, Uhde ein Sohn des Socialismus und Tolstoi's. 

Nur bei Goethe finden wir diese freie, sich selbst genügende Gott­
Schöpfung. Goethes Christus verhält sich zu dem Christus der Evange­
lien wie Goethes Faust zum Faust der alten Historie. Beides sind 
Schöpfungen so rein und frei wie die Natur selbst. Eine positive Antwort 
auf K. F Bahrdt's »modernen« Christus!74 

Über den Verlauf des »Ewigen Juden« gibt uns Goethe in seiner 
Italienischen Reise Aufschluss: Er schreibt in Terni 27. October 1786, 
also unmittelbar vor Rom »dem Mittelpuncte des Katholizismus«. Wie 
denn »vom Christenthume alle Spur verloschen sei« u. wie man 
eigentlich nur mehr noch ein »barockes Heidenthum« anträfe. »Da fiel 
mir der ewige Jude ein, der Zeuge aller dieser wundersamen Ent- u. 
Aufwickelungen gewesen und so einen wunderlichen Zustand erlebte, 
daß Christus selbst, als er zurück kommt, um sich nach den Früchten 
seiner Lehre umzusehen, in Gefahr geräth, zum zweitenmale gekreuzigt 

72 Michelangelo. Des Meisters Werke in 166 Abbildungen. Mit einer biographischen 
Einleitung von Fritz Knapp. Klassiker der Kunst, Bd. 7, 1906, S. XXXIX, Abb.: »Auferste­
hung Christi« (Zeichnung im British Museum); vgl. ferner die Marmorstatue »Der auferstan­
dene Christus«, ebd., S. 95, oder auch den Weltenrichter Christus im >~üngsten Gericht« der 
Sixtinischen Kapelle, ebd. , S. 115. 

73 Fritz von Uhde. Des Meisters Gemälde in 285 Abbildungen. Hg. von Hans Rosenhagen. 
Klassiker der Kunst, Bd. 12, 1908. Uhdes Christus-Darstellungen sind ebd., S. 285 ff., im 
»Systematischen Verzeichnis der Werke« katalogisiert. Zur zeitgenössischen Diskussion dieser 
Gemälde vgl. Rainer Maria Rilkes Aufsatz »Uhde's Christus«. In: Wiener Rundschau, 2.Jg., 
Bd.III, No. 6; 1.2.1898, S. 230-233; jetzt in: Sämtliche Werke V, S.351-357, mit der 
Feststellung, Uhde habe »mit einem Schlag den neuen Typus des >modernen< Christus 
geschaffen« (S. 356). 

74 Carl Friedrich Bahrdt (1741-1792), Neueste Offenbarungen Gottes in Briefen und 
Erzählungen, 1773; damit hatte Bahrdt eine Übertragung des Neuen Testaments zu geben 
beabsichtigt, in der er, wie es in der Vorrede heißt, den »ekelhaften morgenländischen Dialog« 
modernisieren wollte. Goethe hatte 1774 mit dem »Prolog zu den neuesten Offenbahrungen 
Gottes« seinen satirischen Beitrag zu diesem verfehlten Unterfangen geliefert. 

40 Rudolf Kassner 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu werden. Jene Legende Venio iterum cruci figi* sollte mir bei dieser 
Katastrophe zum Stoffe dienen«.76 Auch zu Spinoza dem ruhigen 
»Particulier« sollte Ahasver kommen. 77 

(S. 19) Es gibt zu Goethe kaum ein größerer78 Gegensatz als Schu­
bart. 

Goethe mit seiner festen Richtung ohne Unter- oder Oberströmung 
ist als Mensch Dichter und als Dichter Mensch, jedesmals über dem 
Augenblicke stehend. 

Schubart ist, wie er selbst gesteht, meist Alltagsmensch79. Seine 
Gedichte sind Ausflüsse einer ebenso starken als momentanen Stim­
mung. Predigten werden ihm zu Hymnen, in der Weinstube extempo­
riert er seine Trinklieder. In ihm haben wir am deutlichsten jene 
bekannte Mischung von Hang zur Mystik und tolldreister Ausgelassen­
heit der Schwaben. 

Er ist zugleich Journalist in der reinsten Wortbedeutung und explosive 
Natur. Journalist ist er während seiner Wanderjahre, vor seiner Gefan­
gennehmung in Blaubeuren8o. Da beobacht(et) er satyrisch und genießt 
lyrisch. Am explosivsten ist er, wenn es ihn ammeisten drückt - im 

* Adolf Pichler behandelt in einem Gedichte seiner »Neuen Mark­
steine« (»Der ewige Jude«) auch die Sage in dieser Version. 7s 

75 Adolf Pichier, Der Ewige Jude. Das Gedicht, 1880 entstanden, wurde in »Neue 
Marksteine. Erzählende Dichtungen«, Leipzig 1890, aufgenommen; jetzt in: Gesammelte 
Werke, Bd. XlV, München und Leipzig 1907, S. 195-200. In einem kurzen Vorwort geht 
Pichier auf die »Legende von der zweiten Kreuzigung« ein. 

76 Italiänische Reise: Hempel 24, S. 112; dort statt »vom Christenthume«: »vom ursprüng­
lichen Christenthum«; statt »sei«: »ist«, nach )~ude« hat Kassner/HS »wieder« ausgelassen. 
Statt »Venio iterum« bietet HS, gewiß von der Abschreiberin verlesen: »Veni siterum«; hier 
korrigiert. 

77 Dichtung und Wahrheit, Anfang des 16. Buchs: Hempel 23, S. 6, 8. 
78 So in HS; lies: »einen größeren«, falls Kassner nicht bei der Niederschrift des Satzes statt 

»gibt«: »besteht« o. ä. im Sinn hatte. 
79 »Schubart's Karakter von seinem Sohne Ludwig Schubart« (LV 17), Bd. II, S. 15q: »Ich 

bin in ruhigem Zustande nur ein Alltagsmensch.« 
80 Sie erfolgte am 23.1.1777; vgl. Chr. Fr. D. Schubart's Gedichte. Historisch-kritische 

Ausgabe von Gustav Hauff (LV 14, s. Anm. 212), S. 13 f. (Einleitung des Herausgebers); ferner 
C.F.D. Schubart's gesammelte Schriften (LV 17), Bd. I, S. 296-298; Gustav Hauff (LV 16), 
S. 150ff. 

»Der ewige Jude in der Dichtung« 41 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gefängnisse. Hier entstanden auch seme beiden schönsten Gedichte 
»An den Mond« 178281 u. »Der ewige Jude« 178382. 

An meiner Handbreit Himmel 
Steh still und säus'le Ruh' 
N ach soviel Angstgetümmel 
Dem müden Herzen ZU. BI 

D. F Strauss nennt das die schönste Stropfe, die Schubart je gedichtet 
hat.83 

Von seiner Zelle aus kann er nur ein ganz klein wenig von der großen 
und freien Natur sehen, die er so gerne durchwandert hat. Auch dafür ist 
er dankbar. Nur ein bischen soll der Mond stille stehen und mit seinem 
grauen Licht die braune Erde und die grünen Bäume umspielen. Doch 
dieser wandert kühl und ruhig weiter. Um ihn sind wieder die kahlen 
und kalten Wände, kein Leben, kein Licht. In seinen Adern tobt das Blut 
heftig, er möchte es am liebsten an die Wände schleudern, so sehr 
erscheint ihm das Leben ein Fluch. Im Mai 1781 schreibt er an seine 
Gattin: »Weib, nur noch eine Bitte von Dir! Bitte Gott um mein seliges 
Ende. Ich bin müde an allen Gliedern.«84 Immer wieder klingt diese 
Bitte aus seinen Briefen. Schon als es ihm besser gieng, schreibt (er) im 
Januar 1787 an Himburg: »Der Tod ist für mich Trost und Segen.«8S 

(S. 20) Aus dieser Stimmung heraus ist »Der ewigejude. Eine lyrische 
Rhapsodie«, gedichtet. Von seinem Sohne Ludwig haben wir über 
dieses Thema in seinem Buche »Schubart's Charakter« (Erlangen 1798) 
wichtige Aufschlüsse. Ich citiere ihn: »Der ewige Jude war blas Bruch-

81 ))An den Mond« (LV 14, S.61 -65, im Inhaltsverzeichnis, S.29, auf 1782 datiert); 
Gesammelte Schriften (LV 17), Bd. IV, S. 87-92. Zitiert sind die Verse 5 bis 8. 

82 ))Der ewige Jude. Eine lyrische Rhapsodie«, ebd. (LV 14), S. 366-369 (datiert auf 1783); 
LV 17, S. 65.-69. 

83 Wohl mit Bezug auf die ))Schlußbetrachtung« von David Friedrich Strauß (LV 15), 
Bd. 11, S. 448 f.: ))Das Lied: An den Mond - zeichnet sich, einiger Längen ungeachtet, doch, 
außer seiner Innigkeit, unter den unzähligen Mondliedern unserer Literatur schon durch den 
eigenthümlichen Rahmen aus, innerhalb dessen hier der Mond am handbreiten Gitterfenster 
eines Gefangenen erscheint.« Die Stelle wird auch von Hauff (LV 16), S. 288, zitiert, so daß 
man wohl keine andere emphatische Bemerkung von Strauß über das Gedicht erwarten darf. 

84 Strauß (LV 15), Bd.lI, Brief Nr. 147, S.24ff.; das Zitat S.27; statt ))Bitte« dort: 
))Gnade«. Der bei Kassner folgende, ins Zitat eingeschlossene Satz ))lch bin müde an allen 
Gliedern« stammt hingegen aus einem anderen, undatierten Brief Schubarts an seine Gattin: 
ebd., Brief Nr. 156, S. 49. 

85 2tenJenner 1787: ebd., Nr. 244, S. 263-267; Zitat S. 266. 

42 Rudolf Kassner 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stück eines größeren, u. vielleicht des originellsten Plan's, den er je in 
seinem Leben entwarf. Er wollte nämlich die bekannte Sage von 
Ahasver zum Grunde legen; den tausendjährigen Juden seiner Fantasie, 
auf einen Bergfelsen stellen; ihn hinaussehen lassen in den endlosen 
Ocean von Zeit, den er durchpflügt hatte: und da sollte er dann in einer 
Reihe von Schilderungen ein großes episches Fresco-Gemählde entwer­
fen .... Es war eine Wollust, Sch.(ubart) beym blinkenden Kelchglas von 
dieser Lieblingsidee reden zu hören.«86 2000 Jahre Geschichte sollte 
Ahasver erleben. Den Schluß sollte die lyrische Rhapsodie, das einzige, 
was von dem ganzen Plane uns gedruckt erhalten ist, bilden. Diese 
Absicht, Ahasver gleichsam als Riesenreporter, muss schon lange vor 
seiner Gefangennehmung in Schubart lebendig gewesen sein. Und wie 
sinnbildlich! Aus dem ganzen weltüberblickenden Plane desjournalisten 
Schubart reifte der so durchaus subjective Schluß. Wie im Symbol 
erscheint uns hier sein Leben ein halbes. Die Jugend, das Ausleben 
hackte man ihm87 ab u. ließ den Stumpf im eigenen Blute sich wüthend 
gebärden. Das Leben Schubart(s) erscheint als Fragment wie sein 
Gedicht, der wahnsinnige todsehnende Schluß eines verpfuschten An­
fang's. 

Der Todesengel jagt Ahasver, der den »Mittler«88 trotzig von der Thür 
gestoßen hat, aus seinem Haus in die Welt. 

Ein »schwarzer höllentflohener Dämon«89 geißelt ihn. So stellt 
W v. Kaulbach seinen Ahasver bei der Zerstörung Jerusalem's dar,90 nur 
wie gewöhnlich bis ins charakterlose mildernd und posierend. 

Er scharrt die Schädel seines Vaters, seiner Weiber, seiner Kinder auf 
und beneidet sie um den Tod.91 

86 Ludwig Schubart (LV 17), Bd. H, S. 155-157; das Zitat S. 155, mit geringen orthogra-
phischen Abweichungen. 

87 In HS: »ihn«. 
88 Schubart (LV 14), S. 366; (LV 17), Bd. IV, S. 65: Vers 7. 
89 Ebd., Vers 13/14. 
90 Wilhelm von Kaulbach. Von Fritz von Ostini. Künstlermonographien, hg. von Her­

mann Knackfuß, Nr.84, 1906, Abb. 17: Die Zerstörung von Jerusalem (Neue Pinakothek 
München): Links unten Ahasver, auf der Flucht von Dämonen gescheucht. Einen Hinweis auf 
das Bild gibt auch Neubaur (LV 1), S. 52. 

91 Mit »Er scharrt [ ... ]« führt Kassner die Paraphrase der Verse 17-32, und im folgenden 
Absatz die der Verse 33 ff. fort. 

»Der ewige Jude in der Dichtung« 43 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das brennende Jerusalem, Rom's glühende Trümmer begraben ihn 
nicht. Der Aetna speit ihn wieder aus, das Meer schwemmt ihn wieder 
an's (S. 21) Land. Die Flammen des brennenden Waldes sengen ihn 
nicht, die Geschosse prallen an ihm ab. Löwen, Tiger, Schlangen und 
Drachen - sie »morden ihn nicht«.92 

Da sprach ich Hohn dem Tyrannen, 
Sprach zu Nero: Du bist ein Bluthund 
Doch die Tyrannen ersannen 
Grausame Qualen und würgten mich nicht. 93 

Hier spricht Schubart ammeisten aus der Seele. 
Aus Ekel über »das gähnende Ungeheuer Einerlei«94 stürzt er sich95 

zum Karmel herab. Und da erscheint ihm wieder der Todesengel 

»Da schlaf nun, ... Ahasver, 
Schlaf süssen Schlaf; Gott zürnt nicht ewig!«96 

Wie fromm das Gedicht doch wiederum schließt! Stilistisch ist das 
Gedicht ein Meisterstück, für viele späteren Ahasverdichtungen maßge­
bend. Einige Proben mögen das erläutern! 

Aus einem finsteren Geklüfte Karmels/ kroch Ahasver.97 Die vollen 
Jamben zeichnen uns das langsame, widerwillige »Kriechen« Ahasvers. 
Das harte »K« malt uns die Umgebung, Alles steinig, kahl und kalkstein­
grau. 

Bald sind's zweitausend J ahre98 - die Silben können nicht gedehnter 
gewählt werden. Noch nie war eine Zahl poetisch so am Platze wie hier 
das »zweitausend«. 

Die folgenden Verse schreiten schneller dahin - Ahasver denkt nicht 
gerne an seine Schuld. Er schüttelte den Staub aus seinem Barte, nahm 
der aufgethürmten/ Todtenschädel einen, schleudert ihn/ Hinab vom 
Karmel, dass er hüpft' und scholl und splitterte.99 

92 Vers 86f.: »[ ... ] und mordete nicht!/[ ... ] und mordete nicht!« 
93 Vers 88f., 92f. Die Verse 90f. übergeht Kassner/HS: ))Sprach zu Christiern: Du bist ein 

Bluthund!lSprach zu Mulei Ismael: Bist ein Bluthund!« 
94 Vers 99. 
95 In HS ist ))sich« irrtümlich wiederholt. 
96 Vers 115f. 
97 Vers 1 f.; statt ))finsteren« (so erst in Vers 17) dort: ))finstern«. 
98 Vers 2b. 

99 ))Er schüttelte [ ... ] splitterte.«: Vers 18 b-22 a. 

44 Rudolf Kassner 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wieder diese Stimmung staubiger Dürre! Man sieht förmlich die 
Splitter am eckigen Gestein abfliegen. 

»Roma, die Riesin, stürzte in Trümmer«.loo Die Dactylen und Tro­
chäen mit ihrer gleichsam abklirrenden Kürze malen uns die Größe 
Roms und seinen jähen Fall. 

Nationen entstanden und sanken vor mir / 
Ich aber blieb und starb nicht. lol 

Die vollen Vocale wiederum für so Großes, Erhabenes. »Ich aber blieb« 
zischt und geifert er voll Wuth. Welch mächtiger Schlußaccord (S. 22) in 
»und starb nicht«. Eine nervöse, spitze Resignation liegt in dem letzten 
Tact. So könnte man das ganze Gedicht durchgehen. 

Man bemerke noch die stumpfe Resignation in den Wiederholungen 

»Doch die Schlange stach, u. mordete nicht! 
Mich quälte der Drach', u. mordete nicht!«102 

Oder im folgenden das Sich-Überschreien in dem dreifachen: Du bist 
ein Bluthund!103 

Jeder dichterischen Vorstellung entspricht der Stil. 
Schubart u. nach ihm sehr viele u. nicht die besten Ahasver Dichter 

stellten sich in Ahasver einen verwitterten, an Gliedmaßen unförmigen, 
durch das Alter etwas verkrüppelten Urgreis vor. Er flucht heiter in 
seinen langen, staubigen Bart, aus seinen Augen, die, von feuchten, 
entzundenen 104 Augenlidern halb verdeckt, tief liegen, spricht ein un­
heimliches Feuer. In die Stirn haben Kummer und Zeit tiefe Furchen 
geschlagen. Dieser Ahasver musste die Worte bald schreiend dehnen 
bald schrill zischen. Daß Ahasver ein Jude ist, spielt bei dieser Vorstel­
lung auch eine Rolle. Er spricht ungefahr so, wie schlechte Schauspieler 
die Rolle des Shylok sprechen. -

In Goethe u. Schubart haben wir zwei Richtungen der Ahasverdich­
tung markiert. In Goethes Ewigem Juden das Weltkind,105 das jeden 

100 Vers 37. 
101 Vers 40f. 
102 Vers 86 f. 

103 Vers 89-91; s. oben S. 25 und Anm. 93. 
104 Vgl. Vers 113: »seine borst'gen Augenwimper«. Zu dem ))tadelhaften« starken Partizip 

))entzunden« s. Grimm, Deutsches Wörterbuch, Bd. 3, 1862, Sp. 670. 
105 S. oben Anm. 39 und S. 38. 

»Der ewige Jude in der Dichtung« 45 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


morgen frisch erwachend, den Dingen klug zusieht, m Schubarts 
Ahasver den unruhigen Ruhesucher. 

(S.23) Ein romantisches Drama. 

Alphonse Daudet schildert in seinen lettres de mon moulin emen 
Besuch bei dem proven<;alischen Dichter Mistral. Er findet anfangs 
keine Worte und Empfindungen für den sich scheinbar selbst genügen­
den Mann. Da richtet er auf einmal seine Blicke aus der Dichterstube 
hinaus über die im heißen Sonnenstrahl goldig erstrahlende Ebene auf 
die einsamen Berge hinauf zu einer der kleinen Ruinen, in denen einst 
Fürsten wohnten. Der Wind hat das Dach fortgetragen, die Fenster 
eingeschlagen und heult gespenstisch in den Ecken. Die schönen Stukar­
beiten hat der Regen herunter gewaschen und wo einst das stolze 
Wappenschild war, hat sich langsam und sicher Moos hingeschlichen, 
jede Spur verwischend. Im Schlosshof, in den Säulengängen treiben sich 
Ziegen, Schafe und Esel herum ... Puis voila qu'un beau jour le fils d'un 
de ces paysans s'eprend de ces grandes ruines et s'indigne de les voir ainsi 
profane(es}; vite, vite, il chasse le betail hors de la cour d'honneur, et, les 
fees lui venant en aide, a lui tout seul (il) reconstruit le grand escalier, 
remet des boiseries aux murs, des vitraux aux fenetres, releve les tours, 
redore la salle du trone et met sur pied le vaste palais d'autre temps, Oll 
logerent des papes et des imperatrices. Ce palais restaure c'est la langue 
proven<;:ale. 106 

Als ich diese schönen Zeilen las, mußte ich an Ludwig Achim von 
Arnim denken. Auch er sah, wie das, was einst wärmstes Fühlen der 
Nation bedeutete, verstaubt und vergilbt langsam den Deutschen fremd 
werden musste oder gar schon war. Und wenn er sein Programm »Allen 
Alles zu geben«lo7 erfüllen wollte, so wusste er wohl genau, wo hier eine 

106 Alphonse Daudet, Lettres de mon moulin. Impressions et souvenirs (1873), am Ende 
des Kapitels »Le potte Mistral«. Die von Kassner benutzte »Schulausgabe« (LV 24) war nicht 
näher zu verifizieren. - CEuvres completes (s. unten Anm. 222), t. 3, S. 86-92, das Zitat S. 92: 
oben Zeile 19: statt »boiseries« in HS: »voiseries«, offenbar von der Abschreiberin verlesen, 
wohl ebenso in Zeile 20: »redone« statt, hier nach dem Original korrigiert: »redore«. 

107 Das Wort »wir wollen allen alles wiedergeben« hat Arnim programmatisch formuliert 
am Schluß seines im Januar 1805 geschriebenen Aufsatzes »Von Volksliedern«, den er am 
Ende des 1. Bandes von »Des Knaben Wunderhorn«, Heidelberg 1819, S. 435-474, wieder­
holt hat; das Zitat ebd., S. 473 (vgl. auch Arnims Gesammelte Werke, Bd. 12, S.479). Da 
Kassner im Literaturverzeichnis unter Nr. 22 Wilhe1m Scherers »Kleine Schriften«, Bd.lI, 

46 Rudolf Kassner 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


todte Stelle abzuhauen war, wo dort etwas anzusetzen und einzuflicken 
war. Er besaß das nach- und ausfühlende Genie, ihm fehlte aber, was 
Mistral, der streng erzogene Bauernsohn auf seinen Schaffensweg 
reichlich mitbekommen hatte: Die Beschränkung vor der Natur, den 
sich selbst zügelnden Fleiß, mit dem dieser sich einer ihm gleichsam von 
der Nation übertragenen Aufgabe unterzog. Arnim, Aristokrat von 
Geburtes und Geistes Gnaden, verstand es (S. 24) sich ebenso in Dinge 
einzuleben als an denselben sich auszuleben. 

Auch er sah liebevoll über die Prachttempel unserer Classiker hinweg 
nach den Ruinen vergangener Epochen. Mit Liebe und Lust nahm er 
Kelle und Senkblei in die Hand, füllte Durchbrochenes wieder aus, 
richtete Verbogenes wieder ein. Doch konnte er es sich keineswegs 
versagen, hier an einer Ecke nach eigener Laune ein kleines Thürmchen 
anzubringen, von dem er zum ungebärdigen Nachbar herüber schalt, 
dort eine Nische einzuschlagen und sie mit schönen Blumen einzufassen, 
wo er ganz allein für sich träumen durfte. Am deutlichsten sehen wir das 
an vorliegendem Stück. Er wollte Andreas Gryphius' Cardenio und 
Celinde in sein »Altdeutsches Theater« aufnehmen, 108 und es wurde ihm 

unter seinen Empfindungen zu dem dramatischen Doppelspiel Halle 
undJerusalem, Halle - ein Studentenspiel in 3 Aufzügen. Jerusalem -
ein Pilgerabentheuer. Die Dichtung erschien 1810,109 im selben Jahre 
bearbeitete Sophie Brentano einen Theil des alten Trauerspiels. llo 

anführt, liegt die Vermutung nahe, er habe Arnims Ausspruch in Scherers dort abgedrucktem 
Vortrag »Ach im von Arnim« gefunden, wo der Satz auf S. 114 zitiert wird; ebenso auch in 
Scherers »Geschichte der deutschen Literatur« (zit. nach der 10. Aufl. , Berlin 1910), S. 636. 

108 Vgl. Reinhold Steig (LV 25), S. 134, der Arnims Brief an Clemens Brentano vom 
27 . 2. 1805 zitiert: >{ .. ] Cardenio und Celinde habe ich Lust neu herauszugeben, es ist 
durchaus einzig und vortreffiich auf der deutschen Bühne [ .. . ]«. In der »Anzeige«, die das 
Verhältnis von »Halle undJerusalem« (LV 21 ) zum Schauspiel des Gryphius behandelt, teilt 
Arnim mit, letzteres werde »im ersten Bande meiner Alten deutschen Bühne erscheinen«. -
Ludwig Tieck hat das Drama dann 1817 in sein »Deutsches Theater« aufgenommen. 

109 Das Werk erschien 1811 (LV 21 ), war aber bereits 1810 abgeschlossen. 
110 Nicht »im selbenjahre«, sondern schon 1805 erschien der Band »Bunte Reihe kleiner 

Schriften von Sophie Brentano«, Frankfurt a. M . 1805, darin als Nr. 8 »Scenen aus einem 
Trauerspiel« (S. 59-98), aus Gryphius' »Cardenio und Celinde«. Der Stil spricht jedoch dafür, 
daß, neben anderem, diese Szenen von Clemens Brentano herrühren (vgl. Steig, LV 25, 
S. 123; auch Erich Schmidt, Kassners Berliner Lehrer, hat in seinem Handexemplar, das die 
Tübinger Universitätsbibliothek verwahrt, diese Arbeit mit Bleistift-Notiz als von »CI[emens 
Brentano]« stammend gekennzeichnet). Am Schluß der Widmungseinleitung an Sophie von 

»Der ewige Jude in der Dichtung« 47 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Jahre später folgte dann Immermann mit semem »Cardenio und 
Celinde«.111 

Andreae Gryphii Cardenio und Celinde oder Unglücklich Verliebete. 
Trauerspiel. 

Cardenio welcher in Olympia verliebet/ entschleußt sich Lysandern 
ihren Ehegemahl! der durch eine unbillige List/ ihre Heurath erlanget/ 
zu ermorden/ Bononien zu verlassen und sich nach Toleto in sein 
Vaterland zu begeben. Celinde von Cardenio verlassen/ und von seinem 
Abschied verwitziget/ suchet allerhand/ auch endlich zaubrische Mittel 
ihn in ihrer Liebe festzuhalten. Beyde aber werden durch ein abscheuli­
ches Gesicht von ihrem Vorsatze abgeschrecket/ und durch Betrachtung 
des Todes von ihrer Liebe entbunden. 

Ich benütze die Ausgabe A. Gr. Deutscher Gedichte / Erster Theil. 
Bresslau ... 1657. 112 

Eine Frage stellt sich jeder Leser sofort: Warum werden Cardenio und 
Olympia, die sich doch so feurig lieben, nicht vereinigt? Gryphius lässt 
sie offen ganz wie seine Quelle, die spanische Novelle, die er in 
Harsdärfer las. 113 Arnim antwortet: Sie sind Bruder und Schwester, ohne 
es zu wissen. Der Geist ihrer Mutter rettet Cardenio, 114 indem er ihn l15 

die schrecklichsten (S. 25) Todesschauer empfinden läßt, vor Blut­
schande. Die ethische Reinigung von Celinde und Cardenio vollzieht 
sich inJerusalem am hl. Grabe, wo beide mit Ahasver entsühnt sterben. 

La Rüche, die ebenfalls Clemens geschrieben hat (s . Steig, a. a. 0.), wird die Bearbeitung von 
»Cardenio und Celinde« durch Achim von Arnim angekündigt (vgl. Steig, S. 138). 

111 Karl Immermann, Cardenio und Celinde. Trauerspiel in fünf Aufzügen, Berlin 1826. 
Das Stück entstand im Winter 1824/25. 

112 Der zitierte »Inhalt deß Traur-Spiels« (s. LV 23, S. 7 r) mit kleinen orthographischen 
Abweichungen. 

113 Gryphius' Quelle ist die spanische Novelle »La fuen;a del desengafio« (»Die Macht der 
Enttäuschung«), aus der Sammlung »Sucessos y prodigiüs de amor en ocho novelas exempla­
res« (1624) von Juan Perez de Montalvan (um 1601-1638), die Gryphius in der italienischen 
Übersetzung von P.D. Biasio Cialdini, Venedig 1628, gelesen hatte; vgl. Karl Neubauer, Zur 
Quellenfrage von Cardenio und Celinde. In: Studien zur vergleichenden Literaturgeschichte 
2, 1902, S. 433-452. Die Bearbeitung des Stoffes durch Georg Philipp Harsdärffer in: »Die 
Zauber-Lieb«. In: »Der grosse Schauplatz jämmerlicher Mord-Geschichte / Bestehend in CC 
traurigen Begebenheiten«, zit. nach der 6. Aufl., Hamburg 1678, No. XXXVI, S. 120-124, 
dürfte dabei keine Rolle gespielt haben. 

114 Mit Bezug auf ))Halle«, III. Akt: S. 231 f. 
115 In HS: ))ihm«. 

48 Rudülf Kassner 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ahasver trifft auf einer seiner Wanderungen eine Griechin Anthea, 
die zum hl. Grabe pilgert. Sie wird das Opfer seiner »wilden Lust«116 
und gebiert ihm Cardenio. Er geht mit ihr nach Georgien, wo Juden 
wohnen. Er selbst ist noch Jude. Doch Anthea samt ihrem Söhnchen 
wird von Russen geraubt. Ahasver sucht sie und findet nur Cardenio bei 
einem Prediger. Doch gibt er sich nicht als Vater zu erkennen. Alle zehn 
Jahre besucht er ihn. Anthea, von Kosaken losgekauft, vermählt sich mit 
einem Ritter. Die Frucht dieser Ehe sind 3 Kinder, darunter die schöne 
Olympia. Anthea zu Liebe wird Ahasver Christ. Sooft er versucht zum 
hl. Grabe zu gelangen, hindert ihn ein Unglück. Und wenn es mir 
gelingt zum hl. Grabe zu dringen, so ist es ihr (sc. Antheas) Werk. l1 7 

In Cardenio portraitierte sich Arnim selbst. Cardenio ist eine Fausti­
sche Natur. Er will das Leben zwingen, ohne dessen Grenzen zu kennen. 
»Ich bin mir ganz bewusst, daß ich viel Großes und Gutes wollte, indem 
ich meinem vielgeliebten Vaterlande geschickte muth'ge Diener auszu­
bilden trachtete, doch mich ergriff wie Gift das mindeste Misslingen, da 
oft von tausend Samenkörnern nur ein einziges zum Keimen kommt, 
und dieses eine doch der Mühe lohnt. Doch eben jene innre Ehre, die 
mich emporgetrieben, sie liess mich einsam stehen, ich ärgerte mich 
jeglicher verlornen Mühe und jeglicher Verkehrtheit, und was mein 
Rath, mein Beispiel nicht vermocht, das wollt' ich mit Gewalt erzwin­
gen.«118 Wir besitzen nicht viele so tiefe Charakterstudien der Romanti­
ker. »Ich glaubte mich so groß, so fest in mir begründet - ich habe nie 
geliebt - weil ich kein Mädchen meiner werth gehalten.«ll9 Wir haben 
Faust vor dem Gretchendrama. Cardenios Gretchen ist Olympia. Hier 
wird er das erstemal an das zwingende Leben erbarmungslos festgehakt. 
Und der sich Übermensch 120 dünkte, wird zum erstenmale Mensch. 

116 >Jerusalem<c S. 370. Die folgenden Sätze sind Paraphrase der Passage S.368ff. 
117 »Und wenn es mir gelingt [ . .. ) Werk« ist wörtliches Zitat (>Jerusalem<c S. 372), dort 

aber statt »so ist es«: »es ist«. 
11 8 »Halle« III, 4: S. 198, mit geringen orthographischen Abweichungen. In Zeile 18 läßt 

Kassner/HS nach »Mühe« »reichlich« aus. 
11 9 Ebd. , S. 199; statt »so fest in mir« dort: »so fest gesichert und in mir«; statt »habe«: 

»hatte«. 
120 Anspielung auf Nietzsches Wort vom »Übermenschen« in »Also sprach Zarathustra«: 

»Zarathustras Vorrede«, das Kassner in seinen Schriften immer wieder anführt (vgl. KSW VI, 
S. 329, 723; VIII , S. 76 und 654 mit den zwei berühmten Stellen, wo Goethe den Ausdruck 
verwendet). Hier und unten S. 63, Z. 7 (vgl. auch das Adjektiv »übermenschlich«: S. 60, Z. 20) 
ist das Zitat zugleich ein Beleg für die intensive Nietzsche-Lektüre, deren Beginn in die die Zeit 

»Der ewige Jude in der Dichtung« 49 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Cardenios Seitenstück ist die liebenswürdige Sünderin Celinde, die 
(S. 26) Tochter der Kupplerin Tyche <,) der »Frau Kriegsräthin«.121 

Sie nimmt den entgegengesetzten Weg und gelangt am selben Ende 
wie Cardenio an. Von unten hinauf. Sie kennt die Niederungen der 
Liebe und glaubt sich in leichtsinnigem Übermuthe Siegerin, bevor sie 
noch von der ersten lebenfüllenden Leidenschaft gepackt worden ist. 
Schön lässt sie Arnim sich selbst charakterisieren. 

Sie bittet Ahasver um einen Zaubertrank. Ahasver: Nimm der Entsa­
gung Schmerzensblatt und lösch' es ab in Busse für's Vergangene. 
Celinde: Entsagung ist ein Wort! Entsag der Welt, du musst auf ihr doch 
leben. Gewährung, das ist Leben. Wer sie uns schafft, dem sind wir 
eigen, dem Guten oder Bösen. 122 Celinde spricht wie eine Grisette 
Musset's123: Ist das wohl bös, was uns das Leben gibt?124 Cardenio ist die 
gesteigerte Manneskraft, Celinde die gesteigerte Liebesempfindung, 
Ahasver zwingt beide zur Entsagung. Es klingt wie eine Antwort auf 
Cardenios selbstbewusste Worte: Wie kann ich's hindern, daß mich die 
Welt nicht schnell zum Richtschwert schmiede, da ihr der Richter 
fehlt 125 - der Satz, den Ahasver an anderer Stelle spricht: Wer hier auf 
Erden Richtschwert ist, der weiß es wahrlich nicht. 126 

Aus Halle und J erusalem spricht zu uns dieselbe milde, verzeihende 
Gesinnung wie später aus der »Gräfin Dolores«.127 Sünder sind auch 
Gottes Söhne. 

der Niederschrift der Dissertation im Herbst 1896 fallt. Vgl. dazu Kassner, Briefe an Tetzel, 
S. 13-16, und passim. 

121 »Halle« II, 15: S. 150: »die Tochter der Kriegsräthin Tyche«; vgl. auch das Personen­
verzeichnis ebd., S. 2. 

122 »Halle« III, 1: S. 175; dort statt »lösch'«: »dämpf«; statt »in Busse für's Vergangene«: 
»in des Vergang'nen Buße zur Fastenzeit«; statt »Entsagung ist«: »Entsagung, das ist«; statt 
»dem Guten«: »den Guten«; außerdem einige geringfügige Abweichungen in Interpunktion 
und Orthographie. 

123 Die gleichzeitige Musset-Lektüre belegt Kassner Briefvom 15.8.1896 an Gottlieb Fritz: 
»Briefe an Tetzel«, S.8; vgl. auch KSW I, S. 199, 205, 498; II, S. 138-142, u. ö. 

124 »Halle« III, 5: S. 206. 
125 Ebd., II, 10: S. 119. 
126 Ebd., III, 10: S. 243; der Satz, in dem Kassner/HS vor »Richtschwert« ))Gottes« 

ausläßt, ist Antwort Ahasvers auf Cardenios vorangehenden Ausspruch: ))lch war hier Gottes 
Richtschwerdt nur.« 

127 Der große Zeitroman ))Armuth Reichthum Schuld und Buße der Gräfin Dolores«, 
unmittelbar nach ))Halle undJerusalem« niedergeschrieben, erschien 1810 in zwei Bänden in 

50 Rudolf Kassner 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Äusserlich zeichnet Arnim Ahasver, so wie ihn etwa die Städter vor 
200 Jahren zu sehen glaubten. Schmutzig, gebückt, zitternd, ein Reise­
bündel auf dem Rücken, einen langen Stab in der Hand eilt er durch die 
Gassen und weiß in jeder Sprache zu antworten. 128 Er vollzieht die 
Naturalisierung einer durch die Dichtung bereits geadelten Figur wie er 
es so grandios mit Faust in den »Kronenwächtern« that. 129 Wie Arnim 
sonst so herrlich das Studentleben130 Halles auf die Scene brachte, wie 
fein er den Italienern in seinem Maskenspiel von der zweifarbigen 
Prinzessin,131 wie launig er seinem geliebten Maler Müller in den (S. 27) 
Judenscenen nachfühlte,132 wie verworren er in >Jerusalem« alle mögli­
chen Kreuzzugssagen anzubringen bestrebt war, ist ein Capitel für sich. 

Sein(e) jambische Prosa ist an allen Gefühlsstellen deutlich hörbar. 
Ich erinnere etwa an 114 »Zu deinen Füssen ... «,1 33 lIla »Fluch der 
Schönheit«134 1119 »Schweigt, was fragt ihr ... «1 35 

Ein deutlicher Hang zur katholischen Kirche, sagen wir lieber zu 
einem romantischen Groß-Katholicismus tritt an vielen Stellen stark 
hervor. Damit hängt natürlich direct und indirect ein Haß gegen die 

Berlin, also vor »Halle undJerusalem«, weil dem Autor, wie Arnim im Februar 1810 Wilhelm 
Grimm gegenüber erklärt, »der Roman näher am Herzen lag«. 

128 Vgl. »Halle« I, 1: S. 3-5. 
129 Der erste - und einzig vollendete - Teil der »Kronenwächter. Bertholds erstes und 

zweites Leben« erschien 1817 in Berlin. Einen zweiten Teil gab Bettina von Arnim 1854 aus 
dem Nachlaß des Gatten heraus. Kassner hebt hier auf die ganz eigenständige Faustgestalt ab, 
die weder dem Volksbuch, noch der Goethe-Nachfolge entnommen ist; Faust wird in 
eindrucksvoller Manier als hervorragender Arzt, zugleich aber auch als grober Säufer 
geschildert. 

130 So in HS; wohl zu lesen: »Studentenleben«, analog zu Arnims »Studentenspiel« im 
Untertitel zu »Halle«. 

131 »Halle« 11, 12: S. 131-138. 
132 Diejudenszenen spielen vornehmlich in »Halle« 11, 5-8. Mit dem Hinweis auf Maler 

Müller deutet Kassner auf die entsprechenden Szenen in dessen dramatischem Fragment 
»Faust's Leben« hin (Dichtungen von Maler Müller. Hg. von Hermann Hettner, 1. Theil, 
Leipzig 1868, S. 171-242, bes. S. 187 f., 227 f. - In dem Fragment tritt übrigens auch Ahasver 
auf: ebd., S. 194, 207 f. ). Eine hervorgehobene Beziehung Arnims zu »seinem geliebten Maler 
Müller«, wie Kassner sagt, läßt sich nicht belegen. Steig (LV 25), S. 126,358 und bes. S. 192 f., 
zitiert zwar die positive Schilderung Maler Müllers durch Brentano und Arnim, und auch 
Bernhard Seuffert, Maler Müller, Berlin 1877, S. 62, 145, 157, 170, 250, erwähnt Arnims 
Verhältnis zu Müller, ohne daß aber aus solchen Mitteilungen eine besondere Wertschätzung 
Arnims für Müller und dessen Dichtungen abzuleiten wäre. 

133 »Halle«: S. 90. 
134 Statt (»Halle«) »111, 8« (so HS) ist zu lesen: »11, 8«: S. 107. 
135 Statt »111, 9« (so HS) ist zu lesen: »11, 9<<: S. 114. 

»Der ewige Jude in der Dichtung« 51 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aufklärung und den Verstand (zusammen). Seinen Wagner, den Carde­
nio zu Tode disputiert,136 eine Carikatur des Goetheschen kann er nicht 
vernichtender schildern als wenn Cardenio sagt: Ja sollt ich mir die 
Aufklärung versinnbildlicht denken, der Wagner wär ihr Bruder. 137 

Olympia sagt zu ihrem nüchternen, oft ans Erbärmliche streifenden 
Bruder Viren: »Du hast mit aller Thorheit dich besudelt, die du 
Erfahrung nennst.« 138 Nehmen wir Alles in Allem (:) Halle u. J erusalem 
ist die »Freikunst eines Freiherren.«139 

[ ... ] 

(S. 32) Ahasver - Lenau. 

Von Gabriel Max haben wir ein weniger bekanntes Bild, Ahasver bei 
der Leiche eines Kindes darstellend. Es gehört wie sein »Anatom« zu 
den »Verwesungsbildern«, seiner Spezialität. 14o Mit Neid und Schmerz 
sieht Ahasver, das steingewordene Fleisch, den todten, aschgrauen 
Körper an. Es ist als ob er das Verwesungsgift aufsaugen möchte, um 
selbst dann zu zerfallen! Die Empfindung, die daraus zu uns spricht, ist 

136 Vgl. »Halle« 1,5: S. 31f. 
137 Ebd., S. 28. Nicht Cardenio, sondern der Student Suppius spricht diesen Satz; statt 

))versinnbildlicht« (so HS) im Original: ))versinnlicht«. 
138 Ebd., I, 7: S. 42. 
139 Diese Prägung ist ))mit fast absoluter Gewißheit kein Zitat aus dem Epochenkontext bis 

1850 (und man kann sagen bis 1880)« (brieflicher Hinweis von Dr. Ulfert Ricklefs, Erlangen). 
Vermutlich handelt es sich um eine Formulierung Kassners, die er durch Anführungsstriche 
gebührend hervorzuheben trachtete. Das Wort ))Freikunst« ist in Grimms Deutschem Wörter­
buch nicht belegt. 

140 Gabriel Max' Kunst und seine Werke. Eine kunsthistorische Skizze von Nicolaus 
Mann, Leipzig 1888 (2. verm. Aufl. 1890); auf S. 20 (= S. 45) ist das 1875 entstandene 
Gemälde ))Ahasver an der Leiche eines Kindes« abgebildet (der zugehörige Text ebd., S. 22 = 
S. 42). ))Der Anatom« (1869) ist in beiden Auflagen des Buches nicht wiedergegeben, wohl 
aber bei Richard Muther, Geschichte der Malerei, Band III, Berlin 31920, S. 478. Das Bild 
befand sich lange in den USA (nach Mann in San Francisco), konnte aber 1981 von der 
Bayerischen Staatsgemäldesammlung in München erworben werden und ist seither in der 
Neuen Pinakothek ausgestellt. Das ))Ahasver«-Gemälde, laut Mann in Prag befindlich, dürfte, 
nach freundlicher Auskunft von Dr. Harald Siebenmorgen, Karlsruhe, noch in einem der 
zahlreichen Prager Museumsdepots lagern. - Wie Kassners Zitat ))Verwesungsbilder« zeigt, 
kannte er den ))Ahasver« offenbar aus Richard Muthers ))Geschichte der Malerei im 
XIX. Jahrhundert«, 1. Bd., München 1893, wo das Bild, zusammen mit dem ))Anatom«, auf 
S. 433 besprochen wird: ))ZU diesen )Verwesungsbildern< gehören )Ahasver bei der Leiche 
eines Kindes< und der )Anatom<, der nachdenklich am Secirtisch den [ ... ] Leichnam einer 
jungen Selbstmörderin betrachtet.« 

52 Rudolf Kassner 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zwar sehr intensiv, aber unrem und unwahr. Diese Variation des 
Ahasverthemas ist aber dem Stoffe so angemessen wie möglich. Es ist die 
erste Consequenz daraus. Sie braucht nur dichterisch geadelt zu werden 
wie es Lenau that in »Ahasver, der ewige Jude«. 141 Auf weiter Heide, am 
Horizonte ein kleines Wäldchen nur mehr wie dicker Schattenstrich 
bemerkbar, lebt »von Hirten eine liebliche Gemeine«.1 42 Ein junger 
Hirte wird begraben, der Vater legt ihm Stab und Flöte mit ins Grab. Da 
tritt Ahasver vor die Hirten und preißt den Tod desjünglings. Horn hat 
das Motiv sachte angeschlagen, ohne dessen Bedeutung sich bewußt zu 
werden. 143 Ihm fehlte der zum Bewußtsein gekommene Instinct, der den 
lebensmüden Lenau zur Ahasverfigur trieb. Ja, man kann dreist sagen, 
wäre diese Figur überhaupt nicht schon da, Lenau könnte sie erfunden 
haben. So sehr ist Ahasver seiner Natur verwandt. Der ganze Lenau ist 
doch der Jüngling und Ahasver. Seine Jugendsehnsucht »lügt ihm die 
Erde noch zum Paradiese«,I44 seine Todesgedanken haben ihm »den 
schönen Traum von trunk'ner Stirne schon gestreift.«1 45 

Das Gedicht entstand in Amerika, wo Lenau in seiner Verlassenheit so 
stark der Lebensüberdruß überfiel. Er kündigt es in einem Briefe an 
Emilie Reinbeck an vom 5/111 1833. 146 

Lenau kennt Schubart. 147 

141 Vgl. LV 32; hier und im folgenden zitiert nach der Ausgabe: Nikolaus Lenau, Sämtliche 
Werke und Briefe. Auf der Grundlage der historisch-kritischen Ausgabe von Eduard Castle hg. 
von Walter Dietze, 2 Bde., Leipzig 1970. Das Gedicht »Ahasver, der ewige Jude« in Bd. I, 
S. 73-77; es entstand im Winter 1832/33 in Amerika. Wie bei den Paraphrasen anderer 
Dichtungen nimmt Kassner auch hier wieder das Wortmaterial des Originals weitgehend auf, 
beweist andererseits aber bei den wörtlichen Zitaten eine gewisse Sorglosigkeit. 

142 Vers 15; statt »liebliche« (so Kassner/Hs) im Original: »friedliche«. 
143 Vgl. LV 63; mit Bezug auf Kapitel 54ff., wo der junge Sohn des Grafen stirbt, ohne daß 

Ahasver eine Trauerregung empfände, während er in Kapitel 31 ff. einen Greis um dessen 
baldigen Tod beneidet. 

144 Umformung von Vers 92: »Ich sehs an seinen ruhig schönen Zügen,! Die [ .. . ]/ Die 
Erde noch zum Paradiese lügen!« 

145 Vers 84: » [ ... ] Bis plötzlich ihm ans Herz das Leben greift,! Den schönen Traum von 
trunkner Stirne streift.« 

146 Brief aus Lisbon/Ohio: Nikolaus Lenaus Briefe an Emilie von Reinbeck [ .. . ] 
(vgl. Anm. 230), S. 33 (= ed. Castle-Dietze H, S. 212). 

1+7 Vgl. »Lenaus Leben« von Anton X. Schurz. Erneut und erweitert von Eduard Castle. 
1. Bd. , Wien 1913, Nr. 170, S. 152 r. (= Castle-Dietze I, S. 1030): »Nie sah ich Lenau von einer 
Dichtung so gewaltig ergriffen, als wie ich ihm das erste Mal Schubarts lyrische Rhapsodie: 
>Der ewige Jude< [ ... ] vorlas.« 

»Der ewige Jude in der Dichtung« 53 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Im düsteren Thale wandert der Dichter - mit dieser Lenaustimmung 
setzt sein zweites dasselbe Thema behandelnde Gedicht »Der ewige 
Jude« ein. 148 

Dort sah ich einen Geier durch die Bäume 
Wie einen stillen Tod'sgedanken fliegen. 149 

(S. 33) Ein Gewitter geht nieder, der Dichter vergisst Geier und Todes­
gedanken. 

Sein Leben fühlt und liebt im Schmerz ein jeder. 150 Nur Ahasver 
verwünscht es - Jahrtausend hoch die Todesstürme thürmend. 151 Das ist 
die Ouverture. Sie ist wie bei Lenau immer schön und kunstvoll 
empfunden. Der Dichter tritt in die Hütte eines Wildschützen. Man 
zeigt ihm die Schätze, sein Auge fallt auf eine plattgedrückte Bleikugel, 
in der ein Bild, Christus unter dem Kreuze zusammensinkend, einge­
drückt erscheint. Dieses Bild fesselt ihn und bringt ihn in tiefes Sinnen. 
Er träumt sich hinaus in's Gebirge. Der Wildschütze will eine Gemse 
erjagen, da tritt ihm mit riesenhaftem Schritt ein Greis entgegen. 
Ahasver ist es, der Wildschütze schießt, die Kugel prallt ab und auf ihr 
bleibt jenes Bild abgedrückt. Dasselbe könnte der Wildschütze erzählt 
haben. Doch Ahasver war dem Dichter zu vertraut, er verfolgt ihn im 
Wachen und kehrt im Traume wieder. 

Noch ein drittesmal begegnet uns Ahasver bei Lenau - im Savona­
rola, »Weihnacht«.152 Der junge Savonarola hält seine Antrittspredigt. 
Für ihn ist Ahasver der Unglaube. Alljährlich bricht er sich vom 
»Dornenstrauche« seinen Wanderstab. 153 

Der Strauch - das ist das finster kalte 
In der Natur, das nur versehrt; 

148 Castle-Dietze I, S. 217 -222; entstanden im Juli 1836. 
149 Ebd., Vers 7-8. 
150 Vers 36; dort aber statt »ein jeder«: »der Kranke«. 
151 >uahrtausend hoch [ ... ]« ist - wohl durch vorweggenommene Dittographie bedingt -

ungenaue Wiedergabe von Vers 40: >uahrtausendhoch die Todeswünsche türmend«. Im 
folgenden gibt Kassner den Inhalt des restlichen Gedichts wieder. - Oben Zeile 16 in HS: 
»riesenhaften«. 

152 Castle-Dietze I, S. 657-665. 
153 Ebd., S.661: Vers 571f.: »Und (Ahasver) bricht sich von dem Dornenstrauche/ 

Alljährlich seinen Wanderstab.« 

54 Rudolf Kassner 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Und Ahasver - das ist der alte 
Unglaube - der stets irre fährt. 154 

Dem kalten unfruchtbaren Unglauben fehlt die Liebe, die Sehnsucht! 

Die Sehnsucht, die so lange Tage 
N ach Gott hier auf Erden gieng 
Als Thräne, Lied, Gebet u. Klage 
Sie ward Maria - und empfieng. 155 

Maria und Ahasver, Liebe und Haß, Sehnsucht und Verneinung, 
Geburt u. Tod - in diese wunderschönen Antithesen fasst der Dichter 
das Weltmysterium zus~mmen. 

[ ... ] 

(S.40) Ahasver - der Mensch 

Ahasverus, un mystere par Edgar QUlnet 1833. 156 La terre etait 
mauvaise; j'en vais creer une autre - sagt Gott zu den Engeln und 
Heiligen im Himmel. Daraus spricht doch viel Pessimismus. Noch 
einmal soll die Welt vor unseren Augen entstehen - en figures eternel­
les. 157 In Symbolen also soll sie sich gleichsam aufrollen. Seit Hegel und 
seinem Schüler, dem »Redner« Cousin wußte man der Geschichte eben 
nicht anders beizukommen. Edgar QUlnet ist Schüler Cousins, er 
widmet ihm seine Übersetzung von Herder's »Ideen zur Geschichte der 
Menschheit«. Beide haben in Deutschland studiert zu einer Zeit, da dort 
die Philosophie in höchster Blüthe stand, Cousin in München, QUlnet in 
Heidelberg. 158 Cousin u. QUlnet - keiner hat bei langer Schriftstellerthä­
tigkeit einen einzigen fruchtbringenden originellen Gedanken produ­
eiert. Nur der Unterschied in der Form, der Geste rückte sie beide bei 
der Nachwelt vor allem in verschiedene Beleuchtung. Cousin war 
Redner u. so verstand er es das ganze philosophierende Paris zu 

154 Ebd., Vers 573-576, mit orthographischen Abweichungen. 
155 Vers 545-548; statt - des rhythmisch anstößigen - »Gott« im Original: »Gotte«. 
156 Vgl. LV 36 mit Anm. 234. Der Untertitel »un mystere« findet sich nicht in der 

genannten Werkausgabe. Kassner bezieht sich dabei wohl auf Charles Magnin (s. LV 38 mit 
Anm. 236), Titel und S. 507: »Il (Sc. Quinet) adopta donc la forme de nos anciens Mysteres«. 

157 Die Zitate stammen aus dem »Prologue«, p. 2: »la terre etait mauvaise, j'en vais demain 
creer une autre«, spricht »Le pere eternel« (p. I) zu den Engeln. - p. 3: »en figures eternelIes«. 

158 Bei diesen biographischen Angaben stützt sich Kassner wohl auf Robert Flint (LV 39) 
und Hippolyte Taine (LV 40); in Julian Schmidts Französischer Literaturgeschichte (LV 71 ) 
sind die entsprechenden Angaben ebenfalls zu finden. 

»Der ewige Jude in der Dichtung« 55 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


berauschen. Er schwamm in großen Gesichtspunkten und strandete 
nicht eher, als bis er seinen Hörern auch nur das letzte Restchen von 
Thatsachendrang genommen hatte. Es mussten so entschiedene Positivi­
sten wie H. Taine oder E. Renan kommen, um seinem Einfluß ein 
sicheres Ende zu bereiten. QUlnet war als Philosoph und Dichter auch 
nicht mehr als eine Summe. Er besaß nicht das Feuer Cousins, um den 
Hörer zu überrumpeln, dafür aber den nie gezügelten Hang, den Leser 
durch Symbole zu verblüffen. Was darüber und darunter lag, war 
anempfunden, ohne daß deshalb dem Menschen QUlnet eine gewisse 
Melancholie in der Stimmung oder der bei den Franzosen seit Montai­
gne geadelte Skeptizismus in der Auffassung sich versagten. -

»Ahasverus« ist ein Weltschöpfungsdrama in vier Tagen. 
Am ersten Tage spielt sich die Schöpfung ab, am zweiten das Leiden, 

am dritten der Tod, am vierten das jüngste Gericht. 159 

[ ... ] 

(S.45) Die Ahasvertragödie 

Auf die Gefahr hin einen Gemeinplatz zu sagen: zwischen Genius 
und der Zeit bestehen feste Beziehungen. Entweder bestätigt der Genius 
die Zeit oder er arbeitet ihr vor. Er bestätigt sie wie Homer das älteste 
Griechenland, Micel Angelo die Renaissance, Shakespeare das Elisabe­
thanische England, Goethe das Deutschland des 18.Jh., das lange Zeit 
im Rückstande, auf einmal Alles in sich aufnehmen will. Man verfolge 
die Zeitlinie u. ihre Schwingungen und wird sie mit denen der Lebens­
linie der representative men 160 correspondierend finden. 

Der Genius arbeitet der Zeit vor. Es sind sensiblere, weniger selbstbe­
wusste Geister. Sie ahnen und erlösen. Sie stehen an den Grenzen zweier 
Weltanschauungen wie Christus, wie Dante. 

159 Die Teile tragen die Überschriften: Premiere Journeel La creation (p. 7); Seconde 
Journeel La passion (p. 85); Troisieme Journeel La mort (p. 147); Quatrieme Journeel Le 
jugement dernier (p. 297); zwischen den Teilen jeweils »intermedes«; zudem ist das Ganze von 
Prolog und Epilog umschlossen . 

160 Anspielung auf Ralph Waldo Emersons einflußreiches Buch »Representative Men. 
Seven Lectures« (1850), Leipzig 1856; Complete Works. Autograph Edition, vol. IV, 1903. Zur 
Lektüre und Auseinandersetzung Kassners mit Emerson vgl. ))Briefe an Tetzel«, S. 30, 58, und 
den kleinen Essay aus dem Jahre 1903 (KSW II, S. 131-136). ))Representative Men« gehörte 
lebenslang zu den von Kassner gern und häufig zitierten Werken. 

56 Rudolf Kassner 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Daneben gibt es Menschen, die, ob wirklich bedeutend oder nicht, 
jeder Strömung geflissentlich aus dem Wege gehen. Zwischen diese und 
sein Ich keilt er eine meist dunkle Philosophie ein. Emerson nennt solche 
Geister »reiche Möglichkeiten«.161 Ich möchte mir diesen Ausdruck auf 
folgende Weise zurechtlegen: Es ist möglich, daß dieser oder jener 
Schriftsteller eine große Individualität ist. Er braucht es nicht zu sein. 
Wir können seine Person ignorieren und nur sein »reiches« Werk ins 
Auge ziehen. Die Kritik kann hier nur subjectiv verfahren, weil sie durch 
nichts corrigiert werden kann. 

[ ... ] 

(S.56) Doch wie sich auch die Dinge schieben, 
Dein Weltgeheimnis nennt Antonius 
Es ist ein ewig Wirken, Leiden, Lieben. 162 

Noch ist er nicht ganz davon überzeugt. Er gräbt rüstig in der Erde fort, 
er sieht vor sich die Ruhe und glaubt an Vergebung. Doch hinter ihm in 
der Welt tobt es weiter. Er sieht es nicht, doch dringt der Lärm an sein 
Ohr. Soll er über diesen Reflexen zum Träumer werden? Dazu ist 
Ahasver zu klug. Er wirft das Grabscheit weg und läuft in die Welt. 

Heller hängt seinem ersten Theile einen zweiten Theil an. Auf 
Ahasvers Schuld und Sühne folgen Ahasvers Irren und Wirren. Ahas­
vers Ziel und Vollendung schließt als dritter Theil das ganze Werk. 163 
Alterthum, Mittelalter, Neuzeit. Zunächst die Frage, wie bewältigt 
Heller den Stoff? Gerade in diesem Fall ist es lehrreich und nothwendig, 
allgemein zu werden. 

1G1 Emerson, aa. 0., Kapitel I: »Uses of Great Men«, S. 4 (= Autograph Edition IV, p. 7): 
»Certain men affect us as rich possibilities.« 

162 Nach einer erheblichen Lücke von 10 Seiten (S. 46-56 des Originals) setzt HS, offenbar 
innerhalb des Kapitels »Ahasvers Erdenwallen«, mit der Behandlung Seligmann Hellers ein 
(LV 52,53). Die zitierten Verse stammen aus »Die Wanderungen des Ahasver« (LV 52), und 
zwar aus dem 40. Gesang »Antonius' Tod und Ahasver's Ruhe«; sie sind Teil der an Ahasver 
gerichteten Rede des sterbenden Mönches Antonius. Im Original folgt nach »Dinge« das in 
HS ausgelassene »drängen,«. In der 2. Aufl., Leipzig 1868, findet sich das Zitat auf S. 162. -
Der folgende Absatz ist Paraphrase der Schlußverse dieses 40., die »Erste Wanderung« 
beschließenden Gesangs. 

163 Vgl. LV 53. Auf die »Erste Wanderung. Glaubenskampf. Ahasver's Schuld und Sühne« 
(1.-40. Gesang, entspricht LV 52) läßt Heller in der 2. Auflage folgen: »Zweite Wanderung. 
Weltgemählde. Ahasver's Irren und Wirren«; »Dritte Wanderung. Das Menschenthum. 
Ahasver's Ziel und Vollendung«. Jede dieser Wanderungen umfaßt 40 Gesänge, jeweils in 
Dantischen Terzinen abgefaßt. 

»Der ewige Jude in der Dichtung« 57 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Zeit von Christi Geburt bis zum Tode des abtrünnigenjulianus ist 
die Zeit langsamen Auflösens des Heidenthums 164 und stetiger Kraftzu­
nahme des Christenthums. Die beiden großen Strömungen fließen 
ineinander anziehend und abstoßend. Wie ein glänzendes Gestirn beim 
Anprall mit einem stärkeren Körper in tausend leuchtende Theile 
zerplatzt, die durch die Welt schwirren! Wir sehen ihnen mit Sehnsucht 
nach, bis sie kalt und grau irgendwo niederfallen und man sie über dem 
Neuen und Werdenden vergisst. Die Menschen individualisieren sich, 
verlieren aber ihre Taten. 165 Sie werden schöner, aber schwächer. Sie 
sind lyrischer d. h. ihre nackte Menschheit tritt hinter das Ideal, zu dem 
sie beten, zurück. Ich verstehe unter lyrisch Alles, was den Thatmen­
schen auf irgend eine Weise verbirgt. Zarte Geister ziehen sich von der 
Strömung zurück. Sie denken und dichten sich ein Ideal, das schöner ist 
als sie - Marcus Aurelius. Starke Geister erheben sich über die Strö­
mung. Mit wahnsinniger Lust greifen sie über ihr eigenes Maß. Was sie 
thun, ist größer als sie selbst. Wie von einem Feuerbrande umgeben, 
erscheinen sie in magische Athmosphäre gebannt. Der Brand verzehrt 
sie, ein letztes schönes Aufflackern, sie verschwinden und die Nachwelt 
(S. 57) stürmt über das Häufchen Asche, das übrig blieb, unwissend 
hinweg. Es sind das die Lyriker der That - also Nero's und Aggrippina's. 
Was sind uns gegen diese Menschen mit dem schwachen Körper, dem 
kranken Blut und der großen Seele jene positiven Geister, deren gewalti­
ges Handeln eine kurze Inschrift auf Stein verkündet! Ich meine, was 
sind sie einer reflectierenden Phantasie! Solon, Themistokles, Alexan­
der der Große! Diese Menschen gehören zu ihrer Inschrift, sind von ihr 
vollständig umschrieben. In einfacher, aber erschöpfender Größe trägt 
sie die Inschrift von Jahrhundert zu Jahrhundert. Nur die Volksphanta­
sie mit ihrer naiven Freude an der That flicht um sie Märchenkränze. Es 
gibt Märchen von Solon und Themistokles. Kann sich jemand ein 
solches von Nero, der ein goldenes Rom wieder aufbaute, denken? 
Solche Zeiten des Niederganges haben für jeden reflectierenden Geist 
eine seltsame Anziehungskraft. Sie äussern sich in Bildern. Die Wahrheit 

164 Hier und im vorangehenden, nicht abgeschriebenen Text hat sich Kassner neben 
Heller auch mit den in LV 54-57 genannten Werken Renans auseinandergesetzt und sie zum 

Vergleich herangezogen; vgl. S. 59, Z. 3 ff. 
165 Die Schreibung »Taten« (HS) geht wohl auf die Abschreiberin zurück, denn Kassner 

gebraucht demgegenüber stets die Form» Thaten«; s. auch hier Zeile 11, 20, 28. 

58 Rudolf Kassner 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verschwindet im Bilde, und dieses ändert die Farben, sooft es ein anders 
gearteter Geist ansieht. Heller gehört zu jenen Menschen, die über 
Bildern zu Dichtern werden. Nicht ohne Grund habe ich so oft Renan 
zum Vergleiche herangezogen, der feiner, skeptischer, darum auch 
weniger hingebend die Farben sieht. 

Was aber dann, wenn ein solcher Geist einer positiven Zeit, wie sie das 
Mittelalter trotz aller Ablenkungen war und die Neuzeit ist, entgegen 
tritt! Seine rein dichterische l66 Subjectivität löst sich vor diesen großen 
Pluszeichen der Weltgeschichte auf. Die Freude an der Thatsache, die 
mit stärkster Liebe und stärkstem Haß die Phantasie eines Conrad Fer­
dinand Mayer l67 und Heinrich v. Treitschke l68 erregte, fehlt ihm gänz­
lich. Es bleibt ihm die Gesinnung. Und diese ist liberal. Es ist aber nicht 
der philosophische, immerhin sehr skeptische Liberalismus des Franzo­
sen Renan [d], nicht der selbstbewusste, aristokratische des Engländers 
Makaulay, es ist österreichischer Liberalismus. Ein Liberalismus, der 
lange Zeit hindurch unterdrückt mit Sehnsucht und ein bischen Neid 
auf die Aufklärung des XVIII. Jh. blickt, ist es - Parteiliberalismus. Er 
äussert sich hier ebenso wie bei anderen österreichischen Dichtern in 
einer starken für (S. 58) den Künstler unbrauchbaren, für die Zeit aber 
sehr charakteristischen Freude an der Gesinnung. Darum empfinde ich 
nach dem ersten Theile eine so starke Abnahme des künstlerischen 
Wertes. 

(S.65) Die Wanderung durch Jahrhunderte 

Zwei historische Romane 

[ ... ] 

Ich spreche von zwei längst vergessenen Romanen, von Chr. Kuffners 
Ahasver, der ewigejude. Eine Wanderung durchjahrhunderte, und von 
Al. Dumas' pere Isaak Laquedem »Grand Roman de l'histoire de l'hu­

. manite«.169 Es sollen beide historische Romane sein. Kuffner setzt nach 

166 In HS: »dichtericher«. 
167 An keiner Stelle seines künftigen Werkes - vgl. nur die anonyme Anspielung in 

KSW VII, S. 184 - hat Kassner Conrad Ferdinand Meyer namentlich erwähnt. 
168 Zum großen Eindruck, den Heinrich von Treitschke als Lehrer an der Berliner 

Universität auf Kassner ausübte, vgl. KSW VII, S. 125-129; IX, S. 224-227. 
169 Vgl. LV 60 und 61. Der Untertitel zu LV 61 ist in der eingesehenen Ausgabe nicht 

vorgegeben. Kassners Quelle muß offen bleiben, solange die in LV genannte Dumas-Edition 
nicht eindeutig zu bestimmen ist; vgl. Douglas Munro, Alexandre Dumas Pere. A Bibliogra­
phy ofWorks published in French. 1825-1900, New York/London 1981, S. 250f. 

»Der ewige Jude in der Dichtung« 59 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kurzem Prolog bei Tiberius ein und führt die Handlung bis zur 
Entscheidungsschlacht zwischen Constantin und seinem Gegenkaiser 
Maxentius. Dumas leitet 350 Seiten lang ein und bleibt dann stecken. 
Und um es nur gleich zu sagen, beide Romane gehören zu den 
jämmerlichsten Erzeugnissen menschlicher Federgeschwindigkeit. An 
sich verdienen sie vergessen zu werden. Doch es giebt vielleicht Anlaß 
einige Worte über das Verhältnis eines Romanschreibers zur Geschichte 
und über die Ästhetik der Ahasverfigur zu sagen. 

Man tritt der Geschichte sittlich entgegen und muß die strenge 
Objectivität aufgeben wie Schiller, man tritt ihr stilistisch entgegen und 
kann durch Stil den Leser zu seiner peinlichen Objectivität zwingen wie 
Flaubert, man ist liberal wie Heller und verliert sich selbst oder - man ist 
neugierig und sentimental zugleich wie Kuffner oder fabelt und ver­
duzt 170 wie der alte Dumas. 

Die wenigen Worte, die ich noch zu sagen habe, sind eine nothwen­
dige Ergänzung zu dem, was ich anläßlich des Hellerschen Ahasver über 
Geschichte und Dichtung gesagt habe. 

Bis zu einem gewissen Grade ist für den naiven Leser die Geschichte 
der Römischen Blutkaiser d. h das, was uns die Quellen überliefern 
keine Geschichte mehr. Die Personen wachsen ins übermenschliche, 
jede Inschrift ist eine Tragödie, deren Handlung uns berauscht oder 
vernichtet. Wie Kinder über Märchen von Riesen und Elfen so träumen 
wir über der nüchternen Erzählung von diesen Schönheits- und (S. 66) 
Grausamkeitskolossen. Wir würden zu Dichtern dieser Größe werden, 
wenn wir selbst die Dimensionen unserer Phantasie ermessen könnten. 
Der reflectierende Biedermann jedoch zerlegt. Er bringt die großen 
Handlungen und gewaltigen Gesten auf das Maß seiner eigenen vegetie­
renden Persönlichkeit und sucht sich ein Prinzip oder ein Schicksal, das 
ihm genug thun soll. Das Prinzip ist natürlich moralisch. Der nächste 
und letzte Schritt ist die Personification des Prinzipes oder Schicksals. 
Dazu ist Ahasver groß und alt genug. 

[ ... ] 

170 »verduzt« ist hier entweder als Form des im Neuhochdeutschen höchst selten belegten 
Verbs >verdutzen< im Sinne von >verdutzt machen, verwirren< zu verstehen (Trübners 
Deutsches Wörterbuch, Bd. 7, 1956, S. 415) oder aber als das gebräuchliche Partizipialadjek­
tiv >verdutzt< = >verwirrt, verlegen< (s. Grimm, Deutsches Wörterbuch, 12. Bd., 1. Abt., 1956, 

Sp. 263f.). 

60 Rudolf Kassner 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(S.69) Ahasver - Schopenhauer. 

Robert Hamerlings »Ahasver in Rom«171 

Der Gedanke, der Hamerling leitete, war ein glücklicher. Er sagte 
sich, die Verzweiflung Ahasvers allein reiche für ein Epos nicht aus, 
ferner sei der Jude Ahasver nicht geeignet die in der Legende im kleinen 
gespielte Rolle eines Widersachers in der Weltgeschichte als negierendes 
Prinzip fortzuführen. Er nimmt also bewußt oder unbewußt Stellung 
gegen Mosen 172 und erweitert die Figur. Sein Ahasver ist Kain der den 
Tod in die Welt brachte und dafür selbst nicht sterben darf. Als Feind der 
Gottheit ist er verurtheilt es ewig zu sein. Er ist der Vertreter der ewigen 
Verneinung der Materie gegen das Ideale. Der Schuster von Jerusalem 
ist nur eine Einzelerscheinung in diesem Ewigen. In jedem Menschen, in 
jedem Zeitalter steckt eine solche Ahasvernatur. Jeder Mensch trägt in 
sich das unbewusste Streben nach Vernichtung. Indem der Mensch sich 
positiv irgend einer Sache hingibt, also lebt, gibt er etwas von sich ab. 
Das ganze Leben des Menschen besteht ja in nichts anderem, als in 
einem mehr oder minder heftigen Hinübersträmen zu einem stärkeren 
Etwas. Subjectiv genommen ist dieses Etwas die Sache, der man sich 
opfert. Die Wissenschaft für den Gelehrten, das Vaterland für den 
Krieger, das Weib für den Lüstling. Objectiv ist es das All, das an 
unseren Leidenschaften uns an sich zieht. Der Mensch handelt natürlich 
unbewusst. 

Hamerlings Ahasver ist die philosophische, daher bewusste Abstrac­
tion dieses Vernichtungsstrebens. 

171 Vgl. LV 62. 
172 Vgl. LV 34. In der Anmerkung am Schluß des »Ahasver«, S. 184, schreibt Mosen, in 

diesem Epos stelle sich in Ahasver »die in irdischem Dasein befangene Menschennatur, 
gleichsam der in einem Einzelwesen verleiblichte Geist der Weltgeschichte, [ ... ] dem Gotte 
des Christenthums schroff gegenüber«. Dagegen hebt Hamerling im ))Epilog« (s. LV 62, 
3. Aufl., S. 256 f.) hervor - und darauf bezieht sich Kassner z. T. wörtlich- : ))Als epischer Held 
kann also Ahasver nur der ewige Mensch, die sinnbildliche unsterbliche Menschheit sein. 
Darum versuchte mein Gedicht eine kühne Neuerung und identifizierte ihn mit ... Kain, der 
zum Dank und zur Strafe dafür, daß er den Tod in die Welt gebracht, von diesem verschont 
wird. Ist Ahasver der ewige Mensch, nicht bloß der Jude von Jerusalem, so erhält auch sein 
Trotz gegen den Messias sogleich eine tiefere Bedeutung. Es ist der Trotz des in allem Wechsel 
Beharrenden gegen das Wechselnde, Vorübergehende, Zeitlich-giltige, des Wesens gegen die 
Form.« - Zu Ahasver = Kain im Epos s. ebd., S. 244 ff. 

»Der ewige Jude in der Dichtung« 61 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es ist eine laute Antwort auf Schopenhauers Willen zum Leben. 173 

Der Gegensatz zwischen diesen beiden Prinzipien ist nur scheinbar. 
Er liegt in Schopenhauers nicht innerlich empfunden(em), aber nach 
aussen hin gleichsam als Motto für seine gesammelten Schriften darge­
legten Pessimismus. 

Ahasver weilt nicht immer unter den Menschen, sondern tritt erst 
dann wieder in die Scene wenn es recht stürmisch zu geht. Dann legt er 
seine Hand an's Zeitenrad und hilft mit. 174 Ahasver ist das Beschleuni­
gende der Geschichte, er ist (S. 70) aber auch »das im Wechsel Behar­
rende«.175 Diesen scheinbaren Widerspruch löst Hamerling durch die 
Handlung, die er uns vorführt. 

Ahasver tritt Nero entgegen. 
Dieses Motiv ist uns bei Kuffner begegnet,176 aber auch auf einem 

interessanten Holzschnitte in Hellers »Briefe des ewigen Juden über die 
merkwürdigen Begebenheiten seiner Zeit«l77 1796.* Ahasver in Hamlet-

* Formell von Montesqu(i)eus Lettres Persanes beeinflußt, gibt uns 
das Buch eine historische Übersicht der Zeit von Christi Kreuzigung bis 
zu Karl XII. Es erschien im Verlage Germanien. Ahasver urtheilt über 
die Geschichte wie Lessing's Nathan geurtheilt haben würde. Etwas 
Ähnliches erschien in Schubarts Deutscher Chronik. 178 

173 Mit Bezug auf Schopenhauers Hauptwerk »Die Welt als Wille und Vorstellung«. Auf 
diese Verbindung weist Hamerling selbst ausdrücklich im genannten »Epilog« (S. 272) hin, aus 
dem Kassner im weiteren schöpft. 

174 Ebd., S. 247: »Ans Rad der Zeit rühr' ich mit starker Hand,! Nicht hemmend, nein, 
beschleunigend [ ... ]«; von Hamerling im »Epilog«, S. 258, wiederholt. 

175 »Epilog«, S. 257; vgl. oben Anm. 172. 
176 Vgl. LV 60. 
177 Wilhelm Friedrich Heller, Briefe des ewigen Juden über die me~kwürdigsten Begeben­

heiten seiner Zeit. Gemeint ist, das zeigt die Verlagsangabe in der Fußnote, die 2. Auflage: 
Offenbach, Verlag Germanien 1796. Sie war uns nicht zugänglich. Aber schon die erste 
Auflage, 0.0.: Utopia 1791, enthält als Frontispiz des 1. Bandes (»Erster Theil«) den von 
Kassner anschaulich beschriebenen Holzschnitt. Später ließ Heller noch einen »Dritten 
Band« nachfolgen als »Neue Briefe des Ewigenjuden über die merkwürdigsten Begebenhei­
ten seiner Zeit«, o. 0 .: Germanien 1801. Die drei Bände sind in der Thurn und Taxis'schen 
Hofbibliothek zu Regensburg vorhanden (B. L. 503-505). 

178 Welches der zahlreichen politisch-historischen Prosastücke in Schubarts »Deutscher 
Chronik« Kassner vor Augen hat, läßt sich nicht näher bestimmen. Möglicherweise bezieht er 
sich auf die allgemeinen Charakteristiken, die Hauff in der Einleitung zu seiner Schubart­
Ausgabe (LV 14), S. 9, 12, 18f., von dessen Chronik gibt, die »Stellen« enthalte, »welche die 
Ausartungen der Staatsumwälzungen bedauern und über Freiheit und Fortschritt sich auf eine 

62 Rudolf Kassner 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


pose nur etwas kälter und ironischer, hält lächelnd den Schädel Neros in 
der Hand. Er hatte ihn aus dem halbzerstörten Sockel eines Grabdenk­
mal(s) herausgenommen. 

Hamerlings N ero ist der Mensch mit dem gesteigerten Lebensdrange 
»der Superfoetation des Willens«.179 Er ist die bewusste Abstraction des 
Schopenhauer'schen Willens zum Leben. Er nennt sich Dyonisos­
Appolo,180 ist somit das Idealbild von Nietzsches Übermenschen. 181 Die 
Leidenschaft des Dyonisos und die Schönheit Appolo's. Ahasver über­
windet Nero, indem er in ihm langsam den Willen zur Vernichtung 
entstehen lässt. Nero sieht in Ahasver den einzigen Ebenbürtigen. Das 
Feuer, das er in die Häuser Roms wirft, verschont ihn. N eros geistige 
Unzerstörbarkeit soll Ahasver's körperlicher die Waage halten. 182 Das 
Leben hat Nero genossen, der Himmel kann ihm nicht mehr geben. 
Ahasver zeigt ihm den Tod, er erweckt die Schatten der von Nero 
Ermordeten. Da sinkt Nero zu Boden ... 183 

Und als er vor seinen Feinden fliehen muss, geleitet ihn Ahasver in die 
Katakomben. Hier, wo er Todfeinde zu finden glaubte, trifft er die 
erhaltende Liebe. Und dieses Bewusstsein, dass etwas stärker ist als er 
selbst, vernichtet ihn gänzlich. 184 

Hamerling war der berufene Schilderer der Ahasverfigur. Ich will 
mich deutlicher ausdrücken. 

Man hat über Hamerling viel geschrieben. Er hat glühende Verehrer 
und strenge Tadler. (S. 71) Die einen sahen in ihm einen Griechen mit 
Dantes mitleidiger Seele, Prokesch-Osten bezeichnet seinen Ahasver in 

Weise aussprechen, wie sie sich für einen deutschen Patrioten und einen Geschichtskenner 
geziemt« (ebd. , S. 18). 

179 Hamerling, »Epilog«, S. 257, 260f., wo Hamerling vom »unendlichen Lebensdrang« 
Neros spricht. Von der »Superfötation des Willens« ist ebd., S. 272, die Rede, die eben »an die 
Grundsätze einer Philosophie zu gemahnen scheine, die den Willen als oberstes Prinzip der 
Individualität und alles Seins überhaupt« erfasse, womit natürlich Schopenhauer gemeint ist. 

180 Vor allem im 2. Gesang, »Das Bacchanal«, S. 51, 53, 61, u. ö. 
181 S. oben Anm. 120. 
182 Vgl. insgesamt den 4. Gesang, »Der Brand«, bes. S. 128, 156ff. (Brandfackeln, selbst 

davon verschont), S. 164: » [ ••• ] ob meine geist'ge Unzerstörbarkeit/ nicht deiner leiblichen 
die Wage hält!« (Ob die in HS gebotene Schreibung »Waage« Kassners Orthographie korrekt 
wiedergibt, ist fraglich, da er sonst stets »Wage« setzt.) 

183 Vgl. den 5. Gesang, »Das goldene Haus«, bes. S. 209ff., 212 f. 
184 Mit Bezug auf den 6. Gesang, »Ahasver«, bes. S. 234ff., 239 ff. 

»Der ewige Jude in der Dichtung« 63 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rom direct (als) die moderne göttliche Komödie. 185 Seine Seele habe 
nach Schönheit gesucht und sei über den wirklichen Leiden und 
Häßlichkeiten zerbrochen. Seine Gegner l86 beschuldigten ihn einer 
ganz gewöhnlichen, nur unter classischen Falten verborgen gehaltenen 
Sentimentalität. Viele feiern in ihm sogar einen nationalen Dichter. Ich 
muss sagen, den melancholischen und doch sarkastischen, den sehn­
suchtsvollen und doch philosophisch bestimmten, den schönheitsdursti­
gen und doch eng in sich verschlossenen, den sich ganz hingebenden 
und oft so harten Hamerling haben sie nie recht verstanden. 

Er war kein Grieche, ihm fehlte die Befriedigung. Auch er war wie der 
Sappho Dichter Grillparzer ein »Rauntzer«.187 Er war kein Dante -
dazu fehlte ihm die nationale Kraft und das Zeitbewußtsein. 

Hamerling war ein philosophischer Romantiker, die beiden Theile 
dieses Begriffes beeinflussen sich gegenseitig. Die Philosophie bewahrt 
ihn vor einem naiven Suchen nach der blauen Blume. 188 Die Romantik 
nimmt seiner Philosophie unvermeidliche Begriffshärten. Seine Roman­
tik verpflichtet ihn zu nichts und band ihn nirgends fest. Sie hindert ihn 
nicht mit einem raffinierten Helldunkel klassischen Boden zu übergie­
ssen. Oft scheint er in seiner Anschauung der Antike ein Abkömmling 
der Schlegel. Oft überrascht er, der conservative Österreicher, durch 
sehr moderne Anschauungen von der Antike, was wohl auf Schopen­
hauer zurückgeht. Man hat ihn oft und mit Recht mit Makart vergli­
chen. Makart verstand es meisterhaft sich durch seine Farben zu nichts 
zu verpflichten. Er hat die Farbe des Nackten oft genug auf die 
Leinwand gebracht, hat aber das Nackte nie malen können. Man bleibt 

185 Hamerlings Erinnerungen. Neue Mitteilungen über den Dichter, nebst ungedruckten 
Briefen von demselben und von Berühmten seiner Zeitgenossen. Von Dr. Anton Schlossar, in: 
Deutsche Revue, 20.Jg., 2. Bd., April:Juni 1895, S. 343-359, darin S. 346 ein Briefvon Anton 
GrafProkesch-Osten, 14.5.1867, über die Lektüre der 2. Auflage von Hamerlings Epos: »[ ... ] 
Es ist eine gewaltige Arbeit, eine Dantische Schöpfung in Dantischer Sprache [ ... ]«. 

186 Vgl. Hamerlings Auseinandersetzung mit seinen Kritikern im »Epilog«, S. 270f. 
187 Diese Charakterisierung Grillparzers behält Kassner bis ins hohe Alter bei, 

vgl. KSW IX, S. 344; X, S. 222. Zum österreichischen Wort »Raun(t)zen« s. KSW X , S. 364, 
937. 

188 Anspielung auf die »Blaue Blume« als Losungswort der Romantik, die in Novalis' 
»Heinrich von Ofterdingen« die Sehnsucht des Minnesängers erfüllt. Vgl. auch Jacob 
Grimm, Deutsche Mythologie, 4. Aufl. (Photomech. Nachdruck 1968), S. 1005. - In HS 

notiert Isa von WuHren zur Stelle: »Dieser Satz ist mit Bleistift unterstrichen und am Rand 
steht in Bleistiftschrift folgende Frage:!! Und Novalis, der doch auch Philosoph war?« 

64 Rudolf Kassner 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vor seinen matt glänzenden Fleischfarben gerade so kalt wie vor seinen 
Teppichen und Gobelins d. h. die menschlichen Körper waren ihm eben 
nicht mehr als ein Teppich. 189 

Wem ist es nun nicht aufgefallen, daß uns nach der Lecture von 
»Aggrippinas Schiff«190 nichts in unserer Vorstellung zurückbleibt als ein 
durch Suggestion hervorgerufenes blendendes Farbendurcheinander. 
Für Hamerling ist (S. 72) Lessings Laokoon, auf den er sich doch in 
seinem »Epilog an die Kritiker« beruft,191 leider vergeblich geschrieben 
worden. Ihm fehlt die Gabe die Dinge unmittelbar anzusehen, aus 
ihrem biossen Vorhandensein Poesie zu schlagen, er gelangt nur auf 
Umwegen zu einer sinnlichen Aufnahme, er schildert kein Feuer, 
sondern ein Feuerwerk. Er schildert nicht das Weib, sondern er bringt 
uns die Reize eines Weibes durch die Kleider und den Schmuck, mit 
denen er sie verbirgt, bei. 

Darum sage ich war Hamerling für philosophisch-romantische, zu 
nichts verpflichtende Gestalten wie Ahasver der berufene Schilderer. 
[ ... ] 

(S. 90) Nachdem wir diese Umwege zu einem Ahasverstil zu gelangen 
gesehen haben, können wir uns fragen, ob man denn überhaupt von 
einem Ahasverstil reden kann und darf? Faust hat seinen Stil durch das, 
was in ihm so großartig national ist und durch Goethe. Goethe hat nach 
aussen und innen ihn für immer stilistisch überwunden. Man beobachte 
nur einmal, wie sich alle Faustdichter nach Goethe vom großen Lenau 
bis herab zum kleinen, declamierenden Stolte 192 für ihr Unternehmen 
beim Geiste Goethes gleichsam entschuldigen. Bei Ahasver im Volksbu­
che, Volksliede, in der Volkssage können wir wohl von einem Stil reden. 

189 Vgl. earl Landsteiner, Hans Makart und Robert Hamerling, Wien 1873; Richard 
Muther, Geschichte der Malerei im XIX. Jahrhundert, l. Bd. , 1893 (s. oben Anm. 140), 
S. 423-430, auf welche Passage sich Kassner offenbar bezieht. Muther nämlich schreibt, daß 
Makart, »der gepriesene Fleischmaler«, »eigentlich nie (Fleisch) habe malen können«; seinen 
»Gestalten fehlt der frische Blumenduft des Lebens« (S. 424). Auch auf Makarts »Teppiche 
und Gobelins« geht Muther wertend ein (S. 423). Ein Vergleich mit dem »an Farbenrausch 
ihm verwandten Robert Hamerling« folgt ebd., S. 424. 

190 Gemeint ist am Beginn des 3. Gesangs des Hamerlingschen Epos', der den Titel 
»Agrippina« trägt, die ausführliche Beschreibung des »zaubergleichen« Schiffs der Agrippina. 

191 Hamerling, »Epilog«, S. 73; mit Bezug auf Lessings Abhandlung »Laokoon, oder über 
die Grenzen der Malerei und Poesie« (1766). 

192 Vgl. LV 87 . 

»Der ewige Jude in der Dichtung« 65 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stil liegt in der Tradition und das Volk ist einmal traditionell. Goethe 
hatte die Ansätze zu einem ewigen Juden gegeben, weil er in einer Zeit, 
wo noch Volksbücher auf dem Markte zu haben waren, sie wirklich las 
und verstand. 

Was macht Goethe nicht alles aus dem einfachen Satze im Volksbu­
che »das ihme dem Herrn Christo, welchen er für ein Ketzer und 
Verführer gehalten/ weil er anders nichts gewusst/ auch vor den hohen 
Priestern und (S. 91) Schriftgelehrten/ denen er zugethan gewesen/ 
anders nit gelernet gehabt/ gram gewesen«!l93 Diese Zeilen haben für 
seinen ewigen Juden dieselbe Kraft wie die Worte im Faustbuch »er 
nahm Adlers Flügel an sich, wollte alle Gründ am Himmel und Erden 
erforschen«194 für seinen Faust. Für die meisten anderen Dichter war 
Ahasver eben nur eine seltsame Form, in die sie eigene oder fremde 
Ideen stopften. Diese seltene, durch große Schicksale geadelte Form 
sollte ihrer Philosophie ein gesteigertes Leben geben. Ein Adelsbrief für 
bürgerliche Gedanken! 

Es ist aber auch ein(e) einfache Unmöglichkeit diese Figur durch eine 
lange Dichtung hindurch in Athem zu halten. Am besten gehen noch die 
Dichter, die ihn als Episodenfigur behandeln. - Achim von Arnim, 
Shelley Hamerling! Er ist auf ein Schicksal reduziert. Auch Stolte in 
seiner vierbändigen Faustdichtung von monumentaler Langweile und 
Geistesarmuth lässt Ahasver als Episodenfigur erscheinen. 194 Die Gei­
stesfreiheit, zu der Faust sich und seine Mitmenschen emporgerungen 
hat, erlöst ihn. Oder Eduard Griesebach in seinem »Neuen Tannhäu-

193 Das Zitat aus dem ersten Ahasver-Volksbuch von 1602 hat Kassner vermutlich der 
Arbeit von Neubaur (LV 1, S. 66f.) entnommen, der die Worte im originalen Lautstand 
wiedergibt: »Kurtze Beschreibung und Erzehlung von einem Juden mit Namen Ahsverus«, 
Leiden 1602. Bei Kassner mit kleinen orthographischen Abweichungen; zudem hat Kassner I 
HS nach »das« die Worte »er namlich zur zeit Christi zu Jerusalem wonhafftigl auch« 
ausgelassen. Vgl. Die deutschen Volksbücher. Gesammelt und in ihrer ursprünglichen 
Echtheit wiederhergestellt von Karl Simrock, 6. Bd., Basel 0.]., S. 417-451, das Zitat auf 
S. 425 in modernisierter Orthographie und mit der Änderung »von« statt »vor« in Zeile 7. 

194 Das älteste Faust-Buch von 1587, hg. von Wilhelm Scherer, in: Deutsche Drucke älterer 
Zeit in Nachbildungen, Berlin 1884; die Einführung zu dieser Faksimile-Ausgabe ist abge­
druckt im 2. Band von Scherers »Kleinen Schriften« (LV 22, S. 42-50), wo die hier zitierten 
Zeilen ebenfalls wiedergegeben sind. V gl. auch: Das Volksbuch vom Doctor Faust nach der 
ersten Ausgabe, 1587, in: Neudrucke deutscher Literaturwerke des XVI. und XVII.Jahrhun­
derts, 2. Aufl., hg. von Robert Petsch, Halle 1911, S. 13f. - Scherer bezeichnet in seiner 
Einführung (S. 50) den angeführten Satz als »Keim« für die Faust-Gestalt Goethes. 

66 Rudolf Kassner 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ser«, wo in nächtlicher Stunde Ahasver den trunkenen Faust als seinen 
Freund begrüßt »Du bist der größte ja von Christi Feinden«.195 Dieses 
Geisterhafte, Momentane, wie ein erbarmungsloses Schicksal sich Auf­
thuende, mit kaltem Wissen Niederschmetternde, sich nie an etwas 
Bindende, wie ein versteinertes Chaos Hinstarrende liebt man an 
Ahasver. Damit gewinnt nur die Figur, nicht aber mit den sentimentalen 
Versuchen ihn durch irgend etwas gesühnt werden zu lassen. Damit hat 
der Dichter nur einer eigenen moralischen Caprice gedient. Und wenn 
Gervinus den Ahasverstoff den Dichtern empfiehlt,196 so führte er nur 
jener Epigonenzeit das Wort, die sich sogerne in Ideen verlor. Ahasver ist 
nichts anderes als die Symbolisierung eines (S. 92) menschlichen Urge­
fühls, das negativ auftritt. Es ist ein lauter Lebensschrei, eine Empfin­
dung, die immer den Todesgedanken vorangeht. 10 vuol' esser' immor­
tale l97 - wer anders ruft so aus als den schon oft Todesfurcht bleich 
gefärbt hat! Jedes menschliche Urgefühl hat Recht auf poetische Wie­
dergeburt. Und jene Dichtung- wird mir die entscheidende sein, in der 
die Natur im starken Bewußtsein ihres ewigen Seins den düsteren 
Todrufer zu Tode jauchzen, ihn erlösen wird. 

[ ... ] 

195 »Der neue Tanhäuser«. Von Eduard Grisebach (LV 88), zitiert nach der Quart­
Ausgabe (14. Tsd. Editio ne varietur), Stuttgart/Berlin 1922, No. LIX (Faust in Auerbachs 
Keller), S. 156: »Du aber, Doctor, zählst zu meinen Freunden:/ du bist der größte ja von 
Christi Feinden.« 

196 Georg Gottfried Gervinus, Geschichte der Deutschen Dichtung. V Bd., 5. AuO., 
Leipzig 1874, S. 131; zuvor schon erwähnt im IV Band, S. 595, bei der Behandlung von 
Goethes Fragment. Gervinus selbst hatte zeitweilig beabsichtigt, den Stoff in einer Dichtung 
episch-didaktisch auszugestalten, vgl. Georg Gottfried Gervinus Leben. Von ihm selbst. 1860, 
Leipzig 1893, S. 276f. Möglicherweise hat Kassner den HinweisJulian Schmidts Literaturge­
schichte (LV 71, 2. Bd. , S. 423) entnommen, dessen Formulierung: »ein Stoff, den auch 
Gervinus den deutschen Dichtern empfohlen hat« der von Kassner gebrauchten nahekommt. 

197 Nicht als Zitat ermittelt. Das fehlerhafte Italienisch (es müßte heißen: »10 voglio ... «, 
oder der Satz hätte mit dem Artikel zu beginnen und lautete dann statt »Ich will unsterblich 
sein«: »Das Ich will unsterblich sein«) legt die Vermutung nahe, daß Kassner allenfalls vage 
aus dem Gedächtnis zitiert. Als Quelle wäre möglicherweise an d'Annunzio zu denken 
(liebenswürdiger Hinweis von Prof. Dr. Wido Hempel, Tübingen). Freilich ist eine italienische 
d'Annunzio-Lektüre Kassners erst seit Mai 1897 belegt (vgl. Briefe an Tetzel, S.33). 

»Der ewige Jude in der Dichtung« 67 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(S. 101) Literaturverzeichnis 198 

1. Dr. L. Neubaur, Die Sage vom ewigen Juden 11., vermehrte Aus-
gabe 1893 199 

2. Graesze: Die Sage vom E.Juden 1844 200 

3. Ferd. Bässler, Über die Sage vom E.Juden 201 

4. Ferd. Helbig, Die Sage vom E.Juden, ihre poetische Wandlung und 
Fortbildung. Sammlung gemeinverständlicher wissenschaftlicher 
Vorträge, ed. Virchow u. Holzmann 1874 202 

5. Charles Schoebel: La legende du J. E. 1877 203 

6. Gaston Paris »Le Juif Errant« 1880 204 

198 Die exakten Angaben der hier vorgelegten verifizierten Bibliographie sind Ernst Zinn 
(1910-1990) zu verdanken , der sie bereits 1984 erarbeitet und handschriftlich niedergelegt 
hatte. Sein nur an wenigen Stellen redigiertes und erweitertes Manuskript bietet die Grundla­
ge der folgenden bio- und bibliographischen Daten als Ergänzung und notwendige Korrektur 
zu Kassners Literaturverzeichnis. - Der Sprung in der fortlaufenden Zählung von Nr. 40 auf 
Nr. 50 findet sich ebenso in HS wie die Doppelzählung von Nr. 82-84 im Anschluß an Nr. 88 

oder die ohne zugewiesenes Werk gebliebene Nr. 77. Insgesamt umfaßt das Verzeichnis also 
81 Titel. 

199 Neubaur, Leonhard (6.11. 1847- 1917): a) Die Sage vom ewigenjuden. Untersucht von 
Dr. L. Neubaur. Leipzig 1884. - b) Die Sage vom ewigen Juden. Untersucht von Dr. L. Neu­
baur. Zweite, durch neue Mitteilungen vermehrte Ausgabe. Leipzig 1893. (Angehängt, mit 
eignern Titelblatt und gesonderter Paginierung:) Neue Mitteilungen über die Sage vom ewigen 
Juden. Von Dr. L. Neubaur. Leipzig 1893. 

200 Graeße, bzw. Gräße oder Grässe, Johann Georg Theodor (31. 1. 1814--27.8. 1885): a) 
Die Sage vom Ewigen Juden, historisch entwickelt, mit verwandten Mythen verglichen und 
kritisch beleuchtet von Dr.J. G. Th. Gräße. Dresden und Leipzig 1844. - b) Der Tannhäuser 
und Ewige Jude. Zwei deutsche Sagen in ihrer Entstehung und Entwicklung historisch, 
mythologisch und bibliographisch verfolgt und erklärt von Dr.J. G. Th. Gräße. Zweite vielfach 
verbesserte Auflage. Dresden 1861. (Die Schreibung des Namens »Graesze« schon bei 
Neubaur, s. o. Nr. 1, a und b, S. 103, Nr. 6.) 

201 Bäßler, Ferdinand (Zeitz 26.1. 1816 - Pforta 3.2.1879): Über die Sage vom ewigen 
Juden. Von Ferdinand Bäßler, Geistl. Inspektor und Professor an der Königl. Landesschule zu 
Pforte. Berlin 1870 (= Sammlung wissenschaftlicher Vorträge, Heft 5). 

202 Helbig, Friedrich Ge na 1.12.1832 - ebd. 8.8.1896): Die Sage vom »Ewigen Juden«, 
ihre poetische Wandlung und Fortbildung. Von Friedrich Helbig in Arnstadt. Berlin 1874 

(= Sammlung gemeinverständlicher wissenschaftlicher Vorträge, hg. von Rud. Virchow und 
Fr. v. Holtzendorff. IX. Serie, Heft 196). (Den irrigen Vornamen »Ferdinand« übernahm 
Kassner wohl aus Neubaur, s.o. Nr. 1, a und b, S. 104, Anm. 15, falls es sich nicht um bloße 
Dittographie des vorangehenden Vornamens in Nr. 3 handelt.) 

203 Schoebel, Charles (Karl; Ludwigslust 1813 - Paris 1888): La legende duJ uif-errant, par 
Charles Schoebel. Paris 1877. 

204 Paris, Gaston (Avenay 9.8. 1839 - Cannes 5.3. 1903): Gaston Paris, Le Juif Errant. 
In: Encyclopedie des Sciences Religieuses, publiee sous la direction de F Lichtenberger, 

68 Rudolf Kassner 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Moncure Daniel Conway »The Wandering Jew« 1881 205 

8. J. Görres: Die teutschen Volksbücher 206 

9. Goethe, Hempels Ausgabe 207 

10. Hoffmann, Viertel Jahrschrift IV 208 

11. Düntzer: Zsch. f. deutsch Ph. 25 209 

12. R. M. Meyer: Goethe 1893 210 

13. L. Geiger: Goethe u. das Judenthum. 21 I 

14. Schubart: ges. Schriften, Ph. Reclam. 212 

Tome VII, Paris 1880, p. 498-514; auch als Buch erschienen: Paris 1880. - l<erner: Gaston 
Paris, L'Ebreo errante in Italia (par M. S. Morpurgo). Florence 1890: Extrait du Journal des 
Savants, Septembre 1891, Annee 1891, p. 541-556. - Beide Studien postum aufgenommen in: 
Legendes du moyen-äge par Gaston Paris, Paris 1903, p. 147-186 (LeJuif Errant, Premiere 
Etude, 1880) und p. 187-221 (LeJuif Errant, Seconde Etude, 1891). 

205 Conway, Moneure Daniel (Virginia/USA 17.3.1832 - New York 15.11. 1907): The 
WanderingJew by Moneure Daniel Conway, author of »Demonology and devil-Iove«. London 
1881. 

206 Görres, Joseph (Koblenz 25. 1. 1776 - München 29. 1. 1848): Die teutschen Volksbü­
cher. Nähere Würdigung der schönen Historien-, Wetter- und Arzneybüchlein, welche theils 
innerer Werth , theils Zufall, Jahrhunderte hindurch bis auf unsere Zeit erhalten hat. Von 
]. Görres, Heidelberg 1807; Nr. 33, S. 200-203: »Der immer in der Welt wandernde Jude«. 

207 Goethe: Goethe's Werke. Nach den vorzüglichsten Quellen revidierte Ausgabe. Bd. 1-
36. Berlin: Gustav Hempel. (Erschienen 1868-1879, hg. von Friedrich Strehlke, Gustav von 
Loeper u. a.; zu ihrer Zeit die vollständigste und bestfundierte Gesamtausgabe.) Darin Bd. 3, 
S. 181-189: Der ewige Jude; vgl. auch oben Anm. 23. 

208 Hoffmann, Paul (Linderode 28.2. 1866 - ?): Untersuchungen über Goethes Ewigen 
Juden. Von Paul Hoffmann, Jena. In: Vierteljahrschrift für Litteraturgeschichte, hg. von 
Bernhard Seuffert, 4. Bd., 1891, S. 116-152. 

209 Düntzer, Heinrich (Köln 12.7.1813 - ebd. 16.12.1901): H. Düntzer, Über Goethes 
Bruchstücke des Gedichtes »Der Ewigejude«. In: Zeitschrift für Deutsche Philologie. 25. Bd. , 
Halle a. S. 1893, S. 289-303. - Kassner dürfte dem Aufsatz kaum etwas entnommen haben 
und zitiert ihn wohl nur als jüngst erschienene Spezialuntersuchung. 

210 Meyer, Richard Moritz (Berlin 5.7.1860 - ebd. 8.10.1914): Richard M. Meyer, 
Goethe. Berlin 1895 = Geisteshelden. (Führende Geister.) Eine Sammlung von Biographien. 
Hg. von Anton Bettelheim, 13.-15. Bd., Berlin 1895. Darin über Goethes Fragment vom 
Ewigenjuden S. 108,296,310,341,349,467. 

2 11 Geiger, Ludwig (Breslau 5.6. 1848 - Berlin 9.2. 1919): Vorträge und Versuche. Beiträge 
zur Litteratur-Geschichte von Ludwig Geiger. Dresden 1890. Darin: XVI. Goethe und die 
Juden, S. 215-280; zuerst gedruckt in: Zeitschrift für die Geschichte der Juden in Deutschland, 
Bd. I, 1886, S. 321-365, nebst mannigfachen Nachträgen in Bd. II und III. 

212 Schubart, Christian Friedrich Daniel (Obersontheim 24.3. 1739 - Stuttgart 
10. 10. 1791 ): Chr. Fr. D. Schubart's Gedichte. Historisch-kritische Ausgabe von Gustav Hauff. 
Mit Schubart's Bildniß. Leipzig 0.]. (1884): Reclams Universal-Bibliothek Nr. 1821-1824. -
Chr. Fr. D. Schubart's vermischte Schriften. Erster Theil. Hg. von Ludwig Schubart, Sohn. 
Zürich 1812. Zweiter Theil, Zürich 1812. 

»Der ewige Jude in der Dichtung« 69 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


15. D. F. Strauß, Schubarts Leben und seine Briefe. 1849 213 

16. G. Hauff, Schubart in seinen Briefen 1885 214 

17. Ludwig Schubart: Schubarts Charakter 1 798 215 

18. Aug. Wilhelm Schlegels gesammelte Schriften 216 

19. Wilh. Smets' kleinere epische Dichtungen 1835 217 

20. Engel: Zusammenstellungen über die Faustliteratur 1885 218 

2l. Lud. Achim v. Arnim: Halle u. J erusalem Heidelberg 1810 219 

22. W Scherer »kleine Schriften« 11.220 

21 3 Strauß, David Friedrich (Ludwigsburg 27.1. 1808 - ebd. 8.2.1874): Christian Friedrich 
Daniel Schubart's Leben in seinen Briefen. Gesammelt, bearbeitet und herausgegeben von 
David Friedrich Strauß. 2 Bände. Berlin 1849. 

214 Hauff, Gustav (Auenstein b. Marbach a.N. 23.4.1821 - Beimbach b. Gerabronn 
10. 11. 1890): Christian Friedrich Daniel Schubart in seinem Leben und seinen Werken von 
Gustav Hauff. Stuttgart 1885. 

215 Schubart, Ludwig (Geis1ingen b. Ulm 17.2. 1765 - Stuttgart 27. 12. 1811): Schubart's 
Karakter von seinem Sohne Ludwig Schubart. Erlangen 1798. (Anschließend an die Selbst­
biographie des Dichters: Schubart's Leben und Gesinnungen. Von ihm selbst, im Kerker 
aufgesetzt. Erster Theil. Stuttgart 1791 . Zweiter Theil. Hg. von seinem Sohne Ludwig 
Schubart. Stuttgart 1793.) Alle drei Teile später in: C. F. D. Schubart's, des Patrioten, 
gesammelte Schriften und Schicksale, Bd. 1-5, Stuttgart 1839, Erster und Zweiter Band; dort 
Bd. II, S. 121-244: Schubart's Karakter von seinem Sohne Ludwig Schubart, 1798. (Oder 
dritter und letzter Teil von »Leben und Gesinnungen«.) 

216 Schlegel, August Wilhelm (Hannover 8.9.1767 - Bonn 12.5.1845): August Wilhelm 
von Schlegel's sämtliche Werke. Hg. von Eduard Böcking. Erster Band. Leipzig 1846 
(= August Wilhelm von Schlegel's Poetische Werke, hg. von Eduard Böcking. 3. sehr 
verm. Ausgabe. Erster Theil. 1.-3. Buch. Leipzig 1846), S. 223-228: Die Warnung. Romanze 
(»Es tritt ein Wandersmann herfür ... «), (1801). 

217 Smets, Wilhelm (Reval 15.9. 1796 - Aachen 14.8. 1848): Kleinere epische Dichtungen 
von Wilhelm Smets. Köln, 1835, S. 144-145: »Ahasverus«. Das Gedicht ist Teil der ))Parabeln 
und Legenden« (S. 1 15-148). 

218 Engel, Karl Dietrich Leonhard (Oldenburg 21. 2. 1824-1913): Zusammenstellung der 
Faust-Schriften vom 16.Jahrhundert bis Mitte 1884 von Karl Engel. Der Bibliotheca Faustina 
(vom Jahre 1874) Zweite Auflage. Oldenburg 1885. Darin S.618-637, Nr.2266-2372, 
Abschnitt XIII: Seitenstücke und Verwandtes; b) Verwandtes. 2. Ahasverus, der ewige Jude. 

219 Arnim, Ludwig Achim von (Berlin 26. 1. 1781 - Wiepersdorf 21. 1. 1831): Halle und 
Jerusalem. Studentenspiel und Pilgerabentheuer von Ludwig Achim von Arnim. Heidelberg 
1811. (Widmung:) Seinen Freunden und Gevattern C. Brentano und]. Görres widmet dieses 
Trauerspiel in zwei Lustspielen zur Erinnerung guter und böser Tage in Heidelberg der 
Verfasser. - Neudruck in: Deutsche Literatur in Entwicklungsreihen, hg. von Heinz Kinder­
mann. Reihe [17], Romantik, hg. von Paul Kluckhohn. Bd. 21, Leipzig 1938: Dramen von 
Cl. Brentano u. L.A. v. Arnim, S. 47-298 (Anm. S. 300-305); dazu Bd. 20, 1937, Einführung: 
S. 33-35; Literatur: S. 278-279. 

220 Scherer, Wilhe1m (Schönborn, Niederösterreich 26.4. 1841 - Berlin 6.8. 1886): Wil­
helm Scherer, Kleine Schriften. Hg. von Konrad Burdach und Erich Schmidt. Zweiter Band. 

70 Rudolf Kassner 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


23. Andr(e)ae Gryphii (gesammelte Werke) Deutsche Gedichte, Bres-
lau 1657 22 1 

24. Alphonse Daudet »Lettres de mon moulin« Schulausgabe 84 222 

25. Reinhard Steig: L. Ach. v. Arnim u. Cl. Brentano 92 223 

26. The Shelley society's publications XII. 1887 224 

27. The IV 1888 225 

28. Shelleys complete works 1885 226 

Berlin 1893. - Darin: a) S. 42-50: Das älteste Faust-Buch (= Einleitung zu der Facsimile­
Ausgabe 1884), (bezüglich auf: Deutsche Drucke älterer Zeit in Nachbildungen. Hg. von 
Wilhelm Scherer. II: Das älteste Faust-Buch. Berlin 1884); b) S. 102-123: Achim von Arnim. 
Vortrag aus dem Nachlaß, Berlin 12.12. 1867, von Erich Schmidt redigiert; zuerst in: Die 
Deutsche Rundschau 65, 1890, S. 44-63. 

221 Gryphius (GreiD, Andreas (Glogau 2.10.1616 - ebd. 16.7.1664): Andreae Gryphii 
Deutscher Gedichte Erster Theil. Breßlaw 1657. Darin: Andreae Gryphii Cardenio und 
Celinde, Oder Unglücklich Verliebete. Trauerspiel. - Jetzt in: Andreas Gryphius, Gesamtaus­
gabe der deutschsprachigen Werke. Hg. von Marian Szyrocki und Hugh Powell. Bd. 5: 
Trauerspiele II. Hg. von Hugh Powell, Tübingen 1965 (= Neudrucke Deutscher Literaturwer­
ke. Neue Folge 14. Hg. von Richard Alewyn und Rainer Gruenter); das Stück bequem 
zugänglich in Reclams Universal-Bibliothek Nr. 8532, hg. von Rolf Tarat, Stuttgart 1968. In 
der Ausgabe der Dramen, die Eberhard Mannack in der Bibliothek der frühen Neuzeit, 
2. Abt., Bd. 3, Deutscher Klassiker Verlag, Frankfurt a. M. 1991, besorgt hat, ist das Drama, 
auf S. 227-306, in der Fassung der Ausgabe letzter Hand von 1663 abgedruckt. 

222 Daudet, Alphonse (Nimes 13.5. 1840 - Paris 16. 12. 1897): Lettres de mon moulin: Die 
von Kassner angeführte »Schulausgabe« von 1884 war nicht näher bestimmbar. - Alphonse 
Daudet, CEuvres compIetes illustrees. Edition de la librairie de France. t.3: Lettres de mon 
moulin. Impressions et souvenirs. (1873), Paris 1930. 

223 Steig, Reinhold (Woidenberg 1. 12.1857 - Berlin 11. 3.1918): Achim von Arnim und 
die ihm nahestanden. Hg. von Reinhold Steig und H erman Grimm. Erster Band: Achim von 
Arnim und Clemens Brentano. Bearbeitet von Reinhold Steig. Stuttgart 1894. 

224 The wandering Jew. A Poem by Percy Bysshe Shelley. Edited by Bertram Dobell, 
London, Published for the Shelley society, by Reeves and Turner, 1887. (Bandzählung: The 
Shelley society's publications. Second series, N° 12.) - Jetzt in: The compIete poetical works of 
Percy Bysshe Shelley. Edited by Neville Rogers. In four volumes. Vol. I: 1802-1813, Oxford 
1972, p. 181-228: The WanderingJew. 1810; p. 374-380: Notes; p. 174, N° 51: The Wander­
ingJew's Soliloquy (?181O-11); p. 373: Notes. 

225 Nicht sicher bestimmbar, da Bezifferung von Serie und Einzelnummer erforderlich. -
Über den Ahasver-Stoff in Shelleys Dichtung (Queen Mab, Alastor, Hellas, etc.) siehe: Werner 
Zirus, Der ewige Jude in der Dichtung, vornehmlich in der englischen und deutschen. Leipzig 
1928 (=Palaestra 162), S. IX-X, 51-70. - Dr. M. Roxana Klapper, The German literary 
influence on Shelley. Salzburg 1975, S. 58-106. 

226 Shelley, Percy Bysshe (Field Place, Sussex 4.8. 1792 - Viareggio 8. 7. 1882): The Works 
ofP. B. Shelley in verse and prose, now first brought together by Harry Buxton Forman. 8 vols. 
London 1880. (Nur diese Gesamtausgabe kann hier von Kassner gemeint sein.) 

»Der ewige Jude in der Dichtung« 71 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


29. E. Dowden »Shelleys life and works« 1886 227 

30. Ambrosio »the monk« by Lewis Lond. 1798 228 

31. William Godwin: Saint Leon (frnz. Übersetzg) Paris 1800 229 

32. N. Lenau »gesammelte Schriften« Reclam 230 

33. J. Mosen: Lied vom Ritter Wahn 1837 231 

34. " Ahasver 1838 232 

35. Victor von Rydberg: Nord u. Süd 12 233 

36. Edgar QUlnet: »Les ceuvres compH~tes« n. e. 1874 234 

22 7 Dowden, Edward (Cork 3.5. 1843 ~ Dublin 4.4.1913): The Life of Percy Bysshe 
Shelley. By Edward Dowden. LL. D. In two volumes. London 1886. (Dort vol. I, p. 44-46, über 
Shelleys Dichtung ))The WanderingJew«, nach damaligem ~ alsbald durch die Publikation 
von Bertram Dobell 1887 überholten ~ Stand der Kenntnis; s. oben Anm. 224 zu Nr. 26.) 

228 Lewis, Matthew Gregory (London 9. 7.1775 ~ auf See, Jamaica 14.5.1818): [An­
onym], The Monk: A Romance, 1796 (2nd.-5th. edition 1796-1800). Geschrieben 1794. Auch 
unter dem Titel: Ambrosio: or, The Monk. ~ Kritische Ausgabe (nach dem wiederaufgefunde­
nen Manuskript): Matthew Lewis, The Monk. A Romance. Edited by Howard Anderson. 
London 1973. 

229 Godwin, William (Wisbech, Cambridgeshire 3.3.1756 - London 7.4.1836): William 
Godwin, St. Leon; a tale of the sixteenth century. 4 vols., London 1799. ~ William Godwin, 
Saint-Leon, histoire du seizieme siede. Traduit de l'anglais. Paris 1800. 3 vols. 

230 Lenau, Nicolaus (Csatad, Ungarn 13.8.1802 ~ Oberdöbling b. Wien 22.8.1850): 
Nicolaus Lenau, Gedichte. Gesamtausgabe. Leipzig 0.]. Redams Universal-Bibliothek Nr. 
1451-53. ~ Lenaus ))Gesammelte Schriften« gab es in der Universal-Bibliothek nicht, dagegen 
erschien in der Reihe ))Redams Klassiker-Ausgaben«: Nikolaus Lenaus Sämtliche Werke. Hg. 
u. mit Einleitung versehen von G. Emil Barthel. In 1 Band, Leipzig 0.]. (1883). Zweite 
Ausgabe, Leipzig 1887. ~ Nikolaus Lenaus Briefe an Emilie von Reinbeck und deren Gatten 
Georg von Reinbeck 1832-1844. Hg. von Dr. Anton Schlossar, Stuttgart 1896. 

23 1 Mosen,Julius (Marieney, Vogtland 8.7.1803 - Oldenburg 10.10. 1867): Julius Mosen, 
Das Lied vom Ritter Wahn. Leipzig 1831. 

232 Ahasver. Episches Gedicht von Julius Mosen. Dresden und Leipzig 1838. ~ Später in: 
Sämmtliche Werke vonJulius Mosen. Zweiter Band. Oldenburg 1863, S. 1-145: Ritter Wahn; 
S. 147-327: Ahasver. ~ Sämmtliche Werke vonJulius Mosen. Neue vermehrte und durch eine 
Biographie des Dichters von dem Sohne desselben bereicherte Auflage. Leipzig 1880. Band 
1-6. Darin Bd. I , S. 91-179: Ritter Wahn; Bd. 2, S. 141-264: Ahasver. 

233 Rydberg, Abraham Viktor aönköping, Schweden 18.12.1828 - Djursholm 
21. 9. 1895): Gedichtsammlung ))Dikter«, 1882. Darin: ))Prometeus och Ahasverus« ()Ryd­
bergs zentrale Ideen-Dichtung<). Später in: Samlade Skrifter, utg. i 14 bd. av Kar! Warburg, 
Stockholm 1896-1899, Bd. I: Dikter. Vgl. Örjan Lindberger, Prometeustanken hos Viktor 
Rydberg, LII., 1938. ~ Die Angabe Kassners ))Nord u. Süd 12« ist nicht verifizierbar; s. das 
))Gesamt-Register über die ersten 99 Hefte von )Nord und Süd<, Eine deutsche Monats­
schrift«, beigebunden in Bd. 34/III, 1885: darin nichts von oder über Rydberg. 

234 Quinet (so die korrekte Schreibung!), Edgar (Certines b. Bourg-en-Bresse 17.2. 1803 ~ 
Versailles 27.3. 1875): CEuvres Completes de Edgar Quinet, [t. 7:] Ahasverus.! Les tablettes 
duJuif errant. Paris 0.]. (Ahasverus, 5e edition). Später in CEuvres Completes, nouvelle edition, 
I-XXX, Paris 1881. ~ ))Ahasverus«, dramatische Dichtung in Prosa, erschien zuerst in Paris 

7 2 Rudolf Kassner 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


37. 
38. 
39. 
40. 
50. 
5l. 
52. 
53. 

Ahasverus frei aus dem frz. nach E. QUlnet Ludwigsburg 1834 235 

Charles Magnin: Revue des deux mondes 1844 236 

Robert Flint »History of the history of the philosophy«. 1893 237 

H. Taine: Les philosophes fran<;ais du XIX s. 1857 238 

Max Haushofer: Ahasverus Trauerspiel 1884 239 

Moritz Necker: Grenzboten 1889 240 

S. Heller: Die Wanderungen des A. 1865 241 

Ahasverus, ein Heldengedicht 1868 242 

(S. 102) 
54. Ernest Renan: Marc Aurel(e) la fin du monde antique 1872 243 

Ende 1833, angekündigt durch Selbstanzeige von Quinet in der Revue des deux mondes, 
Seconde serie, Oct. 1833, tome quatrieme, p. 5-41: Einführung in das Werk und Proben aus 
allen vier Teilen; am Schluß dieses Bandes, p. 533-576 (Dec. 1833), die Besprechung der 
Dichtung durch Charles Magnin, s. unten Anm. 236 zu Nr. 38. 

235 Ahasverus. Frei aus dem Französischen des Edgar Quinet. Ludwigsburg 1834. 
236 Magnin, Charles (Paris 1793 - ebd. 1862): Revue des deux mondes, Seconde serie, 

1833, tome quatrieme, p. 533-576 (1 cr decembre 1833): Ahasverus, Mystere; et de la nature de 
genie poetique. Der Essay ist in dem (oben Anm. 234, zu Nr. 36 verzeichneten) 7. Band der 
CEuvres completes de Edgar Quinet (Ahasverus, 5c edit.), p. 489-536, wieder abgedruckt, dort 
mit der Notiz, p. 489 n. I: »Cette etude [ . .. ] a ete depuis reproduite et completee dans deux 
volumes de Melanges litteraires, de M. Magnin, sous le titre de Causeries et Meditations 
historiques et litteraires« (seil. tome 1, Paris 1843). 

237 Flint, Robert (near Dumfries 14.3. 1838 - Edinburgh 25. 11 1910): Robert Flint, The 
Philosophy ofHistory in France and Germany. Edinburgh and London 1874. Darin: Chapter 
IX: Cousin (Relation to Hegel); Chapter XIII: Michelet and Quinet. - Die spätere Ausgabe: 
History of the Philosophy of History, Edinburgh 1893, ist wohl die von Kassner gemeinte. 

238 Taine, Hippolyte (Vouziers, Ardennes 21.4.1828 - Paris 5.3.1893): Les philosoph es 
franc;:ais du XI XC siede, par H. Taine. Paris 1857. Darin: Chapitre IV-VIII, p. 75-196, über 
Victor Cousin. 

239 Haushofer, Max (München 23.4.1840 - Bozen-Gries 10.4.1907): Der ewigejude. Ein 
dramatisches Gedicht in drei Theilen von Max Haushofer. Leipzig 1886; Zweite, durchgese­
hene Auflage, Leipzig 1894. 

240 Necker, Moritz (Lemberg 14.10.1847 - Wien 16.2.1915): DerWienerJournalist und 
Schriftsteller Moritz Necker ist in der Zeitschrift Die Grenzboten, 48.Jg., 2. Vierteljahr, 
Leipzig 1889, S. 597-610, vertreten mit dem Aufsatz: »Robert Hamerlings Selbstbiographie« 
(= »Stationen meiner Lebenspilgerschaft«, Hamburg 1889); vgl. unten Anm. 251 zu Nr. 62. 

24 1. Heller, Seligmann (Raudnitz a.d. Eibe, Böhmen 8.7.1831 - Wien 8.1. 1890): Die 
Wanderungen des Ahasver. Von S. Heller. Wien 1865. 

242 Ahasverus. Ein Heldengedicht von S. Heller. Zweite Auflage. Leipzig 1868.- Die 
Dichtung umfaßt drei Teile: Erste, Zweite und Dritte Wanderung, mit je vierzig Gesängen in 
Dantischen Terzinen. 

243 Renan, Ernest (Treguier, Cötes du Nord 27.2.1823 - Paris 2.10.1892): Marc-AureIe et 
la fin du monde antique, par Ernest Renan. Paris 1882 (=Histoire des Origines du 
Christianisme, Livre septieme). 

»Der ewige Jude in der Dichtung« 73 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


55. Renan: Les evangiles et la seconde generation chretienne 1877.244 

56. E. Renan: Le judalsme et la christianisme 1883 245 

57. Renan: Drames philosophiques 1888 246 

58. Zedlitz: »Gedichte« 11. Auflage 1839 247 

59. H. eh. Andersen Samlede Skrifter 248 

60. Kuffners gesammelte Schriften 1846 249 

61. Dumas pere Les ceuvres completes 1874 250 

62. Robert Hamerling Ahasver in Rom. Hbg. 1877 251 

244 Les Evangiles et la seconde generation chrdienne, par Ernest Renan. Paris 1877 
(=Histoire des Origines du Christianisme, Livre cinquieme). 

245 LeJudaisme et le Christianisme. Identite originelle et separation graduelle . Conference. 
Paris 1883. - Unter dem Titel: »Identite originelle et separation graduelle du judaisme et du 
christianisme« aufgenommen in: Discours et Conferences, Paris 1887. - Jetzt in: (Euvres 
completes de Ernest Renan. Edition definitive etablie par Henriette Psichari, Paris (1947), 
Tome I, p. 907-924. 

246 Drames philosophiques, Paris 1888. - Jetzt in: (Euvres completes, Tome 111, Paris 
(1949) (s. vor. Anm.), p. 369-710. Im Drama »Caliban. Suite de >La Tempete«( (zuerst Paris 
1878) tritt auf: »Buttadeo, le Juif errant«, p. 388-404, Acte 11, Scene premiere, scene 11. -
Buttadeus, Buttadeo ist der Name des ewigenjuden in der älteren italienischen Überlieferung, 
s. oben zu Nr. 1, Neubaur, Neue Mitteilungen 1893, und zu Nr.6, Gaston Paris und 
S. Morpurgo. 

247 Zedlitz, Joseph Christian Freiherr von (Schloß Johannisberg 28.2.1790 - Wien 
16. 3.1862): Die Wanderungen des Ahasverus. Fragment (entstanden 1832), in: Gedichte, 
2. Aufl., Stuttgart 1839, S. 381-451. Später in: Gedichte von J. Ch. Freiherrn von Zedlitz, 
Stuttgart 1859, S. 491-545 (Verserzählung in 53 Kanzonen-Strophen). 

248 Andersen, Hans Christian (Odense 2.4. 1805 - Kopenhagen 4.8.1875): H.C .Ander­
sen, Ahasverus. Kopenhagen 1848. Diese episch-dramatische Dichtung erschien gleichzeitig 
in deutscher Sprache: Ahasverus, Leipzig 1847. Später in: Samlede Skrifter af H. C. Andersen, 
Kopenhagen 1854-1876, 32 Bände; Bd. 17 enthält u. a. den Ahasverus. - Deutsche Gesamt­
ausgabe: H. C. Andersen, Gesa11).melte Werke, vom Verfasser selbst besorgte Ausgabe, Bd. 1-
37, Leipzig 1847-49; darin Bd. 29 und 30: Ahasverus, 2 Theile, 1847. - Zweite dänische 
Gesamtausgabe: Sam1ede Skrifter, 2. udg. 16 Bde. (in 15), Kopenhagen 1876-1880. 

249 Kuffner, ChristophJohann Anton (Wien 28.6. 1780 - ebd. 7. 11. 1846): Ch. Kuffner's 
erzählende Schriften, dramatische und lyrische Dichtungen. Ausgabe letzter Hand. Wien 
1846. Bd. XVI, XVII und XVIII: Ahasver, der ewige Jude. Eine Wanderung durchJahrhun­
derte. Historischer Roman. Erster, Zweiter, Dritter Theil. 

250 Dumas (pere) , Alexandre (Villers-Cotterets 24.7. 1802 - Puy b. Dieppe 5.12.1870): 
Isaak Laquedem, par Alexandre Dumas. Paris 1853, 5 vol. - Al. Dumas, Isaak Laquedem, 
Paris 1878, 2 vol. (Euvres completes). Welche Ausgabe Kassner benutzt hat, ist nicht sicher 
bestimmbar. - Isaak Laquedem, von Alexander Dumas. Aus dem Französischen von Dr. Au­
gust Zoller, Stuttgart 1853, in: Sämmtliche Werke. Deutsch von Dr. August Zoller. 

25\ Hamerling, Robert (Kirchberg am Walde/Niederösterreich 24. 3.1830 - Graz 
13.7.1889): Ahasverus in Rom. Eine Dichtung in sechs Gesängen von Robert Hamerling. 
Hamburg und Leipzig 1866. - Von der 2. Auflage (1867) an mit einem Anhang: Epilog an die 

74 Rudolf Kassner 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


63. Fr. Horn, Psyche, Nachlass 1841 252 

64. Aug. Klingemann Faust 1815 253 

65. Ahasver 1827 254 

66. W Jemand »der ewige Jude« 1831 Iserlohn 255 

67. Wilh. Hauff: Mittheilungen aus den Memoiren emes Satans 
1826 256 

68. Th. v. Haupt Schauspiele Frkft. 1828 257 

69. Eugene Scribe CE(u)vres completes 1874-88 258 

Kritiker (so: Ahasverus in Rom. Eine Dichtung in sechs Gesängen von Robert Hamerling. Mit 
einem Epilog an die Kritiker. Dritte Auflage. Hamburg und Leipzig 1868). Bis 1910 
erschienen 28 Auflagen. 

252 Horn, Franz (Braunschweig 30.7.1781 - ebd. 19.7.1837): Psyche. Aus Franz Horn's 
Nachlasse. Ausgewählt von Gustav Schwab und Friedrich Förster. Erster- Dritter Band. 
Leipzig 1841. Dritter Band, S. 1-84: Der ewige Jude. Eine Novelle. (Geschrieben im Herbst 
1814.) Zuest in Fouque's Frauentaschenbuch für 1816, Nürnberg 1816, S. 91-165; dann in: 
Novellen von Franz Horn. Erster Band, Berlin 1819, S. 1-120. 

253 Klingemann, Ernst August Friedrich (Braunschweig 31. 8. 1777 - ebd. 25. 1. 1831): 
August Klingemann, Faust. Ein Trauerspiel in fünf Akten. Leipzig und Altenburg 1815. Vgl. 
dazu Karl Engel, (s.oben Nr. 20), S. 208-210, Nr. 538-542. 

254 Ahasver. Trauerspiel in fünf Akten. Braunschweig 1827; das Stück spielt im Dreißigjäh­
rigen Krieg und beruht auf der Novelle von Franz Horn, s. o. Nr. 63. 

255 Jemand, Wilhelm (Pseud. für Wilhelm Langewiesche, Möllenkotten b. Schwelm, 
Westfalen 4. 12. 1807 - Godesberg 24.3.1884): W.Jemand, Der ewige Jude, eine didaktische 
Tragödie. Iserlohn 1831. (Beruht auf der Novelle von Horn, s. o. Nr. 63, und ist diesem 
gewidmet.) 

256 Hauff, Wilhelm (Stuttgart 29.11. 1802 - ebd. 18.11. 1827): Mittheilungen aus den 
Memoiren des Satan. Erster Theil. Zweiter Theil. Stuttgart 1825, 1827. Darin: Erster Theil, 
11. bis 15. Kapitel: Unterhaltungen des Satan und des ewigenjuden in Berlin (Zusammentref­
fen beider mit dem Dichter Franz Horn, als dem Verfasser der Novelle vom Ewigenjuden, s. o. 
zu Nr. 63). 

257 von Haupt, Theodor (Mainz 2.2.1782 - Paris,Juli 1832): Ahasverus der nie Ruhende. 
Romantisches Schauspiel in drei Abtheilungen. In: Schauspiele, 2 Bde., Mainz 1825, Erstes 
Bändchen. - Freie deutsche Übersetzung aus dem Französischen; Vorlage: Louis Charles 
Caigniez (1756-1842), LeJuif Errant, melodrame en trois actes. Represente pour la premiere 
fois, sur le Theatre de la Galte, le 7 janvier 1812. In: Chef-d'reuvres du repertoire des 
melodram es joues a differents theatres, tome XX, 1824, p. 107-225 (nach Albert Soergel, 
Ahasver-Dichtungen seit Goethe, Leipzig 1905, S. 159, Nr. 34). 

258 Scribe, Eugene (Paris 24.12.1791 - 20. 2.1861): LeJuiferrant. Opera en cinq actes. En 
societe avec M. de Saint-Georges. Musique de F. Halevy. (Erste Aufführung in der Academie 
royale de Musique in Paris, 23.4.1852.) In: Theatre de Eugene Scribe, vol. XX: Operas 11, 
Paris 1857, p. 261-311. - Komponist: Jacques Fromental HaIevy (Paris 27.5.1799 - Nizza 
17.3.1862). - Die spätere Gesamtausgabe in 76 Bänden, Paris 1874-1885 (darin: 3. serie, 
Operas. Ballet. 6 vol.) ist möglicherweise die von Kassner gemeinte. 

»Der ewige Jude in der Dichtung« 75 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eug. Sue Le Juif errant. Lpzg. 1843 259 

Julian Schmidt: Geschichte der franz. Literatur 260 
70. 

71. 
72. 

73. 

74. 

75. 

76. 

Eug. Sue »LeJuiferrant« Drame en 5 a. Paris 1895 Nouvel(le) E.261 
Ludwig Köhler »Neuer Ahasver« 1841 262 

Berth. Auerbach »Spinoza« Stuttg. 1880 263 

Franz Theremin »Abendstunden« 1858 264 

Joseph Seeber »Der ewige Jude« Episches 
77 Gedicht 1895 265 

78. Maurice Reinhold von Stern »Die Insel Ahasvers« 1893 266 

79. Adolf Povinelli, Ahasverus in Tirol 11 Aufl. 1892 267 

80. Carmen Sylva >uehova« Leipzg. 1882 268 

259 Sue, Eugene (Paris 10.12.1804 - Annecy 3.8.1857): LeJuif errant, par M. Eugene Sue. 
10 vol., Paris 1844-1845. - Eugene Sue, Le Juif errant. Roman en dix volumes. Edition 
originale pour toute l'Allemagne. Leipzig 1844-1845. 

260 Schmidt,Julian (Marienwerder 7.3. 1818 - Berlin 27.3. 1886): Geschichte der Französi­
schen Literatur seit der Revolution 1789. VonJulian Schmidt. 1., 11. Band, Leipzig 1858; darin 
über Cousin: I, S. 434-452; Scribe: I, S. 147-164; Alfred de Vignys »Eloa«: 11, S. 377,428; 
Quinet: 11, S. 415-428, »Ahasverus«: 11, S. 423 (mit dem Hinweis auf Gervinus, s. Anm. 196); 
Dumas pere: II, S. 440 ff.; E. Sue: II, S. 467 ff., »LeJuif errant<<: ebd., S. 467,476 u. bes. 479. 
Eine »Zweite, vollständig umgearbeitete Auflage« in 2 Bänden erschien 1873 und 1874 in 
Leipzig unter dem Titel: »Geschichte der Französischen Literatur seit Ludwig XVI.« 

261 Le Juif errant, drame en 5 actes et 17 tableaux, par M. Eugene Sue, Paris 1849. -
Eugene Sue, LeJuif errant, drame en 5 actes, un prologue, 17 tableaux. Nouvelle edition. Paris 
1894. 

262 Köhler, Ludwig (Meiningen 6.3.1819 - Hildburghausen 4.8.1862): Der neue Ahasver, 
ein Gedicht. Jena 1841. 

263 Auerbach, Berthold (Nordstetten 28.2. 1812 - Cannes 8.2. 1882): Spinoza, ein histori­
scher Roman. Stuttgart 1837. II. Teil, Kap. 33: Die Erlösung, S. 294-300. - Spinoza. Ein 
Denkerleben. Von Berthold Auerbach. Neue durchgearbeitete, stereotypierte Auflage. Zwei­
ter Abdruck. Mannheim 1855 (Kap. 27: Epilog, S. 391-395). 

264 Theremin, Franz ( Gramzow, Uckermark 19.3.1780 - Berlin 26.9.1846): Der ewige 
Jude. Eine Legende. In: Abendstunden, Berlin 1836, S. 161-242. - Franz Theremin, Abend­
stunden. 3 Bde., 1833-1839. Zweite, vermehrte Ausgabe in einem Bande, Berlin 1841, 
S.285-326. 

265 Seeber, Joseph (Bruneck, Tirol 4.3. 1856 - Enns, Oberösterreich 19.4.1919): Der 
ewige Jude. Episches Gedicht von Joseph Seeber. Freiburg im Breisgau 1894. (Bis 1910 elf 
Auflagen.) 

266 von Stern, Maurice Reinhold (Reval 3.4.1860 - Ottensheim b. Linz a.d. Donau 
28. 10. 1938): Die Insel Ahasvers. Ein episches Gedicht. Dresden 1893. 

267 Povinelli, Adolf Heinrich (Innsbruck 12.7.1861 - um 1935): Ahasverus in Tyrol, 
epische Dichtung aus düsterer Zeit. Leipzig 1890. Zweite Auflage 1892. 

268 Carmen Sylva (Elisabeth Königin von Rumänien, geb. Prinzessin zu Wied-Neuwied: 
Neuwied 29.12.1843 - Bukarest 2.3. 1916): Jehova von Carmen Sylva. Leipzig 1882. 

76 Rudolf Kassner 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


81. Ed. Grenier m(u)vres »Petit[eJs poemes« 1895269 

82. Jules Lemaltre »Les Contemporains« 1886 270 

83. Sv. Ingemanns Samlede Skrifter 1883 271 

84. Wilhelm Müller: Taschenbuch zum gesell. Vergnügen 1823 272 

85. A. Chamisso's Gesammelte Werke, Kürschner, W Walzel 273 

86. Zach. Werner gesammelte Werke 274 

87. A. Stolte »Faust« Hmbg. 1859 »zu Ehren Schillers«275 

269 Grenier, Edouard (Baume-Ies-Dames 20.6. 1819 - ebd. 5.12.1901): Edouard Grenier, 
La mort du juif-errant, poeme. Paris 1857. - <Euvres de Edouard Grenier, Paris 1895-1902, 
3 vol., t. 1, Paris 1895, p. 1-59: Petits Poemes. 

270 Lemaitre, Jules (Vennecy/Loiret 27.4.1853 - Tavers/Loiret 5.8.1914): Les Contem­
porains. Etudes et Portraits litteraires. Paris (0.].), 7 vol., 1885-1899. Premiere Serie: 1884 et 
1885; darin: p. 113-128: Edouard Grenier. 

271 Ingemann, Bernhard Severin (Thorkildstrup, Falster 28.5.1789 - Som 24.2.1862): 
Blade afJerusalems Skomagers Lommebog. Kopenhagen 1833. (»Blätter aus dem Taschen­
buch des Ewigen Juden«, Gedichtkreis; in späteren Auflagen betitelt: »Ahasverus«.) -
B. S. Ingemann, Samlede Skrifter, 1.-4. Afdeling. Bd. 1-41, 1853-1865. 

272 Müller, Wilhelm (Dessau 7.10.1794 - ebd. 30.9.1827): Taschenbuch zum geselligen 
Vergnügen auf das Jahr 1823. (Neue Folge. Dritter Jahrgang.) Leipzig, Wien, S. 10-14: 
Romanzen. I. Der ewige Jude (S . 11-12). 2. Die Schärpe. - Gedichte von Wilhelm Müller. 
Vollständige kritische Ausgabe bearb. von James Taft Hatfield. Berlin 1906 (= Deutsche 
Literaturdenkmale des 18. und 19.Jahrhunderts, Nr. 137. Dritte Folge, Nr. 17), S. 136-137: 
Der ewige Jude (»Wanderlieder« I). 

273 Chamisso, Adelbert von (Schloß Boncourt, Champagne 30. 1. 1781 - Berlin 
21.8. 1838): Chamissos Werke, hg. von Dr. Oskar F. Walzei, Stuttgart 0.]. (Kürschners 
Deutsche National-Litteratur, 148. Bd.), S. 174-176: Der neue Ahasverus (entstanden 1828, 
zuerst in : Gedichte, 1831 , S. 123). Ahasver-Gestalten auch in den Gedichten »Abba Glosk 
Leczeka«, 1832 (Walzel, S. 233-240) und »Ein Baal Teschuba«, 1832 (Walzel, S. 363-366). 
V gl. auch »Der ewigejude«, aus dem Französischen des Pierre:Jean de Beranger (1780-1857); 
zuerst in: Berangers Lieder. Auswahl in freier Bearbeitung von Adelbert von Chamisso und 
Franz Freiherrn von Gaudy. Leipzig 1838. Urtext: Beranger, Le Juif errant, in: Chansons, 
1831. 

274 Werner, Zacharias (Königsberg 18. I!. 1768 - Wien 17. I. 1823): Zacharias Werner's 
Sämmtliche Werke . Aus s. handschriftl. Nachlasse hg. von seinen Freunden. Grimma 0.]. 
(1840). Zweiter Band (=Poetische Werke, 2. Bd.:GedichtevomJahre 1810bis l823),S. 79-80: 
Der ewige Jude. a) Sabbathsnacht; b) Sonntagsfrühe. (Zwei Sonette.) 

275 Stolte, Ferdinand (Wegeleben b. Halberstadt 14.2.1809 - Hamburg 28.11. 1874): 
Faust. Dramatisch-didaktisches Gedicht in vier Theilen von Ferdinand Stolte. Erster Theil: 
Guttenberg. Dritte Auflage. Hamburg 1870. Zweiter Theil: Richard und Coelesta. Zweite 
Auflage. Hamburg 1869. Dritter Theil: Ahasverus. Hamburg 1869. Vierter Theil: Faustina. 
Hamburg 1869. - Der erste Theil erschien zuerst 1860 in Leipzig. Er trägt seit der I. Auflage 
auf besonderem Blatt nach dem Titel die Widmung: Den Manen Friedrich Schillers, am Tage 
seiner hunder~ährigen Jubelfeier, am 10. November 1859 gewidmet von Ferdinand Stolte. 

»Der ewige Jude in der Dichtung« 77 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88. Ed. Grisebach »Der neue Tannhäuser« 1893 276 

82. Lewin Schücking: Der Bauernfürst 277 

83. Alois Schreiber Stuttgarter Morgenblatt N° 1 70 278 

84. L. Storch, George Croly's Ewiger Jude, frei übersetzt. 279 

276 Grisebach, Eduard (Göttingen 9.10.1845 - Berlin 22.3.1906): Der neue Tanhäuser. 
Berlin 1869. Gedichtzyklus. An vorletzter Stelle: Begegnung zwischen Faust und Ahasver in 
Auerbachs Keller zu Leipzig. Bis 1909 erschienen 24 Auflagen, stets aufs neue vermehrt. 

277 Schücking, Levin (Klemenswerth, Westfalen 6.9.1814 - Pyrmont 31.8.1883): Der 
Bauernfürst, ein Roman. Leipzig 1851. In Band 11, S. 32-102, die Novelle »Die drei Freier«, 
worin der Ewigejude auftritt, vereint mit dem Wilden Jäger und dem Fliegenden Holländer. 

278 Schreiber, Aloys (Bühl, Baden 12.10.1761 - Baden-Baden 21. 10. 1841): Morgenblatt 
für gebildete Stände. ErsterJahrgang 1807. N° 170. Freitag, 17.Julius, 1807, S. 677-678: Der 
ewige Jude. Eine Ballade von Aloys Schreiber. - Später in: Poetische Werke von Aloys 
Schreiber (in 3 Bänden 1817-1818). Erster Band. Tübingen 1817, S. 253-256: Der ewigejude. 

279 Storch, Ludwig (Ruhla, Thüringen 14.4.1803 - Kreuzwertheim a.M. 5.2.1881 ): Der 
ewige Jude. Eine historische Novelle der Vorzeit. Hg. von Ludwig Storch. Nach dem 
Englischen (des George Croly). Stuttgart 1829. Drei Bände. - George Croly (Dublin 
17.8. 1780 - London 24. 11. 1860): Salathiel. A story of the past, the present, and the future. 
London 1828, 3 vols. (Die 1. Aufl. erschien anonym.) Später auch unter dem Titel: Salathiel; 
or, The WanderingJew; a story ofthe past, the present, and the future (1843), sowie unter dem 
Titel: Salathiel, the immortal. A History. London (1853). Über das Werk s. Werner Zirus, Der 
ewige Jude in der Dichtung, vornehmlich der englischen und deutschen, Leipzig 1928 
(Palaestra 162), S. 74-76. 

78 Rudolf Kassner 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auf dem Weg zur »Blechschmiede«: 
Holz und Schlaf als »Klapphornisten« 

Mit neunzehn Klapphorn-Gedichten auf Postkarten 
an Emil Richter (I 890/9 I ) 

Mitgeteilt und kommentiert von Peter Sprengel 

Als Schlußstein und Bilanz ihrer literaturgeschichtlich so folgenreichen 
Zusammenarbeit gaben Arno Holz und Johannes Schlaf 1892 im 
Berliner Verlag Fontane & Co einen Band mit dem Titel »Neue Gleise« 
heraus, der alle ihre naturalistischen Gemeinschaftswerke enthielt: von 
der Erzählung »Papa Hamlet« (1889) bis zum Drama »Die Familie 
Selicke« (1890). Als eine Art Satyrspiel ließen sie ihm im gleichen Jahr 
eine letzte Koproduktion folgen, die freilich ganz und gar nicht mehr 
naturalistisch anmutet: »Der geschundne Pegasus. Eine Mirlitoniade in 
Versen von Arno Holz und 100 Bildern von J ohannes Schlaf«. I Es 
handelt sich dabei um eine Bildergeschichte im Stile Wilhelm Buschs, in 
der die beiden Freunde (denn damals waren sie es noch) selbstironisch 
die relative Erfolglosigkeit ihrer literarischen Doppelexistenz verarbeite­
ten: von den Freuden und Plagen der gemeinsamen Arbeit über die 
Ablehnung durch die Öffentlichkeit und verschiedene Abenteuer 10 

Berliner Kneipen bis hin zur Heimkehr am frühen Morgen: 

Schon läuten fromm die Morgenglocken, 
Man sitzt mit ungekämmten Locken 
Und schüttelt sich und spricht voll Ekel: 
»Herrgott, ist mir heut fin de siecle!«2 

Schlaf zeichnete sich und seinen Partner bei unübersehbarer Porträt­
ähnlichkeit als zwergwüchsig-kindische Protagonisten, ausgestattet mit 
einem Erkennungszeichen, das beide durch alle Bilder des Buchs 
begleitet und gewissermaßen als Emblem ihrer bohemehaften Opposi­
tion zur bürgerlichen Gesellschaft dient. Dieses Erkennungszeichen ist 
eine gestreifte Tröte. Der französische Ausdruck dafür lautet »Mirliton«; 

I Ein verkleinerter Nachdruck mit Nachwort von Dieter Bänsch erschien 1971 als 
Weihnachtsgabe des Metzler-Verlags, Stuttgart (nicht im Buchhandel). Sonst keine Neu­
auflage! 

2 Der geschundne Pegasus. Eine Mirlitoniade in Versen von Arno Holz und 100 Bildern 
von Johannes Schlaf. Berlin 1892, S. 50. 

Holz und Schlaf als »Klapphornisten« 79 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


er hat einem bekannten Pariser Cabaret jener Zeit den Namen und dem 
»Geschundnen Pegasus« die Gattungsbezeichnung »Mirlitoniade« gege­
ben, in der natürlich auch die Anspielung aufMiltons Epos mitschwingt. 
Die Verserzählung selbst nimmt auf das Instrument nur in der ersten 
Strophe Bezug: 

Zwei Knaben hier mit viel Pläsir 
Mißbrauchen Feder und Papier 
Und blasen möglichst mit Elong 
Das Klopp-Klipp-Klapphornmirlitong. 3 

Nimmt man diese Verse beim Wort, so verraten sie uns etwas, was noch 
niemand realisiert zu haben scheint: die Provenienz des »Geschundnen 
Pegasus« von der Klapphorn-Dichtung. Das Mirliton wird ja offenbar 
mit dem Klapp(en)horn gleichgesetzt - einem im Laufe des 19.Jahrhun­
derts außer Gebrauch gekommenen trompetenähnlichen Signalhorn 
mit sechs Klappen, das in der Erinnerung eigentlich nur noch dank 
jener unsterblichen Strophe überlebt, mit der der Göttinger Notar 
Friedrich Daniel allen Ernstes ein ländliches Gedicht eröffnen wollte: 

Zwei Knaben gingen durch das Korn; 
Der Andere blies das Klappenhorn. 
Er konnt' es zwar nicht ordentlich blasen, 
Doch blies er's wenigstens einigermaßen.4 

Seit der Publikation dieser Strophe in den »Fliegenden Blättern«, einer 
humoristischen Zeitschrift, im Jahre 1878 forderte ihre unfreiwillige 
Komik zur (freiwilligen) Nachahmung heraus. Die »Fliegenden Blätter« 
brachten alsbald weitere Klapphornverse, »und in kurzer Zeit war die 
Form überall bekannt geworden, die äußerlich durch die feststehende 
erste Zeile mit dem variablen Reimwort, weiterhin durch die Vierzeilig­
keit und durch überraschende Reime und Wortverrenkungen gekenn­
zeichnet ist, all das im Dienste eines naiv vorgetragenen höheren 
Unsinns«5. Auch Holz und Schlaf beziehen sich auf dieses Muster (und 
nicht nur auf das Modell von »Max und Moritz«), wenn sie sich als »zwei 
Knaben« mit »Klopp-Klipp-Klapphornmirlitong« einführen. 

3 Ebd., S. l. 
4 Peter Köhler (Hg.), Poetische Scherzartikel. Stuttgart 1991, S. 80. 
S Wolf gang Kayser, Kleine deutsche Versschule. 12. Aufl., Bern/München 1966, S. 67. 

80 Peter Sprengel 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ursprünglich wollten sie ihr letztes Gemeinschaftswerk sogar »Illu­
strirtes Klapphorntagebuch« nennen. Als Ausgangsbasis diente ihnen 
nämlich eine Reihe von Klapphorn-Gedichten, die allerdings nicht 
mehr in ihrem Besitz waren, als sie den Plan zum Bilderbuch-Versepos 
faßten. Sie mußten sie erst vom Adressaten zurückerbitten, an den diese 
Gedichte - auf Postkarten - abgegangen waren. Holz tut das mit einem 
Brief an Emil Richter (»Sahlmann«) aus dem Zeitraum August/Septem­
ber 1891, dem konkretesten Zeugnis überhaupt für die Umstände der 
Entstehung des »Geschundnen Pegasus«: 

Lieber Sahlmann! 
Bitte, sei so gut und thu mir umgehend folgenden Gefallen: pack sämmtliche 
Klapphörner, die wir Dir je geschickt, in ein einziges kleines Packet zusam­
men und schick es quam celerrime an Milli, deren Adresse momentan lautet: 

Muskau olL. Thurmvilla II. Tr. Zimmer 15. 
Am Sonnabend breche ich ebenfalls dorthin auf und - Schläfchen folgt 
Montag! Die Sache ist nämlich die: die Firma Fontane, die übrigens 
»nebenbei« gesagt in circa 6 Wochen in einem umfangreichen, schönen 
Sammelbande unser bisher »Gemeinsames« bringen wird, unter dem Titel 
»Neue Gleise« [ ... ], diese höchst angenehme Firma also ist durch Schläf­
chens Carricaturen derartig in Entzücken versetzt worden, daß sie uns 
»beauftragt« hat, ihr nach und nach einen neuen »Wilhelm Busch« zu 
schaffen. Sie [Lies: Die] Honorare sollen glänzende werden! Was kann uns 
natürlich lieber sein? Schläfchen soll die Bilder und ich die Verse machen. 
Und den ersten Grund nun dieser Serie, die den schönen Titel führen soll: 
»Arno [Holz] undJohannes Schlaf: >Illustrirtes Klapphorntagebuch«< wollen 
wir jetzt bereits in den nächsten 4 Wochen hinter uns haben. Um möglichst 
viel Fliegen auf ein Mal zu klapschen, haben wir uns sogar entschlossen, sie 
»zu Dreien« zu machen, also, wie die Dinge liegen, in Muskau. Zu 
Weihnachten, hoffen wir, wird dieses l\tleisterwerk beider Welten in Deinen 
Händen sein. Du wirst also einsehen, daß uns die gewünschten Karten, 
vorausgesetzt, wir kriegten sie einigermaßen zeitig, eventuell sehr nützlich 
werden könnten!! Ich glaube, es wird hier und da doch so manches 
Körnchen sein, das wir aufpicken könnten. 6 

»Sämmtliche Klapphörner« auf den »gewünschten Karten« werden im 
Anhang dieser Studie erstmals veröffentlicht - soweit sie sich erhalten 

6 Staatsbibliothek zu Berlin - Preußischer Kulturbesitz, Handschriftenabteilung, Nachl. 
Holz, Erg. 1, M. 16, BI. 30 f. 

Holz und Schlaf als »Klapphornisten« 81 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


haben. 7 Eine Reihe wörtlicher Anklänge8 läßt es als wahrscheinlich 
erscheinen, daß sie seinerzeit pünktlich in Muskau eingetroffen sind. 
Andererseits tritt der Bezug auf das Klapphorn-Modell im Laufe der 
Ausarbeitung des »Geschundnen Pegasus« doch stark zurück. Die 
Freunde haben von dem Material letztlich weniger Gebrauch gemacht, 
als ihnen wohl ursprünglich vorgeschwebt hat, und jedenfalls die ange­
forderten Karten später dem Adressaten zurückgegeben, aus dessen 
Hinterlassenschaft sie zusammen mit zahlreichen anderen Korrespon­
denzstücken9 1971 in den Besitz der Staatsbibliothek zu Berlin -
Preußischer Kulturbesitz gelangten, wo sie als »Ergänzung 1« zum 
Holz-Nachlaß verwahrt werden. lo Aufgrund dieser Überlieferungslage 
und des späten Erwerbs fehlen sie in allen Editionen, die bis jetzt 
auf grund des Nachlasses erstellt wurden; 11 auch die Monographie 
Helmut Scheuers, in der die Zusammenarbeit von Holz und Schlaf ja 
sehr sorgfaltig rekonstruiert wird,1 2 konnte noch nicht auf sie zurück­
greifen. 

Was freilich äußere Daten anbelangt, so erfahren wir aus den hier 
veröffentlichten Texten kaum etwas, das literaturgeschichtlich von Be­
lang wäre. Immerhin erhalten wir einen Eindruck von der Intensität, mit 
der Holz und Schlaf an einer Beziehung festhielten, die auf die Zeit ihrer 
gemeinsamen Zugehörigkeit zum studentischen \'\Tartburg:-Bund in den 

7 Mindestens zwei Karten müssen verloren sein, wie sich aus der Numerierung der 
überlieferten Karten vom 13.10.1890 und 17.6.1891 ergibt. 

8 Man vergleiche die Postkarten vom 31.1. , 17.6. und 20./25.1.189l mit folgenden Vers­
paaren des »Geschundnen Pegasus«: »Man ist versöhnt, der Ziehjarrn brennt - / Der 
sogenannte Hochrnoment!«; »Nanu wird's Dag! Sie, kleener Wiethrich! / Sie sind woll'n 
bisken brejenklietrig?!«; »Und einer spricht zum andern heiter: / Die Welt ist eine Hühnerlei­
ter!« (Anm.l, S. 20, 23 u. 50). 

9 Darunter befindet sich auch ein umfangreicher Brief an Emil Richter vom 24.10.1889, 
der demnächst in einem Arno-Holz-Heft der Zeitschrift Text + Kritik erscheint: »Wir werden 
... Kerls«. Ein Brief von Holz und Schlaf über die Arbeit an »Familie Selicke« und manches 
mehr. Mitgeteilt von Peter Sprengel. 

10 V gl. Katalog Stargardt 595 (16./17.2.1971 ), Nr. 159-161. Vorbesitzer war der Germa­
nist Max Preitz . 

11 So auch in der leider bis heute einzigen Briefausgabe: Arno Holz, Briefe. Eine Auswahl. 
Hg. von Anita Holz und Max Wagner. München 1948. Die von Wilhelm Emrich und Anita 
Holz herausgegebene Werkausgabe (Bd.1 -7, Neuwied / Berlin 1961 -1964) spart übrigens die 
zusammen mit J ohannes Schlaf verfaßten Werke aus prinzipiellen Gründen aus! 

12 Helmut Scheuer, Arno Holz im literarischen Leben des ausgehenden 19.Jahrhunderts 
(1883-1896). München 1971, S. 99-131. 

82 Peter Sprengel 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


frühen achtziger Jahren zurückging. l3 Von daher kannten Holz und 
Schlaf Emil Richter alias »Fritz Sahlmann«: der spätere Kaufmann in 
Frankfurt am Main trug damals den Vereinsnamen »Hartmann von 
Aue«. Holz nannte sich» Tanhuser« - in Anknüpfung an die Sage vom 
Sängerwettstreit auf der Wartburg, die sich in der Dichtung jener Zeit 
(unter dem Einfluß der Romantik und Wagners) außerordentlicher 
Beliebtheit erfreute. Noch 1890 traf man sich auf der Wartburg; eine 
Zeichnung Schlafs zeigt die »heilige Viereinigkeit« (einschließlich Millis) 
vor dem Burgprofil im Hintergrund, sie ziert den Kopf einer Karte, auf 
der Milli am 14. September 1891 humoristisch über die Dauer ihrer nun 
schon einjährigen Bekanntschaft mit Richter reflektiert. l4 Wer hätte 
gedacht, daß die Anfange eines so entschiedenen Anhängers der Mo­
derne, wie Holz es war (»Modern sei der Poet, / Modern vom Scheitel 
bis zur Sohle!«l5), derart eng mit einer quasi burschenschaftlichen, 
politisch rückwärtsgewandten Vereinigung verbunden waren? »Die 
Wartburg sei's Panier!!!«, heißt es in einer Klapphorn-Strophe Schlafs. l6 

Milli ist - in faktisch-biographischer Hinsicht - die eigentliche Ent­
deckung der Klapphorn-Postkarten. Emilie Wittenberg (geb. 1867) 

wurde 1893 Holz' erste Frau. Sie muß eine begnadete »Klapphorni­
stin«l7 gewesen sein. Beim Wettdichten mit Holz auf einem verregneten 
Grunewaldausflug trägt sie am 10. Juni 1891 den Sieg über den »armen 
Musensohn« davon. Wie der oben zitierte Brief verrät, war sie auch 
Mitautorin des »Geschundnen Pegasus«, jedenfalls als solche vorgese­
hen. Sie hat die Freundschaft ihres künftigen Mannes für den Korre­
spondenten in Frankfurt in erstaunlichem Grad zu ihrer eigenen Sache, 
sich selbst gewissermaßen zum Medium einer männerbündischen Bezie­
hung gemacht. A la longue konnte das Eindringen einer Frau - und 
zumal dieser spontanen und vitalen Frau - in das System der Männer­
freundschaften freilich nicht ohne Folgen für die Autorenehe von Holz 
und Schlaf bleiben. Schlaf scheint sich in die Braut des Freundes verliebt 
zu haben und durch die Aussichtslosigkeit dieser Neigung in seinem 

13 VgI. ebd., S. 27 f. 
14 Staatsbibliothek zu Berlin - Preußischer Kulturbesitz, Handschriftenabteilung, Nach!. 

Holz, Erg. I, M. 10, BI. 5. 
15 Wilhelm Arent (Hg.), Moderne Dichter-Charaktere. Berlin 1885, S. 148. 
16 Vierte Postkarte vom 13.10.1890. 
17 V gI. Holz' Wortprägung »Klapphornisten« auf der Postkarte vom 18.6.1891. 

Holz und Schlaf als »Klapphornisten« 83 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Konkurrenz- und Minderwertigkeitskomplex gegenüber Holz bestärkt, 
vielleicht überhaupt erst in ihn hineingetrieben worden zu sein. 18 

Gerade vor dem Hintergrund dieser späteren Konflikte gewinnt die 
kollektive Verfaßtheit der Klapphorn-Postkarten Bedeutung. Wir lernen 
hier ein subliterarisches Pendant zur >eigentlichen< Zusammenarbeit von 
Holz und Schlaf kennen, denn im Grunde handelt es sich um eine Art 
Stammtischpoesie. Das gilt nicht nur für Anlaß und Inhalt der meisten 
einschlägigen Postkarten. Das gilt auch für die leicht alkoholisierte 
Stimmung, die sich in ihnen niederschlägt, und das gilt allemal für die 
gesellige Form. Die von Strophe zu Strophe wechselnde Verfasserschaft 
wird zum Ausdruck des Beieinandersitzens am Cafe- oder Kneipentisch 
- man schiebt die Karte dem Nachbarn zu - und einer kollektiven 
Gleichgestimmtheit. Denn im Unterschied zu sonstiger Klapphorn­
Dichtung ist der Autoren-Wechsel ein durchgängiges Prinzip in den hier 
versammelten Texten, das nur zwei Ausnahmen kennt: die Einzelstro­
phe, die aber häufig von mehreren unterzeichnet ist, oder das Um-die­
Wette-Dichten wie beim erwähnten Grunewaldausflug. Schon auf der 
ersten Karte wird die Kollektivität auf die Spitze getrieben, indem die 
aus drei Worten bestehende Nachbemerkung »Wat? Jroß-artig« von 
allen drei Autoren abwechselnd geschrieben wird. Später gibt es raffi­
nierte Überschneidungen, z.B. daß Milli den Holz in den Mund 
gelegten Part niederschreibt (und umgekehrt; so auf der ersten Karte 
vom 17.Juni 1891) oder die Weitergabe der Autorschaft mitten in der 
Strophe (am 15. Juli 1891). Auch wenn ein Klapphorn-Beiträger be­
kennt, er habe sich die von ihm geschriebene Strophe »pumpen« 
müssen,19 bewegen wir uns in einem Bereich jenseits des individuellen 
geistigen Eigentums. 

Es bietet sich an, diese Nonchalance im Umgang mit dem herkömmli­
chen Autorbegriff mit dem experimentellen Ansatz der Gemeinschafts­
produktionen von Holz und Schlaf zu verbinden. Wer sich näher mit der 
Hinterlassenschaft befaßt, aus der auch die hier veröffentlichten Doku­
mente stammen, wird vorsichtiger sein. In verschiedenen Freundesbrie­
fen an Richter aus den achtziger und neunziger Jahren finden sich 

18 Vgl. Scheuer (Anm. 12), S. 124f.; wie dort dargelegt, hat Holz das Beziehungsdreieck in 
seinem Roman »Das dritte Reich« (1900) verarbeitet. 

19 Wie Schlaf auf der dritten Postkarte vom 13.10.1890 und Holz auf der zweiten Postkarte 
vom 10.6.1891. 

84 Peter Sprengel 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abb. 1: Postkarte 
Emilie Wittenbergs an 
Emil Richter vom 
14.9.1891 mit Zeich­
nung Johannes 
Schlafs, darstellend 
Holz, Schlaf, Richter 
und Emilie beim 
vorjährigen Wartburg­
treffen. Staatsbiblio­
thek zu Berlin -
Preußischer Kultur­
besitz, Handschriften­
abteilung, Nachl. 
Holz, Erg. 1, M. 10, 
BI. 5. 

gemeinsam verfaßte oder jedenfalls von mehreren Absendern gezeich­
nete Verse, auch mit parodistischem Einschlag, wie folgendes Beispiel 
zeigt. Es entstammt einem Brief von »Mahomet« und »Knickebein«, der 
auch Grüße an Tanhuser-Holz enthält: 

Mancher wohl von diesen Reimen 
Steht auf ziemlich schwachen Beinen! 

Wohl tuend ist der Verse Macht 
Wenn sich der Mensch bezähmt, bewacht 
Doch schrecklich ist es anzusehn 
Sieht man sie ohne Beine stehn 

Holz und Schlaf als »Klapphornisten« 85 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Du als Freund der Poesi 
Grinst jedoch und sagst hi! hi!20 

Armer Schiller! Derartige Zeugnisse, wie auch die humorigen Karikatu­
ren, die vielfach in ihrer Nachbarschaft auftauchen, verraten wohl mehr 
über die burschikose Heiterkeit bürgerlicher Freundesbünde und ver­
einsartiger Zusammenschlüsse im I 9. Jahrhundert als über die Anfange 
der Moderne. 

Auf der anderen Seite scheint es doch bemerkenswert, daß sich die 
Väter des deutschen Naturalismus in zeitlicher Nachbarschaft zu ihren 
ehrgeizigsten literarischen Projekten nicht zu schade sind, mit ihrem 
Frankfurter Freund in Klapphorn-Strophen zu korrespondieren. An­
scheinend macht sich hier ein sprachspielerisches Bedürfnis geltend, das 
in der disziplinierten Arbeit am naturalistischen Dramen- oder Prosatext 
keine ausreichende Befriedigung fand. (Freilich gibt es Gemeinsamkei­
ten, vor allem in der virtuosen Handhabung des Berliner Dialekts!) Aber 
noch ein zweites Bedürfnis spielt mit bei diesem Rückgriff auf eine so 
unverkennbar triviale Dichtform: das nach Distanzierung von der 
Ernsthaftigkeit des hergebrachten Kunstverständnisses. Wir erkennen 
darin etwas von der Respektlosigkeit wieder, mit der der Theoretiker 
Holz zu Werke geht, wenn er etwa die Grundgesetze der Kunst an der 
primitiven Zeichnung eines kleinen Jungen exemplifiziert. 21 Auch litera­
tursoziologisch hat die forcierte Trivialität einiges zu besagen: sie läßt 
sich verstehen als Bekenntnis zur Boheme, als Ausdruck der Opposition 
zum bürgerlichen Kunst- und Kulturbetrieb, auf dessen - auch peku­
niäre - Anerkennung die beiden Autoren andererseits, wie wir wissen, 
doch so dringend angewiesen waren wie vergeblich hofften. 

Die Attraktivität des Klapphorns für das Autorengespann Holz­
Schlaf-Milli wäre freilich bald erschöpft gewesen, wenn sich nicht die 
Möglichkeit einer direkten Beziehung ergeben hätte. Die Eigenart der 
hier versammelten Klapphorn-Postkarten - und der kommunikative 
Anreiz, den die triviale Dichtform für die Freunde gewann - bestand 
und besteht aber gerade darin, daß sich die Freunde durchweg mit den 
»zwei Knaben« identifizierten - und zwar ohne Rücksicht auf Ge-

20 Brief o.D., Staatsbibliothek zu Berlin - Preußischer Kulturbesitz, Handschriftenabtei­
lung, Nachl. Holz, Erg. 1, M. 9. 

21 Arno Holz, Die Kunst. Ihr Wesen und ihre Gesetze. Berlin 1891, S. 107f. 

86 Peter Sprengel 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schlecht oder Anzahl. Es ist auch von drei oder vier Knaben die Rede, 
und Milli wird dabei ohne weiteres mitgezählt. »Zwei Knaben waren 
Zwillinge / Mit Milli waren's Drillinge«, reimt Schlaf in der zweiten 
Strophe der ersten Klapphorn-Postkarte und schlägt damit eine Brücke 
zur konkreten Situation, nachdem Holz in der ersten Strophe noch von 
der Nasenform siamesischer Zwillinge gehandelt hatte, wahrscheinlich 
aber auch dabei schon auf Schlaf und sich zielend (Schlaf war ein Jahr 
älter und hatte fraglos die »döllere« Nase; siehe auch Millis Klapphorn­
strophe auf der zweiten erhaltenen Karte vom 13. Oktober 1890). 
Nachdem einmal die Beziehung hergestellt war, konnte sie jederzeit 
abgerufen werden. Die Klapphorn-Form erwies sich als probate Mög­
lichkeit, über das aktuelle Befinden und insbesondere über die jeweilige 
Lokalität (auch und gerade im Sinne von »Lokal«) in witziger Form zu 
berichten. 

In diesen Selbstbezug schließt das Autoren-Trio - und dies ist wohl in 
der Tat einmalig in der Tradition der Klapphorn-Literatur - auch 
ironische Hinweise auf das eigene bzw. dem Kreis der Verfasser entstam­
mende dichterische Oeuvre ein. Emilie Wittenberg zeichnet sich hier 
durch heitere Einfälle aus: 

Sie haben »Einen Tod« gelesen 
Und sind dabei fidel gewesen. 

- reimt sie auf einer Postkarte vom 9. November 1890. In der Erzählung 
»Ein Tod«, erstmals veröffentlicht in »Papa Hamlet« (1889), hatten Holz 
und Schlaf die letzten Stunden eines im Duell verwundeten Studenten 
geschildert. Zumal der Schluß, der auf eine Pieta-Szene hinausläuft und 
mit dem Ausruf »Mama!!!« endet, ist eher sentimental als »fidel«. 
Distanziert sich Emilie Wittenberg diskret vom Werk der Männer, oder 
formuliert sie eine spätere Selbstkritik der Autoren? Wenn es ein 
literarisches Pendant gibt zu dem, was landläufig im guten wie im bösen 
als »Berliner Schnauze« bezeichnet wird, muß es jedenfalls ähnlich 
aussehen wie die Verse, mit denen sich Milli am 15. November 1890 auf 
das soeben im Druck erschienene theoretische opus magnum ihres 
künftigen Mannes (»Die Kunst. Ihr Wesen und ihre Gesetze«) bezieht: 

Jott nee ick sag: Is det een Buch: 
Von't Blättern schonst hat man genug! 

Holz und Schlaf als »Klapphornisten« 8 7 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Janz hoppelpopp ist mir in't Köppken 
Weeß Knobken 

Holz bleibt es vorbehalten, in berlinisch entstellter, ironisierter Form den 
Leitspruch zu zitieren, mit dem er selbst einst pathetisch die Literatur­
würdigkeit der Großstadt und die Ebenbürtigkeit einer ihr verpflichteten 
Dichtung neben der traditionellen Naturlyrik verkündet hatte. In seinem 
programmatischen Gedicht »Frühling« hieß es: 

Denn nicht am Waldrand bin ich aufgewachsen 
Und kein Naturkind gab mir das Geleit, 
Ich seh die Welt sich drehn um ihre Achsen 
Als Kind der Großstadt und der neuen Zeit. 
Tagaus, tagein umrollt vom Qualm der Essen, 
War's oft mein Herz, das lautauf schlug und schrie, 
Und dennoch, dennoch hab ich nie vergessen 
Das goldne Wort: Auch dies ist Poesie!22 

Daraus wird jetzt der Stoßseufzer des Ausflüglers, dem der Magen in die 
Knie hängt: 

Ooch det, ooch det is PoesieF3 

Unsere Postkarten-Serie endet mit einem Zitat der Verse zum »Schluß­
bild der Klapphörner«, d.h. des »Geschundnen Pegasus« (Postkarte vom 
25. Oktober 1891). Die Ära der Zusammenarbeit von Holz und Schlaf 
ist zu diesem Zeitpunkt definitiv vorbei. Für Schlaf, der nach seiner 
schweren Nervenkrise und dem öffentlich ausgetragenen Konflikt mit 
dem einstigen Partner einen dichterischen Neuanfang im Zeichen des 
Impressionismus vollzieht, ist damit auch die Zeit der Klapphorn­
Dichtung beendet. Nicht so für Holz, dessen späte Lyrik in mancher 
Hinsicht an den sprachspielerischen Ansatz der Klapphorn-Postkarten 
anknüpft. Bezeichnenderweise finden sich im parodistischen Komple­
ment des »Phantasus«, der »Blechschmiede«, neben einigen der alten 

22 Arno Holz, Das Buch der Zeit. Lieder eines Modernen. Zürich 1886, S. 30. Die Strophe 
fehlt in der ersten Druckfassung des Gedichts, die 1885 in Wilhe1m Arents Anthologie 
»Moderne Dichter-Charaktere« erschien. Insofern ist der Druckvermerk in Jürgen Schuttes 
Sammlung »Die Lyrik des Naturalismus« (Stuttgart 1982) zu korrigieren. Die dort S. 57-63 
abgedruckte Fassung entstammt dem »Buch der Zeit«. 

23 Erste erhaltene Postkarte vom 17.6.1891. 

88 Peter Sprengel 

\ 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Reime24 sogar ganze (neue!) Klapphorn-Strophen und an sie anknüp­
fende Strukturen. 

Innerhalb des poetischen Systems der »Blechschmiede« übernimmt 
die Klapphorn-Strophe zunächst eine doppelte Funktion. Sie ist der 
subliterarische Kontrapost zujener Stilisierung ins Höhere und Geistige, 
die Holz der zeitgenössischen (Liebes-)Lyrik als Heuchelei und Hypokri­
sie vorwirft; sie ist zugleich der Inbegriff für die Banalität des Reimsche­
mas und -zwangs, die zu den Grundvoraussetzungen der Holzschen 
Wortkunstlehre, aber eben auch der »Blechschmiede« gehört. Denn hier 
soll ja offenbar die totale Veräußerlichung einer Literatur demonstriert 
werden, die kein inneres Formgesetz kennt (wie es Holz mit der 
reimlosen Mittelachsenlyrik des »Phantasus« gefunden zu haben glaubt) 
und statt dessen in exzessiver Weise die Möglichkeiten der Sprache 
strapaziert. 

Die erste Buchausgabe der »Blechschmiede« (1902) enthält nur eine 
veritable Klapphorn-Strophe. Sie ist der plebejischen Figur »Puff­
schnute« in den Mund gelegt und lautet: 

Zwei Knaben ritten Hottehüh, 
von einem sah man nur das Küh, 
der andre mits Jesichte 
machte druf Jedichte!25 

Ein Klapphorn, das es in sich hat! Zunächst ist anzumerken, daß der 
Sprecher seinem anrüchigen Namen alle Ehre macht. »Küh« steht für 
»Hintern« (frz. cul), und »reiten« wird in sexueller Beziehung gebraucht. 
Denn ebenso wenig wie auf den Postkarten an Emil Richter sind die 
»zwei Knaben« wörtlich zu nehmen; es geht, wie der Kontext zwingend 
nahelegt, um Mann und Frau oder auch um - »zwei Menschen«. Damit 
ist der Titel eines lyrischen Zyklus benannt, mit dem Richard Dehmel zu 
Anfang dieses Jahrhunderts Aufsehen erregte. 1903 (also einjahr nach 
der ersten Buchausgabe der »Blechschmiede«) erschien sein »Roman in 

24 Die Reimpaare »Samos - Amos« und »Bummeln - Mummeln« sowie das Reimwort 
»Hühnerleiter« begegnen auf den Postkarten vom 15.11.1890, 17.6. und 25.1.1891 und 
wieder in der »Blechschmiede«: Arno Holz, Das Werk. Mit Einführungen von Hans W. 
Fischer. Bd.3.4. Berlin 1924, S. 18, S. 338 u. S. 702. - Übrigens wird ebd., S. 173 auch der 
Leitspruch aus dem Gedicht »Frühling« (s.o.) aufgenommen: »Auch das, auch das ist Poesie!« 

25 Arno Holz, Die Blechschmiede. Leipzig 1902, S. 77. 

Holz und Schlaf als »Klapphornisten« 89 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Romanzen« in Buchform.26 Die ersten 72 dieser jeweils auf genau 36 
Zeilen bemessenen Gedichte waren aber schon im 2. Jahrgang der 
»Insel« (1900/01) erschienen - einer Zeitschrift, in der ja auch Holz 
publizierte27 - und mußten dort um so eher die Aufmerksamkeit des 
»Phantasus«-Autors erregen, als sie sich scheinbar der Form der Mittel­
achsenlyrik bedienten, auf deren Erfindung Holz, wie ja schon die 
Auseinandersetzung um Paul Ernsts »Polymeter« gezeigt hatte, in 
entschiedenster Weise Anspruch erhob. (Übrigens hatte sich Holz in den 
neunziger Jahren auch mit Dehmel eng befreundet. 28) Freilich war die 
Zentrierung der Verszeilen beim Zeitschriftenabdruck der »Zwei Men­
schen« im Grunde nur eine Frage der typographischen Anordnung, die 
durch den gleichmäßigen Rhythmus und den durchgängigen Reim 
eigentlich konterkariert und denn auch im Buchdruck zurückgenom­
men wurde. Holz versäumt es natürlich nicht, durch Schielewippe 
(einen Artgenossen von Puffschnute) auf die Konventionalität der Form 
hinzuweisen: 

Wat? Roman un denn Romanzen? 
SonJeschmatze und Jeschmuhß! 
Danach konnte man ja danzen, 
schon als Karl durcht Posthorn bluhs!29 

Oder durchs Klapphorn! Auf die strukturelle Analogie zwischen den 
»zwei Menschen« der Romanzen-Dichtung und den »zwei Knaben« der 
Klapphornstrophe ist die gesamte Dehmel-Parodie der »Blech­
schmiede« angelegt, bis sie sich in Puffschnutes Beitrag vollends enthüllt. 
In vier Strophen werden zunächst die Gestalten eines Mannes und einer 
Frau unter Verwendung wörtlicher Zitate vor allem aus dem Gedicht 
»Durch die Maske« der »Insel«-Fassung30 beschrieben, bis die Inkarna­
tion des Autors - Der Herr Mitte Dreißig - ausruft: 

Hilf, Himmel, Zacherlin! 
Das sind ja die »Zwei Menschen!« 

26 Richard Dehmel, Zwei Menschen. Roman in Romanzen. Berlin 1903. 
27 Im Februarheft 1900 erschien dort (noch anonym) die l. Fassung der »Blechschmiede« 

mit dem Untertitel »Wilmersdorfer Festspiel«. Sie enthält noch keine Klapphornstrophen . 
28 Vgl. Scheuer (Anm. 12), S. 167f. 
29 Blechschmiede (1902), S. 77. 
30 Die Insel 2 (1900/01), l. Quartal, S. 316 f. (entspricht Romanze I, 27 der Buchfassung). 

90 Peter Sprengel 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der eine aus Ruppin, 
die andre mehr aus BentschenP I 

Komisierend wirkt hier die Attribuierung äußerst banaler Ortsnamen, 
die selbstverständlich in der poetischen Welt von Dehmels Dichtung 
keinen Platz haben, ebenso wie die klapphorn typische Aufspaltung einer 
Zweiheit in zwei Einzelglieder, wobei besonders die sprachlogische 
Unregelmäßigkeit »der eine« - »die andre« ins Gewicht fällt. Dehmel 
selbst arbeitet ja in großem Maßstab mit dem Zahlenverhältnis 2: 1: 1, 
wenn er seine Romanzen regelmäßig mit einem Schlußsatz be endet, der 
von »zwei Menschen« handelt, oft auch mit einer Aussage über »zwei 
Menschen« eröffnet, im Mittelteil aber jeweils ein Zwiegespräch gestal­
tet, das abwechselnd »ein Mann« oder »ein Weib« eröffnet. Holz 
braucht diese Zahlenarithmetik nur geringfügig zu übertreiben, um sie 
ins Komische zu transponieren: 

Zwei Menschen stehn auf vier Sandalen 
und staunen in acht Nordlichtstrahlen. 
In bunten Zacken schießt das Licht, 
die Stimme· eines Mannes spricht. 32 

Er schweigt. Der Horizont gähnt Strahlen, 
es ist nicht nöthig, sie zu malen; 
zwei Menschen sehn sich ins Gesicht, 
die Stimme eines Weibes spricht:33 

Zwei Brüste haben Schönheitsflecken, 
ein Mann vergaß sie zu entdecken. 
Ein Weib fühlt sich beinah durchspalten, 
es sagt verhaltenP4 

Zwei Menschen stehn sich ziemlich nah, 
ein Mann mahnt: Du - ein Weib haucht: jaP5 

31 Blechschmiede (1902), S. 72. 
32 Ebd.; vgl. Die Insel 2 (1900/01 ), I. Quartal, S.5 U.ö. (»Die Stimme eines Mannes 

spricht:«), S. 310 (»Zwei Menschen sehn ein Nordlicht prahlen«). 
33 Blechschmiede (1902), S. 73; vgl. Die Insel 2 (1900/01), I. Quartal, S.5 U.ö. (»Die 

Stimme eines Weibes spricht:«), S. 310 (»Die Nacht am Horizont gähnt Strahlen«). 
34 Blechschmiede (1902), S. 74; vgl. Die Insel 2 (1900/0 I), I. Quartal, S. 141 (»die 

Schönheitsflecken / auf meinen braunen Brüsten entdecken«), S. 310 (»Sie sagt verhalten:«). 
35 Blechschmiede (1902), S. 76; vgl. Die Insel 2 (1900/01), 2. Quartal, S. 139 (»zwei 

Menschen stehn«), S. 140 (»ein Mann mahnt: du! - ein Weib haucht: ja«). 

Holz und Schlaf als »Klapphornisten« 91 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In allen angeführten Stellen geht der Schritt von der Zweier-Ebene zur 
Einer-Ebene. Die letzte Zeile ist übrigens ein wörtliches Zitat aus der 
letzten Romanze des ersten Teils von Dehmels Dichtung: sie bezeichnet 
den Höhepunkt der Vereinigung des Liebespaares, das sich erst aus 
verschiedenen sozialen Fesseln befreien muß, um in Freiheit zueinander 
zu finden. Nachdem dieser Schluß- und Höhepunkt zitiert ist, kann sich 
die Bewegung auch umkehren; die beiden folgenden Strophen (vom 
Publikum und dem Herrn Mitte Dreißig gesprochen) gehorchen der 
Logik Er - Sie (oder: Sie - Er) - Beide: 

Seine Radfahrjacke von graugrünem Loden, 
ihr Goldbrokatschuh schleift am Boden; 
er packt sie lechzend um die Rippen, 
zwei dunkle Lebensbäume schwippen. 

OLea! Lukas! Traumprinz! Lux! 
Zwei Menschen machen wieder Jux. 
Zwei Menschen werfen einen Schatten, 
zwei Menschen fühlen sich als Gatten.36 

Es ist präzis diese Stelle, an der Puffschnute die oben zitierte reguläre 
Klapphornstrophe von sich gibt. Damit wird nicht nur im Rückblick die 
Strategie der ganzen Parodie klargestellt, die ja darauf hinausläuft, eine 
Verwandtschaft von Dehmels Formprinzip mit der Stupidität des Klapp­
horn-Schemas zu insinuieren, sondern auch der Übergang zu einer 
neuen Ebene der Auseinandersetzung hergestellt. Es geht nicht mehr 
um den Inhalt der Dichtung als solcher, sondern um Dehmels Selbstver­
ständnis als moderner Autor, den Wert der Romanzen-Form etc. In 
späteren Fassungen der »Blechschmiede« wird dieser Übergang gewis­
sermaßen vom Bühnenbild selbst verdeutlicht: »Das Bühnenbild, nach 
jetzt glücklich erledigtem Orgasmus, pötzlich wieder ganz quietschfidel, 
normal und vernünftig.«37 Der Eintritt in den theoretischen Diskurs 
erfolgt im Grunde aber schon mit der zweiten Hälfte des zitierten 
Klapphorns: 

36 Blechschmiede (1902), S. 76 f.; vgl. Die Insel 2 (1900/01), 1. Quartal, S. 6 (»er faßt sie 
um die starken Hüften«), S. 13 (»Lukas! mein Traumprinz«), S. 137 (»Zwei Menschen werfen 
einen Schatten«), S. 307 (»ihr Goldbrokatschuh streift den Boden / [ ... ] / seine Radfahrjacke 
von graugrünem Loden«). 

37 Arno Holz, Das Werk (Anm. 24), S. 118. 

92 Peter Sprengel 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der andre mits Jesichte 
machte druf Jedichte! 

Damit wird offen auf die autobiographische Fundierung von Dehmels 
Romanzen-Zyklus angespielt, aus der der Verfasser selbst ja keinen Hehl 
gemacht hatte. Im Gegenteil scheint die Identifizierung seines Privat­
lebens (hier: die Hinwendung zu seiner zweiten Frau Ida38) mit der 
lyrischen Darstellung geradezu in der Intention des Autors gelegen zu 
haben. Sie ist Teil jener für die Entwicklung des Jugendstils bestimmen­
den Konzeption, die auf Einbeziehung der Realität in die ästhetische 
Sphäre der Kunst zielt, letztlich also auf eine Aufhebung der Grenze von 
Kunst und Lebenswirklichkeit hinausläuft. »Zwar stilisiert zunächst das 
Werk das private Leben Dehmels, zugleich jedoch wird diese Dichtung 
zum bestimmenden Element gerade dieses Lebens selbst, insofern, als 
sich Dehmel und seine Frau als die >Zwei Menschen< realiter begreifen. 
[ ... ] Die Selbststilisierung zum Vorbild der >Zwei Menschen< hin ist bei 
Dehmel Teil eines in vielen biographischen Details manifesten Bemü­
hens, den Bereich des persönlichen Lebens dem Programm des ästheti­
schen Daseinsentwurfes unterzuordnen«39. 

Es ist genau dieses Bemühen um eine Nobilitierung des Lebens, und 
zwar auch seiner vital-erotischen Dimension, zu einem ästhetischen 
Gebilde, die den Widerspruch und Spott des Parodisten herausfordert. 
Dieser erweist sich seiner naturalistischen Herkunft nicht zuletzt darin 
verpflichtet, daß ihm der Primat der menschlichen Triebnatur außer 
Zweifel steht und er auch keine Versöhnung zwischen dieser Triebnatur 
und ästhetischen Idealen außer jener anerkennt, die in der vollkomme­
nen Aufgabe eines selbständigen Ideals und der konsequenten Ausrich­
tung der Kunst nach der Wirklichkeit liegt (»Kunst = Natur - X«40 ).Jede 
andere Darstellung der menschlichen Existenz, auch und gerade in 
erotischer Hinsicht, erscheint ihm als Ausdruck von Verlogenheit. Mit 
direkter Beziehung auf Dehmels »Zwei Menschen« heißt es: 

38 V gl. Julius Bab, Richard Dehmel. Die Geschichte eines Lebens-Werkes. Leipzig 1926, 
S. 173ff. 

39 Horst Fritz, Literarischer Jugendstil und Expressionismus. Zur Kunsttheorie, Dichtung 
und Wirkung Richard Dehmels. Stuttgart 1979, S. 112. 

40 Arno Holz, Die Kunst (Anm. 21), S. 112. 

Holz und Schlaf als »Klapphornisten« 93 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aus dem Schwulst, aus dem Schwalm 
immer nur der eine Salm: 
Ich bin begierig deines Specks, 
suprema lex!41 

In den späteren Fassungen der »Blechschmiede«,42 in denen sich die 
Literatursatire von einst mehr und mehr zu einem Weltgedicht im Sinne 
des »Faust« (auf den nachdrücklich angespielt wird) oder des »Phanta­
sus« auswächst - mit einem Umfang von zuletzt über 800 Seiten - , 
treten auch neue Klapphornverse hinzu und gewinnt das Paradigma 
dieser subliterarischen Form zusätzliche Funktionen. Bemerkenswerter­
weise beschränkt sich der Zuwachs von Klapphorn-Elementen auf den 
Walpurgisnacht-Teil dieser »Faust«-Parodie, überschrieben: »Die Insel 
der Seligen. Actus tertius alias fauno-seraphicus. Scherzo appassionato 
grazioso quasi pastorale baccanale erotico«. In diesem die ganze Weltge­
schichte und -literatur umspannenden Reigen von Kohabitationsphan­
tasien übernehmen die Klapphornstrophen den Part eines schnoddrig 
oder provokant geäußerten Zynismus. Ein »suspiziäser Mediziner« sagt: 

Zwei Genien merkt er links und rechts, 
wies scheint, nicht irdischen Geschlechts. 
Des einen Stimme warnt ihn: Lues! 
Der andere wieder stupst ihn: Tu es!43 

Der Herr Mitte Dreißig schockiert das Publikum mit einem zuletzt doch 
nicht ausgesprochenen Reim: 

Zwei Knaben turnten einst am Reck, 
der eine blöd, der andere keck; 
da sprach der Blöde zu dem Kecken ... 
Alles entsetzt. 
Nein, nein, ich wollte bloß - euch »necken«!44 

Die Verwendung der Klapphornstrophe ist hier nicht mehr von einer 
unmittelbar parodistischen Intention bestimmt, wie es bei der Dehmel-

41 Blechschmiede (1902), S. 78. 
42 Folgende Fassungen liegen im Druck vor: 1917 (Privatdruck), 1921, 1924 und die von 

Wilhelm Emrich herausgegebene Nachlaßfassung (1963/64). Die im folgenden herangezoge­
nen Passagen sind bereits in der Ausgabe von 1921 enthalten (z.T. auch im Privatdruck); zitiert 
wird der besseren Zugänglichkeit wegen nach der Werkausgabe von 1924, von der auch ein 
seitenidentischer Separatdruck erschien. 

43 Arno Holz, Das Werk. Bd. 4, S. 628. 
44 Ebd., S. 599. 

94 Peter Sprengel 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Parodie von 1902 der Fall war (die übrigens in den späteren Fassungen 
beibehalten, sogar geringfügig erweitert wird). Der Rückgriff auf die 
populäre und festorganisierte Form dient hier der Lancierung obszöner 
Pointen. Der sexuelle Inhalt darf dabei nicht überbewertet werden; er ist 
wohl eher als Reflex jenes Willens zur Vereinigung zu sehen, der die 
virtuose Sprachtechnik der »Blechschmiede« insgesamt beherrscht. 
Auch das Klapphorn hat teil an der Funktion, die in deren späten 
Fassungen die Sprache und insbesondere der Reim überhaupt erhält: 
eine sinnliche Brücke zu schlagen zwischen den heterogensten Subjek­
ten. Man möchte an die Rolle des Witzes in der humoristischen Ästhetik 
Jean Pauls denken: des bildlichen, Sprach- oder gelehrten Witzes, der 
Ähnlichkeiten zwischen unähnlichen Gegenständen aufzeigen und in 
seiner höchsten Steigerung zu einer »allgemeinen Auflösung« führen 
soll, in der »alles sich untereinandermischt«.45 Irn folgenden Beispiel 
geschieht dies in einer Art erweiterter Klapphornstrophe: die ersten vier 
Zeilen - gesprochen vom Autor - gehören den »Zwei Knaben« (hier: 
Freunden), die zweiten vier - gesprochen vom Regisseur - »dem einen« 
und »dem anderen«: 

Zwischen blühenden Chrysanthemen, unter steilhohen Fichten, 
sitzen zwei fröhliche Freunde und dichten; 
sie nennen sich Li-tai-pe und Thu-fu, 
lachen, trinken Reiswein und prosten sich zu! 

Der eine wiegt auf seinem Knie 
Unsere Liebe Frau von Medici. 
Den anderen beziert ein anderer Klater -
Kybele, aller Magna Mater!46 

Auch in der folgenden Strophe - gesprochen von einem »ganz hundsge­
meinen Luder« - hat sich die »der eine«l»der andere«-Struktur der 
Klapphornstrophe verselbständigt, ja verdoppelt: 

Der eine weiß, der andre braun, 
sie die Nymphe und er der Faun! 

45 Jean Paul, Werke. Hg. von Norbert Miller. Bd.5. München 1963, S. 202 (Vorschule der 
Ästhetik, § 54). 

46 Arno Holz, Das Werk. Bd.4. S. 528. - »Klater«: niederdeutsch für »liederliche Frau«. 

Holz und Schlaf als »Klapphornisten« 95 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der eine braun, der andere weiß, 
im Rhythmus tanzt ihr Doppelsteiß!47 

In der großen Welthochzeit, in der universalen Kopulation, die Holz' 
Sprachwitz im Walpurgisnacht-Akt der »Blechschmiede« feiert, bewährt 
sich die Klapphorn-Form als ein Kitt, der Verwandtes wie Getrenntes 
zusammenfügt. Ihre disjunktive Logik wird zum epischen Prinzip, das 
die Entfaltung von Gegensätzen oder überhaupt von binären Strukturen 
erlaubt und so eine quasi homerische Breite erzeugt, der doch die 
eigentliche Sinnlichkeit ermangelt, weil die sprachliche . Form als letztes 
Prinzip der Organisation erkennbar bleibt. Die nachfolgend zitierte 
Partie kann als Mega-Klapphorn gewertet werden, insofern als sie eine 
Zweiheit vorstellt (Herodias und ihre Tochter Salome), die systematisch 
in ihre Einzelteile zerlegt wird. Der liebeshungrige Kaiser Konstantin 
kann sich nicht zwischen beiden Lustobjekten entscheiden, was zu 
vielfältigen Oppositonen (»die eine«/ »die andre«, »hier«/ »da«, »dies«/ 
»das«) Anlaß gibt. Die letzte Strophe führt die gewaltsame Vereinigung 
herbei: mit einem klapphorntypischen Neologismus (»selbandern«) und 
einer dezenzbedingten Aposiopese, wie wir sie ähnlich schon aus der 
oben zitierten Strophe (»Zwei Knaben turnten einst am Reck«) kennen. 
Sprecher sind im Wechsel »Frechdachs« und »Sein Adlatus«: 

Zwei Busen wogen, vier Augen blitzen, 
indessen echteste Brüsseler Spitzen, 
verräterisch und nach Belieben, 
teils oben, teils unten sich verschieben. 

Hier schimmert eine Schulter, rund und scharmant, 
dort hebt sich zierlich eine Hand. 
Kosigste Öhrchen, rosigste Lippen, 
bezauberndste Pantöffelchen, die goldrot wippen! 

Zwei lockendste Blumen mit winkendsten Kelchen, 
nur zaudert er leider noch stockend, welchen? 
Und kommt sich, der Tebelholmer, ein Narr, ein Tor, 
wie der Esel Bileams zwischen den beiden Heubündeln vor. 

Die eine hats hier, die andre da, 
schön die Tochter und schön die Mama. 
Die nicht mager, die nicht fett, 
mit welcher geht man nun zu Bett? 

47 Ebd., S. 634. 

96 Peter Sprengel 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die eine ziert dies, die andere das, 
auf welche ist der meiste Verlaß? 
Und, immer gebauchkitzelter, als Kreator 
fühlt sich der mächtige Imperator! 

Er kann sich wirklich kaum noch halten, 
sowohl bei der Jungen, als auch bei der Alten, 
Und schließlich flucht er, wie ein Heide: 
Beide! 

Er schniebt, er schnaubt, er transpiriert, 
er avanciert, er attackiert; 
wie ihm die Fibern schwellen -
rin in die Dardanellen! 

Erst packt er die eine, sodann die andre, 
damit er sich mit ihr selbandre; 
Zuerst die Mutter, dann die Tochter 
(den blitzschnell ihm eirifallenden Reim zum Glück noch unterdrückend und mit einer 
eleganten Verbeugung zum Publikum hin) -
Pardon, ich meine: unterjocht er!48 

Bei alle dem ist nicht zu verkennen, daß die sprach- und literaturkritische 

Funktion, mit der der »Blechschmied« um 1900 aufgetreten war, 

inzwischen weithin der Freude am Sprachspiel, dem Selbstzweck der 
Reim-Artistik gewichen ist. Silvio Vietta führt diesen Befund auf die 
Entwicklung der neuzeitlichen Rationalität zurück, von der er den 
ursprünglichen kritischen Ansatz des Naturalisten und Theoretikers 
Holz entscheidend bestimmt sieht: »Wenn nämlich diese Rationalität 

[ ... ] als eine formale Tätigkeit des reinen Verstandes bestimmt wird, so 
ist auch diese Form der poetischen Spracherzeugung trotz ihrer Inten­
tion, die Gesamtheit des Daseins als einen Werdeprozeß zu vergegen­
wärtigen, letztlich abgelöst von der Rückkoppelung der Sprache an die 
Welt der Sachverhalte und die kritische Selbsterfahrung des Autors.«49 
Im Lichte unserer neuen Kenntnis über die frühen Klapphorn-Aktivitä­

ten von Holz und Schlaf wird man nur mit Vorsicht an solche funda­

mentalen Deutungen herantreten. Die Abkoppelung der Sprache von 
der Welt der Sachverhalte und der Selbsterfahrung des Autors ist ja 
schon in den Klapphorn-Texten von 1890/91, und zwar in einer kol-

48 Ebd. , S. 595 f. 
49 Silvio Vietta, Neuzeitliche Rationalität und moderne literarische Sprachkritik. Mün­

chen 1981, S. 157. 

Holz und Schlaf als »Klapphornisten« 97 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lektiven Praxis ausgebildet, die man nur mit Einschränkungen auf eine 
rationalistische Sprachkritik zurückführen kann. Es gilt, die Lust an der 
Sprache und die Freude am Trivialen als Triebkräfte der Moderne zu 
erkennen. 

98 Peter Sprengel 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang 

Arno Holz - Johannes Schlaf - Emilie Wittenberg: 
Klapphorn-Gedichte auf Postkarten an Emil Richter (I 890/9 I) 

Editorische Vorbemerkung 

Die im folgenden veröffentlichten Handschriften befinden sich in der 
auf die Hinterlassenschaft von Emil Richter zurückgehenden »Ergän­
zung 1« zum Holz-Nachlaß (Mappe 10, 15 und 16 - wie im folgenden 
angegeben) der Staatsbibliothek zu Berlin - Preußischer Kulturbesitz. 
Der Abdruck erfolgt mit freundlicher Genehmigung der Staatsbiblio­
thek und der Urheberrechtsnachfolger von Holz und Schlaf. Die Wie­
dergabe der Texte richtet sich in Orthographie und Interpunktion nach 
den Vorlagen. Prosa-Zusätze zu den Gedichten wurden nur insoweit 
aufgenommen, als sie in einem inhaltlichen Bezug zu den Klapphorn­
Strophen standen. Die Datierung richtet sich nach den Angaben im 
Text, sonst nach dem Poststempel. 

Besonderes Gewicht wurde darauf gelegt, die im Original an den 
verschiedenen Handschriften unmittelbar ablesbare kollektive Textpro­
duktion auch im Druckbild deutlich zu machen. In diesem Sinne gilt: 

Normaldruck: Handschrift Arno Holz 

Kursivdruck: 

Fettdruck: 

(alias Tanhuser, Lump, Viech) 
Handschrift J ohannes Schlaf 
(alias Schläfchen, Schläfeken) 
Handschrift Emilie Wittenberg 
(alias Milli, Poupon, Tanhuserin, Viechin) 

6. Oktober 1890 (M.15,1) 

Det Neiste, det Allerneiste! 
I 

Zwei Knaben waren Siamesen; 
Sie hatten beide lange Nesen. 
Doch einer war der Öllere, 
Der hatte eine döllere. 

99 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


11 
Zwei Knaben waren Zwillinge 
Mit Milli waren's Drillinge; 
Fritz Sahlmann50 aber, weh! 
Der war nicht mit dabee! 

[llI] 

Schläfihen. 

Und nun hält Milli ihre Rede: 
Sie liebt die Siamesen beede, 
Doch den mit dem Cylinder, 
Den liebt sie drum nicht minder. 

Wat? Jroß-artig 
»(AQUARIUM)«. 

Poupon 

13. Oktober 1890 (M.16,70) 

Deto! I1. 51 

Zwei Knaben saßen einst bei Linder 
Und liebten den mit dem Cylinder; 
Weil Jeder sich in ihn vernarrte, 
Schrieb Jeder gleich noch Eine Karte. 

Tanhuser. 

Die Milli giebt sich redlich Müh' 
Und wenn es angeht, dichtet süh; 
Doch heute sitzt sie ratlos hier 
Und denkt nur: Fritz, ick liebe Dir! 

»Süße« (immer noch) 

Ach Gott, schon wieder, Fritz') ick bitte) 
Ick bin hier nämlich nur der Dritte. 
Ob's mit dem Flö"ten schwer auch geht) 
WeijJ, daß mich Sahlmann schon versteht. 

Schläfken. 
(der angeroochte) 

50 Hier wie im folgenden Scherzname für Emil Richter. 
SI Vorausgegangen war eine erste (nicht erhaltene) Postkarte vom gleichen Tag. 

100 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zweite Lesung: 

Ik wollt, ik wär dat meerschte, 
Der Eerschte! 

13. Oktober 1890 (M.15,2) 

III. Cafe Reichshallen 

Wunderbarster! 

Drei Knaben fraßen im Cafe 
Der eine Grogk, der andre Thee, 
Der dritte aber nämlich 
Der soff Bai»see« wie dämlich. 

Drei Knaben fuhren heut spazorrn 
Und haben Ihre Näs'n erfrorrn 
Besonders aber ein' 
Und das ist Schläfken sein'. 

Milli 

Drei Knaben machten Klapphomstrophen 
Sie gingen wie Semmel aus dem Ofen: 
Selbst Schliifchen ließ sich nicht drin lumpen) 
Doch mußte er meistens sie sich pumpen. 

Andre Version: 
Doch mußte er nen Lumpen 
Sich meerschtens pumpen! 

13. Oktober 1890 (M.15,3) 

IV. 

Schliifchen 

Die Knaben, die das Klapphorn pfeifen, 
Jetzt noch zur vierten Karte greifen. 
Und scheint das auch ein bischen hitzig: 
Man fühlt sich eben heut zu witzig 

L. 

Drei Knaben litten, jeder sieht dies, 
Sehr stark an Klapphorn-Dichteritis 
Und Fritze welch' ein Grauen 
Muß alles das verdauen. 

Milli 

101 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nun endlich Schluß: Jetzt kommt die Paucke! 
lck haue ihr kaputt wie Nauke, 
Wir schreien alle vier: 
Die Wartburg sei's Panier!!! 

Haben Sie nun genug? Ja? 
Na un ob! 

Schläfeken 

20. Oktober 1890 (M.16,72) 

Stella D'Italia 
4 Knaben heut das Klapphorn pfeifen 
Und wollen Dir ans Herze greifen 
und sänftliche, sie meenen: 
Son Klapphorn - lieber keenen! 

Tanhuser. 
Sanctus. 52 

Schläfeken 
Millj53 

9. November 1890 (M.15,4) 

Pankow=City-Garten 9.X1.90 

1. 
Drei Knaben sitzen hier bei Holtzen 
Und thuen Klapphornverse bolzen. 
Sie saufen Wein, um Fritz zu ehren, 
Gepreßt aus Rüdesheimer Beeren. 

Lump 

11. 
Soupirt Eisbeen mit Sauerkohl -
Een Affe, wem dabei nicht wohl! 
Sie haben »Einen Tod«54 gelesen 
Und sind dabei fidel gewesen. 

Milli 

52 Unbekannte Hand. 
53 Zwischen den beiden letzten Unterschriften Zeichnung aller vier, wohl von Milli. 
54 Erzählung von Holz und Schlaf, bildete den Abschluß ihres unter dem Pseudonym 

»Bjarne P. Holmsen« veröffentlichten Erstlingsbuchs »Papa Hamlet« (1889). 

102 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lII. 
Det heiflt die Beeden nur nich icke, 
lek hab det Scheenthun endlich dicke, 
lek komm mir dabei vor wie'n Rinde, 
Wie ick det finde! 

Schläfchen 

Seats richtich! 
Tanhuser 

Denken Sie nur, die Beiden haben das »Schönthun« immer noch 
nicht satt! 

15. November 1890 (M.16,75) 

Stella d'Italia, 15.XI.90 

Zwei Knaben sitzen hier beim »Samos« 
Vergnügt wie jener Jude Amos55. 
Auf ihrem Tische - »mit Vergunst« -
Liegt: »die Kunst!« 56 

Tanhuser 

Jott nee ick sag: Is det een Buch: 
Von't Blättern schonst hat man genug! 
Janz hoppelpopp ist mir in't Köppken 
Weeß Knobken 

Tannhuserin 

Ein (gemeenes) Exemplar bereits an Dich abgegangen. Japonaisisches57 

folgt morgen. 
Mahlzeit! 

D.O. 

Denken Sie nur Fritze: Seit anderhalb Stunden sitzen wir und blät­
tern in der Kunst. Darüber hatten wir ganz vergessen »schön zu thun« 
eben haben wir nun das Versäumte nachgeholt. Hat gut geschmekt! 
Viele -

Lümpin 
Schliifeken lIlA nachgetroppelt! 

55 Prophet des Alten Testaments. 
56 Arno Holz, Die Kunst. Ihr Wesen und ihre Gesetze. Berlin: Issleib 1891 [ausgeliefert 

1890] . 
57 Von der Erstausgabe der »Kunst« wurden 10 numerierte Exemplare auf japanischem 

Papier hergestellt. 

103 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20.Januar 1891 (M.16,82) 

Berlin S.W Stella d'Italia. 

Zwei Knaben sitzen beim Agliostro, 
Doch misepetrig wie Sarastro; 
Und einer spricht zum andern heiter: 
»Die Welt ist eine Hühnerleiter!« 

20.1.9l. 

In diesem Sinne! 
Viech. 

(das zuckerne) 
Milli 

(das puckerne). 

25.Januar 1891 (M.16,83) 

25.1.9l. 

Zwei Knaben aßen eine Suppe, 
Und keinem einz'gen war sie schnuppe; 
Doch ist sie glücklich endlich runter, 
Und beide Knaben sind ganz munter. 

Süßes Viech. ------

Zwei Knaben hier im Franziskaner 
Sind fröhlich wie zwei Indianer 
Ist auch die Welt 'ne Hühnerleiter 
Sie lieben sich - na, und so weiter. 

Viechin 
ES Nu, bitte, mach Dir - keinen »Vers« draus! 

31.Januar 1891 (M.l6,84) 

Stella, 3l.1.91 

Drei Knaben sitzen hier allein, 
Der Ziehjarrn schmeckt, es schmeckt der Wein; 
Nur nicht der Fritz, denn der weilt fern 
»Italiens Stern!« 

Tanhuser. 

104 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20. Mai 1891 (M.16,93) 

Ausstellungspark. 
Mittwoch N achm. 

Zwei Knaben leiden große Schmerzen, 
Doch nur am Zahn und nicht am Herzen. 
Doch war das Ziehn mit Recht verdrießlich 
Man hat nur zweiunddreißig schließlich! 

Viech. 

D[as] h[eißt] Fritze, Gott, sei Dank, die Zahnschmerzen sind »erdich­
tet« - Der Klapphornvers war seit einigen Tagen bei Viech auf Lager 
und er mußte ihn loswerden. Natürlich sind Sie wieder der Unglück­
liche. Innigst 

4. Juni 1891 (M.I0,2) 

Pankow 4.VI.91 
Zwei Knaben stecken einen Dropp 
Sich gegenseitig in den Kopp -
Doch Schläfken als der Dritte, 
Spricht: Mir ooch eenen, bitte! -

Milli 

Zwei Knaben sitzen hier bei Linder 
Und fabriziren Klapphornkinder; 
Und Schläfken, diese Nudel, 
Frißt Kuchen wie [e] in Pudel! 

Er hat sich etwas übemudelt 
Darum sein Klapphorn nur noch dudelt. 
Doch schlägt er nach Bedaife 
Trotz Dalified) seine Haife. 

Viech 

Schliifchen 

Milli 

105 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10. Juni 1891 (M.10,3) 

I. Paulsborn 10.6.91 

I 
Zwei Knaben sind heut voller Zorn 
Weil eingeregnet in Paulsborn 
Und denken: Fritz, nu hüte Dir, 
Jetzt schIIlieden Klapphornverse wir! 

11 
Zwei Knaben fallt das Dichten schwer 
Das kOIIlIIlt wohl von die Nässe her 
Da spricht der Andre plötzlich: Horch! 
Fliegt da nicht wo ein Klapphornstorch? 

111 
Zwei Knaben haben was iIIl Kopp 
Virginia theils und theils 'n Dropp 
Sie lutschen ganz geIIliethlich 
Und werden wieder friedlich. 

IV 
Zwei Knaben haben neue Sorgen, -
Noch sind sie leider nicht geborgen. 
Sie seufzen: J ott wie naß die Beene 
Wie kOIIlIIlen wir nu blos nach HeeIIle. 

V 
Doch nun ZUIIl Schluß von's Klapphorntuten 
Will ik IIlir IIlit deIIl Letzten sputen. 
Weil Fritz, UIIl alle zu verdauen, 
Am. Ende IIlUß Rhabarber kauen. 

VI 
Hurrah ich hab den Preis errungen, 
DeIIl Viech sind dreie erst gelungen! 
Es fehlt deIIl arJIlen Musensohn 
Heut säIIltliche Inspiration! 

Hurrah!!! 
Herzlichste Milli 

106 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10. Juni 1891 (M.I0,4) 

II. Paulsborn, lO.VI.91 

VII 
Zwei Knaben hier zum Treibverzeit 
Begegnen sich im Klapphornstreit; 
Doch will es nicht recht flecken, 
Es tropft von allen Ecken. 

VIII 
Es tropft auf Dach und Wald und See 
Der Grunewald wird zu Schalleeh 58, 

Und nur der Grogk bringt Wärme 
Hinein in die Gedärme. 

IX 
He, Kellner, 'ne Virginia her! 
Mir roochert wirklich jar zu sehr; 
Doch noch nen Iräcksken bitte, 
Ick jloob, 's ist schonst der Dritte! 

X 
Noch immer regnet es wie dull, 
Stripp-strapp, stripp-strull, stripp-strapp, stripp-strull, 
Erweicht ist mir der Krägen 
Mitsamt von meinen Brägen. 

XI 
Die Milli hat mir übertrumpft, 
Nu bin ick jänzlich abgestumpft; 
Ick ließ mir sojar lumpen 
Und »diesen hier« nur pumpen! 

Mit jestreckten Waffen. 
Viech 

58 Neubildung von unklarer Bedeutung, vielleicht den schalen Rest in Bier- oder 
Weingläsern bezeichnend. Im »Geschundnen Pegasus« heißt es: »Der Kellner naht sich peh a 
peh / Nach Mostrich duftend und Schalleh« (S. 27). 

107 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


17.Juni 1891 (M.16,94) 

17. Juni 91. II.59 

Endlich wirklich unterwejens: 
Zwei Knaben bummeln durch den Wald 
Der Kukuk ruft, det Echo schallt, -
Un mitten mang det Bummeln 
Da flicken se sich Mummeln.60 

Eine Stunde später oder: 
Die, wat die Kehrseite von die Medallje is: 

Hurrjott uns schlackern schonst die Beene 
Schon widdr'n Zaun! Det's zu jemeene! 
Der Magen hängt uns in die Knie -
»Ooch det, ooch det is Poesie!«61 

ER:62 
Mit Milli is heit janischt los 
Se zieht verschnied'ne Flauschen blos 
Det macht: Se mecht'n Kuß von mich, 
Ick abberst geb ihr keenen nich! 

Viech 

SIE: 
Hach Jotte, Fritz, man hat's doch schwer, 
Mein Klapphorn is auch schon janz leer; 
Det Vieh is heit son Wiethrich, 
Det macht mir melanklietrich. 

17.Juni 1891 (M.16,95) 

17.VI.91 III. 
Jetz sitzen ma in Schmargendorf 
U n kriejen fast vor Ekel Schorf. 

Milli 

Det Jänsenkleen schmeckt janz abscheilich, 
Det Bier »dafür« nich minder greilich! 

Viech. 

59 Auch hier fehlt die erste Postkarte des Tages. 
60 Mummeln: Teichrosen. 
61 Vgl. Holz' Gedicht »Frühling« (»Das Buch der Zeit«, 1886): »Auch dies ist Poesie!« 
62 Verteilung der Handschriften entgegen den Rollen! 

108 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ma essen Braten un nich »Ideen« 
Det Viech so lügt, find ick gemeen 
Man muß bei keine solche Sachen 
Aus Flöhe Donnerschlägen machen! 

Wie wah doch dat? Ah so! 
Weeß Jott, nu wird et Dag! 
Der Braten is 'n Floh, 
Det Kleen'n Donnerschlag! 

Nu aber mach de Bude zu! 
Die liebe Seele hat nu Ruh. 

Viech. 

Die Klapphornkuh hat ausgekalbt 
Und Fritze'n hamm ma ingesalbt. 

18.Juni 1891 (M.16,96) 

18.VI.91 BEHRLIN63 
Noch von jestern nachjedroppt! 

Milli 

Zwee Knaben jingen klapphornschwanger 
In J runewald uff eenen Anger; 
Da sprachen Jind un Christen, 
Det sind so: Klapphornisten!! 

Dieselbigen. 

15. Juli 1891 (M.16,97) 

Zwei Knaben haben ganz und garr 
Den Klapphornblasenkikatarr; 
Doch werden sie schon noch mal tuten, 
Er wird sich hoffentlich verbluten. 

Det heeßt, des Dings hier wah uff Lager. 
Ick? Fiehl mir noch nich Klapphornmager! 
Un ick natierlich vito 
Schreib drunter dito! 

Viech. 
Milli. 

63 Das Datum ist als Briefmarke gezeichnet, »BEHRLIN« als graphischer Schnörkel 
gestaltet. 

109 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abb.2: Postkarte Emilie Wittenbergs an Emil Richter vom 25.10.1891 mit Zitat aus dem 
»Geschundnen Pegasus«, dem auch die aufgeklebte ZeichnungJohannes Schlafs entstammt. 
Staatsbibliothek zu Berlin - Preußischer Kulturbesitz, Handschriftenabteilung, NachI. Holz, 
Erg. 1, M. 10, BI. 6. 

15.VII.91 
B[erlin] 

25. Oktober 1891 (M.10,6) 

Schon läuten fro:nun die Morgenglocken 
Man sitzt Init ungekäInInten Locken 
Und schüttelt sich und spricht voll Ekel: 
Horrgott ist Inir heut fin de siecle 

Schlußbild der Klapphörner 64 

Herzlichste Milli 

64 Schlafs Zeichnung ist auf die Vorderseite einer Postkarte geklebt; Millis Aufschrift zitiert 
die letzte Strophe der Erzählhandlung des »Geschundnen Pegasus« (S.50; es folgt noch eine 
Pegasus-Zeichnung mit zugehöriger Anrede an den Leser). 

110 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ernst Osterkamp 

Die Sprache des Schweigens bei Hofmannsthai 

Am Anfang allen literarischen Sprechens steht eine Schwellenerfahrung: 
der Schritt aus der erlebten Welt, dem vorsprachlichen Ereignis, aber 
auch dem abgenutzten Alltagsdiskurs in den Raum des Textes, der 
zunächst ein Raum des Schweigens ist. Es scheint, als gewinne, je weiter 
der Prozeß der Moderne voran schreitet, diese Schwellenerfahrung 
zunehmend an Intensität und als wüchsen parallel hierzu die Schwierig­
keiten auf seiten des Autors, den Raum des Schweigens mit der Sprache 
seines Textes zu füllen. Die Erfahrung der Schwelle kann so stark 
werden, daß der Schritt in den Text die Qualität eines mystischen 
Durchbruchserlebnisses gewinnt, so etwa bei Peter Handke: »da ist noch 
jedesmal neu und vielleicht sogar gesteigert, eine Schwelle zu überwin­
den, von der ich glaube, daß sie eine verbotene Pforte ist - nicht 
>glaube<, sondern von der ich empfinde. Was ich mir eigentlich nicht 
erklären kann.«l Wenn Handke im Fortgang des großen Gesprächs mit 
Herbert Gamper dennoch einen Eindruck von der Anstrengung zu 
vermitteln versucht, die die Öffnung der »verbotene [n] Pforte« bereitet, 
so gelingt ihm dies nur mit Hilfe eines Verweises auf eine Ur-Szene der 
literarischen Moderne, und dabei gerät er, als wolle er die Authentizität 
seiner literarischen Reminiszenz beglaubigen, in solche Ausdrucksnot, 
als sei sein Fall, in Kürze, dieser, es sei ihm völlig die Fähigkeit abhanden 
gekommen, über das Gemeinte zusammenhängend zu denken oder zu 
sprechen: 

Es ist ein bißchen, was ich nie so recht verstanden hab, diese Lord 
Chandos-Geschichte. Die hab ich nie so als Philosophie und als Haltung, 
aber in der Praxis ... also daß die Worte so vom Papier fallen, so ist mein ... 
also daß ich mit der Schreibmaschine ... das kommt zwar hin, aber die 
Lettern, die fallen eigentlich runter, die kommen nicht rein, die prägen sich 

1 Peter Handke, Aber ich lebe nur von den Zwischenräumen. Ein Gespräch, geführt von 
Herbert Gamper. Zürich 1987, S. 178 f. 

Sprache des Schweigens bei Hofmannsthai 1 11 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht ein; ich kann noch so draufklopfen, also noch so von dem Wort 
überzeugt sein oder von dem Wortzusammenhang. So ist der Anfang. 2 

Vielleicht wird in der syntaktischen Konfusion und in der tastenden 
Semantik dieser Beschreibung einer dichterischen Schwellenerfahrung 
mehr von dem, was Philipp Lord Chandos bewegte, erahnbar als in 
manchem germanistischen Kommentar. Allerdings wird sich im Falle 
Handkes kein moderner Francis Bacon finden, der ihm ein auch nur 
»zweijähriges Stillschweigen« (GW E, 461) vorwerfen könnte. Dies wirft 
die Frage auf, welche Motivation und damit auch Kraft es ist, die den 
Dichter, dem die Worte entgleiten und zerfallen, trotz einer stetig 
wachsenden Bedrohlichkeit der Schwelle immer aufs neue unter größter 
Anstrengungjene ästhetische Grenze zum Text überwinden läßt, an der 
nahezu ein Jahrhundert zuvor sein imaginärer Vorgänger für alle Zeit 
innegehalten hatte. Handke gibt hierauf eine klare Antwort: Es ist die 
»Angst vor der Sprachlosigkeit«, die ihn zur Überwindung der Schwelle 
zwingt, wobei er die Sprachlosigkeit zu den »schlimmsten Erfahrungen« 
zählt, die einem Menschen widerfahren können, denn sie mündet in den 
»Autismus«, in die psycho-soziale Destruktion. Erläuternd fügt er hinzu: 
»Es ist nicht das Schweigen; die Sprachlosigkeit ist nicht dieses schöne 
Schweigen, das man ja sich wünscht zu haben und zu erzeugen mit dem 
Schreiben.«3 Die Unterscheidung, die Handke hier trifft, ist von funda­
mentaler Bedeutung: Sie besagt nichts Geringeres, als daß das literari­
sche Schweigen als höchstes Ziel dichterischer Rede gerade nicht das 
Ergebnis der Sprachkrise, des Sprachzerfalls oder gar des Sprachverlusts 
sein kann, sondern sicherste Verfügung über die Sprache voraussetzt; 
das Schweigen ist der positive Gegenpol zur N egativität des Sprachver­
lusts - denn schweigen kann nur, wer über die Sprache verfügt, wer sie 
verloren hat, ist hingegen stumm. Aus »Angst vor der Sprachlosigkeit« 
überwindet der Autor die Schwelle zum Text, innerhalb dessen er, als 
äußerste Sublimationsform dichterischer Rede, jenes Schweigen er­
zeugt, das ihm höchstes Zeichen für den Besitz der Sprache ist. 

So freilich hatte Lord Chandos es nicht gemeint. Sein Schweigen als 
Dichter - und nur als Dichter schweigt er ja, sonst wird er allenfalls 
»etwas wortkarger« (GW E, 470) - ist im Gegenteil das Ergebnis der 

2 Ebd. , S. 180. 
3 Ebd., S. 180f. 

112 Ernst Osterkamp 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erfahrung des Sprachzerfalls, der Unmöglichkeit, in einer allgemein 
verbindlichen Sprache sich mitzuteilen; unter diesen Bedingungen hätte 
ihn der Gedanke an ein Schweigen als sublime Ausdrucksform dichteri­
schen Sprechens luxuriös, ja vielleicht sogar als Verstoß gegen den 
»Anstand« anmuten müssen.4 Dennoch ist auch sein Brief von der bei 
Handke anklingenden Einsicht geprägt, das Schweigen in der Dichtung 
sei Ausdruck höchster sprachlicher Souveränität: in jenem oft beobach­
teten Widerspruch, daß an keiner Stelle der deutschen Literatur die 
Notwendigkeit des Schweigens aus Sprachverlust so sprachgewaltig 
begründet werde wie in Hofmannsthais Chandos-Brief. Dieser Wider­
spruch legt die schreibpsychologische Vermutung nahe, der Dichter 
habe hier tatsächlich aus Furcht vor der Sprachlosigkeit die Schwelle 
zum Text überschritten, innerhalb dessen er diese Furcht durch deren 
Fiktionalisierung bewältigt, sich dabei seiner sprachlichen Souveränität 
versichert und gerade deshalb den Text in jenes Schweigen münden 
lassen kann, das nun nicht mehr das seine, sondern dasjenige einer 
fiktiven Gestalt ist. Das poetisch dargestellte Schweigen, das Schweigen 
als Form dichterischen Ausdrucks, setzt jedenfalls sprachliche Souverä­
nität voraus, wie an Schlüssel texten der literarischen Moderne, von Paul 
Celans »Argumentum e silentio«, dem Versuch, im »erschwiegenen 
Wort« auch noch das Unsagbare, das ganz Andere, zur Sprache zu 
bringen,5 oder dem »gebetscharfen Messer / meines / Schweigens« der 
»Niemandsrose«6 bis hin zu Samuel Becketts Dramaturgie am Rande 
des Schweigens zu zeigen wäre. In seiner paradoxen Konstitution zeigt 
der »Brief«, daß das Schweigen nur unter der Bedingung der Sprachbe­
herrschung seine kommunikative Funktion entfaltet und Ausdruck wird, 
und gerade dies verleiht ihm den Rang eines Schlüsseltextes für die 
Poetik des Schweigens in der literarischen Moderne. Eben diese Parado­
xie ist es, die den Autor des »Briefs«, nachdem er dessen fiktiven 

4 So in »Ad me ipsum« über den Chandos-Brief: »Der Anstand des Schweigens als 
Resultat.« (GW RA III, 601 ) 

5 Paul Celan, Gesammelte Werke. Hg. von Beda Allemann und Stefan Reichert unter 
Mitwirkung von Rudolf Bücher. Bd. 1. Frankfurt a.M. 1983, S. 138. 

6 Ebd., S. 237 (»rauscht der Brunnen«). Zum Thema des Schweigens bei Celan vgl. Ouo 
Lorenz, Schweigen in der Dichtung. Hölderlin, Rilke, Celan. Studien zur Poetik deiktisch­
elliptischer Schreibweisen. Göttingen 1989. Zu Celans Sprachverständnis vgl. die Beiträge 
von Beda Allemann, Jean Bollack und Renate Bäschenstein-Schäfer in: Argumentum e 
Silentio. Internationales Paul Celan-Symposium. Ed. by Amy D. Colin. Berlin/New York 
1987. 

Sprache des Schweigens bei Hofmannsthai 113 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verfasser in sein erdichtetes Schweigen entlassen hat, in der Konsequenz 
einer so erschriebenen Bestätigung seiner sprachlichen Souveränität 
weiterschreiben läßt. »Das Untier >Sprachlosigkeit< war einem Schwei­
gen gewichen.« So heißt es in Handkes »Versuch über den geglückten 
Tag«. 7 

Daß nun freilich auch Hofmannsthai nach dem Chandos-Brief nicht 
so weiterschreibt wie bisher, zeigt gerade das Thema des Schweigens in 
seinem Werk.8 In Hofmannsthais Dichtungen herrscht eine große Öko­
nomie des Schweigens. Er läßt seine Figuren selten schweigen, und 
wenn, dann nur auf eine Weise, die Goethe wohl »bedeutend« genannt 
hätte. Spontan dürfte den Hofmannsthal-Lesern als Beispiel für ein 
solcherart bedeutendes Schweigen neben dem Chandos-Brief vor allem 
»Der Schwierige« einfallen. Daß dennoch gerade dieses Stück für eine 
Poetik des Schweigens weniger wichtig ist, als man gemeinhin annimmt, 
darüber wird später noch ein Wort zu sagen sein. 

Ich nehme an dieser Stelle ein Ergebnis vorweg: Wer der Sprache des 
Schweigens in Hofmannsthais Werk nachgeht, wird finden, daß dessen 
ausdrucksstärkste Momente überwiegend in jener Werkphase liegen, die 
dem Augenblick, in dem der Dichter Lord Chandos ins Schweigen 
zurücktreten läßt, vorausgeht, und weniger in den Werken, die dem 
Chandos-Brief folgen. Man hätte es umgekehrt erwartet: daß also das 
Bewußtsein einer Notwendigkeit des Schweigens, das den jungen Lord 
bestimmt, sich den auf den »Brief« folgenden Werken dergestalt mitge­
teilt hätte, daß in signifikanten Szenen des Schweigens die Chandos­
Erfahrung der Sprachskepsis, ja des Sprachverlusts immer wieder aufge­
rufen und beständig wachgehalten würde. Gerade dies aber ist nicht der 
Fall. Das Schweigen als künstlerische Ausdrucksform tritt nach 1902 in 
Hofmannsthais Werk deutlich zurück. Christiaan L. Hart Nibbrig hat 

7 Peter Handke, Versuch über den geglückten Tag. Ein Wintertagtraum. Frankfurt a. M. 
1991, S.25. - Zur fortdauernden Aktualität des Chandos-Briefs für die poetologische 
Reflexion vgl. jetzt auch Botho Strauß, Beginnlosigkeit. Reflexionen über Fleck und Linie. 
München/Wien 1992, S. 117. 

8 So häufig die Sprachproblematik bei Hofmannsthai behandelt wurde, so gering blieb 
doch die Beachtung, die das Thema des Schweigens in seinem Werk gefunden hat. Die 
einschlägige Literatur zum Thema Hofmannsthai und die Sprache bei Hans-Albrecht Koch, 
Hugo von HofmannsthaI. Darmstadt 1989 (Erträge der Forschung. Bd. 265), S. 131- 134. 

114 Ernst Osterkamp 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das Schweigen den »Schatten literarischer Rede« genannt;9 nach 1902, 
nach der Fiktionalisierung der Gefahr des Verstummens, wirft Hof­
mannsthals Poesie diesen Schatten seltener als im Frühwerk. Es soll mir 
in den folgenden Bemerkungen vor allem darum gehen, eine Erklärung 
hierfür zu finden. 

In Hofmannsthais Frühwerk wird das Schweigen auf vielfaltige Weise 
thematisiert und gestaltet, und nicht jede davon ist originell oder auch 
nur charakteristisch für den Dichter. So ruft die Lyrik immer wieder das 
Schweigen als Stimmungselement in neuromantischen Seelenlandschaf­
ten auf: Der Wind in »Vorfrühling« »flog mit Schweigen / Durch 
flüsternde Zimmer« (GW GD I, 17); »Großer Garten liegt erschlossen, / 
Weite schweigende Terrassen«, so beginnt das Gedicht »Besitz« (GW 
GD I, 157). 

Der narzißtische Selbstbezug der märchenhaften Schönheit Gülnares 
offenbart sich vor allem in ihrem Schweigen, wie Hofmannsthai in einer 
von Redundanz nicht freien prunkvollen Synästhesie aufklingen läßt: 

Und die Melodie der Farben und der reichen Formen Reigen 
Schlingt sich lautlos, schönheittrunken um dein Träumen und dein 

Schweigen. (GW GD I, 96) 

Stellen wie diese sind nicht selten in der Lyrik des Fin de siede, in der das 
Schweigen oft nur ein Erlesenheitsmotiv unter vielen anderen ist oder 
vielleicht auch für die Existenz eines Geheimnisses einzustehen hat, wo 
unter Umständen gar keines ist. 

Daneben finden sich Verse, in denen das poetische Ich sein eigenes 
Schweigen thematisiert, etwa in dem Trauergedicht »Auf den Tod des 
Schauspielers Hermann Müller« (1899), das mit den Worten ausklingt: 

Und mich laßt schweigen, denn hier ist die Grenze, 
Wo Ehrfurcht mir das Wort im Mund zerbricht. (GW GD I, 75) 

Das hier beschworene Schweigen freilich ist, im Kontext der Künstler­
panegyrik, kaum mehr als der Unsagbarkeitstopos - und damit Rheto­
rik: Rhetorik von jener Art, die Chandos »gut [ ... ] für Frauen oder für 
das Haus der Gemeinen« genannt hätte (GW E, 462). Dieses rhetorische 

9 Christiaan L. Hart Nibbrig, Rhetorik des Schweigens. Versuch über den Schatten 
literarischer Rede. Frankfurt a. M. 1981; vgl. dort zu Hofmannsthals Chandos-Brief und zum 
»Schwierigen« S. 154-163. 

Sprache des Schweigens bei Hofmannsthai 115 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schweigen begegnet des öfteren in Hofmannsthais früher Lyrik. Die 
»Verse, auf eine Banknote geschrieben« (1890) etwa setzen so ein: 

Was ihr so Stimmung nennt, das kenn ich nicht 
Und schweige still, wenn einer davon spricht. (GW GD I, 94) 

Aus diesem Schweigen aber, mit dem das poetische Ich eine Trivialform 
dichterischer Inspiration bedenkt, erwächst im folgenden ein breiter 
Redestrom über authentische Weisen dichterischer Begeisterung, der 
am Ende sogar über das seinem Zweck entfremdete Wertpapier hinaus­
schießt: unvollendet abbricht und damit, recht besehen, wieder ins 
Schweigen mündet. Das eingangs imaginierte Schweigen, das nur zitiert 
wird, um sogleich gebrochen zu werden, dient also ausschließlich der 
authentizitätssteigernden Beglaubigung der eigenen Rede: ist rhetori­
sches Schweigen. Daß eine solche Rhetorik des Schweigens von einem 
Dichter eingesetzt wird, der sich seiner poetischen Mittel noch nicht 
völlig sicher ist, wird besonders deutlich bei dem im Folgejahr entstande­
nen Gedicht »Sünde des Lebens«, dessen Eingangssequenz wiederum 
auf einer polaren Gegensatzbildung aufgebaut ist: Dort sind all die 
anderen, die sich »jauchzend« und »gedankenlos« im Lebensreigen 
drehen, und hier steht das ausgegrenzte poetische Ich, das den »Frevel 
des Lebens geschaut«: 

Ich muß schweigen, 
Kann mich nicht freuen, 
Mir ist so angst ... (GW GD I, 102) 

Mit dieser effektsicheren rhetorischen Kontrastierung verleiht das Dich­
ter-Ich seinem Schweigen solches Gewicht, daß es nach einer ausführli­
chen Begründung verlangt - einer Motivation seines Schweigens, die 
dem Dichter im weiteren Textverlauf derart extensiv gerät, daß, eigen­
tümlich genug, der Satz »Ich muß schweigen« am Beginn seines 
längsten Gedichtes überhaupt steht. Es ist gerade die Rhetorik des 
Schweigens, die der ästhetischen Beglaubigung poetischer Rede dienen 
sollte, die das Gedicht ästhetisch nur wenig glaubwürdig erscheinen läßt. 

Ihre Größe aber beweist Hofmannsthais Lyrik dort, wo über das 
Schweigen nicht mehr gesprochen oder es gar rhetorisch funktionali­
siert, sondern wo es gestaltet wird. Auf unvergleichliche Weise geschieht 
dies etwa in dem Sonett »Die Beiden« (1895), wo im stummen Augen­
blick und in der schweigenden Gebärde das Seelendrama zweier Lie-

116 Ernst Osterkamp 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bender Ausdruck wird. Ohne daß auch nur ein Wort fiele und ohne daß 
noch ausgesprochen werden müßte, daß kein Wort mehr fallt, wird doch 
sprachlos alles Wesentliche zur Sprache gebracht: Die Seelenregung 
wird Bewegung, das Innere tritt nach außen, wird Ausdruck: 

Denn beide bebten sie so sehr, 
Daß keine Hand die andre fand 
Und dunkler Wein am Boden rollte. (GW GD I, 27) 

Es gibt viele solcher Stellen im Frühwerk Hofmannsthais - eine davon ist 
etwa der »Augenblick stummer Insubordination« des Wachtmeisters 
Anton Lerch, in dem sich »die ganze lautlos um sich greifende Gefahr­
lichkeit kritischer Situationen zusammenzudrängen schien« (GW E, 
131), also in einem namenlosen Schweigen Ausdruck wird - , und alle 
diese Stellen beweisen die Richtigkeit dessen, was bei Handke anklang: 
daß die dichtesten Augenblicke des Schweigens im poetischen Text dort 
entstehen, wo der Dichter mit solcher Sicherheit über alle sprachlichen 
Mittel verfügt, daß er das Wagnis eingehen kann, gleichsam an den 
Rändern der Sprache seinem Text künstlerische Ausdrucksformen hin­
zuzugewinnen, die das sprachliche Repertoire übersteigen. Erst hier 
beginnt das Schweigen zu sprechen: wird Mitteilung dessen, was jenseits 
der Sprache liegt und deshalb nur dadurch mitgeteilt werden kann, daß 
geschwiegen wird. Der Triumph des Textes liegt dann darin, daß die 
sprachlose Mitteilung desjenigen, was sich sprachlicher Mitteilung ent­
zieht, in Form eines Schweigens geschieht, das selbst wieder literarisch 
dargestellt, also Sprache ist, was den Text dann auch das noch mitteilen 
läßt, wovon er selbst behauptet, daß es nicht mitgeteilt werden kann. 

Die Seele les ich aus dem stummen Blick, 
Und zu mir spricht die Stirn, die schweigend bleiche. (GW GD I, 91 ) 

Diese Verse aus dem Ghasel »Für mich ... « beschreiben gleichsam in 
der Abbreviatur die Grundfigur dieses poetischen Verfahrens: Das 
Geheimnis einer Seele, die sich nur stumm, im Schweigen, mitteilen 
kann, wird dadurch ausgesprochen, daß der Dichter deren Schweigen 
Sprache werden läßt. Das Schweigen wird hier zur tour de force der 
Sprache. Wer aber poetisch so verfahrt, beweist ein Vertrauen in die 
Kraft der Sprache, wie es Lord Chandos allenfalls in den frühen »Tagen 
schöner Begeisterung« (GW E, 462) aufgebracht haben dürfte. 

Sprache des Schweigens bei Hofmannsthai I 1 7 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Was nun aber ist es, das, wenn es nicht in der poetischen Sprache des 
Schweigens zum Ausdruck gelangen würde, stumm bleiben müßte? Um 
dies zu beantworten, möchte ich hier einige signifikante Szenen darge­
stellten Schweigens in Hofmannsthais Frühwerk etwas genauer betrach­
ten. Besonders in zwei seiner lyrischen Dramen entfaltet Hofmannsthai 
mit staunenswerter Virtuosität eine Dramaturgie des Schweigens: in der 
»Frau im Fenster« und im »Weißen Fächer«, beide 1897 entstanden. Das 
dramaturgische Schweigen gehört zu den konventionellen Mitteln des 
Theaters: Der Stand des seelendramatischen Prozesses zwischen den 
Protagonisten, die Art, wie sie einander verstehen oder auch wie sehr sie 
einander mißverstehen, der Grad ihrer Involviertheit in das aktuelle 
Bühnengeschehen: all dies läßt sich mit Hilfe einer Dramaturgie des 
Schweigens veranschaulichen, die zugleich spannungssteigernde, aber 
auch komödiantische Effekte realisieren kann. Doch besitzt in Hof­
mannsthals lyrischen Dramen das Schweigen durchaus nicht nur eine 
dramaturgische Funktion, wie ich im folgenden am »Weißen Fächer« 
zeigen wil1. 10 Dem subtil ausbalancierten Zwischenspiel hat Hofmanns­
thai eine Symmetrieachse mit dem Bericht Mirandas über das Sterben 
ihres Mannes eingezogen. Ihre Erzählung wird umrahmt von zwei 
spiegelbildlich konzipierten Szenen des Schweigens, wobei vor ihrem 
Bericht Fortunio, nachher aber Miranda schweigt. Miranda eröffnet 
diesen Dialog des Schweigens, indem sie daran erinnert, daß früher, 
bevor die beiden sich an ihre nun toten Ehegatten banden, zwischen 
ihnen »etwas unsäglich Unbestimmtes, Schwebendes« gewesen sei. In 
dem Schweigen nun zunächst Fortunios, dann Mirandas gelangt zum 
Ausdruck, daß dies Unsagbare, dies »unsäglich Unbestimmte« noch 
immer zwischen ihnen ist: 

Miranda [nach einer Pause] Es ist töricht, auf vergangene Dinge zurückzu­
kommen, nicht wahr? 
Fortunio schweigt. 
Miranda Verzeih, es war sehr ungeschickt von mir und überflüssig. Du kannst 
versichert sein, daß ich in allen diesen Jahren an diese Dinge nicht gedacht 
habe. 

10 In Peter Szondis schönen Interpretationen des »Weißen Facher«, die sich vorwiegend 
auf die Treue-Thematik konzentrieren, wird diese Dramaturgie des Schweigens übergangen; 
Peter Szondi, Hofmannsthais »Weißer Facher«. In: Ders. , Schriften 11. Frankfurt a. M. 1978, 
S. 257- 265; Ders., Das lyrische Drama des Fin de siecle. Hg. von Henriette Beese. Frankfurt 

a. M. 1975, S. 294-303. 

118 Ernst Osterkamp 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fortunio schweigt. 
Miranda Es scheint, daß wir uns nicht viel zu sagen haben. Und es wird spät. 
Leb wohl, Fortunio. 
Will gehen. 
Fortunio Miranda, was war dein Mann für ein Mensch? 
Miranda sieht ihn groß an. (GW GD I, 465) 

Mit diesem großen stummen Blick, den Miranda auf Fortunio wirft, setzt 
ihr Bericht über das Sterben ihres Mannes ein, der selbst wieder in 
einem Augenblick des Schweigens kulminiert. In Mirandas stummem 
Blick dämmert die Ahnung auf, daß die beiden sich eben doch noch 
»viel zu sagen haben«, und genau dies hatte Fortunio ihr bereits in 
seinem Schweigen mitgeteilt, das ja nur darauf wartete, gebrochen zu 
werden. - Und analog hierzu sondiert nach Mirandas Bericht Fortunio 
in ihr Schweigen hinein, wieviel sie ihm noch zu sagen hätte. Zunächst 
schweigen beide, dann fragt 

Fortunio nach einer Pause Und jetzt bist du völlig allein? 
Miranda schweigt) sieht ihn zerstreut an. 
Fortunio Du mußt dich sehr verändert haben, daß du das erträgst. 
Miranda schweigt. (GW GD I, 467) 

Gewiß könnte man versuchen, den Inhalt dieses Schweigens sprachlich 
nachzuzeichnen, und würde dabei doch das Eigentliche verfehlen: eben 
jenes >>unsäglich Unbestimmte«, das zwischen den beiden schwebt und 
nur unausgesprochen, schweigend, sich mitteilen kann. Denn nicht in 
dem, was gesagt wird, sondern in ihrem Schweigen entfaltet sich jenes 
Unnennbare und Unbestimmte, an dem die beiden irgendwo jenseits 
der ästhetischen Grenze des Zwischenspiels erkennen werden, daß sie 
füreinander bestimmt sind. 

Und doch liegt in dem Schweigen Mirandas und Fortunios noch sehr 
viel mehr als jenes »unsäglich Unbestimmte« und deshalb sprachlich 
Unbestimmbare, in dem das Füreinanderbestimmtsein allenfalls als der 
Schatten einer Möglichkeit schwebt. Denn seine eigentliche Tiefe und 
damit die Kraft des Ausdrucks gewinnt ihr Schweigen erst dadurch, daß 
es die Erzählung Mirandas vom Sterben ihres Mannes umrahmt. Den 
Kern dieser Szene aber - und damit des gesamten Stückes - bildet ein 
Schweigen - das Schweigen des Sterbenden, der in einen »unbeschreib­
lich schüchternen Blick« und »eine ganz kleine Handbewegung« »alles« 
legt, »was er sagen wollte« (GW GD I, 466): wie nichtig die meisten Dinge 

Sprache des Schweigens bei Hofmannsthai 119 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Lebens angesichts der Erfahrung des Sterbens werden. Entschei­
dend ist nun aber, daß sich Miranda in diesem Augenblick des Schwei­
gens noch sehr viel mehr mitteilt: etwas, das über die Gestalt des 
Sterbenden und dasjenige, was er mitteilen möchte, hinausweist und 
sonst stumm bleibt: »Ich fühlte in diesem Augenblick, da dieser Blick auf 
mir ruhte, die entsetzliche Gewalt der Wirklichkeit. Ich kann es dir nicht 
anders sagen.« (GW GD I, 466) Mit dieser Unsagbarkeitsbeteuerung hat 
Miranda schon den Kern ihrer Erfahrung bezeichnet: deren Vor­
Sprachlichkeit. Die »entsetzliche Gewalt der Wirklichkeit«, von der hier 
die Rede geht, ist vorsprachlich, sie vermittelt sich allein im Schweigen. 
Und umgekehrt: die Voraussetzung für eine unverstellte Wirklichkeitser­
fahrung von der hier beschriebenen Intensität und damit für äußerste 
Lebensnähe bildet das Schweigen. In ihrer »entsetzliche [n] Gewalt« teilt 
sich die Wirklichkeit nur im Schweigen mit; die Sprache des Lebens ist 
stumm, oder, wie es in dem 1893 entstandenen Gedicht »Bild spricht« 
heißt: »Das Leben ist halt einmal stumm.« (GW GD I, 161) Das klingt 
vorerst banal, aber, um Mirandas Worte zu wiederholen: »Ich kann es 
dir nicht anders sagen.« Im Schweigen teilt sich das Leben in einer 
Ungebrochenheit und Unverstelltheit mit, die die Möglichkeiten der 
Sprache nicht nur übersteigt, sondern die durch die Sprache geradezu 
zugedeckt wird. In den Augenblicken des Schweigens - und nur in ihnen 
- erschließt sich das Leben unmittelbar, unverzerrt durch die vermit­
telnde Instanz menschlicher Rede: Sprachlos - und nicht im generalisie­
renden Medium der Sprache - wird die »Gewalt der Wirklichkeit« 
erfahrbar. Es liegt auf der Hand, daß nach dieser Form sprachloser 
Wirklichkeitserfahrung im Schweigen jede Form sprachlicher Mitteilung 
banal wirken muß, was Hofmannsthai zusätzlich dadurch hervorhebt, 
daß er Fortunio auf Mirandas Bericht mit einem Satz von geradezu 
atemberaubender Banalität reagieren läßt: »Arme, du hast viel gelitten«, 
aber auch durch Mirandas Erinnerung, daß sie den Bann, den im 
Schweigen »die entsetzliche Gewalt der Wirklichkeit« auf sie ausgeübt 
hat, nur durch inhaltsleere sprachliche Mitteilung habe brechen können: 
»Ich murmelte irgend etwas, ich weiß nicht was.« (GW GD I, 467) 

Von dieser Kernszene des Schweigens aus gewinnen aber die sie 
umrahmenden Augenblicke des Schweigens ihre tiefere Dimension. 
Denn in ihrem Schweigen entfernen sich Fortunio und Miranda, 
zwischen denen sich das »unsäglich Unbestimmte« schwebend zu 

120 Ernst Osterkamp 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


entfalten beginnt, zugleich aus der aktuellen Gesprächssituation in die 
Gegenwart der Toten, so daß sich auch in ihrem Schweigen jene 
Erfahrung der »entsetzliche [n] Gewalt der Wirklichkeit« mitteilt, die 
beiden beim Tod ihrer Gatten zuteil geworden war. Beides wird in ihrem 
Schweigen Ausdruck: die dunkle Grundierung der Todeserfahrung wie 
das kaum merkliche Fortspinnen der Lebensbezüge. Beides ist aber in 
ihrem Schweigen auch unlöslich miteinander verbunden: die Erfahrung 
des Lebens mit der des Todes. Gerade dadurch aber, durch dies für den 
jungen Hofmannsthai konstitutive Ineinander von Lebenserfahrung und 
Todesbewußtsein, wird in seinem kleinen Stück ihr Schweigen, ohne 
daß seine Gestalten es ahnten, zur unverzerrten, weil stummen Sprache 
des Lebens selbst. 

In einer Aufzeichnung, die vermutlich dem Entstehungsjahr des 
»Weißen Fächers« entstammt, heißt es: »Ein gutes Kunstwerk muß in 
seinem Innern die tiefe Stille des Tempels haben, in der die Geheimnisse 
des Lebens sich offenbaren [ ... ].« (GW RA III, 426) Tatsächlich 
offenbaren sich die »Geheimnisse des Lebens« im »Weißen Fächer« im 
eben beschriebenen Sinne in den Augenblicken der »tiefen Stille« des 
Schweigens, die das kleine Stück rhythmisieren. In ihnen wird Mirandas 
zentrale Erfahrung der Gewalt des Wirklichen gespiegelt und variiert, 
ohne daß noch einmal ausgesprochen werden müßte, was es mit dieser 
Erfahrung, die im Schweigen gewonnen wird, auf sich hat. In dem 
Gespräch, das die lebenskluge Großmutter mit den in ihre erfahrungs­
ferne Altersweisheit versunkenen jungen Männern Livio und Fortunio 
führt, tritt, während sie die Vögel füttert, eine Pause, ein Schweigen, ein, 
in das plötzlich ein schwaches Geräusch dringt, das die Vögel fortflattern 
läßt. »Habt ihrs gehört?«, so fragt die Alte. 

Livio Es war wie das Weinen eines kleinen Kindes. 
Fortunio Es muß ein Vogel gewesen sein. 
Großmutter Ein Vogel! So hast du das noch nie in deinem Leben gehört? Ein 
junges Kaninchen wars, das von einem Wiesel gefangen wird. (GW GD I, 
461) 

Was im Schweigen zu hören war, hätte die Großmutter, wenn sie nicht 
über einen realitätstüchtigen Sinn fürs Konkrete verfügte, auch die 
»entsetzliche Gewalt der Wirklichkeit« nennen können, nur daß hier 
eben kein Mensch, sondern ein kleines Tier stirbt. Auch hier steigen die 
Geheimnisse des Lebens, die das Geheimnis des Todes einschließen, aus 

Sprache des Schweigens bei Hofmannsthai 121 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Stille, dem Schweigen, auf, nicht aus den vor Altersschwäche 
ächzenden Dialogen der jungen Männer. 

Die eben zitierte Szene aus dem »Weißen Fächer« hat Hofmannsthai 
variiert und künstlerisch ausgefaltet in dem im gleichen Jahr entstande­
nen Gedicht »Der Jüngling und die Spinne«. Ein Jüngling, der sich 
geliebt weiß, spricht in einem traumverloren-trunkenen Monolog seine 
Empfindung aus, nun im Besitz des großen, des schönen Lebens zu sein, 
und entfernt sich doch, im Rausch der Sprache, immer weiter von der 
Wirklichkeit. Dann tritt er, ergriffen vom Gefühl der Alleinheit mit dem 
Leben, schweigend ans Fenster und erfährt nun, wovon er sich redend 
immer stärker losgelöst hatte: das Leben. 

Indem tritt unter seinen Augen aus dem Dunkel eines Blattes eine grrijJe Spinne mit 
laufenden Schritten hervor und umklammert den Leib eines kleinen Tieres. Es gibt in der 
Stille der Nacht einen äußerst leisen, aber kläglichen Laut, und man meint die Bewegungen 
der hiftig umklammernden Glieder zu hören. (GW GD I, 49) 

Hier wiederholt sich die schon bekannte Figur: Die Erfahrung der 
furchtbaren Gewalt der Wirklichkeit setzt das Schweigen voraus, in dem 
das Leben unmittelbar, ungemildert durch menschliche Rede, spricht. 
»Nichts ist verborgener als die Dinge, die wir beständig im Munde 
führen«, so heißt es im »Buch der Freunde« (GW RA 111, 237), eine 
Einsicht, die das Gedicht darin künstlerisch Gestalt werden läßt, daß das 
Leben, von dem der Jüngling beständig spricht, sich ihm erst offenbart, 
als er schweigt. Die nur im Medium der Sprache aufleuchtende Phantas­
magorie des schönen Lebens zerbricht, als der Jüngling die stumme 
Sprache des Lebens, die immer auch von der »häßlichen Gewalt« und 
vom »Tod« spricht, im nächtlichen Schweigen vernimmt und dabei 
lernt, daß nicht er, im Medium der Sprache, die Wirklichkeit besitzt, 
sondern: »Die Welt besitzt sich selber [ ... ]« (GW GD I, 49) - und 
deshalb spricht sie auch eine eigene Sprache, die nicht die des Menschen 
ist, sondern sich nur dort mitteilt, wo ein Schweigen eingetreten ist. Die 
Augenblicke des Schweigens in Hofmannsthais Frühwerk sind immer 
die Augenblicke der größten Lebensnähe: einer stummen Epiphanie der 
Geheimnisse des Lebens, die Geheimnisse deshalb bleiben müssen, weil 
sie vorsprachlich sind und deshalb auch von dem nicht mitgeteilt werden 
können, der sie im Schweigen erfahren hat. Und man geht wohl nicht 
fehl, wenn man in diesen inselartig aus dem Redestrom aufsteigenden 

122 Ernst Osterkamp 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zonen des Schweigens, in denen sich das Leben offenbart, die lebens­
philosophische Säkularisierung einer mystischen Denkfigur erblickt: 
Wie sich dem Gläubigen Gott nur im Schweigen offenbart, so kann er 
seine Gotteserfahrung, die mit der Einsicht in die Unaussprechlichkeit 
Gottes einhergeht, nur im Schweigen mitteilen. 11 Hier wie dort indiziert 
das Schweigen Mangel und Fülle zugleich: beim Gläubigen die Fülle an 
Gotteserfahrung und das Versagen eines anthropomorph geprägten 
Redens von Gott, bei Hofmannsthai die Intensität unmittelbarer Wirk­
lichkeitserfahrung und die Unangemessenheit menschlicher Sprache 
gegenüber den in diesen Augenblicken erfahrenen Geheimnissen des 
Lebens. 

Hierfür noch ein letztes Beispiel aus dem Frühwerk: Im »Tod des 
Tizian« entwirft Hofmannsthai eine Szene des Schweigens, die von 
Ausdruck so gefüllt ist, daß sie äußerste Prägnanz gewinnt. In dem 
»Bruchstück« spielt das Motiv des Schweigens eine zentrale Rolle, dies 
auf dreifacher Ebene. Da ist zunächst ein Schweigen, das Ausdruck der 
Gegenwart des Todes ist. Das Stück beginnt mit der Bühnenanweisung: 
»Alle schweigen« (GW GD I, 248); aus diesem Schweigen der Schüler 
Tizians, in das sie während des Dialogs immer wieder zurücksinken, 
spricht die Erwartung des Todes, ja ihr Schweigen antizipiert dramatur­
gisch den Tod. Auf der anderen Seite aber spricht aus dem Schweigen 
die stumme Sprache des Lebens, wie Gianino bei seinem traumverlore­
nen Gang durch den nächtlichen Garten erfahrt. Im magischen Tönen 
der Nacht, »gewoben aus der Sehnsucht und dem Schweigen«, erlebt 
Gianino die unmittelbare Gegenwart des Lebens, ja einen Augenblick 
magischer Alleinheit, der unaussprechlich ist: »die Sinne stumm und 
Worte sinnlos macht« (GW GD I, 252). Im Schweigen wird jenes Leben 
erahnbar, von dem die Schüler Tizians sonst getrennt sind, und so gerät 
Gianino auch der Blick auf die nächtlich schweigende Stadt zu einer 
Epiphanie des Lebens: »Ich ahnt in ihrem steinern stillen Schweigen / 
[ ... ]: es wacht der Rausch, die Qual,! Der Haß, der Geist, das Blut: das 
Leben wacht.« (GW GD I, 253) Und drittens ist da das Schweigen des 

11 Einschlägige Hinweise und weiterführende Literatur bei Volker Roloff, Reden und 
Schweigen. Zur Tradition und Gestaltung eines mittelalterlichen Themas in der französischen 
Literatur. München 1973 (Münchener romanistische Arbeiten 34); Uwe Ruberg, Beredtes 
Schweigen in lehrhafter und erzählender deutscher Literatur des Mittelalters. München 1978 
(Münstersche Mittelalter-Schriften 32). 

Sprache des Schweigens bei Hofmannsthai 123 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tizian, der in dem Stück aus dem Dialog der Schüler herausgetreten ist 
und sich allein seinem künstlerischen Werk widmet, und das heißt: die 
stumme Sprache des Lebens in der Sprache der Kunst ihr Geheimnis 
aussprechen läßt. 

»Erweck uns, mach aus uns ein Bacchanal!« 
Rief alles Lebende, das ihn ersehnte 
Und seinem Blick sich stumm entgegendehnte. (GW GD I, 256) 

So beschreibt Antonio die Forderung des stummen Lebens an den 
Künstler Tizian, der das Leben in der Kunst zum Sprechen bringt, in 
seinem Gemälde »dem Leben Leben gab« (GW GD I, 258), wie Lavinia 
sagt - und so wird denn in seinem letzten Bild »das Geheimnis [ ... ] von 
allem Leben« anschaubar, ausgesprochen und verschwiegen zugleich, in 
der Gestalt des als deus absconditus, als verschleierter Gott, wiedergege­
benen »großen Pan« (GW GD I, 258). 

So sind die Erfahrung des Todes, die Ahnung des Lebens und die 
höchste Steigerung des Lebens im künstlerischen Schaffensakt, die auf 
getrennten Ebenen des kleinen Stückes thematisiert werden, durch das 
Motiv des Schweigens miteinander verbunden. Hofmannsthai führte 
nun alle drei Erlebnisbereiche, den Tod, das Leben und die Kunst, in 
einer konzentrierten, mit Ausdruck geladenen Szene zusammen, als er 
1901, aus Anlaß der Totenfeier für Arnold Böcklin, das dramatische 
Fragment zu einem raschen Abschluß brachte. Im Bruchstück von 1892 
treten die Mädchen auf und bringen die Nachricht, daß der malende 
Tizian nun allein bleiben will. Hierauf spricht Tizianello den Wunsch 
aus: 

Oh, käm ihm jetzt der Tod, mit sanftem Neigen, 
In dieser schönen Trunkenheit, im Schweigen! (GW GD I, 257) 

Im Bruchstück führt Paris an dieser Stelle den Dialog fort, indem er sich 
nach dem Bild erkundigt; in dem Fragment von 1901 aber läßt Hof­
mannsthai tatsächlich das von Tizianello ersehnte Schweigen eintreten: 

Alle schweigen 
Gianino ist erwacht und hat sich während der letzten Worte aufgerichtet. Er ist nun sehr 
blaß. Er blickt angstvoll von einem zum anderen. 
Alle schweigen. 
Gianino tut einen Schritt auf Tizianello zu. Dann hält er inne, zusammenschaudernd; 
pliitzlich wiifl er sich vor Lavinia hin, die vorne allein steht und drückt den Kopf an ihr 
Knie. 

124 Ernst Osterkamp 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gianino Der Tod! Lavinia, mich faßt ein Grausen! Ich war ihm nie so nah! 
(GW GD I, 268) 

In diesem kurzen und doch endlos langen Augenblick des Schweigens 
wird symbolisch die ganze Lebensspanne ausgemessen: ein Erwachen 
zum Leben, eine höchste Lebenssteigerung, der Tod, und dies alles 
untrennbar ineinander verwoben. Tizian stirbt, aber er stirbt, während 
er die äußerste Steigerung des Lebens in einem künstlerischen Schaf­
fensakt erlebt, der das Geheimnis des Lebens Gestalt werden läßt; in 
dem Augenblick aber, in dem der Tod Tizians eintritt, erwacht Gianino, 
der bisher vom Leben nur geträumt hatte, und zwar erwacht er im 
symbolischen Sinne zum Leben, denn das erste Wort, das er hört, ist 
»Tod«, worin auch er die furchtbare »Gewalt der Wirklichkeit« erfahrt, 
aus der er sich instinktiv in die erotische Nähe Lavinias zu flüchten sucht 
und damit doch, auf aparte Weise, dem Leben besonders nahe kommt. 
In diesem Augenblick des Schweigens, der ein Augenblick von äußerster 
symbolischer Verdichtung ist, beginnt das sonst stumme Leben unver­
steIlt zu sprechen - und damit wiederholt Hofmannsthais Text die 
künstlerische Leistung des Tizian. Wie Tizian das stumme Leben in der 
Sprache der Kunst zum Sprechen und dabei das Geheimnis des Lebens 
als Geheimnis gerade dadurch künstlerisch zum Ausdruck bringt, daß er 
es nicht entschleiert (denn die Gestalt des Pan bleibt ja verhüllt), so 
bringt Hofmannsthai die stumme Sprache des Lebens in seinem Text 
zum Sprechen und bewahrt dem Leben doch zugleich dadurch sein 
Geheimnis, daß er es sich nur im Schweigen mitteilen läßt. 

Diese kurz vor dem Chandos-Brief entstandene Szene des Schweigens 
vergegenwärtigt noch einmal in konzentrierter Form, was die Augen­
blicke des Schweigens im Frühwerk Hofmannsthais sind: Situationen 
einer gesteigerten Wirklichkeitswahrnehmung, in denen die stumme 
Sprache des Lebens ihren ganzen Reichtum unverstellt von menschli­
cher Rede entfaltet und ihre Wahrheit unverzerrt ausspricht: Offen­
barungen des Lebens, die die Sprache als das Medium der Dichtung, 
innerhalb derer sie sich ereignen, dennoch zu überschreiten suchen. 
Damit aber werden die Szenen des Schweigens zu einem an den 
Rändern der Sprache getriebenen artistischen Spiel mit dem Unaus­
sprechlichen: zu einem Versuch, auch das noch in Worte zu fassen, was 
sich nicht in Worte fassen läßt. Dies artistische Spiel mit dem Schweigen 

Sprache des Schweigens bei Hofmannsthai 125 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als Ausdruck des Unaussprechlichen, einer unmittelbaren Sprache des 
Lebens, nun hat Hofmannsthai nach dem Chandos-Brief abgebrochen, 
und es ist auch klar warum: Der Chandos-Briefbegründet den Verzicht 
darauf, für die »stumme Wesenheit« der Dinge (GW E, 470) noch eine 
Sprache zu finden und das Unaussprechliche fernerhin zu gestalten; 
damit verabschiedet er zugleich die Sprache des Schweigens als Aus­
druck der Mysterien des stummen Lebens. Wenn schon jene »guten 
Augenblicke«, in denen Kirchhof oder Krüppel, Ratte oder Apfelbaum 
zum »Gefäß meiner Offenbarung« werden, aus dem »etwas völlig 
Unbenanntes und auch wohl kaum Benennbares« aufsteigt (GW E, 
467), wenn schon diese Momente, in denen die banalsten Dinge ihre 
»stumme Wesenheit« in einem »unbenannten seligen Gefühl« ausspre­
chen (GW E, 470), doch wieder vom »Wirbel der Sprache« (GW E, 471) 
verschlungen werden, wie soll dann noch die »stumme Wesenheit« von 
nichts Geringerem als dem Leben, dem Tod und der Wirklichkeit 
schlechthin, die sich nur in den Augenblicken des Schweigens offen­
baren, in Sprache gebannt werden, und sei es die des Schweigens? Wenn 
also schon die bescheidenen mystischen Erfahrungen des Chandos, 
dieses »Mystikers ohne Mystik«, in den »Anstand des Schweigens« 
münden (wie es in »Ad me ipsum« heißt; GW RA III, 601), wie kann 
dann noch die im Schweigen gewonnene große mystische Erfahrung des 
»Lebens«, des Allerabstraktesten im trügerischen Gewande größter 
Konkretheit, in die Sprache des Schweigens gebannt werden, ohne daß 
sichtbar würde, daß hier ein artistisches Spiel mit der Benennbarkeit des 
Unbenennbaren getrieben wird? Im Chandos-Brief fällt der Entschluß, 
das Unaussprechliche nicht mehr auszusprechen, mit dem Ernst einer 
existentiellen Entscheidung - und daß nun nicht allein Chandos, 
sondern auch sein Dichter dem »Anstand des Schweigens« folgt, zeigt 
sich gerade darin, daß er das artistische Spiel mit dem U nbenennbaren 
abbricht und die Sprache des Schweigens als der unmittelbaren Sprache 
des Lebens fortan in seinem Werk verstummen läßt. 

Tatsächlich hat Hofmannsthai auch nach dem Chandos-Brief noch 
Szenen des Schweigens entworfen, in denen er die stumme Sprache des 
Lebens zum Sprechen bringen wollte, aber wo er solche Szenen 
geschrieben oder geplant hat, wurden sie entweder später gestrichen 
oder sie blieben unausgeführt. In einer 1904 entstandenen Szene der 
ersten Fassung von »ädipus und die Sphinx« weigert sich Jokaste, vor 

126 Ernst Osterkamp 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den schweigenden Götterbildern des heiligen Hains um Lalos zu trau­
ern, weil aus deren Schweigen die unaussprechliche, »namenlose Lok­
kung« des Lebens spricht: 

Sie tragen eine namenlose Lockung 
in ihren stummen Mienen. Wie sie schauen 
und schweigen, sind sie nur wie Masken, die 
das Leben vor sein fieberndes Gesicht 
genommen hat, aus ihren Augenhöhlen 
auf mich zu starren. (GW D II, 494) 

Und das gleiche wiederholt sich, als sie den Mägden, denen sie schwei­
gend um Lalos zu trauern aufgetragen hatte, in die Gesichter blickt. 
Auch aus deren »stummen Mienen« starrt ihr, ungemildert von der 
regulierenden Kraft menschlicher Rede, die dionysische Gewalt des 
Lebens entgegen, so zunächst bei Oenone: 

Dein Mund ist nichts als Fieber, in den Schläfen 
die Schatten wissen nicht, wie sie das Leben 
des trunknen Bluts nur einen Augenblick 
verbergen sollen [ ... ]. 

Dann bei Pannychis: 

Dein unberührtes 
erschrockenes Gesicht ist so beladen -
beladen so! - mit ungelebtem Leben. 

Und Althaea schließlich will Jokaste schon gar nicht mehr ansehen: 

[ ... ] denn ich will nicht wissen, 
mit was für Zeichen es in dein Gesicht 
seinen Triumph geschrieben hat, das Leben. (GW D II, 495) 

Die Epiphanie des Lebens in den schweigenden Götterbildern, der 
Triumph des Lebens im Schweigen der Mägde: diese Szene, in der im 
Schweigen die geheimnisvolle Gewalt des Lebens noch einmal Ausdruck 
wird, ist in der gedruckten Fassung von »ädipus und die Sphinx« 
ersatzlos fortgefallen, weil die mystische Offenbarung der Lebensge­
heimnisse im Sprache gewordenen Schweigen mit dem im Chandos­
Brief begründeten Verzicht auf die sprachliche Gestaltung des Unaus­
sprechlichen unvereinbar war. 

Andere im gleichen Jahr 1904 konzipierte Szenen bedeutenden 
Schweigens blieben dann von vornherein unausgeführt. Im 1. Akt des 

Sprache des Schweigens bei Hofmannsthai 127 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Trauerspiels »Pentheus« hatte Hofmannsthai einen Augenblick des 
Schweigens zwischen Pentheus und Agaue vorgesehen, in dem Pentheus 
das unnennbare, furchtbare Lebensgeheimnis der bacchischen Ver­
wandlung seiner Mutter erahnt: 

(das Anders-werden der Königin vor seinem Blick) [ ... ] Wie er mit der Mutter 
allein ist, plötzlich ein Stillschweigen, das Vorüberfliegen von etwas Unnenn­
barem und ein Augenblick tödlicher Angst im Herzen des Pentheus. (GW D 
In, 554) 

Dieser Augenblick des Schweigens, in dem die Geheimnisse des Lebens 
zu sprechen beginnen, hätte sich dann im 2. Akt vor der Zerreißung des 
Pentheus wiederholen sollen, wobei Hofmannsthai das konzentrierte 
Schweigen dieser Szene mit Lebenssymbolen zu füllen gedachte, wo­
durch dann im Schweigen das Geheimnis des Lebens unmittelbare 
Anschauung geworden wäre: 

Ein solches Aug-in-Auge-stehen von Mutter und Sohn einmal vorher: 
während dieses Aug-in-Auge-stehens ein Vorüber von Visionen (ein tanzen­
der Greis, ein Blutender, ein verhülltes Kind). (GW D In, 556) 

In dieser Szene wäre das Schweigen tatsächlich zum Ausdruck des 
Unaussprechlichen, der namenlosen Mysterien des Bacchus-Kultes als 
eines sämtliche sozialen Dämme fortschwemmenden Lebensrausches 
geworden. 

Einen ähnlichen stummen Augenblick zwischen Mutter und Sohn hat 
Hofmannsthai dann noch im Folgejahr 1905 für das ebenfalls über 
Entwürfe nicht hinausgediehene Schauspiel »Semiramis« konzipiert. 
Auge in Auge stehen Mutter und Sohn einander wie stumme Spiegelbil­
der gegenüber, und dabei öffnen sich Semiramis, die ihr »Mensch-sein« 
bis dahin nicht begriffen hatte, im eingetretenen Schweigen plötzlich die 
Abgründe des Lebens: 

In diesem Gegenüber, wo er schweigt wie ein Spiegelbild, bemächtigt sich 
ihrer der Träume nicht gewohnten Seele ein furchtbares »Das bist du?« - ihr 
schwindelt, sie ahnt den Abgrund aller seiner Schwäche, in sich - stürzt 
zusammen. (GW D In, 561) 

Und mit dieser ungeschriebenen Szene verstummt auch die Sprache des 
Schweigens, die Ausdruck des Unaussprechlichen, des unergründlichen 
Lebens und seiner Geheimnisse sein will, in Hofmannsthais Werk. -

128 Ernst Osterkamp 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Von hier aus wird verständlich, weshalb die Zweifel an der Sprache, 
die Chandos als Dichter schweigen ließen, im späteren Werk Hofmanns­
thais nicht in signifikanten Szenen des Schweigens, eines Verstummens 
an den Grenzen der Sprache, wachgehalten werden. Denn das Schwei­
gen als künstlerische Ausdrucksform war ja längst vergeben: an jene 
Sprache des Schweigens im Frühwerk, die, indem sie auch dem U naus­
sprechlichen noch dichterischen Ausdruck verlieh, die Grenzen des 
Sagbaren erweiterte und damit größtes Vertrauen in die Kraft der 
Sprache bezeugte, nicht also von der Ohnmacht, sondern von der 
Macht dichterischer Rede kündete. Damit aber konnte die Sprachskep­
sis gerade nicht das dichterische Schweigen zur Konsequenz haben, im 
Gegenteil, der Sprachzweifel ließ das artistische Schweigen besonders 
problematisch werden. In einer schon 1896 entstandenen Reflexion 
über die »Macht der Worte im allgemeinen« hatte Hofmannsthai 
notiert: 

Es ist töricht zu denken, daß ein Dichter je seinen Beruf, Worte zu machen, 
verlassen könnte. [ ... ] Wenn er schweigt und ein Heiliger wird, so wird er 
auch ein Dichter-Heiliger sein [ .. .J. (GW RA III, 414) 

So hat Hofmannsthai denn auch nie im Ernst erwogen, den Weg des 
Chandos zu gehen und seinen »Beruf, Worte zu machen«, zu verlassen. 
Er hat dies auch deshalb nicht getan, weil er selbst ja, anders als 
Chandos, schon längst den »nicht-mystischen« »Weg zum Sozialen« 
(GW RA III, 602) eingeschlagen hatte; dieser Weg aber führte fort von 
der wortlosen Mystik einer Offenbarung des Lebens im Schweigen und 
zielte statt dessen »auf die Rede als soziales Element, als das soziale 
Element« (GW RA III, 615). Daß im Zuge dieser Neuorientierung der 
Sprache selbst wieder eine nahezu mystische, nämlich sakramentale 
Bedeutung zugemessen werden konnte, will ich wenigstens mit einem 
Zitat andeuten; in der ersten Fassung des »Turm« sagt der Arzt im 
1. Aufzug: 

Das erste ist eines Menschen Stimme [ ... ], und es ist als gäbe er uns die Seele 
hin, damit wir sie essen wie Brot und trinken wie Wein. (GW D III, 280f.) 

Auf dem Weg zum Sozialen war aber das Schweigen auch schon vor 
dem Chandos-Brief zutiefst problematisch geworden, 1899 im 1. Akt des 
»Bergwerk zu Falun«, wo das Schweigen des Elis Fröbom eben nicht nur 
eine Teilhabe an den tieferen Geheimnissen des Lebens, sondern, als 

Sprache des Schweigens bei Hofmannsthai 129 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dumpfe Verweigerung der Rede, zugleich eme soziale Regression si­
gnalisiert: »Als kröch ich in den Mutterleib zurück« (GW D II, 98). Die 
Introversion und das Schweigen gehören hier zusammen - eine Motiv­
koppelung, die den wortkargen Elis, der sich vom Meer des Lebens in 
die Tiefen des Ich zurückgezogen hat, nun tatsächlich als einen monta­
nen Vorläufer des gesprächsunlustigen Grafen Bühl erscheinen läßt, der 
sich aus den von Verwilderung bedrohten Sprachlandschaften der 
Soireen in den Bauch seines Hauses zurückzieht. Die Unterschiede 
freilich sind ebenso gravierend: Hans Carls Schweigen ist nicht dumpf, 
sondern luzide, also beredt, wie nicht anders von einem Mann zu 
erwarten steht, der, nach den Worten Stanis, »in der Intimität« durchaus 
ein »großer Causeur« ist (GW D IV, 360) und dies im Verlauf des Stücks 
in hinreißenden Dialogen mit Antoinette, mit Hechingen und Helene 
Al te nwyl, in denen ihm auf weite Partien die größten Gesprächsanteile 
gehören, auch unter Beweis stellt. Wenn Hans Carl schweigt, dann nicht 
deshalb, weil ihm die Worte nicht zu Gebote stünden, sondern weil er in 
einer Welt, die von der zu Phrasen geronnenen Konversation einerseits, 
von der Rhetorik des Herrenhauses andererseits bestimmt wird, an der 
individuellen Nuance, an dem nur in sprachloser Unmittelbarkeit sich 
übertragenden Intimen und am Reiz der Ursprünglichkeit festhält, kurz, 
weil er, wie er zu Helene sagt, von der Überzeugung durchdrungen ist, 
im Leben komme »doch schließlich alles auf das Letzte, Unaussprechli­
che« an (GW D IV, 403). Diese Haltung setzt aber nicht Sprachskepsis, 
sondern eine sprachliche Sensibilität voraus, die sich aus menschlicher 
Sensibilität speist: aus der Rücksicht auf die Individualität des anderen, 
die sich sprachlicher Generalisierung entzieht, und aus dem Glauben, 
daß, was zwischen zwei Menschen entsteht, einmalig und damit unaus­
sprechlich ist. Wie die Komödie es will, bildet eben diese Diskretion, die 
Hans Carl an der äußersten sprachlichen um der menschlichen Nuance 
willen festhalten läßt, die Voraussetzung für seine erotische Resozialisa­
tion durch Helene Altenwyl. Und es gehört zu den aparten Zügen des 
Lustspiels, daß die soziale Extraversion des von Introvertiertheit Bedroh­
ten in der Liebeskomödie im Sprachgeschehen des Stückes einhergeht 
mit der Überwindung von dessen Gesprächsunlust. Die Komödie gibt 
eben das eine ohne das andere nicht her: Wer das soziale Ziel der 
Verlobung erreichen will, hat sich in das »soziale Element« der Rede zu 
werfen (was im übrigen auch der maulfaule Kapitän in »Cristinas 

130 Ernst Osterkamp 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Heimreise« zu lernen hat, der ja in manchem als die maritime Variante 
des Schwierigen erscheint). 

Im »erreichten Sozialen« (GW RA III, 611), in Hofmannsthais 
Komödien als den Paradiesgärten der Rede, wird nicht mehr geschwie­
gen - es sei denn aus Gründen der Dramaturgie, in Form jenes beredten 
Schweigens, dessen Inhalt so offensichtlich ist, daß er nicht mehr 
ausgesprochen zu werden braucht, weil der Zuschauer die Gedanken 
des Schweigenden, die ihn zum Verstummen bringen, simultan mit­
denkt, also in Sprache übersetzt, und daraus erwächst dann der Witz. 
Wenn z. B. Florindo im 1. Akt von »Cristinas Heimreise« auf Cristinas 
Berrierkung, daß eine kirchliche Trauung die Voraussetzung für das 
Glück zweier Liebender bilde, erst einmal ausgiebig verstummt (GW D 
IV, 150), wird dahinter ja wohl niemand eine Sprachkrise vermuten. Das 
Schweigen in der Komödie muß jedenfalls geheimnislos und darf nicht 
Ausdruck des Unsagbaren sein, denn nur wenn sein Inhalt bruchlos in 
Sprache übersetzbar ist, funktioniert der Witz der Komödie. -

Auch Hofmannsthais späteres erzählerisches Werk kennt noch große 
Szenen des Schweigens: Höhepunkte des erzählten Geschehens, in 
denen die Handlung in einem stummen Augenblick eingefroren er­
scheint, so daß die innersten Motive der Beteiligten in kristallener 
Klarheit hervortreten können, bevor sie sich im weiteren Verlauf der 
Ereignisse wieder verwirren. Es sind dies nicht mehr stumme Epipha­
nien des Lebens wie im Frühwerk, sondern Momente psychologischer 
Selbstoffenbarung und, wo sie sich im Wechselspiel der Blicke ereignen, 
einer plötzlichen, nur einen Augenblick andauernden Seelenverschmel­
zung. Dies Schweigen ist deshalb bis in die feinste Seelenregung hinein, 
die in ihm spürbar wird, sozial psychologisch motiviert; was die Figuren 
voneinander trennt, was sie aneinander bindet, wird in diesen Szenen 
des Schweigens für eben den Moment, in dem sie sich über ihr Selbst 
klar werden und es deshalb auch dem andern in stummer Körperspra­
che mitteilen können, erkennbar. Solche Augenblicke des Schweigens 
sind deshalb zugleich Konstellationen einer gesteigerten Mitteilung, in 
denen Hofmannsthai seine Gestalten ihr innerstes Selbst an statt in der 
generalisierenden Sprache der Begriffe (des »sozialen Elements«), in 
einer reich instrumentierten Zeichensprache der Gebärden, Blicke und 
akustischen Signale aussprechen läßt. Diese Zeichensprache überwin­
det, als Mitteilung, die Trennung zwischen den Individuen - und 

Sprache des Schweigens bei Hofmannsthai 131 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bestätigt sie doch zugleich, gerade weil sich in ihr die Individualität 
dessen, der sich hier stumm preisgibt, unverstellt offenbart. Ein solches 
Ineinander von seelischer Verschmelzung und Trennung ereignet sich 
etwa im Andreas-Roman in der stummen Szene des Abschieds von 
Romana, in einem komplexen pantomimischen Wechselspiel von Annä­
herung und Entfernung, das erahnen läßt, daß in der seelischen Vereini­
gung mit dem Geliebten zugleich der Selbstverlust droht: »Sie riß 
unablässig an ihrer dünnen, silbernen Halskette, als ob sie sich erdros­
seln wollte, und entzog sich ihm dabei völlig; es war, als ob der Schmerz 
jetzt mit ihr ein Spiel spielte, darüber sie die Nähe Andreas' gar nicht 
fühlte.« (GW E, 237) Eine analoge Struktur weist der ungeheuerliche 
Augenblick stummen wechselseitigen Erkennens zwischen Färber und 
Färberin in der »Frau ohne Schatten« auf, der dem Verlust des Schattens 
unmittelbar vorausgeht; die Seelen verschmelzen in dem Augenblick, in 
dem die Trennung der Gatten unüberwindlich zu werden droht: »In 
diesem Augenblick waren sie wahrhaft Mann und Frau, und in diesem 
Augenblick, dem Bann gehorchend und in Gehorsam verbunden den 
ausgesprochenen Worten und den dahingegebenen Fischlein, deren 
letztes in diesem Augenblick zu glühender Asche verbrannt war, löste 
sich der Schatten vom Rücken der Färberin« (GW E 416). In Entspre­
chung zu dieser schweigend vollzogenen Trennung vereinigen sich 
Färber und Färberin, Kaiser und Kaiserin am Ende der Erzählung in 
parallel gebauten Szenen, in denen wiederum das Schweigen die 
Voraussetzung dafür bildet, daß sich die Seelenereignisse unverstellt in 
Blick und Gebärde mitteilen können: »Sie hob ihn zu sich auf, sie 
umarmten einander ohne Worte, ihre Schatten flossen in eins.« »Ihr 
ganzes Selbst drang in einem Schluchzen aus ihr heraus, sie erstickte 
alles in der Gebärde der Demut, so wie sie unter sich ihren Schatten 
zusammendrückte, auf dem sie lag.« (GW E 435, 437) Diese Szenen 
zeigen aber auch, daß in Hofmannsthais späterem Werk zum Medium 
der Mitteilung nicht mehr das Schweigen selbst wird, sondern die in ihm 
sich entfaltende Zeichensprache der Blicke und Gebärden, in denen 
komplexe psychologische Prozesse ihren unverstellten Ausdruck finden 
können. 

Tatsächlich hat Hofmannsthalja auch nach dem Chandos-Briefnach 
künstlerischen Möglichkeiten gesucht, dem, was er das »Unsägliche« 
nennt, den Geheimnissen des Lebens, seiner stummen Sprache und 

132 Ernst Osterkamp 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»entsetzlichen Gewalt« jenseits der begriffiichen Rede als dem »sozialen 
Element« unverzerrt Ausdruck zu verleihen. An die Stelle der Sprache 
des Schweigens treten im späteren Werk Hofmannsthais drei nicht­
sprachliche Kunstformen, die auf besondere Weise geeignet sind, 
menschliche Grunderfahrungen, elementare Erlebnisweisen und das 
ganze Glück und die ganze Not des Affekts in konzentrierter, verdichte­
ter Weise Ausdruck werden zu lassen: Pantomime, Tanz und Musik. 
Einer Aufzeichnung Hofmannsthais aus dem Jahre 1911 zufolge bildet 
seine Auseinandersetzung mit den nicht-verbalen Künsten eine Konse­
quenz seiner im Chandos-Brief gestalteten Sprachkrise: 

das höchst Zeitgemäße: das Analogon zu den kontemporanen Zweifeln an 
der Sprache (»Brief«) corollar hiezu die Bemühungen um Ballett und 
Pantomime. (GW RA IH, 510) 

Tatsächlich ersetzt die Pantomime auf sehr konkrete Weise das Schwei­
gen: in den Regieanweisungen. Während im Frühwerk die Dialoge 
häufig durch ein »Schweigen« oder auch nur durch »Stille« unterbro­
chen werden, bemühen sich die späteren Dramen um eine genaue 
dramaturgische Differenzierung dessen, was in den Gesprächspausen 
geschieht. Sie ersetzen das Schweigen durch die Gebärden oder die 
Pantomime der Bühnenfiguren, also durch Körpersprache, die die 
Lücken im Dialog mit Ausdruck füllt. Wer raucht oder in Schubladen 
kramt, statt einfach nur zu schweigen, sagt damit bekanntlich sehr viel. 
»Scaramuccio non parla e dice gran cose«, dies Motto, das der Panto­
mime »Der Schüler« (1901) vorangestellt ist (GW D VI, 53), gilt eben 
auch für Kari Bühl, wie es überhaupt die künstlerische Leistung der 
Gebärdensprache in Hofmannsthais Werk beschreibt, die das Schwei­
gen mit großen Dingen, dem ganzen Reichtum der menschlichen 
Gefühlswelt, dem unmittelbaren Ausdruck des Empfindens, füllt. Wie 
früher das Schweigen, so wird nun die Gebärde zum verdichteten 
Ausdruck dessen, was sich der begriffiichen Sprache entzieht. 

Und wie die Pantomime, so tritt der Tanz an die Stelle des Schwei­
gens. 12 Die Schlüsselszene für die Ablösung der Sprache des Schweigens 

12 Vgl. Gisela Bärbel Schmid, »Der Tanz macht beglückend frei«. In: Ursula Renner und 
G . Bärbel Schmid (Hg.), Hugo von Hofmannsthal. Freundschaften und Begegnungen mit 
deutschen Zeitgenossen. Würzburg 1991, S. 25 1- 260; Gabriele Brandstetter, Der Traum vom 
anderen Tanz. Hofmannsthals Ästhetik des Schöpferischen im Dialog »Furcht« . In: Freiburger 
Universitäts blätter 112, 1991, S. 37- 58. 

Sprache des Schweigens bei Hofmannsthai 133 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


durch die Sprache des Tanzes findet sich zu Ende der 1903 abgeschlos­
senen »Elektra«. Es ist Elektras »namenloser Tanz« (GW D 11, 233), der 
namenlos deshalb ist, weil er unmittelbarer Ausdruck des Unsagbaren 
sein will: eines ungebrochenen, undomestizierten, unregulierten und 
damit vorsprachlichen Lebens, das über eine tödliche Vergangenheit 
triumphiert, wobei die Entgrenzung des Affekts wiederum den Tod zur 
Konsequenz hat - so verschlingt sich in der Ausdruckssphäre des 
Tanzes, wie so oft bei Hofmannsthai, die Todes- mit der Lebenssemantik 
und läßt damit eines der großen Lebensgeheimnisse Gestalt werden, die 
zuvor nur im Schweigen, sei es der Tizian-Schüler, sei es Mirandas, 
Ausdruck gefunden hatten. Elektra aber bildet den Imperativ: »Schweig 
und tanze.« (GW D 11, 233) Damit wird das Schweigen als Ausdrucks­
träger namenloser Lebensunmittelbarkeit abgelöst durch den Tanz, in 
dem sich der Körper ganz in Ausdruck verwandelt: »Wer glücklich ist 
wie wir, dem ziemt nur eins: schweigen und tanzen!» (GW D 11, 234) In 
dieser Kombination verliert das Schweigen seine Ausdrucksqualitäten; 
es sagt nur, was sich im verdichteten Ausdruck des Tanzes ohnehin 
schon enthüllt, und zwar »namenlos«. Überdies ist auch hier die 
Tatsache, daß der Tanz als non-verbale Ausdrucksform das Schweigen 
verdrängt, ein Symptom für die Aufwertung der Rede als des sozialen 
Elements bei HofmannsthaI. Denn geschwiegen hat Elektra, als sie 
soziale Außenseiterin und dem Leben entfremdet war: »Als ich haßte, 
da schwieg ich reichlich.« (GW D 11, 228) Danach kann das Schweigen 
kein positiver Ausdrucksträger mehr sein, so daß der Lebenstriumph 
getanzt werden muß. 

Immerhin gehört zu den Voraussetzungen dafür, daß der Tanzer 
namenlose Geheimnisse des Lebens zum Ausdruck bringt, daß er zuvor 
den sozialen Diskurs verläßt; auch dies ist der Sinn seines Schweigens. 
Deshalb läßt Hofmannsthai in einem seiner ungeheuerlichsten Texte, 
dem Hetärendialog »Furcht« (1907), erst ein Schweigen zwischen Lai­
dion und Hymnis eintreten, bevor Laidion in den Tanzjenerjungfrauen 
verfällt, die ohne Furcht und »glücklich [ ... ] ohne Hoffnung« sind, 
denen »alles [ ... ] unsagbar« geworden ist und die gerade deshalb in der 
Gewalt des Tanzes als »Trägerinnen des Todes und des Lebens« 
erscheinen (GW E, 578f.). 

Und zum dritten schließlich tritt neben Pantomime und Tanz an die 
Stelle des Schweigens die Musik. Hofmannsthais Entscheidung für die 

134 Ernst Osterkamp 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Oper ist eine Entscheidung gegen das Schweigen - und dies nicht etwa 
deshalb, weil die Straussschen Opern, übers Gattungsübliche hinaus, 
nun einmal aufs Schweigen nicht eingerichtet wären, sondern weil die 
Musik die Funktion des Schweigens übernimmt, Ausdruck des Unnenn­
baren zu sein. Auch Hofmannsthais Operntexte thematisieren das 
Schweigen: am signifikantesten wohl im Falle der alleswissenden Mu­
schel aus der »Ägyptischen Helena«, die auf die einzig wichtige Frage -
diejenige, wo Poseidon sei - die Antwort verweigert. Eine der schönsten 
und zugleich ausdrucksstärksten Szenen des Schweigens findet sich zu 
Ende des 1. Aktes des »Rosenkavalier«, nach dem Monolog der Mar­
schallin über die Zeit, der von der Stille des vom Uhrenschlag rhythmi­
sierten Schweigens der Nacht spricht und schon in sich, als Monolog, 
eine Vorform des Schweigens darstellt. »Sie spricht ja heute wie ein 
Pater«, sagt darauf wenig einfühlsam ihr in weiblichen Seelenlandschaf­
ten eben doch noch nicht so ganz bewanderter junger Liebhaber, und es 
tritt ein Schweigen, eine »befangene Stille« ein (GW D V, 42). Dies 
Schweigen, das Verstummen des Gesprächs zwischen den Liebenden, 
sagt alles über den Stand der Dinge. Im Grunde ist hier die Marschal­
lin/ Octavian-Handlung zu Ende, und diese Empfindung dringt aus 
dem Schweigen selbst in die Gefühlswelt Octavians, denn er fragt nun: 

Soll das heißen, daß ich Sie nie mehr 
werd küssen dürfen, 
bis Ihr der Atem ausgeht? (GW D V, 42) 

Genau dies heißt es. Aber die Marschallin gibt keine Antwort, sie bittet 
Octavian nur zu gehen und vertröstet ihn vage auf den Nachmittag. Als 
er fort ist, tritt erneut eine Pause ein. Und dieses neuerliche Schweigen 
nun, das im Grunde eine Fortsetzung des ersten ist, bricht die Marschal­
lin, indem sie eine Antwort auf Octavians Frage gibt: »Ich hab ihn nicht 
einmal geküßt.« (GW D V, 43) Wenn nicht, über zwei Akte hinweg, die 
Komödie des Vetters Lerchenau noch zu einem Ende geführt werden 
müßte, hätte die Marschallin hier auch schon sagen können: »Is halt 
vorbei.« (GW D V, 98) Das doppelte Schweigen ist der verdichtete 
Ausdruck dieser Empfindung, die ja noch keine Einsicht ist, sondern 
namenlos, unsagbar zwischen den Personen schwebt: als ein Ineinander 
von Liebe und Ratlosigkeit, Begehren und Abschiedsmelancholie, für 
das es kein Wort, sondern eben nur das Schweigen gibt. - Aber was im 

Sprache des Schweigens bei Hofmannsthai 135 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Textbuch in diesem Schweigen namenlos zum Ausdruck gelangen will, 
das spricht in der Oper stimmkräftig die Musik aus, deren Ausdrucks­
figuren zart und gewaltig in die Stille fallen und das Schweigen füllen. 
Das Unaussprechliche, das im poetischen Text nur schweigend gesagt 
werden konnte, sagt in der Oper die Musik; ihr wird das Schweigen des 
Textes zum freien Entfaltungsraum musikalischen Ausdrucks. Im »Ari­
adne-Brief« heißt es, für den Komponisten seien »die Worte des Textes 
[ ... ] Hieroglyphen [ ... ] für ein Unaussprechliches«, die in ihm »die 
tiefsten und geheimsten Kräfte der Musik« entbänden (GW D V, 300). 
»[ ... ] alle die offenbaren Geheimnisse des Lebens, die mit Worten noch 
näher als nahe an uns heranzureißen nicht gegeben ist«, verlangen nun 
nach der Musik: »mit Tönen aber lassen sie sich in unser Herz 
hineinziehen, und hier ist es eben, wo die Musik von der Dichtkunst 
herbeigerufen wird und ihr Bündnis vollberechtigt und besiegelt ist.« 
(GW D V, 297) Wenn aber in der Oper die Geheimnisse des Lebens 
Musik geworden sind, hat das Schweigen nichts mehr mitzuteilen. -

In der 1906 entstandenen »Unterhaltung über den >Tasso< von 
Goethe« kommt das Gespräch an einen Punkt, wo der Dichter sich 
dagegen verwahrt, daß »vom Drama im allgemeinen« gesprochen 
werde, und damit grundsätzlich vor dem Irrtum warnt, mit generalisie­
renden Begriffen der künstlerischen Individuation gerecht werden zu 
können. Danach tritt in dem Gespräch ein Schweigen ein, was als 
Ausdruck einer gewissen Ratlosigkeit begreiflich ist, denn wie anders 
ließe sich über Kunstwerke reden als in Begriffen. Hofmannsthai aber 
war dieses Schweigen vor allem um der positiven Einsicht willen, die in 
ihm reift, sehr wichtig, wie dessen nuancenreiche Ausgestaltung zeigt: 

Es trat ein Schweigen ein. Der Major rauchte, der Dichter sah erst nach dem 
Barometer, dann am offenen Fenster nach dem nächtlichen Himmel, dessen 
Miene ungewiß war. Von unten rauschte die große Linde und ließ noch 
einzelne große Tropfen fallen, in einem oberen Zimmer hörte man die zwei 
Frauen leise reden. Der Dichter trat aus dem Fenster in den Schein der 
Lampe zurück. »Es bleibt ein unergründliches Werk«, sagte er [ ... ]. (GW E, 
524) 

Und damit spricht er den Sinn dieses von der stummen Sprache des 
Lebens grundierten Schweigens aus. Im Schweigen bildet sich die 
Einsicht in die Unergründlichkeit des Kunstwerks, ja das Schweigen der 
Gesprächspartner ist Ausdruck dieser Unergründlichkeit, denn man 

136 Ernst Osterkamp 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wird, so heißt es schon 1896 in »Poesie und Leben«, »desto schweigsa­
mer [ ... J,je tiefer man einmal in die Ingründe der Künste hineingekom­
men ist«. (GW RA I, 13) Und so bekennt am Ende auch der Hermeneut, 
wo er ins Schweigen zurücktritt, die Unergründlichkeit dessen, worüber 
er lange genug geredet hat. 

Sprache des Schweigens bei Hofmannsthai 137 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


G. Bärbel Schmid 

Hugo von Hofmannsthais Entwürfe zu einem 
»dreitheiligen Spiegel«: »Leda und der Schwan« 

Für Daniel 

Im Frühjahr 1900 verbrachte Hugo von Hofmannsthai einige Wochen 
in Paris. I Der Aufenthalt in der französischen Metropole, die ganz im 
Zeichen der Weltausstellung stand, wurde für Hofmannsthai zu einer 
Phase dichter Erlebnisse und Begegnungen. Die hier gewonnenen 
Impulse schlugen sich in einer Flut von Einfallen nieder, deren Verflüch­
tigung Hofmannsthai nur mit Mühe vorbeugen konnte, wie es in einem 
Brief vom 19.I1I.1900 an Ria Schmujlow-Claassen heißt: 

Ich habe die Skizze von 4 oder 6 Erzählungen wie im Fieber hingeschrieben, 
ein Ballet entworfen, ein Vorspiel zur Antigone in Versen ausgeführt (für 
Berlin), von andern kleinen lyrischen Stücken ein Scenarium gemacht und 
sitze zwischen Trümmern, halbfestgehaltenen Gestalten, Details wie Rodin 
zwischen Gypshänden, Füßen und abgebrochenen Flügeln [ ... ].2 

Seine Rückkehr aus Paris kündigte Hofmannsthai in demselben Schrei­
ben »auf einem Wagen voll Manuscripten im Mai«3 an. Zu den 
»Trümmern«, die Hofmannsthai auf seinem >Musenwagen<4 aus Paris 
mitbrachte, gehören die Bruchstücke eines »dreitheiligen Spiegels«: die 
dramatischen Entwürfe »Leda und der Schwan«, »Das Festspiel der 
Liebe« und »Der Besuch der Göttin«, die gleichzeitig nebeneinander 
entstanden sind. Unter dem Titel »Spiele der Liebe u. des Lebens« 
sollten diese Dramen im letzten von drei geplanten Bänden mit Werken 
aus den Jahren 1889 und 1900 zusammengefaßt werden, wobei »Das 

I 10. Februar bis 2. Mai. 
2 BW Schmujlow-Claassen, S. 60. 
3 Ebd. 
4 Vielleicht spielt Hofmannsthai hier auf den >Musenwagen< des Parmenides, I Fr.1 an: 

Die Vorsokratiker. Die Fragmente und Quellenberichte. Übersetzt und eingeleitet von 
Wilhe1m Capelle. Stuttgart 1968, S. l63 f. 

»Leda und der Schwan« 139 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Festspiel der Liebe« als »des dreitheiligen Spiegels mittlerer Theil«5 
gedacht war. 

Grundthema dieses bruchstückhaften Triptychons ist das »Leben«, 
das sich in seinen Widersprüchen vom Werden und Vergehen in einem 
»unendlich fortgesetzten Schöpfungsakt«6 behauptet. Die tragenden 
Phänomene dieses sich ewig erneuernden Lebens sind die in Vereini­
gung aufgehende Liebe und das in der Natur aufgehende Leben im Tod. 
Den Lebensraum für diese Thematik bieten in allen drei Teilen abwech­
selnd und sich gegenseitig ergänzend mythische und naiv menschliche 
Erfahrungswelten. 

Aus den Bruchstücken läßt sich für keines der drei Dramen eine 
gesicherte Handlung herauslesen; dennoch können Rückschlüsse auf die 
beabsichtigte Gesamtkomposition gezogen werden. Symmetrisch um 
die in einem allegorischen Spiel verschlüsselte Mittelachse »Das Festspiel 
der Liebe« sollten wohl die beiden Seitenflügel »Leda und der Schwan« 
und »Der Besuch der Göttin« mit ihren erzählenden Bildern angeordnet 
werden. Dem einen Teil dieses Flügelaltars, HofmannsthaIs »Leda und 
der Schwan«, ist die anschließende Betrachtung gewidmet. 

»Leda und der Schwan« 

Aus den achtzehn Notizen, die zu HofmannsthaIs Dramenplan »Leda 
und der Schwan« vorliegen, läßt sich folgendes Handlungsgerüst kon­
struieren: 7 

- Leda, aus ihrem Elternhaus vertrieben, soll etwas ihr Fremdes, 
etwas über sie Kommendes erfahren. (N 4) 

5 Aufschrift auf einem Konvolutdeckblatt: »Das Festspiel der Liebe seit Mitte März 
besonders seit Ostern 1900. = des dreitheiligen Spiegels mittlerer Theil.« - Auf einem 
Notizblatt mit den Titeln von Plänen aus der Pariser Zeit werden die drei Dramen »Leda und 
der Schwan«, »Das Festspiel der Liebe« und »Der Besuch der Göttin« gemeinsam, unter 
Hinzufügung des Datums» 18-15.April«, genannt. V gl. hierzu SW XVIII Dramen 16, S. 446, 
449, 451. 

6 Im Sinne der »Evolution creatrice« von Henri Bergson. 
7 Hinweise auf Notizen im fortlaufenden Text entsprechen den Siglen in SW XVIII 

Dramen 16, S. 146-151 und S. 449-452. - Die Notiz 5, die in der folgenden Handlungskon­
struktion unberücksichtigt bleibt, muß wohl ein erster Entwurf für das in Notiz 18 korrigierte 
Schlußbild sein. - Unerklärlich für den hier vorgeschlagenen Handlungszusammenhang 
scheint die Einleitung der Notiz 18: »als man sie aus den Armen des Knaben wand [ ... ]«. 

140 G. Bärbel Schmid 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


- In einer Wasserlandschaft nimmt Leda in Begleitung der alten Frau 
(=Amme, Wärterin) Natur und Leben in seinen vielgestaltigen Verflech­
tungen wahr. (N 3; 5-11) 

- Sie erwartet die Begegnung mit dem Göttlichen, das sie in einem 
mehrfach an ihrem Fenster vorbeifliegenden Vogel vermutet. (N 8; 
12-13) 

- Ein blinder Fischer von wechselndem Alter, mit dem sie eine »trun­
kene Vertraulichkeit« teilt, wirbt um sie und tanzt. (N 5; 13-18) 

- Die Alte tanzt mänadenhaft wild und reißt sterbend der forteilenden 
Leda das Gewand herab. (N 8; 11-12; 16-1 7) 
- Leda tanzt mit ausgebreiteten Armen dem heranschwimmenden 
Schwan entgegen und vereint sich mit ihm. Der Fischer taumelt ihr nach 
und sinkt, einen Felsen umschlingend, hin. (N 18) 

Durch die vorgeschlagene Handlungskonstruktion wird offensicht­
lich, daß Hofmannsthai die verbalen und visuellen Überlieferungen des 
antiken Mythos »Leda und der Schwan« selektiv rezipierte und dabei 
ganze Teile des Mythenkerns - zumindest in der äußeren dramatischen 
Handlung - vernachlässigte. Dennoch kann man mit Euripides' »He­
lena«8 und Ovids »Metamorphosen«9 eine literarische Quellenzuwei­
sung treffen. Euripides behandelt den Leda-Mythos im Prolog zu seiner 
»Helena«. Erstmals von ihm wird zur Darstellung der mythischen 
Geburt Helenas die Leda-Variante herangezogen: 

Mein Heimatland ist Sparta, nicht gering an Ruhm, Tyndareos mein Vater. 
Doch geht auch die Sage, daß Zeus in meiner Mutter Leda Schoß geflogen, 
in eines Schwans Gestalt, der sich vor einem Adler zu retten suchte, und mit 
dieser List an ihr das Liebeswerk vollzog - sofern die Sage stimmt! Ich heiße 
Helena. 1o 

Diese von Euripides eingeführte Mythenversion gleicht der Überliefe­
rung durch den Mythographen Hyginus, die Hofmannsthai durch 

8 Euripides, Helena (412 v. ehr.). Hier: Hg. und übertr. von Dietrich Ebener. 2. Aufl. Berlin 
und Weimar 1979, S. 105-169. - Zu Hofmannsthais Euripides-Rezeption s.a.: »Zu >Die 
Ägyptische Helena(<<, GW D V, S. 500 und 502. 

9 Ovid, Metamorphosen. VI. Buch. Arachne V 109: »fecit olorinis Ledam recubare sub 
alis«. 

10 Euripides, Helena V 17-23 (Anm. 8). 

»Leda und der Schwan« 141 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


J ohann Jakob Bachofens Nacherzählung gekannt haben muß. II Doch 
hier ist es nicht die mit Tyndareos verheiratete Leda, sondern Nemesis l2 , 

die den Schwan empfangt und deren ausgetragenes Ei erst dann der 
sitzenden Leda in den Schoß gelegt wird. Auch anderen My­
thentraditionen zufolge soll Zeus Nemesis verfolgt haben, die sich aus 
Scheu vor dem göttlichen Liebhaber in viele Tiere verwandelt und 
schließlich von Zeus in Gestalt eines Schwanes überwunden worden 
sei. 13 Das hyazinthfarbene Ei der Nemesis habe dann Leda, die Frau des 
Tyndareos, gefunden 14 und bis zur Geburt der Helena in Obhut 
genommen. 

HofmannsthaI verzichtete auf diese ihm sicher bekannten anderen 
Mythenvarianten, deren Grundaussage durch die Gleichsetzung der 
sterblichen Leda mit der göttlichen Nemesis nachJohannJakob Bach­
ofen darin bestehen könnte, daß »jedes Kind [ ... ] eigentlich der 
Urmutter Geburt«15 sei. 

Auch das Ei, »der mütterliche Urgrund aller Erdschöpfung« 16, auf 
dessen symbolkräftige Bedeutung Johann Jakob Bachofen ausführlich 

11 Hyginus, poetic. astronom. 2,8 (2.Jh. n. ehr.). VgI. Johann Jakob Bachofen, Das 
Mutterrecht. Ges. Werke. Bd.lI. Hg. von Karl Meuli. 3. Aufl. Basel 1948 (1. Aufl. 1861), 
S. 230f. Zu Hofmannsthais Bachofen-Lektüre: Michael Hamburger, Hofmannsthais Biblio­
thek. Ein Bericht. In: Euphorion LV, 1, 1961, S. 37. 

12 Nemesis: Göttin der Vergeltung und der heiligen Zucht, personifiziertes Rechtsgefühl; 
sie straft menschliche Hybris und sorgt für die richtige Verteilung von Glück. Hier wohl in 
einer ganz archaischen Deutung, vgI. auch Anm. 15. 

13 Kyprien fr. VII. In: Homeri opera. Bde. I-V Ed. by Thomas WAllen. Oxford 1961 
(1. Aufl. 1912), hier Bd. V, S. 120 (Test.: Athenaios 334 B). VgI. auch Apollodoros, BibI. 
III.x. 7. London 1956. - In der Ilias, 3. Gesang V 199,418,426 und in der Odyssee, 4. Gesang 
V 184, 219, 227, 569 wird nur allgemein auf Helenas göttliche Herkunft angespielt: ,M6C; 
EXYEyauia (= Zeus Entsproßte), KouQYl ~l6C;; ~lOC; fruycrtYlC; (= Tochter des Zeus), ya!-lßQOC; 
~l6C; (= Schwiegersohn des Zeus; gemeint ist Menelaos). - Über weitere Mythentraditionen: 
JohannJakob Bachofen, Versuch über die Gräbersymbolik der Alten. Ges. Werke. Bd. IV Hg. 
v. Ernst Howald. 3. Aufl., Basel 1954 (1. Aufl. 1859), S. 34 Anm. 1. - Wilhelm Heinrich 
Roseher, Ausführliches Lexikon der griechischen und römischen Mythologie. Bd. 11 2. Leipzig 
1894-1897, S. 1922-25. 

14 Sappho Fr. 105 D: »Man erzählt sich, daß einst Leda ein dunkeles und gewaltiges Ei 
fand ... «. Sappho. Griechisch und deutsch. Hg. von Max Treu. 6.Aufl. München 1979, S. 82 f. 

15 JohannJakob Bachofen, Versuch über die Gräbersymbolik der Alten (Anm. 13), S. 35 
Anm. 1. Die Idee erhält Nahrung durch die etymologische Rückführung des Namens Leda auf 
das lykische Wort lada = Frau, das in Verbindung mit Nemesis (VE!-lELV = teilen, zuteilen) auf 
das Urweibliche und Mütterliche hinweist. VgI. hierzu: Bachofen, Das Mutterrecht (Anm. 11), 
S. 230 f. - Karl Kerenyi, Geburt der Helena, Zürich 1945, S. 22. 

16 Bachofen, Das Mutterrecht (Anm. 11), S. 233. 

142 G. Bärbel Schmid 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und mit vielen Belegen hinwies 17, findet zumindest in den Bruchstücken 
zu Hofmannsthais Dramenplan keine Erwähnung. 18 Sein Entwurf be­
schränkt sich in der Mythenverwendung - und hier auch abweichend 
von Euripides - auf die Vereinigung von Leda mit dem göttlichen 
Schwan. Diese Reduktion des Leda-Mythos war schon in den »Meta­
morphosen« des Ovid vorgegeben, der lediglich auf die Schwanenhoch­
zeit mit einem Halbsatz eingeht: »Leda, wie unter den Flügeln des 
Schwanes sie ruhte.«19 Andererseits nimmt Hofmannsthai dennoch die 
K~rnaussage jener von ihm nicht verwendeten Mythenelemente auf und 
deutet sie auf verschiedenen Diskursebenen neu. 

Der psychologisierende Diskurs: Die Spiegelung der mythischen Uebesjagd 

Der göttlichen Schwanenhochzeit geht in allen Überlieferungen des 
Leda-Nemesis-Mythos eine Liebesjagd voraus. 20 Das scheue Liebesob­
jekt nimmt verschiedene Tiergestalten an, um sich der Verfolgung zu 
entziehen, bevor es dann den göttlichen Liebhaber in Schwanengestalt 
in seinem Schoß aufnimmt. In Hofmannsthais Fragment erfährt diese 
Liebesjagd eine psychologische Umdeutung auf die Projektionsebene 
der Adoleszenz. 

Ledas Werben um die Liebe des Vaters in der ödipalen Dreieckssitua­
tion, 

Mutter sag es mir, sag mir die Wahrheit: ist der Vater zornig auf mich, will er 
mich in die Einsamkeit verstoßen, sag es du darfst es mir sagen, denn auch 
seinen Zorn könnte ich lieb haben, könnte an seines Zornes harte Knie mich 
schmiegen und mich dort vergessen. (N 4) 

und die Anforderung, sich aus der symbiotischen Verflechtung mit der 
Mutter zu lösen, 

Leda: Mutter davon sprich mir nicht - das ist so wie das Hervorkommen aus 
deinem Leib (N 4), 

17 Bachofen, Versuch über die Gräbersymbolik der Alten (Anm. 13), S. 11-351. 
18 Auch in Euripides' »Helena« fehlt der Hinweis auf die Eigeburt der Helena. Vgl. 

Anm.IO. 
19 Vgl. Anm. 9. 
20 Das Motiv der Liebesjagd oder auch des Liebesringkampfes, in dem sich die verfolgte 

Geliebte in verschiedene Tiere verwandelt, ist auch aus dem Thetis-Mythos bekannt. 

»Leda und der Schwan« 143 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihre N atur- und Welterfahrung in der Absonderung (N 8; 10) und die 
Sehnsucht nach Liebesvereinigung (N 12), die in der göttlichen Schwa­
nenhochzeit Erfüllung findet (N 18), sind Stationen auf Ledas Weg, 
dessen Aufbruch und Ziel durch Individuation und Initiation gekenn­
zeichnet sind. In ihm spiegelt sich die Flucht von Leda-Nemesis, die aus 
Scheu vor der Begegnung mit dem göttlichen Unbekannten ihrem 
Liebhaber durch ein Verwandlungsspiel zu entkommen sucht. In Hof­
mannsthals Leda-Konzeption ist das Motiv der Scheu zur suchenden 
Neugierde umgestaltet, denn hier kreist Leda den Fluchtpunkt ihrer 
sinnlichen Vorstellungswelt durch immer neue Phantasien ein: 

(später als schon der Adler über ihr) sagt sie: dies ist nicht fremd! (N 4) 
jener Vogel, der in drei Nächten <am meinem Thurmfenster vorüberflog, mit 
solcher Geberde dass ich mich ihm gern nachgeworfen hätte, war es ein 
Gott, sprich Alte, Alte antworte mir, war es ein Gott?? (N 8) 

Leda in immer steigenden, seelischen Entzückungen hinschmelzend: er kam 
von so weit her, mich zu umfangen, er flog nachts an meinem Zimmer 
vorbei, welche unbegreifliche Herablassung; was kann ich thuen, und wenn 
ich gleich vergienge - ihn zu befriedigen? (N 12) 

Mit ihrem nachdenklichen Fragen über den Flug des Vogels reflektiert 
Leda die Dynamik ihres inneren Reifeprozesses, dessen Abschluß in der 
Vereinung mit dem göttlichen Schwan vollzogen wird: 

indess der Blinde tanzt, ruft Leda verzückt: der Schwan der Schwan! sie tanzt 
hinaus mit ausgebreiteten Armen [ ... ] 
Leda von links unter dem Schwan hereintaumelnd, sinkt hin der Schwan auf 
sie (N 18) 

Der äußere Verzicht auf die mythische Liebesjagd ist demnach in 
HofmannsthaIs »Leda und der Schwan« nur scheinbar, denn bei ge­
nauer Untersuchung ist dieses Motiv dem Geschehen doppelt impliziert: 
in der Psychogenese der heranreifenden Leda und, mit diesem Prozeß 
verwoben, in der Handlungsdynamik, die zur göttlichen Vereinigung 
führt. 

Möglicherweise hat HofmannsthaI diese Mythenauslegung dem um 
1530 entstandenen Gemälde »Leda mit dem Schwan« von Correggio 
assoziativ entnommen und seiner Konzeption zu eigen gemacht. 21 

2 \ Antonio Correggio, Leda mit dem Schwan, 152 x 191 cm. Heute in der Gemäldegalerie 
Berlin-Dahlem. 

144 G. Bärbel Schmid 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Correggio erzählt in einer historisch perspektivischen Simultandarstel­
lung den Verlauf der göttlichen Liebesbeziehung durch drei Stationen 
dieser Begegnung auf dem Hintergrund einer bewaldeten Naturland­
schaft: 
- im rechten unteren Drittel: Leda als heranwachsendes Mädchen vor 
dem werbenden Vogel. 
- im Zentrum: Leda als hingebungsvolle Braut in der Liebesvereinigung 
mit dem göttlichen Schwan. 

- im rechten mittleren Drittel: Leda als Frau, die ihrem sich in die Lüfte 
schwingenden Liebhaber nachblickt; neben und hinter ihr zwei Frauen, 
wovon eine ein Gewand für Leda bereithält. 

Die Begegnungen des mythischen Paares nehmen in reigenförmiger 
Anordnung zwei Drittel des Gemäldes ein. Im letzten Drittel lagert 
Amor mit der Lyra. 

Unsere Betrachtung soll sich auf die beiden erstgenannten Gruppen 
konzentrieren. Denn zwischen der jugendlichen Leda, die in sinnlich 

»Leda und der Schwan« 145 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


neugieriger Faszination das Werben des Schwanes mit einer ambivalen­
ten Gebärde abwehrt, und der mit dem Schwan innig verschmelzenden 
Leda liegt ein Spannungsfeld innerer Entwicklung. Ledas Zwiespältig­
keit zwischen Scham und Begierde zeigt dabei eine innere Dynamik, die 
erst im Initiationsritual mit dem das urmännliche Prinzip symbolisieren­
den Schwan zur göttlichen Ruhe kommt. Mit der Darstellung dieses 
Prozesses wird die zum antiken Mythenkern gehörende Liebesjagd auch 
bei Correggio angedeutet. 22 HofmannsthaI, der Correggios Bild in einer 
Notiz erwähnte23, verlagerte die ambivalente Haltung der heranreifen­
den Leda in ein reflektierendes Spiel zwischen Wunschwelt und Wirk­
lichkeit. Ihrer Vereinigung mit dem Gott geht die Begegnung mit dem 
blinden Fischer voraus, der in seinem Liebeswerben um Leda »girren« 
will »wie ein Vogel, tanzen wie der Spielhahn« und »springen wie der 
Hecht«. Die Figur des blinden Fischers steht in HofmannsthaIs Leda­
Konzeption wie der noch unverwandelte Zeus im Mythos, der Leda­
N emesis erst in der Metamorphose des urmännlichen Schwanensymbols 
überwinden kann. Der blinde Fischer hat am Göttlichen unvermittelt 
Anteil, wie die Untersuchung des folgenden naturreligiösen Diskurses 
zeigen wird, und ist dennoch nur Vorstufe zur vollkommen göttlichen 
Verschmelzung, die eben der Ergänzung durch das männliche Prinzip 
bedarf. 

Der naturreligiös-philosophische Diskurs 

»Das Ei-Symbol, die aQX~ YEvEaEüJ~, der Ursprung alles Werdens 
und Vergehens«24. 

Die Spiegelung der zum antiken Mythos gehörenden Liebesjagd auf 
eine psychologisierende Ebene im Dramenplan »Leda und der Schwan« 

22 Auffallend ist bei dieser Auslegung Correggios, daß hier, ebenso wie bei Hofmannsthai, 
die Mythenvariante der mit Tyndareos verheirateten Leda völlig außerachtgelassen wird. 

23 HVB, 12.44: »Goethe. hauptsächl. II Theil Faust; Fausts Verklärung nach Humboldts 
Bild vom Kloster Montserrat bei Barcell[!]ona Maskenfest von Burgkmair beeinflusst; auch 
von italienischem Carneval [I] Homunculus verräth das innere Bild von Faustens Phantasie: 
Leda u. der Schwan nach Correggio«. - Diese unveröffentlichte Notiz konnte hier mit 
freundlicher Genehmigung von Dr. Rudolf Hirsch abgedruckt werden. 
Auf ein Gemälde mit dem Leda-Motiv weist auch eine Variante zu »Gestern«: »Sag, wo ist 
denn mein Bild, das hier gehängt: Der Schwan der Leda, den ich dir geschenkt .. . « SW III 
Dramen 1, S. 308. Diesen Hinweis verdanke ich Ursula Renner, Freiburg. 

24 Bachofen, Versuch über die Gräbersymbolik der Alten (Anm. 13), S. 32 f. 

146 G. Bärbel Schmid 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zeigt deutlich Hofmannsthais Methode bei der Mythenrezeption. Bei­
spielhaft dafür ist auch sein Umgang mit dem Ei-Symbol. Hofmanns­
thais vorrangiges Interesse am Leda-Nemesis-Mythos gehört dem indivi­
dualpsychologischen Vorgang in Leda; dadurch sind Grenzen des dra­
matischen Ablaufs festgelegt. Das Ei, das nicht nur zum antiken My­
thenkern, sondern auf grund seiner Symbolkraft auch zu dessen Haupt­
aussage gehört, kann aus dramatischen Erwägungen keine Rolle in 
Hofmannsthais Plan spielen. Auf seine philosophische Aussage will er 
aber dennoch nicht verzichten, denn sie ist grundlegend für die Gesamt­
komposition des geplanten Triptychons, in das der hier vorliegende 
Entwurf eingebettet werden sollte. Aus diesem Grund wird sie dem 
dramatischen Geschehen kompensatorisch impliziert und dem Gesam­
ten als naturreligiöse Aussage unterlegt. 

Hofmannsthai gestaltet den Natur- und Welthintergrund in seiner 
Leda-Bearbeitung analog zu der im Symbol des Eies kristallisierten 
Naturauffassung: Ein Urstoff, aus dem im ewigen Werden und Vergehen 
alles Leben entsteht, das durch die männliche und weibliche N atur­
potenz zu immer neuer Vereinigung führt. 25 Naturverwandlung und 
Naturerhaltung sind die beiden entgegenwirkenden Bewegungen, die 
dieses dynamische Weltprinzip gewährleisten. Der Kreislauf alles N atur­
haften wird zum fließenden Hintergrund, auf dem sich das Leben in 
immer neuen Metamorphosen offenbart. Die Natur, die sich in diesen 
Umwandlungen stets aufs Neue aktualisiert, knüpft ein dichtes Netz 
verschwisterten Lebens. Das Bewußtsein dieses naturhaften Gewebes, 
besonders aber die Erkenntnis des unabänderlichen Wandels, in den 
auch alles Menschliche verflochten ist, gehört zum entwicklungspsycho­
logischen Erfahrungsprozeß menschlichen Daseins. Doch das Verständ­
nis für diesen Weltzusammenhang erfordert eine differenzierte Einsicht, 
wie Hofmannsthai um 1894/95 notierte: 

Schau nicht zu starr auf das bunte Gewebe des Lebens, sonst siehst du die 
sich kreuzenden Fäden und nicht das Bild, sondern bedenk, wie diese 
Figuren doch zugleich mit dir erregt werden. 26 

2S Vgl. Anm. 24. 
26 Aufzeichnungen aus dem Nachlass 1894-1895 in: GW RA III, S. 391. Vgl. hierzu auch 

die Notiz 6 zum Dramenentwurf »Alexander« in: SW XVIII Dramen 16, S. 14. 

»Leda und der Schwan« 147 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Demnach darf die Wahrnehmung des eigenen Standorts im Fadenkreuz 
individueller Bedingtheiten den Blick für die Kohärenz des Naturgan­
zen, für dessen Lebendigkeit die Mitwirkung des einzelnen Lebens 
erforderlich ist, nicht trüben. 

Hofmannsthais Leda steht am Anfang des Dramenfragments mit dem 
»starren« Blick auf Vertrautes. Ihr Horizont ist auf den eigenen Fixpunkt 
und somit auf einen ihr bekannten Rahmen eingegrenzt. Eine Erweite­
rung ihrer Erfahrung durch Fremdes macht ihr angst, denn es ist für sie 
»wie das Hervorkommen« aus dem Leib der Mutter (N 4). Erst der 
Verstoß des Vaters eröffnet ihr einen Lebensraum, in dem sie die 
Gesetzmäßigkeit einer übergeordneten Welt als ein harmonisches Inein­
anderwirken alles Naturhaften erfährt: »Die Landschaft: ost west nord 
und süd leuchtend, einander zurufend voll Verlangen« (N 8). 

In einem Weltgebäude, dessen Himmelsrichtungen aufeinanderzu­
strömen, wird für Leda die Symbiose mit der verschwisterten Natur zum 
andächtig und euphorisch empfundenen Dasein: 

Leda: man muss anbeten: jenen gelagerten Hügel dort im Schattengewand, 
den erhaben sich hinlassenden; jenes tönende sich ewig erneuernde Wasser -
Sind es Geschwister? unbegreiflicher Jubel! Amme erzähle mir fliegend die 
Geschichte meiner Ahnen, dass ich ringsum meine Verwandten erkenne! 
(N 8) 

Den Spuren der ineinandergreifenden Vernetzung alles Kreatürlichen 
geht sie fragend nach und erlebt den synchronen Zusammenhang, In 

dem zwischenmenschliche Schranken aufgelöst sind, 

Leda: Frühlingsanfang: Schranken Mauern Höhle, Trennungsschranken 
zwischen Mensch und Mensch werden ihr durchlässig wie Wasser. (N 3) 

ebenso wie die Verzweigungen des Lebens durch die Generationen 
hindurch: 27 

27 Hofmannsthai beschäftigte sich um 1900 im Zusammenhang mit seinem Dramenplan 
»Paracelsus u. Dr Schnitzler« intensiv mit den mystischen Lehren des Theophrastus Paracel­
sus von Hohenheim. Er benutzte für seine Studien die Darstellung des Theosophen Franz 
Hartmann, Grundriss der Lehren des Theophrastus Paracelsus von Hohenheim. Vom 
religionswissenschaftlichen Standpunkte betrachtet. Leipzig 1898. (auch: Dr. Franz Hart­
manns ausgewählte theosophische Werke. Hg. v.Johannes Fährmann. Band VII. Calw 1989). 
Folgender Ausschnitt findet sich in der zu seiner Bibliothek gehärenden Ausgabe mit dem 
Vermerk: »Leda« angestrichen: »[ ... ] Paracelsus sagt: >Im Menschen sind alle himmlischen, 
irdischen, wässrigen und luftigen Dinge enthalten<; d.h. alles was im Reiche Gottes, auf Erden, 
in der Gedankenwelt und auf der Astralebene zu finden ist. In ihm selbst existieren die 

148 G. Bärbel Schmid 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leda: sie spürt in sich das Leben von Vater und Mutter, von Ahnen - und 
von Kindern, wunderbaren Kindern sich regen und spürt die Verzweigun­
gen von denen ihren Schicksalen (Helena, Klytämnestra, die Dioskuren 
Verführer Bändiger) [ ... ]. (N 10) 

Der geschützte Lebensraum wird für Leda, nach der Ablösung aus der 
Obhut ihrer Mutter, zum harmonisch geordneten Weltgebäude erwei­
tert, dessen Rhythmus sie in tiefer Naturfrömmigkeit zu verstehen lernt: 
»Leda: dies Leben hier ist nur geliehen Recht«. (N 11)28 

Der naturreligiös bestimmte Kosmos, in dessen Gewebe sich der 
Mensch wie eine Masche einflicht, steht in der Tradition vor allem einer 
popularphilosophischen Schrift, die Hofmannsthai als Notiz auch zi­
tierte: »(Ovid Metam<orphosem)« (N 18).29 Im XV Buch seiner »Meta-

Vorbilder von allen Geschöpfen, die in den vier Welten vorkommen. >Und es ist eine große 
Wahrheit, die du aufmerksam betrachten sollst, dass es nichts im Himmel oder auf der Erde 
giebt, das nicht auch im Menschen vorhanden ist; und Gott, der im Himmel ist, ist auch im 
Menschen; die beiden sind nicht zwei Götter, sondern ein alleiniger Gott.«< (Vgl. hierzu auch 
SW XVIII Dramen 16 (Anm. 5), S. 451, Erl. 148,9-15.) 

Auch Novalis, dessen VII. Hymne der »Geistlichen Lieder« Hofmannsthai in der Notiz 2 zu 
»Leda und der Schwan« zitiert, excerpierte in seiner »Theologischen Physik« (= »Allgemeiner 
Brouillon«) aus derselben zur Kosmologie gehörenden Lehre des Paracelsus. Novalis benutzte 
die Philosophiegeschichte Dietrich Tiedemanns, »Geist der spekulativen Philosophie« (1793), 
in der erstmals Neuplatoniker, Kabbalisten und Theosophen mit Originalzitaten zu Wort 
kamen, als Quellenwerk. Vgl. hierzu Hans-Joachim Mähl, Novalis und Plotin. Untersuchun­
gen zu einer neuen Edition und Interpretation des »Allgemeinen Brouillon«. In:Jahrbuch des 
Freien Deutschen Hochstifts 1963, S. 152 fT., bes. S. 259 Anm. 62. 

Der Zusatz in den Paralipomena zur VII. Hymne der »Geistlichen Lieder«: »Wer weiß, 
welches erhabene Symbol das Blut ist? Gerade das Widrige der organischen Bestandtheile läßt 
auf etwas sehr Erhabenes in ihnen schließen. Wir schaudern vor ihnen, wie vor Gespenstern, 
und ahnden mit kindlichem Graußen in diesem sonderbaren Gemisch eine geheimnißvolle 
Welt, die eine alte Bekanntnin seyn dürfte«, verdeutlicht Novalis' Rezeption der Lehren des 
Paracelsus, die vielleicht auch für Hofmannsthai erkennbar war (Novalis, Schriften. Bd. I. 
Stuttgart 1977, S. 167 und 179). 

28 Hier liegt m.E. eine deutliche Anspielung auf den ionischen Naturphilosophen Anaxim­
andros von Milet (ca. 610-540) vor: Anaximandros: Diels = 12 A 9 (Simplicius zu Aristoteles, 
Physik 24, 13fT.): »Woraus aber die Dinge ihre Entstehung haben, darein finde auch ihr 
Untergang statt, gemäß der Schuldigkeit. Denn sie leisteten einander Sühne und Buße für ihre 
Ungerechtigkeit, gemäß der Verordnung der Zeit.« (Übersetzt von Wilhe1m Capelle, Die 
Vorsokratiker, [Anm. 4], S. 82). 

29 Unter dem Titel »Zusammenhänge bildender Kunst« erwähnt Hofmannsthai in einer 
Notiz (H VB 12.73): »Metamorphosen des Ovid und ähnliches der lateinischen Decadence 
Menschen werden Bäume Blumen Gewisse Gottheiten sind reine Decorationsfiguren, Fi­
guranten (Bacchoszug, Nereiden und Tritonen)«. In einer anderen Notiz (H VB 6.5) heißt es: 
»Für das Ballet die Metamorphosen lesen.« Gemeint ist das fast gleichzeitig entstandene 

»Leda und der Schwan« 149 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


morphosen« läßt Ovid Pythagoras einen »didaktischen Vortrag über die 
Verwandlung als kosmisches Prinzip«30 halten (XV 60-478). Im Kern­
stück dieser Lehrschrift (XV 165-452) wird das Metamorphose-Thema 
theoretisch eingeführt 

omnia mutantur, nihil interit (Alles verändert sich nur, nichts stirbt) V. 165. 
nihil est toto, quod perstet, in orbe; cuncta fluunt; (Nichts ist von Bestand in 
der Weite des Weltalls. Alles ist im Fluß) V. 177f.31 

und am Beispiel der Wandelbarkeit von Flüssen, Gestirnen, J ahreszei­
ten, Menschenaltern, Elementen u.a. dargestellt. Paradigmatisch für das 
Wirken der unbarmherzig »aufzehrenden Zeit«32 steht sogar eine Szene 
aus dem mythischen Leben der aus dem Ei der Leda-Nemesis gebore­
nen Helena: »Weinend im Spiegel erblickt auch Tyndarus' Tochter des 
Alters Runzeln, ... « V. 232 f. 33 

Ovid faßte in seiner »Pythagoras«-Rede die Lehren mehrerer vorwie­
gend vorsokratischer Schulen ungesondert zusammen und mischte 
ihnen neupythagoreisches Gedankengut bei. 34 Deutliche Anspielungen 
auf den Vorsokratiker Heraklit und seine Lehre von der unablässigen 
Veränderung aller Dinge 

jenes tönende sich ewig erneuernde Wasser (N 8) 
Stimmung des Fischers: 
Bist du an einer Rose vorübergegangen, so suche sie nicht wieder. (N 13)35 

Ballett »Triumph der Zeit«. Beide Notizen konnten hier mit freundlicher Genehmigung von 
Dr. Rudolf Hirsch abgedruckt werden. 

30 Michael v. Albrecht, Ant. Ab. 10,1961, 171, 58a. Zit. nach Franz Böhmer, Kommentar 
zu den »Metamorphosen« von P. Ovidus Naso. Buch XIV-XV. Heidelberg 1986, S. 269. 

31 Zur Herkunft von V. 165 Buch XV der »Metamorphosen« des Ovid gibt es mehrere 
Vermutungen (Pythagoras? Lukrez?). Vgl. Franz Böhmer (Anm. 30), S. 165 f. V.178 ist eine 
eindeutige Übernahme von Heraklits TIavta QEL. Vgl. auch Franz Böhmer (Anm. 30), S. 305 f. 

32 Ovid, Metamorphosen Xv, V. 234. 
33 Ovid erwähnt ausnahmsweise hier Tyndareos als Vater der Helena. V gl. auch Ovid. nato 

1,366. Vgl. hierzu Franz Böhmer (Anm. 30), Komm. VIII, S. 301. 
34 Vgl. Einführung in die »Metamorphosen«, Buch Xv, V. 60-478; Pythagoras (Anm. 30), 

S.269ff. 

150 G. Bärbel Schmid 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


finden sich ebenso WIe Anklänge an Anaximandros36 und an die 
Elementenlehre des Empedokles (N 8 und 9)37 auch in Hofmannsthais 
Leda -Entwurf. 

Hofmannsthai, der sich, wie viele Andeutungen zeigen38, um 1900 
intensiv mit den Ideen der Vorsokratiker befaßte, kannte diese in Ovids 
»Pythagoras«-Rede vermischten Quellen zumindest auch aus Thomas 
Taylors, Erwin Rohdes, Theodor Gomperz' und Eduard Zellers39 

Schriften, die mit Originalzitaten versehen sind. Insofern läßt sich nicht 
eindeutig feststellen, ob Hofmannsthai das seinem Dramenentwurf 
zugrundeliegende naturphilosophische Weltbild nur über Ovids »Pytha­
goras« oder auch über die Sekundärliteratur zu den Vorsokratikern 
aufgenommen hatte. 

Zweifellos scheint dagegen Hofmannsthais Verwendung des Meta­
morphose-Themas in Anlehnung an Ovids Verwandlungsgeschichten, 
wenn auch hier in einer sehr eigenwilligen Form: Hofmannsthai notiert 
an exponierter Stelle, nämlich unter dem Titel »Leda und der Schwan«: 
»(hierin den Tod der alten Frau)« (N 1). 

35 Vgl. Anm. 31. Hofmannsthai zitiert Heraklits llavta QEL auch in seinem Dramenent­
wurf »Alexander«. V gl. Anm. 26. 

36 Vgl. Anm. 28. 
37 Empedokles von Akragas vertrat in seiner Schrift llEQL qJ1)OEW~ die Lehre von den vier 

Elementen, Feuer-Luft-Wasser-Erde, deren Mischung und Entmischung die beiden gegenein­
ander wirkenden Kräfte , Liebe und Haß, besorgen. Der Idealzustand ist der o<paLQo~ dessen 
Gegenteil ist die ax,oofA,La. Außerdem verkündete er in seinen »Entsühnungen« die orphisch­
pythagoreische Erlösungslehre, zu deren wichtigsten Vorstellungen die Seelenwanderung, wie 
sie von Pythagoras vertreten worden war, gehört. 

38 Deutliche Anklänge beispielsweise an Heraklit (vgl. auch Anm. 39) findet man im 
»Vorspiel zur Antigone des Sophokles« ebenso wie im »Triumph der Zeit«. 

39 Thomas Taylor, Eleusinian and Baccic Mysteries. Diss. Amsterdam 1791. Eine unda­
tierte Notiz (H VB 10,97) mit zwei Vermerken weist deutlich auf Excerpte Hofmannsthais aus 
dieser Schrift hin: »Eleusinian Baccic Mysteries. Heracleitus speaking of souls unembodied: 
(1.) 'ZWfA,EV 'tov Ex,dvwv Mva'tov 'tE{}v~x,afA,EV ÖE 'tov Ex,dvwv ßLov (=Thomas Taylor S. 7 
zu Heraklit Fr. 21: »Unsterbliche sterblich, Sterbliche unsterblich; sie leben den Todjener und 
sterben das Leben jener.«). - (2.) »Pythagoras Clemens Alex Stromateis - '{}ava't6~ Eonv 
oJt6oa EYEQ{}EV'tE~ OQEOfA,EV üJtvo~ ÖE oJt6oa EÜÖOVW;.' (=Thomas Taylor S. 8 zu Heraklit 
Fr. 76: »Tod ist, was wir wachend sehen; was aber im Schlaf, Schlummer.«). - Vgl. hierzu auch 
»Die Vorsokratiker« (Anm. 4), hier S. 133 und 146. - Für die freundliche Genehmigung, diese 
unveröffentlichten Notizen aus Hofmannsthais Nachlaß zitieren zu dürfen, bin ich Herrn Dr. 
Hirsch sehr dankbar. 

Erwin Rohde, Psyche, Seelencult und Unsterblichkeitsglaube der Griechen. Bde. 1 und 2. 
2. Aufl. Freiburg 1898. - Theodor Gomperz, Griechische Denker I, Leipzig 1896. - Eduard 
Zeller, Die Philosophie der Griechen in ihrer geschichtlichen Entwicklung. Leipzig 1844-1852. 

»Leda und der Schwan« 151 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Alte, als »Amme« und »Wärterin«, »Mänade und Bacchantin«,ja 
sogar als »Mutter des Pentheus« (N 12) bezeichnet, verbindet sich mit 
der Natur, in die sie, verblühend, gerade dann eingeht, wenn Leda sich 
ihrem Tierbräutigam entgegenwirft: »sterbend, reisst der forteilenden 
Leda das Gewand herab.« (N 17). Die symbolische Entschleierung -
möglicherweise bei Hofmannsthai assoziativ angeregt durch Correggios 
oben beschriebene Darstellung der hilfreichen Begleiterin Ledas40 -
muß mehr als nur profane Pflichteifrigkeit einer kupplerischen Alten 
bedeuten. Diese Geste kann viel eher so verstanden werden, daß Leda 
nun die Auflösung ihrer Individuation in der Vereinigung mit dem 
göttlichen Schwan erfährt und daß mit dieser, durch Initiation gefeierten 
Todeshochzeit das Ureine gleichnishaft wiederhergestellt wird.41 

Unlösbar verschränkt mit dieser Behauptung der Natur, der »Idee des 
Lebens«42, ist der Tod der Alten und das Zusammensinken des Fischers 
(N 18); denn dadurch, daß beide - geschlechtlich unspezifisch43 - das 
dionysische Einigungsfest mit der Natur zum Zeitpunkt der göttlichen 
Schwanenhochzeit vollziehen, kann der ewige Lebensrhythmus vom 
Werden und Vergehen gewahrt werden.44 Beide, Alte und Fischer, 
verbergen in sich das Göttliche, das sich in ihnen aktualisiert und hinter 
ihren Metamorphosen und Masken »Verstecken spielt«. Auf Ledas 

40 Vgl. S. 7. 
41 Kombiniert man die enthüllende Gebärde der Alten mit ihren Lehren über das Leben, 

»dies sei nur wie ein Schleier [ ... ] man sei darin wie in einem an eine Welle gefesselten Kahn, 
der gleite [ ... ]« (N 18), so kann ein Hinweis auf Friedrich Nietzsches »Geburt der Tragödie« 
vielleicht erhellend zur Deutung beitragen. Dort erinnert Nietzsche an ein von Schopenhauer 
entworfenes Bild: »Und so möchte von Apollo in einem exzentrischen Sinne das gelten, was 
Schopenhauer von dem im Schleier der Maja befangenen Menschen sagt: ) [ ... ] Wie auf dem 
tobenden Meere, das, nach allen Seiten unbegränzt, heulend Wellenberge erhebt und senkt, 
auf einem Kahn ein Schiffer sitzt, dem schwachen Fahrzeug vertrauend, so sitzt, mitten in 
einer Welt von Qualen, ruhig der einzelne Mensch, gestützt und vertrauend auf das 
principium individuationis.< [ . .. ] Unter dem Zauber des Dionysischen [ ... ] bei dem Evangeli­
um der Weltenharmonie, fühlt sich Jeder mit seinem Nächsten nicht nur vereinigt, versöhnt, 
verschmolzen, sondern eins, als ob der Schleier der Maja zerrissen wäre und nur noch in 
Fetzen vor dem geheimnisvollen Ureinen herumflattere.« Friedrich Nietzsche. Werke. Kriti­
sche Gesamtausgabe. 3. Abtlg. 1. Bd.: Die Geburt der Tragödie. Oder Griechentum und 
Pessimismus. Hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari. Berlin 1972, S. 24f. 

42 »Alexander«, Notiz 6. (Anm. 26). 
43 Die Stimmung und Daseinsform des Fischers umschreibt Hofmannsthai mit einem Zitat 

aus Maurice Maeterlincks »La Sagesse et la Destinee«. Paris 1899, S. 311 (N 17). 
H Hiet werden Elemente der orphisch-pythagoreischen Lehre mit ihrem zentralen Mythos 

vom Dionysos Zagreus deutlich. 

152 G. Bärbel Schmid 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Frage, ob das Alter ansteckend sei, weil doch vom Menschen auf den 
Menschen etwas überspringen könne, antwortet die Alte: 

dies sei nur wie ein Schleier [ ... ] das Leben sei ein Verstecken spielen [ ... ] 
man sei darin wie in einem an eine Welle gefesselten Kahn, der gleite: so 
nimmt Leda den alten Blinden für die Maske eines Gottes. (N 18) 

Hofmannsthai greift hier wie auch im »Besuch der Göttin«45, dem 
anderen Seitenflügel des geplanten Triptychons, einen Gedankengang 
Ralph Waldo Emersons auf, den er auch schon in dem nur wenige Tage 
zuvor entstandenen »Vorspiel zur Antigone des Sophokles«46 zentral 
thematisierte: »A man is the facade of a temple wherein all wisdom and 
all good abide«.47 

Noch deutlicher als durch die sich verwandelnde Alte wird diese 
Einsicht von der Verlarvung des Göttlichen in der Gestalt des Fischers: 
Hinter der antropomorphen Fassade erlebt er sich in seiner Blindheit, 
weder getrennt noch gesondert von der Ganzheit, als Einheit mit den 
Bildern seiner Vorstellungswelt. Sein Blindsein verschließt sich vor 
Abbildern und öffnet sich den Ideen. Auf seiner Imaginationsebene 
erfährt er die Totalität aller Bewußtseinszustände wie Erinnerung, 
Traum, Wirklichkeit. Er scheidet nicht, definiert nicht nach Umrissen, 
kategorisiert nicht mit dem Auge, noch ist er verhaftet in ein visuelles 
Bedeutungssystem: 

Der blinde Fischer: 
für mich ist alles immerfort gleichzeitig da, Sternlicht stürzt immer herab, 
mein ganzer Körper ist aufnehmend: wie des Bären Brust so kommt mir die 
Raupe48 an den Leib hinabtauchen nackt um die Netze zu hängen und zu 
beschweren: welche erweiterte Welt. Traumbilder, Erinnerungen und Wirk­
lichkeit sind zusammen 
meine Blindheit, recht erfasst, ist ein Feuerquell der wüthendsten Freuden. 
(N 14) 

Eine in seiner Vorstellungswelt gewonnene Idee kann er unvermischt 
und ohne Brechung nur im Tanz erkennbar machen, ohne dabei selbst 

45 SW XVIII Dramen 16, S. 152-155. 
~6 SW III Dramen I, S. 211-219. 
~7 N 18: »Emerson für: Masken sind alle Wesen, dahinter der Gott« - aus Ralph Waldo 

Emerson, »The Over-soui«. In: Ders., Essays. First Series. London 1899, S. 222. 
48 Auf die Bedeutung des häufig wiederkehrenden, das Göttliche symbolisierenden Motivs 

der Raupe machte RudolfHirsch aufmerksam: Paracelsus u Dr Schnitzler, in: MAL 11, Nr. 1, 
1978, S. 166 Anm. 2. 

»Leda und der Schwan« 153 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Einung mit dem geschauten Urbild zu verlieren49 : »Kannst du ganz 
eins sein mit deiner Geberde, wenn du zusammensinkst nur sinken sein, 
bist du ein Tänzer«. (N 15) 

Jede andere Mitteilungsform, insbesondere aber die der Sprache, 
würde nur abbilden und segmentieren können, was er als Idee und was 
er als Ganzheitliches wahrgenommen hat: »ich hör allweil Natur: mach 
Figuren« (N 15). 
Ledas »grosse Harmonie« mit dem Fischer beschreibt ein Miteinander, 
das von »einer gewissen Zeit des Schweigens« über »eine sich in ihn 
ein schmiegende Wechselrede« bis hin zur »trunkenen Vertraulichkeit« 
reicht (N 13). Ihre Wesensverwandtschaft erkennen sie auf einer Ebene 
jenseits alles Denkens, über den Blick auf ihre verborgene Einheit, in der 
sie die Linien ihres »nach außen sichtbaren Ichs« mit denen ihres 
»höheren Ichs« vermischt finden. 50 In diesem Sinne ist wohl auch der in 
Notiz 1 vermerkte Ausruf »Wer selber sieht, sieht andre sehn!« zu 
verstehen, mit dem Hofmannsthai möglicherweise einen Gedanken aus 
Maurice Maeterlincks Essay »Emerson« aufnimmt und über das Blind­
sein des Fischers verfremdet: 

Das Kind, das mich trifft, wird nicht imstande sein, seiner Mutter zu sagen, 
was es gesehen hat; und doch weiß es, sobald seine Augen meine Anwesen­
heit bemerkt haben, alles was ich bin, alles was ich war und alles was ich sein 
werde, [ ... ]. Es kennt mich unmittelbar in Vergangenheit und Zukunft, in 
dieser Welt hier und in den anderen, und seine Augen enthüllen mir die 
Rolle, die ich im Universum und der Ewigkeit spiele. Zwei unfehlbare Seelen 
haben sich gegenseitig beurteilt; und sobald sein Blick meinen Blick, mein 
Gesicht, meine Haltung und all das Unendliche aufgenommen hat, das sie 
umgibt und dessen Darsteller sie sind, weiß es, woran es ist; und obwohl es 
die Krone eines Kaisers noch nicht vom Almosensäckchen eines Bettlers 
unterscheiden kann, hat es mich einen Moment lang ebenso genau gekannt 
wie Gott. 51 

An der verborgenen Einheit, in der sich Leda und der Fischer finden, 
hat auch der Schwan teil, doch mit ihm trägt das Göttliche die Maske 

{ g Vgl. hierzu auch: G. Bärbel Schmid, »Der Tanz macht beglückend frei«. In: Ursula 
Renner und G. Bärbel Schmid (Hg.), Hugo von Hofmannsthal - Freundschaften und 
Begegnungen mit deutschen Zeitgenossen. Würzburg 1991, S. 253 ff. 

50 Maurice Maeterlinck, Emerson. In: Ders., Prosa und Kritische Schriften 1886-1896. 
Übersetzt von Stefan Grass. Bad Wärishofen 1983, S. 133f. 

51 Vgl. Anm. 50. 

154 G. Bärbel Schmid 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geschlechtsspezifischer Kraft. Obwohl die im antiken Mythos für Zeus 
gegebene Notwendigkeit, sich der wandelnden Leda-Nemesis gleichar­
tig zu nähern, im vorliegenden Leda-Entwurf auf grund der psychologi­
sierenden Spiegelung der Liebesjagd entfällt, läßt Hofmannsthai das 
Fremde, das Leda in sinnlicher Neugier erwartet, dennoch in der Gestalt 
des Schwanes erscheinen. 52 In seiner Symbolkraft ist nämlich der 
Gedankengang der psychologischen Umdeutung wie auch der des 
natur-philosophischen Hintergrundes gleichermaßen integriert: Wie in 
einem Hohlspiegel vereint der Schwan die große Natur mit ihren 
Elementen Wasser, Luft, Erde und Feuer, die zu seinem Lebensraum 
gehören, in sich: »der Erwartete in beiden Elementen heimisch, als Gott 
auch Herr der Erde und des Feuers«. (N 9)53 

In der Weisse des Schwanengefieders zeigt sich das ungebrochene 
Ungesonderte, Lichthafte göttlicher Kraft, »die Weisse des Schwanes als 
tiefste bezwingendste Verführung« (N 3)54, und seine sprechende Gestalt 
offenbart die urmännliche Potenz, mit der Leda im Schlußbild komple­
mentierend verschmilzt: »Leda von links unter dem Schwan hereintau­
melnd, sinkt hin der Schwan auf sie« (N 18), wodurch das Leben in den 
»Spielen der Liebe und des Lebens« seinen Triumph feiern kann. 55 

Der andere Seitenflügel des geplanten Triptychons, der Dramenent­
wurf »Der Besuch der Göttin«, führt in das profane Leben des Töpfers 
Lysidas und seiner Frau ein. Auch hier wird die Allgegenwart göttlichen 
Seins thematisiert, das sich in dieser Welt aber nur hinter menschlichen 
Fassaden offenbart. Herausgerückt aus der mythischen Welt in das 
wirklichkeitsverpflichtete Dasein eines schöpferischen Handwerkers 
geht es in diesem Entwurf darum, dem Menschen zu zeigen, »daß der 

52 Die Metamorphosen, die Zeus im Leda-Nemesis-Mythos annimmt, deutet Hofmanns­
thai nur an: N 4 und N 8. 

53 Vgl. Anm.37. Für die hier vorgelegte Deutung ist es nicht recht schlüssig, warum 
Hofmannsthai in dieser Notiz den Lebensraum des Schwanes auf nur zwei Elemente 
einschränkt. - Auch in dieser Notiz ist eine Querverbindung zu Paracelsus anzunehmen, 
vgl. dazu Anm. 27. 

54 V gl. hierzu die Erzählung von des Brahmanen Rama Krishnas Erleuchtung in GW E, 
S.568. 

55 Die Frage, ob Hofmannsthal durch seinen Schwanen-Entwurf außerdem eine Auseinan­
dersetzung mit der dichterischen Existenz beabsichtigte und hierfür die traditionsreiche 
Metapher des Schwanes benutzte, scheint für eine weitere Untersuchung lohnenswert zu sein. 
S. hierzu: Paul HofTmann, Symbolismus. München 1987, S. 181-183. 

»Leda und der Schwan« 155 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mensch größer und tiefer ist als der Mensch«56, weil in ihm »potentiell 
das Ganze enthalten ist«57 und er selbst die Verlarvung des sich in seiner 
Gestalt aktualisierenden Göttlichen ist. 

Die Grundthematik der sich ewig im Werden und Vergehen erneu­
ernden Natur wird auch im Mittelteil des Triptychons »Das Festspiel der 
Liebe« aufgenommen. Doch hier sollen wohl die beiden Ebenen der 
Seitenflügel, die des symbolhaft mythischen und die des profanen 
Lebens, zu einer kultbildähnlichen Gesamtanschauung gelangen: Der 
Lebensentwurf eines seine Brautnacht bestellenden Paares58 wird von 
Philemon und Baucis59, den Großeltern, die ihren Tod - voreinander 
kniend - als gemeinsam erlebtes Festspiel der Vereinung mit der Natur 
zelebrieren, mythisch verklärt. 

56 Maurice Maeterlinck, Emerson (Anm. 50), S. 133. 
57 »Der Besuch der Göttin« (Anm. 5), NIl. 
58 Die biographischen Bezüge zu HofmannsthaIs bevorstehender Heirat sind bis in die 

Namengebung der Braut »Gerty« überdeutlich; s. SW XVIII Dramen 16, S. 137 f. 
59 SW XVIII Dramen 16, S. 138, N 3. 

156 G. Bärbel Schmid 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eisbeth Dangel 

»Sieh, ich stehe!« Blick und Bewegung der Geschlechter 
in Hofmannsthais »Der Kaiser und die Hexe« 

und Maeterlincks »Pelleas et Melisande« 

In ihren Memoiren »Mein Leben« schreibt Alma Mahler-Werfel über 
ihren ersten Mann Gustav Mahler: 

Er war ein Zölibatär und fürchtete das Weib. Seine Angst, >heruntergezogen< 
zu werden, war grenzenlos, und so mied er das Leben ... also das Weibliche.! 

In diesem Satz spiegeln sich die im Wien der Jahrhundertwende 
zirkulierenden ·Weiblichkeitstheorien. Da ist die große magische Chiffre 
der Zeit: das Leben, als eine untere, gefahrliche Macht, der man erliegen 
kann. Da ist ferner der Dualismus, dessen vielfaltige Varianten das 
Denken der Zeit bestimmen: Geist und Leben, Sittlichkeit und Sinnlich­
keit, Über-Ich und Es sind die Antipoden, in denen die Jahrhundert­
wende die überkommenen Prinzipien der Moral und den kulturellen 
Bestand der Tradition den natürlichen, triebhaften Kräften des Leben­
digen entgegensetzt. Da werden schließlich diese Antipoden in einer 
räumlichen Opposition angeordnet und in einer simplen Gleichung auf 
die Geschlechter verteilt. 2 Man könnte meinen, Almas Urteil über 
Mahler sei inspiriert von Otto Weiningers »Geschlecht und Charakter« 
von 1903, besonders von dessen Vorstellung, daß das Leben den Mann 
von seiner Pflicht, von der Befolgung des kategorischen Imperativs 
abhalten könne und daß dieses Leben im Weiblichen inkarniert sei; 
dieses führt nach Weininger ein seelenloses, rein triebhaftes Dasein und 
zieht den Mann herunter, sofern er nicht zölibatär - in Weiningers 
Terminologie »keusch« - lebt. 3 Genau dieselbe Raummetaphorik ver-

J Alma Mahler-Werfe!, Mein Leben. Frankfurt a . M. 1963, S. 40. 
2 Mit dieser Zuordnung wendet Alma Mahler-Werfe! ein binäres Denkmodell an, das 

Helene Cixous später als »partriarchalisches, binäres Denken« charakterisiert hat, wodurch im 
patriarchalischen Wertsystem feste Oppositionen auf die beiden Geschlechter verteilt werden. 
Die Raummetaphorik, die das »heruntergezogen« impliziert, verweist zudem auf die negative 
Wertung, die das Weibliche in diesen Oppositionspaaren erfährt. V gl. Helene Cixous, La 
jeune Nee. Paris 1975, S. 115. 

3 Otto Weininger, Geschlecht und Charakter. Eine prinzipielle Untersuchung. München 
1980 (Nachdruck der Erstausgabe von 1903), bes. S. 239 fT. 

Blick und Bewegung der Geschlechter 157 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wendet etwa August Strindberg in seiner emphatischen Zustimmung zu 
Weininger: 

Ich war auf dem Wege aufwärts, aber ein Weib hat mich niedergezogen ... 
Doch ich lebte weiter, weil ich zu finden glaubte, daß unsere Verbindung mit 
dem Erdgeist Weib ein Opfer war [ .. .].4 

Es ist indessen gar nicht nötig, für Almas Satz eine direkte Quelle zu 
finden, die zudem wenig ihrem Geschmack entsprochen hätte. Ihre 
These ließe sich bei beliebig vielen männlichen Theoretikern und 
Literaten nachweisen; die Opposition von Oben und Unten durchzieht 
die Literatur der Jahrhundertwende, in der die Stimmen, die sich zur 
Weiblichkeit äußern, so zahlreich sind wie zuvor nur in der Frühroman­
tik. Bei Schnitzler etwa, mit dem Alma befreundet war, konnte sie lesen, 
die Frauen seien »mit den Urelementen verwandter als die Männer«, sie 
seien »den Urgründen des Lebens, dort wo Wunsch und Erfüllung eines 
sind, näher.«5 Maurice Maeterlinck befindet in »Le tresor des humbles« 
(1896, dt. »Der Schatz der Armen«, 1898) die Frauen hätten noch 
»Beziehungen zu den Urgewalten«, die den Männern versagt seien.6 Die 
Häufung der Vorsilbe »Ur« in den genannten Beispielen läßt eine 
Weininger entgegengesetzte Wertehierarchie der räumlichen Opposi­
tion vermuten. Genau diese Umdeutung nahm Karl Kraus mit Weinin­
gers Argumenten vor, die ja die lebens- und frauenverachtende Pflicht 
zum Telos hatten. Der berühmte Satz Weiningers: »Das Weib ist 
fortwährend, der Mann nur intermittierend sexuell«7 wurde von Kraus 
als Beitrag zur Befreiung der Frau von allem »ethischen Ballast« 
gefeiert. 8 

Ob nun positiv oder negativ gewertet wird: in der Literatur der 
Jahrhundertwende hat die Männerphantasie der sinnlichen, mit den 

4 August Strindberg zit. nach ebd., S. 650. 
5 Arthur Schnitzler, Der tote Gabriel und Das Tagebuch der Redegonda. In: Ders., Die 

Erzählenden Schriften. Bd. I. Frankfurt a. M. 1970, S. 974 und 989. 
6 Maurice Maeterlinck, Le tresor des humbles. Paris 1901, S. 91 f.: »Est-ce pour cette 

raison qu'elles ont toutes, avec les puissances primitives, des rapport qui nous sont interdits?« 
(Deutsch: Der Schatz der Armen. Jena 1906, S. 45). 

7 Weininger (Anm. 3), S. 115. 
8 Zur Reaktion von Karl Kraus auf Weiningers Buch siehe Nike Wagner, Geist und 

Geschlecht. Karl Kraus und die Erotik der Wiener Moderne. Frankfurt a. M. 1982, bes. 
S. 153ff. 

158 Eisbeth Dangel 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unteren Regionen in geheimer Korrespondenz stehenden Frau, die 
geradezu das Leben selbst verkörpert, eine erstaunliche Konjunktur. 9 

Wenn indessen der Frau derart ein Sinnlichkeits- und Vitalitätsvor­
sprung zugedacht wird, so hat das beunruhigende Konsequenzen. Zum 
einen steht ihre Bereitschaft, sich in die kulturellen und sittlichen 
Ordnungen einzufügen, in Frage, zum anderen bedeutet ihre versteckte 
und unauslotbare Vitalität eine Herausforderung für den männlichen 
Eroberungsdrang. Frauen werden zu den anziehenden und bedroh­
lichen Geheimnisträgerinnen schlechthin, das Wesen der Weiblichkeit, 
das Klassiker und Romantiker zu bestimmen suchten, wird in der 
Jahrhundertwende zum »Rätsel der Weiblichkeit« umformuliert. Sogar 
so nüchterne Wissenschaftler wie Sigmund Freud schließen sich in ihrer 
Hilflosigkeit, über die weibliche Sexualität eine Aussage zu machen, die 
über die bloß negative Mangeldefinition hinausgeht, diesen Formulie­
rungen an. IO Ja, gerade Freud hat dieses »Rätsel der Weiblichkeit« I I mit 
Metaphern und Vergleichen umgeben, die der literarischen Rede über 
die Weiblichkeit um nichts nachstehen. Wenn er das Geschlechtsleben 
des erwachsenen Weibes einen »dark continent für die Psychologie« 12 
nennt, so mischt er in dieser Metapher die von allen Kulturordnungen 
unberührte Exotik mit dem Reiz des Unerforschten, das zumindest auf 
der Landkarte unten angesiedelt ist. Mehr noch frappiert Freuds 
Vergleich der präödipalen Vorzeit der weiblichen Sexualität mit der 
»Aufdeckung der minoisch-mykenischen Kultur hinter der griechi­
schen«.1 3 Er evoziert die Korrektur des klassischen Griechenbildes durch 
Nietzsches Kritik und seine Wiederentdeckung des vorklassischen Dio­
nysoskultes und fügt damit der räumlichen Metaphorik eine zeitliche 
hinzu. Freuds Vergleich identifiziert die weibliche Sexualität mit der 
archaischen Vorzeit, die für die Jahrhundertwende paradigmatischen 

9 Zum Frauenbild der Jahrhundertwende vgl. Nike Wagner, Geist und Geschlecht. (Anrn. 
8). Irrngard Roebling (Hg.), Lulu, Lilith, Mona Lisa ... Frauenbilder der Jahrhundertwende. 
Pfaffenweiler 1989 (Frauen in Geschichte und Gesellschaft 14). Carola Hilrnes, Die Fernrne 
Fatale. Ein Weiblichkeitstypus in der nachromantischen Literatur. Stuttgart 1990. 

10 Zu Freuds Weiblichkeitstheorien vgl. ausführlich die Arbeit von Renate Schlesier, 
Konstruktionen der Weiblichkeit bei Freud. Frankfurt 1981. 

11 Sigmund Freud, Die Weiblichkeit. Studienausgabe. Hg. von Alexander Mitscherlich, 
Angela Richards, Jarnes Strachey. Frankfurt a.M. I 969ff. Bd. I, S. 545. 

12 Freud, Die Frage der Laienanalyse. StA Ergänzungsband, S. 303. 
13 Freud, Über die weibliche Sexualität. StA Bd. V, S. 276. 

Blick und Bewegung der Geschlechter 159 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Charakter hat, wie etwa Hofmannsthais Bearbeitung des Elektra-Stoffes 
zeigt. Dadurch erfährt sie eine ungeheure Aufwertung gegenüber dem 
männlichen Sexualleben, denn diesem verbleibt in dieser Metaphorik 
das zum Bildungsgut verkommene klassische Zeitalter, das der Zeit nur 
noch »verteufelt human« erschien. 14 An diesem Punkt setzt die Literatur 
der Zeit ein. Sie bricht auf, den »dark continent« der Frauenpsyche zu 
erobern, die mykenisch-minoische Kultur der weiblichen Sexualität 
hinter der griechischen der Männer zu entdecken, und sie tut dies mit 
dem gleichen überschießenden Elan, mit dem die Machthaber und 
Wissenschaftler der Zeit die gesamte noch unbekannte Erde ausmessen 
und verteilen und die verborgenen Zeugnisse der Geschichte aufdecken 
wollen. Die Frau, die die Psychoanalyse ratlos behandelt, ist das unent­
deckte Land, dem die Projektionen der männlichen Schriftsteller auf der 
Spur sind, mit dem sie ihre männlichen Figuren Erfahrungen machen 
lassen, die vom Dilemma einer unauflöslichen Ambivalenz gezeichnet 
sind. Denn wie die historischen Eroberungszüge in den »dark continent« 
bergen auch die literarischen zu den im Weiblichen inkarnierten »Ur­
gründen des Lebens« unbekannte Gefahren, und »das weite Land« der 
Seele der Frau läßt sich nicht kolonialisieren. Die Literatur reflektiert 
aber auch, was diesem als vital und sinnlich phantasierten Weiblichen in 
der Konfrontation mit der männlichen sittlichen Ordnung geschieht. 
Die vielen Frauenleichen, über welche sich der Vorhang oder der 
Buchdeckel schließt, zeugen davon, daß sich das Geheimnis nicht lüften 
läßt ohne die Zerstörung des Objekts, daß der Besitz des Erjagten erst 
durch den Tod definitiv gesichert ist. Für die Frauen ist in der kulturellen 
Ordnung kein Raum vorgesehen; wo die Unterwerfung und Integration 
mißlingt, droht ihr Ausschluß und Vernichtung. 15 Insofern die Literatur 

14 Goethe an Schiller über »Iphigenie« am 19.Januar 1802. In: Der Briefwechsel zwischen 
Schiller und Goethe. Hg. von Emil Staiger. Frankfurt a. M. 1966, S. 929. Goethes Urteil wird 
von HofmannsthaI in seiner Aufzeichnung zur »E1ektra« zitiert: »Als Stil schwebte mir vor, 
etwas Gegensätzliches zur >Iphigenie< zu machen, etwas worauf das Wort nicht passe: >dieses 
gräcisierende Produkt erschien mir beim erneuten Lesen verteufelt human< (Goethe an 
Schiller)«. GW RA 111, S. 452. In »Szenische Vorschriften zu >Elektra<<< möchte HofmannsthaI 
ausdrücklich »alle jene antikisierende Banalität« vermieden wissen und empfiehlt stattdessen 
für das Bühnenbild »jenen Anblick, welcher die großen Häuser im Orient so geheimnisvoll 
und unheimlich macht«. GW D 11, S. 240. 

15 Zu den vielen Frauenleichen in der Literatur vgl. u.a. Inge Stephan, »Bilder und immer 
wieder Bilder ... H. Überlegungen zur Untersuchung von Frauenbildern in männlicher Litera-

160 Eisbeth Dangel 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Zeit die Frau zur Repräsentantin des unreglementierten Lebens 
macht, zeichnen sich ihr gegenüber zwei Verhaltensweisen der männli­
chen Protagonisten ab: einmal der Versuch, das in ihr Bild projizierte 
Bedrohliche durch Ausschluß und Zerstörung zu überwinden, wie es 
Hofmannsthais »Der Kaiser und die Hexe« darstellt, zum andern das 
Bestreben, dem Faszinosum auf den Grund zu gehen, des Geheimnisses 
habhaft zu werden, wie es Maeterlincks »Pelleas et Melisande« gestaltet. 
Beide Dramen haben das männliche Verhalten der Frau gegenüber zum 
Thema, beide bleiben, obwohl jeweils eine Frau darin spricht und agiert, 
Selbstexplikationen der Männer. In die in beiden Dramen maßgebende 
Metaphorik der Jagd lassen sich die Bewegungen zwischen den Ge­
schlechtern so übersetzen: die Frau wird zum einen gejagt, um verstoßen 
zu werden, sie wird zum andern gejagt, um als Beute eingefangen zu 
werden. Beide Jagdformen enden tödlich für die Frauen. 

Der Ausschluß oder - positiv gesehen - die Überwindung des 
Bedrohlichen der Frau findet in Hofmannsthais »Der Kaiser und die 
Hexe« von 1897 statt. 

Zunächst einige Bemerkungen zur Forschungslage: 
Hofmannsthais kostbares, ganz in Grün, Gold und Purpur getauchtes 
Jugendstilstück ist höchst vielschichtig und hat ganz verschiedene Inter­
pretationen erfahren. Die Forschung hat es häufig - gemäß Hofmanns­
thais eigenen Worten - als »Analyse der dichterischen Existenz« verstan­
den. l6 Danach habe der Kaiser gegen die »Wort-magie« gefehlt im 
Versuch, die »magische Herrschaft über das Wort das Bild das Zeichen 
[ ... ] aus der Prae-existenz in die Existenz« hinübernehmen zu wollen. l7 

Die Hexe - so Hofmannsthais eigene Deutungsanweisung - versinnbild­
liche diesen »zweideutigen und schrecklichen Zwischenzustand«l8, aus 

tur. In: Inge Stephan und Sigrid Weigel, Die verborgene Frau. Sechs Beiträge zu einer 
feministischen Literaturwissenschaft. (Argument Sonderband 96). Berlin 1983. 

16 Hugo von Hofmannsthai, Ad me ipsum. In: GW RA III, S. 608. Forschungsansätze, die 
den Hofmannsthalschen Deutungsansatz übernehmen, sind z. B. Peter Michelsen, Zu Hugo 
von Hofmannsthais »Der Kaiser und die Hexe«. In: Zeitschrift für deutsche Philologie 83, 
1963, S. 113-131, besonders S. 114 ff., ferner Karl Pestalozzi, Sprachskepsis und Sprachmagie 
im Werk des jungen HofmannsthaI. Zürich 1958, S. 104 ff. 

17 Ebd., S. 601. 
18 Ebd., S. 602. 

Blick und Bewegung der Geschlechter 161 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem sich der Kaiser ins »wahre Leben« (505)19 hinüberrettet. Hof­
mannsthals lebenslange theoretische Auseinandersetzung mit dem 
Drama läßt bereits erkennen, daß diese Auslegung dem Stück nur 
unzulänglich gerecht wird. »Ein qual- und geheimnisvoller innerer 
Zustand ist diesem Gedicht mehr anvertraut als in ihm ausgesprochen« 
notiert er später20 und spricht in einem Brief vom Schlüssel zum 
Geheimnis des Stückes, der nicht völlig in das Schloß passe und es nicht 
sperre. 21 Auch bei den meisten Interpreten bleibt ein Unbehagen 
gegenüber der von Hofmannsthai gewiesenen Deutungsperspektive, die 
die Sprachthematik ins Zentrum stellt, bestehen. 22 Das mag damit 
zusammenhängen, daß in ihr die Gestalten von Kaiser und Hexe rein 
allegorisch verstanden werden müssen, daß aber die dramatische Aus­
führung der erotisch-psychologischen Beziehung mit dieser allegori­
schen Bedeutung nicht immer zusammenstimmt. 

Hofmannsthai hat einer Deutung, die diese erotische Bildlichkeit 
beim Wort nimmt, mit dem Hinweis gewehrt, daß sich die» Verbindung 
des Kaisers mit der Hexe nicht im gemein Sinnlichen erschöpft haben« 
könne. 23 Wenn aber der von ihm bestimmte Interpretationsschlüssel das 
Schloß des Stücks nicht sperren kann, so müssen andere, der Autorin­
tention zuwiderlaufende, schlüssige Lesarten gesucht werden, die von 
der bildlichen und sprachlichen Gestaltung des Textes und nicht nur von 
deren möglicher Bedeutung ausgehen. Die Beziehung des Kaisers zu der 
Hexe, die - laut Regieanweisung - »jung und schön, in einem durchsich­
tigen Gewand, mit offenem Haar« (480) auf die Bühne tritt, läßt sich 

\ 9 Die Zahlen in Klammern beziehen sich im Abschnitt I über Hofmannsthai auf: Hugo 
von Hofmannsthai, Der Kaiser und die Hexe. In: Ders. , GW GD I. 

20 Hugo von Hofmannsthai, SW III Dramen I, S. 706. 
2\ Ebd., S. 707 f.: Brief an Georg Terramare von 1926. 
22 Peter Szondi hat auf die mangelnde Verankerung der in nur einer Szene ausgeführten 

Sprach- und Wahrheitsthematik mit der Handlung und Symbolik des Dramas hingewiesen. 
Seine Interpretation will in der Hexe eine doppelbödige Allegorie der Wirklichkeitsflucht 
sehen, in der die reine, d.h. kinderlose Erotik mit der Imagination verknüpft ist. Die Befreiung 
des Kaisers werde demnach durch Menschen - gegenüber dem Phantom, der Phantasiegestalt 
- und durch die Kaiserin als Mutter - gegenüber der kinderlosen Hexe - ausgelöst. Peter 
Szondi, Das lyrische Drama des Fin de siede. Studienausgabe der Vorlesungen. Band 4. Hg. 
von Henriette Beese. Frankfurt a. M. 1975, S. 311 und 314. Auch Gerhart Pickerodt kritisiert 
die mangelnde Übereinstimmung von Intention und Bildlichkeit, d.h. dem dramatischen 
Leben der Hexe, das sich seiner allegorischen Bedeutung nicht füge: Hofmannsthais Dramen. 
Kritik ihres historischen Gehalts. Stuttgart 1968, S. 92. 

23 Brief an Georg Terramare von 1926 (Anm. 21 ). 

162 Eisbeth Dangel 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch lesen als Beitrag zur Geschlechterbeziehung der Jahrhundert­
wende. 24 Mit der Hexe greift Hofmannsthai einen Frauentypus auf, der 
im 19. Jahrhundert eine positive Umwertung erfahren hat: wenn die 
einstige Unheilbringerin nun mit einer Aura der Leidenschaft und der 
pulsierenden Lebendigkeit umgeben wird, so entspricht das der literari­
schen Vorliebe für sinnlich-herausfordernde Frauenbilder, die gleich­
wohl- wie gerade Hofmannsthais Stück zeigt - mit einer zerstörerischen 
Ambivalenz einhergeht. 25 

Der Einakter, der von der Befreiung des byzantinischen Kaisers 
Porphyrogenitus - des Purpurgeborenen - von einer Hexe handelt, der 
er seit siebenjahren verfallen ist und die er nun sieben Tage und Nächte 
nicht berühren darf, spielt in den Jagdgründen des kaiserlichen Waldes 
am Spätnachmittag des siebten Tages bis zum Sonnenuntergang. Der 
Jugendstildekor der Szenenarrangements stellt scheinbar unbefangen 
die großen alten Symbole - Wald, Abhang, Höhle - in einer Dichte und 
Verschränkung auf, in der sie geradezu auf die Freudsche Dechiffrierung 
zu warten scheinen. Doch bleibt die Sexualisierung der alten Sinnbe­
stände so verhüllt wie der Höhleneingang in der Bühnenanweisung 
durch die Schlingpflanzen. Daß das sich unschuldig gebende Arrange­
ment gleichwohl Sexuelles andeutet, wird durch diejagdszenerie bekräf­
tigt. Mit ihr übernimmt das Stück eine in der Literatur der Jahrhundert­
wende beliebte Bildlichkeit, die das Verhältnis der Geschlechter als das 
von >uäger und Beute statt gleich und gleich« beschreibt26, die vom 
»Halali der Hetzjagd auf die schöne Frau«27 spricht und Titel wie 
»Freiwild«28 als sexuelle Metapher verstanden wissen will. 

24 In diese Richtung geht auch die Interpretation von Marlies Janz, Marmorbilder. 
Weiblichkeit und Tod bei Clemens Brentano und Hugo von Hofmannsthal. Königstein 1986, 
S. 163-179. Janz interpretiert den Einakter als patriarchalischen Diskurs, der die Frau unter 
dem Aspekt der Subordination unter die Herrschaft des Vaters exponiere (ebd. S. 175). 

25 Zur Neubewertung der Hexe vgl. Christina von Braun, Männliche Hysterie - weibliche 
Askese. Zum Paradigmenwechsel der Geschlechterrollen. In: Dies., Die schamlose Schönheit 
des Vergangenen. Zum Verhältnis von Geschlecht und Geschichte. Frankfurt a.M. 1989, 
S. 51-79, bes. S. 52. Christina von Braun belegt den Paradigmenwechsel des Hexentypus an 
Prosper Merimees »Carmen« und an Jules Michelets »La sorciere«. 

26 Stefan Zweig, Die Welt von Gestern. Erinnerungen eines Europäers. Gütersloh 1968, 
S.76. 

27 Karl Kraus, Die Hetzjagd auf das Weib. In: Die Fackel, Anfang Sept. 1902, 115, S. 1-24. 
Wiederabgedruckt in: Kraus, Grimassen. Auswahl 1902-14. München 1977, S. 27. 

28 Vgl. das gleichnamige Stück Arthur Schnitzlers. 

Blick und Bewegung der Geschlechter 163 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie alle diese Beispiele kombiniert auch Hofmannsthais Einakter 
Jagdterminologie und Erotik, nur mit der entscheidenden Variation, daß 
der Kaiser nicht nur Jäger, sondern auch Gejagter ist. Bereits mit seinen 
ersten Worten stellt er sich als Subjekt und Objekt der Jagd zugleich dar: 
»Wohl, ich jage! ja, ich jage!« (479) ist seine - durch Alliteration und 
Wiederholung bestärkte - Ichbehauptung. Aber dieser Versuch, sich als 
handelndes Subjekt zu bestätigen, bricht gleich wieder zusammen: 

Nein, ich bin das Wild, mich jagt es, 
Hunde sind in meinem Rücken, 
Ihre Zähne mir im Fleisch, 
Mir im Hirn sind ihre Zähne. (479) 

Der Kaiser ist nicht auf Liebesjagd; nicht er verfolgt die Frau, sondern 
sie ihn, und diejagdtätigkeit, die aktive Bewältigung der Dinge, soll ihn 
ablenken vom innerenjagdgeschehen, das er als Passiver, Leidender auf 
sich wirken lassen muß. Im Bild der ihn jagenden und packenden 
Hunde sieht sich der Kaiser als einen, der Liebe als ein Geschlagen- und 
Besessen-Sein erleiden muß. Er steht zwischen zwei sich ausschließen­
den Welten: der aktiven Tagwelt der Jagd steht die Nacht der Liebeswelt 
gegenüber, vor der alle Versiegelungen und Schutzwälle, die der Tag 
aufbaut, versagen, denn: » ... innen [/] ist die Tür, die nichts verriegelt!« 
(480). 

Diese Metaphorik verrät auch noch in der Abwehr ihre Zugehörigkeit 
zu einer großen Tradition: der der absoluten Liebe, die in einem 
»Raumvorbei - Zeitvorbei«29 die Welt und ihre Bedingungen vergißt. 
Doch kennt der Text nur noch die Verfallsform der rauschhaften, Welt 
ausschließenden Liebeseinheit. Daß er seine Geliebte als Hexe wahr­
nimmt - sie selbst übernimmt erst am Schluß diese Bezeichnung - , daß 
die Jagdhunde sein Hirn angreifen, betont nicht nur die Gewalt, mit der 
ihn die Leidenschaft angreift, sondern verweist zugleich auf den anderen 
Mangel, der die Beziehung von Kaiser und Hexe von der großen Liebe 
trennt. Denn sie ist nicht der Zwiegesang von zweien, sie entspringt 
vielmehr der Imagination des einen. Das wird bereits durch die Regie­
anweisung »Greift sich an den Kop}< (479) betont. 

29 Ernst Bloch, Der lange Blick. In: Ders., Spuren. Neue erw. Ausg. Frankfurt a. M. 1969, 
S.85. 

164 Eisbeth Dangel 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ausschließlich der Kaiser, der ständig auf der Bühne bleibt und damit 
die innere und äußere Einheit des Einakters garantiert, kann die 
szenische Anwesenheit der Hexe provozieren. Der Kaiser hat es nicht 
mit einem gleichberechtigten, dramaturgisch selbständigen Gegenüber 
zu tun, sondern mit einer Projektionsgestalt, die erst seine Einbildungs­
kraft zur dramatis persona macht. 

In den Dialogen gibt der Kaiser vor allem über sich selbst Auskunft 
und substituiert seine Dialogpartnerin. Bereits bei ihrem ersten Auftritt 
übernimmt die Hexe nur das Stichwort des Kaisers: 

Nicht besinnen? nicht auf mich? 
Nicht auf uns? nicht auf die Nächte? 
Auf die Lippen nicht? die Arme? 
Auf mein Lachen, auf mein Haar? (480) 

Der kaiserliche Hof und die Hexe bleiben streng getrennt, andere 
Menschen schützen den Kaiser vor ihr, die Hexe kann sich ihm nur 
nähern, wenn er allein ist und wenn er zuvor schon innerlich schwach 
geworden ist: es schwindelt ihm, er atmet wild, es wird ihm »heiß und 
bang« (492). Die Hexe ist geradezu die äußere Gestalt dieser inneren 
Schwäche und hat selbst keine andere Verführungsmacht als die ihr vom 
Kaiser zugestandene. 

Damit erscheint sie als äußere Korrespondenz einer inneren Proble­
matik des Mannes, als nach außen entlassenes Wunschbild einer trieb­
haft-anarchischen Natur in ihm, die sich keinen Gesetzmäßigkeiten des 
äußeren gesellschaftlichen Lebens fügen will. Mit diesem Gegenüber 
können keine Erfahrungen gemacht werden, vielmehr substituiert die 
Einbildungskraft die erfahrbare Realität. 

Wie sehr der Kaiser von der Hexe abhängt, zeigt sich daran, daß er 
sie nur fliehen kann, wenn er sich verfolgt glaubt. Sobald die Hexe 
dagegen szenisch abwesend ist und nur ihre Stimme oder ihr Lachen die 
Phantasie des Kaisers beschäftigen, steigert sich seine enge imaginative 
Verbindung mit ihr zur Verlustangst. Dann beginnen alle Regeln der 
Eifersuchtsprojektion in Kraft zu treten; der Kaiser verfolgt nun die 
Hexe, von der er sich doch lösen will, hinter Ranken und Schlingpflan­
zen und phantasiert sie eifersüchtig in den Armen anderer. Daß es 
Fabelwesen sind, die er sich als Konkurrenten vorstellt, unterstreicht den 
Projektionsgehalt der Eifersucht, die somit jeder Realität entbehrt, es 

Blick und Bewegung der Geschlechter 165 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verleiht zudem den anderen eine unerreichbare Gewalt, die selbst einen 
allmächtigen Kaiser ohnmächtig macht. Die Möglichkeit der Konkur­
renten ist schlechthin unendlich. Die Furcht des Kaisers, seine Diener 
könnten die Hexe mit ihren Blicken »betasten« (494), verrät durch die 
drastische Synästhesie, daß er, wie alle Eifersüchtigen, so sehr um die 
Unantastbarkeit seines Besitzes bangt, der ihm die Einzigartigkeit seiner 
Person garantieren muß, daß sogar schon die Blicke der anderen - sogar 
der Niedrigsten - den Besitz beschädigen können.3o Die alle Welt 
ausschließende Liebeseinheit, wie die Hexe sie beschwört - »ein Atem­
holen beide« (482) - , ist gestört durch die unendlich vielen anderen, die 
die Phantasie des Kaisers bevölkern und seine Einzigartigkeit bedrohen: 

Hat sie alles noch mit andern, 
Wie mit mir? Dies ist so furchtbar, 
Daß es mich zum Wahnsinn treibt ... (488). 

Erst durch Menschen, die von außen diese imaginären Gestalten 
verscheuchen, gelingt dem Kaiser die Überwindung der Liebesverzau­
berung. 

Die Antipoden dieses Prozesses sind im sprachlichen Subjekt-Objekt 
Gegensatz von »ich jage« und »mich jagt es« festgehalten (479). Die 
zahlreichen Ichbeschwörungen des Kaisers - »ich bin der Kaiser« (483), 
». .. und ich bleib hier!« (481) - werden zunächst jedesmal von einer 
Macht zunichte gemacht, von der er befürchten muß: 

... dann [I] Wird es stärker sein als ich! (484) 

Diese Macht benennt der Kaiser mit dem »unpersönlichen Fürwort«, 
von dem Freud später sagte, es sei besonders geeignet, »den Hauptcha­
rakter dieser Seelenprovinz, ihre Ichfremdheit, auszudrücken«.31 Auf 
der Ebene der Ichbehauptung ist die Hexe nur noch das störende und 
beunruhigende Es, das sich der Ichfestigung widersetzt. Erst am Schluß 
verwirklicht sich, was der Kaiser zu Beginn der Hexe als seinen festen 
Willen entgegenschleudert: »War ein Kind, als es begann, [I] End es 
nun, da ich ein Mann!« (480). 

30 Vgl. dazu Sartres Blickanalyse in: Das Sein und das Nichts. Reinbek 1952. Kapitel »Der 
Blick«, S. 338-397: Sartre beschreibt den Blick des Anderen als einen, der mir meine Welt 
streitig macht, sie mir entfremdet, indem er sie sich selbst aneignet. 

31 Siegmund Freud, Neue Folge der Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse. StA 
(Anm. 11). Bd. I, S. 510. 

166 Eisbeth Dangel 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In der Klimax vom Es zum Ich kündigt sich - bereits Jahre bevor 
Freud diese Terminologie eingeführt hat - das spätere Programm der 
Psychoanalyse an: »Wo Es war, soll Ich werden«. 

Die Übereinstimmung mit dem Freudschen Gebrauch dieser Termi­
nologie zeigt sich schon daran, daß das Ich des Kaisers sich in der 
Vermittlung durch die Außenwelt und in der Wahrnehmung seines 
Amtes festigt, daß mithin die Überwindung der erotischen Imagina­
tionswelt durch die Anforderungen der Tagwelt und die Ausübung der 
Pflicht geschieht. 

Diese Behauptung des Ich wird in Bewegungen ausgetragen, die der 
eingangs erwähnten Opposition von Unten und Oben aufs Genaueste 
entspricht. Unter dem Blick der verführerischen Frau - »Sieh mich nicht 
so an« (481) - gerät der Kaiser immer wieder ins Schwanken und fallt in 
die symbiotische Abhängigkeit zurück, von der die Hexe sagt: »Hingest 
doch durch sieben Jahr [I] Festgebannt an diesen Augen« (506). 

Der gestischen Agitation der Regieanweisungen ist abzulesen, wann 
er im Bann der Hexe in schwankende, untere Positionen gerät - er 
»horcht vorgebückt«, »sich zurückwerfend«, »die Arme sinken ihm herunter, seine Augen 
sind starr zu Boden gerichtet« (488/9) - und wann er, »sich ermannend« (481), 
eine selbständige Standfestigkeit trainiert: »Steh!« (480), »Ich steh hier!« 
(481). Am Schluß hingegen bleibt das gestärkte Ich in allen Versuchun­
gen standhaft und kann dem Blick der Hexe widerstehen: »Willst du 
drohen? sieh, ich stehe! [I] Sieh, ich schaue! sieh, ich lache!« (506) 

Im Triumph demonstriert der Kaiser den aufrechten Stand vor der 
Besiegten, deren Blick jetzt nur noch als Spiegel seiner Selbstvergewisse­
rung dient und seine Männlichkeit konstituieren hilft. 

Indem er die Liebeseinheit mit der Hexe zerstört und in der Vertika­
len ausharrt, gewinnt der Kaiser auch seine Herrschaft wieder, deren 
inneren Verlust er zu Beginn durch das Zerbrechen seines goldenen 
Reifs angedeutet hat. Als einer, der sich »selbst zurückgegeben« (505) 
wurde, steht er am Schluß an der Spitze der sozialen und sittlichen 
Ordnung. 

Auf die bedenklichen Züge dieser Ichbehauptung weist indessen die 
aggressive Metaphorik. Die spöttische Bemerkung der Hexe »Brauchst 
die Waffen, dich zu schützen, [I] Armer Kaiser, vor dir selber?« (483) 
verrät, daß sie ebenso dem Selbst des Kaisers zugehört wie die gegen sie 

Blick und Bewegung der Geschlechter 167 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gerichteten Ichkräfte. 32 Der Triumph der Ichbefestigung geht an die 
Grenze der Selbstzerstörung - »Wie soll dies aus mir heraus? [I] Nur 
mit meinen Eingeweiden!« (492) - und läßt auch die Verstoßung der 
störenden Hexe nicht ohne Verletzungen zu, wenn der Kaiser ihr 
ankündigt: 

Abzureißen meinem Leben 
Die Umklammrung deiner Arme 
Sichrer als mit einem Messer? (480) 

Ihre höchste Steigerung erfahrt diese - durch die Jagdszenerie legiti­
mierte - Tötungslust dort, wo zugleich eine erotische Metaphorik 
mitklingt, wie in der Jagdverherrlichung des Kaisers33 : 

Jagen! Jagd ist alles! Schleichen 
Auf den Zehen, mit dem Spieß 
Eigne Kraft in eines fremden 
Lebens Leib so wie der Blitz 
Hineinschleudern ... Eine Taube! (492) 

Erst durch die Zerstörung der schönen, verführerischen Frau ist die 
Ichbedrohung zu überwinden: als altes Weib humpelt die Hexe am 
Schluß davon; nun erst gibt sie sich selbst diesen Namen, den ihr der 
Kaiser von Anfang an zugedacht hat, nun erst ist sie wirklich zur Hexe 
ent-stellt, den Tierfratzen gleichend, die an mittelalterlichen Kirchen 
nach außen verbannt sind. Mit dieser Verbannung hat Hofmannsthai 
die positive Aufwertung der Hexengestalt zur Verkörperung leiden­
schaftlicher Lebendigkeit rückgängig gemacht; seine Hexe sammelt am 
Schluß »dürres Holz« (507), als gälte es, den eigenen Scheiterhaufen 
zusammenzutragen. 34 Zurück bleibt eine Männerwelt, in die der Kaiser 

32 Die Scheidung der Begriffe Ich und Selbst nimmt die Ichpsychologie von Heinz 
Hartmann vor, um damit die Ichinstanz als »operatives Element« und als »Teilgebiet der 
Persönlichkeit« von der gesamten psychischen Persönlichkeit, dem Selbst, zu unterscheiden. 
Heinz Hartmann, Ichpsychologie. Stuttgart 1972, S. 120. 

33 Vgl. dazu Hartmut Scheible, Literarischer Jugendstil in Wien. München und Zürich 
1984, S.52. Scheibles dem Stück unterstellte Lehre überträgt allerdings Schnitzlersche 
Verhältnisse auf den jungen Hofmannsthal: » ... wie der Kaiser, das ist die ziemlich handfeste 
Lehre, die das Stück vermittelt, so hat jeder junge Herr aus großem Hause der Liebelei mit 
dem süßen Mädel ein Ende zu machen, wenn es ernstlich ans Geldverdienen geht« (ebd. 
S.53). 

34 Zum Paradigmenwechsel der Hexe vgl. Anm. 25. 

168 Eisbeth Dangel 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


durch sein Standhalten initiiert worden ist. Deutlich bietet sich der junge 
sterbewillige Kämmerer als Substitut für die Hexe an. 

Innerhalb der Ordnung bleibt zwar noch eine Frau: die Ehefrau, die 
Kaiserin. Aber sie selbst tritt im Drama gar nicht auf; als hinter 
Schleiern verborgenes und stummes Wesen versucht die verkleidete 
Hexe, den Kaiser in dieser Gestalt ein letztes Mal zu versuchen. Alles, 
was man über die abwesend-anwesende Kaiserin erfährt, kommt aus 
dem Mund des Kaisers, der auch diese Frau projektiv erstehen läßt. 

Die Hexe hat so ausschließlich alle Sinnlichkeit des Kaisers an sich 
gezogen, daß für die Kaiserin nur noch der Bereich der Mutter und des 
Kindes ausgespart bleibt: 

Laß uns von den Kindern reden! 
Zwar du redest von nichts anderm ... 
[ ... ] 
Welch ein Kind du bist, wie völlig 
Aus dir selbst dies Kinderlächeln 
Quillt. (504) 

N ur die Formen der Weiblichkeit, in denen die Frau der männlichen 
Sexualität entzogen ist, sind der Kaiserin zugestanden; ihre Attribute 
der Keuschheit - Schleier und Lilie - , bezeugen die lebensferne Stilisie­
rung: Mit dieser Kindfrau, die, wiewohl Kaiserin, nichts anderes zu tun 
hat, als die kaiserlichen Kinder zu baden (499/504), entwirft der Text 
ein idyllisches Familientableau, das sich widerspruchsfrei zur wiederher­
gestellten Ordnung fügt. 

Aber die Befreiung, die sich einer Zerstörung verdankt, hat selbst 
Schaden genommen. Es ist auffällig, wie sehr alle elementaren Lebens­
funktionen, wie das Kreisen des Blutes und das Atemholen, auf die Hexe 
bezogen sind: 

Blut? .. Mein Blut ist voll von ihr! 
Alles: Hirn, Herz, Augen, Ohren! 
In der Luft, an allen Bäumen 
Klebt ihr Glanz, ich muß ihn atmen (479) 

gesteht der Kaiser zu Beginn des Einakters. Ihre Annäherung empfindet 
er als »Hauchen lauer Luft« (492), und die Hexe beschwört vergangene 
Vereinigungen als »ein Atemholen beide ... « (482). Das von ihr befreite 
»wahre Leben« dagegen wird in einer Metaphorik abgeschildert, die der 

Blick und Bewegung der Geschlechter 169 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Warnung der Hexe zu Beginn des Stücks, mit ihrem Verschwinden sei 
zugleich den Dingen »ihre Flamme ausgerissen« und »das Glühen alles 
fort« (483), recht zu geben scheint. Alle äußere Natur ist nämlich jetzt 
dem selbstherrlichen Ich des Kaisers unterworfen, und er hält in 
großartiger Selbstüberschätzung die Welt für den »große[nJ Mantel«, 
»der von [sJeinen Schultern fällt« (501). 

Der Atem ist nur noch auf das Amt bezogen, das als »ein Schicksal / 
einzuschlucken« (501) definiert wird. Die Wahrnehmung seiner Herr­
schaft bedeutet für den Kaiser, die ganze Welt seinem Ich zu subsumie­
ren, dem jetzt nichts mehr störend im Weg steht. Rührte zuvor der 
Glanz der Dinge von der Verbindung mit der Hexe her, so fällt jetzt das 
Licht durch die hierarchische Anordnung vom Kaiser selbst, der nun 
endgültig in der vertikalen Raumanordnung den höchsten Standpunkt 
einnimmt, auf die Welt: 

... zuoberst 
Ich: von dieser höchsten Frucht 
Fallt ein Licht zurück auf alles 
Und erleuchtet jede tief re 
Stufe; ... (50 I) 

Doch der vom kaiserlichen Ich aus gestalteten Welt fehlt jede Vitalität 
und Dynamik. »Wie stille Rinder« sieht der Kaiser seine »gerechte[nJ 
Träume« vor sich weiden (503) und setzt damit neben die Familienidylle 
mit der auf Mutter und Kind reduzierten Frau das Bild einer befriede­
ten, geschlechtslosen Natur. Das »wahre Leben« ist in den Traumbildern 
des Kaisers vollkommen beherrschbar und manipulierbar geworden. 
Seine hierarchische Vision dieser totalen Herrschaftsausübung gipfelt 
schließlich von selbst im Vergleich mit Grabdenkmälern: 

Wunderbarer ist mein Leben, 
Ungeheurer aufgetürmt 
Als die ungeheuren Dinge, 
Pyramiden, Mausoleen, 
So die Könige vor mir 
Aufgerichtet. Ich vermag 
Auf den Schicksalen der Menschen 
So zu thronen, wie sie saßen 
Auf getürmten toten Steinen. (50 I /2) 

1 70 Eisbeth Dangel 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In dieser Größenphantasie verrät sich die Aufrichtung der Herrschaft 
über der verstoßenen Frau als Verwandlung der lebendigen Welt in eine 
erstarrte Totenordnung. 35 

Indessen ist dies auch nicht das letzte Wort des Textes. Kleine 
Zeichen, die Kaiserin betreffend, deuten an, daß eine endgültige Befrie­
dung nicht möglich ist. Die Erinnerung des Kaisers an ihr allzu 
freigiebiges Lächeln, das ihn »blaß vor Zorn« werden ließ, weil jeder 
Diener »den gleichen Lohn davon« hatte wie er (504), macht die Diener 
erst - genau wie bei der Hexe - zu ebenbürtigen Konkurrenten, mit 
denen er sich vergleichen muß. Zwar überwindet er diese Aufwallung 
von Eifersucht durch die Einsicht, daß es eben ein »Kinderlächeln« 
(504) sei, das niemanden meinte. Daß er freilich nicht geheilt ist, 
beweisen seine folgenden Anläufe: 

Ich bin so froh, zu denken, 
Daß ... ich mein, daß du es bist, 
die mir Kinder auf die Welt bringt. (504) 

Was immer die Auslassung heißen mag - verschluckt bleibt der Ver­
gleich mit der anderen, der Hexe, deren Kinder eben nicht unbedingt 
den Triumph gesicherter Vaterschaft zulassen, wie er im nachfolgenden 
Stoßseufzer zum Ausdruck kommt: »Meine Kinder, Helena - ... « (504 
Hervorh. E.D). Nicht allein die Elternschaft - wie die Forschung immer 
wieder betont36 - trennt das Verhältnis zur Hexe von dem zur Kaiserin, 
sondern auch die Sicherheit des ausschließlichen Besitzes einer beruhig­
ten Sexualität. 

Aber wer garantiert dem Kaiser, daß die Kaiserin so ist, wie er sie 
sieht? Seine Eifersucht, die im Vergleich mit Dienern und Fabelwesen 
Nahrung findet, enthüllt eine geheime Korrespondenz der beiden 
Frauen, die zudem den Urnamen aller schönen Frauen, Helena, teilen. 37 

Wenn schon die Hexe sich in die Kaiserin verwandeln kann, mit ihren 

35 Marlies Janz spricht an läßlich dieses Zitats von »einer wahrhaft atemberaubenden 
Potenzphantasie«, die aber, in ihrer totalen Lebensbeherrschung, den Kaiser »unvermerkt 
selbst zum Toten, zur Statue auf dem Leichenberg unter ihm« mache. Marlies Janz, 
Marmorbilder (Anm. 24), S. 178f. 

36 V gl. vor allem Peter Szondi (Anm. 22), S. 311 und 316. 
37 Die Kaiserin wird mit Helena angeredet (504), von der Hexe heißt es, mit Bezug auf die 

antike Helena: » ... des Paris/ Arme halten sie umwunden« (483). Auf die Namensidentität der 
beiden Frauen weist schon Pickerodt (Anm. 22, S.84) hin, allerdings mit dem wenig 
einleuchtenden Hinweis, der identische Name solle die Differenz der Frauen andeuten. 

Blick und Bewegung der Geschlechter 1 7 1 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Unschuldsinsignien ausgestattet, warum sollte in der Kaiserin nicht 
auch eine kleine Hexe schlummern? 

Dieser Verdacht ist es, der in der Literatur der Zeit jede ruhige 
Gewißheit der Männer in Bezug auf ihre Frauen nachhaltig stört. Die 
rote und die weiße Schwester, die Hexe, die das Blut kreisen macht, und 
die lilienhafte, kindliche Kaiserin, haben mehr gemein, als es die 
Ordnung wahrhaben möchte. 38 Die Existenz der Hexe, der Hure, der 
Verführerin ist der Beweis dafür, daß auch die »anständige« Frau Kräfte 
in sich trägt, die sich mit der Hexe messen können. Kein Ausschluß der 
nicht gesellschaftsfahigen Frau, keine noch so strikte Trennung kann die 
Furcht bannen, daß die Frauen auf beiden Seiten dieselben sind: auf 
gefahrliche Weise spiegeln sie sich ineinander. Die Literatur reflektiert 
und diskutiert diese Spiegelung in allen Facetten.39 Sie stellt die strikte 
Trennung in der Gesellschaft zwischen den anständigen Frauen und 
ihren Komplementärfiguren immer wieder in Frage, und macht die 
berühmte Devise Arthur Schnitzlers »Sicherheit ist nirgends«40 zum 
Ausdruck einer tiefen Furcht der Männer, die auch ein »Kinderlächeln« 
zum Anlaß der Beunruhigung und der Eifersucht werden läßt. 

11 

In Maeterlincks Drama »Pelleas et Melisande« von 1893 führt die 
Eskalation eifersüchtiger Auseinandersetzung zum Brudermord. Er ge­
schieht in der Konkurrenz um eine Frau, die - als eine andere Variation 
des »Rätsels der Weiblichkeit« - ein unergründliches Geheimnis inkar­
niert, dem die Männer des Stücks ebenso beharrlich wie vergeblich auf 
der Spur sind. 

Hofmannsthais und Maeterlincks Dramen, so verschieden sie in ihren 
Bühnenarrangements sind - der Freiluftszenerie im grüngoldenen Ju­
gendstildekor steht das düstere, symbolträchtige Schloß mit unterirdi­
schen Gewölben gegenüber - , lassen sich doch vergleichen im Hinblick 
auf die Bewegung und die Blicke zwischen den Geschlechtern. Dabei 

38 V gl. zur roten und weißen Schwester Klaus Theweleit, Männerphantasien. Frankfurt 
a.M. 1977. Bd. 1, S. 121 ff. 

39 Vgl. dazu meine Arbeit: Wiederholung als Schicksal. Arthur Schnitzlers Roman »The­
rese. Chronik eines Frauenlebens«. München 1985, besonders S. 131 ff. 

40 Arthur Schnitzler, Paracelsus. In: Ders., Die Dramatischen Werke. Bd. 1. Frankfurt a. M. 
1972, S. 498. 

1 72 Eisbeth Dangel 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gewinnen die Frauengestalten als stilisierte Fabelwesen aus einer Mär­
chen- und Legendenwelt hier wie dort nicht durch Selbstdarstellung 
Kontur, sondern verdanken ihr Bühnenleben der Imagination der 
männlichen Figuren, die sich in beiden Dramen in genau gegensätzli­
cher Entsprechung auf sie beziehen. 

Maeterlincks Drama hat eine Dreiecksgeschichte zum Thema, wie sie 
um 1900 zu Dutzenden geschrieben wurden. Golaud, Prinz des Phanta­
siereiches Allemonde, findet im Wald die weinende Melisande, die er 
wenig später heiratet und auf das königliche Schloß bringt. Dort 
entspinnt sich eine Liebesgeschichte zwischen der jungen Frau und 
Golauds jüngerem Bruder Pelleas, die damit endet, daß Golaud seinen 
Bruder erschlägt und Melisande kurz nach der Geburt eines zu früh 
geborenen Kindes stirbt. 

Diese an sich banale Handlung, die Märchenelemente und Motive 
der Weltliteratur - z. B. »Marienkind«, »Tristan und Isolde« etc. - wie 
Versatzstücke zusammenstellt, bleibt aber ganz im Ungewissen. Das 
Eifersuchtsdrama, das weder dramatische Höhepunkte noch Lösungen 
zu verzeichnen hat, hält streng die Männerperspektive des eifersüchti­
gen Golauds ein, der bis zum Schluß im dunkeln tappen muß. Die 
Handlungslogik wird ständig durch widersprüchliche Gefühlsäußerun­
gen gebrochen und die häufigste Beteuerung der Beteiligten ist die ihres 
Nichtwissens. In Maeterlincks Dramenkonzeption wird die Unbere­
chenbarkeit des Lebens und das Unvorhersehbare des Schicksals drama­
turgisches Prinzip, das sich im Stück zu einer Stimmung der Vergeblich­
keit allen Wissens und Handelns verdichtet, der sämtliche Figuren 
unterworfen sind. 4 1 

Nach einer ersten Szene, in der die Mägde auf dem Schloß das Tor 
aufschließen lassen, und damit symbolisch den Bühnenraum eröffnen, 
beginnt auch »Pelleas et Melisande« mit einer Jagdszene im Wald, die 
ebenso deutlich sexualisiert ist wie bei HofmannsthaI. Doch im Unter­
schied zum Kaiser in »Der Kaiser und die Hexe«, der in seinen 
Ichbeteuerungen einen Erfolg erzwingen will, kündigt Golaud mit den 
ersten Worten seine Hilflosigkeit an, die dann die ganze Szene durch­
hält. 

41 Zu Maeterlincks Dramaturgie vgl. seine eigene »Preface« zu den drei Bänden Theätre. 
Paris 1903, ferner Marianne Kesting, Maeterlincks Revolutionierung der Dramaturgie. In: 
Akzente 10, 1963, S. 526-544. 

Blick und Bewegung der Geschlechter 173 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Je ne pourrai plus sortir de cette fon~t. - Dieu sait jusqu'ou cette bete m'a 
mene.Je croyais cependant l'avoir blessee a mort; et voici des traces de sang. 
Mais maintenant, je l'ai perdue de vue; je crois que je me suis perdu 
moi-meme - et mes chiens ne me retrouvent phis - ... (8).42 

Damit ist die gegensätzliche Ausgangskonstellation skizziert: nicht weil 
er als Jagender zugleich gejagt wird, scheitert Golauds Jagd, sondern 
weil das gejagte Tier sich nicht erjagen läßt. 

Die Symbolik spricht für sich: die Blutspuren des Tieres sind Golauds 
Wegweiser zu einem kleinen weinenden Mädchen, dessen Krone in den 
Brunnen gefallen ist. Diese Zeichen können als Virginitätsverlust gelesen 
werden: Melisande, das vom Himmel gefallene Marienkind43, ist nicht 
mehr »unschuldig« in dem präzisen Sinn, in dem die Zeitgenossen dieses 
Wort verstehen. Sprachliche Indizien des Dialogs geben deutliche 
Hinweise auf die Mutation Melisandes: 

Oh! oh! qu'y a-t-il la au bord de l'eau? ... Une petite fille qui pleure a la 
fontaine? (il tousse.) - Elle ne m'entend pas. Je ne vois pas son visage. (Il 
s'approche et touche Melisande a l'epaule.) Pourquoi pleures-tu? (Melisande 
tresaille, se dresse et veut fuir.) - N'ayez pas peur. Vous n'avez rien a craindre. 
Pourquoi pleurez-vous, ici, toute seule? (8). 

Im Übergang vom neutralen »ii« zum »tu« des kleinen Mädchens und 
dann zum »vous« verwandelt sich Melisande in eine Frau, was durch 
Golauds nächsten Ausruf »Oh! vous etes belle!« (8) vollends bekräftigt 
wird. Doch haftet ihr das ganze Stück über ihre Herkunft an: »pauvre 
petit etre mysterieux« (113), »un oiseau pourchasse« (83), »un oiseau qui 
n'est pas d'ici« (49) sind die Bezeichnungen, mit denen die Männer ihren 
geheimnisvollen, nicht ganz menschlichen Ursprung zu erfassen suchen. 
Melisande, von der man nicht weiß, ob sie aus dem von Golaud 
verletzten Tier verwandelt worden, als Undine dem Brunnen entstiegen 
oder von einem fremden Stern gefallen ist, erscheint plötzlich in der 
Menschenwelt, die für sie - genauso wie für die Hexe in Hofmannsthais 
Stück - eine reine Männerwelt ist. Die einzige Frauenfigur neben ihr, die 
Königin, verschwindet nach einem einmaligen Auftritt beim Empfang 
im Schloß völlig aus dem Drama. 

42 Die Zahlen in Klammern im Abschnitt II über Maeterlinck verweisen auf Maurice 
Maeterlinck, Pelleas et Melisande. In: Ders., Theätre. Band II. Paris 1902, S. 3-113. 

43 V gl. dazu das gleichnamige Märchen der Brüder Grimm. 

1 74 Eisbeth Dangel 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Ort dieser Menschen-Männerwelt ist das königliche Schloß, 
dessen lichtlose Wälder und finstere Gärten immer wieder Gegenstand 
der Dialoge sind. Es entspricht Maeterlincks Dramaturgie, daß nicht 
Regieanweisungen die Örtlichkeiten beschreiben, sondern daß die Per­
sonen des Dramas selbst darüber Auskunft geben, wodurch weniger der 
Ort als die durch ihn hervorgerufene Stimmung geschildert wird. 
Melisandes erste Worte bei der Ankunft im Schloß gelten dem düsteren 
Gebäude, das sie von nun an wie Kerkermauern umschließen wird. Nur 
Melisande kommt im Stück von außerhalb dieses hermetischen Rau­
mes, dessen Bewohner alt (34) und vom Todeshauch umweht sind (75). 
Man könnte in ihm die kulturelle Ordnung und ihre erstarrten Lebens­
formen symbolisiert sehen, in die etwas Lebendiges hineingebracht wird, 
das bei den Bewohnern Verlangen nach dem neuen, belebenden Ele­
ment auslöst. Alle Männer des Schlosses - auch der greise König Arkel ­
begehren das kleine Wesen, dessen Reiz wie bei der Kaiserin in der 
Kindlichkeit liegt, wie ein Lebenselixir, sie wollen es besitzen und seines 
Geheimnisses habhaft werden. 

Das äußert sich vor allem in den unablässigen Fragekaskaden, die 
über Melisande hereinbrechen. Golaud fragt sie von der ersten Begeg­
nung an aus, aber auch Pelleas stellt eine Frage nach der andern, die von 
MeIisande fast nie beantwortet werden. Schon der erste Satz Golauds an 
sie ist eine Frage: »Pourquoi pleures-tu?« (8). Melisandes erste Worte 
dagegen eröffnen leitmotivisch ihr Verhalten gegenüber den Männern: 
»Ne me touchez pas! Ne me touchez pas!« (8). Die Bewegungen der 
Geschlechter verlaufen hier genau umgekehrt wie in Hofmannsthais 
Stück: nicht der verfolgte Mann, sondern die vom Mann bedrängte Frau 
spricht das Berührungsverbot aus. 

Es bleibt nicht ohne Folgen, daß dieses Verbot von den Männern 
einem so schwachen kleinen Wesen gegenüber bedenkenlos übertreten 
wird. Sogar der alte Arkel will Melisande küssen, um aus dieser 
Berührung neue Lebenskraft zu schöpfen. Die Annäherung Golauds ist 
zärtlich-brutal: »Voyons, donne-moi ta main; donne-moi tes deux petites 
mains. (Il lui prend les mains.) Oh! ces petites mains que je pourrais 
ecraser comme des fleurs ... « (34). Golaud, dem es nicht zur Warnung 
dient, daß Melisande »entflohen (enfuie)« ist, daß sie die Krone, die ihr 
ein unbekannter »Er« gab, ins Wasser fallen ließ (9/11), muß erleben, 
daß sie seinen Ring ebenso ins Wasser wirft: Melisande verliert regelmä-

Blick und Bewegung der Geschlechter 175 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ßig die goldenen Abzeichen, mit denen die Männer sie als ihr Eigentum 
kennzeichnen wollen. Daß sie sich aber derart einer festen Zugehörig­
keit entzieht, bewirkt eine für die Jahrhundertwende charakteristische 
Veränderung der Fragen. Anfangs gelten sie hauptsächlich der Identität 
Melisandes und wollen - völlig ohne Erfolg - das fremde Wesen durch 
Ort und Zeit, und damit durch eine Herkunft und Geschichte festlegen. 
Sie spitzen sich aber schließlich immer mehr zu auf die eine große 
Männerfrage: schuldig oder unschuldig? Sogar noch auf ihrem Toten­
bett verfolgt Golaud Melisande mit seinen eifersüchtigen Fragen. Doch 
diese Befragung wird für ihn zur verzweifelten Vergeblichkeit, denn 
selbst die Anrufung Gottes und die Beschwörung des nahenden Todes 
vermögen nicht, Melisande ein Schuldgeständnis abzuzwingen, ja, sie 
versteht seine insistierende Frage: »As-tu ... Avez-vous ete coupables?« 
nicht einmal (106). Indem er ihre verneinende Antwort nur für eine 
Lüge hält - »Ne mens pas ainsi, au moment de mourir!«. »11 nous faut 
enfin la verite, entends-tu?« (106) - , legt Golauds Reaktion eine Struktur 
der Eifersucht frei: daß nämlich die Frage nach der Schuld überhaupt 
nur durch eine bejahende Antwort zufriedenzustellen wäre, die indessen 
gerade die gefürchtetste aller Antworten darstellt, weil sie das Ende des 
Fragens bedeuten würde. Die Ambivalenz, die mit dem nicht akzeptier­
ten Nein eine ständige Erneuerung der inquisitorischen Fragen erlaubt, 
wäre zerstört, wodurch das Spannungsgefüge des Textes zerbrechen 
müßte, und den Männern jeder Handlungsspielraum benommen wäre. 
Der sich mit Sicherheit betrogen wissende Instetten in Fontanes »Effi 
Briest« zum Beispiel steht am Beginn einer Reihe von Zwangshandlun­
gen, die er nicht mehr in der Hand hat und die er als »tyrannisierendes 
Gesellschafts-Etwas« erfahrt.44 Dennoch: bei einem Nein auf die Schuld­
frage kann sich kein Text derjahrhundertwende beruhigen: im Zweifels­
fall wird bei dieser Frage immer gegen die Angeklagte entschieden. 

Und dieser Zweifelsfall ist immer gegeben. Zwar wird Melisande oft 
als Kind bezeichnet (75 f.), auf dem Totenbett liegt sie da, »comme si elle 
etait la grande soeur de son enfant« (113), auch sie, wie die Kaiserin bei 
HofmannsthaI, Mutter und Kind in einem. Und genau wie der Kaiser 
seine Eifersucht überwindet, indem er die Kaiserin zum sexualitätslosen 

44 Theodor Fontane, Nymphenburger Taschenbuch-Ausgabe. Komm. von Kurt Schrei­
nert, zu Ende geführt von Annemarie Schreinert. Bd. l2, S. 240. 

1 76 Eisbeth Dangel 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kind erklärt, versucht Golaud mit dem Ausruf »Vous etes des enfants 
... « (54) seiner Eifersucht Herr zu werden und das sich anbahnende 
Liebesverhältnis zwischen Pelleas und Melisande herunterzuspielen. 

Doch die zerstörerische Kraft dieser Kindfrau kann es mit jeder 
>femme fatale< aufnehmen. Sie stiftet Bruderzwist und -mord, den sie 
dann - wie alle Verführerinnen der Jahrhundertwende - mit ihrem 
eigenen Tod bezahlen muß. Auch besitzt Melisande die äußeren Abzei­
chen - Haare und Blick - der Verführerin. 45 

Ihre Haare, die länger als ihre Arme sind (25), bezaubern die Männer 
ebenso wie das Haar der Hexe den Kaiser. Sie blenden Pelleas geradezu 
bei der nächtlichen Begegnung am Turm: »C'est lä. ce que je vois sur le 
mur? ... Je croyais que c'etait un rayon de lumiere ... « (49). In dieser 
Szene am Turm, in der Elemente aus »Rapunzel«, »Romeo undJulia« 
und »Tristan und Isolde« verschmolzen sind, bilden die Haare das 
Medium der Liebe zwischen Pelleas und Melisande: >Je t'embrasse tout 
entiere en baisant tes cheveux, et je ne souffre plus au milieu de leurs 
flammes ... Entends-tu mes baisers? ... « (53).46 Aber auch diese Liebes­
vereinigung kennt kein »gleich zu gleich«47, auch sie ist noch geprägt von 
den Übergriffen des Mannes: »Non, non, non, je ne te delivre pas cette 
nuit ... Tu es ma prisonniere cette nuit; toute la nuit, toute la nuit ... « 

(52). Melisande dagegen setzt allen feurigen Liebesannäherungen des 
Mannes nichts als Abwehrbekundungen entgegen, die höchstens durch 
ihre Zweideutigkeit eine heimliche Zustimmung verraten: »Laisse-moi! 
Laisse-moi! ... Tu vas me faire tomber! ... « (52). 

Das wörtliche wie übertragene »Fallen« der Frau deutet sich an in den 
vornüberfallenden Haaren der sich aus dem Turmfenster oder über den 
Brunnenrand beugenden Melisande, die damit Pelleas jedesmal in 
höchste Unruhe versetzt: »Ne vous penchez pas ainsi ... [ ... ] Oh! votre 
chevelure! ... « (25). Im Triumph, daß dieses Attribut der Sünde ihm 
ausgeliefert ist, schleift Golaud in einer Eifersuchtsraserei seine Frau an 
den langen Haaren auf dem Boden hin und her, und bringt sie damit in 
die Position, in die sie - ob sie nun »gefallen« ist oder nicht - in der 

45 Vgl. dazu Catherine Clement, Melisande a la question, ou le secret des hommes. In: 
L'Avant Scene Opera 9. Pelleas et Melisande. 1977, S. 15-19. 

46 Ganz entsprechend sollen die Haare in Hofmannsthais »Frau im Fenster« (1897) dem 
Geliebten den Weg weisen: Vgl. GW GD I, S. 345f. 

47 Stefan Zweig, Die Welt von Gestern (Anm. 26), S. 76. 

Blick und Bewegung der Geschlechter 1 77 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


binären Opposition von Oben und Unten immer schon hingehört: 
>Jusqu'a terre! Jusqu'a terre!« (78). 

Auch Melisandes große Augen (77) üben eine Faszination auf die 
Männer aus, der diese kaum gewachsen sind. >Je re garde vos yeux. Vous 
ne fermez jamais vos yeux?« (12) fragt Golaud sie bei der ersten 
Begegnung, und Pelleas gesteht später: >Je ne pouvais pas regarder tes 
yeux ... « (88). Alle Männer des Stücks versuchen Melisandes Blick zu 
interpretieren, aber nur der greise König Arkel sieht darin >>Une grande 
innocence« (77). Für den eifersüchtigen Golaud dagegen wird Melisan­
des Blick zum Prüfstein, ja geradezu zum Gottesurteil, in dem endlich 
die Schuld sich verraten soll, die der Mund verschweigt. Doch so 
verborgen bleibt Gott, daß Golaud sich in seiner Wut auf Melisandes 
Augen zur Blasphemie hinreißen läßt: 

Ils sont plus grands que l'innoeenee! ... Ils so nt plus purs que les yeux d'un 
agneau ... Ils donneraient cl Dieu des le<;ons d'innoeenee! Une grande 
innoeenee! Eeoutez: j'en suis si pres que je sens la fraicheur de leurs eils 
quand ils clignent; et eependant, je suis moins loin des grands seerets de 
l'autre monde que du plus petit seeret de ces yeux! [ ... ] On dirait que les 
anges du eiel s'y baignent tout le jour dans l'eau claire des montagnes! (78). 

Daß zwischen dem Blick und dem Innern keine Korrespondez zu 
bestehen scheint, daß auch der Blick kein Zeichen gibt, steigert Golauds 
Irritation in einem Maße, dem nicht mehr menschliche Dimensionen, 
nur noch überirdische Gewalten und hyperbolische Wendungen gerecht 
werden können. In Bildern von erhabener Vergeblichkeit - »comme un 
aveugle qui cherche son tresor au fond de l'ocean! ... « (64) - vergleicht 
sich Golaud wiederholt mit einem Blinden und bindet damit das Wissen 
an das Sehen, dem aber erst in der Gegenseitigkeit des Blicks die Augen 
aufgehen. Das >Je vois tout, je vois tout« ist nichts als die Vorstufe zu 
einem letzten Versuch, von Melisande eine Bestätigung zu erhalten: »Et 
je voudrais savoir ... « (105). Golauds metaphysische Verzweiflung ist 
vollkommen, als er - ebenso wie das Publikum und die Lesenden - auch 
am Schluß des Stückes nicht in Erfahrung bringen kann, was zwischen 
Pelleas und Melisande geschehen ist: >Je ne saurai jamais! ... Je vais 
mourir ici comme un aveugle! ... « (107), ruft er - der soeben Genesende 
- am Bett der sterbenden Melisande aus, als ob diese Frage alle 
Erkenntnis und allen Lebenssinn aufgesogen hätte und vor ihr das 
restliche Leben zu einem Nichts zusammenfiele. 

I 78 Eisbeth Dangel 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aber nicht nur der eifersüchtige Golaud, auch der glücklichere 
Konkurrent Pelleas wird gehalten und umgetrieben von dem Geheim­
nis, das ihm Melisandes Blick zu verbergen scheint: 

Et je n'ai pas encore re garde son regard ... [ ... ] Il faut que je la voie une 
derniere fois, jusqu'au fond de son ca:ur ... (82). 

Dem hybriden Vorhaben des Mannes entspricht seine Angst vor dem 
Verlust Melisandes. »Ou sont tes yeux? - Tu ne vas pas me fuir?« (87). 
Nur das Festgebanntsein der Blicke kann die Liebe bestätigen. Als ob das 
»aus den Augen, aus dem Sinn« notwendig Allgemeingültigkeit haben 
müßte, bricht mitten in die Begegnung die Verunsicherung ein und mit 
ihr schwindet jede Gewißheit des Liebenden: »Tu ne songes pas a moi en 
ce moment« (87). 

Während Hofmannsthais Kaiser seine Ichbehauptung in der Vertrei­
bung der Frau gewinnt, können diese Männer eine Vergewisserung ihrer 
selbst nur in der Annäherung an die Frau erhalten. Während der Kaiser 
sich loslöst vom Blick der Hexe und diesen nur noch für die Demonstra­
tion seiner Herrlichkeit als Spiegel gebraucht, hängen die Prinzen von 
Allemonde wie Süchtige am Blick der Frau, der ihnen Belebung, 
Selbstsicherheit und Orientierung schenken soll. Ohne diese Bestäti­
gung sind sie in ihrer Männlichkeit bedroht und - gleichsam blind -
einer vollkommenen Hilflosigkeit und Desorientierung ausgeliefert. Go­
laud: »Ah! misere de ma viel ... je suis ici comme un aveugle [ ... ] Je suis 
ici comme un nouveau-ne perdu dans la foret« (64). Und während der 
Kaiser im aufrechten Standhalten den Triumph der Männlichkeit über 
die Frau auskostet, fällt Golaud nach der tödlichen Auseinandersetzung 
mit Pelleas - auch was den aufrechten Gang betrifft - wieder in das 
Stadium des Säuglings zurück: »On le soutenait comme s'il etait ivre. Il 
ne peut pas encore marcher seul« (97), so das unverhohlene Urteil der 
Mägde über ihn am Schluß. Mit dem aufrechten Gang ist auch seine 
Lebenskraft gebrochen, sich zu Melisandes Bett schleppend .»(se trafnant 

vers le li~«, fleht er: »Melisande, as-tu pitie de moi, comme j'ai pitie de 
toi? ... « (104). 

Aber Melisande läßt sich nicht festhalten, sie ist nicht zu fassen, so 
wenig wie ihr Blick. Sie steht nicht Rede und Antwort, entzieht sich bis 
zum Schluß allen Befragungen und stirbt schließlich an einer kleinen 
Wunde, »qui ne ferait pas mourir un pigeon« (97). Zurück bleiben die 

Blick und Bewegung der Geschlechter 1 79 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


überlebenden Männer; die Summe ihrer Ohnmachtserfahrung faßt der 
alte König zusammen: >Je n'ai rien vu«, >Je n'ai rien entendu«, »Mon 
Dieu! Mon Dieu! ... Je n'y comprendrai rien non plus ... « (112 f.). 

Dieses triadische Scheitern aller Verstehensversuche im Augenblick 
des Entzugs der Frau macht noch einmal deutlich, wie sehr in diesem 
Stück das Geheimnis der Frau zum unergründlichen Geheimnis des 
Lebens selbst stilisiert wird, über das gebeugt die Männer jeden Halt 
verlieren.48 Die gegensätzliche Entsprechung zu Hofmannsthais Stück 
ist evident: wenn dort in der erstarrter Totenordnung der geretteten 
Männlichkeit am Schluß die Vertreibung der Frau mit dem Verlust des 
Lebendigen einhergeht, so bricht hier mit dem Eintritt der Frau eine 
subversive Kraft des Lebens die hermetische, vom Todeshauch umwehte 
(75) Schloßordnung auf - die letzte Liebesszene zwischen Pelleas und 
Melisande spielt nicht zufallig vor dem Tor - und bringt sie ins Wanken, 
wie das respektlose Gerede der Mägde über mögliche Verbrechen der 
Herrschaft am Schluß andeutet. In beiden Stücken stehen die aufgerich­
tete kulturelle Ordnung und das mit den vitalen Urgründen verwandte 
Leben der Frau in einem unversöhnlichen Gegensatz, der das eine nur 
um den Preis des anderen zuläßt. Aber dieses resignative Fazit, das 
durchaus paradigmatisch ist für die Literatur der Jahrhundertwende, 
behält in beiden Dramen doch keine letzte Gültigkeit. Denn wie in 
Hofmannsthais Stück durch die merkwürdige Allianz der Hexe mit der 
zurückbleibenden Kaiserin heimlich der lebendigen Unordnung wieder 
die Tür geöffnet ist, so wird der schicksalshafte Lebensreigen in »Pelleas 
et Melisande« durch Melisandes kleine Tochter garantiert, der - als 
Hoffnung oder Fatalität? - die letzten Worte des Dramas gelten: »Venez; 
il ne faut pas que l'enfant reste dans cette chambre ... Il faut qu'il vive, 
maintenant, a sa place ... C'est au tour de la pauvre petite ... « (113). 

48 Vgl. dazu Hofmannsthals Gedicht ))Weltgeheimnis«, in dem ein Mann - über den tiefen 
Brunnen gebückt - etwas vom Weltgeheimnis begreift und dann irr redet, während eine Frau 
ihr einstiges kindliches Begreifen später in der Liebe weitergibt. GW GD I, S. 20. 

180 Eisbeth Dangel 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lorenz Jäger 

Politik und Gestik bei Hugo von Hofmannsthai 

Für Renee Dale 

Rudolf Kassner schrieb in emem »Avis für die künftige Philologie 
Hofmannsthaiseher Texte«, der Dichter habe das Wort» Wirklichkeit ... 
fast nie« gebraucht: »Dm so häufiger die Worte: Gebärde, Ton, Sprache, 
Leben ... «.1 Was hier als apen;u ausgesprochen wird, hat inzwischen die 
Qualität methodischen Verfahrens gewonnen; eine kulturwissenschaft­
lieh geöffnete Germanistik, die den Leibraum nicht nur dichterischer, 
sondern selbst diskursiver Texte anvisiert, wird gerade bei Hofmannsthai 
auf eine Prägnanz und zugleich auf einen Variantenreichtum von 
Gebärden stoßen, die, auch nach den Arbeiten von Mauser und Austin, 
weitere Erforschung lohnen.2 Bezieht man in die Lektüre nicht nur die 
abgeschlossenen Texte, sondern auch die im Rahmen der Kritischen 
Ausgabe vorgelegten Dramen- und Erzählungsfragmente ein, dann wird 
zudem deutlich, daß Hofmannsthai mit gestischen Mustern arbeitete, 
die in den unterschiedlichsten narrativen Kontexten eine gewisse Stabili­
tät bewahren und sich damit für die Beantwortung der Frage, welche 
schriftstellerische Strategie denn eigentlich die auseinanderstrebenden 
Fragmente noch zusammenhält, geradezu anbieten. Aus der Vielzahl 
jener Muster soll im folgenden ein relativ elementares vorgestellt wer­
den, das seine textstrukturierende Kraft über weite Teile des Werks 
verbreitet. 

In der frühen Erzählung »Das Glück am Weg«, die mit einem 
Minimum von Handlung auskommt - fast alles ereignet sich in der 
Phantasie des Erzählers, in seinen Erinnerungen und Tagträumen -
bleiben als Handlungsrest, als Rahmen des inneren Erlebens, zwei 

I Rudolf Kassner, Erinnerungen an Hugo von Hofmannsthal. In: Hugo von Hofmanns­
thal. Der Dichter im Spiegel der Freunde. Hg. von Helmut A. Fiechtner. 2. veränd. Aufl. Bern 
1963, S. 242- 251, hier S. 246. 

2 V gl. Wolfram Mauser, Bild und Gebärde in der Sprache Hofmannsthais. Graz, Wien 
und Köln 1961, und Gerhard Austin, Phänomenologie der Gebärde bei Hugo von Hofmanns­
thal. Heidelberg 1981. 

Politik und Gestik bei Hofmannsthai 181 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gesten einer Frau, die der Erzähler durchs Fernglas auf einem Schiff 
beobachtet. »Ob sie schlief?« (GW E, 34) fragt er sich, dann sieht er: »Sie 
schlief nicht. Sie schlug die Augen auf und bückte sich um ein herunter­
gefallenes Buch.« Und gegen das Ende der Erzählung hin, nachdem er 
sich seine Vorstellungen von ihr ausgemalt hat, sagt er: »Sie war 
aufgestanden und sah gerade zu uns her. Und da war mir, als ob sie leise, 
mit unmerklichem Lächeln den Kopf schüttelte.« (37) Schließlich sieht 
er, wie sie eine Treppe heruntersteigt. Symbolische Erniedrigung und 
Erhöhung, wie sie sich in diesen Gesten aussprechen, sind für Hof­
mannsthai höchst charakteristisch und charakteristisch ist auch, daß die 
Souveränität der Frau, die im Lächeln ebenso angedeutet ist wie in 
ihrem biegsamen Gang, in der symbolischen Erniedrigung nicht demen­
tiert wird, sondern sich erhält. Zu erinnern wäre an die Deutung des 
Brutus in dem Vortrag »Shakespeares Könige und große Herren«, in 
dem Hofmannsthai den Moment herausgreift, da Brutus sich bückt, um 
dem Knaben Lucius, der eingeschlafen ist, die Laute unterm Arm 
wegzunehmen; Hofmannsthai spricht von einer »bürgerliche(n), weibli­
che(n) kleine(n) Handlung« (GW RA I, 49), die das Gesicht des Brutus 
verwandle: »es ist ein Gesicht, das er nie vorher hatte, ein zweites wie 
von innen heraus entstandenes Gesicht, ein Gesicht, in dem sich 
männliche mit weiblichen Zügen mischen«. Und dann entwirft Hof­
mannsthai der kleinen Szene einen Kontext europäischer Kultur; er 
spricht von Ottiliens Sich-Bücken in den »Wahlverwandschaften«, das 
seinerseits auf eine Anekdote über Karl I. von England zurückweist, der 
sich, als er entthront ist, zum ersten Mal im Leben bücken muß. Stellen 
wie diese sind es, die blitzartig eine Ahnung davon vermitteln, wie 
Hofmannsthai gelesen hat. 

Auch an den Kaufmannssohn im »Märchen der 672. Nacht« mag 
man denken, den sein böses Geschick bei eben jener Geste trifft: »Er 
bückte sich, das Pferd schlug ihm den Huf mit aller Kraft nach seitwärts 
in die Lenden, und er fiel auf den Rücken.« (GW E, 61) Und schließlich 
ist das »Weltgeheimnis«, von dem das Gedicht gleichen Titels spricht, 
nur mehr denen erfahrbar, die sich bücken: 

Der tiefe Brunnen weiß es wohl; 
In den gebückt, begriffs ein Mann, 
Begriff es und verlor es dann. 

182 Lorenz Jäger 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Und redet' irr und sang ein Lied 
Auf dessen dunklen Spiegel bückt 
Sich einst ein Kind und wird entrückt. (GW GD I, 20) 

In seinem sozialen Sinn wäre das Sich-Bücken zu verstehen als Gestus, 
der die Hierarchien des Alters und der Macht für einen Moment 
humanisiert, und es ist diese Szene, die Hofmannsthai zeitlebens be­
schäftigt hat: von dem Gedicht »Gespräch« an, in dem der Ältere von 
dem Jüngeren Belehrung empfängt, bis zu der Situation am Ende des 
ersten »Turm«, wo der Kinderkönig seinen älteren Bruder Sigismund 
belehrt. Es findet sich aber auch der umgekehrte Fall: die Nötigung zur 
gebückten Haltung etwa in der »Hochzeit der Sobeide« - »Ei, bück dich 
doch!« (GW GD I, 427, vgl. auch 431) - akzentuiert die sozialen 
Abstände um so schärfer. 

Der erste Überblick zeigt: Hofmannsthais Gestalten gewinnen eine 
gesteigerte Flexibilität in der Vertikalen, sie werden beweglicher, und in 
dieser Bewegung entscheidet sich nicht selten ihr Schicksal. Meist wird 
das vertikale Intervall bereits in den ersten Szenen exponiert; sei es direkt 
räumlich, wie in der Erzählung »Erlebnis des Marschalls von Bassom­
piere« - Bassompiere, hoch zu Pferde, wird von einer Schönen gegrüßt, 
die sich »tief neigte« (GW E, 132) - ; sei es, wie im »Geretteten Venedig«, 
im Aufbau der Bühne - das Zimmer liegt niedriger als die Straße - ; sei es 
schließlich, im »Turm«, in der Diskussion um die Anredeform: Olivier 
schickt einen Rekruten, ihm Feuer für seine Pfeife zu holen. Der 
antwortet: >8"a, Herr. Will weg. Olivier Zu Befehl, Herr Gefreiter, hast du 
zu sagen! Verstanden!« (GW D III, 257) Bildet die Spannung des 
vertikalen Intervalls die Ausgangssituation, so bildet die zugleich leibli­
che und soziale Orientierung der Protagonisten injener Spannung einen 
Leitfaden zumal für die Analyse der Erzählungen. 

Dies läßt sich zunächst an der »Soldatengeschichte« erweisen, die aus 
dem großen Kosmos sozialer Über- und Unterordnung den Ausschnitt 
herausgreift, in dem sie sich in der ungedämpften Form einer Befehls­
hierarchie darstellen und die aus jenem Bereich wiederum eine Szene 
isoliert, die sein Wesen gewissermaßen noch einmal potenziert. Der 
Dragoner Moses Last ist schwachsinnig, seinen Vorgesetzten nicht nur 
in der Befehlshierarchie untergeordnet, sondern auch intellektuell unter­
legen; weder militärische Grußformen noch die Namen der Offiziere 
kann er sich merken, und wegen seiner Feigheit ist er militärisch nicht 

Politik und Gestik bei Hofmannsthai 183 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verwendbar außer dazu, kniend Tag für Tag die Pferdehufe mit einem 
fettigen Lappen blankzupolieren. An ihm lassen nun zwei Korporale mit 
laut wieherndem Lachen ihren Sadismus aus; sie unterhalten sich damit, 
ihn um die »Namen des Herrn Brigadiers und des Herrn Korpskom­
mandanten zu fragen.« (GW E, 70) Zitternd steht er vor seinen Quälern, 
»er quetschte Worte hervor, und im Eifer schob er sich dem einen 
Korporal auf den Leib, und er faßte ihn mit einer beweglichen Gebärde 
bei den Knöpfen der Uniform. Dann brüllte der Korporal irgendein 
Kommando, und Schwendar« - die Hauptfigur dieser Erzählung - »sah 
noch das aufgedunsene Gesicht vor einer geballten zum Schlag ausho­
lenden Faust zurückfahren.« (71 ) Nachdem er Zeuge dieser Szene 
wurde, die alle Möglichkeiten der Demütigung in sich zu konzentrieren 
scheint, bricht Schwendar in die Stadt auf und erinnert sich nun 
seinerseits mit einem »Gefühl von Demütigung«, daß der vermeintliche 
Freund Thoma ihm seine Uhr gestohlen hat. Der zweite Abschnitt zeigt 
Schwendar im Wald, es kommt zu einem sinnlosen Gewaltausbruch: er 
schlägt mit den Füßen gegen den Waldboden, drischt mit dem Säbel auf 
Büsche und Bäume ein und gerät in einen Zerstörungsrausch, versinkt 
dann aber wieder vor den hohen Bäumen in ein Gefühl von Unterlegen­
heit und Schwäche. Wut und Demütigung verbinden sich im Schlußbild 
dieses Abschnitts mit einem verzerrten Körperschema: die »tollgewor­
den(e) Messnergestalt« (75) Schwendars sieht man »mit den Sprüngen 
eines Wilden, Helm und Säbel in langen Armen krampfhaft schwin­
gend, zwischen den Bäumen«. 

Der dritte Abschnitt führt in den Schlafsaal der Kaserne, es ist 
Mitternacht. Schwendar kann nicht schlafen und betrachtet seine Ka­
meraden. In der Beschreibung ihrer Schlafstellungen erscheinen vier 
typisierte Verhaltensweisen der Herrschaft gegenüber: da ist zunächst 
der joviale Korporal Taborsky, er liegt kerzengerade auf dem Bett, auch 
die Arme sind ordentlich ausgestreckt. Aber seine Jovialität ist zweideu­
tig, wir hören von diesem Mann nämlich auch, daß er sich gern im 
Spiegel betrachtet, also eitel ist, und daß er sich wegen seiner Lektüre 
von Kolportageromanen zu den gebildeten Menschen rechnet und gern 
seinen Unterschied von den Ungebildeten, dem »liebe(n) Vieh« (76) 
herausstreicht. Schwendar sieht ihn mit Angst an. Mit Liebe betrachtet 
er den Zweiten, den kindischen, immer lachenden Dragoner Cypris; 
auch dessen soziales Verhalten bildet sich in der Haltung des Schlafen-

184 Lorenz Jäger 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den ab: »Dieser Cypris war in seine Decke eingerollt wie ein Kind.« (77) 
Er, der Schwache schlechthin, hat von vornherein auf jeden Machtan­
spruch verzichtet. Seine Gegenfigur ist der Dritte, der schlechthin 
Starke, der »starke Nekolar« wird er genannt: 

Er lag, das Gesicht in dem Kopfpolster eingegraben, und seine großen 
Glieder waren über das Bett geworfen, als wäre es ein großes, mißfarbiges 
Tier, mit dem er ränge und das er mit der Spannkraft seines jungen riesigen 
Körpers gegen den Boden drückte. (77) 

Ihn sieht Schwendar mit »düsterer Verwunderung«. Der Vierte scheint 
einen Gegenpol zum jovialen Ersten zu bilden. Es ist Karasek. »Häßlich 
und gemein war sein Gesicht und häßlich lag er im Bett, die Decke unter 
sein fettes Kinn hinauf gerissen, die Knie in die Höh gezogen, gleichzei­
tig feig und unverschämt.« Unverschämt wegen des Machtanspruchs, 
den das Kinn andeutet, feig in der hochgezogenen Stellung der Knie, 
die auf ein Sich-Ducken weist. 

Mit keinem von ihnen kann sich Schwendar identifizieren, keines 
dieser Arrangements mit der Herrschaft kann tauglich für ihn sein, wenn 
ihm auch der Kindliche am nächsten steht. Er muß seine eigene Stellung 
finden, und er findet sie in einer Art von gestischem Experiment: 

Stumpfsinnig stützte er sich erst auf einen Arm dann auf den andern. Dann 
mehr in einem Fieberdrang die Stellung zu verändern, als mit einer inneren 
Absicht, warf er die Decke ab und kniete in seinem Bette nieder. (78) 

Diese Haltung löst eine religiöse Erleuchtung oder Konversion bei ihm 
aus, die ihre eigene, hier nicht im Einzelnen zu diskutierende Problema-
. tik hat - es läßt sich nämlich nicht mit Sicherheit feststellen, ob er nicht 
in Wahrheit einem religiösen Wahn verfallt3• Nur auf das Experiment 
mit der KörpersteIlung sollte hingewiesen werden, das wir bei Hof­
mannsthai so oft finden. Ganz ähnlich wie Schwendar verhält sich ja der 
Bergmann aus dem »Märchen von der verschleierten Frau«: »Das 
Fortsehnen: er legt sich plötzlich, auf einen Arm oder auf den Rücken, 
und diese Stellungen geben ihm die Ahnung von Möglichkeiten uner-

3 Die Erzählung berichtet, daß Schwendars Tante »aus Angst vor der ewigen Verdammnis 

und dem Feuer der Hölle« sich ertränkte, indem sie »mit der geheimnisvollen eisernen 
Willenskraft der Schwachsinnigen« ihren Kopf in ein Regenfaß tauchte (GW E, 68). 

Schwendars Mutter dagegen hatte sich im Sterben aufgerichtet und gesagt: »Es ist die heilige 
Jungfrau Maria, sie winkt mir mit einem Licht ( ... ).« (72- 73). Auch die Gesten dieser 
Schwestern stehen in einem Spannungsverhältnis. 

Politik und Gestik bei Hofmannsthai 185 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hörter Erlebnisse.« (GW E, 152) Und wiederum ähnlich heißt es in dem 
Erzählungsfragment »Das Fräulein und der Berühmte«: »Die Reihe der 
Offenbarungen fangt damit an, dass sie im Bett eine ungewohnte 
Stellung annimmt, auf die Hände gestützt und auf einmal ein durchdrin­
gendes Gefühl ihres Selbst gewinnt.« (SW XXIX, 125). 

Ein ausführliches Gegenstück zur »Soldatengeschichte« bildet das 
Erzählungsfragment »Der Park«, an dem Hofmannsthai zwischen 1903 
und 1905 arbeitete. Zunächst betritt ein Dichter den Park, den sein 
Vater angelegt hatte; für einen Moment erfahrt er die mystische Einheit 
mit dem Dämon des Ortes, aber er kann das Gefühl nicht festhalten und 
fallt in den Alltag zurück. Der andere, der in dem Park etwas erfahrt, ist 
ein alternder, hypochondrischer, innerlich erstarrter Hofrat; auch ihm 
wird eine Erleuchtung zuteil. Er sitzt auf einer Bank, dann wird er 
unruhig: »abermaliges Aufstehen« notiert Hofmannsthai (160). Sein 
Körper beginnt sich zu lockern: 

Er spürt, nachdem die Sonne unter dass seine Seligkeit an rhythmisches Auf 
u Abgehen gebunden ( ... ). 
endlich die Bucht völliges Alleinsein. Bezogenheit: des Lichtes des Dunkels, 
des Windes. Die Gestalt löst sich, die Stimme ist weicher, die Finger werden 
länger. Die Luft spricht es aus: dies ist ein Mensch. Ein Punkt im Dasein, der 
ihn grenzenlos beglückt: der Punkt ist oben im Zenith, scheint von dort 
Wellen auszusenden, sinkt selbst herab, ihm ins Herz. (159-160) 

Aber die Lösung des Körperschemas ist noch nicht am Ziel; sie wird 
weitergetrieben in einen tierischen Tanz, der den Hofrat als einen 
Verwandten der Elektra erkennbar macht: »dies [die Seligkeit] zu 
steigern lässt er sich endlich auf alle 4, schlägt mit dem Kopf in feuchte 
Zweige« (159), »er hüpft auf allen vieren wie ein Hund um den Baum da 
kommt ein Wächter« (158). Eine andere Notiz setzt den Gedanken fort: 

vergl. jenen Traum von de Quinzey: eine ungeheure Entscheidung irgendwo 
die irgendwie von ihm abhängig ist. (Mit Triumphen, Abschieden etc) Aber ­
dass er dabei Stellungen annimmt und wechselt, ganz unbewusst demüthige 
Stellungen - schließlich eine hündische Stellung auf allen vieren - das thut er 
wie wenn es das unwichtigste wäre - wie wenn er sich auch schämen müsste 
das zu thun - und doch hängt gerade davon alles ab. (161)4 

4 Das spielerische Verwandeln und Versetzen gestischer Muster von Werk zu Werk wird an 
der Beschreibung einer Brunnenfigur in der Erzählung »Der Goldene Apfel« evident: »( ... ) 
der alte [Brunnen] war mit einem Steindeckel verschlossen, auf dem eine steinerne Gestalt 
hockte, einem nackten Menschen nicht unähnlich, aber in der Stellung eines Tieres auf allen 

186 Lorenz Jäger 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie bei der »Soldatengeschichte« läßt sich auch hier ein sozialer Sinn 
der Gestik identifizieren. Als der Hofrat noch in dem Zug sitzt, der ihn 
zu dem Park bringen soll, heißt es: »Er denkt sich in die römische 
Kaiserzeit hinein, und dass er über die Sclaven so reden würde: .... « 
(158) Zwar erfährt man den Inhalt seiner Rede nicht, es liegt aber nahe, 
zwischen seiner demütigen Stellung als Hund und seinen Gedanken 
über Sklaverei eine Verbindung anzunehmen, eine Korrespondenz in 
der Idee völliger Unterwerfung. Ein kurzer Blick in andere Werke 
könnte diese Vermutung weiter stützen: »Sklave ! Hund !« ruft der 
Kaiser in »Der Kaiser und die Hexe« (GW GD I, 492), »Hund und 
Sklave / auf die Knie vor mir !« (GW DIll, 230; vgl. auch 231) herrscht 
Sigismund in »Das Leben ein Traum« den Clotald an.5 Maxima von 
Herrschaft und Unterwerfung hat Hofmannsthai in immer neuen 
Versuchen umkreist; der Band der Dramenfragmente ist voll von 
Stichworten wie »Caesarenwahnsinn« (SW XVIII, 10), »Caesaren­
wahnwitz« (339) oder »wahnwitzige Tyrannen« (33) einerseits, »Sclavi­
sche Demuth« (48, 64) oder »Sklavische Unterwürfigkeit« (33) anderer­
seits. Ganz offensichtlich waren Stoffe, die in öffentlichen wie in intimen 
Beziehungen die Darstellung extremster, intensivster Asymmetrien der 
Macht erlaubten, für ihn von hohem Interesse; Stoffe, in denen Identi­
tätsbildung nicht als ruhiges Wachstum, sondern - bis in die physis 
durchschlagend - als Erwachen bedrohlicher, tabuisierter Wünsche 
erschien. 

Dieses vergleichsweise allgemeine, aber in sich bewegliche Struktur­
muster wird in der Erzählung »Dämmerung und nächtliches Gewitter« 
als Frage nach der väterlichen Autorität ausgelegt. Der Knabe Euseb, 
ein uneheliches Kind, kennt seinen Vater nicht, ist aber von Vaterbildern 
geradezu eingekreist: er trifft auf den Soldaten, der seine schwangere 
Geliebte verstößt, auf den Kaufmann, der seinen Sohn »Gott aufopfern« 
will (GW E, 194) - die Kreuzigung des Sohnes ist ein zentrales, von 
Euseb selbst in der Kreuzigung des Sperbers wiederholtes Motiv - , und 
er gedenkt des »barmherzige(n) ( ... ) Vater(s) aller Kreaturen« (196). 
Auch hier orientiert sich die Identitätssuche an einer vertikalen Achse. 

Füßen.« (GW E, 110) Die Erzählung datiert von 1897; die später konzipierte Figur des Hofrats 
erscheint als Ausschnittvergräßerung; ein peripheres Requisit gewinnt eine eigene Geschichte. 

5 Die Entstehungszeit von »Das Leben ein Traum« (1901 - 1904) überlagert sich z.T. mit 
der Park-Erzählung. 

Politik und Gestik bei Hofmannsthai 187 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Knabe läuft durch die Straßen; als er die Kleider der Frauen streift, 
meint er, »weich und demütig dahinzusinken« (189), und zugleich spürt 
er, wie »etwas in ihm sich dabei gewaltsam aufbäumte«; seine Gestalt ist 
nicht eine, sondern »dieses Doppelte«: 

minutenlang war er klein wie die Wiesel, wie die Kröten, wie alles was da an 
der zitternden Erde raschelte und lauerte; im andern Augenblick war er 
riesengroß, er reckte sich zwischen den Bäumen empor, und er war's, der in 
ihre Wipfel griff und sie ächzend niederbog; er war der Schreckliche, der im 
Dunkeln lauert und am Kreuzweg hervorspringt ( ... ). (189- 190) 

Wie genau die Identität dieses Knaben der Gebärde verknüpft ist, 
erfahren wir aus einer fragmentarischen Notiz: 

in dem Knaben ein grandioses Einteilen des Chaos, manchmal: dies unten, 
dies oben, dies rechts, dies links: damit wird er Herr über das Chaos. Dies 
unterstützt er durch Stellungen im Liegen; Aufstehn, steif knien. Nimmt er 
absurde Stellungen an im Bett so wird er schnell zur Chimäre, endet im 
Schlangenschweif u.s.f. dies in diesem Ton: ich darf nicht so liegen, sagte sich 
Euseb: sonst werde ich zur Schlange (192) 

Als Hofmannsthai diese Sätze schrieb, hatte er die Arbeit am »Andreas« 
schon begonnen, und auf diesen Roman als das vielleicht vollständigste 
Archiv der Gebärden in seinem Werk möchte ich im folgenden einge­
hen. Die verschiedenen Stellungen, mit denen Euseb, ein Knabe, 
Schwendar, ein Mann und der Hofrat, ein Alternder noch für sich selbst 
als Möglichkeiten experimentiert hatten, in denen sie versuchsweise 
Identitäten annahmen oder abstreiften - sie finden sich hier auseinan­
dergelegt zu einer Bilderfolge von Gesten der Herrschaft und der 
Unterwerfung, die dem Helden dieses Abenteuer- und Bildungsromans 
begegnen und die er selbst einnimmt oder phantasiert. 

Auf einer der ersten Reisestationen will sich dem Andreas ein Diener 
aufdrängen. Das ist das chronologisch Früheste, das wir von der Reise 
erfahren, und zugleich führt es in den Gehalt des Romans ein. Andreas 
weist den Mann ab, verfällt ihm aber schon fast im selben Moment; der 
Diener erkennt sich als den Stärkeren und gewinnt am nächsten Morgen 
seine Anstellung mit einem Trick. Schnell macht er sich zum Herren 
über Andreas; seine Reden lassen erkennen, daß er die Demütigung 
anderer genießt - wenn er etwa von der Gräfin Porzia erzählt, die er auf 
allen Vieren kriechen sah (GW E, 210), oder wenn er über Andreas 
flucht, »als wäre das vorn nicht sein Herr, sondern einer, mit dem er 

188 Lorenz Jäger 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lebenslang die Säu gefüttert habe.« (211) Andreas wird zunehmend 
schwächer und erkennt seine Unterlegenheit: »Geschieht mir recht. Da 
ist halt ein gewisses Ding um einen solchen großen Herrn, vor dem hat 
ein Lakai Respekt. Bei mir ists nichts, wollte ichs da erzwingen, es stünde 
mir nicht an.« (212) Der Bediente Gotthelff stellt sich bald als ein 
Schurke heraus; auf dem Finazzerhof, den beide erreichen. 

Dieser Hof erscheint wie die Utopie einer geglückten sozialen Ord­
nung. Nicht als ob die Hierarchien hier eingeebnet wären - aber mit 
einer minimalen Verwandlung ist alles ins Rechte gesetzt: 

Die Leute so gut, so zutraulich, alles so ehrbar und sittlich, arglos, das 
Tischgebet schön vorgesprochen vom Bauer, die Bäuerin sorglich zu dem 
fremden Gast wie zu einem Sohn, die Knechte und Mägde bescheiden und 
ohne Verlegenheit, ein freundliches offenes Wesen hin und her. (213) 

Hier also sind die sozialen Hierarchien von Herrschaft und Knecht­
schaft so gestaltet, daß Demütigung in ihnen keinen Ort hat - »ohne 
Verlegenheit« wissen die Untergebenen sich zu verhalten - , und eine 
andere Szene bestätigt den Befund noch einmal für die familiale 
Hierarchie. Andreas und Romana sitzen auf der Hofbank zusammen, 
der Abend kommt. Andreas ist von der Unbefangenheit des Mädchens 
bezaubert, da sieht er durchs Fenster ihre Mutter herabschauen und 
wird unruhig. 

Romana nickte nur froh und frei, zog ihn an der Hand, er solle sitzen 
bleiben, die Mutter nickte dazu und ging vom Fenster weg. Das war Andreas 
fast unbegreiflich, er wußte nichts anderes gegenüber Eltern und Respekts­
personen als gezwungenes und ängstliches Betragen; er konnte nicht denken, 
daß der Mutter ein solcher freier Umgang anders als mißfallig wäre ( ... ). 
(219) 

Auch hier also ein soziales Verhältnis ohne Demütigungen, ein »freier 
Umgang«, der sich in zauberischer Weise innerhalb der patriarchali­
schen Herrschaft entfaltet. 

Von solcher Zwanglosigkeit bei gleichzeitig stabiler Tradition ist 
Andreas weit entfernt. Vielmehr begegnen in seinen Phantasien Szenen 
extremer Demütigung und auch hier wiederum die Demutsgebärde 
schlechthin, die des Hundes: 

Er sah sich als zwölfjährigen Knaben, sah das Hündlein, das ihm zugelaufen 
war, ihm auf Schritt und Tritt folgte. Die Demut, mit der es in ihm ( ... ) 

Politik und Gestik bei Hofmannsthai 189 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seinen Herrn erblickte, war unbegreiflich ( ... ). Meinte es, sein Herr zürne, so 
warf es sich auf den Rücken, zog die Beinchen angstvoll an sich, gab sich 
ganz preis, mit einem unbeschreiblichen Blick von unten her. Eines Tages 
sah es Andreas in der gleichen Stellung vor einem großen Hund, die er 
geglaubt hatte, es nehme sie einzig gegen ihn ein, um seinen Zorn zu 
beschwichtigen und sich seiner Gnade zu empfehlen. Die Wut stieg in ihm 
auf, er rief das Hündlein zu sich. Schon auf zehn Schritte wurde es seine 
zornige Miene gewahr. Und es kam kriechend heran, den zitternden Blick 
auf Andreas' Gesicht geheftet. Er schmähte es eine niedrige und feile 
Kreatur, unter der Schmähung kam es näher und näher. Ihm war, da habe er 
den Fuß gehoben und traf das Rückgrat von oben mit dem Schuhabsatz. Das 
Hündlein gab einen kurzen Schmerzenslaut und knickte zusammen, aber es 
wedelte ihm zu. Er drehte sich jäh um und ging weg, das Hündlein kroch 
ihm nach, das Kreuz war gebrochen, trotzdem schob es sich seinem Herrn 
nach wie eine Schlange, bei jedem Schritt einknickend. (232- 233) 

Diese Szene der Erinnerung tritt im Roman in unmittelbaren Kontrast 
mit einer anderen Gebärde der Demut - nicht der hündischen, sondern 
der religiösen - : Andreas sieht, aus seinen quälenden Tagträumen 
erwacht, einen Kapuzinermönch auf der Straße; an einem Kreuz kniet 
der Mönch nieder. »Er flüchtete mit seinen Gedanken in die Gestalt«, 
heißt es dann von Andreas, »bis sie ihm an einer Wendung der Straße 
entschwand. Dann war er wieder allein.« (233) Wiederum also ein 
Experiment mit der Gestalt; das demütige Knien des religiösen Men­
schen erscheint als Möglichkeit, wird aber im nächsten Moment schon 
wieder durch neue Phantasien abgelöst; Andreas denkt sich in den 
Onkel Leopold hinein, einen »gewalttätigen unglückseligen Menschen« 
(231); er sieht sich faunisch durch den Wald springen, die Frau sich 
unterwerfend. Auf die Gewaltphantasien folgt erneut eine Demutsge­
bärde: »Aber er verstand sich zu retten - ein Fußfall vor der Kaiserin 
... « (233). Überwältigung des Anderen und Unterwerfung sind hier 
noch unmittelbar einander benachbart, nur durch einen Moment 
getrennt; beide liegen der Phantasie des Andreas gleich nah, mit beiden 
ist die Identifikation gleich möglich. 

Das Geschehen auf dem Finazzerhof, das den Bildungsgang des 
Andreas in nuce bereits enthält, wird noch einmal verkürzt abgebildet in 
seinen Träumen. Der erste führt ihn in seine Vergangenheit als Knabe 
zurück: 

190 Lorenz Jäger 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alle Demütigungen, die er je im Leben erfahren hatte, alles Peinliche und 
Ängstigende war zusammengekommen, durch alle schiefen und queren 
Situationen seines Kindes- und Knabenlebens mußte er wieder hindurch. 
(225) 

Die Erinnerung erlittener Demütigung ist eine wesentliche Station der 
inneren Entwicklung von Hofmannsthais Figuren; Andreas teilt sie mit 
Schwendar, auch mit dem Teppichhändler in der Erzählung »Der 
Goldene Apfel« (GW E, 105). 

Auch in diesem Traum vermischen sich die Bilder erfahrener und 
angetaner Gewalt: Andreas sieht Romana vor sich, mit abgerissenen 
Kleidern; dann sieht er die Katze wieder, der er als Kind das Rückgrat 
gebrochen hatte: »kriechend mit gebrochenem Kreuz, wie eine 
Schlange kommt sie ihm entgegen« (GW E, 226); als er über sie 
hinwegsteigen will, »trifft ihn der Blick des verdrehten Katzenkopfes von 
unten, die Rundheit des Katzenkopfes aus einem zugleich katzenhaften 
und hündischen Gesicht, erfüllt mit Wollust und Todesqual in gräßlicher 
Vermischung«. Er will schreien, der Traum führt ihn in den Wand­
schrank seiner Eltern, dort findet er die abgetragenen Kleider wieder -
die vergangenen Selbstbilder und Identitäten - , er windet sich schweiß­
triefend hindurch; seine eigene Bewegung hat noch etwas von der 
schlangenhaften Katze, und hier könnte man an Euseb erinnern, der ja 
auch in manchen seiner Stellungen der Schlangengestalt nahe war. 

Der zweite Traum führt in die Gegenwart; Romana, die im ersten sich 
entzogen hatte, ist näher gerückt; die Bilderwelt ist verwandt, aber 
prägnanter geformt. Zunächst fällt Romana, sie rutscht Andreas auf den 
Knien nach - erneut eine Demutsgeste - ; in einer zweiten Traumszene 
kommt sie ihm aufrecht entgegen, scheint einen Kuß zu erwarten; als er 
sie umfassen will, schlägt sie nach ihm; Andreas erwacht. Die Gewalt ist 
hier fast spielerisch und übermütig geworden, es ist ein Glückstraum. 

Bei der Abreise vom Finazzerhof sieht Andreas einen Adler über den 
Bergen kreisen. Die Abfolge der Tierbilder vom kriechenden, am Boden 
sich windenden zum schwebenden gibt noch einmal eine Spiegelung der 
Gesten von Herrschaft und Demütigung; beim Anblick des Adlers spürt 
Andreas »diese Macht, dies Empordrängen, diese Reinheit« (238). Aber 
der Schluß dieses Abschnitts schenkt ihm die Tagtraumvision einer 
neuen Gebärde, die symbolische Erniedrigung und Erhöhung ohne 
Gewalt zeigt: er sieht im Geist Romana »niederknien und beten: sie bog 

Politik und Gestik bei Hofmannsthai 191 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihre Knie wie das Reh, wenn es sich zur Ruhe bettet, die zarten Ständer 
kreuzt, und die Gebärde war ihm unsagbar.« (239) Entscheidend ist hier, 
daß in der Abfolge der symbolischen Tiere nicht der Adler das letzte ist -
also nicht die absolute Herrschaft - , sondern daß sein Bild wiederum 
abgelöst wird durch das des Rehs: des Tiers, das sich beugt, ohne an 
Würde dabei zu verlieren. Die männliche Figur des Adlers wird sozusa­
gen balanciert durch die weibliche des Rehs; man wird an Hofmanns­
thais Deutung des Brutus, an die weibliche Geste eines Mannes, 
erinnert. 

Ich habe mit der Analyse der Kärntener Episode begonnen, obwohl 
der Roman in Venedig einsetzt. Nun also zum eigentlichen Anfang. 
Andreas trifft am frühen Morgen in Venedig ein und ist orientierungslos 
- nicht nur räumlich, sondern, wie sich sogleich zeigt, auch sozial. In 
seiner Verlegenheit wendet er sich an einen Mann, der »nach seinen 
Bewegungen und Manieren« (198) den besten Ständen anzugehören 
scheint, aber unter seinem Mantel nur Hemd und Strümpfe trägt - das 
erkennt Andreas bei der formellen Begrüßung, als der Mantel des 
Fremden vorne aufgeht, und er ist nun so verlegen, daß er seinerseits 
»unwillkürlich ( ... ) den Reisernantel vorne auseinanderschlug« (199). 
Denkt man bei dieser Szene die sozialitätsstiftende Kraft der Begrüßung 
mit - Hofmannsthai hat sie immer wieder virtuos eingesetzt - , dann 
erkennt man in der Verlegenheit des Andreas ein neues Element von 
Würde: er schlägt den Mantel auseinander, um dem Anderen die 
Demütigung zu ersparen, um einer Symmetrie willen. 

Mit dem Angebot des Fremden, Andreas zu Diensten zu sein, wird 
das im Kärntener Teil angeschlagene Thema fortgesetzt; auch die 
Konversation bezieht sich in der Folge zu einem erheblichen Teil auf 
Dienstangebote, Hinweise, wo gute Dienste zu finden seien und Reflexio­
nen über Dienstverhältnisse. Charakteristisch für den venezianischen 
Teil ist nun, daß die soziale Ordnung nicht mehr unmittelbar zu 
identifizieren ist. Gegenüber dem Finazzerhof, wo sie in einem utopi­
schen Sinne heil war, und gegenüber dem Verhältnis Andreas - Gott­
helff, wo sie schlechthin verkehrt war, werden nun Ordnungserwartun­
gen an die soziale Hierarchie sehr schnell fragwürdig. Das gilt für die 
Szene zu Anfang - der Vornehme erweist sich als ein Verarmter - , es gilt 
für das Haus, in dem Andreas Unterkunft findet, das ein »vornehmes, 
aber recht verfallenes Ansehen« hat (199). Auch die Erwartungen an eine 

192 Lorenz Jäger 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


soziale Physiognomik zerfallen schnell: em Mann, der zunächst sehr 
verwegen erscheint, wird im nächsten Moment von einem Mädchen 
ausgeschimpft, so daß man ihn für einen Bedienten halten muß, kurz 
darauf aber stellt sich heraus, daß es sich um den Grafen Prampero 
handelt, den Vater jenes Mädchens; kontrastierend zum ersten Eindruck 
von Männlichkeit erkennt Andreas die Hand des Grafen, die wohlge­
formt ist, >>nur zu klein für einen Mann und dadurch unerfreulich« (241) 
- aber dann spricht der Graf mit Andreas und zeigt dabei eine Würde, 
die jedenfalls für einen Moment seine Unzulänglichkeit vergessen 
macht. Überhaupt scheint das Verhältnis von Unzulänglichkeit und 
Würde im venezianischen Teil die Menschen in ein gegenüber der 
Kärntener Bergwelt diffuseres und differenzierteres Licht zu stellen; den 
Andreas selbst, dann aber vor allem den Malteser, der sein spiritueller 
Lehrer wird. 

Bevor Andreas diesem Mann begegnet, wird er zum Zeugen einer 
neuen Szene von Herrschafts- und Demütigungsgebärden: vor einem 
Cafe sieht er einen »plumpe(n) Mann mit bläulicher Rasur in mittleren 
Jahren, der einen fremdartigen Rock mit Verschnürung trug« (245); 
dieser 

hörte in bequemer Stellung und mit unbewegter Miene einem jungen Mann 
zu, der in ihn hineinredete, dabei nicht wagte, seinen Stuhl an den Tisch zu 
ziehen, ja sich kaum wirklich niederzusitzen getraute, daß Andreas ihn nicht 
ansehen konnte, ohne Mitleid und Unruhe zu spüren. 

Sein Begleiter klärt ihn über die beiden auf - es handelt sich um einen 
reichen Griechen und seinen verschuldeten Neffen - und weist ihm die 
Szene noch einmal: 

Sehen Sie unauffällig hin: der Alte würdigt ihn kaum eines Blickes, ge­
schweige denn einer Antwort. Er raucht und läßt ihn reden - bemerken Sie, 
wie der unglückselige Bettler sich krümmt ( ... ). ( ... ) am Schluß wird der 
Junge vor ihm auf die Knie fallen, der Alte wird so wenig darauf achten, als 
wenn es ein Hund wäre. Er wird sich an sein Gewand hängen, der Alte wird 
ihn abschütteln und seines Weges gehen, als wenn er allein wäre. (246) 

Dies geschieht dann tatsächlich: 

Der reiche Grieche und sein bettelarmer Neffe standen auf - die plumpe 
Herzenshärte des einen, die hündische Demut des anderen waren abscheu­
lich. In beiden schien die Menschennatur entwürdigt. ( ... ) als nun beide 
gegeneinander, in einer Art von Fauchen der eine und Winseln der andere, 

Politik und Gestik bei Hofmannsthai 193 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihre Stimme erhoben, meinte [Andreas] dazwischen springen und sie mit 
dem Stock zur Ruhe bringen zu müssen. (247) 

Beziehungsreich kehrt in dieser Szene das Bild des Hundes wieder - der 
Kärntener Traum findet hier eigentlich seine Deutung - , aber die 
Stellung des Andreas ist verwandelt; er ist nicht mehr selbst involviert, 
sondern will Gerechtigkeit stiften, auch um den Preis der Gewalt, des 
Schlagens - eine Versuchung, die im »Salzburger Großen Welttheater« 
und im »Turm« wiederkehrt. 

Während der unwürdigen Begebenheit zwischen dem Onkel und dem 
Neffen ist Andreas auf einen dritten Gast des Cafes aufmerksam 
geworden, und zwar wegen dessen Stellung. Es ist der Malteserritter 
Sacramozo, von dem die einen vermuten, daß erJesuit, die anderen, daß 
er Freimaurer sei; Naphta und Settembrini sozusagen in Personalunion. 
Andreas ist von seiner Erscheinung offensichtlich fasziniert; sie beschäf­
tigt ihn so sehr, daß er den Erklärungen seines Begleiters kaum Gehör 
schenkt. 

Es war ein überlanger, schmaler Körper, der sich schreibend über das kleine 
Tischchen bog, unter welchem die langen Beine keinen Platz fanden als 
durch Bescheidenheit, überlange Arme, die sich notdürftig unterbringen 
konnten, überlange Finger, die den schlechten, ächzenden Federkiel führten. 
Die Stellung war unbequem und beinahe lächerlich, aber nichts hätte das 
Wesentliche des Mannes schöner enthüllen können als diese Unbequemlich­
keit und wie er sie ertrug, besiegte, ihrer nicht gewahr wurde. Er schrieb 
hastig, die Zugluft zerrte an dem Blatt, er hätte müssen ungeduldig sein, und 
doch war eine Beherrschung in allen seinen Gliedern, eine - so seltsam das 
Wort klingen mag - Verbindlichkeit gegen die toten Gegenstände, die ihm so 
mangelhaft zu Dienst standen, ein Hinwegsehen über die Unbequemlichkeit 
der Lage, das unvergleichlich war. (246- 247) 

Charakteristisch für diese Stellung ist, daß in ihr die auseinanderfallen­
den, ins Unwürdige verzerrten Elemente der Stellungen von Onkel und 
Neffe aufgehoben sind: dieser hatte sich kaum zu sitzen getraut, jener 
seine soziale Überlegenheit durch bequemes Sitzen demonstriert. Der 
Malteser sitzt unbequem und gebeugt, behält aber dabei seine Würde. 
Die Beziehung zwischen Andreas und dem Malteser bildet sich an 
einem kleinen Dienst, den der Jüngere dem Älteren leistet: von der 
Zugluft wird ein Blatt des Maltesers heruntergeweht; Andreas greift es 
und reicht es ihm, der sich selbst schon gebückt hatte. Später taucht ein 

1 94 Lorenz Jäger 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


weiteres Blatt auf, Andreas trägt es dem Malteser nach, und nun wird 
Sacramozo sein neues gestisches Vorbild: 

Er stand vor dem Fremden wie entseelt, sein Körper kam ihm plump und 
seine Haltung bäurisch vor. Aber jedes Glied seines Körpers wußte um jedes 
Glied und führte das Bild der hohen, in nachlässiger Bestimmtheit, in 
herablassender Verbindlichkeit sich leicht gegen ihn neigenden Gestalt ins 
Innere, wie eine Flamme auf Flamme bebte. (248) 

Das Verhältnis von Andreas zu dem Malteser wird als Alternativmodell 
zu dem Verhältnis Onkel- Neffe entwickelt; es hat ein höheres Maß an 
Symmetrie als jenes. Die Überlegenheit in Stand und Alter wird von 
dem Malteser nicht zur Demütigung des Andreas genutzt6, vielmehr 
bestimmen wechselseitige Respektbezeugungen die Szene. 

Eine Stelle aus den fragmentarischen Teilen des Romans bestätigt, 
daß es sich bei dem Bildungsgang des Andreas um Lehrjahre einer 
Souveränität handelt, die die Demut zwanglos in sich aufgenommen 
hat 

Malteser: >knien? - wie einer kniet, um von einem göttergleichen Lehrer 
Belehrung zu empfangen, - diese Gebärde, ich werde gestorben sein, ohne 
sie auf meinem Lebensweg gefunden zu haben. Wird dieser Junge der sein, 
der zu knien vermag?< (307- 308) 

Auch im »Andreas« kann eine Teleologie auf das Knien hin zumindest 
vermutet werden, schon der Schluß des Kärntener Teils hatte das 
nahegelegt. Was Schwendar in der »Soldatengeschichte« eher zufallig 
findet, bei seinem Stellungswechsel im Bett, wird für Andreas zum Ziel 
des Bildungsromans. 

Hofmannsthais Plan mündet in Notizen zu der »Reise des Maltesers 
nach Persien« (310- 319) und nimmt damit das Thema von Herrschaft 
und Demütigung variierend wieder auf. Hier nämlich hätte dem Roman 
eine »Novelle von einem Schah« (310) eingeflochten werden sollen. 
Angedeutet wird die despotische Herrschaftsform: »Der Herrscher: 
außerordentlichste Selbst-idolisation. ( ... ) Einmal tritt er an einenJuwe­
lier, der Waren ausbreitet, heran, statt diesen zu sich zu winken: Er fohlt 

den Akt der Herablassung selbst mit außerordentlichem Staunen.« (311) 

6 Noch nicht. Eine spätere Notiz lautet: »Sagredo besucht manchesmal Andreas nur um ihn 
zu erniedrigen.« (SW XXX, 200; vgl. auch GW E, 300). Das Stufenmodell der Entwicklung 
wird von zyklischen Tendenzen durchbrochen; ältere Verhaltensmuster kehren wieder. 

Politik und Gestik bei Hofmannsthai 195 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dem Schah als dem despotischen Herrn steht gegenüber die jüdische 
Sklavin Leah, die ihrerseits Herrschaftsambitionen hat. Der Roman 
nähert sich einer Philosophie der Politik? und von daher wird es 
verständlich, daß seine späteren Metamorphosen und Verzweigungen 
immer weiter in die Richtung des politischen Romans gehen, daß 
Disraelis »Lothair« als verwandte Möglichkeit auftaucht, der im durch­
sichtigen Gewand des Abenteuer- und Bildungsromans eine Allegorie 
der englischen Politik gibt (vgl. BW Redlich, 68), daß Andreas selbst 
einer politisch-diplomatischen Karriere zugeführt wird, ja daß der 
Frühsozialismus und die demokratisch-revolutionären Bewegungen zu 
Themen des Romans werden. Im Zusammenhang mit dem späten Plan 
eines Romans über den Herzog von Reichstadt, in den Teile des 
Andreas-Stoffes eingehen, notiert Hofmannsthai: 

Schneider Weitling 1842. Der Hilferuf der deutschen Jugend. Herausgege­
ben und redigiert von einigen deutschen Arbeitern. behandelt u.a. die 
Misshandlung der deutschen Handwerksburschen durch die Passbureaus -
das ewige >Halt's Maul<, die Entwürdigung ( ... ). (SW XXX, 260) 

Hier wird eine Kontinuität faßbar, ein Motiv, das sich über Werkgrenzen 
hinweg durchhält: in der Figur des Erniedrigten treffen sich der Drago­
ner Moses Last und die Handwerksburschen des Vormärz. Der Gehalt, 
den bereits die ersten Abschnitte des »Andreas« implizierten, tritt in den 
späten Notizen nach außen: Hofmannsthai war der Leser nicht nur von 
Keats und Novalis, sondern auch von Georg Büchner. An den Historiker 
und Parlamentarier Josef Redlich schreibt Hofmannsthai im Februar 
1907, kurz vor dem Beginn der Arbeit am »Andreas«: 

Seien Sie versichert, daß es bei mir häufiger Begegnungen nicht bedarf um 
eine Antheilnahme an Ihrer Thätigkeit, sowohl der gelehrten als auch der 
activ politischen, lebendig zu erhalten. Ich mächte wenigstens für meine 
Person und soweit die Kräfte reichen eine Klasse zu repräsentieren trachten, 
welche in keinem Lande ungestraft fehlen darf, in Österreich aber wenn ich 
nicht irre all zu lange gefehlt hat: die Klasse der zugleich politisch interessier­
ten und desinteressierten, das heißt in Bezug auf nächste Zwecke unabhängi­
gen Menschen. Hoffentlich giebt es noch irgendwo einige von dieser Sorte, 

7 Vgl. Hofmannstahls Aufzeichnung vom November 1927: »Roman. Müßte ein Kompen­
dium sein. Philosophie der Politik - bis in ihre feinsten Verästelungen in die Biologie -
Verhältnis der Lebensalter zueinander, die Berufe und ihre Erfahrungen, und wie sie auf die 
Menschen zurückwirken - das Gleichgewicht im Sozialen trotz der Ungleichheiten und 
Spannungen, worin das Ausgleichende liegt.« (GW RA III, 591 ) 

196 Lorenz Jäger 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


denn auf ihrer Existenz stützt sich eigentlich erst die Möglichkeit nicht ganz 
meskiner politischer Thätigkeit. (BW Redlich, 7) 

Als dieser Klasse zugedachter Bildungsroman kann der »Andreas« 
gelesen werden.8 Er ist bisher weitgehend als erotischer Bildungsroman 
verstanden worden - zum ersten Mal magistral von Richard Alewyn 9 -

und hat dabei auf die Frage nach den erotischen Schicksalen des 
Andreas, Romanas und Maria-Mariquitas die unterschiedlichsten Ant­
worten provoziert. Tatsächlich ist die politische Schicht von der eroti­
schen nicht völlig abzulösen: auch die erotischen Verhältnisse sind 
beständig von Gewalt- und Demütigungsstrukturen durchzogen und 
ebenso sehr geht Triebhaftes in den Willen zur Herrschaft ein. Will man 
die beiden Linien auf einen Begriff bringen, dann könnte man von der 
Bildung zu einer integralen Männlichkeit sprechen. 

Nun lassen sich auch die Grenzen von Hofmannsthais Politik relativ 
einfach bestimmen; nicht nur von heute aus gesehen, sondern bereits 
vom Kenntnisstand der zeitgenössischen Soziologie her. Er geht prinzi­
piell von dem aus, was Max Weber als den Typus der traditionalen 
Herrschaft beschrieben hat: »Reinster Typus ist die patriarchalische 
Herrschaft. Der Herrschaftsverband ist Vergemeinschaftung, der Typus 
des Befehlenden der >Herr<, der Verwaltungsstab >Diener<, die Gehor­
chenden sind >Untertanen<.«IO Allerdings kennt Hofmannsthai auch die 
prophetische Erschütterung der traditionalen Herrschaft - die Figur des 
Ninyas (vgl. »Die beiden Götter« GW D III, 567- 587) und die des 
Kinderkönigs im ersten »Turm« stehen dafür ein, und eigentlich weist 
schon die Geste des Sich-Bückens in diese Richtung - , von daher war er 
erstaunlich offen für anarchistische Tendenzen, etwa für die Initiativen 
Gustav Landauers. Aber auch sie haben immer eine spezifisch gemein­
schaftliche Prägung; abstrakte Vergesellschaftungen verfallen entweder 
der Kritik - so vor allem das Geld - , oder sie treten nicht in Hofmanns­
thais Blickfeld - so vor allem die bürokratisch-legale Herrschaft. Ande-

8 Insofern scheint mir die These von Ursula Renner-Henke, daß es sich bei der Reise des 
Andreas um eine »isolierende >voyage interieure<<< handele, um eine »narzißtisch geprägte 
Suche nach seinem >wahren Selbst<<< (HF 8, 1985, S. 239), ergänzungsbedürftig. 

9 Richard Alewyn, Andreas und die >wunderbare Freundin<. - In: R. A., Über Hugo von 
Hofmannsthal. Göttingen 1958, S. 131- 167. 

10 Max Weber, Die drei reinen Typen der legitimen Herrschaft. - In: M. W, Gesammelte 
Aufsätze zur Wissenschaftslehre. Hg. von Johannes Winckelmann. Tübingen 1973, S. 478. 

Politik und Gestik bei Hofmannsthai 197 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rerseits sollte man sich von der traditionalistischen Stoffschicht nicht 
täuschen lassen: in ihrem Innern hat sich bereits eine Verwandlung 
vollzogen, despotische oder feudale Herrschafts- und Demutsgesten sind 
in ihrem Sinn nicht mehr tradition al bestimmt, sondern tabuisierten 
Triebabteilen dienstbar geworden; sie werden als Erweiterung der 
expressiven Möglichkeiten eingesetzt. Hier ist der Ort, von einem 
anderen politisch-gestischen Postulat zu sprechen; von dem des aufrech­
ten Ganges, das die bürgerliche Emanzipation begleitet hatte. Es 
betonte die Egalität, die symbolische Erniedrigung wurde fallengelassen 
oder auf ein Minimum reduziert: so trat um 1800 an die Stelle des 
Verneigens das gedämpftere Abnehmen des Hutes. 11 Wenn man Hof­
mannsthaI abstrakt an diesem bürgerlichen Haltungsideal mißt, scheint 
er zunächst rein feudalistisch. Man sollte aber in einem weiteren 
Analyseschritt auch die historischen Schicksale dieser Geste im 19. 
Jahrhundert mitbedenken und in Rechnung stellen, daß hier eine 
Dialektik der Aufklärung am Werk war, die den Charakter des aufrech-
ten Gangs verwandelte: er wurde zu einem autoritären Haltungspostu­
lat, zu einer Selbstbehauptungs- und Repräsentationsgeste l2; als Beleg 
sei verwiesen auf die oft Foltergeräten so ähnlichen, für Kinder gedach­
ten Stütz- und Korrekturapparate, die Schreber entwickelte, der Vater 
des großen, von Machtphantasien besessenen Paranoikers Daniel Paul 
Schreber. In diesem Moment springt die Humanität zu anderen Gesten 
über; die Entdeckung des Kniens nicht nur bei HofmannsthaI, sondern 
auch in der zeitgenössischen Kunst - stellvertretend sei Camille Claudel 
genannt - deutet an, daß die Krisen der menschlichen Beziehungen in 
einem strikt aufrechten Schema nicht mehr lösbar sind. Wo die zeitge­
nössischen instituierten Muster der Körperhaltung nicht mehr tragen, 
vollzieht sich der Rückgriff auf ältere. 

HofmannsthaI spannt die Geste maximal, er steigert die Intervalle des 
Ausdrucks und erreicht die Grenze der Konvention, zugleich aber bleibt 
er innerhalb der hochkulturellen europäischen Gebärdensprache von 
symbolischer Erhöhung und Erniedrigung. Die wie auch immer erwei­
terten und expressiv gesteigerten Muster des antiken und des christli-

11 Vgl. Bernd Jürgen Warneken, Bürgerliche Emanzipation und aufrechter Gang. Zur 
Geschichte eines Haltungsideals. In: Das Argument. Zeitschrift für Philosophie und Sozialwis­
senschaften. 179, 32. Jg. 1990, H. I, S. 39- 52. 

12 Vgl. ebd. bes. S. 47 ff. 

198 Lorenz Jäger 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


chen Abendlands geben den Rahmen ab, in dem die Konflikte der 

Macht und der Liebe ihm lösbar erscheinen: die gefalteten Hände am 
Schluß von »Cristinas Heimreise« und der »Frau ohne Schatten«, das 
nahezu ubiquitäre Knien vor- oder miteinander; und selbst wenn 

Elektra über die Bühne kriecht und tanzt, bleiben ihre Gebärden 
benennbar. Hofmannsthais historische Situation erlaubte ihm, noch für 

seine kühnsten Versuche auf die Tradition zurückzugreifen. Bereits der 
Knabe, der in »Age of Innocence« beschreibt, wie er die gestischen 
Normen der Sozialisationsinstanzen zurückweist und in seinen Bewe­
gungen »heftiger und häßlicher« wird (GW E, 19) - auf zwei Seiten wird 
in diesem Text schon nahezu vollständig das gestische Repertoire der 
späteren Figuren entworfen - , vermag sich doch zugleich selbstbewußt 
kulturell zu situieren. Diese Möglichkeit war den nach ihm Kommenden 
verschlossen. So teilt der junge Kafka mit Hofmannsthai die Sensibilität 

für Machtstrukturen und ihre gestischen Ausprägungen, aber der Hori­
zont der Darstellung hat sich bei ihm entscheidend verschoben. Die 
folgende Szene aus »Beschreibung eines Kampfes« dürfte entstanden 
sein, als Hofmannsthai am »Andreas« arbeitete: 

Als ich noch nach einem Mittel suchte, um ( ... ) bei meinem Bekannten 
bleiben zu dürfen, fiel mir ein, daß ihm vielleicht meine lange Gestalt 
unangenehm sein könnte, neben der er seiner Meinung nach klein erschien. 
Und dieser Umstand quälte mich ( ... ) so sehr, daß ich meinen Rücken 
gebückt machte, bis meine Hände im Gehen meine Knie berührten. Damit 
aber mein Bekannter die Absicht nicht merkte, veränderte ich meine 
Haltung nur ganz allmählich ( ... ). Aber mit plötzlicher Wendung sah er mich 
an - ich war noch nicht ganz fertig - und sagte: Ua, was ist denn das? Sie sind 
ja ganz krumm! Was treiben Sie da?< >Ganz richtig<, sagte ich, den Kopf an 
seiner Hosennaht, weshalb ich auch nicht ordentlich aufschauen konnte. >Sie 
haben ein scharfes Auge.<13 

Diese Geste ragte in eine andere Zeit, für sie findet sich im Repertoire 
Alteuropas kein Name mehr. Sie weist auf subkulturelle Randzonen, 
vielleicht auf die Welt des Zirkus oder auf die Narren, denen Kafka so 

viele Überlegungen widmete, und die Hofmannsthai nur einmal ge­
streift hat, in der Figur des Furlani im »Schwierigen«. 

13 Franz Kafka, Beschreibung eines Kampfes. Novellen, Skizzen, Aphorismen aus dem 
Nachlaß. Hg. von Max Brod. Frankfurt a. M. 1976, S. 14. 

Politik und Gestik bei Hofmannsthai 199 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wolfram Mauser 

»Die geistige Grundfarbe des Planeten« 
Hugo von Hofmannsthais »Idee Europa«I 

»Meine Heimat habe ich behalten«, schrieb der 52jährige Hofmanns­
thai 1926 an den Schweizer Diplomaten CarlJakob Burckhardt, »aber 
Vaterland habe ich keins mehr, als Europa« - und er fügte hinzu: »ich 
muß dies fest erfassen, nur die Klarheit bewahrt vor langsamer Selbst­
zerstörung.« Selbstzerstörung meint: »den Rest [des] Lebens in un­
fruchtbarer Verbitterung«2 darüber zu verlieren, daß mit dem Zusam­
menbruch Österreichs so viel Erhaltenswertes und Bewahrenswertes 
vernichtet wurde. Das Kriegsende hatte Hofmannsthai tief erschüttert: 
»Welche Welt, in die wir geraten sind«, schrieb er: »Das nackte Gebälk 
tritt hervor und zittert bis in die Grundfeste.«3 In denjahren, die folgten, 
wurde ihm zur Gewißheit, daß sich nicht nur die europäische Landkarte 
verändert hatte, sondern daß die politischen und sozialen Umwälzun­
gen, die dem verlorenen Krieg gefolgt waren, eine neue geistige Fundie­
rung des alten Kontinents erforderten. Unablässig bewegte ihn die 
Frage: Was kann politisch und kulturell den Weg in die Zukunft weisen? 
Die Antwort führte ihn immer wieder zu Europa. Die >Idee Europa< 
wurde für ihn zum >>umfassendsten und wichtigsten Begriff« seiner 
Existenz: »[ ... ] ich sehe nicht, welcher der Ströme des wirklichen 
geistigen Lebens [ ... ] nicht durch eine mutige und nüchterne Geistes­
operation gezwungen werden könnte, in das Becken dieses großen 
Begriffes zu münden.« (GW RA 111, 79) 

Der dies schrieb, war ein anderer Hofmannsthai als der bis dahin 
allen vertraute. Mit seinem Namen verband sich damals noch weithin 
die Vorstellung des frühbegabten Dichters, der als Gymnasiast Verse von 
betörender Schönheit schrieb, der in poetischer Prosa dem nachspürte, 
was durch die erregten Nerven zittert, der lustvoll hinhörte auf die 

I Erweiterte Fassung eines Vortrags, den ich am 2. Oktober 1992 in der Europäischen 
Kultur- und Bildungsstätte Schloß Ettersburg, Weimar, gehalten habe. - Martin Stern danke 
ich für wichtige Hinweise. 

2 BW Burckhardt (1957), S. 227. 
3 Ebd., S. 14. 

Hofmannsthais »Idee Europa« 201 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nuancen der Empfindungen und auf die Modulation der Sinne, und der 
den verführerischen Reiz des Sensitiven zugleich wehmütig in Frage 
stellte. Aber man erinnerte sich gewiß auch an die frühen Tragödien des 
Dichters (»Elektra«, »König Ödipus«), in denen er sich als scharfsinniger 
Analytiker des Psychischen zeigte, und an Komödien wie »Cristinas 
Heimreise«, »Der Rosenkavalier«, »Der Schwierige«, die etwas von dem 
Ernst, dem Geheimnis und dem Zauber zu vergegenwärtigen vermoch­
ten, der dem leicht anmutenden geselligen Spiel innewohnt, etwas von 
dem, was an Unaussprechbarem zwischen den Menschen vor sich geht. 

Und der solches schrieb, war Österreicher, dessen Stücke aber meist 
nicht in Wien oder Salzburg, sondern in Berlin, München, Dresden und 
Paris uraufgeführt wurden, war ein Dichter, durch den die deutsche 
Literatur wie durch keinen zweiten Anteil an der europäischen Kunst­
und Kulturperiode der Jahrhundertwende hatte: am Impressionismus 
und am Symbolismus. 

Wie viele seiner Zeitgenossen neigte auch Hofmannsthai zunächst 
dazu, Staat und Politik, wenn er sie überhaupt in den Blick nahm, als 
ästhetische Phänomene zu verstehen.4 Für einen solchen Autor mußte 
der August 1914 zu einer großen persönlichen Herausforderung wer­
den. Ihm war klar, daß in einem Krieg die nationalen Bewegungen den 
Vielvölkerstaat Österreich der härtesten Zerreißprobe aussetzen wür­
den. Ästhetisch war die Gewalt des Geschehens aber nicht zu fassen 
oder gar aufzulösen. Der Versuch, sich mit ihr geistig-moralisch ausein­
anderzusetzen, ließ ihn zum politischen Schriftsteller werden, oder 
besser: zu einem Kulturkritiker, in dessen Überlegungen Staat und 
Politik einen wichtigen Platz einnahmen. Zunächst war Hofmannsthai 
wie viele mitgerissen von der allgemeinen Euphorie, erfüllt von einem 
österreichischen Patriotismus, der die innere Gemeinsamkeit mit der 
österreichischen Armee bewußt einschloß, in der Deutschösterreicher 
Seite an Seite mit Ungarn, Kroaten und Bosniern kämpften (RA II, 
415). Doch schnell, schon 1915, drängte die Frage in den Vordergrund, 

4 Auch Hofmannsthai hatte seinen Nietzsche gelesen, aber nicht nur durch ihn Anschluß 
an den europäischen Ästhetizismus gefunden. In den zwanziger Jahren distanzierte er sich 
deutlich von einer Auffassung, die das Historische und Soziale dem Erscheinungsbild 
gegenüber vernächlässigte, so in einem Brief an Josef Nadler vom 4. August 1922: »Mir ist 
Nietzsche [ ... ] immer der geistreiche u. bedeutende Alt-philolog, das übrige liegt mir fern.« 
(Jahrbuch der deutschen Schillergesellschaft 18, 1974, S. 78). 

202 Wolfram Mauser 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wofür dieses Österreich eigentlich stehe, was an ihm, dem Vielvölker­
staat, erhaltenswert sei, wo die raison d'etre dieses eigentümlichen 
Gebildes >Österreichisch-Ungarische Monarchie< liege. 

Unabhängig von seinem Bedürfnis, sich in der veränderten Welt 
zurechtzufinden, standen Hofmannsthais Aufsätze der Kriegszeit auch 
im Zusammenhang seiner besonderen Aufgabe. Bei Kriegsausbruch 
wurde er als Landsturmoffizier nach Istrien einberufen, über Vermitt­
lung des österreichischen Politikers J osef Redlich wurde er aber (ähnlich 
wie Rilke) beurlaubt und dem Kriegsfürsorgeamt im Kriegsministerium 
zugewiesen. Dies geschah wohl in der Erwartung, daß sich der Dichter, 
als >Streiter mit der Feder< gleichsam, für die Sache Österreichs einsetze. 
Seine zahlreichen Aufsätze zum »geschichtlichen Augenblick«, vor 
allem in der liberalen Wiener Zeitung »Neue Freie Presse«, fanden 
vielfache Aufmerksamkeit. Natürlich unterlagen auch sie, wie alles 
Geschriebene im Krieg, der Zensur, die in seinem Falle freilich eher 
dezent ausgeübt wurde.5 

Die Pressearbeit eines österreichischen Publizisten, die auf eine 
Rechtfertigung des Krieges zielte, war nicht leicht. Die deutsche Presse 
deutete den Krieg als Verteidigungskampf des Deutschen Reiches gegen 
die Einschließungsversuche der Alliierten. Aus der Sicht der alliierten 
Presse ging es darum, die Vormachtstellung Deutschlands in Mitteleu­
ropa (Hegemoniedenken) und in der Welt (Kolonialanspruch) zu verhin­
dern. Weder das eine noch das andere konnte der Tenor der österreichi­
schen Argumentation sein. Für Österreich ging es um die Erhaltung des 
Staatsgebildes und um eine besondere, den Großmächten ebenbürtige 
Funktion, was freilich nicht auf eine Gegnerschaft dem verbündeten 
Deutschland gegenüber hinauslaufen konnte. In den Jahren 1915 bis 
191 7 reiste Hofmannsthai in politischer Mission, dienstlich sozusagen, in 
die besetzten Gebiete im Osten, nach Polen (Krakau, Warschau), nach 
Brüssel und Berlin, in die Schweiz (Zürich, Bern), nach Skandinavien 
(Oslo, Stockholm) und in die Tschechoslowakei (Prag). In einer Reihe 
von Städten hielt er Vorträge, über deren Inhalt wir nur indirekt 
Kenntnis haben (Rede-Notizen, Zeitungsberichte). Die Aufsätze dieser 
Jahre, vor allem aber seine »Aufzeichnungen zu Reden in Skandina-

5 Dazu vor allem: Heinz Lunzer, Hofmannsthais politische Tätigkeit in den Jahren 
1914-1917. Frankfurt a. M./Bern 1981 (Analysen und Dokumente 1), bes. S.113- 122, 
228- 254. 

Hofmannsthais »Idee Europa« 203 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vien«, zeigen, wie sich allmählich feste politische Vorstellungen heraus­
bildeten, Gedanken, die er dann in den Notizen »Die Idee Europa« 
(1917), in den »Wiener Briefen I-V« für die amerikanische Zeitschrift 
»The Diai« (1922-1924) und in den Reden anläßlich des »Internationa­
len Kongresses der Kulturverbände« in Wien (1926) darlegte. Das 
Thema Europa ließ Hofmannsthai nicht mehr los. Seine publizistischen 
Arbeiten der Zwanzigerjahre kreisten vielfach auch dann um Europa, 
wenn es um Gegenstände der Literatur oder des Theaters im engeren 
Sinne ging. Man spürt in der Tat, wie sehr >Europa< das »geistige 
Fundament« (RA 11, 262) seines Lebens geworden war. 6 

Doch welches Europakonzept stand einem gebildeten, konservativen 
Intellektuellen um und nach 1914 zur Verfügung? Was bedeutete es, 
Europa von Österreich her zu denken?7 

Zunächst: Europa stellte die Jahrhunderte über keine eindeutig 
bestimmbare Einheit dar.8 Nicht geographisch: Die Frage, ob England, 
Rußland oder die Türkei dazugehören sollten oder nicht, wurde je nach 
politischer Absicht so oder so beantwortet. Im Osten war eine natürliche 
Grenze kaum auszumachen. Ethnisch war Europa als Einheit noch 
weniger zu fassen. Etwas anders lagen die Dinge in geistig-mentalitätsge­
schichtlieher Hinsicht. Antikes Erbe, christliches Weltverständnis und 
arabisch-orientalische Wissenschaft waren zu einer Kultur von unge­
wöhnlicher Dynamik zusammengewachsen, allerdings mit wechselnder 
Dominanz des einen oder anderen Elements. Insofern lag es nahe, 
Europa vor allem als kulturelle Einheit zu denken. Doch das kulturelle 

6 An der Konzeption und an Formulierungen zur >Idee Europa< war Rudolf Borchardt 
beteiligt. Vgl. dazu: Jürgen Prohl, Hugo von Hofmannsthai und Rudof Borchardt. Bremen 
1973, S. 220ff. 

7 Weiterführende Angaben zu diesem und anderen Komplexen in dem vorzüglichen 
Bericht von Hans-Albrecht Koch, Hugo von Hofmannsthal. Darmstadt 1991 (Erträge der 
Forschungen 265). 

8 Aus der großen Fülle der Literatur zu >Europa< sei nur genannt: Der Begriff Europa. In: 
Kindlers Kulturgeschichte des Abendlandes. 22 Bde. Darmstadt 1978, Bd. 13, S. 365-383. 
Rolf:Joachim Sattler, Europa. Geschichte und Aktualität des Begriffs. Braunschweig 1971. 
Federico Chabod, Der Europagedanke von Alexander dem Großen bis Zar Alexander I. 
Stuttgart 1963. Werner Weidenfeld (Hg.), Die Identität Europas. Bonn 1985 (Bundeszentrale 
für politische Bildung, Bonn, Bd. 225). Edgar Morin, Europa denken. Frankfurt a. M. 1992. 
Freiburger »Dies Universitatis«, Europa als Idee und Wirklichkeit. Vorträge. Freiburg 1954/ 
55. Le desir d'Europe. (Les cahiers de Strasbourg). Paris 1992 (Tagung, Manifest 1991 
Carrefour des Litteratures Europeennes). Hagen Schulze, Die Wiederkehr Europas. Berlin 
1990. 

204 Wolfram Mauser 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Antlitz Europas wandelte sich entscheidend mit den jeweiligen politisch­
gesellschaftlichen Veränderungen. Gleichgültig an welche der großen 
Epochen Europas - die griechisch-römische Antike, das weströmische 
Reich, das Mittelalter, die Renaissance - man anzuknüpfen versuchte, 
immer war damit auch eine politische Aussage verbunden. Zudem war 
Europa zu keiner Zeit so etwas wie eine politische Einheit. Und ist 
Europa im ganzen nicht eher durch Zwist, durch Kontroversen, durch 
Kämpfe und durch Kriege gekennzeichnet? Sind Verfolgung, Inquisi­
tion und Völkermord nicht markantere historische Ereignisse als Zeug­
nisse der Zusammengehörigkeit und der Gemeinsamkeit? Beflügelte die 
Idee Europa die Phantasie der Menschen nicht vor allem in Zeiten der 
Bedrohung, in Katastrophen? Man fand zusammen: gegen die Nicht­
christen im Mittelalter, gegen die Araber in Spanien und Frankreich, 
gegen die Türken vor Wien, gegen die Gewaltherrschaft einzelner 
(Napoleon, Ritler), gegen die wirtschaftliche Übermacht bestimmter 
Länder (Japan, USA). Europa ein regulierender und konstruktiver 
Faktor vor allem in der Abwehr von Bedrohung? Andererseits: Auch in 
Bruderkriegen waren sich die Kontrahenten darin einig, Europäer zu 
sein, und dies nicht nur aus Gründen der geographischen Nähe. 

Die Europa-Forschung stimmt im wesentlichen darin überein, daß 
die wissenschaftlich-technisch-industrielle Entwicklung ein prägendes 
europäisches Spezifikum darstelle; und dies trotz der Tatsache, daß sie 
auch das Leben außerhalb Europas weithin bestimmt. Gemeint ist im 
einzelnen: kritische Vernunft, Beherrschung der Natur, Wertsetzung 
der menschlichen Arbeit, konsequente Organisation seiner Tätigkeit, 
Erschließung von Energiequellen, Expansion, und verbunden damit: 
Natur- und Völkerrechtsvorstellungen, Individualismus, Autonomie, 
Gleichheitsprinzip, Liberalismus, Freiheitsideen. Unter solchen Voraus­
setzungen hat sich das formiert, was man später als Kapitalismus und 
Sozialismus bezeichnete, hat sich Macht in Nationalstaaten und Staats­
apparaten verdichtet, ist es aber auch gelungen, Parlamentarismus, 
Demokratie und soziale Reformen durchzusetzen; all dies begleitet von 
Literatur und Kunst, die trotz ihrer nationalen Besonderheiten als 
europäisch empfunden wurden und werden. 

Mit dem Bewußtsein, in einer langen, bedeutenden und verpflichten­
den europäischen Tradition zu stehen, aber auch erfüllt von einer tiefen 
Abneigung technokratischen Lösungen und demokratischen Bestrebun-

Hofmannsthais »Idee Europa« 205 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen gegenüber entfaltete Hofmannsthai Gedanken zu Europa, die trotz 
ihrer konservativen Grundorientierung Zukunftweisendes enthalten und 
auch heute noch Beachtung verdienen. Diese Ideen Hofmannsthais 
knüpften einerseits an Europa-Vorstellungen des 19. Jahrhunderts an, 
gingen zum anderen aber unmittelbar aus einer kritisch-produktiven 
Auseinandersetzung mit dem Zerfall der alten Ordnung hervor. Dazu 
einige Erläuterungen: 

Am Beginn des 19.Jahrhunderts9 stand die überragende Gestalt 
Napoleons. »Er ist das letzte große europäische Phänomen« (RA 11, 
466), schrieb Hofmannsthai; das ganze 19. Jahrhundert hindurch sei die 
europäische Phantasie in einer Mischung von Angst und Faszination von 
ihm erfüllt gewesen. Aber nicht nur dies: Es war Napoleons Ziel, Europa 
neu zu ordnen, und zwar auf der Grundlage von Eroberung, Hegemo­
nie und feudal-patriarchalischem Machtdenken. Napoleon knüpfte pro­
grammatisch an Karl den Großen an, an den rex pater Europae, und 
damit auch an alle späteren Versuche, von einem Machtzentrum her 
den Kontinent zu beherrschen, oder, wie man vorgab: mit Leben zu 
erfüllen. Aber auch die Gegenmodelle, wie deutsche Romantiker sie 
gegen Napoleons Übermacht entwarfen, hielten an einem Unitätsden­
ken fest, das starr und im Grunde rückwärtsgewandt war; im Zeitalter 
des Nationalismus konnte sich daraus aber eine gefahrliche Dynamik 
entwickeln. Novalis (»Die Christenheit oder Europa«) und Friedrich 
Schlegel (Zeitschrift »Europa«, 1803 in Paris) zielten auf ein Europa, das 
sie das >eigentliche< nannten, das die kritische Rationalität der Aufklä­
rung hinter sich lassen und sich zunehmend an Rom und der katholi­
schen Kirche orientieren sollte. Andere, wie Franz von Baader, sahen in 
der russisch-orthodoxen Kirche eine Quelle der Erneuerung Europas. 

Das zweite Modell, über das im 19.Jahrhundert intensiv nachgedacht 
wurde, war aufklärerisch und pragmatisch-institutionell orientiert. Es 
mündete, grob gesprochen, in das Völkerbund-Konzept der Nachkriegs­
zeit ein. Zu den Träumen der Aufklärer gehörte auch jener des 
>immerwährenden Friedens in Europa<. Schon früh, 1 713, tauchte bei 
dem französischen Abt Castel de Saint-Pierre ein »Projet d'une paix 

9 Dazu vor allem: Paul Michael Lützeler (Hg.), Europa. Analysen und Visionen der 
Romantiker. Frankfurt a. M. 1982. Ders., Die Schriftsteller und Europa von der Romantik bis 
zur Gegenwart. München 1991. - Wolfram Mauser, Karl Hillebrand. Revolutionär, Grenz­
gänger, Europäer. In: Germanica 7, 1990, S. 15- 25. 

206 Wolfram Mauser 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


perpetuelle et generale entre toutes les puissances de l'Europe« auf. IO 

Saint-Pierres Vorstellungen der Friedenssicherung gingen - abgewandelt 
- in Rousseaus staatstheoretische Überlegungen ein und fanden in 
Kants Schrift »Zum ewigen Frieden« (1795) eine der deutschen Spätauf­
klärung gemäße Ausgestaltung. I1 In der Zeit der napoleonischen Kriege 
nahm die Opposition, nicht nur in den deutschsprachigen Ländern, 
diese frühen Völkerbund-Ideen interessiert auf. So Ernst Moritz Arndt 
in seiner Schrift »Germanien und Europa«, die 1803 in Schweden 
entstand, und Friedrich von Gentz, der über Arndt hinausging, indem er 
einen Friedensplan entwarf, dem der Gedanke der Gleichgewichtspolitik 
zugrunde lag, Vorstellungen, die viele im 19.Jahrhundert teilten, nicht 
zuletzt die Akteure des Wiener Kongresses. 

Alles, was in Deutschland an völkerorganisierenden Ideen entwickelt 
wurde, blieb hinter dem zurück, was zwei französische Philosophen, 
Claude Henri de Saint-Simon und Augustin:Jacques-Nicolas Thierry 
entwarfen, ein Projekt nämlich »Von dem Wiederaufbau der europäi­
schen Staaten-Gesellschaft« (1814). Im Unterschied zu den deutschen 
Plänen stützten sie sich auf die Menschenrechte und den Gesellschafts­
vertrag. Parlamente in jedem Einzelstaat und in Gesamteuropa sollten 
sicherstellen, daß die Menschenrechte auch respektiert werden. Dies 
freilich werde nur gelingen, wenn sich ein europäischer >Patriotismus< 
entfalte, ein gemeinsamer >Geist<, ein Bewußtsein des Miteinander. 12 

10 Das Werk erschien in mehreren Auflagen. Eine deutsche Ausgabe: Castel de Saint 
Pierre, Der Traktat vom ewigen Frieden. 1713. Hg. und mit einer Einleitung versehen von 
Wolfgang Michael. Berlin 1922. - Vgl. auch: »Mon reve ou Projet de Paix« (0. O. 1793), 
11 Seiten. In: Sammlung französischer Flugschriften aus den Jahren 1786-1815. 

11 Die Herzog-August-Bibliothek in Wolfenbüttel verwahrt eine Flugschrift aus dem 
18.Jahrhundert unter dem Titel: »Projekt, einen immerwährenden Frieden in Europa zu 
unterhalten«, in der ein europäisches Parlament und Tribunal gefordert werden. Die 
Nachschrift lautet: »Nachdem ich dieses geschrieben habe, finde ich inJonas Lostwaters Reise 
nach Mikroskeuropien, die zu Glückstadt in diesem Jahr herausgekommen, einen dem 
meinigen nicht ganz unähnlichen Entwurf, welchen meine Leser daselbst, S. 72 nachlesen 
können. Es soll auch der Abt de St. Pierre ein Projekt zu einem beständigen Frieden bekannt 
gemacht haben, das mir aber nicht zu Gesichte gekommen ist.« (S. 84). Der Hinweis bezieht 
sich auf die heute vergessene satirische Utopie von Johann Jacob Hertel, Lostwaters, Jonas, 
eines Holländischen Schiflbarbiers Reise nach Mikroskeuropien, einem neuerer Zeit entdeck­
ten Weltkörper. Glückstadt 1758, 189 S. 

12 So wie schon die Flugschriften des I 8. Jahrhunderts nehmen auch die neueren >Projekte< 
England zum Vorbild. Am Anfang eines demokratischen Europa sollte die Union zwischen 

Hofmannsthais »Idee Europa« 207 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


All dies waren Überlegungen und Entwürfe, deren Chancen mit der 
Restauration nach 1848, den Kriegen der sechziger Jahre und dem 
deutsch-französischen Krieg 1870/71 schwanden. Der Kontinent trieb 
auf die große Auseinandersetzung der Nationalstaaten zu. Die Span­
nung entlud sich 1914, und erst nach Ende des Krieges erwachte der 
Völkerbund-Gedanke neu. 

Ein patriarchalisch-totalitär organisiertes Europa entsprach nicht 
Hofmannsthais Vorstellungen. Aber auch der Völkerbundgedanke übte 
auf ihn keine Anziehungskraft aus. Dies galt auch für die Paneuropa­
Bewegung, die Richard von Coudenhove-Kalergie 1923 in Wien ins 
Leben gerufen hatte. Die Gründe liegen, wie mir scheint, nahe. Der 
Völkerbund, der 1919 beschlossen wurde, stand, jedenfalls aus der Sicht 
der Mittelmächte, in unverkennbarer Verbindung zum Versailler Ver­
trag, der ja nicht auf einen Ausgleich in Europa zielte, sondern weithin 
dem Willen der Sieger entsprach; im übrigen war die Besonderheit 
Europas auch nicht etwas, was den Völkerbund, seiner Programmatik 
gemäß, interessieren konnte. Die paneuropäische Bewegung anderer­
seits war betont >antibolschewistisch< ausgerichtet. Sie war gedacht als 
Bollwerk gegen die zu erwartende Bedrohung aus dem Osten.1 3 Hof­
mannsthai war natürlich kein Fürsprecher der Sowjetunion, jede Form 
der Ausgrenzung des Ostens, des slawischen Elements aber war mit 
seinen Vorstellungen von Europa unvereinbar. 

Die Auseinandersetzung mit den Europa-Modellen des 19.Jahrhun­
derts half Hofmannsthai jedoch bei dem Versuch, den eigenen komple­
xeren Vorstellungen Profil zu geben. Für ihn zählten weder geographi­
sche noch klimatische, weder ethnische noch politisch-taktische Argu­
mente (Gleichgewichtspolitik). Er sah in der europäischen Einheit auch 
nicht das Wirken einer volonte generale; »alles in Form des contrat social 
Erschlichene« (RA 11, 43) sei ohnehin am Zusammenbrechen; die 
Entwicklung zeige allerorten, daß der Gesellschaftsvertrag die Welt nicht 
vorangebracht habe. Und dem technisch-zivilisatorischen Fortschritt, 

England und Frankreich stehen. Das Modell des Europa-Parlaments sollte dem Muster 
Englands folgen, mit Känigshaus, Oberhaus und Unterhaus. 

13 Richard Coudenhove-Kalergi: Paneuropa 1922-1966. Wien 1966. In der Schrift 
»Paneuropa ABC« (Leipzig- Wien 1931 ) nennt Coudenhove-Kalergi drei Gründe für die 
Notwendigkeit der Paneuropa-Bewegung: die Verhinderung eines neuen Weltkriegs, die 
Vermeidung einer allgemeinen Verelendung und die Abwehr des Bolschewismus. (S. 4) 

208 Wolfram Mauser 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Europa, meist kolonisierend, in die Welt getragen hatte, begegnete 
er mit größter Skepsis. Um das unverwechselbar Europäische an Europa 
zu kennzeichnen, griff Hofmannsthai immer wieder zu dem Worte 
>Geist<, es fiel ihm aber nicht leicht zu verdeutlichen, woran das 
Charakteristische des europäischen Geistes zu erkennen sei, das, was ihn 
von anderen Kulturkreisen unterscheidet. In wiederholten Ansätzen 
versucht er, sich an eine Bestimmung des europäischen Geistes, an den 
»geistigen Grundgestus« Europas (RA 111, 49) heranzuformulieren. Statt 
einzelne Äußerungen Hofmannsthais nun gegeneinander abzuwägen 
und die Veränderung der Akzente im einzelnen zu beschreiben, 14 geht es 
mir im folgenden darum, die Grundlinien seiner >Idee Europa<15 näher 
zu erläutern. 

Allem voran ist Europa für Hofmannsthai ein Raum des Miteinander 
von Germanischem, Slawischem und Romanischem (das er häufig auch 
das Lateinische nennt). Er wählt diese Bezeichnungen mit Bedacht, 
denn sie weisen für ihn auf ein vereinigungsfähigeres Substrat hin, als es 
die Nationen sind. Dem Christlichen, dessen Fähigkeit zu integrieren er 
nicht verkennt, traut er die Kraft nicht zu, Europa zu einen. Das 
eigentlich Trennende in der säkularisierten Welt sieht er nicht in den 
Konfessionen, sondern in der Überbetonung des Nationalen. Eine 
»Überwindung des Nationalen«, sei geboten, »nicht nur als eines 
Beschränkten, sondern eines Unsittlichen« (RA 11, 45), heißt es in den 
Notizen »Die Idee Europa«. Man erinnert sich an Grillparzers bekann­
ten Aphorismus »Der Weg der neuern Bildung geht/ Von Humanität/ 

14 Eine Darstellung, die die Genese und den Wandel von Hofmannsthai Europa-Idee im 
einzelnen nachzeichnen wollte, müßte den Gedankenaustausch vor allem mit Rudolf Pann­
witz und Harry Graf Kessler einbeziehen. 1917 veröffentlichte Pannwitz sein dreiteiliges Werk 
»Die Freiheit des Menschen«, dessen erstes Buch »Die Krisis der europäischen Kultur« einen 
weiträumigen Überblick über die Geschichte des Europagedankens gibt und ein an östlicher 
Philosophie orientiertes, kosmisch-ganzheitliches Konzept entwirft, das sich von Hofmanns­
thais Ideen allerdings deutlich unterscheidet. 1918 folgte Pannwitz' Buch »Deutschland und 
Europa«. Auch Harry Graf Kessler, der sich unter dem Eindruck von Krieg und Zusammen­
bruch in den Dienst der Völkerbundsidee stellte, war für Hofmannsthai gewiß ein wichtiger 
Gesprächspartner. 

15 Neben Hofmannsthais Vortragsnotizen »Die Idee Europa« (RA II, 43-54) und zahlrei­
chen gelegentlichen Äußerungen stellt auch der Bericht der »Neuen Zürcher Zeitung« vom 
3. April 1917 »Die europäische Idee. Nach einem Vortrag von Hugo von Hofmannsthai« 
(Lunzer, Anm. 5, S. 231-233) eine wichtige Quelle dar. 

Hofmannsthais »Idee Europa« 209 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Durch Nationalität/ Zur Bestialität«. 16 Hofmannsthai will die Nationen 
oder Staaten nicht abgeschafft, wohl aber von einem umfassenderen 
Konzept her in die Schranken gewiesen sehen. 

Zur Beschreibung des Miteinander von Germanischem, Slawischem 
und Romanischem benutzt Hofmannsthai gelegentlich den Begriff des 
Ausgleichs, meist aber meidet er ihn, da es ihm nicht um irgendeine 
Form der Nivellierung geht, sondern um ein wechselseitiges Geben und 
Nehmen, das den Charakter des Regionalen nicht schwächt, sondern 
stärkt. Für die Art des notwendigen Kompromisses »zwischen Mächten, 
d. h. nationalen Egoismen« (RA 11,47) findet er eine Formulierung, die 
ich für nützlich halte (auch wenn man heute eher den Begriff >Struktur< 
wählen würde): »>Europa< [werde, so Hofmannsthais Wunsch, W M.] 
nicht mehr als Integrale über den einzelnen Komponenten empfunden, 
sondern als System der Lagerung der Komponenten untereinander« 
(RA 11, 47). Dies gelte zwar auch für die Bereiche der Ökonomie, des 
Geldes, des Wohlstands und der Sicherheit, von höchster Bedeutung sei 
es aber für die Kultur und für die kultur- und geistschaffenden Indivi­
duen. In diesem Sinne sei z. B. Rudolf Kassners »Traum vom Mittelal­
ter« »ein starkes Glied in der Kette der intereuropäischen Verständigung 
und wechselweisen Anziehung« (RA 11, 189).17 

Die Verwirklichung dieses »Systems der Lagerung der Komponenten 
untereinander« bedürfe eines neuen europäischen Ichs (RA 11, 52), das 
nicht auf »errechenbare Macht, nicht auf die Wucht des nationalen 
Daseins« (RA 11, 54) setzt, sondern auf »Begreifen, Ertragen, Verzei­
hen«. Postuliert sei damit nicht nur Europa, sondern »namens Europa 
die Menschheit« (RA 11, 46). Zu diesem Ich gehöre ein »neuer geläuter­
ter Freiheitsbegriff« (RA 11, 40), der sich nicht von der Vorstellung eines 
Vertragsverhältnisses (Naturrecht) herleitet, sondern aus einem Kultur­
begriff, der an der Unabhängigkeit und Eigenständigkeit des Individu­
ums festhält, am Beispiel einer Persönlichkeit, die sich freiwillig dem 
Gesetz unterwirft und aus Einsicht in die Ordnung fügt. (Deutlich lebt 

16 Franz Grillparzer, Sämtliche Werke. Hg. von Peter Frank und Karl Pörnbacher. 
München 1960, Bd. 1, S. 500. 

17 Hofmannsthai bezieht sich auf Rudolf Kassners Buch ))Englische Dichter« (Sämtliche 
Werke, Bd. 3, Pfullingen 1976), das ein Kapitel mit dem Titel ))Der Traum vom Mittelalter« 
(S. 544-557) enthält. Kassner bespricht vor allem Werke der englischen Präraffaeliten. 

210 Wolfram Mauser 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hier ständisch-patrizisches Denken fort, wie es z. B. auch C.]. Burck­
hardt vertrat.) 

Immer wieder betont Hofmannsthal, daß der Gedanke >Europa< aus 
Schmerz, Leiden und Not geboren sei. Das »gemeinsam Erlittene« 
werde »in den Völkern und ihren wahren Führern« Kräfte entbinden, 
»ohne die der Verstand nur eine Scheinmacht ist« (RA 11, 419). Leiden 
bedeutet aber nicht nur Schmerz über den Krieg der europäischen 
Staaten gegeneinander, sondern auch über das Ausmaß an Zerstörung, 
Unterdrückung und Demütigung, das von diesem Kontinent ausgegan­
gen ist: »Grauen vor Europa«, notiert er, »vor dem Individualismus, 
Mechanismus, Merkantilismus [ ... ] Tolstojs Grauen vor Europa, Ro­
main Rollands Grauen vor dem Geldwesen.« (RA 11, 51) Angesichts der 
Ungeheuerlichkeit der Schrecken in der europäischen Geschichte wird 
das Leiden für ihn zu einem quasi-religiösen Begriff (»Leiden als 
göttliches Prinzip«, RA 11, 52), dessen Verabsolutierung freilich die 
Gefahr in sich birgt, in den Dienst der Politik genommen zu werden. 
Wie schwierig es für einen konservativen Intellektuellen des frühen 
20. Jahrhunderts war, denkerische und emotionale Energien vom Begriff 
der Nation auf den Europas zu übertragen, zeigt eine Äußerung 
Hofmannsthals, die Ideen des 19 . Jahrhunderts weiterführt: 

Im Vergleich mit den großen, die Epoche beherrschenden Begriffen fehlt 
diesem Begriff [Europa] das Furchteinflößende, aus dem allein die Ehr­
furcht entspringt. Er kann dieses [das Furchteinflößende] nur gewinnen, 
wenn er einen gewaltigen, furchteinflößenden Begriff unserer Zeit, den 
der Nation, sich integriert, ihn sich dienstbar macht, ohne ihn zu entadeln. 
(RA III, 17) 

An Stellen wie dieser zeigt sich die innere Widersprüchlichkeit von 
Hofmannsthals Vorstellungen besonders deutlich. Die Überzeugung, 
daß sich die Idee >Europa< auf schmerzhafte Erfahrungen und auf die 
Fähigkeit zur Anerkennung gegenseitigen Verletztseins gründe, unter­
scheidet seine Forderungen nach einer neuen Qualität des Miteinander 
von fast allen anderen Versuchen der Zeit, Europa eine geistig-emotio­
nale Fundierung zu geben. Indem er aber davon ausgeht, daß sich die 
großen Begriffe einer Epoche aus einer Art des Furchteinflößens erge­
ben, wie Nationen sie für sich fordern, läßt er für den Respekt vor den 
Leiden und vor der Not des jeweils anderen wenig Raum. Der Staats­
bürger von heute, der sich allem voran als Verfassungspatriot versteht, 

Hofmannsthais »Idee Europa« 211 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wird das Epochebeherrschende einzelner Begriffe wohl kaum von der 
»Ehr-furcht« ableiten und schon gar nicht von Furchteinflößendem, das 
Nationen gegeneinander aufzubieten suchen, sondern von einem En­
semble von Wertvorstellungen, wie sie sich aus der aufgeklärt-staats­
rechtlichen Tradition ergeben. Doch diesen Schritt konnte Hofmanns­
thai noch nicht vollziehen. 

Der zweite Gedanke Hofmannsthais, den ich für wichtig halte, ist der 
der Mannigfaltigkeit in der Einheit. Er ist deshalb so bemerkenswert, 
weil Hofmannsthai ihn nicht aus dem organismischen Denken (Goethe, 
Herder) ableitet, dem er bis dahin gefolgt war, sondern aus seiner 
Erfahrung, aus seiner unmittelbaren Anschauung. Schon 1907 hatte er 
in (damals unveröffentlichten) Notizen das »unabsehbare Hereinströ­
men der inkongruenten ungeheueren Gegenwart« beklagt, die Auflö­
sung des »baren Zeitgefühls«, das unheimliche Ineinanderstürzen der 
geistigen Welten (RA I, 86, »Vom dichterischen Dasein«). Die Krise der 
überkommenen Verstehenskategorien (Ganzheit, Einheit, Harmonie, 
gedacht nach biologischen Verstehensmustern) war schon vor dem 
Ersten Weltkrieg allenthalben erkennbar. Sie radikalisierte sich durch 
den Krieg und den Zusammenbruch der alten Ordnung und wurde zu 
einer ernsthaften Bedrohung der geistigen Existenz des Dichters. In 
einem mühsamen und wechselvollen selbstkritischen Prozeß, der nicht 
frei von Widersprüchen war, rang sich Hofmannsthai in den Nachkriegs­
jahren zu der Einsicht durch, daß das Gegensätzliche, das Unverein­
bare, das Spannungsvoll-Unauflösbare, mit dem er sich nun konfrontiert 
sah, nicht nur als etwas Unvermeidbares hinzunehmen, sondern als 
etwas Geistgemäßes anzuerkennen seien. Dazu gehörte Mut. (Beispiel 
Pragbesuch 1917: Beklommenheit und FaszinationI8.) Für das, was er das 
»System der Lagerung der Componenten untereinander« nannte, fand 
er nun Begriffe, die das Geistig-Kreative an den unauflösbaren Gegen­
sätzen festhalten: Treiben und Beharren, Gestaltung und Handlung 
(RA 11, 21 7), Ordnung und Verwandlung (RA 11, 35-36; RA 111, 15-16), 
Chaos und Eros (RA 11, 40), Freiheit und Gesetz (RA 11, 40), Held und 
Opfer (RA 111, 15-16). Gewiß, diese Begriffspaare ließen sich unschwer 
auf Herder und die Klassik zurückführen, entscheidend ist indes, daß sie 
im neuen Wahrnehmungs-, Denk- und Empfindungszusammenhang 

18 Dazu Lunzer (Anm. 5), S. 246. 

212 Wolfram Mauser 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine veränderte Bedeutung annehmen. Sie bezeichnen nicht mehr das 
wechselseitige Bedingen und Ermöglichen innerhalb eines harmonisch 
gedachten Ganzen, sondern ein Sowohl! Als-Auch in einer Welt, die 
weithin von Inkongruentem und Heterogenem bestimmt ist. 

Auf dem Weg zu einem veränderten Denken steht Hofmannsthais 
kurzer, wenig beachteter Aufsatz »Die Ironie der Dinge« (1921), gleich­
sam als geistiger Leuchtturm in einer dunklen, bewegten Zeit, in der die 
Orientierung schwer fällt. Er zeigt, wie im Fortgang der technisch­
industriellen und der sozialen Entwicklung neue Sachverhalte die vor­
handenen Begriffe >ironisieren<, d. h. relativieren, in ihrer umfassenden 
Geltung außer Kraft setzen, diese zugleich aber auch in einen neuen 
Zusammenhang ziehen. Die »ironische Macht des Geschehens« (RA 11, 
140) werde den Besiegten eher als anderen bewußt. Dieser Prozeß 
schmerze, aber: »Wer an das bittere Ende einer Sache gelangt ist, dem 
fallt die Binde von den Augen, er gewinnt einen klaren Geist und kommt 
hinter die Dinge.« (RA 11, 140)19 

Sich einzulassen auf ein Sowohl! Als-Auch - aus der Einsicht in die 
>Ironie der Dinge< gewonnen - veränderte die Denkweise Hofmanns­
thais und damit auch den Blick auf die Welt, die den Menschen umgibt. 
Wie sehr sich dabei ungewohnte Perspektiven eröffneten, zeigt z. B. der 
Versuch, den Geist der Stadt Salzburg zu vergegenwärtigen. In seinem 
Aufsatz über »Die Salzburger Festspiele« (1919) schreibt er: 

Das Salzburger Land ist das Herz vom Herzen Europas. Es liegt halbwegs 
zwischen der Schweiz und den slawischen Ländern, halbwegs zwischen dem 
nördlichen Deutschland und dem lombardischen Italien; es liegt in der Mitte 
zwischen Süd und Nord, zwischen Berg und Ebene, zwischen dem 
Heroischen und dem Idyllischen; es liegt als Bauwerk zwischen dem Städti­
schen und dem Ländlichen, dem Uralten und dem Neuzeitlichen, dem 
barocken Fürstlichen und dem lieblich ewig Bäuerlichen: Mozart ist der 
Ausdruck von alledem. Das mittlere Europa hat keinen schöneren Raum, 
und hier mußte Mozart geboren werden. (RA II, 261) 

19 Der Aufsatz »Die Ironie der Dinge« zeigt, wie stark der Impuls zu progressiven Ideen 
war, den die Erschütterung über den Zusammenbruch Altösterreichs ausgelöst hatte. Der neu 
gewonnene Blick führte aber kaum zu Konzepten, die der Situation der zwanziger Jahre 
angemessen gewesen wären; viele Überlegungen der folgenden Jahre lesen sich wie eine 
Rücknahme gewonnener Positionen. Ohne Zweifel aber kam die >Öffnung< des Dichters der 
>Idee Europa< zustatten . 

Hofmannsthais »Idee Europa« 213 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wer so etwas schreibt, kann Europa neu denken als em Europa der 
Regionen, deren Reichtum in ihrem Kolorit, ihrem Charme, ihrem 
historischen Eigenwert und ihrem Selbstbewußtsein liegt. Nicht im 
Ausleben der Gegensätze, nicht im Zusammenzwingen zu einer unge­
wollten Einheit, nicht im Gegeneinander-Aufrechnen von Leistung oder 
Schuld wird sich ein solches Europa seiner Identität bewußt, sondern in 
der Fähigkeit des gegenseitigen Wahrnehmens und des Anerkennens des 
jeweils Anderen; im Zeichen von: »Begreifen, Ertragen, Verzeihen« 
(RA 11, 46; »Idee Europa«, 1917). Wenn Nationen, so Hofmannsthai 
1926, sich darauf verstehen, »ihre Kultur mit wechselseitiger Sympa­
thie« zu umfassen, finden sie über ihr nationales Dasein hinaus zu einer 
»größeren Einheit« (RA 111, 20); diese konnte für ihn nur Europa sein. 
Alles, was dem Ziel dient, dieses neue Europa auf den Weg zu bringen, 
bezeichnet er als >Europäismus< (ein Wort der Spätaufklärung). C.]. 
Burckhardts Buch »Kleinasiatische Reise«, eigentlich der Bericht über 
eine Reise im Auftrag des Roten Kreuzes (1923), begrüßte Hofmanns­
thai als »hohen Europäismus einer heraufziehenden Generation« 
(RA 111, 218). 

Hofmannsthais Aufsätze und Notizen zu den Salzburger Festspielen 
der Jahre 1919 und 1921 waren ohne die Kenntnis der Literaturge­
schichte J osef N adlers nicht denkbar. »Weit über die als Zitate gekenn­
zeichneten Passagen hinaus ist N adler wörtlich oder paraphrasiert 
gegenwärtig, hat Hofmannsthai dessen Fakten, Ansichten und Urteile 
verarbeitet.«20 Die Faszination, die Nadlers Werk in Hofmannsthai 
auslöste, ist trotz seiner kritischen Äußerungen vor allem in späteren 
Jahren (1924-1928) aus heutiger Sicht nur schwer verständlich. Im 
Zusammenhang der hier geführten Überlegungen wird zumindest einer 
der Ansatzpunkte Hofmannsthais deutlich erkennbar. So, wenn er 1919 

an EIsa und Hugo Bruckmann schreibt, daß Nadlers Werk auf »einen 
wunderbar particularistisch-unitarischen Gedanken« aufbaue, der es 
ermögliche, »Vergangenheit als Gegenwart« in erstaunlicher Weise zu 

20 Zu Hofmannsthai undJosefNadler grundlegend: Werner Volke, Hugo von Hofmanns­
thai und Josef Nadler in Briefen. In: Jahrbuch der deutschen Schillergesellschaft 18, 1974, 
37-38; Zitat S. 39. Der hier vor allem zugrunde gelegte Aufsatz ))Festspiele in Salzburg« wurde 
in der Steinerschen Ausgabe datiert: ))wohl 1919 geschrieben« (P III, S. 517), die GW geben 
die Jahreszahl 1921 an ())erschienen im August 1921 «). 

214 Wolfram Mauser 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erfassen und darzustellen.2! Jedenfalls sah Hofmannsthai in der Litera­
tur- und Kulturgeschichtsschreibung seiner Zeit keinen Ansatz, der so 
wie Nadlers Orientierung an den Stämmen und Landschaften das 
Regionale und das Gemeinsame zugleich in den Blick zu nehmen 
vermochte. Dies zu versuchen, erschien Hofmannsthai in den Jahren 
allgemeiner Zerrüttung als eine der großen nationalen Aufgaben, als 
eine eminente Herausforderung an den >Geist<. Es kann jedoch nicht 
übersehen werden, daß sich der Dichter im Verlauf der Jahre und 
besonders in den beiden letzten Lebensjahren verstärkt bemühte, die 
Einheit nicht so sehr im spannungsvollen Miteinander in sich unverein­
barer Faktoren zu sehen, als vielmehr in universellen Ideen, die die 
Geltung des Ganzen verbürgen. 

Viele der Gedanken Hofmannsthais waren ohne Zweifel der zeitge­
nössischen Diskussion und der Entwicklung voraus, manche seiner 
Anschauungen blieben aber dem 19.Jahrhundert verpflichtet. So rea­
gierte der Dichter, der einer österreichisch-jüdischen Familie ent­
stammte und in der Welt des gehobenen Bürgertums heranwuchs, auf 
die Herausforderungen der sozialen Frage in der Kriegszeit und noch in 
den zwanziger Jahren mit der Verteidigung eines individualistisch­
elitären Bildungsideals und einer Überbewertung des Ästhetischen. Der 
Krieg und der Zusammenbruch 1918 bestärkten ihn in einem wertkon­
servativ-Iebensphilosophisch orientierten Denken, das dem Gesetz, der 
Ordnung, dem Gehorsam besonderen Rang zuwies. Sein Theorem der 
>conservativen Revolution<, das er auf Einladung Karl Vosslers, des 
Rektors der Universität München, 1927 in seiner Rede »Das Schrifttum 
als geistiger Raum der Nation« entfaltete, war dann aber doch der 
Versuch, die überkommenen geistig-kulturellen Werte in einer neu zu 
schaffenden Ordnung zur Wirkung zu bringen.22 Dichterischer Aus­
druck dieser Anstrengung, die das Wort konservativ nur unzulänglich 
fassen kann, ist das große Drama »Der Turm«, dessen letzte Fassung 
eine Art Vermächtnis darstellt. Mit einer Radikalität, die nicht nur die 
Zeitgenossen verwirrte, stellte Hofmannsthai Tradiertes ebenso in Frage 
WIe die Denkangebote der Zeit. Er näherte sich dabei sowohl dem 

21 Ebd., S. 57. 
22 Koch (Anm. 7), S. 140. Gerhard Schuster: » ... das in deutschem Sinn Conservative.« In: 

Bärsenblatt für den deutschen Buchhandel 95, 1984, B 129 - B 138, und HF 8, 1985, 
S.263- 276. 

Hofmannsthais »Idee Europa« 215 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


katholischen Weltbild Calderons als auch einem utopischen Sozialismus, 
entfernte sich von beiden aber wieder mit großer Entschiedenheit. Es 
gelang ihm nicht, das aus seiner Sicht Bewahrenswerte, die gewaltigen 
Veränderungen der Nachkriegszeit und die Umrisse einer vorstellbaren 
besseren Zukunft miteinander in Einklang zu bringen. Verzweiflung 
darüber und Resignation begleiteten die letzten zwei Lebensjahre. 

Zu den Eigentümlichkeiten von Hofmannsthals politischen Ideen 
gehört auch sein Festhalten an einer deutschen und zugleich europäi­
schen Mission Österreichs. In das Konstrukt einer Kulturnation 
Deutschland vermochte er ohne Schwierigkeiten Österreich mit einzu­
beziehen. Niemand wird heute noch die Meinung vertreten, daß es 
Österreich aufgetragen sei, jene besondere Aufgabe zu erfüllen, »die 
dem deutschen Geist in Europa gestellt ist« (RA II, 393). Überhaupt: 
Hofmannsthals Beharren auf einer europäischen Sendung Österreichs 
über diejahrhunderte hin ist mit den historischen Tatsachen nur schwer 
in Übereinstimmung zu bringen. Eher peinlich klingt seine Österreich­
Europa-Apotheose am Ende des Aufsatzes »Die Idee Europa« (1917): 
»Wer sagt Österreich, der sagt ja: tausendjähriges Ringen um Europa, 
tausendjährige Sendung durch Europa, tausendjähriger Glaube an 
Europa.« (RA II, 54) 

Hätte man während des Krieges, aber auch in den Zwanzigerjahren 
Ungarn, Italiener, Tschechen, Slowenen, Kroaten oder gar Serben nach 
der Mission Österreichs in Europa gefragt, sie hätten den Meinungen 
Hofmannsthais aufs heftigste widersprochen, und gewiß auch mit Recht. 
Die Verwaltungspraxis der alten österreichisch-ungarischen Monarchie 
ging von der unbezweifelbaren Dominanz des deutschsprachigen Ele­
ments aus, und der Staat wußte sie auch durchzusetzen. Abgesehen 
davon lösen beim heutigen Leser bestimmte Formulierungen Befremden 
aus, so wenn er, offenbar mit dem Bedürfnis einer transzendenten 
Verankerung seiner politischen Ideen, im Zusammenhang der »Ge­
meinbürgschaft der gesitteten Völker [ ... ] als eines ungeschriebenen rein 
europäischen Kodex« von der »Heiligkeit des Sittlichen« (RA II, 45) 
spricht oder davon, daß sich im Leiden ein »göttliches Prinzip« (RA II, 
52) erfülle. 

In dem Ausmaß, in dem Hofmannsthai für seine >Idee Europa< eine 
höhere Beglaubigung sucht, nähern sich seine Vorstellungen - bei allem 
Realitätssinn im einzelnen - einem Mythos Europa, dies wohl auch 

216 Wolfram Mauser 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bewußt, denn Hofmannsthai war davon überzeugt, daß der Mythos die 
Kraft besitze, die Wirklichkeit zu verändern. 

So stehen in Hofmannsthais Denkgebäude moderne Aspekte neben 
Vorstellungen, die sich als nicht zukunftsfahig erwiesen haben. Wie oft in 
der Geschichte, so zeigt sich auch hier: Bestimmte Elemente eines Denk­
und Empfindungszusammenhanges, der im weiteren Gang der Entwick­
lung seine Wirksamkeit und seine Verbindlichkeit als Ganzes verliert, 
überleben diesen und gewinnen in veränderten Denk- und Empfin­
dungszusammenhängen eine neue Funktion und damit eine neue Be­
deutung. Für ein vertieftes Verständnis solcher überdauernder Elemente 
bleibt es aber wichtig zu sehen, mit welchem Erlebnishintergrund und 
mit welchen Begründungsbedürfnissen sie ursprünglich verbunden wa­
ren, welche Art von Erfahrung in ihnen niedergelegt ist. 

Die Konsequenz, die ich aus all dem ziehe, lautet: Nicht trotz der für 
uns heute manchmal fremden, ja absonderlichen Überlegungen und 
Überzeugungen Hofmannsthais interessiert uns seine >Idee Europa<, 
sondern wegen dieser. Ich sagte schon: Den Schritt zu einem übernationa­
len Ordnungskonzept vollzog Hofmannsthai von der schmerzhaften 
und bitteren Einsicht in die Widersprüche und in die fatalen Folgen 
nationalen Denkens und Handelns her. Es waren also nicht so sehr die 
genutzten, als vielmehr die ungenutzen Möglichkeiten des Vielvölkerstaa­
tes, die ihn die Vision eines Miteinander des Germanischen, Slawischen 
und Romanischen und die Vorstellung eines Kontinents finden ließen, 
auf dem Mannigfaltigkeit einen ebenso hohen Wert besitzen und einen 
ebenso starken Reiz ausüben sollte wie Einheitlichkeit. Ich denke, dies 
hätte anderswo kaum so gedacht werden können, denn kaum ein 
anderes Land Europas war von so unüberbrückbaren Gegensätzen, von 
so offen und versteckt wirksamen Feindschaften und vom Aufeinander­
prallen so konträren politischen Willens geprägt wie diese alte österrei­
chisch-ungarische Monarchie. Und kein anderes wurde nach jahrhun­
dertelanger Blüte so von Grund auf zerstört wie diese. Nicht nur das 
Mißliebige, und es gab genug davon, auch die überdauernden kulturel­
len Leistungen erklären sich, wie ich meine, zu einem guten Teil aus den 
Spannungen, die das Zugleich von so Diversem mit sich gebracht hatte. 

Im Unterschied zum österreichischen Vielvölkerstaat, dessen Zusam­
menhalt weitgehend auf dynastischen Verflechtungen beruhte, die frei­
lich durch wirksame machtpolitisch-administrative Maßnahmen - bis 

Hofmannsthais »Idee Europa« 21 7 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hin zum gemeinsamen Wehrdienst der diversen Völkerschaften - abgesi­
chert waren, geht es Hofmannsthai um den klaren Vorrang des Geistig­
Kulturellen, dem aus seiner Sicht die eigentliche Schrittmacherfunktion 
für große geistig-politische Veränderungen zukommt oder zukommen 
sollte. Die Fähigkeit zum Miteinander in Mannigfaltigkeit ist für ihn zu 
allererst eine geistig-kulturelle Errungenschaft. Wenn es eine »geistige 
Grundfarbe des Planeten« (RA II, 53) gibt, so liegt sie darin. Diese 
geistig-kulturelle Errungenschaft kann, so Hofmannsthai, Maßstab sein, 
an dem »das jeweilig Nationale immer wieder [ ... ] gemessen und 
korrigiert« (RA 11, 53) wird. Was Hofmannsthai mit der planetarischen 
Dimension meint, hat natürlich nichts mit der Vorstellung einer Kolo­
nialisierung der Welt zu tun, mit jenem unsäglichen Europa-Dünkel, der 
der (Dritten) Welt so viel Unheil gebracht hat. Indem Hofmannsthai auf 
dem absoluten Vorrang der Idee, des Geistes, der Kultur und auf deren 
humaner Bestimmung beharrt, formuliert er aber doch ein Prinzip, dem 
er universelle Gültigkeit zuschreibt. 

Den Gedanken des Planetarischen greift ein lesenswertes Buch des 
französischen Publizisten Edgar Morin auf: »Europa denken«, das 1991 
auf Deutsch erschienen ist. In dem »befruchtenden Aufeinandertreffen 
von Unterschieden, Antagonismen, Konkurrenzen und Komplementa­
ritäten«, das er »Dialogik« nennt, bewähre sich die »kulturelle Identität« 
Europas; entfalte sich ein »planetarisches Bewußtsein«, das aus födera­
tiv-regionalen Strukturen seine Kraft zieht und sich als Beitrag Europas 
zu einer neuen Weltkultur verstehen darf. 

Von einer Weltkultur auf der Grundlage der Wiedergeburt Europas 
spricht, fast zeitgleich mit Hofmannsthai, auch Ossip Mandelstarn in 
seinen Essays »Über Dichtung« (erstmals 1928; entstanden 1910 bis 
1923).23 In diesen Aufsätzen, die neben einer summa poetica ein 
kulturphilosophisches Programm entwickeln, tritt Mandelstarn - in 
striktem Gegensatz zu Stalins Russifizierungspolitik - für eine transna­
tionale >Kultur des Diversen< (Divergierenden) in Europa ein, für ein 
Mutter-Europa-Bewußtsein, das für das >Fremde< offen und empfänglich 
sein sollte, ohne es gleich integrieren zu wollen und das jede Form des 

23 Ossip Mandelstam: Über Dichtung. Essay. Leipzig und Weimar 1991. - Dazu: Felix 
Philipp Ingold, Kultur des Diversen. Ossip Mandestams >europäische Idee<. In: »Neue 
Zürcher Zeitung« 25.126.Juli 1992, S. 51, und Ralph Dutli, Europa und der Stier. Überle­
gungen zu Ossip Mandelstams Europa. In: »Neue Zürcher Zeitung« 27.128. Februar 1993, 
S.67. 

218 Wolfram Mauser 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nationalismus weit hinter ich zurückläßt: »Die Scham des Messianismus 
von gestern [= Nationalismus] brennt noch auf den Gesichtern der 
europäischen Völker, und nach allem, was geschehen ist, kenne ich keine 
brennendere Scham. Jede nationale Idee ist im modernen Europa zum 
Scheitern verurteilt, solange sich nicht Europa als Ganzes wiederge­
winnt, sich als sittliche Person empfindet.«24 

Mandelstams Evokation einer europäischen Kultur des Diversen als 
Gegenrnacht gegen die Hegemonie Rußlands innerhalb der Sowjet­
union trifft sich mit Hofmannsthais Idee Europa in der politischen und 
zugleich das Politische überschreitenden Absicht. Sich auf Kultur beru­
fen , bedeutet weder Politik mit anderen Mitteln (durch die Hintertür 
gleichsam) noch ästhetische Unverbindlichkeit oder Beliebigkeit. Gewiß, 
in der praktischen Politik erhält die Kultur gelegentlich die Funktion 
einer flankierenden Maßnahme, wird sie zum Signal guten Willens (oder 
soll sie diesen vortäuschen); ein Kulturabkommen ist offenbar leichter 
auszuhandeln als die politisch-wirtschaftliche Zusammenarbeit bei oft 
konträren Interessen. Eine solche Funktionalisierung der Kultur ist aber 
gerade nicht gemeint. 

Das Miteinander des Divergierenden geistig-kulturell fundieren, an 
einem gemeinsamen >geistigen Grundgestus< teilhaben, bedeutet für 
Hofmannsthai und zugleich in einer über ihn hinausweisenden Perspek­
tive für viele Europäer zweierlei: zum einen die Orientierung an einem 
Ensemble von Wertvorstellungen, das unterschiedliche Gewichtungen 
erlaubt, sich aber im Rahmen eines Grundrechtskatalogs bewegt (z. B. 
Menschenwürde, individuelle Freiheit, Unverletzlichkeit der Person, 
Meinungsfreiheit, Gleichheit vor dem Gesetz usw.); und zum anderen 
die Vertrautheit mit einer Vielfalt formaler Lösungen (des Darstellens, 
des Vermittelns, des Vergegenwärtigens) im Alltag, in der Gesellschaft, in 
der Kunst; das Anteilhaben an Stil, Geschmack, Konvention, Gebär­
densprache, an der Art, sich zu geben, an den Umgangsformen, an den 
Sitten und Gebräuchen, also an dem im weitesten Sinn Ästhetischen. 
Dazu gehört: das Empfinden für die Diskrepanz von Eigenem und 
Fremdem, das aber das Gefühl der Zusammengehörigkeit nicht aufhebt, 
sondern sich als Diskrepanz im Variationsfeld der gemeinsamen Kultur 
versteht und akzeptiert. Dies bedeutet freilich auch, daß es jenseits des 

24 Ebenda, S. 148 (»Menschen-Weizen«, 1923). 

Hofmannsthais »Idee Europa« 2 19 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Horizonts der gemeinsamen Kultur einen Grad an Fremdheit gibt, der 
die Grenze zum anderen Kulturkreis markiert, was aber nicht heißt, daß 
Fremdheit Feindseligkeit oder gar Verfolgung begründen oder rechtferti­
gen könne. Im Gegenteil: Der Beitrag zu einer Weltkultur, den Europa ­
das neue Europa - unter anderem leisten könne, liegt, so Hofmannsthai, 
im Bereich des Geistigen, im Modell eines Miteinander in der Vielfalt. 

Europäische Kultur orientiert sich danach nicht an biologischen 
Kategorien. Sie ermöglicht auch nicht nur »Gegenerlebnisse« zur Welt 
der Zweckmäßigkeit, der Funktionalität, der Kosten-Nutzen-Rechnung, 
der Herrschaft über den Menschen (durch Staat, Kirche oder Wirt­
schaft). Über alles Trennende (durch Nation, Kirche und Wirtschaft) 
hinweg vermittelt sie - über Wertvorstellungen und Formen - das 
Gefühl dazuzugehören. Wer sich in ihr wiedererkennt, ist auch bereit, in 
Gefahren zu ihr zu stehen, wie der Chefredakteur der ungarischen 
Presseagentur MTI, dessen letzte überlieferte Worte beim Ungarnauf­
stand 1956 lauteten: »Wir sterben für Ungarn und für Europa.«25 

Den inneren Widerspruch, der mit kultureller Gemeinsamkeit unver­
meidbar gegeben ist und den Hofmannsthai in die Antinomie von 
Regionalismus, Nation und Einheit Europas faßt, bringt T. S. Eliot, der 
amerikanische Europäer, auf den Begriff der >komplementären Unter­
schiedlichkeit< : 

In der kulturellen Gemeinschaft zählt nicht die Gleichheit, sondern die 
komplementäre Unterschiedlichkeit. Die Menschen suchen bei ihren Nach­
barn etwas, das verwandt genug ist, um verstanden zu werden, fremdartig 
genug, um Aufmerksamkeit zu erregen, und groß genug, um Bewunderung 
zu fordern. 26 

Meine Überlegungen haben an einen Punkt geführt, an dem deutlich 
wird, daß Hofmannsthai mit seiner >Idee Europa< nicht nur tragfähige 
Kategorien benennt (Miteinander, Mannigfaltigkeit), sondern auch auf 
dem Vorrang der Kultur als einigendem Faktor besteht. Damit ist 
zugleich deutlich gemacht, daß sich die ModelIierung eines Europa, das 
in der Zukunft eine Chance haben soll, auf Werte gründen muß, die 
gemeinsam vertreten werden. Hätte Hitler den Krieg gewonnen, oder 

25 Zitiert nach: Egon Schwarz, Cosa la Mitteleuropa e e non e. In: Iniziativa isontina. 
Gorizia (Gärz) 85, S. 9 (»Moriamo per l'Ungheria e per l'Europa.«). 

26 Zitiert nach Fran<;:ois Bondy, Selbstbesinnung, Selbstbestimmung: Kultur und Integra­
tion. In: Weidenfeld (Anm. 8), S. 66-79, Zitat S. 69. 

220 Wolfram Mauser 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wäre es Stalin gelungen, den Machtbereich bis zum Atlantik auszuwei­
ten, das aktuelle Europa-Konzept und die Europa-Diskussion, wenn es 
sie geben könnte, sähen anders aus, ebenso die Vorstellung von Einheit­
lichkeit, die die politisch-kulturelle Ordnung bestimmt. Europa bejahen, 
bedeutet heute, zur politischen Organisation der Freiheit, der Men­
schenrechte, der Freizügigkeit, der Selbstbestimmung, des sozialen Aus­
gleichs, des Friedenswillens und der Demokratie (nach westlichem 
Verständnis) zuzustimmen. Damit ist ein normativer Europa-Begriff 
gesetzt, die Idee eines »Europa als eines Kristallisationspunktes politi­
scher Kultur«27. Gemessen an ihr ist keine Kategorie so überholt wie die 
des Nationalen als Leitgedanke des HandeIns. 

Dies alles klingt theoretisch, wenn man sich im Europa von heute 
umsieht. Und doch, das Europa von heute steht, trotz aller Schwächen 
und Mängel, dem Europa, das HofmannsthaI nur in eine Vision zu 
fassen vermochte, näher, als man gemeinhin annimmt. Gewiß, die 
innere Freiheit, die Mannigfaltigkeit auch im Dissens, in der Kontro­
verse, ja im Streit zu leben, und die Gewißheit, auf diese Weise das 
Miteinander nicht zu schwächen, sondern zu festigen, ist eine Errungen­
schaft erst unserer Generationen. Diese Errungenschaft gehört, so meine 
ich, zu den wichtigsten Gütern eines neuen Europa. Es fragt sich aber, 
ob es je möglich gewesen wäre, solche Fertigkeiten auszubilden, hätten 
sich nicht wenigstens einzelne vor uns die Überzeugung erarbeitet, daß 
das Widersprüchliche, das Unauflösbare, das Diskrepante etwas Geist­
gemäßes sei, auf dem sich Gemeinsamkeit begründen läßt. 

Doch ich weiß, während ich dies hier ausspreche, versuchen in einem 
anderen Teil Europas ethnische Gruppen mit unfaßbarer Brutalität, 
einander zu vertreiben oder auszurotten. Die Kontroverse zwischen der 
Forderung nach nationaler Selbständigkeit und dem formalrechtlichen 
Argument für die Erhaltung einer bestehenden staatlichen Einheit (in 
Jugoslawien, aber nicht nur dort) setzt ein erschreckendes Maß an Haß 
frei. Eine Berliner Zeitung sieht gute Gründe, eine Serie »Europa im 
Krieg« zu bringen. Und der ungarische Autor IstVn Eörsi schreibt in 
dieser Reihe zu den Vorgängen in Jugoslawien: »Immer unvorstellbarer 

27 Weidenfeld (Anm. 8), S. 23. 

Hofmannsthais »Idee Europa« 2 21 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wird das Europa memer Träume, wo das Wort Nation nur emen 
kulturellen Sinn hat.«28 

Die Gespenster des Nationalismus, die sich allerorten erheben, und 
die Aufgeregtheiten der Diskussion um die Gestalt des zukünftigen 
Europa sollen uns nicht vergessen lassen, daß Denker und Dichter aller 
europäischen Nationen den Traum eines anderen Europa geträumt 
haben. So auch HofmannsthaI. 1926 wurde er dazu eingeladen, den 
großen »Internationalen Kongreß der Kulturverbände Europas« als 
Festredner zu eröffnen. Man berief ihn gleichsam in die Reihe der 
homines europaei, die sich aus »Sorge um die Idee Europa« (RA III, 1 7) 
in Wien zu intensiven Beratungen trafen. Was die Teilnehmer zusam­
menführte, war die Gewißheit, (die Hofmannsthai, als Motto gleichsam, 
so formulierte): »Ideen sind lebende Mächte höherer Ordnung.« 
(RA III, 1 7) Einer der Hauptredner war Paul Valery; ich füge eine 
Äußerung Valerys an, von der ich mir wünsche, daß Hofmannsthai sie 
gekannt haben möge, zugestimmt hätte er gewiß: 

Le jugement le plus pessimiste sur l'homme, et les choses, et la vie et sa valeur, 
s'accorde merveilleusement avec Faction et toptimisme qu'elle exige. - Ceci est 
europeen.29 

28 In der Rubrik »Europa im Krieg« der Berliner ))tageszeitung« ())Was ist aus der Höhe 
nicht zu sehen?« 22. September 1992) antwortet der Lukacs-Schüler, Kritiker und Dramaturg 
Istvilll Eörsi, der als Teilnehmer am Ungarn-Aufstand inhaftiert war und dann das Land 
verlassen mußte, kritisch auf einen Artikel György Konrads (8. August 1992), in dem der 
serbische Publizist formaljuristisch gegen die Unabhängigkeitserklärungen jugoslawischer 
Nachfolgestaaten argumenierte. Angesichts des Kampfes der ethnischen Einheiten gegenein­
ander sieht Eörsi in dieser Region den Europa-Gedanken im besten Falle auf den kulturellen 
Aspekt reduziert. 

29 Paul Valery, CEuvres. Hg. vonJean Hytier. Bd. 2. Paris 1960 (Bibliotheque de la Pleijade. 
148), S. 950. 

222 Wolfram Mauser 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rüdiger Görner 

Symbolik des Zeitlichen 
Zu Rilkes »Entwurf einer politischen Rede« 

In seinem ersten Schweizer Jahr (1919/20) verfaßte Rilke zwei 
Arbeiten in Prosa, die auf den ersten Blick nichts miteinander gemein 
haben: Sein bereits im Oktober 1919 veröffentlichtes Essay »Ur-Ge­
räusch« sowie das Fragment »Entwurf einer politischen Rede«. Wäh­
rend das »Ur-Geräusch« wiederholt Gegenstand eingehender Betrach­
tungen gewesen ist und als ein Schlüsseltext für Rilkes »Ästhetik« gelten 
darf, I wurde dem »Entwurf einer politischen Rede« bislang keine 
Würdigung zuteil, die seine Bedeutung für das Verständnis von Rilkes 
entschieden poetischem Politikverständnis erkennen ließe. 

Im »Ur-Geräusch« hatte sich Rilke für die sinnliche Nachvollziehbar­
keit wissenschaftlicher Forschung ausgesprochen und das Experiment als 
Ort der Vereinigung des Geistigen mit dem Stofllichen vorgestellt; 
Intellekt und Sinnlichkeit sah Rilke im Erlebnis des Experimentierens 
identisch werden.2 In poetischer Hinsicht mochte für Rilke die Beschrei­
bung eines solchen fiktiven Experiments, dessen Pseudowissenschaftlich­
keit nicht nur ins Auge fallt, sondern von ihm beabsichtigt gewesen sein 
dürfte - im Sinne einer Parodie der zunehmenden Verwissenschaftli­
chung des Lebens - , vor allem auch eine sprachliche Herausforderung 
gewesen sein, ein Sprach-Experiment geradezu. 

Auch sein »Entwurf einer politischen Rede« betont den Erlebniswert.3 

Ein Jahr zuvor hatte Rilke als Augenzeuge der Revolution dramatische 
Veränderungen erlebt und in Gestalt der Räterepublik Kurt Eisners 

I Vgl. dazu meinen Aufsatz: Kunst des Wissens. Zu einem Motiv bei Rilke und Valery. In: 
Blätter der Rilke-Gesellschaft 19 (1992), S. 25-39. 

2 Ausführlicher dazu: Ebd. Vgl. auch: Maja Goth, Rilke und Valery. Aspekte ihrer Poetik. 
Bern 1981. Zum Aspekt der Wissenschaftlichkeit vor allem S. 54-61. 

3 Textlaut: Rainer Maria Rilke, Sämtliche Werke. Hg. vom Rilke-Archiv. In Verbindung 
mit Ruth Sieber-Rilke besorgt durch Ernst Zinn. Band I-VI (Wiesbaden) Frankfurt a. M. 
1955-1966 (=RSW). RSW VI, S. 1093-1095. 

Rilkes »Entwurf einer politischen Rede« 223 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Politik von ihrer schöpferischen Seite kennengelernt.4 Der »Entwurf 
einer politschen Rede« knüpft unmittelbar an dieses Erlebnis an und 
reflektiert sein problematisches Verhältnis zum Deutschen, wobei er 
jedoch beide Aspekte bereits deutlich poetisch-symbolisch überformt, 
wie im einzelnen zu zeigen sein wird. 

Zunächst scheint es jedoch geboten, den Zusammenhang aufzuzei­
gen, in dem Rilkes »Entwurf« steht. In erster Linie ergibt er sich aus 
seinen brieflichen Äußerungen zu politischen Fragen. 

Rilkes »Briefe zur Politik«5 wie auch sein »Entwurf einer politischen 
Rede« könnten als Motto Hölderlins Bruchstück »Tassolpolitisch Sor­
gen herzungewisse« haben,6 weist es doch auf ein Grundproblem des 
künstlerisch Schaffenden: Er sorgt sich um die Belange der polis, um das 
Politische, da dies der Ort ist, wo er durch seine poesis zu wirken hofft. 
Hölderlin nannte diese Sorgen »herzungewiss«, was besagt, daß sie bis 
ins tiefe Innere des Dichters reichen, ohne daß sie sich präzise fassen 
ließen. Sie bleiben im Ungewissen trotz ihrer Verinnerlichung. Womög­
lich werden sie jedoch gerade dadurch ungenau, daß nicht mehr der 
Diskurs in der polis diese Sorgen »bespricht«, sondern daß sie sich im 
Innern des Dichters zu verwandeln beginnen. Andererseits deutet das 
Wort »herzungewiss« auch auf die Schwierigkeit hin, auf der Grundlage 
dichterischer Innerlichkeit die »politisch Sorgen« angemessen beurteilen 
zu können. 

Rilke bescheinigte sich wahlweise »politische Ahnungslosigkeit« 
und Sorge um das Politische. 7 Diese Sorge war jedoch anderer Art als 
jene Hesses, Döblins oder Heinrich Manns. Sie richtete sich in erster 
Linie auf sein Verhältnis zum Politischen. Zumeist spiegelte sie sich in 
Beobachtungen der Zeitverhältnisse. Schon früh äußerte er Mißbeha-

4 Dazu ausführlich: Rainer Maria Rilke. Ausstellung und Katalog. Hg. von Joachim W. 
Storck in Zusammenarbeit mit Eva Dambacher und Ingrid Kußmaul. Marbacher Katalog 
Nr. 26. Stuttgart 1975, S. 228 ff. 

5 Rainer Maria Rilke, Briefe zur Politik. Hg. vonJoachim W Storck. Frankfurt a. M. und 
Leipzig 1992. (= RMR, BzP). 

6 Friedrich Hölderlin, Sämtliche Werke und Briefe in drei Bänden. Hg. von Jochen 
Schmidt. Frankfurt a. M. 1992, Bd. 1, S. 444 (Bruchstück 70). 

7 Brief an Richard von Kühlmann vom 5. August 1917, RMR, Bzp, S. 173. Seine Sorge 
um den Lauf der politischen Dinge spricht u. a. besonders aus seinem Entwurf zu einem Brief 
an den Reichskanzler Prinz Max von Baden vom 6. Oktober 1918. RMR, Bzp, S. 224f. 

224 Rüdiger Görner 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen am »Kastenwesen der Nationen«,8 was ihn nicht hinderte, den 
»nationalen Russen« geradezu hartnäckig zu idealisieren.9 Als unlieb­
same, bis gefahrliche Zeitphänomene registrierte der junge Rilke die 
Unterdrückung der tschechischen Literatur und das »verfrühte Renais­
sancegefühl« im Deutschland der Jahrhundertwende. lo 

Ist es nun eine politische Aussage, wenn Rilke in einem Brief an seine 
Frau Clara vom »Erlösenden« spricht, »das im Handeln liegt«?ll Wäre 
dieses Plädoyer für das Tun gleichzusetzen mit Heinrich Manns dialekti­
scher Erörterung des Verhältnisses von »Geist und Tat«? Mitnichten. 
Rilkes Handeln ist stets ästhetischer Natur gewesen. Und seine oft 
willkürlich zitierte überraschende Folgerung aus dem Betrachten des 
»Archaischen Torso Apollos« (und des Betrachtet-Werdens durch ihn!): 
»Du mußt dein Leben ändern« läßt sich nun einmal nicht gleichsetzen 
mit einer Aufforderung zu einem quasi-politischen Aktionismus. Immer 
ist damit auch die Verwandlung ins Innere gemeint. Gleichzeitig ist aber 
festzuhalten, daß die ästhetisch intendierte »Verwandlung« durchaus 
auch den gesellschaftlichen Bereich meint, nicht unbedingt jedoch im 
Sinne einer Revolutionierung, sondern vor allem als Mittel der Selbst­
Besinnung. 

Die Politik werde ein Zeigen, meint Rilke 1907, ein symbolischer Akt, 
der freilich in Gefahr stehe, sich nur noch zu veräußerlichen, oder wie er 
mit Blick auf Deutschland sagt, »grob« zu werden. 12 Diesen Gedanken 
entwickelte er, das Schicksal des jüdischen Volkes bedenkend, dessen 
»Selbstaufrichtung« - noch ganz ohne antisemitische Untertöne - er 
eigens hervorhebt. Dabei versucht Rilke, ein (uns heute nicht unbekann­
tes) Dilemma positiv zu wenden: 

Das nationale Sich-Besinnen, das so befremdlich scheint in einer Zeit 
übernationaler Verständigung, ist vielleicht ein Versuch, erst im Großen 
Einzelne zu schaffen, - Einzelstaaten von starker Persönlichkeit, die sich 
aufrichtig zur Geltung bringen. ' 3 

8 RMR, Bzp, S. 9 (Brief vom 29.I.l896). 
9 Ebd., S. 25 (Brief vom 12.1.1900). 
10 Ebd., S. 43 (Brief vom 10.I.1902). 
I I Ebd., S. 57 (Brief vom 24.I1I.1903). 
12 Ebd. , S. 70 (Paris, Frühsommer 1907; Antwort auf die Rundfrage »Die Lösung der 

Judenfrage«). 
13 Ebd. 

Rilkes »Entwurf einer politischen Rede« 225 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Daß diese These kein Zukunftsentwurf sein konnte, wußte Rilke späte­
stens 1915. Der durch den Krieg »entstellten Welt« vermag er jetzt nur 
noch durch öffentliches Schweigen zu begegnen; so lehnt er eine 
Aufforderung seines Verlages, an einem Almanach auf jenes Jahr 
mitzuarbeiten, mit dieser Begründung ab. 14 

Nationale Identität war für Rilke nahezu ausschließlich eine Frage der 
Sprache gewesen. Im Jahre 1907 schreibt er: 

Ich bin zu der Einsicht gekommen, daß man diesem Drängen (sich in einer 
fremden Sprache auszudrücken, R.G.) nicht zu sehr nachgeben, vielmehr 
immer wieder seine Kraft daran setzen muß, in der eigenen Sprache alles zu 
finden, mit ihr alles zu sagen. 15 

Alles. Das schloß die unseligen »Fünf Gesänge« (1914) ein, die sich heute 
so peinlich lesen wie Hölderlins schlimme Ode »Der Tod fürs Vater­
land«.16 Freilich konnte im unmittelbaren Umkreis der kriegsenthusias­
mierten »Gesänge« das wichtige Gedicht »An Hölderlin« entstehen (wie 
übrigens auch Hölderlin auf jenem Blatt, auf dem er diese unheimlichen 
Verse schrieb, das so betont harmonische Gedicht »Sokrates und 
Alcibiades« entwerfen konnte). Was läßt sich daraus folgern? Daß 
Gedichte rollengebunden sein können, ein Spiel mit dieser oder jener 
Aussage, ein Experiment mit Auffassungen, in keinem Fall aber eine 
bloße Abbildung dessen, was der Dichter tatsächlich fühlt und denkt. 
Wer schreibt, Kunst schafft, ist der Verführung durch die Maske bereits 
erlegen. Wer nun als Leser den Dichter beim Wort nehmen will und von 
diesem Wort auf den Dichter schließt, vergißt, daß der Dichter im 
Gedicht nicht sich, sondern die Sprache beim Wort genommen hat. 

Auch die vermeintlich rein politischen Aussagen eines so kunstbewuß­
ten Dichters wie Rilke sind immer mit diesem Vorbehalt zu lesen; das 
gilt für seinen »Entwurf einer politischen Rede« wie für seine Briefe, die 
ihrerseits Sprachkunstleistungen in höchstem Grade sind, lyrische Prosa, 
Spracherprobung in einer - distanzierten - Dialogsituation. Rilke bietet 
in seinen Briefen alles auf, was ihm seine Sprachkönnerschaft erlaubt. 
Das Bonmont pflegt er in seinen Briefen ebenso wie das sinnig einge-

l-l Ebd. , S. 119 (Brief vom 6.VII.1915). 
15 Ebd. , S. 64 (Brief an Ernst Norlind vom April 1907). 
16 Dazu der ausführliche Kommentar vonjochen Schmidt in: Hölderlin, Sämtliche Werke 

(Anm. 6), S. 624 f., der den martialischen Ton dieses Gedichtes relativiert und diese Ode als 
Revolutionsaufruf interpretiert. 

226 Rüdiger Görner 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


setzte Paradoxon. Über das »Österreichische« nachdenkend, nennt er es 
die» Unaufrichtigkeit als Staat«,17 später freut er sich seines habsburgi­
schen Hintergrunds, seiner Vielfalt (bis Verschwommenheit) wegen. 18 

Die Konstruktionen seiner Herkunft werden zu einem Labyrinth, in 
dem er notfalls unsichtbar werden kann. Ein weiteres Bonmot, das sich 
treffender nicht denken läßt: »>Der deutsche Gott<, unter Wilhelm 11. 
wars ein Unteroffizier - , jetzt ist es eine Art Ebert auf Halbmast.« 19 

Kritische Selbsteinschätzung und Suche nach Metaphern gingen bei 
Rilke stets Hand in Hand. Das belegt beispielsweise sein Brief an Sophie 
Liebknecht vom August 1917, in dem es heißt: 

Sehen Sie, die Zeitung ist ja nicht die Zeit, und von einem auf das andere zu 
schließen, dazu fehlt es mir an List, an Beweglichkeit, an historischen 
Voraussetzungen. Man kann die ungeheuerliche Anmaßung der Zeitungen 
nur korrigieren, wenn man ihnen Historie entgegenzustellen hat. Aber ich 
fürchte, was mich von der Geschichte abtrennt im Grunde, trennt mich auch 
von Ihrer vaguesten und gewissenlosesten Manifestation, der Presse: daß ich 
nicht imstande bin, Wort gegen Wort, Meinung gegen Meinung, auszuwä­
gen, zehn Meinungen gleichzeitig im Bewußtsein zu halten ohne noch einer 
Recht zu geben; das ist doch sozusagen des klareren und selbständigen 
Zeitungslesers unentbehrlichste Eigenschaft und Vorsicht.20 

Dem folgt ein Hinweis auf sein sprachkritisches Bewußtsein, wobei er 
einen schaffenspsychologischen Punkt anspricht: Die in Paris entstande­
nen Gedichte seien »aus der Zeit heraus« geschrieben,21 aus ästhetischer 
Zeit-Kenntnis und aus dem Bedürfnis, bestimmte Gestalten, Motive, im 
umfassendsten Sinne Ein-Gesehenes der Zeit zu entnehmen - im und 
durch das Gedicht - nicht im Diskurs. 

Wiederholt erwähnt Rilke sein Verhältnis zum Medium der Zeit, zur 
Zeitung, wobei er gelegentlich betont, daß er täglich bis zu drei, vier 
Zeitungen lese; wenige Wochen später aber bekennt er, daß er »kein 
Zeitungsleser mehr sein« könne. 22 Im März 1919 gibt er dagegen zu, 
monatelang sogar »fünf bis sechs Zeitungen« gelesen zu haben.23 Nie 

17 RMR, Bzp, S. 139 (Brief vom ll.IX.1915). 
18 Ebd., S. 401 (Brief vom 16.1.1923). 
19 Ebd., S. 404. 
20 Ebd., S. 177. 
21 Ebd. 

22 Ebd., S. 214 (Brief vom 9.111 .1 918). 
23 Ebd., S. 212 (Brief an Katharina Kippenberg). 

Rilkes »Entwurf einer politischen Rede« 227 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sonst hat er seine Lektüre in dieser Weise quantifiziert; die Qualifizie­
rung der gelesenen Zeitungen schien ihm offenbar nicht der Mühe wert. 
Rilke und die November-Revolution. »Übrigens versteh ich unter Revo­
lution«, heißt es in einen Brief Rilkes vom Dezember 1918, »die 
Überwindung von Mißbräuchen zugunsten der tiefsten Tradition«.24 
Vermutlich war dies auch der Tenor seiner im November 1918 gehalte­
nen Stehgreifansprache gewesen. Rilke erlebte Politik; er besuchte Veran­
staltungen und öffnete seine Münchener Wohnung zahlreichen Revolu­
tionären. Nach eigener Auskunft verbrachte er freilich die meiste Zeit 
»mit Zuschaun und Zuhören, nein mit Hoffen vor allem«.25 Das 
»Programm der bayerischen Volksregierung« bewahrte er sorgfältig auf 
als Beispiel schöpferischer Gesinnung unter den Räten; ihren Zerfall 
jedoch registrierte Rilke gleichfalls genau: »Die Räteherrschaft ist in 
Millionen kleiner Splitter zersprungen«, vermerkt er im Mai 1919.26 

Zudem spürt er, wie kräfteaufreibend es sein wird, die Verhältnisse 
wieder zu ordnen. 

»Zuschauen«, »sich ereignen«, »zerfallen«, »ordnen« und sich dabei 
»aufreiben«, damit sind jene Stichworte genannt, die Rilke in seiner 
Achten Duineser Elegie in einen gültigen poetischen Zusammenhang 
stellen wird. 

Und wir: Zuschauer, immer, überall, 
dem allen zugewandt und nie hinaus! 
Uns überfüllts. Wir ordnens. Es zerfällt. 
Wir ordnens wieder und zerfallen selbst. 27 

Es fällt auf, daß Rilke 1919, als er sich der Schweiz zuzuwenden beginnt, 
das Land sogleich an politischen Maßstäben mißt. Zunächst befindet er 
betont nüchtern, daß Zürich (verglichen mit dem revolutionären Mün­
chen!) eine »politisch trübe Stadt« sei. 28 Doch die Bindekräfte der Natur 
und Geschichte der Schweiz beginnen bereits im August 1919 auf ihn zu 
wirken, zumal er sich jetzt von ihrer politischen Wirkung überzeugen 
kann: Er erkennt die politische Vielfalt, die er im Kantonalprinzip 

24 Ebd., S. 237 (Brief an Freifrau von Ledebur). 
25 So äußerte er sich gegenüber Jean Rudolf von Salis. In: Ders. , Rilkes Schweizer Jahre. 

Frankfurt a.M. (1952) 1975, S. 25 . 
26 RMR, Bzp, S. 268. 
27 RSW I, S. 716. 
28 RMR, Bzp, S. 274 (Brief vom 6. August 1919). 

228 Rüdiger Görner 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


begründet sieht, aber auch ihren inneren, durch Natur und Geschichte 
verbürgten Zusammenhang. Schon einen Monat später kann er schrei­
ben: »Ich glaube sogar, die Schweiz fängt an, mir begreiflich zu werden, 
in ihrer eigentümlichen Durchdringung und angestammten Einheit.«29 
In dieser Zeit arbeitet Rilke auch an seinem »Entwurf einer politischen 
Rede«. Auf dem Umschlagsblatt findet sich Rilkes Vermerk »Prosa«. 
Das ist insofern nicht unerheblich, als aus dieser Aufschrift hervorgeht, 
daß der Text als Teil einer Prosasammlung gedacht gewesen sein könnte; 
insofern ist wie im Falle des Essays über das »Ur-Geräusch« neben dem 
Inhalt der intendierte Kunstcharakter dieser Skizze mitzubedenken. 

11 

[Entwurf einer politischen Rede] 

Die politische Uhr ist ähnlich jenen Wächter-Uhren, die, soweit nicht 
ein Narr oder Betrüger ihre Zeiger verschiebt, gestellt werden zum 
Zeichen der Wachsamkeit; sie geben eine stationäre, eine relative, eine 
komparative Zeit an, nicht eigentlich die Welt-Stunde. Nun fragen sie 

5 alle welche es sei: welche Stunde. Ist eine Weltmitternacht überschrit­
ten, folgt als Nächstes, obwohl in der Dunkelheit, ein einzelner fester 
Schlag-: Eins! mit dem eines neuen Tages erstes Versprechen uns 
überlassen wird, daß wir seine Erfüllung vorbereiten. An den nach jener 
anderen, eben der politischen, Uhr aufblickenden Menschen ist nicht 

10 zu erkennen, was eben geschieht. Die ungeheueren Begebenheiten, 
Leistungen und Verpflichtungen des Krieges, kamen, eine nach der 
anderen, auf eine eingeschobene Ebene zu stehen, überlebensgroß, 
haben sie doch nicht die Größe der Natur, - der Blick stellt sich um, und 
ein mittelgroßer Baum ist ihm wieder höher als Heldentum. Die 

15 Vorläufigkeit, die Eingeschobenheit jener entsetzlichen fünf Jahre 
möchte Ihnen am dringendsten zum Bewußtsein kommen, wenn ich 
Ihnen zeige, wie das einzige Wirkliche in ihnen von Anfang an nicht 
geleistet werden durfte: der Schmerz. Ich dürfte das nicht aussprechen, 
in einem Lande, das in das ungeheuerliche Verhängnis mit einbegriffen 

20 war: denn wer könnte es verantworten schmerzverpflichtete Menschen 
daran zu erinnern, daß sie das Maß ihrer Tränen nicht ganz gefüllt 
haben. Aber hier, in der Schweiz, die als ein hülfreiches und humanes 
Wesen, Teilnahme und Beistand ausgeben durfte nach allen Seiten, wo 
andere Völker bald zu dem bald zu jenem Haß oder Haßzuwachs 

25 verurteilt waren, hier darf man es in unendlichem Erbarmen ausspre-

29 Ebd., S. 287 (Brief vom 12.IX.1919). 

Rilkes »Entwurf einer politischen Rede« 229 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ehen, daß in jenen unseligen Ländern Schmerzsummen, von nie 
dagewesener Höhe, die fallig waren, unterschlagen worden sind. Die 
Vorstellung des Opfers, der harte Stolz, die fortwährend geübte Um­
deutung von soviel Unheil, das doch Unheil war, von soviel Unrecht, 

30 das doch Unrecht bleibt, von soviel Tod, der doch nichts als Tod war 
und tödlichster, weil mit keiner inneren Kontinuität des Lebens zusam­
menhängender Tod: diese Umdeutung des Tatsächlichen in seien 
patriotischen Potenzen hat den Schmerz bis auf ein Mindestes abge­
stellt, ja auch dieses Mindeste glänzte von einem Zwielicht der Freudig-

35 keit, wie von dem Widerschein einer allgemein verabredeten, einer, 
wenn man so sagen darf, geheiligten Schaden-Freude, war grau, hatte 
an keiner Stelle die unerschöpfliche Schwärze des vollkommenen 
Schmerzes! Um den Frieden festzusetzen hätte, könnte man denken, 
eines genügen mögen: die bloße einfache Verstattung an einen jeden, 

40 den übergangenen Schmerz nachzuholen, nachzulernen, nachzuwei­
nen, Stunde für Stunde, Ursache für Ursache. Denn hier ist - täuschen 
wir uns nicht - vor der Hand die einzige übersehbare Gemeinsamkeit. 
Die anderen sind Versuche, sind Vorschläge, sind, wenn sie es 

Rilke beginnt seinen Entwurf mit einer knappen Erörterung des Zeit­
Problems, wobei er die politische Zeit gegen die natürliche Zeit ab­
grenzt. Politische Zeit, so Rilke, könne statisch sein, relativ zur eigentli­
chen Weltzeit und »komparativ«, also vergleichend, in Beziehung set­
zend. Der Handlungsraum, der dieser mehrgestaltigen politischen Zeit 
entspricht, scheint das Tatigkeitsfeld der Wächter zu sein. Die Zeichen 
der politischen Zeit stehen bei Rilke auf Wachsamkeit. Politische Zeit ist 
funktionalisierte Zeit; sie kann aber auch, wie Rilke genau erkennt, 
Gegenstand der Manipulation werden, dann nämlich, wenn »ein Narr 
oder Betrüger« die Zeiger verschiebt (Z. 2). 

Die Menschen haben das Bedürfnis, sich zu orientieren; sie scheinen 
nicht zu wissen, was die Stunde geschlagen hat. Ihre Gesichter sind nicht 
gezeichnet von dem, was geschieht (Z. 9/10), und von den »ungeheuren 
Begebenheiten«. Den Eingeweihteren (»uns«) ist jedoch bewußt, daß 
»ein einzelner fester Schlag« eine Verpflichtung bedeutet, nämlich an 
der Erfüllung der politischen Zeit zu arbeiten. Der Krieg jedoch drohte 
alle Maßstäbe für das Handeln zu verzerren. »Überlebensgroß« (Z. 12), 
also unnatürlich und damit lebensbedrohend stellte er sich dar. Es ist 
diese unerhörte Maßlosigkeit, die ihrerseits eine radikale Korrektur der 

230 Rüdiger Görner 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Perspektive bewirkt: der »mittelgroße Baum«, das Normale, Gemäßigte 
wirkt nun »wieder höher als Heldentum« (Z. 14). 

Zweimal behauptet Rilke in seinem »Entwurf«, daß jene »fünf Jahre«, 
also die Zeit des Weltkrieges »und« das blutige Revolutionsjahr, »einge­
schoben« gewesen seien in das Kontinuum des Daseins und der Weltzeit 
(Z. 12/15), also in jedem Sinne als etwas Unnatürliches betrachtet 
werden müssen. Den Grund für diese Unnatürlichkeit benennt Rilke 
nun im zweiten Teil seines »Entwurfs«: Den Menschen wurde es 
verwehrt, ihrem Schmerz nachzugeben. 

Schon in den beiden letzten seiner» Fünf Gesänge« (1914) hatte Rilke 
den Schmerz poetisch thematisiert; man könnte auch sagen: Lyrisch 
theatralisiert. Im vierten Teil der »Gesänge« fordert er zum »Rühmen« 
eines Schmerzes »ohne Wehleid« auf, also zu einem heldenhaften 
Ertragen des Schmerzes. 30 Im Schlußgesang erweist sich der Schmerz 
sogar als Handelnder. Dieser personifizierte Schmerz »hat auch seine 
Jubel«, behauptet dieses Gedicht. 31 Daß der Schmerz ein Eigenleben 
führen kann, hatte zu dieser Zeit bereits Valerys »Monsieur Teste« 
erkannt, wenngleich dieser dem Schmerz keineswegs einen heroischen 
Aspekt zubilligen konnte. Freud konstatierte 1904 in seiner »Psycho­
pathologie des Alltagslebens« eine Koppelung des »Fluchtreflexes bei 
Schmerzreizen«, also gleichfalls kein heldenmütiges Bestehen schmerz­
hafter Zustände. 32 Und Hofmannsthai pointierte gar das Schmerzen­
spathos im langen Schlußdialog seiner Ariadne mit Bacchus, gipfelnd in 
deren Feststellung: »Er hat vergessen, was ihn schmerzen sollte«. 33 

Rilke knüpft zwar in seinem »Entwurf einer politischen Rede« an den 
Schmerzensbegriff seiner »Fünf Gesänge« an; am Schmerz ohne Weh­
leid hält er durchaus fest, wie auch an der Idee eines handelnden 
Schmerzes. Er nimmt ihm aber die heroische Pose. Nun meint er, daß 
das Handeln des Schmerzes aus politischen Gründen während des 
Krieges unterbunden wurde. Das ungeheure Ausmaß des Kriegselends 
erlaubt es nicht, den Schmerz als Einzelphänomen zu qualifizieren. 

30 RSW II, S. 90. 
31 Ebd. S. 91. 
32 Sigmund Freud, Zur Psychopathologie des Alltagslebens. Mit einem Vorwort von 

Alexander Mitscherlich. Frankfurt a. M. (1954) 1989, S. 119 f. 
33 Hugo von Hofmannsthai, Ariadne aufNaxos. In: SW XXIV Operndichtungen 2, S. 47 

V.I 7. Bacchus verwandelt Ariadnes Schmerzen erst in Lust, dann in seinen eigenen Besitz 
(»Durch deine Schmerzen bin ich reich«.). 

Rilkes »Entwurf einer politischen Rede« 231 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Entsprechend bildet Rilke der Ökonomie entlehnte quantifizierende 
Metaphern und spricht von »Schmerzsummen, von nie dagewesener 
Höhe, die fällig waren«, aber unterschlagen worden seien (Z. 26/27). 
Übersteigerter Patriotismus habe den Schmerz »bis auf ein Mindestes 
abgestellt« (Z. 33/34). 

Dieser Befund bringt Rilke zu einer ungewöhnlichen Schlußfolge­
rung: Wahrer Friede bedeutet, dem einzelnen seinen Schmerz wiederzu­
geben, »den übergangenen Schmerz nachzuholen, nachzulernen, nach­
zuweinen« (Z. 40/41). In knappsten Worten skizziert er damit, was seit 
1967 zum geflügelten Wort geworden ist, des Deutschen »Unfähigkeit 
zu trauern«. Auch Alexander und Margarete Mitscherlich riefen in ihrer 
epochalen Studie dazu auf, die Trauer nachzulernen, den Schmerz zu 
achten, an statt ihn zu verdrängen. 34 

»Stunde für Stunde, Ursache für Ursache« soll nach Rilke diese 
Arbeit am Schmerz geleistet werden (Z. 41). Aus Wachsamkeit soll 
Sensibilisierung werden, aus der politischen Zeit die natürliche, mensch­
liche. Das Kausalitätsprinzip sieht sich eigens aufgerufen (»Ursache für 
Ursache«), womit offenbar sichergestellt werden soll, daß der nachzuho­
lende Schmerz kein unverbindlicher Weltschmerz werden darf, sondern 
im persönlichen Leid gründet. Mit dieser Anrufung der Stunde und der 
Ursache geht es Rilke offenbar auch um die Benennung einer geistigen 
Maßeinheit, die mit der »unerschöpflichen Schwärze des vollkommenen 
Schmerzes« kontrastiert. Dieses Maß ist unabdingbar, um den Wert 
eines »mittelgroßen Baumes« im Gegensatz zu hybrischem Heldentum 
einschätzen zu können. 

In der Mitte des »Entwurfs« läßt Rilke sein von nun an beharrlich 
idealisiertes Bild der Schweiz aufleuchten. Indem er sich als ein »hülfrei­
ches und humanes Wesen« beschreibt, orientiert er sich an einem, der 
ihm Voraussetzung ist für die Bildung einer Gemeinschaft, die den 
Schmerz zuläßt. Der »Teilnahme und Beistand« zeigende, des Mitlei­
dens fähige Staat wirkt dem »Haßzuwachs« entgegen (Z. 23/24). Der 
human handelnde Staat, so die Implikation dieses »Entwurfs« bedarf 
der »Umdeutung des Tatsächlichen in seine patriotischen Potenzen« 
nicht; denn seine politische Praxis besteht aus mitmenschlichem Wirken, 

34 V gl. dazu die wichtige Neubetrachtung von Tilmann Moser, Die beschimpfte Verdrän­
gung. Über die verfehlte Wirkung von Mitscherlichs »Die Unfähigkeit zu trauern«. In: 
Frankfurter Allgemeine Zeitung (Bilder und Zeiten) vom 6.Juni 1992 (Nr. 131). 

232 Rüdiger Görner 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wodurch zusätzliche Emotionen wie der Patriotismus überflüssig wer­
den. Nicht der rein ästhetische Staat war demnach Rilkes Ideal, sondern 
das empathische Gemeinwesen. 

111 

In seinen Briefen aus jener Zeit bekräftige Rilke, daß ihm das 
»Nationale unendlich fern« liege;35 doch in seinen letzten Lebensjahren 
deutete er die bejahte Heimatlosigkeit als etwas spezifisch Österreichi­
sches, wobei er gleichzeitig die »Ent-Nationalisierung der Polen« bekla­
gen konnte. Doch dies ist nur vordergründig ein Widerspruch. Diese 
beklagte »Ent-Nationalisierung« Polens konnte für ihn deswegen kein 
Ideal sein, weil sie von den europäischen Großmächten systematisch 
betrieben worden war und auf keiner selbstbestimmten Entscheidung 
der Polen basierte. 

Seine späteren Briefe politischen Inhalts zeigen, daß er sich mehr mit 
den Voraussetzungen für einen empathischen Staat zu beschäftigen 
begann; und sie waren, daran ließ er keinen Zweifel, ästhetischer Natur. 
Das zeigt sich insbesonders in seinem Brief an N anny Wunderly-Volkart 
vom Dezember 1921, in dem er erklärte, daß er eine ästhetisch 
bestimmte Politiktradition für humaner und damit zur Empathie fahiger 
halte als ein rein pragmatisch bestimmtes Politikverständnis. 36 So spricht 
er sich für den »musikalisch bewegten« preußischen Prinzen Louis­
Ferdinand aus, den er sogar »hinreißend« nennt;37 dieser stehe wie der 
Bruder Friedrichs des Großen, Prinz Heinrich, für ästhetische Politik. 38 
Ausführlich bekennt er sich zu dieser Art Politik oder besser: Staatlich­
keit in seinem Brief an Gräfin Sizzo vom Juli 1922. Inmitten der 
Schweizer Republik denkt Rilke über den Symbolgehalt der ungari­
schen Stephanskrone nach - als dem Symbol einer »Idee«, die aus der 
»Mitte« der ungarischen »Art« entstanden sei. Ungarns Glaube, 

an seine Krone, dieser stille, unbeirrliche Drang durch die Jahrhunderte hin, 
in einem Ding das Unbegreiflichste der Macht sich rein zu erhalten, kann 
nichts anderes sein, als eine große verschwiegene Idee; die Stephans-Krone 
wäre gewissermaßen der Akkumulator dieser ins Unantastbare und Gemein-

35 RMR, Bzp, S. 349 (Brief vom 4.Y1.l92 1). 
36 Ebd. , S. 360 ff. 
37 Ebd. , S. 360. 
38 Ebd. 

Rilkes »Entwurf einer politischen Rede« 233 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


same hineingesparten Kraft: sie denkt, es denkt in ihr wie in einem goldenen 
Haupte .... 

Als ideales Amt stellt er sich nun die Aufgabe eines »Erb-Kron-Hüters« 
vor. Der Revolutionär Rilke, so scheint es auf den ersten Blick zumin­
dest, hat sich mit diesem Brief endgültig verabschiedet. Mehr noch: 
Beinhaltet dieser Brief nicht eine völlige Umdeutung seines »Entwurfs 
einer politischen Rede«? Richtet sich doch die einst geforderte humane 
Empathie nunmehr ausschließlich auf ein Ding, auf die Krone, und auf 
das, was sie symbolisiert. Aus der »stationären, relativen, komparativen 
Zeit« der politischen Uhr ist ein zeitübergreifendes Symbol geworden. 
Beim Anblick der Krone sieht sich die konkrete politische Zeit gleichsam 
gestundet. 

Was Rilke über die symbolische Kraft der Krone sagt, ist jedoch 
genau das, was er in seinem Brief vom Dezember 1918 die »tiefste 
Tradition« genannt hat: Das Sinnbild einer Kontinuität, das - parado­
xerweise - der Wirren der Revolution bedurfte, um freigelegt zu werden. 
Ob »Wächter-Uhr« oder »Stephans-Krone«, Rilke knüpfte mit dieser 
poetisch-politischen Symbolik wieder an sein Ding-Verständnis an, das 
er in den »Neuen Gedichten« nahezu zwei Jahrzehnte zuvor lyrisch 
entwickelt hatte. Die »politische Uhr« wie auch die ungarische Krone 
stellen zwei Dinge dar, mit deren Hilfe sich Rilke das Politische ästhe­
tisch veranschaulichen konnte. Daß er mit dieser Vorstellung sogleich 
auch eine in seinen Augen konkrete Aufgabe zu verbinden wußte, die 
des »Erb-Kron-Hüters« oder des »Wächters«, der sich nach dem 
Schlagen der politischen Uhr richtet, zeigt, welchen wichtigen Stellen­
wert er dieser Kunst-Politik eingeräumt haben mußte. Daß er immerhin 
1919 seine Überlegungen in die für ihn sonst ungewöhnliche Form einer 
Rede kleidete, beweist überdies, daß ihm an der Rezeption seiner 
ästhetischen Politik gelegen war. Hier kam es ihm entschieden auf 
kunstvolle Vermittlung an. 

Mit seinen beiden - essayistischen wie brieflichen - Äußerungen zu 
Fragen der politischen Symbolik zielte Rilke offenbar auf ein komple­
mentäres Verhältnis zwischen einer in sich differenzierten Zeitlichkeit 
und dem Gehalt eines Traditionen beglaubigenden und sichernden 
Dings, das sich, wie Rilke betonte, weiterzudenken vermag. 

234 Rüdiger Gömer 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Funktion der politischen Uhr benannte Rilke genau: Sie solle die 
»Wachsamkeit« der Menschen fördern. Die »Krone« dagegen bestimmt 
ihre Funktion immer wieder neu, indem sie »denkt« ohne dabei ihren 
Tradition überliefernden Charakter aufzugeben. Das reflektierende 
Ding scheint nicht wie die »politische Uhr« in die Hand von Narren 
oder Betrügern fallen zu können, zumindest nicht für lange; handelt es 
sich doch bei diesem denkenden »goldenen Haupte« um ein emanzi­
piertes Ding, um ein reflektierend zum Subjekt gewordenes Symbol. 

Doch dieser Brief an die Gräfin Sizzo, in der Rilke die Emanzipation 
des politischen Symbols »Krone« beschreibt, taucht auch ein anderes 
Symbol auf, dessen schaurige Selbsttätigkeit ihm zu erleben erspart 
blieb. Rilke berichtet in besagtem Brief nämlich, daß er in seinem 
Chateau de Muzot ein uraltes Hakenkreuz über dem Eingang einer 
alten katholischen Schloß-Kapelle gefunden habe. Dieses Zeichen hielt 
er für eine Botschaft der Tempelritter; es wurde zum Kainsmal einer 
Zeit, in der Kronen eingeschmolzen und die politischen Wächter-Uhren 
zerschlagen wurden. 

Rilkes »Entwurf einer politischen Rede« 235 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dietmar Schmidtj Claudia Öhlschläger 

»Weibsfauna« 

Zur Koinzidenz von Tiergeschichte und Pornographie 
am Beispiel von »Bambi« und »Josefine Mutzenbacher« 

Hast ein Reh du lieb vor an dem, 
Laß es nicht alleine grasen 

Eichendorff l 

Felix Salten (eigentlich Siegmund Salzmann, 1869-1945) ist bekanntlich 
der Autor von »Bambi«2 gewesen, jener rührenden >Lebensgeschichte 
aus dem Walde<, die durch die gleichnamige Disney-Verfilmung weltbe­
rühmt geworden ist. Felix SaIten wird aber auch eine andere, berüch­
tigte >Lebensgeschichte< zugeschrieben: die der >wienerischen Dirne< 
>Josefine Mutzenbacher«.3 Mit seinem Namen verbinden sich zwei 
offenbar höchst disparate literarische Gattungen: >Tiergeschichte< und 
>Pornographie<. 

Die Disparität dieser Gattungen bedarf anscheinend keines N achwei­
ses. Gewöhnlich wird nicht einmal die eine auf die andere als ihren 
Gegensatz bezogen. Auch »Bambi« und >Josefine Mutzenbacher« ha­
ben dazu bisher selten herausgefordert. »Bambi« bietet das Panorama 
einer luftigen Wald-und-Wiesen-Idylle, die sich immer dann als trüge­
risch erweist, wenn der Mensch auf den Plan tritt; im Modus der 
Kontemplation beschreibt das Buch ein schicksalhaftes, mal rührendes, mal 
trauriges Ineinander von Unglück und Glück. Die »Mutzenbacher« 

I Joseph von Eichendodf, Gedichte. Stuttgart 1957, S. 5. - Wir danken Wilfried Korngie­
bel für entlegene Texthinweise und Annette Keck für ihre inspirierenden Überlegungen zum 
Zusammenhang von Weiblichkeit und Tod. 

2 Felix Saiten, Bambi. Eine Lebensgeschichte aus dem Walde. Berlin, Wien, Leipzig 1934 
[zuerst 1923]. Diese Ausgabe wird im folgenden als >B< zitiert. 

3 Die Vermutung, daß Saiten die »Mutzenbacher« verfaßt hat, ist trotz ihrer Plausibilität 
bis heute unbewiesen. Vgl. dazu Michael Farin, Die letzten lllusionen.Josefine Mutzenbacher 
vor Gericht. In: Josefine Mutzenbacher oder Die Geschichte einer Wienerischen Dirne von 
ihr selbst erzählt. Ungekürzter Nachdruck der Erstausgabe aus dem Jahre 1906. Hg. von 
Michael Farin. München 1990, S. 511-528. (Wir zitieren diese Mutzenbacher-Ausgabe im 
folgenden als >M<.) Für unseren Kontext reicht es, daß mit dem Verdacht eines gemeinsamen 
Verfassers überhaupt ein Zusammenhang zwischen »Bambi« und »Mutzenbacher« hergestellt 
worden ist. 

»Weibsfauna« 2 3 7 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dagegen ist bestimmt durch ruhelose Ekstase; in stickigen Innenräumen -
auf Dachböden, in Beichtstühlen, in Wohn- und Schlafzimmern, Kü­
chen, Kellern und Absteigen - werden sämtliche überkommenen Kate­
gorien des Sündhaften einem augenblicklichen Lusterleben zugeführt, 
dem alle Katastrophen, aber auch alle selige Behaglichkeit fremd sind. 
Die einzige Gemeinsamkeit zwischen »Bambi« und »Mutzenbacher« 
scheint ihre jeweils bestechend konsequent durchgeführte Trivialität zu 
sem. 

Doch läßt diese kontrastierende Gegenüberstellung der beiden Texte 
bereits ahnen, wie sehr sie aufeinander verweisen. Schon die auf den 
ersten Blick komplementären literarischen Räume - das enge Interieur 
auf der einen, die undeutlich begrenzte äußere Landschaft auf der 
anderen Seite - scheinen sich fast gegenseitig zu bedingen. Aber der 
Zusammenhang der Genres Pornographie und Tiergeschichte ist ver­
wickelter. 

Es gibt eine Geschichte von Balzac4, die diesen Zusammenhang in 
einzigartiger Weise thematisiert. Sie trägt den Titel »Leidenschaft in der 
Wüste« und erzählt von einem Soldaten, der in Ägypten von den 
Berbern in die Wüste verschleppt wird. Zwar kann er sich aus seiner 
Gefangenschaft befreien - aber nur um den Preis, daß er in der Weite 
der unfruchtbaren Wildnis allein ist. Als er des Nachts in der Felsen­
höhle, wo er Unterschlupf gefunden hat, erwacht, sieht er sich in 
nächster Nähe zu einem gewaltigen Tier. In der Dunkelheit erkennt er 
erst allmählich seinen Todfeind: Es ist ein Pantherweibchen. In dieser 
Situation absoluter Wehrlosigkeit und Lebensgefahr sieht er nur einen 
einzigen Ausweg: Er macht das Tier zu seiner Geliebten. Er streichelt 
das Pantherweibchen und liebkost es. Kurz gesagt: Indem es ihm 
gelingt, das Wüstentier zu einer Pariser Kurtisane zu machen, kann der 
Soldat sein Leben retten. - Balzacs Erzählung kokettiert mit ihrer durch 
Andeutung von Sodomie signifikanten Nähe zur Pornographie; sie ist 
aber auch Tiergeschichte in einem uns interessierenden Sinne, insofern 
sie humane Liebesbedürfnisse im Tierreich entdeckt. Pornographie also 
als Wegweiser aus der lebensgefährlichen Wildnis; die Tiergeschichte als 
eine, die alle Gefährlichkeit der Wildnis bannt; eine Wildnis selbst 

4 Honore de Balzac, Leidenschaft in der Wüste. In: Ders., Liebesgeschichten. Zürich 1982, 
S. 109-148. 

238 Dietmar Schmidtj Claudia Öhlschläger 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schließlich, die aus lebensfeindlicher, weil vereinzelnder Zivilisation 
resultiert: Damit ist, wenn auch äußerst metaphorisch, vieles von dem 
angesprochen, was als Zusammenhang von Pornographie und Tierge­
schichte im folgenden genauer zu entwickeln sein wird. Konstitutiv für 
all das aber ist offensichtlich die spezifische Position des >Weiblichen<. 

Der Titel unserer Ausführungen - »Weibsfauna« - zitiert eine Formu­
lierung, die Walter Benjamin im Rahmen seiner Überlegungen zum 
bildlichen Zusammenhang von städtischer Topographie und urge­
schichtlicher Landschaft geprägt hat5 - ein Zusammenhang, für den 
auch bei Benjamin Bilder des Weiblichen konstitutiv sind. Wenn wir im 
folgenden immer wieder aufliterarische Gattungen - >die< Pornographie 
und >die< Tiergeschichte - rekurrieren, so soll nicht zuletzt diese 
Anspielung auf Benjamins Projekt einer Urgeschichte der Modeme darauf 
hinweisen, daß es uns doch stets um eine konkrete historische Konstella­
tion geht. »Bambi« hat nichts oder wenig mit mittelalterlichen Bestiarien 
zu tun; ebenso maßgeblich ist, daß >8"osefine Mutzenbacher« erst 1906 
das Licht der Öffentlichkeit erblickt. Insofern es uns nicht um die - wohl 
notwendig imaginäre - Einheit der Gattungen >Pornographie<6 und 
> Tiergeschichte< als ganze geht, sprechen wir bewußt von der Koinzidenz 
beider in Schriften, die einem selben Verfasser zugeschrieben werden. 
Wo treffen Pornographie und Tiergeschichte plötzlich aufeinander, weil 
sie sich auf gleiche Redeweisen stützen? Welche neuen Effekte ergeben 
sich daraus? 

5 Walter Benjamin, Das Passagen-Werk. Erster Band. Frankfurt a. M. 1983, S. 617. 
6 Die Versuche, den Begriff der >Pornographie< zu definieren, sind bekanntlich zahlreich. 

Aus der Fülle neuerer Arbeiten sei genannt: Susanne KappeIer, Pornographie. Die Macht der 
Darstellung. München 1988. KappeIer stellt den Aspekt geschlechtsspezifischer Machtverhält­
nisse in den Mittelpunkt ihrer Analyse, rückt dabei jedoch - anders als die meisten Arbeiten 
mit vergleichbarer kritischer Intention - das Problem der pornographischen, Geschlechterdif­
ferenz tilgenden Repräsentation ins Blickfeld. Darüber hinaus weist sie auf Parallelen zwischen 
der pornographischen Darstellung von Frauen und der Darstellung von Tieren hin, ohne 
jedoch dieser Verbindung gründlicher nachzugehen. Im Unterschied zu Kappeier wollen wir 
im folgenden die der pornographischen Repräsentation inhärenten Widersprüche stärker 
akzentuieren. Vgl. auch die entsprechende Kritik an KappeIer bei Elisabeth Bronfen, 
Disavowal and Insight. In: Art History. Vol. 11 (1988), S. 123-127. 

»Weibsfauna« 239 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I . Natursprache und Körpertechnik: 

Zur Poetologie von >Tiergeschichte< und >Pornographie< 

Tiergeschichte und Pornographie verhandeln, wenn auch in unter­
schiedlicher Weise, das Problem der Erzählbarkeit von Leben, wie es vor 
allem im Bildungsroman zur Diskussion gestellt wird. Die Tierge­
schichte tut dies, indem sie Tiere als >die Natur< zum Sprechen bringt, 
die Pornographie, indem sie den Menschen als animalische Triebnatur 
agieren läßt. Beide Genres betreiben auf diese Weise die Überwindung 
eines zivilisatorisch-kulturellen Zustandes, dessen Defizienz als Verlust 
des ursprünglichen Naturzustandes begriffen wird. Diesen wieder zu 
erlangen, ja ihn zu übertreffen, bedarf es offenbar einer Sprache, die 
jenseits dessen angesiedelt ist, was man kulturelles Zeichensystem nen­
nen könnte. Beide Textsorten suchen eine Stimme der Natur zu 
konstituieren, umjedes in ihr lebende Wesen als Naturwesen und jede in 
ihr stattfindende Handlung als naturhaft auszuweisen. So sprechen in 
der Tiergeschichte die Tiere als Träger eines unleugbaren Instinkts die 
Sprache der Natur; und in der »Mutzenbacher« sprechen menschliche 
Leiber die unartikulierte Sprache der Wollust und des Fleisches, sie 
werden zum »Zwitschern« gebracht7. Beide Textgattungen machen 
glauben, daß es eine authentische Natursprache gebe, wo sie diese 
mittels diskursiver Verfahren erst produzieren. Tiere, die sprechen, sind 
zivilisierte Naturwesen, und >pornographierte< Körper vermögen - dies 
wird später zu zeigen sein - keine authentische Sprache der Liebe zu 
sprechen. Insofern ignorieren »Bambi« als Tiergeschichte und die 
»Mutzenbacher« als pornographischer Text trotz ihrer Anbindung an 
den Bildungsroman gleichermaßen das, womit sich dieser konfliktreich 
auseinandersetzt. Versucht der Bildungsroman die Identität eines Sub­
jekts durch die Vermittlung von individueller Bedürfnisstruktur und 
sozialer Norm zu stiften, so wollen jene diesem Konflikt entkommen, 
indem sie eine unproblematische Naturidylle postulieren. Tierge­
schichte und Pornographie treten unter anderen Vorzeichen die Nach­
folge des Bildungsromans an, indem sie das, was sich nicht mehr als 
gelungener Lebensvollzug erzählen läßt, in eine eigene Form von 

7 Diesen Ausdruck, der auf seine Weise pornographische Ekstase mit Tiergeschichten 
verbindet, übernehmen wir von Manfred Schneider, Liebe und Betrug. Die Sprachen des 
Verlangens. München 1992, S. 93ff. 

240 Dietmar Schmidtj Claudia Öhlschläger 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Trivialität übersetzen. Somit konstituieren sich beide Genres über ein 
harmonisierendes Erzählmodell, das zum Ausdruck einer Erzählkrise 
wird. Dies soll im folgenden erläutert werden. 

Sowohl Saltens »Bambi« als auch die >Josefine Mutzenbacher« 
versuchen, die Geschichte eines Individuums als Totalität zu erzählen -
jedoch auf unterschiedliche Weise. Während Salten die Lebensge­
schichte Bambis in Zyklen faßt, sind die Abenteuer der wienerischen 
Dirne Josefine Mutzenbacher seriell strukturiert. 

In »Bambi« vollzieht sich die Entwicklung des Jungrehs innerhalb 
von Natur- bzw. Jahreszyklen (Frühjahr - Sommer- Herbst - Winter), 
Lebenszyklen (Geburt - Tod) und sozialen Zyklen (Friede - Kampf). Im 
Grunde genommen wird eine einzige Geschichte erzählt, in der die 
Beteiligten nur ihre Positionen wechseln. Die Struktur der Lebensge­
schichte wiederholt sich geradezu zwanghaft. Besonders deutlich wird 
dieses tendenziell endlose zyklische Verfahren, wenn man bedenkt, daß 
Salten eine Fortsetzungsgeschichte mit dem Titel »Bambis Kinder. Eine 
Familie im Walde« verfaßt hat. Diese schließt ihrerseits so, daß eine 
Lebensgeschichte wie die Bambis erneut ihren Anfang nehmen könnte: 

Etliche Wochen später war Faline wieder mit einem kleinen Söhnchen auf 
der Wiese zu sehen. Neugeboren. [ ... ] Bambi schaute, wie einst, vom Laub 
verborgen, den Sprößling an. Wieder ein Sohn! Faline [ ... ] hatte sich gefügt, 
die Reihe setzte sich fort. Das Leben ging weiter.8 

Die Lebensgeschichte der >Josefine Mutzenbacher« lebt dagegen von 
einer Serie sexueller Augenblicke, die in ihrer raschen Aufeinanderfolge 
die Permanenz erfüllten sexuellen Begehrens garantieren sollen. Hier 
herrscht Ewigkeit in jedem Augenblick insofern, als jede sexuelle Begeg­
nung zur subjektiven Erfahrung von Ganzheit wird. Da sich die Reihe 
geglückter Orgasmen als künstlich arrangierte Genealogie einer schein­
bar natürlichen Verkettung phallischen Begehrens beschreiben läßt, 
stützt der »Mutzenbacher«-Roman transzendente Totalitätsstrukturen 
in gleichem Maße wie die Tiergeschichte. 

In der »Mutzenbacher« wird aber die Künstlichkeit des scheinbar 
Natürlichen selbst zum Thema gemacht. Nicht nur gehen Kopulations­
akte gleichsam >maschinell< vonstatten; die technische Apparatur rückt 

8 Felix Saiten, Bambis Kinder. Eine Familie im Walde. In: Ders. , Bambi und seine Freunde. 
Die vier schönsten Tiergeschichten. Rüschlikon-Zürich 1988, S. 275. 

»Weibsfauna« 241 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch selbst in Gestalt einer Kamera an jene Schaltstelle, an der sich die 
menschliche Kreatur in ihr künstliches Abbild verwandelt: 

Der Herr Capuzzi, so hieß der Photograph, [ ... ] richtete seine photographi­
schen Apparate, fuhr mit dem Kopf unter das schwarze Tuch, und ich sah 
ihm gespannt zu. [ ... ] »So ... «, rief er hervor, »nicht bewegen. Melanie 
schau den Albert an ... , du Pepi auch ... , und du Albert schau in die 
Höh' ... , verdreh die Augen ... « Wir befolgten seinen Befehl. [ ... ] »Eins ... , 
zwei ... , drei ... , vier ... , fünf ... , sechs ... «, zählte Capuzzi. »Fertig.« Wir 
sprangen auf. »Eine neue Stellung«, befahl er. (M 270ff.) 

Der technische Apparat verwandelt nackte Leiber in Kunstobjekte und 
richtet sich damit gegen die in der »Mutzenbacher« postulierte Kreatür­
lichkeit des sexuellen Körpers. Deshalb wird die Technik in der »Mut­
zenbacher« in dem Maße verdrängt, wie sich die totgestellten Leiber 
immer wieder in Leben zurückzuverwandeln suchen. Dem sexuellen 
Bewegungsdrang seiner Modelle versucht der- Photograph Capuzzi 
Einhalt zu gebieten, indem er sie auffordert, den Kopulationsakt nur zu 
»markieren«, ihn also im Zustand körperlicher Erstarrung zu simulieren 
(M 274). Indem sich jedoch das Begehren der Körper durch den 
photographischen Apparat nicht zum Stillstand bringen läßt, werden 
diese kreatürlich. Die Kamera markiert im wahrsten Sinne des Wortes 
die Stelle, an der die Körper zu sprechen beginnen, nämlich da, wo sie 
ihrer technischen Reproduzierbarkeit anheimzufallen drohen. 

Der photographische Apparat steht in zweifacher Hinsicht für das 
poetologische Prinzip der Pornographie. Zum einen führt diese dem 
Leser wie eine Filmkamera erotische Details >hautnah< zu und konstitu­
iert somit die Illusion ihrer Greifbarkeit. In dem Maße, wie Herr 
Capuzzi in seinem Studio Körper und Stellungen arrangiert, um sie 
abzulichten, arrangiert der Verfasser des pornographischen Textes eine 
Serie scheinbar gegenwärtiger Augenblicke sexueller Lust, die durch 
ihre Verschriftlichung - ähnlich der Ablichtung durch die Kamera -
fixiert werden. Zum zweiten symbolisiert die Kamera das Auge des 
Erzählers, das sich unbeirrt auf die von ihm imaginierten Leiber richtet, 
deren sexuelle Wirkungskraft sich im voyeuristischen Rezeptionsakt des 
Lesers entladen kann. 

Will der Text die das pulsierende Leben abtötende Technik verdrän­
gen, indem er auf subtile Weise die widerständigen Leiber in eigener 
Sache die Maschine subvertieren läßt, so holt die Technik ihn doch 

242 Dietmar Schmidtj Claudia Öhlschläger 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


symbolisch wieder ein: In ihrer Verrichtung vielfältiger Liebestechniken 
werden die Körper selbst zu Apparaten. Nicht zufällig wird das männli­
che Genital an zitierter Stelle als >Bajonett< bezeichnet (M 271). 

Auch in Saltens »Bambi« gibt es einen Ort, an dem die Technik in die 
Naturidylle einzubrechen droht: »Hell tönte es wieder, fein wie leises 
Vogelzwitschern, sehnsüchtig und zärtlich: >Komm ... komm ... «< 
(B 163). Die Stimme Falines, die des Begehrens und also der Natur, 
erweist sich als Simulakrum, weil der Rehblatter9 des Jägers sie täu­
schend nachzuahmen vermag. Schießgewehr und Lockinstrument er­
scheinen als Symbole des Todes und der Technik. In der künstlich 
produzierten Fiepsstimme des Weibchens weist sich die Fiktion des 
Naturhaften als solche aus. Sie ist es, die authentische Erfahrungen des 
Individuums widerruft, weil Wahrheit und Täuschung eine ununter­
scheidbare Verbindung eingehen: >>>Ich bitte dich, Geliebte<, sagte er, 
> [ ... ] rufe mich nie wieder [ ... ] ... denn ich kann deiner Stimme nicht 
widerstehen.<<< (B 170) 

Der Jäger ist demnach derjenige, der die Kommunikationsstrukturen 
der Tierwelt auf empfindliche Weise stört, indem er sich die Sprache der 
Natur zu eigen macht. Der Lockruf, den er ausstößt, ist weiblich 
konnotiert und wird als solcher zum Inbegriff von Lebensgefahr. 

Wird in der »Mutzenbacher« der Einbruch der Technik überwunden, 
indem diese stimulativ in die Produktion serieller Liebestechniken 
eingebunden wird, so erfährt sie in »Bambi« ihre Überwindung durch 
das Zurückweichen vor der bedrohlichen Zivilisation in heimisches 
Dickicht. Bambis Rückzug in väterliche Waldgefilde muß als Neulegiti­
mierung des idyllischen Schauplatzes verstanden werden, der die Ge­
fahr, die vom Waldrand - der Lichtung - ausgeht, bannt. 

2. Sexualwissenschaft als >Interdiskurs< 

Ein Zusammenhang von Pornographie und Tiergeschichte braucht 
nicht erst konstruiert zu werden, weil es Texte, aber auch institutionelle 
Praktiken gibt, die sich unmittelbar über diesen Zusammenhang definie­
ren. Bei den Texten - um mit ihnen zu beginnen - handelt es sich um 

9 Die Bezeichnung entnehmen wir einer Gebrauchsanweisung für >Hubertus-Wildlock­
instrumente<. 

»Weibsfauna« 243 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sexualwissenschaftliche Darstellungen, die gerade um und nach 1900 
inflationäre Verbreitung finden. 

Diesen Texten fehlt grundsätzlich, wenn sie Verbindungen zwischen 
dem Sexuellen und dem Tierischen herstellen, jener despektierliche 
Ton, wie . er traditionell aus moraltheoretischen Diskursen vertraut ist. 
Vielmehr prägt sie, im Gegenteil, Euphorie. Das illustriert folgender 
Passus aus August Forels 1904 erstmalig, 1916 bereits in zwölfter Auflage 
erschienener >Studie für Gebildete<, »Die sexuelle Frage«: 

Werfen wir einen kurzen Blick auf die uns umgebende Natur, so sehen wir 
überall die gleiche Sehnsucht, den gleichen Zug der Geschlechter zu 
einander. Bei den zwitschernden Vögeln, bei den brünstigen Säugetieren, bei 
den summenden Insekten, überall stellt das Männchen mit der grössten 
Konsequenz und unter Missachtung seines Lebens dem Weibchen nach 
[ ... ]. Nicht viel geringer ist oft das Sehnen des Weibchens. Doch kokettiert 
dasselbe in der Regel, widersteht zum Schein, flieht und heuchelt Abnei­
gung. [ ... ] Der Schluss ist immer die gleiche innige und wonnige Vereini­
gung der Körper und der Seelen [ ... ] .10 

In der Euphorie der teilnehmenden Beobachtung verliert sich der 
Wissenschaftler oft ins Detail: »[WJ underbar ist die Hochzeit der 
Schmetterlinge der Sippe der Bombyciden.« 11 Im Stakkato dieser geniti­
vischen Reihung zeigt sich grammatisch an, was der sexualwissenschaft­
liche Diskurs betreibt: eine Genealogie des Sexuellen selbst, das doch 
eigentlich Bedingung jeder Genealogie im engeren Sinne, also jeder 
Ahnenforschung, ist. Damit kündigt sich ein Zirkel an, der noch näher 
zu bestimmen sein wird. 

Reflektiert sich die Sexualwissenschaft selbst als Diskurs, so betont sie 
die konstitutive Bedeutung, die die Beobachtung der Fauna, selbst der 
Flora für sie hat: »Worin besteht nun der gegenwärtige positive Literatur­
besitz der Sexualwissenschaft? [ ... ] Wir besitzen höchst beachtenswerte 
Beobachtungen und Schriften über das Liebesleben der Tiere und 
EJlanzen.«12 Dennoch erschöpft sich die Rede über das Tier im sexual-

10 August Forel, Die sexuelle Frage. Eine naturwissenschaftliche, psychologische, hygieni­
sche und soziologische Studie für Gebildete. München 12 1916, S. 77 f. 

11 Ebd., 78. 
12 Magnus Hirschfeld, Naturgesetze der Liebe. Eine gemeinverständliche Untersuchung 

über den Liebes-Eindruck, Liebes-Drang und Liebes-Ausdruck. Leipzig: Verlag »Wahrheit«, 
21913, S. Ilf. 

244 Dietmar Schmidt/ Claudia Öhlschläger 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wissenschaftlichen Diskurs stets in emer propädeutischen Funktion. 
Denn immer geht es um die menschliche Sexualität, die im genealogi­
schen Zugriff auf das Tierische bestimmbar werden soll. (Die Aussicht 
auf diese Bestimmbarkeit rechtfertigt die Euphorie des Wissenschaftlers.) 
Das Verfahren hat zunächst den Effekt - weitere Schlußfolgerungen 
werden bei der Lektüre von »Bambi« und >uosefine Mutzenbacher« zu 
ziehen sein - , daß alles Tierische nur in den Blick gerät, insofern es als 
human gelten kann. Die Anthropomorphismen in Forels oben zitierter 
Darstellung indizieren das in aller Deutlichkeit. Entsprechend erhebt 
Bölsche zur Maxime, »daß alle [ ... ] Naturauffassung für uns immer wie 
in unendlichen Radien von dem einen Denkmittelpunkte >Mensch< 
ausstrahlt, auch für die ganze erkennbare Welt«13. 

Wilhelm Bölsches umfangreiche Schrift über »Das Liebesleben in der 
Natur«, erstmals 1898-1903 in drei Bänden erschienen, macht wohl 
drastischer als jede andere ihrer Art den Zusammenhang nicht nur 
zwischen Sexualwissenschaft und Zoologie, sondern auch, in Verlänge­
rung beider, zwischen Pornographie und Tiergeschichte explizit. Zoolo­
gische Betrachtungen geraten bei Bölsche unverhohlen zu Tiergeschich­
ten - indem er, beispielsweise, die Fortpflanzung der Einzeller, also die 
Zellteilung, als Geschichte der »Rumpelstilze« verhandelt, die sich »mit 
einem herzhaften Ruck selber in zwei Stücke« reißen 14. Geht solche 
N arrativierung mit der direkten Anrede des Lesers in der zweiten Person 
einher l 5, so wird der Schritt vom sexualwissenschaftlichen in Richtung 
auf den pornographischen Diskurs mit der direkten Aufforderung des 
Lesers zur sexuellen Aktivität vollzogen. Tatsächlich verfährt Bölsches 
Erörterung gleich zu Beginn nach dem Modell einer Penetration, bei der 
er den Leser vorausschickt. Der Blick des Lesers soll »mit angespannte-

13 Wilhelm Bälsche, Das Liebesleben in der Natur. Eine Entwickelungsgeschichte der 
Liebe. Erster Teil. Stark vermehrte und umgearbeitete Ausgabe. Jena 1924, S. 70. 

14 Bälsche, Das Liebesleben (vgl. Anm. 13), 132. Dabei wird bereits ein charakteristischer 
Effekt der Tiergeschichte deutlich: Auch niederste tierische Formen (»Einzeller«) werden in 
den Umkreis des menschlichen hineingezogen (»Rumpelstilze«); selbst was noch nicht zur Fauna 
gehärt, ist schon nicht mehr tierisch. 

15 Bälsche selbst spricht im Vorwort von dem »allgemeine[n] Biedermeier-Stil der Erzäh­
lung mit seiner Du-Form [ ... ], dessen abtemperierte Behaglichkeit gerade bei diesem Stoff 
nicht eine Laune, sondern eine wohlüberlegte Kunstfarbe ist«. Bälsche, Das Liebesleben 
(vgl. Anm. 13), 11. 

»Weibsfauna« 245 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stem Sehen«16 in den weiblichen Körper em- und bis zu dem Ort 

vordringen, wo die weibliche Eizelle reift: 

Ein künstliches Licht von außerordentlicher Kraft soll uns eine Unterwelt 
erhellen, in der sonst tiefes Dunkel brütet. Und die Gegenstände, indem sie 
plötzlich im Glanze auftauchen, sollen zugleich ins Märchenhafte vergrößert 
erscheinen. Dein Blick verliert sich in einem ungeheuren Gewölbe. Durch 
den gähnenden Schacht des Hintergrundes wälzt sich ein Seltsames auf dich 
zu. Eine große schimmernde Kugel, ohne eigene Lichtwirkung, aber von 
unserm künstlichen Tage tief durchhellt 

- und so fort 17. Selten hat wohl ein populärwissenschaftlicher Diskurs 

umstandsloser den weiblichen Körper als Terrain seiner Explorationen 

benannt, den »Wißtrieb« (Freud) mit dem männlichen >Sexualtrieb< 

verschmolzen. Dem phallischen Forscherblick, sofern er nicht konkret 

den weiblichen Körper anvisiert, gerät die gesamte Fauna und Flora, als 

synchrone Darbietung der gesamten Naturgeschichte, zum penetrierba­
ren Frauenleib, zum »Schacht der Äonen«18, in den eindringen muß, 

wer die Genealogie des Menschen, die Evolution selbst, durchschauen 

will. 

An >Stellen< nahezu pornographischer Machart mangelt es dem 

>Böische< nicht. Als ein Beispiel, in dem sich Tiergeschichte und Porno­

graphie anschaulich verbinden, empfiehlt sich etwa folgende Schilde­

rung einer urgeschichtlichen Kreatur: 

Dann der größte von allen, das größte aller Landtiere überhaupt, das je die 
Erde gestampft hat: der Atlantosaurus, [ ... ] über achtzig Fuß lang, mit allein 
zwei Meter langen Oberschenkeln. Man muß sich den Raum vergegenwärti­
gen, den ein verliebtes Paar dieser Atlantosaurier zu seiner Liebe ver­
brauchte, angenommen selbst, daß das Männchen das Weibchen dabei auf 
den Rücken wälzte [ ... ]. Fast möchte man [ ... ] geneigt sein, diesem 
Atlantosaurus die Krone unter allen Geschöpfen zuzuerteilen hinsichtlich 
der Empfindungen, die er beim Geschlechtsakt verspürt haben muß. Dieser 
Atlasdrache [ ... ] besaß einen geradezu winzigen Schädelraum für das 
Gehirn, so klein, daß er nicht im entferntesten Verhältnis zu den Proportio­
nen des Gesamtkörpers auch nur nach sonstigem Reptilienmaß stand. Dafür 
aber erweiterte sich der Hohlraum der Rückenwirbel gerade in der Gegend, 
die über den Geschlechtsteilen lag, so bedeutend, daß das Rückenmark hier 
etwa dreimal so dick gewesen sein muß als das eigentliche Gehirn. Man hat 

16 Ebd. S. 46. 
17 Ebd. S. 45. 
18 Ebd. S. lO6. 

246 Dietmar Schmidt/ Claudia Öhlschläger 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geradezu von einem >Schwanzgehirn< dieser Tiere gesprochen, einem beson­
deren Gehirn über dem Becken, daß den hinteren Körperteil, vor allem den 
enorm schweren Schwanz, regieren half. Unwillkürlich bringt man dieses 
Schwanzgehirn aber auch mit dem Geschlechtsakt in Verbindung: man ahnt 
ungeheuerliche Nervenerregungen, die eine solche Anhäufung von Rük­
kenmarksubstanz gerade in der kritischen Gegend sehr wohl bedingen 
konnte. 19 

Ist Lesen, nach Schopenhauer20, ein Denken mit fremdem Gehirn, so 
hat man hier eine Urszene pornographischer Lektüre vor sich: Für einen 
Augenblick enthüllt sich jenes fremde Gehirn, mit dem man für die 
Dauer des Diskurses zu denken hätte, in seiner Eigenheit. Es ist ein mit 
dem Genital kurzgeschlossenes, >den Schwanz regierendes< Hirn, das in 
endloser Rückkopplung mit dem Sensorium des erogenen Organs die 
Lust ins Ewige perpetuiert. So artikuliert sich hier alles Begehren und 
alle unvermeidliche Enttäuschung der Pornographie zugleich: alles 
Begehren, weil dieses Schwanzgehirn das Maximum an Lust verspricht; 
alle Enttäuschung, weil es, einem ausgestorbenen Tier zugehörig, doch 
nie das eigene sein könnte. 

Aus dieser Aporie resultiert die Notwendigkeit, auf das Tierreich 
zurückzugreifen. Erst dort läßt sich jenes Fremde finden, das als Eigenes 

. vereinnahmt werden muß. Der Rekurs auf das Tierreich muß mithin als 
spezifisch pornographische Erfordernis gelten. Dennoch wird ihr zumeist 
erst außerhalb der Pornographie Rechnung getragen - in der Sexualwis­
senschaft. Denn deren Verlängerung ins Extrem ist zwar die Pornogra­
phie - aber doch nur, indem sie versucht, der Wahrheit des menschli­
chen Sexes, nach der die Sexualwissenschaft fahndet, im Affekt des 
Lesers unmittelbare Präsenz zu verschaffen. Insofern ist Pornographie 
bestrebt, den noch zu augenfallig brüchigen Zirkel der Sexualwissen­
schaft - den tierischen Sex als menschlichen, den menschlichen Sex 
über den tierischen zu definieren - hinter sich zu lassen. Das Versagen 
der Pornographie, so ließe sich umgekehrt sagen, bedingt den Regreß in 
die Wissenschaft. 

Die Affinität zur Pornographie jedenfalls ist von Zeitgenossen durch­
aus als Charakteristikum von Bölsches Schrift empfunden worden. In 

19 Ebd. S. 92 f. 
20 Arthur Schopenhauer, Sämtliche Werke Band V. Parerga und Paralipomena 11. Frank­

furt a. M. 1986, S. 580. 

»Weibsfauna« 247 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einem Stück Ödön von Horvaths etwa gibt die erfahrene Prostituierte 
dem >Fräulein<, das Prostituierte werden will, den folgenden Rat: »>Blät­
ter mal in dem Buch auf der Kommode. Man muß sich da auskennen, 
besonders im zweiten Teil. Es ist ein medizinisches Werk: >Das Liebesle­
ben in der Natur<. Mit Anhang.«<2! Erscheint hier Bölsches Opus als 
>positiver Literaturbesitz<, als Grundlagenwerk Praxis gewordener Por­
nographie - der Prostitution - , so entspricht das exakt der eben 
akzentuierten Position der Sexualwissenschaft: Sie ist das Vorspiel, der 
Rückhalt des Pornographischen. 22 

Diese Position ist auch in rhetorischer Hinsicht durchaus offen­
sichtlich. Ist ein wichtiges rhetorisches Element der Sexualwissenschaft 
die Narration - Genealogien muß man erzählen -, so läßt Pornographie 
in ihrem Bemühen um die unmittelbare Präsenz des veritablen Sexes, um 
den unendlich gedehnten Augenblick der Lust gerade das Erzählen 
hinter sich. 23 Sofern die Sexualwissenschaft von der Pornographie 
Abstand nimmt - sie behauptet dies öfter, als es der Fall ist - sucht sie bei 

21 Ödön von Horvath, Rund um den Kongreß. In: Zur schönen Aussicht. Gesammelte 
Werke 1. Frankfurt a. M. 1985, S. 218. 

22 Das Verhältnis der Pornographie zur Prostitution ermöglicht es, die Art ihres Versagens 
und damit den Einsatzpunkt des sexualwissenschaftlichen Diskurses genauer zu bestimmen. 
Die Etymologie gibt hier einen Hinweis: >Pornographie< heißt übersetzt >Schrift der Prostitu­
ierten<. Sie verspricht also einen authentischen Einblick in das prostitutive Gewerbe; die 
Pornographie autorisiert sich über den engen Bezug zu einer ihr vorausgehenden ursprüngli­
chen Praxis. Nun ist aber Prostitution ihrerseits bloßes Ausagieren kulturell und diskursiv 
formierter Begehren; sie ist bestenfalls Rezitat pornographischer Weltliteratur. Der Pornogra­
phie fehlt also gerade jene ursprüngliche Praxis, die sie autorisieren könnte: sie verweist nur auf 
sich selbst als eine Schrift und bleibt damit hinsichtlich des von ihr erhobenen Anspruchs auf 
Sinnfülle aporetisch. 

23 Nicht umsonst wird traditionell gerade ihre Inkohärenz als Geschichte oft zum 
eigentlichen Skandalon der Pornographie. Wenn sie als Geschichte auftritt, ist sie augenblick­
lich seriös und also nicht mehr pornographisch. In ihrem Kommentar zum § 184 StGB 
definieren Schönke und Schröder >Pornographie< unter Verweis auf deren typischen Mangel 
an >Geschichtlichkeitc »Als pornographisch ist eine Darstellung anzusehen, wenn sie unter 
Ausklammerung aller anderen menschlichen Bezüge sexuelle Vorgänge in grob aufdringlicher Weise in 
den Vordergrund rückt [ .. . ].« Adolf Schönke/Horst Schröder, Strafgesetzbuch. Kommentar. 
München 23 1988, S. 1264 (Hervorh. von uns, D.S./C.Ö.). Der Gesetzeskommentar wird 
hinsichtlich seiner ihm zugrundeliegenden >Geschmacksfrage< transparent, nimmt man fol­
gende Überlegung Sichtermanns hinzu: »Die mangelnde Möglichkeit, ihn mit einer Geschich­
te zu versehen, läßt den Orgasmus schal werden. [ .. . ] Der Orgasmus, der herausgelöst ist aus 
einer (seiner) Geschichte, der >gehabt< werden will wie eine Zuckerstange, der ist dann 
danach.« - Barbara Sichtermann, Der Mythos von der Herbeiführbarkeit. Zur feministischen 
Diskussion um den Orgasmus. In: Freibeuter 2, 1979, S. 99. 

248 Dietmar Schmidt/ Claudia Öhlschläger 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Tiergeschichte Zuflucht. Denn die Tiergeschichte eröffnet eInen 
Bereich, in dem kohärentes Erzählen noch am wenigsten problematisch 
erscheint: die Natur. Die Katastrophen, die dem Erzählen gefährlich 
werden könnten, sind deshalb hier grundsätzlich rein menschlichen Ur­
sprungs. Dafür bietet gerade »Bambi« ein gutes Beispiel, in dem Männer 
mit Gewehren alle Katastrophen besorgen. 

Zugleich sind die Jäger in »Bambi« Sinnbild der Praxis, in die ein 
wissenschaftlicher Diskurs übergeht, der Pornographie und Tierge­
schichte aneinanderschließt. Denn im Grunde helfen die Jäger, die vor 
allem die kranken und wenig gewitzten (instinktlosen) Tiere schießen, 
nur der natürlichen Auslese nach: Sie leisten die Arbeit von Tierzüch­
tern. In der Tierzucht und vor allem in den Bemühungen um ihre 
Übertragung auf menschliche Populationen findet der sexualwissen­
schaftliche Diskurs eine wesentliche praktische Fortschreibung. Es er­
staunt daher nicht, daß Wilhelm Bölsche Ehrenmitglied der 1905 

gegründeten »Gesellschaft für Rassenhygiene« war24, die die Möglich­
keit der im Nationalsozialismus konkret gewordenen Versuche zur 
Menschenzüchtung mit vorbereitete. Das, was sich in solchen Konse­
quenzen abzeichnet, bedeutet im Grunde einen Bruch mit den traditio­
nellen Reproduktionsfunktionen der Familie, die hinfort aporetisch 
erscheint: Es bedeutet den Versuch einer »Okkupation der weiblichen 
Gebärpotenz«25 durch männliche Wissenschaft und Politik. Bevor wir 
dieser Spur in »Bambi« und »Mutzenbacher« nachgehen (s. u. Ab­
schnitt 4), wollen wir zunächst die diskursive Produktion von Wahrheit 
in beiden Texten näher erörtern, die sich die Sexualwissenschaft derart 
folgenreich zu eigen machen kann. 

3. »Jetzt wollte er mehr wissen« - Beredte und verschwiegene Wahrheiten 

Zwei Sprachrituale sind es, mit denen in der Tierges<z.hichte »Bambi« 
und im pornographischen Roman >J osefine Mutzenbacher« die Wahr­
heit des Subjekts zu produzieren versucht wird: das Rätsel und das 
Geständnis. Als Orakelspruch und Beichtlitanei installieren beide Gren-

24 Vgl. Anna Bergmann, Die verhütete Sexualität. Die Anfange der modernen Geburten­
kontrolle. Hamburg 1992, S. 75. 

25 Ebd. S. 241. 

»Weibsfauna« 249 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zen, die es zu überwinden gilt, um an das Geheimnis intimisierter 
Subjektivität heranzukommen. 

Rätsel und Geständnis gehorchen gleichermaßen einem Spiel der 
Enthüllung und Verhüllung von Wahrheit. Während das Rätsel eine 
Botschaft verhüllt, die enthüllt werden muß, enthüllt das Geständnis ein 
Wissen, das als Geheimnis verhüllt war. In Saltens »Bambi« gilt es, ein 
Geheimwissen zu lüften, denn: nur wer um die Lösung des Rätsels weiß, 
kann in den Herrscherstand treten. Die verrätselten Worte des Reh­
fürsten weisen ihn als Hüter eines geheimen Wissens aus, das nur dem 
potentiellen Nachfolger preisgegeben werden darf. Weil dieses Geheim­
wissen vom Vater kommt und vom Vater (Gottvater) spricht, muß Bambi 
es sich durch Befolgung der väterlichen Gebote geduldig erringen. Als 
Wissen um die Existenz einer göttlichen Allmacht besitzt es unwiderruf­
lichen und allgemeingültigen Charakter. 

In der >Josefine Mutzenbacher« regeln Geständnisrituale die Enthül­
lung gewußter Geheimnisse. Indem so getan wird, als hätten verbotene 
Taten stattgefunden, können den vermeintlich Sündigen immer wieder 
Geständnisse abgepreßt werden, die das Begehren des Phallus bestätigen 
und perpetuieren. Der Fluß der Sprache und des Spermas halten 
wechselweise dieses Begehren in Gang, das als permanentes den wahren 
sexuellen Körper konstituiert. Wann immer die Verschmelzung der 
Körper ihr Ende findet, setzt das Seziermesser der Beichte ein, um die 
Wahrheit des Sexes freizulegen. 

Ebenso wie die Beichte nicht zur Entschärfung sexueller Lust führt, 
sondern sie vielmehr generiert, produziert das Rätsel die Wahrheit, die 
es zu enthüllen aufgibt. Es spricht von der Existenz einer göttlichen 
Allmacht, die die ungebrochene Genealogie von Patriarchen der Reh­
gattung garantiert. 

In einer Schlüsselszene der »Mutzenbacher« wird das Spiel längst 
beantworteter Fragen zwischen Josefine und ihrem Vater eröffnet: 

So schlief ich von diesem Abend Bett an Bett mit meinem Vater. [ ... ]. »[ ... ] 
alsdann da hat er dich angegriffen, der Herr Katechet ... ?«. >Ja, Vater ... «, 
flüsterte ich. »Da auch?« Er packte meine andere Brust. >Ja, Vater ... « [ ... ] 
»Sag ... , mit seiner Nudel ist er dagewesen .. .?« >Ja ... , Vater ... « »Da 
drinn?« Er versuchte meine Spalte zu öffnen und mir den Finger hineinzu­
stecken. [ ... ] »Ich will's wissen ... «, zischelte er mir zu, und faßte mich 
wieder dort an. (M 202f.) 

250 Dietmar Schmidtj Claudia Öhlschläger 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die sprachliche Penetration des Vaters mündet in eine körperliche, sie 
produziert ein Begehren, das als Lust am beherrschbaren Wissen in die 
sexuelle Beherrschung der Tochter hinüberführt. In dem Maße, wie die 
Litanei des Aushorchens auf die Sündhaftigkeit vorausgegangener sexu­
eller Ausschweifung setzt, wird diese durch ihre sich im Geständnisritual 
vollziehende Realisierung widerrufen. 

Die sexuelle Lust kann in der »Mutzenbacher« nur aufrechterhalten 
werden, weil sich alle Beteiligten einem System herrschender Doppel­
moral fügen. Die dreizehnjährige Josefine legt davon Zeugnis ab: 

Ich fing an zu begreifen, daß der Herr Kooperator eine Komödie spielte, 
und es einfach darauf abgesehen hatte, mich zu pudern. Aber ich war 
entschlossen, diese Komödie mitzumachen, mir nichts merken zu lassen, 
und im übrigen glaubte ich doch daran, daß der Herr Kooperator die Macht 
habe, mich von meinen Sünden zu absolvieren (M l69f.). 

In dem Maße, wie Josefine diese Komödie der Sünde mitzuspielen 
bereit ist, wird auch der Leser in das Spiel inszenierter Verbote einge­
bunden, aus dem die Erregung seiner sexuellen Phantasie resultiert. 
Pornographische Literatur konstituiert sich über die Zensur-Strategie, 
die in den Beichtritualen der »Mutzenbacher« angewandt wird. Die in 
der Beichtpraxis immer wieder gelingende Überwindung des scheinbar 
Sündhaften durch seine Bannung in Worte gewährleistet die Fortdauer 
sexueller Betätigung über den Koitus hinaus. Denn die Worte, mittels 
derer die wahre Empfindung sexuellen Begehrens enthüllt werden soll, 
verhüllen diese zugleich wieder, weil der Augenblick höchster Lust 
letztlich nicht in Sprache gefaßt werden kann. Das Sprechen vom Sex 
artikuliert das Begehren nach dessen realer Dimension, indem es 
Körperteilen und Akten Signaturen verleiht, die trotz ihrer Eindeutig­
keit unzulänglich bleiben. Die pornographische Sprache ist deshalb 
genötigt, sich immer wieder selbst zu übertreffen. Daher eskaliert die 
Geständnispraxis geradewegs im Sexualakt zwischen Beichtvater und 
Sünderin, der alle Worte Lügen straft: 

Plötzlich fragte er [Rudolf; D.S./C.Ö.] [ ... ]: »Vögelst du oft mit dem Vater 
... ?« Ich leugnete: »Nie ... , heut hat er das erste Mal wollen ... « Er bohrte 
mir eben wieder den Schweif hinein: »Lüg nicht«, zischte er dabei. »Ach ... , 
mir kommt's schon wieder ... «, rief ich. »Sag die Wahrheit«, befahl er mir. 
>Ua ... , ja ... «, antwortete ich. [ ... ] Vielleicht eine halbe Stunde lang 

»Weibsfauna« 251 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bearbeitete er mich, und ich schwamm in memem eigenen Saft und m 
Seligkeit. (M 222f.) 

Versucht in der »Mutzenbacher« derjenige, der abfragt, belauscht und 
verhört, den Körpern die Wahrheit ihrer Begehrensstruktur abzupres­
sen, so wirft sich in »Bambi« der Rehälteste als der Hüter verrätselter 
Geheimnisse zum Herrn der Wahrheit auf. Der alte Rehbock ist in 
gleichem Maße Voyeur wie die Beichtväter in der >Josefine Mutzenba­
cher«. Er sieht alles, ohne selbst gesehen oder bemerkt zu werden, und 
überwacht die Befolgung der väterlichen Gebote. Seine Macht rekru­
tiert sich aus einem Geheimwissen, das er in Form von Orakeln 
anzudeuten weiß, die die Sinnhaftigkeit und U nverbrüchlichkeit seiner 
Weisheit garantieren. Dies wird besonders in einer Szene deutlich, in der 
Gobos Übertretung des väterlichen Gesetzes durch einen Richtspruch 
des Alten manifest wird: 

Dann fragte der Alte mit seiner ruhigen, gebietenden Stimme: »Was hast du 
da für einen Streifen am Halse?« [ .. .J. Gobo antwortete unsicher: »Das .. .? 
Das ist von dem Bande, das ich getragen habe ... es ist Sein [des Menschen, 
D.S./C.Ö.] Band ... und ... ja ... und es ist die größte Ehre, Sein Band zu 
tragen ... es ist ... « Er wurde verwirrt und stammelte. Alle schwiegen. Der 
Alte sah Gobo lange an, durchdringend und traurig. »Unglücklicher«, sagte 
er leise, wandte sich ab und war fort. (B 183f.) 

Weil Gobo im Zeichen einer anderen als der vom Rehvater repräsentier­
ten Macht steht, nämlich >Götzendienst< am Menschen leistet, wird er 
durch den Schicksalsspruch des Alten symbolisch aus der Rehgemein­
schaft ausgeschlossen. Die Stimme des Gebieters entmachtet den 
ohnehin schwächlichen Gobo bis hin zu dessen Impotenz, die im selbst 
verursachten Tod ihre Konsequenz findet. 26 Die Tatsache, daß Bambi 
der Bedeutung des väterlichen Richtspruchs nachjagt, weil er sie intuitiv 
erfaßt, zeichnet ihn als potentiellen Nachfolger mit der in Abgrenzung 
zu Gobo nötigen Herrscherpotenz aus. 

»Was willst du von mir?« fragte der Alte. [ ... ] »Warum ... «, Bambi nahm 
seinen Mut zusammen, »warum haben Sie das von Gobo gesagt ... ?« 
»Meinst du, daß ich unrecht habe?« »Nein,« rief Bambi leidenschaftlich, 
»nein! Ich fühle, daß es wahr ist!« Der Alte nickte kaum merklich, und seine 
Augen sahen Bambi an, so gütig wie nie vorher. Bambi sagte in diese Augen: 

26 Weil Gobo sich weigert, von seiner Verehrung für den Menschen/Jäger als seinem 
vermeintlichen >Herrn< abzulassen, muß er durch dessen Schuß sterben (B 197 ff.). 

252 Dietmar Schmidt/ Claudia Öhlschläger 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Aber ... warum? ... Ich kann es nicht begreifen!« »Es genügt, daß du es 
fühlst. Du wirst es später begreifen. Lebwohl.« (B 192f.) 

In dem Maße also, wie Gobo durch seine Domestikation in den Stand 
des Haustieres absinkt,27 steigt Bambi auf grund seiner körperlichen 
Konstitution und seines blinden Gehorsams gegenüber der väterlichen 
Autorität zum Herrscher des Waldes auf. Die Stimme des Vaters 
garantiert für die Wahrheit dessen, was es zu befolgen gilt. In »Bambi« 
kommt es nicht auf die Erfassung der Inhalte einer göttlichen Botschaft 
an, sondern auf die Anerkennung ihrer Verkünder, welche Wahrheit als 
exklusives Wissen installieren. 

>Josefine Mutzenbacher« und »Bambi« lassen sich insofern komple­
mentär lesen, als sie die >Wahrheit< aus Machtdiskursen entbinden, die 
gleichermaßen einem Doppelmechanismus von Enthüllung und Verhül­
lung gehorchen. Das vielleicht entscheidendste Machtdispositiv zur 
Regelung intersubjektiver Verhältnisse stellt dabei die Familie als bürger­
liches Lebensmodell dar, wie im folgenden gezeigt werden soll. 

4. Zur Aporie familialer Ordnungen 

in »Josefine Mutzenbacher« und »Bambi« 

»Bambi« und >Josefine Mutzenbacher« sind Familiengeschichten: 
Begleiten Vater und Mutter, Tante Ena, Cousin, Cousine und die 
weitläufigere Verwandtschaft der Hirsche das Stück Lebensweg des 
kleinen Bambi, das er bis zu seiner tierischen> Veredelung< durchläuft, so 
bilden in der >Josefine Mutzenbacher« die Eltern mit den Brüdern 
Franz und Lorenz die familiale Keimzelle, aus der Josefines »Lehr- und 
Wanderjahre«28 erwachsen. 

Als Sozialisationsgeschichten sind Saltens »Bambi« und der »Mutzen­
bacher«-Roman Bildungsgeschichten, die den Weg von der Kindheit 
über die Adoleszenz bis zum Erwachseqendasein erzählen und die 

27 Sinnbild des >Häretikers< ist der Hund, der dem Menschen unverbrüchliche Treue 
leistet: »Alle gehört ihr Ihm, wie ich Ihm gehöre! Aber ich ... ich liebe ihn, ich bete Ihn an! Ich 
diene Ihm! Ihr wollt euch auflehnen ... Ihr Armseligen, gegen Ihn? Er ist allmächtig! Er ist 
über uns! Alles, was ihr habt, ist von Ihm! Alles, was da wächst und lebt, von Ihm!< Der Hund 
bebte vor Begeisterung.« (B 238) Während Gobo durch die Worte des Alten >kastriert< wird, 
wird der Hund hysterisiert. 

28 Vgl. Hellmuth Karasek, Vom Realismus der Pornographie. Zur Neuerscheinung der 
Josefine Mutzenbacher (1969), M 8. - K. H. Kramberg, Steckbrief Mutzenbacher, M 482. 

»Weibsfauna« 253 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Identität des Subjekts aus familialen >Urszenen< zu entfalten suchen. 
Salten bedient sich dabei solcher Erzählmuster, wie sie aus dem Bil­
dungsroman des 19.Jahrhunderts bekannt sind. Auch in seiner schein­
bar harmlosen Tiergeschichte und im pornographischen Roman wird 
das zum Ereignis, was Walter Benjamin dem Bildungsroman zugeschrie­
ben hat: das U nzulängliche29 als Inbegriff dessen, was eigentlich nicht 
mehr erzählt werden kann, nämlich eine in sich geschlossene und 
abgeschlossene Lebensgeschichte, an deren Ende die Erlösung des 
Subjekts bzw. sein geglückter Lebensentwurf steht. In dem Maße, wie 
der Bildungsroman nach Benjamin »den gesellschaftlichen Lebenspro­
zeß in der Entwicklung einer Person integriert« und damit »den ihn 
bestimmenden Ordnungen die denkbar brüchigste Rechtfertigung an­
gedeihen« läßt30, stellen auch, so meinen wir, die Tiergeschichte und der 
pornographische Roman Gattungen dar, die den Versuch einer Vermitt­
lung zwischen privatisiertem Subjekt und gesellschaftlichem Kollektiv 
unternehmen. Beiden Texten gemeinsam ist das Bemühen, die Inkohä­
renz von Innerlichkeit und Außenwelt in ein sinn- und einheitsstiftendes 
Erzählmodell zu überführen, dessen aporetische Struktur wir im Diskurs 
der Familie aufzudecken versuchen. 

Bambi - so vermittelt es der Text zunächst - wächst in einem großen 
Familienverband auf, der die gesamte Schar der Wald- und Wiesenbe­
wohner, vom Eichhörnchen bis zum Schmetterling, vom Heupferdchen 
bis zum Waldkauz und sogar die große Eiche am Wiesenrand umfaßt, 
sich über blutsverwandtschaftliche Verbindungen hinaus als Kommuni­
kationsgemeinschaft versteht. Diese Gemeinschaft grenzt sich über ein 
raffiniert ausgetüfteltes Warnsystem vom Menschen als dem Feind ab, 
der die Außenwelt repräsentiert. Dieser erscheint in der Tiergeschichte 
als Jäger, dessen Wille und Vermögen als omnipotent eingeschätzt 
werden: »> [ ... ] was Er will, läßt Er wachsen, und was Er will, ist eben 
da!«< (B 182), so bemerkt Gobo, und das Eichhörnchen fügt hinzu: »Ua 
... [ ... ] Er kann alles ... Er ist allmächtig ... «< (B 229 f.)31 

29 Walter Benjamin, Der Erzähler. In: Gesammelte Schriften Bd. 2. Frankfurt a. M. 1977, 

S.443. 
30 Ebd., S. 443. 
31 Dieser Allmacht wird im anonymen Personalpronomen »Er« und in den ohnmächtigen 

Sprach stockungen (Auslassungszeichen) Präsenz verliehen, wobei das Stottern als Zeichen der 
Impotenz die Omnipotenz des Jägers kontrastiert. 

254 Dietmar Schmidt/ Claudia Öhlschläger 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Doch der vermeintliche Friede innerhalb der Großfamilie zwischen 
Busch und Tann täuscht. Die von außen kommende Bedrohung wird 
nach innen in Warnsignale und Erzählakte32 transformiert. Die so in 
Gang gesetzte innerfamiliäre Dynamik bestimmt den Kampf ums 
Überleben in einer chaotischen Welt. Der Bedrohung durch Naturphä­
nomene (Wintereinbruch, Gewitter) und dem zerstörerischen Aggres­
sionspotential der Wald- und Wiesenbewohner versucht der Erzähler in 
dreifacher Weise zu entkommen: erstens durch die Absolutsetzung 
unumstößlicher Naturgesetze, durch die Naturkatastrophen als vorüber­
gehende Ereignisse erscheinen und ihre Überwindbarkeit durch regel­
haftes Verhalten postuliert wird; zweitens durch die Setzung eines 
sozialdarwinistischen Modells, das das Recht des Stärkeren als naturhaf­
tes Gesetz installiert; und drittens durch die Projektion des Modells der 
bürgerlichen Kleinfamilie auf die Rehgattung, die sich von der sie 
umgebenden Tierwelt moralisch abgrenzt: »Bambi fragte: >Werden wir 
uns auch einmal wegen des Essens zanken?< >Nein<, sagte die Mutter. 
[ ... ] >Werden wir auch einmal böse zueinander sein?< >Nein, mein 
Kind<, sagte die Mutter, >bei uns gibt es das nicht.«< (B 20f.) 

Saltens »Bambi« und die >8"osefine Mutzenbacher« folgen in ihrem 
Entwurf der Familienkonstellation dem Muster der Psychoanalyse. Am 
Anfang von Bambis Sozialisation steht eine scheinbar unzerstörbare 
Mutter-Kind-Symbiose, die in der »ganz enge[n] Kammer«, in der nur 
die »Mutter und Bambi [ ... ] ein wenig Raum« haben (B 34), ihren 
symbolischen Ausdruck findet. Im frühkindlichen Stadium bilden Mut­
ter und Kind noch eine körperliche Einheit, die über den Tast- und 
Geruchssinn gestiftet wird. Die Liebkosungen der Mutter und der 
Geruch und die Wärme ihres Körpers halten die physische Verbindung 
zwischen Mutter und Kind auch nach der Geburt aufrecht: 

Es hörte nur das leise Knistern, das über sein Röckchen hinlief, während es 
gewaschen, gewärmt und geküßt wurde, und es roch nichts als den nahen 
Leib der Mutter. Eng schmiegte es sich in diese wohlig dunstende Nähe, 
suchte hungrig daran herum und fand den Quell des Lebens. (B 13) 

32 Erzählungen entspringen Krisensituationen und suchen diese zu bewältigen (vgl. >gesel­
lige< Gesprächsrunden innerhalb der Waldfamilie, B 104ff.; Gobos Erlebnisbericht, B 179ff.) ­
ein Prinzip, das u. a. aus Novellensammlungen wie >Geschichten aus 1001 Nacht<, Boccaccios 
>Decamerone< und Goethes >Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten< bekannt ist und an 
die Frage nach der Poetologie unserer Texte anknüpft. 

»Weibsfauna« 255 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In dem Maße, wie der Vater aus dieser symbiotischen Verbindung 
ausgeschlossen ist, bleiben Bambis Seh- und Gehörsinn verschlossen: 
»Hier stand er nun, schwankte bedenklich auf seinen dünnen Beinen, 
blickte mit trüben Augen, die nichts sahen, blöd vor sich hin [ ... ] und 
war noch ganz betäubt« (B 9) - »Das Kleine verstand keinen einzigen 
von den vielen Gesängen und Zurufen, kein Wort von den Gesprächen. 
Es hörte noch gar nicht darauf.« (B 12) 

Optischer und akustischer Sinn repräsentieren die väterliche Ord­
nung, weil sie das dort gültige Kommunikationssystem regeln. Im Blick 
auf den anderen, dies wird später zu zeigen sein, manifestiert sich eine 
Rangordnung innerhalb der Rehgattung, die dem Schauenden die 
Dominanz über den Angeschauten einräumt. Das Gehör avanciert in 
der Rehwelt zu einem der wichtigsten Sensoren für die Früherkennung 
von Gefahren, während die lautlose Bewegung durch den Wald den 
Rehfürsten und dessen Omnipräsenz auszeichnen. 

Der Bildungsgang Bambis folgt einem hierarchischen Prinzip, an 
dessen Beginn die Einweisung in die praktischen Überlebensstrategien 
durch die Mutter und an dessen Ende die Übermittlung einer Lebens­
philosophie steht, die durch den Rehältesten - den Vater - an seinen 
Nachkommen weitergegeben wird. Dieser geschlechtsspezifischen 
Funktionszuschreibung entsprechen unterschiedliche Sprachcodes, die 
den Übergang vom Imaginären in die symbolische Ordnung markieren. 
War das Zusammenleben mit der Mutter von körperlicher Nähe, 
ausgelassenem Wiesenspiel und befriedigtem Wissensdurst geprägt, be­
herrschen Anonymität, Ehrfurcht und Sprachlosigkeit das Verhältnis 
zwischen Vater und Kind: »Mit bestürmtem Gemüt fragte Bambi: >Wird 
mein Vater mit mir sprechen?< >Gewiß, mein Kind<, verhieß ihm die 
Mutter, >wenn du erwachsen bist, wird er mit dir sprechen und du wirst 
manchmal bei ihm sein dürfen.«< (B 53) Bambis Kommunikation mit 
dem Vater verläuft in der Kindheit und Adoleszenz überwiegend über 
einen nonverbalen Zeichencode, dessen symbolische Dimension das 
väterliche Gehörn anzeigt: 

Da geschah noch etwas und es war viel größer als all das viele andere, was 
Bambi heute schon erlebt hatte. [ ... ] Bambi schaute sie [die Väter; 
D.S./C.Ö.] an und regte sich nicht. Sie sahen wohl aus wie Mutter und 
Tante Ena. Doch auf ihren Häuptern blitzte die Krone des Gehörns, in 

256 Dietmar Schmidtj Claudia Öhlschläger 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


braunen Perlen und hellen weißen Zinken. Bambi war ganz betäubt; er 
blickte von einem zum anderen. [ ... ] Er war hingerissen und stumm. (B 50 f. ) 

Nicht so sehr Kastrationsangst scheint es an dieser Stelle zu sein, die 
Bambis Begehren nach der Mutter Einhalt gebietet, sondern eher der 
Penisneid eines kleinen Mädchens, der sich vom Blick auf den väterli­
chen Phallus herleitet und sowohl die phallische Defizienz der Mutter als 
auch die eigene enthüllt. Denn Bambi kommt ohne Geweih, also 
gewissermaßen kastriert zur Welt. Was Bambi allerdings von denen 
unterscheidet, die auf grund ihres Mangels zur Weiblichkeit verdammt 
sind, ist die von der Natur garantierte Aussicht, dereinst doch noch ein 
eigenes Geweih zu erhalten. Insofern wird im Jungreh Bambi das 
Modell einer perfekten Leugnung der Kastration erkennbar. Für eine 
solche Leugnung steht auch die künftige Lebensgefährtin Bambis ein, 
die bekanntlich Faline (sprich: >Phalline<) heißt. 

Festzuhalten ist, daß die Geschlechteridentitäten bei Jungtieren ge­
nausowenig festgelegt sind, wie es die Sexualwissenschaft seit 1900 für 
die kindliche Sexualität beobachtet hat. Dieser Tatbestand erscheint 
auch der Wissenschaft als so ungeheuerlich, daß er zuerst dort beschrie­
ben werden muß, wo er am wenigsten bedrohlich ist: in der Tierwelt. So 
bemerkt Albert Moll in seinem Buch über »Das Sexualleben des 
Kindes« (1909): 

Uebrigens sind bei den geschlechtsunreifen Tieren die sexuellen Differenzen 
ebenso wie bei den Kindern nicht immer so scharf wie bei den Erwachsenen, 
und es kommt vor, dass die Geschlechter dabei ihre Rollen vertauschen. [ ... ] 
Ich selbst habe eine junge Kuh beobachtet, die eine andere wiederholt zu 
bespringen suchte, ebenso mehrere junge Hündinnen, die das gleiche mit 
Hunden taten. 33 

Während die Sexualwissenschaft im Umweg über die Tierwelt die 
hybride Geschlechtlichkeit distanziert, geht Salten einen entscheiden­
den Schritt weiter, indem er in »Bambi« zugleich die Garantie ihrer 
perfekten Überwindung entdeckt. 

Bambis Eintritt in die väterliche Ordnung erfolgt sukzessiv. Zunächst 
über den Ausschluß der Mutter, die beim Vater ist: »>Deine Mutter hat 
jetzt nicht Zeit für dich!< fuhr der Alte fort. Bambi war ganz vernichtet 
von dieser gebieterischen Stimme, zugleich aber bewunderte er Sie. 

33 Albert Moll, Das Sexualleben des Kindes. Berlin 1909, S. 92 f. 

»Weibsfauna« 257 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


>Kannst du nicht allein sein? Schäme dich!«< (B 71) Die Mischung aus 
Vernichtung und Bewunderung beim Anblick des Vaters kennzeichnet 
die ambivalente Situation, der sich nach Freud das Mädchen ausgesetzt 
sieht: Die Erkenntnis des eigenen phallischen Mangels geht mit dem 
Begehren nach einem eigenen Phallus einher, der sich in dem Wunsch 
artikuliert, dem Vater ein Kind zu gebären. Im Falle Bambis tritt dieser 
selbst an die Stelle des Kindes, indem er bestrebt ist, vom Vater als 
dessen Kind, als sein Sohn anerkannt zu werden. Als eine Voraussetzung 
dafür kann der Tod der Mutter gelten (vgL B 132). Ein weiterer Schritt 
in Richtung der väterlichen Ordnung erfolgt über das Erwachen der 
Triebe als einer Begehrensstruktur, die sich - nach dem Tod der Mutter 
- auf außerfamiliäre Artgenossen richtet: 

Dabei hatte ihn, je heißer und sonniger die Tage wurden, eine merkwürdige 
Unruhe ergriffen. Sein Herz fühlte sich mehr und mehr von einer Sehnsucht 
bedrängt, die schmerzlich war und wohlig zugleich. Wenn er zufällig einmal 
Faline oder eine ihrer Freundinnen nur von weitem sah, überwältigte ihn ein 
Sturm von unbegreiflicher Erregung. (B 139) 

Schließlich stellt der Initiationsritus des Rivalitätskampfes, der dem 
Körperstärksten den Besitz des begehrten Liebesobjekts einräumt, eine 
entscheidende Station auf dem Weg zur phallischen Einheit dar: 

Wer es auch immer sein mochte, der dort umherschlich, Ronno oder Karus 
oder sonst ein anderer - drauf! Bambi stob dahin. Zeigen, daß ich mich nicht 
mehr fürchte! dachte er wie in einer jähen Betäubung, zeigen, daß ich 
derjenige bin, vor dem man sich fürchten muß! (B 143) 

Die vollständige Integration in die väterliche Ordnung ist an emen 
Repräsentantenstatus geknüpft, der Bambi zugleich die Nachfolge des 
Alten ermöglicht. Folgende Ereignisse sind es, die Bambi als endgültig 
tauglich für die >Fürstenposition< erweisen: seine lebensgefährliche Ver­
wundung gegen Ende des Romans, mit der ihm die väterliche Ordnung 
- im phallischen Schießinstrument des Jägers repräsentiert - in den 
Körper >eingeschrieben< wird34, und die Einsicht, daß der dem Men­
schen nachgesagten Allmächtigkeit eine göttliche übergeordnet ist, der 
sich alle fügen müssen: als bildhafte Demonstration dient der Anblick 
des toten Jägers (B 246). Indem Bambi nicht nur die Verwundung 

34 Bezeichnenderweise fallt der Schuß, nachdem sich Bambi von seiner Geliebten/Frau 
Faline abwendet (vgl. B 214f.). 

258 Dietmar Schmidtj Claudia Öhlschläger 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


überlebt, sondern auch den Jäger, der diese verursacht hat, sieht sich 
Bambi den großen Gefahren des Irdischen entzogen und der alleinigen 
Verfügungsgewalt Gottes übergeben. Mit dem Schuß wird in Bambi 
auch das abgetötet, was weiblich war - die danach entstehende körperli­
che Nähe zwischen Vater und Sohn bezeugt Bambis >männliche< 
Neugeburt. In drei Schritten wird so mit der Gefahr der hybriden 
Geschlechtlichkeit zugleich das weibliche Geschlecht als ein anderes 
verdrängt: indem erstens Weiblichkeit der Kastration, also einem defi­
zient Männlichen gleichgesetzt wird; indem zweitens diese Defizienz, die 
Kastration, ungeschehen gemacht wird; und indem drittens die weibli­
che Reproduktions- und Gebärfähigkeit dem Männlichen einverleibt 
wird. 

In der Wahl des väterlichen Lebensraumes jenseits des Grabens 
(vgl. B 224) - fern von den anderen - wird jener patriarchale Grundsatz 
manifest, den der Alte Bambi mit auf den Weg gibt: »Von allen seinen 
Lehren jedoch war dies seine wichtigste gewesen: man muß allein 
bleiben. Wenn man sich bewahren, wenn man das Dasein begreifen, 
wenn man zur Weisheit gelangen will, muß man allein bleiben!« (B 232) 
Bambis Entwicklung vollzieht sich als ein Übergang von der mütterli­
chen Ordnung in die väterlich-symbolische. Erfolgt die Anerkennung 
durch die Mutter unmittelbar nach der Geburt im Akt der körperlichen 
Liebkosung und der daraus erwachsenden Namensschöpfung (vgl. 
B 13), findet eine solche Anerkennung von seiten des Vaters erst gegen 
Ende der Geschichte statt: »Zum erstenmal nannte er Bambi beim 
Namen« (B 213). Erst im Augenblick der Lebensbedrohung eröffnet der 
Rehvater einen Code, der die während der eigentlichen Kindheit 
fehlende Intimität zwischen Vater und Sohn nachreicht: >Jetzt sagte der 
Alte in Hast und Angst: >Steh aufl Du mußt fort, mein Kind!< Mein Kind 
... Es war, als entschlüpfe ihm dieses Wort, und Bambi stand im Nu auf 
seinen Beinen.« (B 216). Der familiäre Kreis schließt sich - Bambi hat 
eine Entwicklung vom mütterlichen zum väterlichen Kind vollzogen 
und kann nun die Weisheit an seine Nachkommen weitergeben, die 
nicht nur die Fortdauer der Rehgattung, sondern auch die des patriar­
chalen Diskurses garantiert: »Noch ehe sie recht wußten, was geschah, 
stand Bambi vor ihnen. Sprachlos starrten sie ihn an. >Eure Mutter hat 
jetzt keine Zeit<, sagte Bambi streng. Er blickte dem Kleinen in die 
Augen: >Kannst du nicht allein sein?«< (B 250) 

»Weibsfauna« 259 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Salten phantasiert den >Bildungsgang< Bambis als Affirmation der 
väterlichen Ordnung, als Eingliederung in eine Substituentenreihe, in 
der der Rehälteste sich im jeweils Nachgeborenen kulturell reproduziert. 
Vater und Sohn verschmelzen zu einer Einheit, die in der Ununter­
scheidbarkeit ihres äußeren Erscheinungsbildes manifest wird. 35 Späher­
blick und Gehörn, Mensch und Gewehr sind phallische Signifikanten, 
die im Geheimnis der Existenz einer göttlichen Ordnung zusammen­
laufen: 

Eine Stille war. 36 »Verstehst du mich, Bambi?«, fragte der Alte. Bambi 
erwiderte flüsternd: »Ich glaube ... «. Der Alte gebot: »So sprich!« Bambi 
erglühte und sprach bebend: »Ein anderer ist über uns allen ... über uns und 
über Ihm [dem Menschen, D.S./C.Ö.]«. »Dann kann ich gehen«, sagte der 
Alte. (B 246f.) 

Bambis Erziehung im Walde vollendet sich mit der >Pose der heroischen 
Resignation<37, hinter der die Aporie familialer Ordnungsmuster steht. 
In dem Maße, wie der Text die Geschlechterdifferenz zugunsten eines 
patriarchalischen Herrschaftsmodells tilgt, reduziert er die Bedeutung 
der Familie auf die >kulturelle< Reproduktion von Vätern, deren Verein­
zelung in Gott dem Vater ihr Pendant findet. 

Die fiktiven Kindheitserinnerungen der Josefine Mutzenbacher un­
ternehmen den Versuch, unter der Maske einer Kindheitsgeschichte die 
sexuellen Ausschweifungen einer Prostituierten zu erforschen. J osefines 
>Lehr- und Wanderjahre< durch die Welt der sexuellen Lüste entsprin­
gen als Inszenierung von Familie innerhalb der Familie in doppelter 
Weise dem familiären Diskurs. »>Spiel'n wir doch Vater und Mutter«< 
(M 42) heißt das Motto, unter dem die ersten sexuellen Annäherungen 
zwischen der siebenjährigen Josefine, ihrem Bruder Franz und dem 
benachbarten Geschwisterpaar Anna und Ferdl stattfinden. J osefine 
macht hier die Mangelerfahrung, aus der ihre sexuelle Begehrensstruk­
tur entwickelt wird: 

35 >>>Habt ihr ihn gesehen ... ?< fragten die Mücken untereinander. >Das ist der Alte<, sangen 

die einen. Und die andern sangen: >Alle von seiner Sippe sind schon tot. Aber er lebt noch. Er 

allein.<<< (B 249) 
36 Vgl. dazu Markus 4, 39-40: »Und er stand auf, schalt den Wind und sagte dem See: 

>Schweig! Sei still!< Da legte sich der Wind, und es ward eine große Stille. Und er sagte zu ihnen: 
>Warum fürchtet ihr euch? Habt ihr noch keinen Glauben?<<< (Hervorh. von uns, D.S./C.Ö.) 

37 V gl. K. H. Kramberg, Steckbrief Mutzenbacher, M 48. 

260 Dietmar Schmidtj Claudia Öhlschläger 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Und dabei hatte sie [Anna; D.S./C.Ö.] ihm [Franz; D.S./C.Ö.] die Hose 
auch gleich aufgeknöpft und seinen >Zipfel< zum Vorschein gebracht. Ferdl 
und ich sahen zu. Ferdllachend. Ich mit einem Gefühl, das aus Neugierde, 
Staunen, Entsetzen und noch einer besonderen, mir bisher fremden Erre­
gung gemischt war. (M 43) 

In anderer Weise als in Saltens »Bambi« geht es auch in der >uosefine 
Mutzenbacher« um einen sukzessive erfolgenden Übertritt in die sym­
bolisch-väterliche Ordnung: ihr wird Josefine im wahrsten Sinne des 
Wortes dienstbar gemacht. Josefines Identitätskonstitution nimmt nicht 
in einer symbiotischen Mutterbeziehung ihren Ausgang, sondern in dem 
ihr schon von Beginn an zugeschriebenen Begehren nach dem Phallus. 
Dahinter steht das Begehren ihrer männlichen Bewerber - ihres Vaters 
und des Autors - , Josefine als eine, die den Phallus begehrt, zu 
phantasieren. Demgemäß ist der Platz, den die Mutter in der familiären 
Konstellation einnimmt, in der »Mutzenbacher« symbolisch vakant. Die 
Mutter ist sogar dann abwesend, wenn sie körperlich präsent ist, z. B. in 
der von Josefine belauschten elterlichen Beischlafszene, die die physi­
sche Dominanz der Vaters über die Mutter als eine symbolische 
repräsentiert: »Mein Vater war ein starker Mann, mit einem großen 
Schnurrbart und wilden Augen. Ich sah, wie er die Mutter ergriff, ihr 
das Hemd abriß, sie bei beiden Brüsten packte und aufs Bett warf, so 
daß er gleich auf ihr lag.« (M 66) 

Die Abwesenheit der Mutter erfüllt sich endgültig in ihrem Tod, der 
bezeichnenderweise nur ganz nebenbei Erwähnung findet. Seine Schil­
derung ist in die Aufzählung der von J osefine bis zu diesem Zeitpunkt 
durchlebten Abenteuer eingebettet, deren Serie einen geglückten prosti­
tutiven Lebenslauf beglaubigt. 

So standen die Dinge, als meine Mutter plötzlich starb. Ich war dreizehn 
Jahre alt, und mitten in der Entwicklung begriffen. [ ... ] Ich hatte die ganze 
Zeit, bis zum Tode meiner Mutter, fortwährend gevögelt, und wenn ich 
es überschlage, vielleicht mit zwei Dutzend Männern Unzucht getrieben. 
(M 155f.) 

Der Tod der Mutter wird in seiner Bedeutung dem phallischen Begeh­
ren untergeordnet und bewirkt beiJosefine dreierlei: neben dem Resü­
mee ihrer bisherigen Liebesabenteuer eine selbstauferlegte, aus dem 
Eindruck, sich an Gott versündigt zu haben (M 157), entstehende 
Askese, die aber bald wieder aufgehoben wird, und drittens den Durch-

»Weibsfauna« 261 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bruch in die Ordnung des Vaters, die als phallokratische in die Prostitu­
tion hinüberführt: »Dieser Todesfall bildete einen Abschnitt in meinem 
jungen Leben. Ich hätte mich vielleicht noch gebessert, aber es kam 
anders.« (M 157) 

Initiation dieses Übertritts ist der sexuelle Verkehr mit dem Vater, der 
Vollzug des Inzest, der erst nach dem Tod der Mutter stattfinden kann: 

Nur die Ereignisse, von denen ich jetzt berichten werde, haben mich zur 
Dirne gemacht, nur sie sind Veranlassung gewesen, daß ich den Weg ging, 
den man den >Weg des Lasters< nennt. [ ... ] >Und von heut ab schlafst du da 
... < Er [der Vater; D.S./C.Ö.] deutete auf das Bett der Mutter. (M 200f.) 

Der Beischlaf mit dem Vater konstituiert die Logik von Josefines 
>Geburt< als Prostituierter insofern, als sich in ihm die Produktion eines 
weiblichen Artefakts aus der Reproduktion des väterlichen Zeugungs­
vermögens vollzieht. Indem der Vater an die Stelle der Mutter das 
elterliche Zeugungsprodukt setzt38, blendet er das mütterliche Gebär­
prinzip aus und macht die Tochter zur Repräsentantinseines eigenen 
sexuellen Vermögens. In den Körper der Tochter schreibt sich ein 
Begehren ein, das als phallisches vom Vater kommt, um sich wieder auf 
ihn zu richten. 

Der mütterlichen Fruchtbarkeit wird die väterliche Fabrikation eines 
kulturellen Produkts entgegengesetzt, das sich in Josefines Bereitschaft, 
der Prostitution nachzugehen, vollendet: Als Prostituierte ist J osefine 
Fabrikat männlicher Wünsche und Inkarnat der abwesenden Mutter 
zugleich. Als Garantin unveräußerlicher männlicher Zeugungskraft 
repräsentiertJosefine aber auch die Abwesenheit einer Geschlechterdif­
ferenz, die zwischen weiblichem und männlichem Vermögen unter­
scheiden würde. Als doppeltes, nämlich biologisches und kulturelles 
Schöpfungsprodukt des Vaters, reiht sich Josefine in die Kette phalli­
scher Signifikanten ein, die im unendlichen Raum männlichen Begeh­
rens zirkulieren und in deren Fluidum nur ab und zu - wie noch zu 
zeigen sein wird - der Ort der Nicht-IdentitätJosefines zum Vorschein 
kommt. 

38 Formal nimmtJosefine die Position der verstorbenen Mutter ein: ))Er sprach auch vom 

Geschäft mit mir, von allen möglichen Angelegenheiten des Haushaltes, von seinen Geldsor­
gen. Dabei kaufte er mir an Kleidern, was ich mir nur wünschte und was er konnte, ließ mich 
den Zins vom Bettgeher einheben, kurz ich kam mir sehr erwachsen und wichtig vor.« (M 211) 

262 Dietmar Schmidt/ Claudia Öhlschläger 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Im Sexualakt mit dem Kooperator als J osefines erstem Beichtvater 
wird die Tragweite väterlicher bzw. männlicher Einschreibung gegen­
ständlich.Josefine sitzt auf dem Schreibtisch, um sich oral befriedigen zu 
lassen: 

»Es kommt mir ... , immerfort kommt's mir«, rief ich aus, »ach, das ist wie im 
Himmel, Hochwürden ... , [ ... ] bitte ... , vögel mich, Hochwürden ... , gib 
mir deinen Schweif [ ... ] «. Ich fühlte mich plötzlich umgeworfen, lag mit 
dem Kopf auf dem Tintenfaß. Hochwürden aber hatte sich erhoben. Sein 
Gesicht tauchte blau angelaufen mit Schaum vor dem Mund vor mir auf. 
(M 175) 

Bildlich gesprochen istJosefine das >unbeschriebene< Blatt, auf dem sich 
der Kooperator verewigt. Der Wunsch nach dem >Schweif< signalisiert 
ein Begehren, das, jeglicher Form sexueller weiblicher Eigentümlichkeit 
enthoben, schon Resultat und Produkt männlicher Phallokratie ist. 

5. Sexuelle Ökonomie der Stadt und der Wildnis 

VVho killed Bambi? 
Sex Pistols 

Die familialen Muster, die dem pornographischen und dem Tier­
roman gleichermaßen zugrunde liegen, haben sich als mittels der 
Geschlechterdifferenz installierte Produktionsverhältnisse zu erkennen gege­
ben (in »Bambi« (re)produziert sich der Vater unter Ausschluß der 
weiblichen Gebärfähigkeit, und auch ,josefine erscheint als väterliches 
Artefakt). Das eröffnet die Möglichkeit, nach der Art und der Bedeutung 
der Ökonomie innerhalb der beiden Texte zu fragen. Dabei ist unter 
>Ökonomie< weit mehr zu verstehen als der sich an Produktionsprozesse 
anschließende, auf Erwerb zielende Austausch produzierter Werte. 
Gemeint ist statt dessen jene symbolische Dimension des Austauschs, die 
Marcel Mauss beschrieben hat. 39 Drei von ihm hervorgehobene Aspekte 
der Tauschakte sogenannter >primitiver< Gesellschaften sind im folgen­
den relevant: 1. verschafft jede Gabe dem Geber - als ein quasi 
lebendiger Teil von ihm - Macht über den Empfangenden. Daraus 
resultiert 2. die Verpflichtung oder die Notwendigkeit, eine Gabe zu 
beantworten; der so in Gang gesetzte Austausch nimmt agonistische 

39 Marcel Mauss, Die Gabe. Form und Funktion des Austauschs in archaischen Gesell­
schaften. Frankfurt a. M. 1990. 

»Weibsfauna« 263 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Formen an. 3. ist es dieser, die Stellung jedes einzelnen allererst 
realisierende Austausch mit anderen, der gewissermaßen das Soziale 
begründet. Das gilt insbesondere, insofern sich die von Mauss beschrie­
benen Tauschakte hauptsächlich zwischen Kollektiven - Clans, Fami­
lien, Stämmen - vollziehen. 

Es war Levi-Strauss, der diesen für die Kollektive konstitutiven 
gegenseitigen Austausch - namentlich in der Form des Frauentauschs -
mit der Entstehung des Inzestverbots in Zusammenhang gebracht hat. 40 

Damit kristallisierte sich eine ökonomische Struktur heraus, die auch für 
die Psychoanalyse adaptierbar schien. So begreift Lacan das Inzestver­
bot als Chiffre eines existentiellen Mangels, der - ebenso wie der Verlust 
der Mutter /Kind-Einheit und die Kastration - die Funktion des Symbo­
lischen, die Sprache, evoziert: die das Subjekt konstituierende Stellver­
tretung oder Repräsentanz eines Abwesenden durch den Signifikanten 
(>Phallus<). Indem Bedeutung gegeben wird, entsteht die Illusion einer 
Ganzheit und Autonomie des Subjekts. Diese symbolische Funktion 
baut aber - wie schon der von Mauss beschriebene Tausch - auf einer 
agonistischen Konfrontation auf, die erkennbar wird, sobald das Symbo­
lische versagt: 

U]ede imaginäre Beziehung produziert sich in eine Art Du oder Ich 
zwischen dem Subjekt und dem Objekt. Das heißt - Bist Du's, dann bin ich 
nicht. Bin ich's, dann bist Du's der nicht ist. [ ... ] Auf der imaginären Ebene 
stellen sich die Objekte dem Menschen immer nur in verschwindenden 
Beziehungen dar. [ ... ] Da greift die symbolische Relation ein. [ ... ] Durch die 
Benennung läßt der Mensch die Objekte in einer gewissen Konsistenz 
bestehen.41 

Der von Mauss beschriebene Austausch mit seinen drei Aspekten der 
Repräsentanz der Gabe, des Agonistischen und der Kollektivität oder Intersub­
jektivität (Lacan)42 läßt sich erstens als eine sexuelle Ökonomie begrei­
fen, in der der Mann einen Phallus hat, insofern die Frau Phallus ist. 

40 Claude Levi-Strauss, Die elementaren Strukturen der Verwandtschaft. Frankfurt a. M. 
1981. 

41 Jacques Lacan, Das Seminar Buch II. Das Ich in der Theorie Freuds und in der Technik 
der Psychoanalyse. Weinheim, Berlin 2i 991, S. 216 f. 

42 Vgl. ebd. (Hervorh. von uns, D.S./C.Ö.): ))Wenn das menschliche Subjekt - was, wie die 
Genesis sagt, im irdischen Paradies geschehen ist - nicht zunächst die Hauptgattungen 
benennt, wenn die Subjekte sich nicht über diese Erkenntnis verständigen, dann gibt es keine Welt, nicht 
einmal eine perzeptive, die länger als einen Augenblick haltbar wäre.« 

264 Dietmar Schmidt/ Claudia Öhlschläger 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zweitens scheint dieser Austausch - deshalb ist in dem Lacan-Zitat so 
viel vom Menschen die Rede - auf der Unterscheidung zwischen dem 
Humanen und dem Tierischen zu beruhen. Eine Ökonomie, die - bei 
allen zitierten Autoren - den Übergang zwischen >Natur< und >Kultur< 
stiften soll, erweist sich somit als doppelt voraussetzungsvoll. Sie beruht 
auf Voraussetzungen, die sich binären, selbst bereits kulturellen Kodie­
rungen verdanken. 

Es wird im folgenden darum gehen, die Wirkungen (und das Zusam­
menwirken) dieser Voraussetzungen gerade anhand jener Stellen greif­
bar zu machen, an denen sie nicht länger zu gelten drohen. Das heißt 
konkret: Die kulturstiftenden Tauschverhältnisse erlauben lediglich, 
einen Austausch von Frauen (Tieren) zu denken, nicht jedoch einen 
Austausch mit Frauen (Tieren). Zu bestimmten Momenten muß der 
Austausch heimlich und bedingungslos unterbrochen werden, die Gabe 
einseitig bleiben, soll nicht das ökonomische Prinzip insgesamt kollabie­
ren. Es wird zu zeigen sein, daß >Josefine Mutzenbacher« und »Bambi« 
auf geringfügig unterschiedliche Weise die Zirkulation von Gaben zu 
unterbrechen suchen, um sie zu ermöglichen. Immer dort, wo als 
Bedingung einer Gabe die Unmöglichkeit ihrer Beantwortung gilt, wird 
diese Gabe unversehens textuell produktiv: nämlich nach dem Muster 
einer gleichsam akkumulativen Einschreibung, die Repräsentationsver­
hältnisse aufrichtet. Diese Repräsentationsverhältnisse beruhen also auf 
Differenzen (Mann/Frau, Mensch/Tier), die im Tausch nicht realisiert, 
weil von ihm ausgeschlossen werden. In diesem ökonomischen Aus­
schluß berühren sich erneut Pornographie und Tiergeschichte. 

Im Fall der »Mutzenbacher« ist es zunächst das Geld, das - im 
Zusammenhang mit Josefines Prostituierung - als Gabe symbolisch 
zirkuliert. Während sich aber der Warencharakter von Prostitutierten in 
der Geldzahlung offenbart, wird der Warencharakter J osefines als der 
Tochter verschleiert, indem das, was als Repräsentation und Vollzug 
männlichen Begehrens fungiert und was also gleichsam den >Gebrauchs­
wert< der Tochter ausmacht, als ihr eigener naturhafter Trieb erscheint. 
Seinen geschäftsmäßigen Nutzen entdeckt die Protagonistin nicht zufäl­
lig erst gegen Ende des Romans.43 Diese sich auf der kompositorischen 

43 »Und ich war ganz glücklich. Zwei Gulden, in zwei Minuten verdient. Und so leicht! 
Was hatte ich denn für Mühe gehabt? Dabei war ich diesem eleganten Herrn so zugetan, 

»Weibsfauna« 265 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ebene des Romans abzeichnende Reihen- und Rangfolge von Lust und 
Geschäft, an deren Anfang der natürliche Trieb und an deren Ende die 
Bezahlung steht, wiederholt sich in der konkreten prostitutiven Einzel­
handlung: Stets erhältJosefine erst nach dem Beischlaf Geld. Dabei steht 
die dem vollzogenen Geschlechtsakt nachgeordnete Bezahlung zu ihm 
in einem charakteristischen Verhältnis: Sie ergänzt und vervollständigt 
ihn. In dem Maße, wie im Geschlechtsakt die Vereinnahmung des 
weiblichen Körpers - die >Liquidation< seiner autonomen physischen 
Präsenz - nicht gelingt, muß sie, in der Nachfolge genitaler Sekretion, 
mit den Mitteln monetärer Liquidität bewerkstelligt werden. Die Bezah­
lung vergütet zwar den Beischlaf, leistet jedoch, entgegen allem An­
schein, keine Entschädigung: Sie vollendet vielmehr die gewaltsame 
Auslöschung eines autonomen weiblichen Begehrens durch Quantifizie­
rung des verbliebenen Restes individueller Beschaffenheit, durch seine 
Transformation in bezifferbaren Tauschwert. Die Höhe des Geldbetra­
ges verhält sich umgekehrt proportional zur im Geschlechtsakt verwirk­
lichten männlichen Potenz. Deshalb zahlt der Impotente am besten.44 

Daß die Bezahlung erst im nachhinein erfolgt, leuchtet ein, solange 
man sie in strenger Analogie zum Geschlechtsakt und also als dessen 
Fortsetzung begreift. Aus der kalkulatorischen Perspektive einer ge­
schäftstüchtigen Prostituierten jedoch wäre eine dem Geschlechtsakt 
vorausgehende Zahlung folgerichtiger, weil sie Zechprellung unmöglich 
machte. Dementsprechend berichtetJosefine Mutzenbacher, daß ihr die 
erfahrene Dirne Zenzi »Ratschläge [gab], vor allem den, [ ... ] von den 
Herren das Geld zu verlangen, bevor man sie noch zuließ«. (M 251) 
Gerade in Form der üblichen Vorauskasse schlägt aber die sich im 
Bargeldverkehr vollendende Phallokratie in ihr Gegenteil um. Während 
die Nachzahlung das Ungenügen sexueller Bemächtigung auffangt und 
kompensiert, nimmt die Vorauszahlung gerade dieses Ungenügen vor­
weg: Sie ist Antizipation männlicher Impotenz. Deshalb darf im »Mut­
zenbacher«-Roman nicht einmal die Dirne Zenzi selbst ihren eigenen, 
als besonders wichtig erachteten Rat befolgen; auch sie kassiert stets 

bewunderte ihn so sehr, und hatte so viel Hochachtung vor ihm, daß ich gewiß kein Geld von 
ihm verlangt hätte.« (M 253) 

44 V gl. etwa den alten Mann, der au/grund seiner Erektionsprobleme die Rekordsumme von 
zehn Gulden zahlt. (M 245-47) 

266 Dietmar Schmidt/ Claudia Öhlschläger 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nach dem Akt. Nur um den Preis dieses eklatanten Widerspruchs kann 
das pornographische Konzept aufrechterhalten werden. 

Die nur scheinbar geringfügige Äußerlichkeit des Zahltermins, die 
gleichwohl den Abgrund zwischen männlicher Omni- und Impotenz 
zum Vorschein bringt, hat ökonomische Bedeutung in einem sehr 
weitreichenden, nämlich sexuellen Sinn: An ihr hängt die Möglichkeit 
und Unmöglichkeit einer >weiblichen< Entgegnung der >männlichen< 
Gabe - und damit die Virtualität der Geschlechterdifferenz selbst. 
Eigentliche Differenz, die sich ökonomisch nur als ununterbrochener 
Tausch von Gabe und Gegengabe konstituieren könnte, wird mit der 
nachgetragenen Bezahlung ausgeschlossen, in der die Endlichkeit 
männlicher Potenz, die einem weiblichen Vermögen als Anderem Platz 
läßt, allenfalls in Verbindung mit ihrer sofortigen finanzstarken Über­
windung hervortritt. Die Vorauszahlung dagegen, die alle nachfolgende 
sexuelle Aktivität unabänderlich mit dem Stigma der Impotenz versieht, 
schließt weibliches Vermögen nicht nur nicht aus, sondern im Gegenteil 
geradezu ein: als helfende Hand der Prostituierten, von deren Gnade 
allein der Kampf gegen sexuelles Versagen seine Siegeschance erhält. 

Daß Geschlechterdifferenz, wie sie sich hier zuletzt abzeichnet, 
grundsätzlich aporetisch, weil männlich perspektiviert (phallozentrisch) 
erscheint, liegt daran, daß sie sich als beständig verdrängte im Zusam­
menhang der hier diskutierten Texte nur durch Subversion der Phallo­
kratie bemerkbar machen kann. Ihre so bedingte Gewaltsamkeit tritt am 
deutlichsten in einer innerhalb des »Mutzenbacher«-Romans nur müh­
sam verschwiegenen Gefahr zutage: der Syphilis. Die Syphilis ist die 
extreme Gestalt, die die >weibliche Gabe< unter den Bedingungen ihrer 
permanenten Verdrängung annehmen muß. Sie wird im Roman minde­
stens zweimal - in aller damit verbundenen Zweideutigkeit - explizit 
ausgeschlossen. So heißt es dort einmal: 

Auch vor der Franzosenkrankheit war ich gewarnt und völlig darüber 
aufgeklärt, wie man sie erkenne. [ ... ] [WJenn ich auch manche Erkrankung 
nicht ganz vermeiden konnte, so bin ich doch davor bewahrt geblieben, die 
Syphilis zu erleiden. Eigentlich wie durch ein Wunder bewahrt geblieben, 
wenn ich's recht bedenke, denn ich kam schließlich in Situationen, [ ... ] in 
denen ich hundertfach angesteckt hätte werden können.« (M 305) 

Die Angst vor Syphilis wird hier insbesondere mit Hilfe der Rede von 
>hundertfacher Ansteckung< geschickt in die lüsterne Vorstellung multi-

»Weibsfauna« 267 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


pIer Orgasmen umgebogen. Eine zweite Stelle des Romans thematisiert 
die Syphilis sehr viel weniger deutlich, verfährt dafür in ihrer Abwehr 
aber um so direkter: In der zum Text gehörigen >Vorbemerkung< des 
>Herausgebers< ist die Rede von einer »Krankheit, einem Frauenleiden, 
dem Josefine später [ ... ] erlag« (M 38) - unmöglich (zumal um 1900), 
hier, also im Zusammenhang der Lebensgeschichte einer Prostituierten, 
nicht sofort an Syphilis zu denken. Aber indem sie zum >Frauenleiden< 
wird, erscheint die Krankheit nicht nur als ein möglicher >weiblicher 
Ort<, sondern bleibt auch, vor allem, in ihren zerstörerischen Effekten 
ausdrücklich auf das weibliche Geschlecht begrenzt. Dennoch hat, trotz 
aller Verdrängungsstrategien, der gewaltsame Impetus der wiederkeh­
renden, heimsuchenden, heimzahlenden Geschlechterdifferenz in den zen­
tralen Text des Romans Eingang gefunden: Mittels einer klanglichen 
Anspielung ist die >wienerische Dirne< im Titel zugleich venerische (ge­
schlechtskranke) Prostituierte.45 Im Titel durchdringen sich Stadt und 
Wildnis: Denn die Syphilis löst einen Zerfallsprozeß aus, der das 
kultivierte städtische Dasein an den erbarmungslosen Kreislauf der 
Natur zurückgibt. 46 

Seit es ihn gibt, gehört der Zuhälter zum Personal städtischer Wildnis. 
Sofern er vom Geld der Prostituierten lebt, scheint er die Instanz zu sein, 
die die Möglichkeit der >weiblichen Gabe< restituiert. Doch das Gegen-

45 Im Grunde meint der Titel des Buches wahrscheinlich keine wienerische, sondern eine 
Wiener Dirne. Nur letztere stammt aus und lebt in Wien, erstere nicht unbedingt; sie hat 
lediglich etwas für Wien Typisches an sich. Die Ungenauigkeit dieser Formulierung läßt auf 
eine Fehlleistung, vielleicht sogar eine beabsichtigte Assoziation schließen (>wienerisch</ 
>venerisch<). Immerhin ist gerade die venerische Dirne typisch für das Wien um 1900. 

46 Es war Iwan Bloch, der um 1900 mit Nachdruck die These vertrat, daß die Syphilis aus 
der Wildnis stamme: Seiner Ansicht nach zog sich die Mannschaft des Christoph Columbus -
bei Gelegeri.heit der Entdeckung Amerikas als dem Gründungsakt der Neuzeit - diese 
Krankheit von den Indianerinnen Haitis zu. Die Herkunft der Syphilis aus der Wildnis ist für 
Bloch aber nicht nur von historischer, sondern auch von eminent gegenwärtiger Bedeutung: 
»Da wir neuerdings auch in die Kolonialpolitik eingetreten sind, so mag bemerkt werden, daß 
diese in betreff der Syphilis wenigstens die große Gefahr einer neuerlichen Verstärkung des 
syphilitischen Virus mit sich bringt. Es ist erwiesen, daß die syphilitische Ansteckung, die ein 
Weißer sich bei Negern oder Mongolen zuzieht, eine viel intensivere Erkrankung zur Folge hat 
und einen maligneren Verlauf der Syphilis, als wenn er in bezug auf den Geschlechtsverkehr 
innerhalb der eigenen Rasse bleibt.« Iwan Bloch, Das erste Auftreten der Syphilis (Lustseuche) 
in der europäischen Kulturwelt. Gewürdigt in seiner weltgeschichtlichen Bedeutung, darge­
stellt nach Anfang, Verlauf und voraussichtlichem Ende. Jena 1904, S. 34. - Vgl. auch ders., 
Der Ursprung der Syphilis. Eine medizinische und kulturgeschichtliche Untersuchung. Jena 
1901. 

268 Dietmar Schmidt/ Claudia Öhlschläger 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


teil ist der Fall. Denn der Zuhälter stellt gerade jenes Mannsbild dar, das 
in der Lage ist, über die kalkulatorisch versierte - sprich: vorauskassie­
rende - Prostituierte, der ganze Heerscharen von Männern unterlagen, 
schließlich doch zu triumphieren. Denn nicht nur kassiert sie in seinem 
Auftrag und übereignet damit ihm die dem Kunden entfremdete 
akkumulative Investition, sondern die Prostituierte ist auch - vor allem 
und in erster Linie - seine Gabe; nicht zufallig ist Josefines Zuhälter 
zugleich ihr Vater. Bekanntlich geht allem Beischlaf mit Kunden, die 
deshalb immer Betrogene bleiben, ein erster Beischlaf mit dem Zuhälter 
voraus. Sein Vermögen, die Hure auf den Strich zu schicken, beruht 
allein auf diesem einmaligen Akt, dieser ursprünglichen Sekretion. Sie 
zahlt sich für den Zuhälter endlos aus, indem sie zu ihm zurückkehrt, 
ohne zurückgegeben werden zu können. Aufgrund einer einmaligen Ein­
schreibung sichert er sich einen Besitztitel, der geradezu feudalen 
Charakter hat. Der Zuhälter ist der müßiggängerische Großgrundbesit­
zer moderner Sexualität. Er, der das unaufhaltsam strömende Geld in 
Kleidung, modische Accessoires und Genußmittel umsetzt, zeigt die 
femininen Züge des Aristokraten mit antibourgeoisem Selbstverständ­
nis. Das ist der Grund, warum seine Gestalt auf die Boheme der 
Jahrhundertwende eine solche Faszinationskraft ausübte.47 (Die eher 
schäbige Gestalt des Mutzenbacherschen Zuhälters steht dazu nur 
scheinbar im Widerspruch; vielmehr markiert diese Schäbigkeit bloß 
besonders deutlich seine Distanz zum Establishment.) Seine androgyne 
Physiognomie beruht auf mehr als ejner bloßen Verdrängung weibli­
chen Vermögens - sie zeigt dessen Vereinnahmung an. 

Nimmt man die funktionale Analogie von Geld- und Samenfluß ernst, 
dann lebt der Zuhälter, dem Bares nur so strömt, im ewigen Orgasmus; 
dann ist er dem pornographischen Roman erst recht unverzichtbar. Im 
ewigen Orgasmus leben heißt, ein Leben ohne Arbeit zu führen: »[D]as 
Geld, das ich verdiente, lieferte ich prompt meinem Vater ab, der jetzt 

47 Das hat Nike Wagner exemplarisch für Karl Kraus gezeigt. Vgl. dies., Geist und 
Geschlecht. Karl Kraus und die Erotik der Wiener Moderne. Frankfurt a. M. 1987. - Als ein 
Moment kulturgeschichtlicher Traditionsbildung kann in diesem Zusammenhang gelten, daß 
gegenwärtig die US-amerikanische HipHop-Bewegung den physiognomischen Typus des 
Zuhälters - d. h. seine Kleidung, seine Körpersprache, seinen Lebensstil - zum positiven 
Leitbild erhebt. Vgl. dazu Thomas Groß, Explicit Lyrics. In: taz vom 1.8.92; ferner David 
Dufresne: Yo! Rap Revolution. Geschichte, Gruppen, Bewegung. Mit einem Up Date von 
Günther Jacob. Neustadt 1992. 

»Weibsfauna« 269 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gar nicht mehr daran dachte, sich eine Arbeit zu suchen, sondern es 
vorzog, auf meine Kosten zu leben und meinen Verdienst zu vertrin­
ken.« (M 304) Ein Leben im Rausch, ohne Arbeit - im »Mutzenba­
cher«-Roman ist nicht absehbar, daß ein Zuhälter in die Lage kommen 
könnte, entweder bezahlt zu werden oder, als Kompensation sexuellen 
Unvermögens, selber bezahlen zu müssen. Am Umgang zweier Zuhälter 
miteinander veranschaulicht der Roman vielmehr, daß Zuhälterei den 
innersten Bezirk der Macht konstituiert, ein Vakuum der Macht zu­
gleich, in dem sie in der Schwebe bleibt. Das wird angezeigt im 
archaischen Moment des Frauentauschs, den Rudolf, Zuhälter der 
Zenzi, undJosefines Vater praktizieren: >>>Passen S' auf, Herr Nachbar<, 
wiederholte Rudolf. >Ich lass' Ihnen die Zenzi da, und Sie vögeln die 
Zenzi, und ich nehm' mir die Peperl mit und vögel die Peperl.«< (M 235) 
Die hier auch grammatisch gezogene Konsequenz absoluter Symmetrie 
und Äquivalenz der Gaben transformiert endgültig Frauenleiber in 
ökonomische Quantitäten ohne geringsten Eigenwert und verhindert 
zugleich jegliches Machtgefälle von Mann zu Mann. Im archaischen 
Frauentausch48 gründen die Zuhälter einen Männerbund, der als das 
pornographische Arkadien männlicher Sexualität zu gelten hat. Der 
Frauentausch bietet das pornographische Zerrbild einer verlorenen 
Solidargemeinschaft, in der das Subjekt aufgeht, ohne noch gefährdet zu 
sem. 

Und dennoch perpetuiert die im Frauentausch so vollendete Verdrän­
gung des Weiblichen die Möglichkejt von dessen Wiederkehr. Zwar 
kann sie nicht den Zuhälter als solchen ereilen; doch da sich Zuhälterei 
auf den Betrug des Kunden stützt, nährt diese stets die Angst des 
Subjekts davor, gerade den traumhaften und eben deshalb trügerischen 
Status des Zuhälters zu verlieren und selbst zum bloßen Kunden 
abzusteigen. Eine Solidarität zwischen Zuhältern und Kundschaft kann 
es nicht geben. Zwischen beiden herrscht vielmehr die Todfeindschaft 
der Wildnis. Hat in ihr der sich als immer schon betrogen erkennende 

48 >Frauentausch< war eine in der Wiener Literatenszene um 1900 reale, durchaus gängige 
Praxis. So >übernimmt< Felix SaIten von Arthur Schnitzler ein »Mädel namens Fifi« (vgl. 
Renate Wagner, Arthur Schnitzler. Eine Biographie. Frankfurt a. M. 1984, S. 69) und später 
auch die bekannte Schauspielerin Adele Sandrock (vgl. Renate Wagner [Hg.], Dilly. Adele 
Sandrock und Arthur Schnitzler. Geschichte einer Liebe in Briefen, Bildern und Dokumenten. 
Wien 1975). 

270 Dietmar Schmidt/ Claudia Öhlschläger 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kunde keine Chance, so muß seine bevorzugte Strategie in einem 
kulturellen Akt bestehen, der die Prostituierte den Fangen des Zuhälters 
zu entreißen, sie selbst der Zivilisation zurückzugeben sucht. Als Alter­
native zum unzulänglichen Geschlechtsakt bietet sich dem Kunden die 
keusche Geste, fürs bloße Reden mit der Hure einen Höchstbetrag zu 
zahlen. Der dadurch erweckte Anschein ihrer Rehabilitierung als Ge­
sprächspartnerin und damit als Subjekt ändert zwar am Status der Hure 
nichts, denn er wird nach wie vor mit Geld gewogen. Die Keuschheit, 
die zum freien Willensakt verklärte Impotenz ist und sich als solche der 
Pornographie verweigert, weist aber einen Weg, die Prostituierte dem 
Machtbereich des Zuhälters zu entziehen: Das ist die Transsubstantia­
tion des Hurenleibes in ein kulturelles Zeichen, die den Hurenkunden in 
einem strikt ökonomischen Sinn zu ihrem Herausgeber werden läßt. 
Das fiktive Editorial der »Mutzenbacher« ist für diesen Vorgang exem­
plarisch. Dort heißt es: 

Das Manuskript übergab sie, etliche Wochen vor der schweren Operation, 
an deren Folgen sie starb, ihrem Arzt. Es erscheint hier als ein seltenes 
Dokument seelischer Aufrichtigkeit, als ein wertvolles und sonderbares 
Bekenntnis, das auch kulturgeschichtlich für das Liebesleben der Gegenwart 
Interesse verdient. (M 38) 

Der seltsame Umstand, daß em Mediziner der erste ist, der das in 
Schriftzeichen verewigte Leben der Prostituierten in Händen hält, muß 
zum einen als verborgener Hinweis auf den ''\Tahrheitsanspruch der 
Sexualwissenschaft und deren grundlegende Beziehung zur Pornogra­
phie gelesen werden. Zum anderen zeichnet sich darin die Bedingung 
und zugleich letzte Konsequenz der Verschriftlichung ab: Das ist der 
Tod der Prostituierten durch Zerstückelung. Josefine überläßt ihre 
Biographie einem Arzt und stirbt dann unter dem Messer eines Chirur­
gen. Womöglich ist derselbe Mediziner zugleich Mutzenbachers Mörder 
und der Herausgeber ihrer Lebensgeschichte. Mit anderen Worten: Der 
kulturelle Akt, der die Wildnis der Zuhälterei endgültig vernichtet, wird 
hier in der Gestalt eines J ack the Ripper personifiziert. Dieser Akt 
begegnet nicht zuletzt auch aller Gefährlichkeit der Prostituierten selbst, 
wie sie am radikalsten in der Syphilis erscheint. Bei näherem Hinsehen 
zeigt sich nämlich, daß Josefine nicht einen, sondern, in klimaktischer 
Abfolge, gleich drei Tode stirbt. So heißt es zunächst, daß sie einer 

»Weibsfauna« 2 71 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Krankheit, emem Frauenleiden [ ... ] erlag«. (Wir haben darin eme 
geschlechtsspezifisch verharmloste Syphilis gesehen.) Dann ist die Rede 
von »der schweren Operation, an deren Folgen sie starb«. Aus einem 
durch Krankheit verursachten Tod, einem Tod der Wildnis gewisserma­
ßen, wird ein durch Menschenhand vollzogenes, >kultiviertes< Sterben. 
Und schließlich heißt es lapidar: »Sie starb den 17. Dezember 1904 in 
einem Sanatorium.« (M 38) Den Abschluß und Höhepunkt des Todes­
reigens bildet also die Vorstellung eines >gemütlichen<, fast normalen 
und deshalb endlich auch datierbaren Sterbens im Bett, an einem Ort 
der Heilung.49 

Wir haben eine sexuelle Ökonomie der Stadt von einer der Wildnis 
unterschieden. Während erstere im vereinseitigten Tausch - in der 
unbeantwortbaren Gabe des Kunden oder Zuhälters etwa - stabile 
Machtverhältnisse zu begründen sucht, zeigt sich der Einbruch der 
zweiten an der unwägbaren Reversibilität aller Tausch- und damit 
Machtverhältnisse. Die Lektüre von »Bambi« macht deutlich, warum 
die Rede von der >Wildnis< mehr als eine bloß beliebige Metaphorisie­
rung bedeutet. Denn im »Bambi« geht es sehr konkret um den Einbruch 
der Wildnis in eine gleichsam zivilisierte Natur. Dabei verhandelt die 
Tiergeschichte die in der »Mutzenbacher« unmittelbar sexuelle Ökono­
mie als eine Ökonomie der sinnlichen Wahrnehmung. Welche zentrale 
Bedeutung dem Blick innerhalb dieser Ökonomie zukommt, wird gleich 
mit dem ersten Satz des Textes entschieden: Bambi »kam mitten im 
Dickicht zur Welt, in einer jener kleinen, verborgenen Stuben des 
Waldes, die scheinbar nach allen Seiten offenstehen, die aber doch von 
allen Seiten umschirmt sind«. (B 9) Mit diesen Worten wird nichts 
geringeres als eine exakte Definition der Bedingungen gegeben, die das 
Dickicht des Waldes zur städtischen, heimischen >Stube<, zum Geburts­
ort machen. Dieser Ort ist optisch semipermeabel, er setzt verschiede­
nen Blickrichtungen unterschiedlichen Widerstand entgegen: Für den 
Blick von innen nach außen steht er »nach allen Seiten offen«; für den 
Blick jedoch, der von außen nach innen dringen will, ist er »von allen 

49 Die Abfolge Krankheit - Operation - Sanatorium scheint gut zu einer durch Erkrankung des 

Unterleibs notwendig gewordenen Totaloperation zu passen. Eine solche Lesart ist natürlich 
möglich; während sie zum einen gleichfalls den Verlust weiblicher Fruchtbarkeit - der 
>weiblichen Gabe< - anzeigt, vereindeutigt und verschleiert sie jedoch andererseits die 
Verschiedenheit der drei Todesarten. 

272 Dietmar Schmidtj Claudia Öhlschläger 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Seiten umschirmt«. Überall dort ist der Wald >gute Stube<, wo er seinen 
Bewohnern solche uneinsehbaren Aussichtspunkte bieten kann. Dort 
antizipiert er gute Aussichten auch für den, der jetzt noch »blöd vor sich 
hinblickt« (ebd.). 

Sehen, ohne gesehen zu werden: Diese eindeutige Wahrnehmungs­
konstellation, die der Wald ermöglicht, ist unvereinbar mit jenem 
Moment der Unentschiedenheit, in dem Blicke getauscht werden. Was 
geschieht in einem solchen Moment? Während der eigene Blick als 
symbolische Gabe das Subjekt konstituiert, indem das Gesehene ihn 
repräsentiert, ist der erwidernde, zurückgegebene Blick immer auf etwas 
gerichtet, das vom Subjekt selbst nicht gesehen werden kann; er erinnert 
deshalb an den Mangel und die Kastration des Subjekts. 50 

Eine solche Ökonomie der reversiblen Blickrichtungen auszuschlie­
ßen, muß vor allem heißen, Situationen zu vermeiden, in denen man 
selbst gesehen wird, ohne sehen zu können. So kehrt sich der Wald 
gegen einen, wird zur gefahrlichen Wildnis, sobald er für die eigene 
Sichtbarkeit blind macht. Jeder, den auf diese Weise urplötzlich Wildnis 
umfangt, wird ohne sein Wissen zum Gejagten. Daß der solchermaßen 
ahnungslos Gejagte nicht länger zur kulturellen Ordnung gehört, indi­
ziert der Verlust seiner Sprachkompetenz, die diese Zugehörigkeit 
bezeugte. Der »Prinz« etwa, ein heranwachsender Rehbock, der von 
den menschlichen Häschern erschossen wird, hat die warnenden Stim­
men von Mitbewohnern des Waldes - der Krähen, des Eichhörnchens, 
des Hähers, der Elster - nicht beachtet oder verstanden: 

»Mich hat er auch nicht gehört,« zackerte die Elster. »Zehnmal hab ' ich 
gerufen. Gerade wollte ich ganz nah zu ihm hinfliegen, denn ich dachte mir, 
wenn er mich bis jetzt nicht hört, so flieg ich auf den Haselstrauch, vor dem 
er steht. Dort muß er mich hören. Aber in diesem Augenblick ist es 
geschehen.« (B 87) 

Noch die Zeit der Katastrophe bestimmt sich hier nach dem Maß des 
Blicks - als Augenblick. Präziser können die Bedingungen kaum gefaßt 
werden, unter denen die kulturelle Ordnung, die Ökonomie des Sub­
jekts sich in chaotische Wildnis verwandelt: Der Schuß, der trifft, ist der 
nicht gesehene, auf das Subjekt gerichtete Blick. Entsprechend setzt die 

50 Vgl.Jacques Lacan, Vom Blick als Objekt klein a. In: Ders., Das Seminar. Buch XI. Die 
vier Grundbegriffe der Psychoanalyse. Weinheim 31987, S. 73 ff. 

»Weibsfauna« 273 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Elster, die Alarm schlagen will, alles daran, sich Gehör zu verschaffen, 
indem sie ins Blickfeld des Prinzen fliegt, nämlich nicht etwa an sein 
Ohr, sondern »auf den Haselstrauch, der vor ihm steht«. Der Hasel­
strauch, der hier die Position des schlechthin Unübersehbaren erhält, 
darf verallgemeinert werden: Generell ist das Sichtbare Vegetation; und 
generell ist Vegetation sichtbar. Die Tiergeschichte macht sich diesen 
Umstand zunutze. Sie zeigt nicht nur einen Wald, der von allen wilden, 
gefährlichen Tieren bereinigt wurde51 , sondern, mehr noch, einen Wald, 
in dem alle Tiere ein pflanzenartiges Dasein führen, insofern sie dem 
menschlichen Blick beliebig verfügbar sind. Die Tiergeschichte zeigt, im 
strengsten Sinne des Wortes, einen Tiergarten. 

Eigentlich ist der Wald der Tiergeschichte deshalb immer schon eine 
von Menschen verursachte Wildnis, der die Tiere nicht entkommen 
können. Aber die Tiergeschichte kann es sich leisten, das zu konzedie­
ren; mehr noch: sie lebt davon. Hat der ungesehene menschliche Blick 
im Visier des Jagdgewehrs sein Medium52 , so sind dessen Opfer doch 
immer schon des Mitleids sicher. Das Mitleid ist die zynische Gestalt, in 
der der siegreiche Blick sein Opfer überlebt - ein Überleben, das 
Unsterblichkeit sichert. Wird im tödlichen Schuß der Einbruch der 
Wildnis, der im Grunde immer schon stattgefunden hat, endlich Ereig­
nis, so nimmt die eindeutig menschliche Urheberschaft tendenziell 
gerade den Menschen von der Katastrophe der Wildnis aus. 

Der Wald bietet einerseits aussichtsreiche Plätze der Geborgenheit; 
andererseits bestimmt seine Ausdehnung das Terrain der Wildnis. Was 
sich mit dieser Formel in seiner ganzen Widersprüchlichkeit fassen läßt, 
hängt mit der doppelten Version akkumulativer Ökonomie zusammen, 
wie sie schon das Personal des »Mutzenbacher«-Romans in den Gestal­
ten des Kunden und des Zuhälters erkennen ließ. Beide, Kunde und 
Zuhälter, agieren nach demselben ökonomischen Schema der unbeant­
wortbaren Gabe; und wo der erste versagt, setzt das Vermögen des 
zweiten ein. In exakter Entsprechung dazu überlebt der Blick des 

5 1 Bekanntlich ist das der historische Standard, den der europäische Wald im wesentlichen 
seit dem I 6. Jahrhundert erreicht hat. Vgl. Richard Pogue Harrison, Wälder. Ursprung und 
Spiegel der KuItur. München 1992, S. 116. 

52 Sollte biographischer Klatsch irgendeinen Stellenwert haben, dann wohl hier: Felix 
Saiten war ein leidenschaftlicher Jäger. Vgl. Dietmar Grieser, Ausgebootet. Felix Saiten: 
Bambi. In: Ders., Im Tiergarten der Weltliteratur. Auf den Spuren von Kater Murr, Biene 
Maja, Bambi, Möwe Jonathan und anderen. München 1991, S. 16-32. 

274 Dietmar Schmidtj Claudia Öhlschläger 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Forstherrn den gebrochenen Blick des einst 1m Wald beheimateten 
Tiers. Dennoch ist auf diese Weise nicht aller Antagonismus beseitigt. 
Antagonistisch ist etwa die seltsam exzentrische Position, die der Wald 
im »Bambi« einnimmt. Denn unverkennbar bildet nicht der Wald, 
sondern die Wiese, die Lichtung das topographische Zentrum des 
Buches. Sie ist das Paradies des Blicks und als solches nicht nur der 
bevorzugte Schauplatz ersichtlich sexualisierter Landschaft53, in der 
zudem am offensichtlichsten die Fauna vegetarisch wird54

, sondern auch 
der Ort, an dem sich verwandtschaftliche Beziehungen überhaupt erst 
sehen und realisieren lassen.55 Während im Wald der Nachwuchs sich 
verirren oder die Mutter im Dickicht verlieren kann, schließt die Wiese, 
sofern sie steten Blickkontakt ermöglicht, solche wilde Zerstreuung 
verwandtschaftlichen Zusammenhangs aus. Das gilt in einem sehr 
weitgehenden Sinn: Wenn sich im Wald der wenigstens zeitweilige 
Verlust der Mutter durch ihre Zusammenkunft mit dem abwesenden 
Vater erklärt, so muß auf der Wiese, die diesen Verlust ausschließt, auch 
der Vater anwesend sein. Aber in welcher Weise? Sicher nicht in persona; 
vielmehr so, daß bei aller Präsenz eine Art majestätischer Ferne gewahrt 
bleibt: 

Bambi sprang hinaus [auf die Wiese]. Eine ungeheure Freude ergriff ihn so 
zauberhaft stark, daß er sein Bangen im Nu vergaß. Er hatte im Dickicht nur 
die grünen Baumwipfel über sich gesehen, und darüber nur manchmal, nur 
in kleinen Durchblicken, verstreute blaue Sprenkel. Jetzt sah er das ganze 
Himmelsblau hoch und weit und das beglückte ihn, ohne daß er wußte, 
weshalb. Von der Sonne hatte er im Walde nur einzelne, breite Strahlen 
gekannt oder das zarte Gerinnsel von Licht, das golden durch die Zweige 
spielte. Jetzt stand er plötzlich in der heißen blendenden Macht, deren 

53 Vgl. B 27: »Da drängte sich Halm bei Halm um jedes Pünktchen Platz, schmiegte sich 
und schwoll in üppiger Pracht [ ... ]. Der weite grüne Plan war besternt mit weißen 
Margueriten; mit den violetten und rot angelaufenen dicken Köpfen des blühenden Klees 
[ .. .].« 

54 Vegetarisch in zweifacher Hinsicht: Einerseits ernähren sich die Tiere auf der Wiese 
pflanzlich; andererseits erscheinen sie selber als Pflanzen: »)Sieh nur, Mutter,< rief Bambi, )da 
fliegt eine Blume davon.< [ ... ] Bambi sah entzückt dem Falter nach, der sich unendlich zart 
von einem Halm gelöst hatte [ ... ]. Es sah wirklich aus, als ob es wandernde Blumen wären, 
lustige Blumen, die auf ihrem Stengel nicht stillhalten wollten und sich aufgemacht hatten, um 
ein wenig zu tanzen.« (B 28) 

55 Auf der Wiese trifft Bambi zum ersten Mal seine Tante Ena und ihre zwei Kinder (vgl. 
B 43ff.). 

»Weibsfauna« 2 7 5 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unbedingtes Herrschen auf ihn eindrang, stand mitten in dem Glutsegen, 
der ihm die Augen schloß und das Herz öffnete. (B 24) 

Die >Verstreuung< der Familienbande im Wald betrifft auch den Him­
mel; die Abwesenheit des Vaters ist, andersherum gesagt, eine Abwesen­
heit des Himmels. Lukacs' berühmtes Wort von der >transzendentalen 
Obdachlosigkeit< zeigt sich in Bambis Wald in prägnantester Weise 
verbildlicht. Die Wiese hingegen bietet ein Obdach, an dessen Tran­
szendenz kein Zweifel bestehen kann; insofern ist sie eine universalisierte 
Stube, die Gott der Vater gewährt. Deshalb ist es nur konsequent, wenn 
hier das Tier, glücklich aufgehoben im Blickfeld des Vaters, erneut die 
Augen schließt und also Pflanze wird. Waldemar Bonsels, Zeitgenosse 
Saltens und Verfasser der bekannten »Biene Maja«, hat diese Konse­
quenz bereits im Titel eines weniger bekannten Tierromans, der zuerst 
1915 erschien, in aller Deutlichkeit gezogen: »Himmelsvolk. Ein Buch 
von Blumen, Tieren und Gott«.56 Daß der Untertitel eines Tierbuchs an 
erster Stelle Pflanzen - Wiesenpflanzen - nennt, bezeichnet eine wich­
tige Essenz aller Tiergeschichten. 

Doch diese wahrhaft familiäre, nämlich religiöse, weil den Gottvater 
einschließende Dimension der Wiese oder Lichtung ist nur ihre eine, sie 
freilich vom Wald radikal unterscheidende Seite.57 Denn am Rande der 
Lichtung lauern die menschlichen Jäger, die an ihrer Übersichtlichkeit 
zu partizipieren drohen. Unversehens verwandelt sich die Lichtung in 
eine gefährlichere Wildnis, als der Wald sie je zu bedeuten vermag. So 
bleibt als Refugium doch wieder nur das Dickicht. Das macht die 
wesentliche Aporie der Tiergeschichte aus: Sie drängt den Wald als 
Wildnis an die Peripherie der Lichtung ab, doch zugleich kehrt sie in ihn 
zurück, um ihm jene paradiesische Dimension aufzubürden, die eigent­
lich der Lichtung eignet, dort aber scheitert. Dieser Widerspruch 
gestaltet sich im »Bambi« als aporetische Ökonomie des irreversiblen 
Blicks. Leitet sich Bambis erste, ihn blendende Erfahrung der Wiesen-

56 Waldemar Bonsels, Himmelsvolk. Ein Buch von Blumen, Tieren und Gott. Berlin und 
Leipzig 70 1918. 

57 Harrison hat gezeigt, daß in der europäischen Tradition die Lichtung in direkter 
Opposition zum Wald drei wesentliche Konstituentien des kreatürlichen Übergangs zur 
Kultur - oder auch: der Stadtgründung - ermöglicht: nämlich neben der Religion und der 
Familie auch die Bestattung, die genealogische Kontinuität symbolisch garantiert. Wir werden 
auf diesen letzten Punkt weiter unten zu sprechen kommen. - V gl. Harrison, Wälder 
(vgl. Anm. 51 ), S. 20 f. 

276 Dietmar Schmidt/ Claudia Öhlschläger 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


idylle von der Helligkeit der Sonne und des blauen Himmels her, so 
lehnt seine Mutter bereits wenige Seiten später den Vorschlag, bei Tag 
auf die Lichtung zu gehen, angesichts der dort lauernden Gefahr 
erschrocken und kategorisch ab: »>Nein, das ist jetzt nicht möglich. [ ... ] 
Jetzt. .. auf die Wiese ... ich mag nicht einmal daran denken. Am 
hellichten Tag ... !«< (B 35) So wird das Wiesenglück, kaum daß es 
beschrieben wurde, vom Text selbst in aller Deutlichkeit widerrufen. 
Diese Bewegung wiederholt sich beständig im Verlauf des Textes; sie hält 
ihn in Gang. Beständig tauschen Wald und Lichtung städtisches und 
wildes Terrain untereinander aus. 

Doch weil der Text an der Möglichkeit der irreversiblen Gabe 
festhalten will, sucht er diesen permanenten Austausch zu verbergen. 
Das geschieht, indem der himmlische Vater der Wiese seinen bedrohten 
Angehörigen in den Wald folgt oder vorausgeht - als Rehfürst. Tatsäch­
lich verhält sich der greise König der Rehe gerade so, wie Sonne und 
Himmel unter den Bedingungen des Waldes in Erscheinung treten: 
Bekanntlich sind »im Dickicht nur die grünen Baumwipfel« zu sehen, 
»und darüber nur manchmal, nur in kleinen Durchblicken, verstreute 
blaue Sprenkel« (B 24). Diese augenblickliche Erscheinungsweise des 
>transzendentalen Obdachs< ist auch die des >fürstlichen< Rehbocks. 
Immer taucht er unvermittelt auf, fast wie ein Geist, zumindest aber wie 
ein blendendes Lichtphänomen: 

Plötzlich stand einer von den Vätern vor ihm und sah ihn streng an. Bambi 
hatte ihn nicht kommen hören, und er erschrak. Der Alte war gewaltiger 
anzuschauen als die anderen, höher und stolzer. Sein Rock flammte in tiefer, 
dunkler Röte, aber sein Gesicht schimmerte schon silbergrau. (B 71) 

Ebenso unvermittelt verschwindet er wieder: »Der Alte kehrte sich ab 
und war fort. Bambi wußte nicht, wieso, noch wohin, wußte nicht, ob 
der Alte schnell oder langsam gegangen sei. Er war eben fort, so 
plötzlich, wie er gekommen war.« (B 38) Dieser Rehbock sieht alles, wird 
aber selbst nur gesehen, wenn er es will. Immer ist er helfend zur Stelle, 
wenn Artgenossen bedroht sind; er selbst aber gerät nie in Gefahr. Sein 
Wissen gibt er allenfalls in geheimnisvollen Orakeln preis. Niemandem 
schuldet er Dank; immer ist er derjenige, der gibt und gewährt. Er ist der 
Gebieter des Waldes, Herrscher von Gottes Gnaden. 

»Weibsfauna« 2 7 7 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der >Rehfürst<: Immer wieder begegnet in der Lektüre von Tierge­
schichten, aber auch von Pornographie, eine solche feudale Instanz. Wie 
die ersten Betrachter und Betreiber von zoologischen Gärten Feudalher­
ren waren, so ist auch die Jagd, die in »Bambi« eine so beherrschende 
Rolle spielt, traditionell ein fürstliches Recht und Vergnügen; und im 
pornographischen Roman erscheint der Zuhälter als Repräsentant des 
Feudalismus.58 Worum es dabei stets geht, ist eine bestimmte Form der 
Ökonomie, für die >Feudalismus< zwar nicht als konkret historische 
Gesellschaftsform, aber doch als Metapher einstehen kann: eine Ökono­
mie, die die Macht und vor allem das Monopol der Gabe garantiert. 
Damit aber erweist sich >Feudalismus< als Phantasma einer ganz und gar 
entgegengesetzten Ökonomie - der kapitalistischen, die bekanntlich für 
nichts garantiert als eine galoppierende Entwertung aller Gaben oder 
Währungen: nämlich im Fetischcharakter der Ware, der beständig zu 
Ausgaben animiert, der aber die Ware schon im Moment ihres Erwerbs 
als wertlos erscheinen läßt, ganz so, als wäre nichts gegeben worden. Die 
Struktur dieser Ökonomie heißt Inflation. 

Ins Pornographische übersetzt, bedeutet >Inflation< etwa, daß die 
Geldsumme, die als Fortsetzung oder Ersatz stockender oder ausbleiben­
der Ejakulation aufgewandt werden muß, ins tendenziell Unermeßliche 
steigt. Und in der Tiergeschichte? Es ist nicht nötig, daraufhinzuweisen, 
daß »Bambi« Anfang der zwanziger Jahre, zu einer Zeit krassester 
realhistorischer Inflation geschrieben worden ist. Denn die Schilderun­
gen von Hunger und Mord, der Schrecken eines im Wald erlebten 
Winters, die der Text bietet, geben einen genauen Begriff dessen, was in 
dieser Tiergeschichte >Inflation< bedeutet. So heißt es dort zusammen­
fassend: »Niemand fühlte sich mehr sicher, denn dies alles geschah am 
hellen Tage.« (B 114) >Inflation< meint hier die völlige Entwertung des 
Blicks. 

58 Nicht nur dort: In einer seiner Kriminalgeschichten aus der großstädtischen Halbwelt 
der zwanziger Jahren läßt Walter Serner den Zuhälter mit einem »Reichsgrafen« vergleichen. 
Walter Serner, Ein bedeutender Schlepper. In: ders., Zum blauen Affen. Dreiunddreißig 
Kriminalgeschichten. München 1989, S. 12. - Vgl. dazu Forels Versuch, das feudale Element 
der Prostitution zu denunzieren: »Die gewinnsüchtige Ausbeutung des Geschlechtstriebes ist 
[ ... ] ein Hauptfeld des sozialen Raubritterwesens.« Forel, Die sexuelle Frage (vgl. Anm. 10), 
S. 93. - Für den Bereich der Pornographie selbst spielt die Gestalt des göttlichen Marquis de Sade 
ein wesentliche Rolle. 

278 Dietmar Schmidtj Claudia Öhlschläger 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dem stellt sich im Text eme sinnliche Ökonomie entgegen, die 
bedingungslos dem Schema des Voyeurismus gehorcht. Der Voyeur 
sieht, ohne gesehen zu werden. Mit seiner eigenen Aktivität, sofern es 
dazu kommt, bleibt er allein, ungesehen wie der Erzähler des »Bambi«. 
rwo ist dieser Erzähler? Niemand weiß es. Er steht hinter jedem Baum, 
hinter jeder Blume, steckt in jedem Gebüsch und hinter jedem Farn.) 
Das schließt nicht aus - im Gegenteil - , daß der Voyeur an dem 
Gesehenen teilhaben läßt, darüber Bericht erstattet, es erzählt oder 
gesteht. Das tut auch der Erzähler des »Bambi«; er lädt dazu ein, ihm 
über die Schulter zu sehen. Doch reproduziert er auf diese Weise 
lediglich seinen Blick, läßt ihn von Dritten beglaubigen, ohne seine 
Entgegnung zuzulassen. Mit anderen Worten: Er zelebriert verschwen­
derisch die Majestät seines Selbst, indem er lesen läßt, was sein Blick 
eingeschrieben hat. Das ist zugleich die größte Sorge des Voyeurs: sich 
bloß in den schriftlichen Repetitorien anderer, früherer Voyeure zu 
verlieren. So lautet das Problem der Schriftlichkeit, die das wechselsei­
tige Verhältnis von Prostitution und Pornographie prägt (s. o. Anm. 22), 
aus der Sicht des Voyeurs. Deshalb gleicht er dem Touristen, der ständig 
auf die Suche nach unberührter Natur geht, die zu finden bekanntlich 
schwerfällt.59 Und deshalb spielen Tiere für den Voyeur eine so bedeu­
tende Rolle: Während Menschen seinen Blick in ihrem Nacken wissen 
und sich ihm durch selbst schon voyeuristische Inszenierungen zu 
entziehen drohen, scheinen Tiere ahnungslos. Das ist heute, im Zeitalter 
des Fernsehens, die große Chance des Tierfilms, der vermutlich längst 
die bessere Pornographie, die letzte Bastion eines heroischen Voyeuris­
mus geworden ist: 

>Tiere vor der Kamera<, >Wunder der Erde<, >Die Supersinne der Tiere<, 
>Zeit für Tiere< heißen die Herzensbrecher im öffentlich-rechtlichen Fernse­
hen. [ ... ] [D]as ist die nackte Wirklichkeit. [ ... ] Neben dem Programm­
schluß ist die Stille im Tierfilm die einzige Stille im Gerät. Minutenlang 
hören wir nichts als das zarteste Knistern, das entsteht, wenn sich zwei 
Strumpfbandnattern aufeinander wälzen. [ ... ] In der legendären Serie 
> Tiere vor der Kamera< spürt man die Mühen des tagelangen Wartens auf 
das Tier in den kostbaren Augenblicken, in denen endlich ein Biber vor 

59 Das sexuelle Verhältnis des Betrachters zur Landschaft, das in der Rede von der 
>unberührten Natur< mitschwingt, wird vom Reisejournalismus längst in aller nur wünschens­
werten Deutlichkeit artikuliert. Vgl. etwa folgenden Artikel über das »Laubwunder von 
Neuengland«: Brigitte Spitz, Peep-Show in den Bergen. In: Die Zeit vom 23.10.92. 

»Weibsfauna« 279 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


laufender Kamera bedenkenlos einen Baum fällt [ ... ]. Die Tierfllmer [ ... ] 
sind die letzten Heroen des Fernsehens. [ ... ] [Sie] hopsen als Känguruhs 
verkleidet durch die Tasmanische Steppe. Sie kriechen in babylonische 
Biberbauten und verbringen Monate in Erdlöchern und Wüstenzelten. [ ... ] 
[D] ie den ultimativen Fledermausfllm gedreht haben, konnten sechs Monate 
lang keine Nacht schlafen, standen bei 48 Grad inmitten von Asseln in einer 
Höhle, um ihre Kameras ganz nah auf Fledermausbeine und -flügel zu 
halten. [ ... ] Und sie lieben, was sie filmen. 60 

Den neoaristokratischen Blick des männlichen Subjekts, der heroisch, 
aber schließlich lustvoll eine blicklose, rücksichtslose Umwelt zentriert, 
trennt eines entscheidend von seinem historischen Vorbild, dem Feudal­
herrn: Wo dieser, obwohl ein Mächtiger, dennoch personale Beziehun­
gen zu knüpfen verstand, hat es der moderne Voyeur im Grunde nicht 
mehr mit lebendigen Kreaturen zu tun, sondern nur noch mit Fragmen­
ten einer Repräsentation seiner selbst. Bambi ist tot; er ist - das machte 
die Verfilmung durch Walt Disney offensichtlich - ein bloßer Zeichen­
Trick. Der voyeuristische Blick ist einjagdgewehr ist die Herrschaft des 
Phallus: Who killed Bambi? fragten vor 20 Jahren die Sex Pistols - und 
gaben sich ihren Namen als Antwort.6! 

7. Gebrechliche Körper, veränderte Landschaft 

Die Geschichte der modernen Produktwerbung macht den diskurshi­
storischen Bruch augenfällig, der Pornographie und Tiergeschichte in 
eine neue Konstellation eintreten läßt. Waren seit der Antike weibliche 
Allegorien die Insignien europäischer Kultur, so werden diese Allegorien 
in der Werbung des zwanzigsten Jahrhunderts zunehmend von Tierge­
stalten abgelöst: In der Zigarettenwerbung etwa ist die Freiheit keine 
Dame mehr, sondern ein Pferd.62 

Auch sonst beherrscht das Reich der Tiere die allegorische Darstellung von 
Abstrakta wie Schnelligkeit, Zähigkeit, Gutmütigkeit, Treue oder Riesen-

60 Iris Radisch, Schön, egal wie. Tierfilme - die letzte Oase der Poesie. In: »Die Zeit« vom 
21.8.92. 

61 Unter dem Titel >Who killed Bambi< sollte in den siebzigerjahren ein Kinofilm mit den 
>Sex Pistols< realisiert werden - und zwar unter der Regie des bekannten Pornofilmers Russ 
Meyer. Es ist dann aber doch bei dem Song gleichen Titels geblieben. 

62 Heinz-Michael Bache/Michael Peters (Hg.), Die tierischen Verführer. Auf Safari durch 
den Dschungel der Werbung. Berlin 1992. 

280 Dietmar $chmidtj Claudia Öhlschläger 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


waschkraft und verdrängt in der Werbung zunehmend die Motive mit plump 
sexueller Anmache.63 

Selbst wenn man zweifelt, ob wirklich in dieser Eindeutigkeit die eine 
Darstellungsweise die andere verdrängt, bleibt offensichtlich, daß sich in 
der Werbung zwei Strategien ausdifferenziert haben, die die literarische 
Polarität von Tiergeschichte und Pornographie genau wiederholen: 
Repräsentieren Tiergestalten mit den unveränderlichen, dennoch stets 
verbesserten Qualitäten einer Ware zugleich die Zuverlässigkeit ihrer 
eigenen Tradition als Gütezeichen, so leisten Frauenkörper in der 
Werbung die plötzliche, unmittelbar sexuelle Affektion des potentiellen 
Kunden. Dabei scheinen diese zwei Strategien der Werbung, deren eine 
sinnlich attackiert und deren andere beschwichtigend dauernde Gewiß­
heiten verschafft, weniger miteinander zu konkurrieren als vielmehr 
einander zu stützen. Beide gemeinsam rufen die phantasmatische Luft­
spiegelung einer >feudalen< Verfügbarkeit von Waren hervor, die sich -
mit Balzac - als Leidenschaft in der Wüste kapitalistischer Ökonomie 
bezeichnen läßt. 

Beide Formen der Diskursivierung verweisen auf dieselbe moderne 
Signatur der Wahrnehmung: Attacke und Beschwichtigung tragen in 
unterschiedlicher Weise einer Umwelt Rechnung, die stets unvorherge­
sehen zustößt, und die eine Wahrnehmung vorschreibt, »der das Chock­
erlebnis zur Norm geworden ist«64. >~osefine Mutzenbacher«, 1906 

erstmals erschienen, und »Bambi«, 1923 veröffentlicht, rahmen zeitlich 
eine Epoche ein, in der diese veränderten Bedingungen der Wahrneh­
mung endgültig paradigmatisch geworden sind: die Epoche des Welt­
krieges. Im Weltkrieg greift um sich, was Benjamin »Erfahrungsarmut« 
genannt hat: 

Mit dem Weltkrieg begann ein Vorgang offenkundig zu werden, der seither 
nicht zum Stillstand gekommen ist. Hatte man nicht bei Kriegsende be­
merkt, daß die Leute verstummt aus dem Felde kamen? nicht reicher -
ärmer an mitteilbarer Erfahrung. [ ... ] Und das war nicht merkwürdig. Denn 
nie sind Erfahrungen gründlicher Lügen gestraft worden als die strategischen 
durch den Stellungskrieg, die wirtschaftlichen durch die Inflation, die 
körperlichen durch die Materialschlacht, die sittlichen durch die Machtha­
ber. Eine Generation, die noch mit der Pferdebahn zur Schule gefahren war, 

63 Brigitte Werneburg, Tierische Verführer. Im ersten Dschungelbuch der Werbung. In: 
»taz« vom 5.10.92. 

M Walter Benjamin, Gesammelte Schriften Band I, 2. Frankfurt a. M. 1980, S. 614. 

»Weibsfauna« 281 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stand unter freiem Himmel in einer Landschaft, in der nichts unverändert 
geblieben war als die Wolken und unter ihnen, in einem Kraftfeld zerstöre­
rischer Ströme und Explosionen, der winzige, gebrechliche Menschen­
körper.65 

Gerade im Weltkrieg sieht man die spezifisch zeitgemäße Funktion der 
Diskursivierung und Institutionalisierung von Sexualität einerseits, der 
Aneignung von. Tierwelt andererseits besonders kraß hervortreten: 
Nicht nur erhöhte sich während des Krieges sprunghaft die pornogra­
phische Produktion und expandierte das Prostitutionsgewerbe, dessen 
Organisation staatlicherseits geradezu eine Frage der Logistik wurde66; 

sondern zugleich sah man einen Künstler wie Franz Marc sich entschie­
dener als je zuvor der Tiermotivik als Vorwand seiner Malerei zuwen­
den67 , und ein Tierbuch wie Waldemar Bonsels' »Himmelsvolk«, 1915 
zuerst erschienen, erreichte 1918 bereits seine siebzigste Auflage. Zielt 
die Pornographie auf endlose Aktualisierung des - in Benjamins Worten 
- »winzige [n], gebrechliche [n] l\tIenschenkörpers« in einer unaufhörli­
chen Serie von Orgasmen, die zugleich die Feuerpause im Feld endlos 
dehnt, so rekreiert die Tiergeschichte eine »Landschaft, in der nichts 
unverändert geblieben war« so, daß sie als eine wiedergefundene 
urgeschichtliche, paradiesische Topographie (die als solche freilich nie 
existiert hat) wieder verfügbar wird. Die existentiell extreme Konstella­
tion des Krieges macht offensichtlich, worum es in beiden Diskursen 
eigentlich geht: um die Verdrängung von Tod und Sterblichkeit. Nicht 
zuletzt die Brüchigkeit und Widersprüchlichkeit dieser Diskurse, die 
gezeigt werden konnte, verweist auf die Anstrengung solcher Verdrän­
gung. 

Zwar spricht Benjamin vom »Menschenkörper«; aber es hat sich 
gezeigt, daß in beiden Texten der Körper, um den es geht, ein männli-

65 Benjamin, Der Erzähler (vgl. Anm. 29), S. 439. 
66 Magnus Hirschfeld (Hg.), Sittengeschichte des Ersten Weltkriegs. Nachdruck der 

2. neubearb. Aufl. [1. Aufl. 1929] Hanau 1978, S. 157f., S. 231 ff. 
67 Zudem las Mare, während um ihn der Krieg tobte, mit Vorliebe die Bücher Wilhelm 

Bölsches. Vgl. Franz Mare, Briefe aus dem Feld. München 1982, S. 122f. (Brief vom 
7./8.12.1915 an seine Frau): »Wenn Du je in Leseüberdruß kommst [ ... ] so lies Fabre, Bölsche 
und dergl. Ich kann mir gar nichts Anregenderes u. Befriedigenderes als Zeitvertreib u. 
Bildung denken, als das Forschen dieser Naturwissenschaftler: Entstehung und Ahnenfolge der 
Pflanzen- und Tierwelt, die geologischen Zeitalter [ ... ], Insektenleben, Sternenlehre U.s. w. 
[ ... ] Mich interessieren diese Dinge jedenfalls 100 mal mehr, als Nationalökonomie, moderne 
Erfindungen U.S.w.« 

282 Dietmar Schmidtj Claudia Öhlschläger 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


cher ist. Das Problem des Todes ist von dem der Geschlechtlichkeit nicht 
zu trennen. Will man Benjamin darin folgen, daß seit dem neunzehnten 
Jahrhundert die gesellschaftlichen Verkehrsformen sich so verändern 
und beschleunigen, daß lebenspraktisch verfügbare Erfahrung zuneh­
mend unmöglich wird und dadurch sich ein privates wie kollektives 
Unbewußtes akkumuliert, eine grenzenlose Innerlichkeit des Subjekts, 
die dem eigenen Tod keinen Ort mehr gewähren kann, dann ist mit 
Foucault zu zeigen, wie diskursgeschichtlich das Bemühen Raum greift, 
die so entstandene Innerlichkeit des Subjekts nicht etwa aufzusprengen, 
sondern sie vielmehr disziplinierend auf eine Wahrheit festzulegen: 
nämlich durch ständige Bezugnahme auf und Rede über die verborgene 
Wahrheit des individuellen Sexes. Dieser Sex ist männlich. Er macht 
sich den weiblichen Körper verfügbar, um sich in ihn einzuschreiben, 
das heißt sein Begehren an ihm zu manifestieren. Foucault spricht in 
diesem Zusammenhang nicht zufällig von der »H ysterisierung des 
weiblichen Körpers«: Denn nirgends werden diese Einschreibungen 
sichtbarer als in Freuds Analysen, wo die körperlichen Symptome der 
Hysterikerinnen nichts als das Begehren des Phallus artikulieren. 

Der Körper der Frau scheint hier nichts anderes zu sein als der Ort 
des lustvollen Geständnisses männlicher Sexualität. In dieser Fassung 
der Geschlechterdifferenz, in der Männlichkeit gleich Sprechen, Weiblich­
keit gleich Gesprochen- Werden ist, kommt eigentliche Differenz nicht mehr 
vor. Ist Weiblichkeit ein männlicher Sex, der gesprochen wird, so haben 
wir es mit einer Weiblichkeit zu tun, die sich im Innern des Mannes 
befindet, die dieser sich also einverleibt hat, und mit Hilfe derer er sich 
als Subjekt konstituiert, indem er über sie spricht. Das gelingt am 
perfektesten und lustvollsten in der Pornographie. Aber auch hier läuft 
das männliche Subjekt ständig Gefahr, nicht mehr selbst zu sprechen, 
sondern bloß sekundäre Repräsentation eines anderen Autors zu sein. 
Die Aporie des augenblicklichen Lust- und Wahrheitseffekts des Ge­
ständnisses führt so hinüber zu einer anderen Diskursform, die ein 
dauerndes, zeitenthobenes Wissen präsentiert. Als solche fungiert die 
Tiergeschichte. Die Sexualwissenschaft hat sich als eine Produktion von 
Wissen erwiesen, die vom ständigen Wechsel zwischen diesen beiden 
Diskursformen lebt. 

Daß Tiergeschichten Sexuelles verhandeln, ist in »Bambi« unver­
kennbar. »Bambi« stellt ein Modell geschlechtsspezifischer Sozialisation 

»Weibsfauna« 283 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vor: emen Bildungsroman nämlich, dessen Finale in der Erlangung 
männlicher Geschlechtsidentität besteht. Die daraus ableitbare These, 
daß Bambi in jungen Jahren in gewissem Maße weiblich gewesen sein 
muß, wird gestützt durch den Umstand, daß ihm, wie Rehkitzen im 
allgemeinen, das im Text eindeutig phallisch besetzte Geweih fehlt. 
Kindheit und Weiblichkeit werden insofern auf eine Weise gekoppelt, 
die den Modus der männlichen Einverleibung des Weiblichen deutlich 
macht. Daß auch >Josefine Mutzenbacher« im Grunde von der Kopp­
lung von Kindheit und Weiblichkeit lebt, erlaubt es, beide Texte auf die 
Psychoanalyse als gleichsam ihren Subtext zu beziehen.68 So heißt es in 
Freuds »Drei Abhandlungen zur Sexualtheorie«: 

Das Kind verhält sich [ ... ] nicht anders als etwa das unkultivierte Durch­
schnittsweib, bei dem die nämliche polymorph perverse Veranlagung erhal­
ten bleibt. Dieses kann unter den gewöhnlichen Bedingungen etwa sexuell 
normal bleiben, unter der Leitung eines geschickten Verführers wird es an 
allen Perversionen Geschmack finden und dieselben für seine Sexualbetäti­
gung festhalten. Die nämliche polymorphe, also infantile Anlage beutet dann 
die Dirne für ihre Berufstätigkeit aus.69 

Die Abgrenzung von dieser infantilen und zugleich weiblichen Perversi­
tät, die in dem Maße vollzogen wird, wie es gelingt, sich .zum Sprecher 
dieser Perversität aufzuwerfen, wird in »Bambi« aber nicht nur als 
Bildungsgeschichte des Protagonisten signifikant, sondern reproduziert 
sich auch im Verhältnis des Erzählers zur erzählten Tierwelt: Die Fauna 
als Kindheit des Menschen, die diesem so ferngerückt ist, daß sie zu ihm 
keine Verbindungen mehr unterhält, gestattet einen sicheren, voyeuristi­
schen Blick, der die Manifestation eigenen Begehrens ohne Selbstgefahr­
dung ermöglicht. Die Konstellation, in die Sexualität und Tierwelt hier 
eintreten, ist in vielen kulturellen Varianten auffindbar: So ist sie etwa 
Ursprungskonstellation der Erfindung des Teddybären um 1900, der 
zugleich infantile Sexualität bedeutet und sie bis zur Unkenntlichkeit 
distanziert. 70 

68 Für >Uosephine Mutzenbacher« vgl. dazu Sander L. Gilman, Rasse, Sexualität und 
Seuche. Stereotype aus der Innenwelt der westlichen Kultur. Reinbek 1992, S. 155-180. 

69 Sigmund Freud, Drei Abhandlungen zur Sexualtheorie. In: Ders., Studienausgabe 
Bd. V Sexualleben. Frankfurt a. M. 1982, S. 97. 

70 In der heutigen journalistischen Berichterstattung über sexuellen Mißbrauch von 
Kindern wird häufig mit Bildern von Teddybären und Plüschtieren, die dem mißbrauchten 
Kind gehören sollen, operiert, um beim Betrachter Anteilnahme zu erregen. Deutlich wird, 

284 Dietmar Schmidt/ Claudia Öhlschläger 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auch in Freuds Hysterie-Fallgeschichten sind Tiere ständig präsent: 

Ein kleines Mädchen leidet seitjahren an Anfällen von allgemeinen Krämp­
fen, die man für epileptische halten könnte [ ... ]. Befragt: Was siehst du denn 
jetzt? antwortet sie aber: Der Hund, der Hund kommt, und wirklich ergibt 
sich, daß der erste Anfall dieser Art nach einer Verfolgung durch einen 
wilden Hund aufgetreten war. 7I 

Daß der Körper im hysterischen Anfall auf ein Tier verweist, wird von 
Freud als Zeichen der Verdrängung eines Sexuellen, des Begehrens des 
Phallus, gedeutet. Überführt man diese Deutung in den Zusammen­
hang, der sich zwischen Tiergeschichte und Pornographie ergeben hat, 
so wäre zu folgern, daß hier die Aneignung der Fauna ihrerseits eine 
hysterische ist. In der Tat wird in dem Maße, wie die Weiblichkeit 
hysterisch ist, die Hysterie männlich: Sie ist der Drang des männlichen 
Sexes, sich auszusprechen. Woraus sich eine neue Geständnisrunde, ein 
neuer pornographischer Diskurs ergibt. 

Wir bewegen uns beständig in den Zirkeln männlicher Diskurse, in 
denen das Weibliche nur an Brüchen und Übergängen einen Ort zu 
haben scheint. In dieser Form fungiert das Weibliche als der Tod des 
männlichen Subjekts. 72 Es bedeutet dessen Begrenzung und Endlichkeit 
in Form eines Anderen. Durch Einverleibung wird dieses Andere 
ausgelöscht - und damit zugleich der Tod. Das führt zu folgender 
paradoxer Konstellation, die gerade in »Bambi« sichtbar wird: »Tabu ist 
der Tod, nicht das Töten.«73 Gestorben wird in »Bambi« ebenso wie in 
anderen Tiergeschichten sehr viel, aber der Tod kommt nicht vor. 
Leichen liegen im Wald, man sieht sie und geht weiter; eines Tages sind 
sie einfach verschwunden. Verbindet sich kulturgeschichtlich die Lich­
tung nicht nur mit der Möglichkeit der Transzendenz und der Familie, 
sondern auch mit der Möglichkeit der Bestattung74, also mit dem 
Gedenken der Toten und des Todes, so bleibt diese Möglichkeit in 
»Bambi« völlig ausgeschlossen. Tiere bestatten einander nicht - ihre 

daß diese Bilder auf heimtückische Weise mit dem Mißbrauch zusammenhängen und ihn 
tendenziell fortsetzen. 

71 Sigmund Freud/Josef Breuer: Studien zur Hysterie. Frankfurt a. M. 1970, S. 16. 
72 V gl. dazu Elisabeth Bronfen, Over her dead body. Death, femininity and the aesthetic. 

Manchester 1992. 
73 Oskar Negtl Alexander Kluge, Maßverhältnisse des Politischen. 15 Vorschläge zum 

Unterscheidungsvermögen. Frankfurt a. M. 1992, S. 166. 
74 Vgl. Anm. 57. 

»Weibsfauna« 285 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Toten verschwinden einfach, genau so, WIe Frauen unter der Hand­
schrift des Mannes einfach verschwinden sollen. Aber die gespenstische 
Weibsfauna, die Tiergeschichte und Pornographie zurücklassen, hat 
noch immer ihre Geisterstunde zu nutzen gewußt. 

286 Dietmar Schmidt/ Claudia Öhlschläger 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Claudia Uebrand 

Tod und Autobiographie. Fontanes »Meine Kinderjahre« 
und Canettis »Die gerettete Zunge« 

Meine Lektüre, die Canettis »Die gerettete Zunge«l und Fontanes 
»Meine Kinderjahre«2 nebeneinanderstellt und gegeneinanderführt, 3 

will nachweisen, daß beide Texte durch ein gemeinsames Bezugssystem 
definiert sind, durch das sie bedingt und hervorgebracht werden, das in 
ihnen aber auch mimetisch dargestellt ist und sich selbst thematisch 
wird. Die Koordinaten dieses Bezugssystems sind der Tod einerseits, die 
Kunst, genauer die Wirkungsmäglichkeiten der eigenen Dichterexi­
stenz, andererseits. Beide sujets stehen bei Fontane und bei Canetti in 
einem Ausschließungs- und einem Bedingungsverhältnis: der Tod, der 
allem Dichten ein Ende macht, ist gleichzeitig das, was den Schriftsteller 
dazu veranlaßt, gegen ihn anschreibend Leben in die Literatur zu retten 
- und damit auch, das ist der dialektische Umschlag: als Leben zu 
zerstören. Dieses Schreiben gegen den Tod, das Beschreiben des Todes 
und die Inszenierung des eigenen Dichterturns als Annihilation der 
Todesgefahr finden sich mit signifikanten Kongruenzen und ebenso 
signifikanten Inkongruenzen bei Fontane und Canetti. Versucht werden 
soll eine Annäherung an die beiden autobiographischen Texte durch 
eine Rekonstruktion der Schreibsituation von »Meine Kinderjahre« und 
»Die gerettete Zunge«. Die sich anschließende Textlektüre wird das 
Netz von Filiationen, das sich zwischen den Inskriptionen des Todes und 
den Entwürfen einer dichterischen Existenz aufspannt, beschreiben und 

1 Elias Canetti, Die gerettete Zunge. Geschichte einer Jugend. Frankfurt a. M. 1979. Im 
folgenden zitiert als GZ. 

2 Theodor Fontane, Meine Kinderjahre. In: ders. , Sämtliche Werke, Schriften und Briefe. 
Abteilung III. Band 4. Hg. von Walter Keite!. München 1973, S. 7-177. Im folgenden zitiert 
als MK. 

3 Das heißt nicht, daß Abhängigkeiten oder >Einflüsse< Fontanes aufCanetti angenommen 
werden. Canetti zählt Fontane wohl nicht zu den Autoren, denen er besondere Wertschätzung 
entgegenbringt. In den bisher erschienenen drei Bänden seiner Autobiographie, die vor allem 
als Lese- und Bildungsgeschichte angelegt ist, taucht dessen Name nicht auf. Für Canetti 
gehärt Fontane - anders als beispielsweise Keller, dem er enthusiastisch huldigt (GZ, S. 196 ff.) 
- offenbar nicht zum bedeutsamen literarischen Erbe . 

Tod und Autobiographie 287 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Konnex zu fassen bemüht sein, der zwischen Tod und autobiogra­
phischem Schreiben besteht. 

Begonnen sei mit der lebensgeschichtlichen Kontextualisierung, mit 
einer Untersuchung der Konstellationen, die bei Fontane und Canetti 
zum Verfassen ihrer Kindheitsautobiographie führten. 4 Fontane schrieb 
den Erstentwurf des Textes nieder in den letzten Monaten des Jahres 
1892, von dem später das Tagebuch melden sollte: »1892 war ein recht 
bitteres Jahr für mich.«5 Quälte ihn doch eine mit schweren physischen 
Beeinträchtigungen und einem writer)s block einhergehende Depression, 
gewann er doch immer mehr die Überzeugung, daß er sein Lebenswerk, 
»Effi Briest« und die anderen noch geplanten Romane, nicht vollenden 
würde - auch weil er glaubte, im selben Lebensjahr wie sein Vater 
sterben zu müssen (und dessen Todesalter hatte er erreicht). Friedrich 
Fontane beschrieb den damaligen Zustand seines Vaters im Rückblick 
so: 

Apathisch, teilnahmslos gegen alles, was ihn umgab, was auch draußen in 
der Welt passieren mochte. Das Hirn wollte nicht mehr, die Maschine drohte 
still zu stehen. [ ... ] die seelische Depression [hatte] einen derartigen Tief­
stand erreicht, daß man auf das Schlimmste - geistige Umnachtung - gefaßt 
sein mußte.6 

Die konsultierten Nervenärzte diagnostizierten eine hirnorganische Er­
krankung, die mit Elektroschocks behandelt wurde, ohne daß sich das 

4 Zur Autobiographie Fontanes vgl. auch das Kapitel: Die Autobiographie ))Meine Kin­
derjahre«. Phantasierte und erschriebene Bilder vom Ich. In: Claudia Liebrand, Das Ich und 
die andern. Fontanes Figuren und ihre Selbstbilder. Freiburg 1990, S. 16-54; weitere wichtige 
Titel zur Fontaneschen Autobiographie sind: Paul Irving Anderson, ))Meine Kinderjahre«. 
Die Brücke zwischen Leben und Kunst. Eine Analyse der Fontaneschen Mehrdeutigkeit als 
Versteck-Sprachspiel im Sinne Wittgensteins. In: Fontane aus heutiger Sicht. Analysen und 
Interpretationen seines Werkes. Hg. von Hugo Aust. München 1980, S. 143-182; Günter 
Niggl, Fontanes ))Meine Kinderjahre« und die Gattungstradition. In: Sprache und Bekenntnis. 
Hermann Kunisch zum 70. Geburtstag. (Sonderheft des Literaturwissenschaftlichen Jahr­
buchs) Berlin 1971, S. 257-279; Alan R. Robinson, Recollections in tranquillity. An examina­
tion of Fontane's ))autobiographical novei«. In: )Erfahrung und Überlieferung<. Festschrift for 
C. P. Magill. Hg. von Alan R. Robinson und Hinrich Siefken. Cardiff 1974, S. 113-125; 
Margret Walter-Schneider, Im Hause der Venus. Zu einer Episode aus Fontanes ))Meine 
Kinderjahre«. Mit einer Vorbemerkung über die Interpretierbarkeit dieses ))autobiographi­
sehen Romans«. In: JbDSG 31,1987, S. 227-245. 

5 Zitiert nach: Otto Drude, 1892 - fast das letzte Jahr. In: Theodor Fontane, Meine 
Kinderjahre. Autobiographischer Roman. Mit einem Nachwort von Otto Drude. Frankfurt 
a.M. 1983, S. 245-272, hier S. 251. 

6 Ebd. , S. 257. 

288 Claudia Uebrand 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gesamtbefinden des Patienten besserte. Erst Fontanes Hausarzt Dr. Del­
haes erkannte anders als seine neurologischen Fachkollegen, daß der 
Kern der Krankheit seelisch bedingt war, und schlug eine Form der 
autogenen Psychotherapie vor: 

Sie sindja gar nicht krank! - Ihnen fehlt nur die gewohnte Arbeit! Und wenn 
Sie sagen: Ich habe ein Brett vorm Kopf, die Puste ist mir ausgegangen, mit 
der Romanschreiberei ist es vorbei! nun, dann sage ich Ihnen: wenn Sie 
wieder gesund werden wollen, dann schreiben Sie eben was anderes, zum 
Beispiel Ihre Lebenserinnerungen. Fangen Sie gleich morgen mit der Kin­
derzeit anF 

Der erhoffte autotherapeutische Effekt trat ein. Fontane fühlte sich nicht 
länger durch den Tod bedroht, die Beschäftigung mit der eigenen 
Kindheit linderte die aktuelle seelische Not, die Schreibhemmung war 
aufgehoben. Nicht zuletzt deshalb, weil sich Fontane in der Autobiogra­
phie selbst vergewisserte, daß er von Berufung und Natur ein Dichter sei, 
daß schon das Kind Theodor den Künstler in sich getragen habe. Das 
beschriebene Kindheits-Ich wird zum Hohlspiegel des autobiographi­
schen Wunsch-Ich, das Kind zum Urbild des Dichters. Die Erfahrung 
des psychischen Zusammenbruchs, die auch eine der Dissoziation mit 
dem eigenen Ich ist, das nicht mehr das der künstlerischen Produktivität 
zu sein scheint, kann kompensiert werden durch die Konstruktion eines 
immer schon mit sich identischen Ich. Wenn bereits das Kind ein 
Dichter war, kann das Künstlertum nichts sein, was akzidentiell ist, muß 
es zum unverlierbaren Persönlichkeitskern gehören. Damit gewährt sich 
Fontane einen Selbsttrost und eine Selbstvergewisserung, die er allen 
seinen Romanfiguren vorenthält.8 Er erschreibt sich mit der Kindheit 
den Teil der Lebensgeschichte, der seinen Heldinnen und Helden fehlt. 

i Ebd., S. 261. 

8 Als Ausnahme kann man Franziska Franz gelten lassen, die in »Graf Petöfy« von ihren 
Kindheitserinnerungen berichtet (Theodor Fontane, Graf Petöfy. In: ders., Sämtliche Werke, 
Schriften und Briefe. Abteilung I. Band I. Hg. von Walter Keite! und He!muth Nürnberger. 
München 1970, S. 742 Cf.). Diese sind in Ton und Inhalt eine erstaunliche Vorwegnahme 
dessen, was in der Autobiographie dann erneut formuliert wird. Dabei verarbeitete Fontane, 
als er die Kindheitsgeschichte seiner Protagonistin zu Papier brachte, sicher Erinnerungen an 
Selbsterlebtes. Andererseits nimmt die vie! später verfaßte Autobiographie auch Anleihen bei 
den Erzählungen jener Romanfigur. Die Annahme, daß die autobiographische Schrift nur 
Lebensmaterial ausbreitet (das dann in den Romanen einer ästhetischen Transformation 
unterzogen wird), ist also falsch. In »Meine Kinderjahre« integriert ist auch das bereits in den 
Romanen Erfundene und Erschriebene. Die Unterschiede zwischen Roman und Autobiogra-

Tod und Autobiographie 289 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das heißt auch, daß die Autobiographie eine Leerstelle des CEuvres füllt, 
daß Leben und Werk noch enger verknüpft werden. 

Ein >Nebeneffekt< dieser so vollzogenen Identitätsstiftung für Fontane 
war die Loslösung von der Zwangsvorstellung, im seIben Alter wie der 
Vater sterben zu müssen. Ein Erfolg, der wohl damit zusammenhängt, 
daß der Autobiograph dieses Phantasma rückprojiziert auf die Figur, an 
der es sich entzündet. Der Autor läßt seinen Vater, Louis Henri, 
wiederaufleben und im »Intermezzo«-KapiteI,9 in dem er den >Berichts­
zeitraum< seiner Kindheit verläßt, noch einmal sterben - stellvertretend 
für sich selbst. Die autotherapeutische Wirkung resultiert also sicher 
auch daraus, daß die eigene Todesfurcht zugleich mit dem im Text ein 
zweites Mal gestorbenen Vater zu Grabe getragen werden kann. Der 
Autobiograph rettet sich vor dem Tod, indem er diesen seinem Vater 
zuschreibt und komplementär dazu sein eigenes erzähltes und erinnertes 
Ich zur SpiegeIfläche zahlreicher, immer wieder neu inszenierter Verjün­
gungs-, Wiedergeburts- und Unsterblichkeitsphantasmen macht, auf die 
noch einzugehen sein wird. Das Kind, das Fontane literarisch auferste­
hen läßt, ist - dem seIbstironischen, unemphatisch-Iakonischen Tonfall 
zum Trotz - auch ein mythisches >göttliches Kind<, dessen >magische< 
Aufgabe es ist, das schreibende Ich vor dem zu schützen, was es so sehr 
fürchtet: den Tod. 

Auch für den Lebens-Kontext der Canettischen Autobiographie 1o 

phie sind offenbar nur gradueller Art. Beide genres spielen mit den Kategorien Authentizität und 

Fiktionalität. 
9 Gemeint ist das sechzehnte Kapitel: »Vierzig Jahre später (Ein Intermezzo)« (MK, 

S.151-162). 
10 Als wichtigste Titel zur »Geretteten Zunge« seien genannt: Dagmar Barnouw, »Die 

gerettete Zunge« - »Der Beruf des Dichters«. In: Dies., Elias Canetti. Stuttgart 1979, S. 1-16; 
Martin Bollacher, »ich verneige mich vor der Erinnerung«. Elias Canettis autobiographische 
Schriften. In: Hüter der Verwandlung. Beiträge zum Werk von Elias Canetti. München, Wien 
1985, S. 245-259; Friederike Eigler, Das autobiographische Werk von Elias Canetti. Tübingen 
1988; Robert Gould, »Die gerettete Zunge« and »Dichtung und Wahrheit«. Hypertextuality 
in Autobiography and its Implications. In: Seminar 21, 1985, S. 79-107; Beatrix KampeI, Ein 
Dichter braucht Ahnen. In: Experte der Macht. Elias Canetti. Hg. von Kurt Bartsch und 
Gerhard Melzer. Graz 1985, S. 102-115; Heinz Lüdde, Lesarten der Selbstdarstellung. Zu 
einem autobiographischen Text von E1ias Canetti. In: Kultur-Analysen. Mit Beiträgen von 
Hans-Dieter König [u. a.J. Frankfurt 1986, S. 375-396; C1audio Magris, Ein Schriftsteller, der 
aus vielen Personen besteht. In: Hüter der Verwandlung. Beiträge zum Werk von Elias 
Canetti. München, Wien 1985, S.260-273; Gerhard Melzer, Der einzige Satz und sein 
Eigentümer. Versuch über den symbolischen Machthaber Elias Canetti. In: Experte der 

290 Claudia Uebrand 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


spielt der Tod eme zentrale Rolle. Entstanden ist »Die gerettete 
Zunge«" seit Ende der sechziger Jahre, nach dem Tod von Canettis 
Frau Veza. Dieser Verlust hat sicher das Projekt mitinitiiert, das vergan­
gene, das gewesene Leben in einer Autobiographie aufzubewahren und 
zu erinnern, die Lebensgefährtin wenigstens in der Literatur weiter- und 
überleben zu lassen:'2 so wird denn auch Veza Canetti zur Licht- und 
Zentralgestalt (wenngleich erst in der »Fackel im Ohr«, da der Autor sie 
in den zwanziger Jahren, also dem Berichtszeitraum des zweiten Teiles 
der Autobiographie, in Wien kennenlernt). Den eigentlichen Ausschlag 
für den Beginn der autobiographischen Arbeit gab aber wohl nicht der 
Verlust Vezas, sondern die Todesdrohung, die über Canettis an Tuber­
kulose leidendem Bruder Georges schwebte. 

In seiner letzten Krankheit beschloß ich, für ihn, und damit es vielleicht für 
seine Krankheit zur Hilfe gereichen könnte, unsere Kindheit zu schreiben. 
Das habe ich ihm noch gesagt; das Buch, das so entstand, heißt >Die gerettete 
Zunge<! Ich konnte ihm leider nicht mehr die Anfange des Buches zeigen. Er 
starb vorher. Das Buch ist ihm gewidmet und würde ohne ihn nicht 
bestehen. 13 

Der Versuch, das Leben festzuhalten, die Wendung gegen den Tod 
können sicher als Grundmuster autobiographischen Schreibens über-

Macht. Elias Canetti. Hg. von Kurt Bartsch und Gerhard Melzer. Graz 1985, S. 58-72; Edgar 
Piel, »Nichts ist vorüber«. Biographie als Provinz des Menschen. In: Ders., Elias Canetti. 
München 1984, S. 160-173; Madeleine Salzmann, Die Kommunikationsstruktur der Auto­
biographie. Mit kommunikationsorientierten Analysen der Autobiographien von Max Frisch, 
Helga M. Novak und Elias Canetti. Bern, Frankfurt, New York, Paris 1988; Sigurd Paul 
Scheichl, Sprach reflexion in Canettis autobiographischen Büchern. In: Modern Austrian 
Literature 16, 1983, S. 23-46; Waltraud Wiethölter, Sprechen - Lesen - Schreiben. Zur 
Funktion von Sprache und Schrift in Canettis Autobiographie. In: DVjS 64, 1990, S. 149-171; 
Bernd Witte, Der Erzähler als Tod-Feind. Zu Elias Canettis Autobiographie. In: Text und 
Kritik 28, 1982, S. 65-72. 

11 »Die gerettete Zunge« ist der 1977 publizierte, den Zeitraum von 1905-1921 behan­
delnde erste Teil der Autobiographie Canettis, dem bisher zwei Fortsetzungen folgten: 1980 
»Die Fackel im Ohr« (1921-1931) und 1985 »Das Augenspiel« (1931-1937). Auch Fontanc 
verfaßte neben den »Kinderjahren« weitere autobiographische Schriften: »Von zwanzig bis 
dreißig«, »Kriegsgefangen«, »Aus den Tagen der Okkupation«. 

12 Raum gegeben in der Canettischen Autobiographie wird Veza aber nur in ihrer privaten 
Funktion für Canetti, als seine wichtigste Gesprächspartnerin. Die SchriftsteLlerin Veza Canetti 
eliminiert er durch Verschweigen und Aussparen. Motiv mag neben Elias Canettis ausgepräg­
ter Misogynie das Bestreben sein, den Schriftstellerthron nicht mit der eigenen Frau teilen zu 
müssen. 

13 Gerald Stieg, Questions cl Elias Canetti. In: Austriaca 11, Nov. 1980, S. 17 f. 

Tod und Autobiographie 291 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


haupt begriffen werden, das, weil es aus Leben Literatur macht, Leben 
aufbewahrt und rettet. 14 Canettis Wendung gegen den Tod ist aber von 
noch grundsätzlicherer Art. Er wehrt sich gegen den Tod als anthropolo­
gische Realität, setzt als »ganz konkrete [s] und ernsthafte [s]« Ziel seines 
Lebens »die Erlangung der Unsterblichkeit für die Menschen«.15,16 
Insofern ist die Autobiographie praktizierte >Tod-Feindschaft<. Sie rettet 
in Form von Personenporträts Menschen in den Text, und sie ist für den 
Schreiber selbst ein Projekt, das seinen Tod weiter und weiter weg­
schiebt. Der Autor bindet sich an das Aufschreiben seines Lebenstextes 
(für Canetti eine Aufgabe, die erst bis zum Jahr 1937 erfüllt ist) - und 
selbst wenn es ihm gelänge, den autobiographischen Text zu vollenden, 
gäbe es zwischen abgeschlossener Erinnerungsschrift und aktueller 
Lebenszeit wieder einen kleinen Zeitraum, der festzuhalten wäre. Der 
Text ist als nicht abschließbarer Lebens-Text angelegt: der Autor darf 
nicht sterben. 

Das Verfassen der Autobiographie als Strategie gegen den eigenen 
Tod und den der anderen verweist auf die Canettische Vorstellung vom 
Dichter als dem »Hüter der Verwandlungen«, der das Existierende, 
Menschen, Tiere, Pflanzen, in seinen mannigfachen Ausprägungen 
>lebend< in sich aufnehmen und somit vor dem Tod, dem größten 
Skandal, retten soll. Für Canetti ist damit der Dichter 

das genaue Gegenbild jener Machthaber, bei deren Tod ihre Umgebung 
mitsterben muß, damit sie in einem jenseitigen Dasein der Toten alles 
wiederfinden, woran sie je gewöhnt waren. Durch nichts wird ihre tiefinnerli­
che Ohnmacht furchtbarer bezeichnet. Sie töten im Leben, sie töten im Tod, 
ein Gefolge von Getöteten geleitet sie ins Jenseits. Wer aber Stendhal [und 
für Stendhal kann hier wohl jeder andere große Dichter eintreten - C. L.] 
aufschlägt, findet ihn selbst und alles wieder, das um ihn war, und er findet es 
hier in diesem Leben. So bieten sich die Toten den Lebenden als edelste 

14 So formuliert beispielsweise Stieg, die Autobiographie sei »der kreatürliche literarische 
Akt gegen den Tod, sie ist der Triumph der Erinnerung über die Zeit« (Geraid Stieg, 
Betrachtungen zu Elias Canettis Autobiographie. In: Zu Elias Canetti. Interpretationen. Hg. 
von Manfred Durzak. Stuttgart 1983, S. 158). 

15 Elias Canetti, Die Provinz des Menschen. Aufzeichnungen 1942-1972. München 1973, 
S.52. 

16 Sollte das Projekt der Unsterblichkeit sich nicht durchsetzen lassen, plädiert Canetti 
wenigstens für das Erreichen eines biblischen Alters. In der »Geretteten Zunge« wünscht sich 
der Autor, im Jahre 2019 noch am Leben zu sein, um zur 200:Jahr-Feier Gottfried Keller mit 
einer Eloge zu ehren (GZ, S. 199). 

292 Claudia Uebrand 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Speise dar. Ihre Unsterblichkeit kommt den Lebenden zugute: in dieser 
Umkehrung des Totenopfers fahren alle wohl. Das Überleben hat seinen 
Stachel verloren, und das Reich der Feindschaft ist zu Ende. 17 

Diese Phantasie vom Schreiben als »Umkehrung des Totenopfers« ist in 
Form einer Urerfahrung und Urszene - Witte nennt das »den höchst­
persönlichen Gründungsmythos der Canettischen Dichterexistenz«18 -
in die Lebensgeschichte eingeschrieben. Im Kapitel »Der Mordan­
schlag« erzählt Canetti vom dramatischen Ende einer Freundschaft, die 
der Fünfjährige mit einer etwas älteren Cousine, Laurica, unterhält. 
Laurica kommt vor ihm in die Schule, beginnt, Lesen und Schreiben zu 
lernen, weigert sich aber, demjüngeren von ihrem Wissen mitzuteilen. 
Die Situation eskaliert, Elias holt ein Beil und verfolgt sie »mit einem 
Mordgesang auf den Lippen [ ... ]: [ ... ] uetzt werde ich Laurica töten! 
Jetzt werde ich Laurica töten!«< (GZ, S. 39). Der Großvater tritt zwi­
schen die Kinder, der Familienrat kommt zusammen: 

Ich konnte lange beteuern, daß Laurica mich bis aufs Blut gepeinigt habe, 
daß ich mit fünf Jahren zur Axt gegriffen hatte, um sie zu töten, war für alle 
unfaßbar, ja daß ich auch nur imstande gewesen war, die schwere Axt so vor 
mir herzutragen. Ich glaube, man begriff, daß es mir so sehr um die Schrift 
zu tun war, es warenjuden, und die >Schrift< bedeutete ihnen allen viel, aber 
es mußte etwas sehr Schlechtes und Gefährliches in mir sein, das mich dazu 
bringen konnte, meine Spielgefährtin ermorden zu wollen (GZ, S. 40). 

Mit dieser Geschichte führt Canetti seine Besessenheit von der >Tod­
Feindschaft<, seine zentrale Obsession, auf ein Kindheitserlebnis zurück, 
in dem das »jüdische Urtabu des Tötens« mit dem »jüdische[n] Urbe­
gehren nach der Schrift«19 unlösbar verkoppelt werden. Der, der töten 

wollte, weil er die Schrift nicht hatte, wird zum >Tod-Feind< und setzt die 
Schrift in Zukunft dazu ein, Menschen vom Tode zu erretten, indem er 
sie in den »unsterbliche [n] Text-Kärper«20 überführt. 

Daß der »Mordanschlag« sowohl metaphorisch als auch faktisch eine 
Neugeburt des Selbst bedeutet, das das wichtigste kulturelle Tabu, das 
Verbot des Tötens, verinnerlicht hat, setzt die Weiterführung des Lau­
rica-Strangs ins Bild. Einige Zeit nach dem Ereignis nimmt Laurica 

17 Elias Canetti, Masse und Macht. Hamburg 1960, S. 3l9. 
18 Witte, Der Erzähler (Anm. lO), S. 7l. 
19 Ebd., S. 7l. 
20 Melzer, Der einzige Satz (Anm. lO), S. 63. 

Tod und Autobiographie 293 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rache, sie stößt Elias absichtlich-unabsichtlich in einen riesigen Kessel 
von heißem Wasser, der auf der Terrasse zum Abkühlen steht. Der Junge 
>schlüpft aus seiner alten Haut<, er wird mit Ausnahme des Kopfes am 
ganzen Körper verbrüht. Sein Zustand ist so besorgniserregend, daß 
man sich keinen anderen Rat weiß, als den Vater aus London anreisen 
zu lassen - und durch dessen Ankunft vollzieht sich dann auch das 
»Wunder« der Heilung (GZ, S. 42). Diese symbolische zweite Geburt, 
die aus einem Naturwesen ohne Schrift, das tötet, ein Kulturwesen 
macht, das das Tötungstabu verinnerlicht hat und die Schrift künftig 
gegen den Tod einsetzen will, wird nicht wie die erste durch die Mutter, 
sondern durch den Vater vollzogen.2! Er wird wenig später seinen Sohn 
mit der Welt der Schrift bekannt machen, indem er ihm kindgemäße 
Fassungen weltliterarischer Werke schenkt und mit ihm über diese 
spricht: Tausendundeine Nacht, Grimms Märchen, Robinson Crusoe, 
Gullivers Travels, Tales from Shakespeare, Don Quijote, Dante, Wil­
helm Tell. Der Vater wird mit dieser Einführung in die Literatur den 
Grundstein dafür legen, daß sich der Sohn viel, viel später in der 
Autobiographie literarisch selbst noch einmal hervorbringen kann -
ohne Hilfe und in Konkurrenz zu seiner Mutter. 22 »Die Bücher und die 
Gespräche mit [sJeinem Vater darüber« seien - so Canetti - ihm »das 
Allerwichtigste auf der Welt« gewesen. Noch von der Warte des greisen 
Autobiographen aus befindet er: 

Es wäre leicht zu zeigen, daß fast alles, woraus ich später bestand, in diesen 
Büchern enthalten war, die ich dem Vater zuliebe im siebenten Jahr meines 

2\ Der Vorgang läßt sich auf die überkommene gesellschaftliche Geschlechterphilosophie 
beziehen, die auf der Dichotomie Vater - Geist Mutter - Natur beruht. 

22 Insbesondere Wiethölter (Sprechen [Anm. 10], passim) betont die Verstrickung von 
Mutter und Sohn und das lebenslange vergebliche Bemühen Elias Canettis, sich von seiner 
Mutter zu lösen. Diesen Kampf führe Canetti ironischer- und fatalerweise mit dem Instru­
ment, das ihm diese oktroyiert habe: mit der deutschen Muttersprache (und nicht mit der 
Sprache, in die der Vater ihn einführte: der englischen). Canetti habe nicht anders gekonnt, als 
»deutschsprachige Bücher in die Welt zu setzen, um den gewaltigen Erwartungen der Mutter 
zu entsprechen und sich gleichzeitig mit jeder neuen Arbeit gegen die Vereinnahmung zur 
Wehr zu setzen. Aus diesem Machtkampfbezog der Autor vermutlich seine stärksten kreativen 
Impulse, ganz gewiß jedoch den Schwung zu einer Autobiographie, die in ihren wesentlichen 
Passagen ein Rechtfertigungsunternehmen ist und um die Frage kreist, wer den besseren 
>Canetti< zu bieten hat: die Mutter in Gestalt ihres Schriftstellersohnes oder der Sohn in 
Gestalt von Büchern, die imstande sind, den Tod ihres Verfassers zu überdauern.« (Ebd., 
S.159.) 

294 Claudia Uebrand 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lebens las. Von den Figuren, die mich später nie mehr losließen, fehlte nur 
Odysseus (CZ, S. 49). 

Der sein Kind in fiktive Sprachwelten führende Vater, wird - das ist eine 
unter vielen Versionen, die das Unerklärliche, den frühen und plötzli­
chen Tod vonJacques Canetti, erklären wollen23 - Opfer eines Sprech­
akts. Elias' Großvater hatte seinen Sohn, als dieser wider seinen Willen 
die Auswanderung nach England durchsetzte, verflucht. Mit archaisch­
magischem Impetus war Sprache, insofern handelt es sich um ein 
Analogon der »Mordanschlag«-Konstellation, zum Tötungsinstrument 
geworden, hatte Leben vernichtet, statt sich in seinen Dienst zu stellen. 
Der Sündenfall von Elias, der - um der Schrift willen - .Leben zu opfern 
bereit war, wird durch den Fluch des Großvaters variiert, der mit 
Sprache tötet. 24 

Diese Gegenführung von Sprache/ Schrift und Tod findet sich in 
weiteren Facettierungen im Text der Autobiographie. So ist das Kapitel 
»Der Gezeichnete« (GZ, S. 262ff.) einem Lehrer gewidmet, der ein 
»Kainsmal« (GZ, S. 264), »ein tiefes Loch« (GZ, S. 263), auf der Stirn 
trägt. 

23 Zu den >dunklen< Seiten der Mutterfigur gehören ihre manchmal an Psychoterror 
gemahnenden Erziehungsmethoden und ihre sadistischen Strategien im Umgang mit den 
Kindern. So schwört sie den Sohn auf immer neue und andere Wahrheiten über den Tod des 
Vaters, immer wieder neue Todesversionen, ein: »Was ich von ihr erfuhr, wechselte alle paar 
Jahre, als ich allmählich heranwuchs, kam Neues hinzu und eine frühere Version erwies sich 
als >Schonung< für meinejugend. Da mich nichts so sehr beschäftigte wie dieser Tod, lebte ich 
gläubig in verschiedenen Etappen. Ich ließ mich in der letzten Erzählung der Mutter nieder, 
richtete mir's da ein, hielt mich an jedes Detail, als entstamme es einer Bibel, bezog alles 
darauf, was sich in meiner Umgebung ereignete, aber auch alles, was ich las und dachte. Im 
Zentrum jeder Welt, in der ich mich fand, stand der Tod des Vaters. Wenn ich dann einige 
Jahre später etwas Neues erfuhr, fiel die frühere Welt wie Attrappen um mich zusammen, 
nichts mehr stimmte, alle Schlüsse waren falsch, es war, als bringe mich jemand stürmisch von 
einem Glauben ab [ ... ]« (GZ, S. 70f.). 

24 Von wie eminenter Bedeutung der frühe Tod des Vaters für die >Tod-Feindschaft< 
Canettis sein muß, ist evident - auch ohne daß mögliche psychoanalytische Erklärungen 
herangezogen werden müßten (nähme man sie zur Hilfe, wäre der Sohn deshalb so schockiert 
über den Tod des Vaters, weil er diesen in ödipaler Rivalität selbst gewünscht und phantasiert 
hätte). 

Tod und Autobiographie 295 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vor vielen Jahren hatte er mit einem anderen Lehrer zusammen eine Klasse 
auf einem Ausflug in die Berge begleitet. Eine Lawine ging nieder und 
verschüttete sie. Neun Schüler und der andere Lehrer kamen um, die 
übrigen wurden lebend ausgegraben. Vodoz mit einer schweren Verletzung 
am Kopf [ ... ] (GZ, S. 264). 

Der Tod löscht aus, annihiliert, vernichtet und stößt ins Nichts.25 Das 
Überleben ist mit dem Zeichen verknüpft,26 Zeichen und Schriftzeichen 
sind dem Tod diametral entgegengesetzt - auch in dem >~unius Brutus«­
Drama, das der vierzehnjährige Canetti für seine Mutter schreibt. Darin 
geht es um ein Todesurteil, das ein Vater wegen Teilnahme an einer 
Verschwörung gegen die römische Republik an seinen Söhnen vollstrek­
ken läßt. Das Stück setzt mit seinen feurigen Anklagen gegen den 
todbringenden Vater jenes Konzept, daß Sprache und Literatur sich 
dem Tod antagonistisch gegenüberzustellen hätten, bruchlos um. Mög­
lich ist dieses >Reden gegen den Tod<, weil - und damit komme ich auf 
den >Titelmythos< der Canettischen Autobiographie zu sprechen - es 
eine »gerettete Zunge« gibt. Der Gesamttext beginnt: 

Meine früheste Erinnerung ist in Rot getaucht. Auf dem Arm eines Mäd­
chens komme ich zu einer Tür heraus, der Boden vor mir ist rot, und zur 
Linken geht eine Treppe hinunter, die ebenso rot ist. Gegenüber von uns, in 
selber Höhe, öffnet sich eine Tür und ein lächelnder Mann tritt heraus, der 
freundlich auf mich zugeht. Er tritt ganz nahe an mich heran, bleibt stehen 
und sagt zu mir: >Zeig die Zunge!< Ich strecke die Zunge heraus, er greift in 
seine Tasche, zieht ein Taschenmesser hervor, öffnet es und führt die Klinge 
ganz nahe an meine Zunge heran. Er sagt: 8"etzt schneiden wir ihm die 
Zunge ab.< Ich wage es nicht, die Zunge zurückzuziehen, er kommt immer 
näher, gleich wird er sie mit der Klinge berühren. Im letzten Augenblick 
zieht er das Messer zurück, sagt: >Heute noch nicht, morgen.< Er klappt das 
Messer wieder zu und steckt es in seine Tasche. 
Jeden Morgen treten wir aus der Tür heraus auf den roten Flur, die Türe 
öffnet sich, und der lächelnde Mann erscheint. Ich weiß, was er sagen wird 
und warte auf seinen Befehl, die Zunge zu zeigen. Ich weiß, daß er sie mir 

25 Damit ist er die Antithese zum Dichter, für den gilt, »daß man niemand ins Nichts 
verstößt [ ... ]. Daß man das Nichts nur aufsucht, um den Weg aus ihm zu finden, und den Weg 
für jeden bezeichnet. Daß man in der Trauer wie in der Verzweiflung ausharrt, um zu lernen, 
wie man andere aus ihnen herausholt, aber nicht aus Verachtung des Glücks, das den 
Geschöpfen gebührt, obwohl sie einander entstellen und zerreißen.« (Elias Canetti, Der Beruf 
des Dichters. In: Ders.: Das Gewissen der Worte. München 1976, S. 267.) 

26 Vgl. Bollacher, »ich verneige mich [ ... ]« (Anm. 10), S. 258. 

296 Claudia Uebrand 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


abschneiden wird und fürchte mich jedesmal mehr. Der Tag beginnt damit, 
und es geschieht viele Male (GZ, S. 7) .27 

Erst der zwälfjährige Canetti kann das Geschehen, das zu dieser 
alptraumhaften Szene, die seine früheste Erinnerung ist, führte, rekon­
struieren. Canettis Eltern hatten den Zweijährigen in eine Karlsbader 
Pension mitgenommen und für ihn ein bulgarisches Kindermädchen 
eingestellt, das heimlich ein Verhältnis hatte. Um Elias zum Schweigen 
zu bringen, drohte der Liebhaber mit dem Messer - eine Drohung, die 
ihre Wirkung getan hat, das Kind schwieg zehnjahre über den Vorfall. 
Die Episode verführt den Interpreten/die Interpretin geradezu, sie als 
Deckerinnerung und Musterexempel der Kastrationsangst zu lesen. 
Daß eine solche Lesart - auch psychoanalytisch - nicht aufgeht, hat 
Lüdde mit der Decouvrierung der Allmachts-, Geburts- und Inthronisa­
tionsphantasien gezeigt, die sich dem Anfangstableau entbergen lassen. 
An den Beginn seiner Autobiographie setze Canetti »eine totale Geburt 
der Phantasie, eine Selbstgeburt«.28 Die Kastrationsdrohung werde 
dadurch kompensiert, das Text-Ich scheine seine Ganzheit und Integri­
tät als Abwehr gegen Bedrohung, Furcht und Angst zu gewinnen,29 sich 
an Feind-Seligkeit gar zu nähren - in einer Szenerie, in der es letztlich 
Regie führe 30 und den eigenen Sieg inszeniere. Das Eingangsbild der 
Kastrationsdrohung in seiner vorgeblichen Deutlichkeit und in seiner 
plakativen Schablonenhaftigkeit wäre also nur vor-gelegt - eine Falle, in 
die die stolpern sollen, die Canetti mit Verachtung straft: die Adepten 
der Psychoanalyse. 3 I Für Canettis Schreibkonzept konstitutiv sind Ab­
wehr von theoretischer Vereinnahmung32 und das Bestehen auf einer 

27 Die einzelnen Bausteine dieses Eingangsszenarios werden in Variationen immer wieder 
aufgegriffen und ziehen sich durch den Text. Das ließe sich sowohl für die rote Farbe 
nachweisen als auch für das Zungenmotiv (die Angst der Mutter vor den Zungen der Wölfe 
[GZ, S. 14], die lange rote Zunge des maskierten Wolf-Vaters [GZ, S. 27] etc.). 

28 Lüdde, Lesarten (Anm. 10), S. 393. 
29 Ebd., S. 390. 
30 Ebd., S. 388. 
31 Zum Verhältnis Canettis zur Psychoanalyse vgl. Lothar Hennighaus, Tod und Verwand­

lung. Elias Canettis poetische Anthropologie aus der Kritik der Psychoanalyse. Frankfurt, 
Bern, New York, Nancy 1984. 

32 In der »Geretteten Zunge« heißt es: ))ich [hatte] eine Scheu davor, das Kostbarste, was 
ich an Erinnerung in mir trage, durch eine methodisch und nach strengen Prinzipien geführte 
Untersuchung zu zerstören. Ich kann nur eines mit Sicherheit sagen: die Ereignissejenerjahre 
sind mir in aller Kraft und Frische gegenwärtig - mehr als sechzig Jahre habe ich mich von 

Tod und Autobiographie 297 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht zerlegbaren Individualität (die fast an die Goethesche Vorstellung 
von der Inkommensurabilität des einzelnen erinnert), die Interpretin 
und Interpret zur Kenntnis nehmen müssen. Während Freud Sprache 
wie alle menschlichen Äußerungen auf die Struktur von Sexualität 
bezogen sieht, weigert sich Canetti, Sprache als abgeleitete Größe zu 
akzeptieren. Sprache und Sprechen ist für ihn nicht nur ein eigenständi­
ger Bereich, es ist die zentrale Realität seines Lebens und Urgrund des 
Menschlichen, die Gegenmacht des Todes. Die erzählte Kindheitserin­
nerung, die an den Beginn der Autobiographie gesetzt ist, bedeutet ihm 
- symbolisch und sehr konkret - die Rettung der Zunge für das 
Sprechen, die Sprache, die Literatur. Reden wird die Zunge gegen den 
Tod, nicht sprechen wird sie über das, was die Psychoanalyse interes­
siert: die Sexualität. Über die ist ein Tabu verhängt, an das Canetti nicht 
rührt. 33 So ist denn auch die Liebe, von der im Text die Rede ist, immer 
eine, die keine Wirklichkeit der Körper, sondern nur die der Sprache 
hat. Sprache, Literatur ist der einzige Realitätsraum der »Geretteten 
Zunge«.34 Wenn die Mutter den Vater mit einem Sanatoriumsarzt 

ihnen genährt - , aber sie sind zum allergräßten Teil an Worte gebunden, die ich damals nicht 
kannte. Es scheint mir natürlich, sie jetzt niederzuschreiben, ich habe nicht das Gefühl, daß 
ich dabei etwas verändere oder entstelle. Es ist nicht wie die literarische Übersetzung eines 
Buches von einer Sprache in die andere, es ist eine Übersetzung, die sich von selbst im 
Unbewußten vollzogen hat, und da ich dieses durch übermäßigen Gebrauch nichtssagend 
gewordene Wort sonst wie die Pest meide, mag man mir seinen Gebrauch in diesem einen und 
einzigen Falle nachsehen« (GZ, S. 16). Und im zweiten Teil der Autobiographie, in der 
»Fackel im Ohr«, formuliert Canetti: »Ich bin im Gegensatz zu vielen, besonders solchen, die 
einer redseligen Psychologie erlegen sind, nicht der Überzeugung, daß man die Erinnerung 
drangsalieren, kujonieren und erpressen oder der Wirkung wohlberechneter Lockmittel 
aussetzen soll, ich verneige mich vor der Erinnerung, vor jedes Menschen Erinnerung. Ich will 
sie so intakt belassen, wie sie dem Menschen, der für seine Freiheit besteht, zugehört, und 
verhehle nicht meinen Abscheu vor denen, die sich herausnehmen, sie chirurgischen Eingrif­
fen so lange auszusetzen, bis sie der Erinnerung aller übrigen gleicht. Mögen sie an Nasen, 
Lippen, Ohren, Haut und Haaren herumoperieren, soviel sie wollen, mögen sie ihnen, wenn 
es denn sein muß, andersfarbige Augen einsetzen, auch fremde Herzen, die ein Jährchen 
länger schlagen, mögen sie alles betasten, stutzen, glätten, gleichen, aber die Erinnerung sie 
sollen lassen stan.« (Elias Canetti, Die Fackel im Ohr. Lebensgeschichte 1921-1931. Frankfurt 
1982, S. 288.) 

33 »Ich war zehn, als sie mir das zweite, große Tabu auferlegte, nach jenem viel früheren 
gegen das Töten, das vom Großvater ausging. Dieses richtete sich gegen alles, was mit 
geschlechtlicher Liebe zusammenhing: Sie wollte es möglichst lange vor mir verborgen halten 
und überzeugte mich davon, daß ich nicht daran interessiert sei« (GZ, S. 257). 

34 Und die einzige wirkliche Sorge des jungen Canetti ist die um den »Bücherbestand der 
Welt« (GZ, S. 186). 

298 Claudia Uebrand 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


betrügt (und der Schock darüber wird - in einer der >Todesversionen< -
für J acques Canetti so schwer sein, daß ihn mit erst 30 Jahren der Schlag 
trifft), tut sie das, indem sie gemeinsam mit dem Arzt Strindberg liest. 
Der Autor mag bei anderen Bewerbern wechseln, für Strindberg kann 
Baudelaire eintreten: das Muster bleibt die Verführung durch Literatur, 
eine Verführung, die allerdings zu nichts anderem als der Lektüre dieser 
Literatur führt. 35 

Auch aufgrund dieser symbolischen Annihilation von Sexualität kann 
die> Tod-Feindschaft< Canettis sich nicht etwa in orgiastischer Feier der 
Lebenstriebe artikulieren, sie führt statt dessen zu einer Apotheose der 
Literatur. Die stellt zwar auch Leben dar, aber eines, das einen Transfor­
mationsprozeß durchlaufen hat, dessen Chaos und Anarchie gebändigt 
sind durch künstlerische Integration und Sinngebung. Literatur steht 
damit für Canetti nicht nur für Rettung vor dem Tod ein, sondern 
bedeutet auch Rettung vor dem wirklichen, noch nicht in Literatur 
transformierten Leben. Seine Autorfunktion erlaubt ihm, eine (Sprach-) 
Welt zu generieren, über deren Beschaffenheit er in letzter Instanz selbst 
entscheidet. 36 Resultiert die >Tod-Feindschaft< auch aus dem Wunsch, an 

35 In die »Gerettete Zunge« eingeschrieben sind viele weitere Gegenführungen von Tod 
und Sprache. Wie sehr Sprache mit dem Leben verbunden, dem Tod ein Feind ist, zeigt z. B. 
die Geschichte vom Großvater, der, weil er Griechisch versteht, einen Raubmord verhindern 
kann (GZ, S. 37). Vgl. auch Witte, Der Erzähler (Anm. 10), S. 65f. 

36 Melzer argumentiert, ausgehend von den >tödlichen< Machtstrategien, derer sich der 
Tod- und Macht-Feind Canetti in seinen Texten bedient, ähnlich: »ZU Canettis Rhetorik der 
Entwertung gehört indessen nicht nur das Vergessen, das tilgt, was immerhin einmal gewesen 
ist, sondern auch das Schweigen bzw. Verschweigen und das Wegsehen, denen die Tendenz anhaftet, 
unerwünschte Bereiche der Wirklichkeit von vornherein abzublenden. Es läßt sich nachvoll­
ziehen, was solche Reduktionsvorgänge einem Autor wie Canetti bedeuten müssen, für den 
die Realität ihre wahre Gestalt erst im >Werk< annimmt. In letzter Konsequenz begreift er sich 
als Schöpfer einer >Welt<, die ihn als Person überleben wird, und seine Macht besteht darin, 
unumschränkt über die Aufnahme in diese >Welt< verfügen zu können.« (Melzer, Der einzige 
Satz [Anm. 10], S. 66.) Melzer weist nach, daß Canetti in erheblichem Ausmaß dazu neige, 
»in die Verfassung der Realität einzugreifen, sie umzudeuten, umzubilden, zu stilisieren nach 
seinem Gutdünken, bis hin zur willkürlichen Ausblendung von Wirklichkeit. Sofern diese 
Haltung ins Schreiben hineinwirkt, begründet sie die dunkle Seite von Canettis Poetik. Die 
helle, moralisch inspirierte, beteuert ja bekanntlich mit nimmermüdem Nachdruck, alles, was 
lebt und sterblich ist, in die unsterbliche Textgestalt des Werkes >retten< zu wollen. Von der 
dunkeln Seite her zeigt sich, daß die Instanz, die die >Rettung< verfügt, gelegentlich auch das 
Gegenteil verfügen kann. Es sind überhaupt erst die >Leerstellen< aus Vergessen, Verschweigen 
und Übersehen, die das Bewahrte in seinem Werk hervorkehren. Auf diese Weise entsteht eine 
>Ordnung< des Textes, die in symbolischer Form herstellt, worauf letztlich jeder Machthaber 

Tod und Autobiographie 299 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der kindlichen Grandiositäts- und Unsterblichkeitsvorstellung festzuhal­
ten, das Realitätsprinzip außer Kraft zu setzen, ist die Literatur deshalb 
ihr idealer Artikulationsraum, weil in ihr der Dispens von den Zumutun­
gen der Realität gegeben ist. Tod-Feindschaft, Kindheitsraum und 
Poesie konvergieren, lassen sich im autobiographischen Projekt zusam­
menführen. Allerdings ist dem Text die künstlerische force anzumerken, 
die Überdeterminierung der Kindheitsgeschichte, deren Signifikanten 
auf Signifikate deuten müssen, in denen der Sinn des gesamten Autor­
lebens und -werks aufgehoben ist. Hinter der Oberfläche der Autobio­
graphie, 

die dem jungen Elias Canetti bereits all die Probleme zudiktiert, die den 
späteren Schriftsteller ausmachen, verbirgt sich eine eminente Anstrengung, 
die zu kostbar erscheint, um sie der zweifelnden Suche nach der verlorenen 
Zeit auszusetzen: der utopische Versuch, die Identität von Leben und Werk 
als zustande gebrachte, verwirklichte zu beschwörenY 

Das Kindheits-Ich wird so (re-)konstruiert, wiedergefunden und erfun­
den, daß es zum symbolischen Ur-Bild der imago, die der Schreibende 
von sich entwerfen mächte, taugt. Diskrepanzen und Diskontinuitäten 
werden annihiliert, ein Ich, in dem sich alles, was keimhaft angelegt war, 
im Sinne des Goetheschen Entelechiekonzepts organisch entwickelt, 38 

wird monadisch ins Zentrum des Textes gesetzt. 39 Der Eindruck der 

aus ist: überschaubare Strukturen, Hierarchien, Sinn und Zusammenhang, eine Organisation 
von Leben und Wirklichkeit also, die das Chaos und die Vielfalt auf Distanz hält.« (Ebd., S. 68.) 

37 Jochen Hieber, Utopie und Sisyphosarbeit: Wie kann man heute eine Autobiographie 
schreiben? In: Die Zeit, 1.4.1977. 

38 Wie wichtig die Leitfigur Goethe für Canetti ist, macht schon eine Aufzeichnung 
Canettis aus den letzten Kriegsjahren deutlich: »Wenn ich trotz allem am Leben bleiben sollte, 
so verdanke ich es Goethe, wie man es nur einem Gott verdankt. Es ist nicht ein Werk, es ist die 
Stimmung und Sorgfalt eines erfüllten Daseins, das mich plötzlich überwältigt hat. Ich kann 
ihn aufschlagen, wo ich will, ich kann Gedichte hier und Briefe oder ein paar Seiten Bericht 
dort lesen, nach wenigen Sätzen erfaßt es mich und ich bin so voll Hoffnung, wie sie keine 
Religion mir geben kann. [ ... ] Seit ich Goethe lese, erscheint mir alles, was ich unternehme, 
legitim und natürlich; nicht, daß es seine Unternehmungen sind, es sind andere, und es ist sehr 
fraglich, ob sie zu irgendwelchen Ergebnissen führen können. Aber er gibt mir mein Recht: 
Tu, was du mußt, sagt er, auch wenn es nichts Tobendes ist, atme, betrachte, überdenke!« 
(Elias Canetti, Die Provinz des Menschen. Aufzeichnungen 1942-1972. München 1973, 
S.49ff.) 

39 An diesem monadischen Ich und der traditionellen Erzählweise entzündet sich auch die 
Kritik Wiethölters: »Canetti erzählt, oder besser gesagt: läßt durch seinen Erzähler erzählen, 
als hätte es die Erschütterungen im Bereich der traditionellen Subjektvorstellung nie gegeben: 

300 Claudia Uebrand 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbstgefälligkeit, die Reich-Ranicki rügt, und der Hagiographisierung 
des Ich, die er dem Autobiographen vorwirft,40 kann entstehen, weil das 
erzählte Ich als Fluchtpunkt der erzählerischen Organisation, als das es 
konstruiert ist, glatt und bruchlos bleibt. Verletzungen, Versehrungen, 
Risse im Panzer sind nicht zu bemerken - das Ich scheint von seiner 
eigenen Geschichte unangetastet zu sein.41 Der formalen und inhaltli­
chen Geschlossenheit seiner Autobiographie, dem Konzept eines Text­
Ich, das immer schon mit sich identisch ist, bringt Canetti also sein 
lebendiges, verletzliches, veränderliches, diskontinuierliches Ich zum 
Opfer. 42 

keine Unsicherheiten, kein Zögern, kein Innehalten und vor allen Dingen keine zweite oder 
dritte Stimme, die dem Autor ins Wort fiele.« (Wiethölter, Sprechen [Anm. 10], S. 166.) Die 
Kontroll- und Disziplinierungszwänge, das Maß an Selbstzensur, die für die Canettische 
Autobiographie bezeichnend seien, gingen einher mit »ästhetischer Rückständigkeit und 
erzählerischer Konventionalität« (ebd., S. 166). 

40 Reich-Ranicki beklagt in seinem Verriß der Autobiographie die Abwesenheit auch der 
»bescheidensten Dosis Selbstzweifel«, er rügt die »majestätische Würde dieses Erzählers«, dem 
so sehr der »Mut zur Rücksichtslosigkeit und Indiskretion, zur Schamlosigkeit und Provoka­
tion« fehle (Marcel Reich-Ranicki, Canetti über Canetti. In: FAZ, 16.4.1977). 

41 Auch die Reflexionen und Kommentare zum Erinnerungs- und Schreibprozeß sind 
gewissermaßen ausgelagert. Sie finden sich in den parallel geführten Aufzeichnungen: Elias 
Canetti, Das Geheimherz der Uhr. Aufzeichnungen 1973-1985. München 1985. Die im Text 
vorhandenen Erzählermanifestationen dienen vornehmlich dazu, den pacte autobiographique 
(Lejeune) zu bestätigen. Vgl. dazu auch Salzmann, Kommunikationsstruktur (Anm. 10), 
S. 148ff. 

42 Am schärfsten formuliert Magris diesen Befund: »In der Autobiographie, geschrieben 
mit der gewohnten kristallenen stilistischen Klarheit, die ein unbestimmtes Geheimnis 
verhüllt, fühlt man die europäische Kultur förmlich explodieren und eine jahrhundertealte 
Ordnung zusammenstürzen; die Liebe zum Leben und die Verweigerung des Todes erlauben 
Canetti, die unauslöschliche Intensität der Erfahrung wiederzugeben, den einzigen und 
unwiederholbaren Sinn jedes Gesichts, jeder Geste, die das Gedächtnis und das Wort für 
immer fixieren, um sie vor der Zeit, vor der Geschichte und vor dem Tod zu retten. Doch diese 
Autobiographie, die alles zu sagen scheint, verbirgt eine Abwesenheit, eine Art schwarzes 
Loch, das die essentielle Wahrheit jenes Lebens zu verschlingen scheint. Canetti will erzählen, 
wie ihm die Intuition zu >Die Blendung< kam und wie der Roman geschrieben wurde, aber im 
Grunde sagt er nichts über dieses groteske und grandiose Buch, und ebensowenig sagt er in 
Wirklichkeit über seinen unvermuteten Autor, jenen Dreißigjährigen, der er gewesen ist und 
den man sich nicht vorstellen kann, der sich am Rand von Katastrophen und einer radikalen 
Leere befunden haben muß: ein Individuum, das vielleicht verschwunden ist, vielleicht aber 
auch wie Feuer hinter der liebenswürdigen Umgänglichkeit des heute achtzigjährigen Schrift­
stellers weiterschwelt, ein Individuum, das Canetti verschleiert und das auf den Seiten der 
Autobiographie bestimmt nicht auftaucht.« (Magris, Ein Schriftsteller [Anm. 10], S. 272.) 

Tod und Autobiographie 301 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Von Canetti zu Fontane, von den Szenarien, die in der »Geretteten 
Zunge« gegen den Tod aufgebaut sind, zu den Inskriptionen der 
Fontaneschen »Kinderjahre«. Horst Fleig ist bei der Suche nach Bildern 
im Fontaneschen <Euvre gegen den Tod, nach dichterischem Wider­
spruch gegen den »Sterbe imperativ« und nach dem Ausdruck der 
»früheste [n J, kindlich triumphierende [n ] Überzeugung, nicht sterben zu 
brauchen«43 auf die Schilderung eines Versteckspiels in der Fontane­
schen Autobiographie gestoßen. Von dieser größten Leidenschaft 
schreibt Fontane: 

eigentliches Versteckspiel, nach meiner damaligen Anschauung, war etwas 
viel Großartigeres, Poetisch-phantastischeres [als kurzfristiges sich Verber­
gen - C. L.] und jedenfalls gleichbedeutend mit einem völligen stundenlan­
gen Verschwinden, wozu der riesige Heuboden, den wir auf unserem Hofe 
hatten, eine nicht zu übertreffende Gelegenheit bot. Bis unter den First eines 
langen Stallgebäudes lag das Heu dicht aufgeschichtet und in die tiefen und 
engen Löcher, die sich hier und da zwischen den Dachbalken und der 
Heurnasse befanden, ließ ich mich leise hinabgleiten. Da saß ich dann 
endlos, unter beständigem Herzklopfen, vor Enge und Schwüle beinahe 
erstickend und immer nur durch die glückselige Vorstellung aufrecht erhal­
ten >und wenn sie dich suchen bis an den jüngsten Tag, sie finden dich nicht< 
(MK, S. 140). 

Fleig interpretiert diese Sätze - sicher zu Recht - als »hellste Lust der 
Totenstarre« und »befremdendes Vorgefühl von Unsterblichkeit«.44 
Phantasien von Unsterblichkeit, Unbesiegbarkeit werden auch in ande­
ren Spielzusammenhängen wieder und wieder in der Autobiographie 
thematisiert. Der kleine Theodor besteht waghalsige Schwimm- und 
Kletterübungen,45 gefahrvolle Unternehmungen, aus denen das Kind 
auf mirakulöse Weise heil hervorgeht. Der Autobiograph zitiert sogar 
einen Schutzengel für das »Gefühl des ständigen Gerettetwordenseins«46 

43 Horst Fleig, Bilder Fontanes gegen den Tod. In: Formen realistischer Erzählkunst. 
Festschrift for CharlotteJolies in honour ofher 70th birthday. Hg. vonJärg Thunecke [u. a.]. 
Nottingham 1979, S. 457-470, hier S. 457. 

44 Ebd., S. 458. 
45 Vgl. dazu auch Liebrand, Das Ich (Anm. 4), S. 26f. 
46 »Es ist ein hübsches Wort, daß die Kinder ihren Engel haben und man braucht nicht 

sehr gläubig zu sein, um es zu glauben. Für die Kleinen ist dieser Engel eine mit einem langen 
weißen Lilienschleier angetane Fee, die lächelnd zu Füßen einer Wiege steht und entweder vor 
Gefahr bewahrt oder wenn sie schon da ist, aus ihr hilft. Das ist die Fee für die Kleinen. Ist man 
aber aus der Wiege, beziehungsweise dem Bettchen heraus und schläft man bereits in einem 

302 Claudia Uebrand 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


herbei - eine Phantasie, die Freud als Unbesiegbarkeits- und Unsterb­
lichkeitsphantasie gedeutet hatY Das strahlende jugendliche Ich, das 
der Autobiograph (er-)findet, ist aber nicht nur mit jenem Nimbus der 
Unsterblichkeit versehen, es generiert sich aus eigener Kraft wieder und 
wieder - wie das erzählende das erzählte Ich. So läßt sich das Verstecken 
und Wiederauftauchen im Dachboden auch als eine spielerische Rein­
szenierung einer (narzißtisch umgedeuteten) Geburtsphantasie lesen. 
Das sich verbergende und nach eigenem Gutdünken sich wieder zei­
gende Kind wird nicht auf die Welt gebracht, sondern entscheidet selbst, 
wann es aus der abgesonderten Sphäre des Dachbodens in den Bereich 
des alltäglichen Lebens herabsteigt, es bringt sich selbst wieder hervor, 
steht - auch wenn es (nach einer gefahrvollen Kletteraktion auf einen 
Baum) >für tot< daliegt - auf und gibt sich dem Leben zurück (MK, 
S.141). 

Der Tod, der Eingang in den Text findet, trifft nicht das schreibende 
und beschriebene Ich, er trifft seinen Vater. Den läßt Fontane im Kapitel 
»Vierzig Jahre später (Ein Intermezzo)« »von Lebens Lust und Müh« 
(MK, S. 162) im Grabe ausruhen. Der väterliche Tod steht am Ende 
einer Vater-Sohn-Geschichte, die der Text auch als ödipale Rivalitätsbe­
ziehung zu lesen erlaubt. Fontane feiert seinen Vater zwar als einen 
großen Erzähler, als meisterhaften Präsentator von Anekdoten. Er 
würdigt ihn als charmanten Plauderer und zuvorkommenden Gastge­
ber, protokolliert aber auch die vielen kleinen Niederlagen Louis Hen­
ris.48 Der Sohn tritt zwar in die Fußstapfen des causeurs, er übernimmt 

richtigen Bett, mit andern Worten ist man ein derberJunge geworden, so braucht man freilich 
auch noch seinen Engel, ja, man braucht ihn erst recht, aber statt des Lilien-Engels muß es 
nun eine Art Erzengel sein, ein starker, männlicher Engel, mit Schild und Speer, sonst reicht 
seine Kraft für seine mittlerweile gewachsenen Aufgaben nicht mehr aus. Ich war nicht 
eigentlich wild und wagehalsig und alle meine Kunststücke, die mir als etwas Derartiges 
angerechnet wurden, geschahen immer nur in kluger Abmessung meiner Kräfte, trotzdem 
hab ich, im Rückblick auf jene Zeit, das Gefühl eines beständigen Gerettetwordenseins, ein 
Gefühl, in dem ich mich auch schwerlich irre« (MK, S. 142). 

47 Sigmund Freud, Das Unheimliche. In: Ders., Studienausgabe. Bd. 4. Psychologische 
Schriften. Frankfurt 1970, S. 241-274, hier S. 257fT. 

48 Der Sohn erspart dem Vater die Rekapitulation peinlicher Episoden nicht. Louis Henri , 
der es liebt, in Gesellschaft ein Feuerwerk von Anekdoten abbrennen zu lassen, zeigt nicht 
immer die nötige Souveränität. Er trägt Blessuren davon, wird von seinen Gesprächspartnern 
beständig Neckereien ausgesetzt (MK, S. 77), ist »auserlesenes Opfer«, wenn die Tafelrunde 
ihrer Lieblingsbeschäftigung, ihn zu foppen, frönt (MK, S. 91). Trotz seines stupenden Wissens 
(auf dem Gebiet der historischen Anekdote), trotz seines beachtlichen Plaudertalents wird 

Tod und Autobiographie 303 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aber ein >geläutertes< Erbe der väterlichen Sprechkultur und überführt 
das väterliche Redenkönnen in ein Schreibenkönnen. Der autobiogra­
phische Text bewahrt - allerdings im Literaturzitat >versteckt<, verbor­
gen hinter der klassischen Glätte einer Schillerschen Ballade49 - noch 
das ursprüngliche Motiv auf, das hinter dem Konkurrenz- und Überbie­
tungswillen steht: die auf den Vater gerichteten ödipalen Todeswünsche 
des Kindes. Das relevante Zitat mit Leitmotivcharakter, dem die aggres­
siven und destruktiven Affekte des Sohnes dem Vater gegenüber sich 
entbergen lassen, ist der zweiten Strophe des Lieblingsgedichtes Louis 
Henris »Die Kraniche des Ibykus« entnommen: »Und in Poseidons 
Fichtenhain tritt er mit frommem Schauder ein« (MK, S. 131, S. 158). 
Unter diesem Motto läßt der Autobiograph seinen Vater als Postfigura­
tion des Ibykus, jenes antiken Dichters, der im Fichtenhain der Ballade 
hingemetzelt wird, auftreten - und begräbt ihn: 

Es war in den ersten Oktobertagen und oben auf dem Bergrücken, da, wo 
wir von >Poseidons Fichtenhain< gescherzt hatten, ruht er nun aus von 
Lebens Lust und Müh (MK, S. 162).50 

Die Doppelstrategie, die schon bei Canetti beobachtet werden konnte, 
findet sich auch hier: Fontane rettet seinen Vater in den Text, schreibt 
ihm in dieser Szene wie in der gesamten Autobiographie eine Huldi­
gung, die Generationen von Interpreten als Ausdruck uneingeschränk­
ter Sohnesliebe und geheimes Selbstbildnis gedeutet haben, fungiert 
aber gleichzeitig als dichterischer >Machthaber<, der auch seine Tö­
tungsphantasien dem Text inskribiert, eine Wunschebene abbildet, In 
der der Vater liquidiert ist.51 

Louis Henri nicht selten zur komischen Figur, wird der Causeur von seinen Steckenpferden, 
von seinen Redes~iets verführt, >verplaudert< er sich - versteigt er sich zu falschen , unhaltbaren 
oder peinlichen Behauptungen. 

49 Allgemein zur Funktionalisierung der Zitattechnik bei Fontane vgl. Lieselotte Voss, 
Literarische Präfiguration dargestellter Wirklichkeit bei Fontane. Zur Zitatstruktur seines 
Romanwerks. München 1985 sowie Bettina Plett, Die Kunst der Allusion. Formen literari­
scher Anspielungen in den Romanen Theodor Fontanes. Köln, Wien 1986. 

50 Der Autobiograph darf sich deshalb die (freilich noch hinreichend maskierte) Tötungs­
phantasie erlauben, weil er seine Selbstbestrafung gleich mitinszeniert - die Mörder der 
Ballade überführen sich selbst und haben ihr Verbrechen zu büßen. Den Forderungen des 
Über-Ich ist damit in ausreichendem Maße entsprochen. 

51 Ein weiteres Beispiel für einen solchen Prozeß der Annihilation ist die Ausblendung der 
Geschwister in den »Kinderjahren«. Die Tötungsphantasien, die der kleine Theodor - wie 
jedes Kind - in bezug auf die unerwünschten Konkurrenten der elterlichen Zuneigung 

304 Claudia Uebrand 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stellt der Tod für Canetti ein Skandalon dar, gegen das er aufbegehrt 
und das anzuerkennen er sich weigert, so ist er für Fontane ein 
Faszinosum, der Stoff, der die Phantasie neben dem (den Tod freilich aus 
dem Felde schlagenden) sujet Liebe am meisten beflügelt. Steht der Tod 
mit seiner schauerlich-makabren oder herzzerreißend-traurigen Aura 
doch für ihn in einer geheimen Korrespondenz zum Poetischen. Das 
wird sowohl deutlich an dem Interesse, das die Fontanesche Autobiogra­
phie an der Exekution der Eheleute Mohr nimmt (MK, S. 96ff.),52 als 
auch an der Resonanz, die Gestorbene, die als spukende Revenants 
phantasiert werden, in der Einbildungskraft (und die ist es schließlich, 
die poetische Bilder generiert) des Kindes (und des Vaters) finden. 53 Der 
Tod zieht eine mit künstlerischer Ökonomie gelegte >Blutspur< durch die 
»Kinderjahre«.54 Und anders als bei Canetti hat auch das Komplement 
des thanatos, der eros, in der Autobiographie Existenzrecht:55 Margret 
Walter-Schneider verweist darauf, daß dem Text die »Darstellung des 
Liebessyndroms des 19.Jahrhunderts«56 inhärent sei. So entfesseln in 
der Gänseschlachtszene >Schlachtpriesterinnen< eine Orgie des Blutrau­
sches, in der gesteigerte Lebensfülle, Wollust und Vernichtung, eros und 

entwickelte, finden ihre späte literarische Erfüllung. Den Brüdern und Schwestern wird das 
Lebensrecht in der fiktionalen Welt entzogen. Ein einziges Mal nur thematisiert Fontane das 
Verhältnis zu seiner jüngsten Schwester - und auch da ist wohl unterschwelliger Groll des aus 
der mütterlichen FavoritensteIlung Verdrängten das Motiv: »In dieser bevorzugten Stellung 
[als Erstgeborener - C. L.] blieb ich lange, bis, nach achtzehn Jahren, ein Spätling, meine 
jüngste Schwester, geboren wurde, bei der ich Pate war und sie sogar über die Taufe hielt. Das 
war eine große Ehre für mich, ging aber mit meiner Dethronisierung durch eben diese 
Schwester Hand in Hand. Als jüngstes Kind rückte sie selbstverständlich sehr bald in die 
Lieblingsstellung ein« (MK, S. 21 ). 

52 Bei dieser Exekution hat der »mit kolossale[m] Schleppsäbel« auftretende Vater den 
Oberbefehl inne (MK, S. 98). Das schreibende Ich verzichtet allerdings - und das weist sicher 
auch auf eine ödipale Siegesphantasie hin - nicht darauf, den väterlichen Säbelträger zu 
>entwaffnen<. Vom Vater des »Intermezzo«-Kapitels heißt es ausdrücklich, daß er über einen 
poignard nicht mehr verfüge (MK, S. 153). 

53 V gl. z. B. die Faszination durch den Geisler-Spuk (MK, S. 38). 
54 Diese >Blutspur< hat viele Markierungen, von denen nur die Neuruppiner Schlachtung 

(MK, S. 24) und die >Gänsesaturnalien< (MK, S. 84ff.) angeführt seien. 
55 In Fontanes Romanen fällt die Darstellung sexueller Szenen - wie in der Autobiographie 

- zwar Aposiopesen zum Opfer. Der Eros wird aber in (auch frivolen) Gesprächen themati­
siert, durch Zitateinbindung spielerisch alludiert und ist symbolisch in der Textur der Romane 
verankert - vgl. z. B. die Deflorationsszene in »Graf Petöfy« (Theodor Fontane, Graf Petöfy 
[Anm. 8] , S. 837). 

56 Walter-Schneider, Im Hause (Anm. 4), S. 238. 

Tod und Autobiographie 305 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


thanatos konvergieren. 57 Diese Episode, die von Tod und (heimlicher58) 

von der Sexualität handelt, spricht damit von jenem Chaos des Lebens, 
von den archaisch-atavistischen Urkräften, der Anarchie der Triebe, die 
durch die kulturellen und sozialen Diskurssysteme nur überlagert wer­
den. Fontane unterläuft das sexuelle Tabu, auf dem Canetti beharrt, 
redet von dem, was avant la lettre liegt. Seine Schreibpraxis, die solche 
Abgründe und Ambivalenzen unter der Textoberfläche zu verbergen 
weiß, die mit finessenreichen Allusionsstrukturen operiert, um Nicht­
Gesagtes doch zu sagen - der vorgeblichen Glätte und Eindeutigkeit des 
Textes zum Trotz - , ist in der Autobiographie selbst abgebildet: im -
schon in anderem Zusammenhang erwähnten - Versteckspiel, das für 
diese Technik des Verbergens steht wie auch in der Papparbeit (MK, 
S. 1 39ff.), die den künstlerischen Integrationswillen, der disparates Ma­
terial in einen geschlossenen Darstellungszusammenhang bringt, abbil-

57 Diese Fontaneschen >Gänsesaturnalien< selen zItIert: »Auf dem Hofe, hart an die 
Giebelwand des Hauses sich lehnend, befand sich, wie schon erzählt (und zwar sonderbarer­
weise mit einem Taubenschlage darüber) die Gesindestube, darin, außer der Köchin, noch 
zwei Hausmädchen schliefen. Immer vorausgesetzt, daß sie schliefen. Der Kutscher - an Stelle 
des alten Ehm war längst eine jugendlichere Kraft getreten - sah sich, der Hausordnung nach, 
zunächst freilich auf die Häckselkammer neben dem Pferdestall angewiesen, er verzichtete 
jedoch gern auf die Selbstständigkeit dieses ihm zuständigen Aufenthalts und zog es vor, den 
ohnehin engen Raum der Gesindestube durch seine Gegenwart noch enger zu machen. Alles 
nach dem Satze: >Raum ist in der kleinsten Hütte etc.< War nun aber die Gänseschlachtzeit 
herangekommen, so bedeutete das eine weitere, sehr erheblich gesteigerte Raumbeschrän­
kung, denn am selbigen Abend, an dem das Massakrieren beginnen sollte, stellte sich zu dem, 
was für gewöhnlich die Gesindestube beherbergte, auch noch ein Aufgebot alter Weiber ein, 
vier oder fünf, die sonst als Wasch- oder auch wohl alsjätfrauen ihr Dasein fristeten. Und nun 
begann das Opferfest. Immer spät Abends. Durch die weit offenstehende Tür, geöffnet weil es 
sonst vor Stickluft nicht auszuhalten gewesen wäre, schienen die Sterne in den verqualmten 
und durch ein Talglicht kümmerlich erleuchteten Raum hinein. An dem Talglicht immer ein 
Dieb. Nächst der Tür aber, in einem Halbkreise, standen die fünf Schlachtpriesterinnen, jede 
mit einer Gans zwischen den Knien, und sangen, während sie mit einem spitzen Küchenmes­
ser die Schädeldecke des armen Tieres durchbohrten (eine Prozedur, deren Notwendigkeit mir 
nie klar geworden ist), allerlei Volkslieder, deren Text in einem merkwürdigen Gegensatz 
sowohl zu dem mörderischen Akt wie zu der Trauermelodie stand. So wenigstens mußte man 
annehmen, denn die Mädchen, die, den Gast aus der Häckselkammer zwischen sich, auf der 
Bettkante saßen, begleiteten die Volkslieder mit unendlichem Vergnügen, ja, die besonders 
traurig klingenden Stellen sogar mit Juchzern« (MK, S. 84f.). 

58 So sind z. B. die Tauben, die ihren Verschlag über der Gesindestube haben, Vögel der 
Venus (vgl. auch Walter-Schneider, Im Hause [Anm. 4], S. 240); so wird angedeutet, daß die 
Mägde sich (mit der »jugendlichere [n] Kraft« zwischen ihnen) erotisch zu vergnügen wissen. 

306 Claudia Uebrand 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


det. Beide Spiele können als Zentralmetaphern für künstlerische Pro­
duktivität gelesen werden.59 

Wird das Schreiben und die Schrift von Fontane so verknüpft mit dem 
Spiel, ist für Canetti die Schrift von >tod-feindlichem< Ernst, vom 
>Gründungsmythos< an verknüpft mit dem Urtabu des Tötens, auf das 
sie gerichtet bleibt. Beide Autobiographen aber versichern sich ihres 
Schreibens, ihrer Sprachgewalt und ihres Dichterberufs als Instrument 
gegen den Tod, als Mittel der Lebensrettung durch Überführung in 
Literatur. Fontane und Canetti flxieren auch noch den Lebens-Kontext 
zu ihrem CEuvre, erfinden und erschreiben sich ihr eigenes Leben. Ein 
erfundenes Leben aber wird durch den realen Tod nicht bedroht - und 
Dichter sprechen durch ihre Werke auch noch als gestorbene. Das zum 
Werk gewordene Leben ist als Text-Körper >ewig< und löst damit jenen 
Sieg über den Tod und jene Unsterblichkeitsphantasien ein, um derent­
willen sowohl Fontane als auch Canetti ihre autobiographischen Texte 
geschrieben haben. 

59 Anderson führt Allusionstechnik und Symbolstruktur auf Fontanes Versteckspielmanie 
zurück und liest das gesamte CEuvre als Versteckspiel zwischen Autor und Leser (Anderson, 
»Meine Kinderjahre« [Anm. 4], S. 157f.). 

Tod und Autobiographie 307 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christoph Brecht 

»Kruzifix, errichtet vom Verschönerungsverein« 
Ödön von Horvath und die Semantik der Moderne 

I. Uterarische Moderne 

Das 20. Jahrhundert ist ein Jahrhundert der Geschwätzigkeit. Das zu 
beklagen und die Schuldigen anzuzeigen, gehört zu den liebsten Tatig­
keiten der Kulturkritik. Diese - so monieren kritisch andere - trägt 
freilich allzuoft selbst nur zum allgemeinen Gerede bei. Daß aber die 
Kunst dem Terror korrumpierten Sprechens zu widerstehen habe, 
darüber herrschte lange Zeit Konsens: Die literarische Moderne hatte 
Schwätzer durch das Widerständige ihrer Form zum Schweigen zu 
bringen und - um ihrer Würde willen - lieber gar nichts zu sagen, als das 
Verkehrte und Falsche. 

Daß diese Inhaltslosigkeit der Avantgarde zum Leerlauf einer kor­
rumpierten Sprache nicht nur die Antithese darstellt, sondern zugleich 
eine Art geheimen Äquivalents, ließ man im Interesse einer klaren 
Frontenbildung besser nicht lautwerden. Wo das allgemeine Gerede sich 
auch in der Literatur der Moderne selbst bemerkbar machte, wurde 
einigermaßen stereotyp auf deren konstitutiv sprachkritischen Impetus 
verwiesen. Und wo Geschwätzigkeit ganz und gar die Textur literari­
scher Werke durchdrang, lag die Annahme nahe, die Moderne habe sich 
hier freiwillig auf gegnerisches Gebiet begeben, um den Feind - in einer 
Art Guerilla-Taktik - mit seinen eigenen Mitteln zu schlagen. 

Als vornehmster Vertreter dieser Art literarischer Sprachkritik war 
seit den 1960er Jahren Ödön von Horväth wiederzuentdecken. An 
seinem Oeuvre zeigte sich freilich alsbald die Ambivalenz der unterstell­
ten Strategie. Was den einen als Ausdruck eines genuinen Realismus 
erschien, der in Dialekten und Soziolekten die Stilisierung poetischer 
Distanznahme unterlief, feierten andere als die äußerste Steigerung des 
Artifiziellen, als Technik einer nicht demonstrativen, aber desto nach­
drücklicheren Distanznahme vom dargestellten Sprechen. Hilflos blie­
ben beide Argumente, wurden sie mit Horväths sogenanntem Spätwerk 
konfrontiert, in dem gegen Faschismus und erzwungenes Exil nichts als 

Horvath und die Semantik der Moderne 309 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ein vage religiöser Humanismus und eine ebenso vage Symbolsprache 
aufgeboten schien - und damit die äußerst irritierende Verabschiedung 
einer Moderne, die ihr Selbstbewußtsein an ästhetisch radikaler Kritik 
überkommener Repräsentationsformen hat. 

Neuerdings findet freilich auch Horvath, der vermeintliche Klassiker 
des Volksstücks, kaum noch Interesse. Anscheinend hat sein Diskurs der 
Geschwätzigkeit, an jeder Stelle gleichermaßen explizit, einer dekonstruk­
tiven Lektüre wenig zu bieten. Daran bildet sich allerdings nur die 
seltsame Vergeblichkeit früherer Bemühungen noch einmal ab, 
Horvaths Texten mit Hermeneutik beizukommen: Stets war es, als sei 
mit dem Zitieren der zahllosen Sprüche, die seine Figuren auf denkwür­
dige Weise hervorbringen, schon genug gesagt. Aber nichts erklärt: und 
wenn Interpretationen zu tautologischen Verdopplungen geraten, liegt 
darin vielleicht ein Hinweis auf spezifisch moderne Qualitäten. Denn 
zumindest in der Ratlosigkeit, die sie hinterläßt, ist Horvaths literarische 
Rede den opaken und unverständlichen Produktionen der klassischen 
Modeme vergleichbar. 

In diesem Befund liegt eine Herausforderung für jedes Nachdenken 
über die Konstituenten der literarischen Modeme. Die erneute Lektüre der 
Dramen Horvaths, die im folgenden vorgeschlagen wird, läßt sich davon 
provozieren. Will sie verstehen, warum diese Texte auf so eigene Weise 
undeutbar bleiben, hat sie sich allerdings auch an jenen >Spätwerken< zu 
bewähren, die ihre Moral scheinbar offen vor sich hertragen, hat sie auch 
an ihnen das anscheinend allzu Verständliche als durchaus nicht selbst­
verständlich zu erkennen. Dann werden gerade hier Effekte einer bisher 
kaum beachteten Modernität sichtbar; einer irreduziblen Geschwätzig­
keit, nicht aus kritischer Absicht, sondern aus Mangel an Alternativen. 
Damit stellen Horvaths Dramen nicht allein jenes saturiert-kritische 
Bewußtsein in Frage, das naiv annimmt, von der dramatischen Diagnose 
modernen Sprechens selbst nicht betroffen zu sein. Sondern sie verwei­
sen den ihnen entgegengebrachten Zweifel auch an jene Theorien der 
Avantgarde zurück, die gegen das allgemeine Gerede kein anderes 
Mittel zulassen wollen als rigorose Verweigerung. 

Im folgenden wird am Beispiel der Texte Horvaths das Modell einer 
literarischen Rede expliziert, die sich weder auf sprachkritische Negati­
vität reduzieren, noch auf die affirmative Repräsentation konsistenter 
ästhetischer Strukturen festlegen läßt. Sinnverlust und Bewußtseinskrise 

310 Christoph Brecht 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sind gewiß Themen auf Horvaths Bühne, aber doch nur im Medium 
einer impliziten Reflexion auf die Semantik literarischer Artikulation. 
Geschwätzigkeit ist nicht deren Ergebnis, sondern ihr Verfahren; nicht 
dem Volk schaut sie aufs Maul, sondern der Literatur, wie sie Bedeutung 
herstellt und sich selbst inszeniert. Eine Enzyklopädie von Zitaten und 
ein Lexikon fremder Wörter, so zeigt sich, machen den Text - die Texte, 
den Tonfall einer homogenen Textur. So gelesen, ist Horvath freilich 
nicht länger ein Sozialfall der Literaturgeschichte, sondern konsequen­
ter Vertreter einer in der Moderne weit verbreiteten Tendenz. Würde 
der produktive Effekt der Geschwätzigkeit erkannt, ihre Restriktion auf 
Sprachkritik versuchsweise aufgehoben, dann müßte das Gebiet der 
literarischen Moderne vielleicht ganz neu vermessen werden. 

11. »Der Mittelstand« 

Wer uns das Licht nimmt, ist ein Verbrecher, begeht ein Verbrechen - dass es 
ein Aufwärts gibt, das ist keine Illusion, und können wir es heute auch noch 
nicht feststellen - - die Menschen wollen aufwärts, und das ist der Beweis 
dafür, dass es ein >Aufwärts< und >Vorwärts< gibt. Die Sehnsucht ist da, und 
das ist der Beweis.1 

1930 hat Horvath diese für seine Diktion sehr charakteristischen Sätze 
in einem »Der Mittelstand« überschriebenen Romanentwurf notiert; 
Sätze, die nicht weniger als Horvaths Dramendialoge figurenperspekti­
visch formuliert sind. Ein anonymer Sprecher präsentiert einen Beweis, 
der als petitio principii nur allzu durchsichtig ist. Doch für den Mittelstand 
sind solche Beweise gültig. Derart gewinnen in Horvaths Dramaturgie 
rhetorische Figuren aller Art faktische Qualität und buchstäbliche 
Tatsächlichkeit. >Jetzt hörte er, das Rad der Geschichte sich drehen«,2 
heißt es wenig später lapidar. Die derart erlangte sinnliche Gewißheit ist 
durch keine Gegenrede zu erschüttern. So ist auch das Licht in der 
zitierten Rede mehr als nur metaphorischer Reflex einer kollektiven 
Sehnsucht. Was in Horvaths Sprache zitiert wird, ist die Realität derer, 

I Ödön von Horväth, Der Mittelstand (RomanentwurD. In: Horväths Geschichten aus 
dem Wiener Wald. Hg. von Traugott Krischke. Frankfurt a. M . 1983, S. 18 1. H orväths 
Dramen werden im Text abgekürzt zitiert nach der von Traugott Krischke herausgegebenen 
Kommentierten Werkausgabe in Einzelbänden: Geschichten aus dem Wiener Wald. Frankfurt 
a. M. 1986 [G] ; Der j üngste Tag, Frankfurt a. M. 1988 m; Pompeji. Komödie eines 
Erdbebens. In: Der jüngste Tag, S. 229-293 [P] . 

2 Ödön von Horvath, Der Mittelstand (Anm. I ), S. 181. 

Horvath und die Semantik der Moderne 31 1 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die diese Sprache sprechen und damit als das Menschen Natürliche und 
Selbstverständliche festgestellt. Die in solchem Sprechen interpretierte 
Realität ist von keinem objektiven Substrat mehr abzuheben. Wer kein 
Mensch sein will, ist ein »Verbrecher«, »minderwertiger Spiessbürger«, 
»Kranker«, und er wird mit nicht nur sprachlicher Aggression konfron­
tiert: 3 auf die sprechenden Beweise folgen in HorvMhs Dramen meist die 
schlagenden. 

Konkurrierende Interpretationen der Wirklichkeit werden als Zitate 
in die Figurenrede integriert und so neutralisiert. Auch für diese Technik 
des Sprechens ist der Romanentwurf exemplarisch. Der Text zitiert 
Marx ebenso gelassen wie zeitgenössische soziologische Terminologie, 
und er häuft eine Fülle von Material an, das - in all seiner Heterogenität 
- einen genauen Reflex auf die zeitgenössische Angestelltendebatte 
bietet.4 Doch nur dem Anschein nach illustriert dieses Material die 
Anstrengung einer Theorie. Tatsächlich ist auch das Theoretische nur 
Zitat und fungiert in einer homogenen Diktion, in der der Mittelstand sich 
selbst zur Sprache bringt. Die Eingangsfrage des Entwurfs, »ob die 
Menschen, materialistisch bedingt oder idealistisch bedingt sind«, ver­
langt längst nicht mehr nach Antwort. Der eine glaubt an den »Odem 
Gottes in sich«, der andere liest Nietzsche.5 Am Ende, das demonstrie­
ren die »Geschichten aus dem Wiener Wald«, kommt es auf dasselbe 
hinaus: Alfred zitiert >~enseits von Gut und Böse«, Oskar fromme 
Kalendersprüch; und beides wird zur Waffe gegen Mariannes Beharren auf 
Selbständigkeit (G 20 I). Auf dieselbe Weise spricht - zitierend und 
verfremdend - Horvaths Romanentwurf: »Phönix aus der Inflation = 
der neue Mittelstand«6, oder: »Das KruzifIx, errichtet vom Verschöne­
rungsverein«.7 Hier ist mehr notiert als komische Prätention aufBedeut­
samkeit. Aus einem Mißbrauch von Zeichen stellt sich jene Selbstgewiß­
heit her, die HorvMhs Figuren zum Substitut eines Selbstbewußtseins 
wird. Mit der Errichtung von Zeichen sichert sich das Sprechen seinen 
Anspruch auf Wahrheit, auf ein Wissen von der Welt, das aus Meta-

3 Ebd. S. 181. 
+ Vgl. die Dokumentation in: Horvath, Geschichten (Anm. 1), S. 185-213. 
5 Der Mittelstand (Anm. 1), S. 179. 
6 Ebd. S. 182. 
7 Ebd. S. 184. 

3 12 Christoph Brecht 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


phern, Symbolen und Zitaten errichtet ist und als untrügliches und 
buchstäbliches Register von Tatsachen und Beweisen funktioniert. 

Horvaths Dialog läßt Sprachfiguren als bloß figürliche Mittel der 
Rede nicht zu. Darum bleibt, was trivial und abgegriffen scheint, 
durchaus nicht folgenlos. 

Und ich geh direkt aus mir heraus und schau mir nach - jetzt, siehst du, jetzt 
bin ich schon ganz weit fort von mir - ganz dort hinten, ich kann mich kaum 
mehr sehen. - Von dir möcht ich ein Kind haben - (G 139) 

Mariannes Beharren auf einem eigenen, anderen Leben jenseits der 
allgemeinen Dummheit liefert sie vollständig den Mechanismen einer 
Sprache aus, in der alles wörtlich zu nehmen ist. Sprechend bekommt sie 
ihr Kind, nur um es ans Gerede der anderen wieder zu verlieren. Weil in 
Horvaths Dramen jeder Versuch individueller Artikulation in die Reali­
tät von Phrasen mündet, spricht Nolting von Horväths totalem ]argon.8 

Und Arntzen analysiert das Verfehlen von »Sprache als Ausdruck, 
Mitteilung und Benennung« in einem »allgemeine(n) Sprechen«.9 Horväths 
Sprachkritik wird also in ihrer Radikalität erst recht begriffen, wenn jene 
eigentümliche Figur der Verkehrung erkannt wird, in der das leere 
Sprechen der Figuren nicht allein dem Ausdruck des Individuellen sich 
verweigert, sondern dessen Stelle selbst besetzt: Was an Horvaths 
Figurenkonzeption psychologisch scheinen könnte, ist nur die Funktion 
eines Geredes, das den Menschen vorschreibt und -spricht, was sie selbst 
als ihr Schicksal begreifen müssen. »Was geschieht, ist nur noch die 
Objektivierung der Redensarten.«lo 

Horvaths Dialog ist darum anaphorisch und elliptisch zugleich. Er 
ersetzt Mitteilung durch eine Reihung von Gesprächsfragmenten, in 
deren Abfolge Sprechen als ein Automatismus zur Verhinderung von 
Kommunikation betrieben wird. Situative Komik stellt sich her, indem 
solches Sprechen sich selbst genügt. Die ausgetauschten Phrasen sind 
beliebig wiederholbar und manipulierbar, aber sie gruppieren sich 
niemals zu einer individuellen Bedeutung. Und so kann von einem 
selbständigen Agieren auf Horvaths Bühne gar nicht erst die Rede sein. 

8 Winfried Nolting, Der totale Jargon. Ödön von Horvaths dramatische Beispiele. 
München 1976. 

9 Helmut Arntzen, Horvitth. Geschichten aus dem Wiener Wald. In: Die deutsche 
Komödie. Hg. von Walter Hinck, Düsseldorf 1977, S. 246-268 (395-399), S. 261 f. 

10 Ebd. S. 262. 

Horvath und die Semantik der Moderne 313 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Die Grenzen desjargons sind die Grenzen der Welt.«ll Im so geschaf­
fenen Binnenraum herrscht ein allen intentionalen Sprechakten vorgän­
giges, grenzen- und widerstandsloses Verstehen. 12 Und damit demon­
strieren Horvaths Volksstücke die Unmöglichkeit von Individualität als 
»die Unmöglichkeit von Charakter, Wille, Handlung, Konflikten und 
Krisen im herkömmlichen dramatischen Sinne«.l3 

Mit den Kategorien des Individuellen werden aber auch all jene 
Korrelate unanwendbar, in denen ein Ich sich selbst begreifen und als 
Subjekt ethischer oder religiöser Ansprüche identifizieren könnte. 
»Horvaths Figuren bestehen aus nichts als ihrem Sprechen«, hält 
Nolting fest. l4 Darum bewegen sich Horvaths Volksstücke, wie oft beob­
achtet, in einem Zirkel, der an den Figuren die Möglichkeit individueller 
Entwicklung, von Erfahrung überhaupt dementiert. Das gilt auch für die 
Marianne der »Geschichten aus dem Wiener Wald«. »Revolution der 
Frau«15 notiert Horvath in seinem Romanfragment. Auch das ist längst 
Zitat. Und im Volksstück weiß das als ob der Szenenanweisung immer 
schon mehr als Marianne, spricht längst die Sprache der Tatsachen, 
bevor die Nachricht vom Tod des kleinen Leopold bekannt wird. »Das 
Glockenspiel erklingt, als wäre nichts geschehen.« (G 202) 

111. Symbolik 

Horvaths nach 1933 entstandene Dramen kommen seinen Volksstücken 
weder an Bühnenwirksamkeit noch an ästhetischer Geschlossenheit 
gleich. Zu deren dramaturgischem Konzept stehen sie in einem irritie­
renden Verhältnis von Kontinuität und Diskontinuität. l6 Was meist 
negativ als Horvaths Abwendung vom dramatischen Realismus gewertet 

11 Vgl. Winfried Nolting, Jargon (Anm. 8), S. 23fT. 
12 Vgl. ebd. S. 104fT.; Helmut Arntzen, Horvath (Anm. 9), S. 252-263. 
13 Winfried Nolting, Drama des Tonfalls. Individualität und Totalität Horvathscher 

Sprachdarstellung in den Geschichten aus dem Wiener Wald. In: Horvaths Geschichten 
(Anm. 1), S. 116-137, S. 124. 

14 Ebd. S. 118. Das schließt einen psychoanalytischen ZugrifT auf Horväths Texte nicht 
grundsätzlich aus. Weil in Horvaths Dramaturgie jedoch nichts anderes als die Sprache 
thematisch ist, müßte auch das so erschlossene Unbewußte als ein Ort des Sprechens begrifTen 
werden. 

15 Horvath, Der Mittelstand (Anm. 1), S. 182. 
16 Zur Forschungsdiskussion über die Einheit des Horväthschen CEuvre vgl. Johanna 

Bossinade, Vom Kleinbürger zum Menschen. Die späten Dramen Ödön von Horväths. Bonn 
1988, S. 7-9. 

314 Christoph Brecht 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wurde, ist freilich auch die dialektische Reaktion auf eine veränderte 
Produktions- und Rezeptionssituation. Posse und Märchenspiel, als 
traditionsreiche Gattungen des volkstümlichen Theaters, bieten neue, 
indirekte Möglichkeiten, einer Wirklichkeit zu begegnen, in der immer­
hin eingetreten war, was Horvath - wie man ihm lobend zugesteht - in 
seinen Dramen hatte kommen sehen. Die ( oft mehrfache) Bearbeitung 
traditioneller Stoffe und Motive ermöglicht ihm ebenso wie die formale 
Orientierung an älteren dramatischen Gattungen eine Distanznahme, 
die dem Spätwerk - und das wird meist übersehen - einen aufs Ganze 
gesehen durchaus spielerischen Zug verleiht. 

Eine Abwendung von Intention und Anspruch des Volksstücks ist damit 
noch nicht indiziert. Nur ein trivialer Begriff von literarischem Realismus 
konnte Horvith auf mimetische Abbildung kleinbürgerlicher Wirklich­
keit festlegen (und ihn zum Ahnherrn wenig inspirierter Sozialdramatik 
der sechziger und siebziger Jahre erklären).17 Das auf problematische 
Weise Bedeutsame an Horvaths späten Texten wird freilich auch dort 
verfehlt, wo dem Autor in apologetischer Absicht ein »Fortschritt« 
attestiert wird, der sich artikuliere 

in einer Zunahme ethischen Problembewußtseins, in der Betonung der 
individuellen Verantwortung, in dem Eingeständnis, daß wir uns unserem 
Gewissen gegenüber tatsächlich schuldig machen und daß wir nicht so 
einfach besser sind als unsere - auch politischen - Kontrahenten. 18 

Ein diffuses Problembewußtsein dieser Art kann allenfalls Horvaths 
Figuren zugeschrieben werden, die nur zu gut zu wissen meinen, daß 
alle Menschen nur Menschen sind. Ist die individuelle Artikulation 
einmal aus der Sprache getilgt, kann traditionelle Ethik so wenig 
restituiert werden wie deren religiöse Begründung. 19 Nicht aussetzende 

17 Jürgen Schröders scharfe Kritik am Spätwerk trifft darum weniger Horvath oder gar 
seine Werke als jenes »Erscheinungsbild eines linksorientierten und gesellschaftskritischen 
Schriftstellers und Menschen«, das eine oberflächliche Horvath-Rezeption entworfen hatte: 
Jürgen Schröder, Das Spätwerk Ödön von Horvaths (1976). In: Ödön von Horvath. Hg. von 
Traugott Krischke. Frankfurt a. M. 1981, S. 125-155, S. 150. Vgl. dazu auch Wolf gang 
Müller-Funk, Faschismus und freier Wille. Horvaths Roman ~ugend ohne Gott< zwischen 
Zeitbilanz und Theodizee. In: Horvaths ~ugend ohne Gott<. Hg. von Traugott Krischke. 
Frankfurt a. M. 1984, S. 125-155, S. 158, S. 176 (Anm. 9). 

18 Wolfgang Müller-Funk, Faschismus (Anm. 17), S. 175. 
19 Wie schon am Titel ihrer Arbeit erkennbar, vertritt auch Johanna Bossinade eine 

entgegengesetzte Auffassung. Ihre materialreiche und oft erhellende Argumentation leidet 

Horvath und die Semantik der Moderne 315 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Geschwätzigkeit bleibt für Horvath auch im Exil Strukturprinzip seines 
dramatischen Dialogs. 20 Freilich unternehmen die späten Stücke die 
Anstrengung, Perspektiven eines anderen Sprechens zu gewinnen. Aber 
nicht so, daß sie dem vermeintlichen Zynismus der Volksstücke abschwö­
ren, sondern indem sie jene Reflexion auf die Macht der Sprache 
weitertreiben, die auch für den Dialog der früheren Dramen konstitutiv 
ist. Schon dort wird ja von der Rede der Figuren der leere Platz des 
Transzendenten unablässig umkreist und umschrieben: für Nolting 
Beleg der Totalität eines Jargons, der »dramatisch als Substitut des 
Mythos« fungiert21 ; »nicht die Figuren sind die dramaturgischen, eigent­
lichen Subjekte, sondern wie einst der Mythos so heute die Sprache bzw. 
deren >Negation< als Jargon«.22 

Wird freilich eine Sprache jenseits des Individuellen zur letzten 
Wirklichkeit, so ist Sprache damit nicht >negiert<. Ein Sprechen in 
Tatsachen, wie im Romanentwurf »Der Mittelstand«, ist längst nicht mehr 
negierbar, weil die Wörter jederzeit buchstäblich den Beweis ihrer 
Realität antreten. Noltings Hinweis auf den Mythos ist gerade darin 
adäquat, daß er - gegen Nolting selbst - die rigorose Festlegung 
Horvaths auf totale Sprach kritik unterläuft. Denn die im Dialog herbei­
zitierten Zeichen sind in ihrem Sinn nicht einfach aufgehoben, weil sie 
im Binnenraum der Figurenrede leer und unverstanden bleiben. Quasi­
mythische Macht wächst Sätzen und Handlungen gerade dann zu, 
wenn sie sich keiner Psychologie, keiner Intention auf individuellen 
Ausdruck mehr zuschreiben lassen. Zitate und Zeichen rücken dann in 
einen Horizont nicht restringierter Deutbarkeit. In immer neuen Kon­
texten wird noch das vermeintlich banalste Detail hermetischer Konno­
tationen verdächtig. 

daran, daß die »Subjektproblematik« als deren »übergreifende(r) Bezugspunkt« nirgends 
systematisch reflektiert wird (S. 11). So verweist die Autorin vielfach und zutreffend auf die 
Bedeutung von Mythen und mythischen Zitaten in Horvaths späten Dramen. Gerade dieser 
Befund läßt zweifeln, ob von autonomen Subjekten die Rede sein kann. Woran hätte 
Autonomie in einem mythischen Formular ihr Kriterium? Bemerkenswerterweise beruft sich 
Bossinade in dieser Verlegenheit auf Schräder: Die Regression zu Instanzen des Mütterlichen 
ziele auf die »Wiedergeburt des autonomen männlichen Dramensubjekts« (S. 182). Autono­
mie durch Regression: das ist, offensichtlich, selbst ein mythisches Schema. 

20 Winfried Noltings Dissertation setzt darum ohne weitere Begründung die Einheit des 
Horvathschen CEuvre als Material ihres Beschreibungsmodells voraus. 

21 Nolting, Jargon (Anm. 8), S. 173. 
22 Ebd. S. 104. 

316 Christoph Brecht 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese Art neuer Mythologie ist von Legitimationsproblemen nicht ange­
fochten. Ihr Effekt ist paradox: was an den Figuren als Sinn- und 
Transzendenzverlust erscheint, erzeugt an den Dramentexten als gan­
zen eine unabsehbare semantische Redundanz. Darum ist das geläufige 
Vorurteil abzuweisen, in Horvaths Dialogen sei die schiere sprachliche 
Beliebigkeit mimetisch abgebildet. Gerade die Geschwätzigkeit der 
Figuren ist in einem zeichenhaften Sprechen vermittelt, und nur darum 
verstehen sich Horvaths Figuren auch noch über abgelegenste Assozia­
tionen hinweg. Irgend etwas ist immer gemeint, und irgend etwas wird 
immer verstanden. Wohl sind Mißverständnisse dabei nicht mehr mög­
lich, doch Horvaths Menschen erfahren dafür am eigenen Leib, daß ihre 
Sätze auf einer Wörtlichkeit bestehen, die nicht gedacht und nicht 
gemeint war. Solche Sprecheffekte unfreiwillig nennen, heißt den Figu­
ren immer noch mehr Bewußtsein zugestehen als sie haben (und haben 
können). »Dann bleibt mir nur der Zug« (G 186), droht Marianne. »Was 
für ein Zug?« fragt der Papa verwirrt, als ahne er schon, was seinem 
Enkelkind geschehen wird: denn am Zug wird der kleine Leopold zugrunde 
gehen. Solch quasi-mythische Fatalität entsteht ganz zwanglos aus der 
Polysemie der Züge. Und die Sprache beweist ihre Macht am Körper der 
Figuren, gerade in den Momenten kreatürlicher Sprachlosigkeit, in den 
überall anklingenden Motiven des Würgens, Erstickens und Erwürgens. 
»Apropos ersticken: wo steckt denn die liebe Großmutter?« (104). 
Wortspiele wie dieses erhalten über die situative Komik hinaus präfigu­
rative Bedrohlichkeit durch jenen Bedeutungsüberschuß, den die zei­
chenhafte Verknüpfung vieler gedankenloser Reden produziert: »Wo 
steckt denn das Kind?« (G 150). Und Momente des Steckenbleibens sind 
für Horvaths Dialoge konstitutiv: freilich nicht als Momente bedeuten­
den Schweigens, sondern, wie sich zeigt, immer schon als Augenblicke 
möglichen Erstickens an der unkontrollierbaren Vieldeutigkeit jeder 
Rede. Diese hat ihr Korrelat an der unausgesetzt klingenden und 
singenden Wiener-Walzer-Luft, die stets mitspricht und sich alle Wirk­
lichkeit anverwandelt. Reden oder Schweigen - beide sind sie nur noch 
Echo der unhintergehbaren Polysemie jeden Agierens. Individuelle 
Artikulation setzte die Möglichkeit des Schweigens als elementare Mög­
lichkeit der Negation des Sprechens voraus. Gerade diese Möglichkeit ist 
Horvaths Figuren nicht gegeben. 

Horvath und die Semantik der Modeme 31 7 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das heißt aber auch, und damit ist die Grenze jeder rigoros sprachkri­
tischen Horväth-Lektüre bezeichnet: Diese Figuren sind geschwätzig, 
nicht weil es zuwenig, sondern weil es in ihrer Welt zuviel Bedeutung 
gibt. Für sie selbst, das ist richtig, gibt es gerade deshalb keinen Sinn. 
Aber es könnte ja dem Interpreten aufgegeben sein, im Blick aufs Ganze 
der Texte die Zeichensprache des Autors überhaupt erst wahrzunehmen 
und sie zu entschlüsseln. Herbert Gamper hat vor allen anderen immer 
wieder darauf insistiert, Horvaths Dramen seien von konsistenten Zei­
chensystemen durchzogen, und nur deren Beachtung und Deutung 
erschlösse den Sinn der Werke.23 Verblüffend ist freilich, daß derart ein 
zweiter Sinn in Texte eingetragen wird, die für sich selbst »bereits 
differenziert und lückenlos motiviert« sind. Der psychologisch-realisti­
schen Lektüre, die der Handlungsvordergrund anbietet, ist ein »hermeti­
sches System von Anspielungen« beigeordnet, das dramaturgisch inso­
fern als redundant zu gelten hat, als es sich »höchstens bruchstückweise« 
auf der Bühne realisieren läßt. Gamper konstatiert: »So bleiben >reales< 
Geschehen und Deutung, statt daß diese jenes in sich aufheben, es 
beseelen würde in durchgängiger Transparenz des Symbols, getrennt, 
wie sehr auch artifiziell untereinander verwoben.«24 Zwar sieht Gamper 
in dieser »ästhetische(n) Problematik« den »direkte(n) Reflex der Sinn­
ferne und Heillosigkeit der dargestellten Welt«. Doch auch so bleibt das 
Paradigma symbolischer Totalität und Identität die problematische Folie 
seines Literaturbegriffs. Nur darum kann Gamper seine Interpretation 
der Komödie »Zur schönen Aussicht« als »Mysterienspiel bzw. das 
Negativ eines solchen«25 umstandslos dem Stück selbst als dessen »Deu­
tung« zuschreiben und dieser Deutung die dramatische Handlung als 
Ebene des >Realen< vor- und unterordnen. An literarischen Texten kann 
jedoch nichts als an sich >real< gelten, was nicht auch >bedeutend< wäre. 
Erlaubt also Horväths Dramaturgie eine doppelte Lektüre, so sind beide 
Lektüren als gleichrangige - und gleich deutungsbedürftige - Entwürfe 

23 Vgl. Herbert Gamper, Die Zeichen des Todes und des Lebens. Zu bisher kaum 
beachteten Konstruktionselementen in Horvaths vier >Fräuleinstücken<. In: Theater Heute 15, 
1974, H. 3, S. 1-6. Ders., >Sinds nicht tierisch?< In: Ödön von Horvath, >Geschichten aus dem 
Wiener Wald<. Programmbuch 7. Staatstheater Stuttgart 1975, S. 8-70. Ders., Todesbilder in 
Horväths Werk. In: Horväth-Diskussion. Hg. von K. Bartsch / U. Baur / D. Goltschnigg. 
Kronberg 1976, S. 67-81, und vor allem, ders., Horvaths komplexe Textur. Zürich 1987. 

24 Gamper, Textur (Anm. 23), S. 211. 
25 Ebd. S. 211. 

318 Christoph Brecht 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vom Sinn des Textes aufzufassen. Bleiben diese Entwürfe prinzipiell 
voneinander getrennt, dann ist Deutung im von Gamper angestrebten 
Sinne nicht möglich. Dann ist das paradoxe Zugleich der Inanspruch­
nahme bedeutsamer Zeichen mit der Verweigerung symbolischer Vermitt­
lung als die eigentlich ästhetische Problematik von Horvaths Dramatur-
. . 

gle zu expomeren. 
»Das KruzifIx, errichtet vom Verschönerungsverein«26: Schlag­

lichtartig macht diese Notiz deutlich, daß hier weder die Idiosynkrasie 
eines Autors, noch die ästhetische DefIzienz seiner Texte zur Debatte 
steht, sondern ein zentrales Problem literarischer Rede in der Moderne. 
Von verschönernder Vereinsmeierei vereinnahmt, wird am Zeichen des 
Kreuzes alles zerstört, was es als seinen symbolischen Sinn verbindlich 
aussprechen sollte. Damit ist ihm sein Zeichencharakter jedoch nicht 
genommen: Weiterhin ruft das KruzifIx all jene Kontexte auf, in denen 
es als Symbol einmal seinen Sinn hatte. Und so signifIziert das Kreuzes­
zeichen auf präzise Weise jenen mittelständischen Verein, dessen Gedan­
kenlosigkeit es seine Errichtung verdankt. Es wird zum undialektischen 
Zeichen transzendenzloser Vergänglichkeit. Derart entstehen jene »To­
deszeichen«, die Gamper überall in Horvaths Stücken aufspürt. 27 »War 
das jetzt symbolisch?« fragt Alfred. Doch »es war nur so überhaupt« (G 
151). Die beliebige Verfügbarkeit aller SignifIkanten, die einen Sinn als 
symbolischen einst garantiert hatten, zeigt nurmehr darauf, daß es 
einmal einen Sinn gegeben haben mag, der nicht der des allgemeinen 
Überhaupt gewesen ist. Wo Gamper den Dramen konsistente allegorische 
Sub texte unterlegen möchte, herrscht darum allenfalls ein Modus 
allegorischer Erinnerung. Dessen arbiträrer Charakter ist freilich in 
keiner Konvention der Lektüre mehr aufzuheben. Darum schwillt das 
virtuell SignifIkante in Horvaths Dramaturgie auf unkontrollierbare 
Weise an. Zeichen und Bedeutung »berühren« sich allenfalls, »ohne je 
zur Deckung zu gelangen«.28 

Die Vielfalt der Zeichenbezüge kann nie zur Totalität eines wahren 
oder ganzen Sinns der Dramen werden. Und jeder Versuch der Ausle­
gung muß den Duktus der Horvathschen Figurenrede assoziativ verlän-

26 Horvath, Der Mittelstand (Anm. 1), S. 184. 
27 Camper, Todesbilder (Anm. 23), S. 67. 
28 Herbert Camper spricht freilich ungenau von ))Cestalt und spirituelle(r) Bedeutung« 

(Textur [Anm. 23], S. 288). 

Horvath und die Semantik der Moderne 319 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gern, um dennoch vor der Fülle evozierter Bedeutungen stets im 
Hintertreffen zu bleiben.29 Eben jene Todeszeichen, denen Gamper nach­
spürt, verweisen stets an weitere, vieldeutige (weil selbst zeichenhafte) 
Bedeutungen. Sie alle umkreisen das factum brutum des Todes, aber sie 
transzendieren es nicht: Schließlich steht der Tod tautologisch für alles, 
und damit, ganz adäquat, für nichts. Ein »Widerspruch« zwischen 
»erotischer Mystifizierung des Todes und christlicher Ethik«30 kann in 
dieser Tautologie gar nicht erst aufkommen. 

Daß jenes Sprechen, das Nolting in die Negativität der totalen Satire 
bannen will, Gamper in einem vollendet hintersinnigen System von 
Bedeutungen artikuliert erscheint, ist nur scheinbar ein Widerspruch. 
Innerhalb jener Semantik der Modeme nämlich, die Horvaths Dramen 
bestimmt, handelt es sich um komplementäre Effekte. Wo alle Nach­
frage vergeblich bleibt, wer spricht, und wozu, muß das Signifikante 
unübersehbar zunehmen. Darum sind Horvaths Figuren selbst schon 
hilflose Hermeneuten. Die Vervielfältigung der Bedeutungen hat das 
Versagen all jener Zeichenkünste zur Folge, die eine Hermeneutik des 
Individuellen versprachen. In den »Geschichten aus dem Wiener Wald« 
wird die Kunst des Handlesens von der blinden [!] Schwester der 
Baronin betrieben. Und Oskar berichtet: 

Das Weib ist ein Rätsel, Havlitschek. Eine Sphinx. Ich hab mal der Mariann 
ihre Schrift zu verschiednen Graphologen getragen - und der erste hat 
gesagt, also das ist die Schrift eines Vampirs, und der zweite hat gesagt, das ist 
eine gute Kameradin, und der dritte hat gesagt, das ist die ideale Hausfrau in 
persona. Ein Engel. (G 142) 

Die Mariann repräsentiert das Weib, aber sie tut es nur so überhaupt. Anstatt 
daß der Gattungsbegriff die Sicherheit einer Rollenzuschreibung vermit­
telte, zerfällt er in sich selbst und setzt inkompatible Bedeutungen frei. 
So wird das einzelne zum Zeichen des Ganzen und dieses Ganze zum 
Rätsel. Marianne ist ein Engel so gut wie ein Vampir; die Buchstaben 

29 Beispiele für eine Technik mehr oder weniger freier Assoziation liefert die Horvath­
Forschung zuhauf. Eine polemisch zitierende Kritik dieses Verfahrens bliebe freilich selbst 
vordergründig; denn Horvaths Texte restringieren den Bedeutungshorizont der in ihnen 
zitierten Zeichen nicht und fordern damit einen assoziativen Zugriff heraus. Zeichendeutung 
an Horvaths Texten kann nicht anders verfahren. Dementsprechend schwierig ist es, einzelne 
Deutungsvorschläge als unrichtig abzuweisen (noch problematischer freilich, sie als zwingend 
auszugeben). 

30 Camper, Textur (Anm. 23), S. 348. 

320 Christoph Brecht 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihrer Schrift lösen sich ebenso wie die Wörter ihrer Rede in heterogenen 
Interpretationen auf. 

IV. Apokalypse 

Die Problematik eines Sprechens in Zeichen, die als Symbole längst 
ausgedient haben, kann demnach als das geheime Problemzentrum des 
Horväthschen Volksstücks verstanden werden. Darum wird in diesen 
Dramen ein allegorischer Subtext alludiert, der christliche Symbolik 
zitiert und sie zugleich in ihrem Sinn zerstört, oder genauer: deren Sinn 
als zerstörten zeigt. In Horvaths späten Dramen freilich drängt sich 
dieser Subtext irritierend in den Handlungsvordergrund. Das vormalige 
»Negativ« eines »Mysterienspiels«31 scheint undialektisch ins Positive 
verkehrt. Doch gegen den Anschein sind die späten Stücke gerade dort, 
wo sie christlichen Exempelspielen sich anzunähern scheinen, nichts 
anderes als bewußt konzipierte Experimente mit der Tragfähigkeit 
symbolischer Rede. Daß zwei der späten Stücke mit den Zeichen der 
Apokalypse spielen, ist nicht allein thematisch begründet. 32 Nicht der 
Gehalt, sondern vor allem die Form der Offenbarung wird ihnen zum 
intertextuellen Bezugspunkt, von dem her sie als Kontrafakturen der 
zitierten religiösen Symbolik lesbar werden. Die Apokalypse selbst, als 
buchstäblicher Urtext christlicher Symbolik wird mit einer qualitativ 
neuen Semantik konfrontiert. Wenn Horväth den jüngsten Tag herbeizi­
tiert, wird der Rätseltext der Tradition mit der Unverständlichkeit der 
Moderne überschrieben. 

Die Geschichte, die Horväth in »Der jüngste Tag« erzählt, ist düster 
genug, erscheint jedoch zunächst eher banal als endzeitlich. Der Sta­
tionsvorstand Thomas Hudetz, »ein selten strammer Mensch« (J 12), 

tyrannisiert von einer eifersüchtigen, dreizehn Jahre älteren Frau, wird 
von der jungen Anna, Tochter des Gastwirts vom >Wilden Mann< und 
noch »ein halbes Kind« (J 14) mit einem Kuß provoziert. Unterdessen 
vergißt Hudetz, ein Signal zu stellen; zwei Züge stoßen zusammen, 18 

Menschen kommen ums Leben. Nur weil Anna einen Meineid zu seinen 
Gunsten schwört, wird Hudetz freigesprochen. Doch als der Stations-

31 Ebd. S. 211. 

32 »Der jüngste Tag« zitiert einen anderen Namen der Apokalypse schon im Titel; 
»Pompeji. Komödie eines Erdbebens« läßt die bekannte Welt im Ausbruch des Vesuv 
untergehen und verbannt die wenigen Überlebenden in die römischen Katakomben. 

Horvath und die Semantik der Moderne 321 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vorstand ins Dorf zurückkehrt, erklärt ihm Anna, sie wolle »nicht mehr 
leben« USO). Ein nächtliches Rendezvous führt zu einer erneuten 
Umarmung. Danach bleibt Anna verschwunden. Als ihre Leiche ent­
deckt wird, gibt Hudetz, ihr Mörder, lächelnd die Auskunft, er habe sich 
mit Anna verlobt U 58).Jeder Realismus scheint spätestens durchbrochen, 
als der tote Lokomotivführer des Unglückszuges auftritt, um den Flüch­
tigen in seiner Selbstmordabsicht zu bestärken. Die tote Anna hält 
Hudetz im letzten Moment zurück; er stellt sich der Polizei. 

Das namenlose Dorf »unsere(r) Tage« könnte auch den Schauplatz 
für eines von Horvitths Volksstücken abgeben. 33 Anna orientiert sich am 
Schönheitsideal des Films U 20); Sensationen vermittelt die Illustrierte 
Volksstimme U 59). Die derart uniformierte öffentliche Meinung ist zu 
raschen Verurteilungen nur allzu bereit. Hudetz freilich beharrt auf 
seiner Unschuld mit der stereotyp wiederholten Wendung: »Ich war 
immer ein pflichttreuer Beamter« U 23). Die sprachliche Fixierung 
Hudetz' in den Rollen des Beamten und Ehegatten wurde von Annas 
Kuß für einen katastrophalen Moment zwar durchbrochen, sie stellt sich 
aber umstandslos wieder her: »Ich hab noch nie ein Signal versäumt« 
U 29). Diese allgemeine Regel läßt sich vom einzelnen Faktum des 
Unglücks nicht erschüttern. Auch seine »innere Stimme«, mit der 
Hudetz in der Einzelhaft »dischkuriert«, wiederholt nur gebetsmühlen­
artig die Unschuldsbeteuerung U 51). Dieselbe Bewußtlosigkeit zeigt sich 
nach der Ermordung des Mädchens. »Ich weiß, daß ich sie umgebracht 
hab, aber ich weiß nicht, wie - wie?« U 66). Ganz ernsthaft erhofft 
Hudetz von der Zeitung Auskunft über den Tathergang U 66). Er war ­
als mögliches Subjekt seiner Handlungen - »nicht dabei« U 67).34 So 
kann der treue Beamte von Anna geradezu als deren »Pflicht und 
Schuldigkeit« USO) einklagen, mit einem Meineid die von ihr verur­
sachte Unterbrechung des regulären Gangs der Dinge ungeschehen zu 

33 V gl. Johanna Bossinade, Kleinbürger (Anm. 16), S. 87 ff. Zur Forschungsdiskussion über 
Kontinuität und Diskontinuität zwischen >Jüngstem Tag« und Volksstücken vgl. dort S. 85 ff 

34 »Ich kann nichts dafür« (J 65), beteuert Hudetz. Daß eine Stimme des Gewissens ihm 
seine Schuld zu Bewußtsein bringe, davon kann auch nach Annas Tod nirgends die Rede sein. 
Diese Stimme ist und bleibt mit Hudetz' sprachlich fixiertem Selbstverständnis gleichgeschal­
tet. V gl. dagegen Johanna Bossinade, Kleinbürger (Anm. 16), S. 91 ff. 

322 Christoph Brecht 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


machen. Für Hudetz stellt der juristische Frei-Spruch die gewohnte 
sprachliche Ordnung in der Tat wieder her. 35 

Wenn Hudetz sich nach dem Mord an Anna schließlich doch der 
Polizei stellt, scheint es freilich, als rücke Horväth von der moralischen 
Indifferenz ab, die seine Volksstücke kennzeichnet; als beginne er, »was er 
sich bisher versagt hatte (oder was ihn bisher nicht interessiert hatte), 
über seine Figuren ein Urteil zu fällen.«36 Doch worin bestünde Hudetz' 
Schuld, und worin die Schuld Annas, der gegenüber Hudetz sarkastisch 
den Staatsanwalt zitiert: »Wer wär denn sonst noch schuld außer Ihnen? 
( ... ) Vielleicht gar der große Unbekannte?« Anna antwortet, indem sie 
wiederum Hudetz zitiert: »Vielleicht« (J 50, vgl. J 30). Zu einem 
Schuldbekenntnis kommt es nicht: Das autonome Subjekt bleibt diesen 
Figuren ebenso ein Unbekannter wie der Gott vor dem ein Subjekt sich 
verantworten könnte. Anna hat nämlich auch als Wiedergängerin keine 
Möglichkeit wahren, authentischen Sprechens gewonnen. Sie widerruft 
ihren ~Ieineid im gleichen Tonfall, in dem sie die Falschaussage gemacht 
hatte, »als würde sie eine Schulaufgabe aufsagen«: 

Er hat das Signal vergessen, weil ich ihm einen Kuß gegeben hab, aber ich 
hätt ihm nie einen Kuß gegeben, wenn er nicht eine Frau gehabt hätte, die er 
nie geliebt - U 74) 

Die Schuldfrage führt in einen infiniten Regress. Annas Redegestus 
verweist auf die Unvollständigkeit auch dieser Rekonstruktion. Wenn 
jeder schuldig ist, so ist zugleich, wie in den »Geschichten aus dem 
Wiener Wald« »überhaupt nie jemand schuld« (G 20 I). Darum kann 
Hudetz sich bis zum Ende weigern, seine Verantwortung anzunehmen, 
bleibt er »eigentlich unschuldig« (J 74). Und wenn er am Ende, nach der 
Intervention der Wiedergänger, formuliert: »Die Hauptsach ist, daß 
man sich nicht selber verurteilt oder freispricht - « (J 76), so ist dies ein 
apor~tisches und moralisch noch immer indifferentes Resümee. Hudetz 
weiß in der Tat nicht, ob und woran er schuldig ist. Die Katastrophe des 
Anfangs war aus nichts anderem als aus dem bewußtlosen Gerede aller 
enstanden: nicht weniger zufällig und zwangsläufig als Leben und 

35 Ein früher Entwurf Horvaths ist mit dem Arbeitstitel »Freigesprochen« überschrieben. 
Vgl. die Edition bei Meinrad Vögele, Ödön von Horvath. Der jüngste Tag. Bern/ Frankfurt/ 
New York 1983, S. 267. 

36 Ursjenny, Ödön von Horvaths Größe und Grenzen. In: Über Ödön von Horvath. Hg. 
von Dieter Hildebrandt und Traugott Krischke. Frankfurt a. M. 1972, S. 71-78, hier S. 77. 

Horväth und die Semantik der Modeme 323 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sterben des kleinen Leopold im Volksstück. Anna hat Hudetz als Agentin des 
herrschenden Geredes geküßt, indem sie nämlich zitierte, was »die 
ganze Welt« über Hudetz sagt (J 22). Hudetz könnte durchaus (wie der 
Mörder in »Die Unbekannte aus der Seine«) als vomjargon Freigespro­
chener - womöglich an der Seite Annas - im Dorf weiterleben. Die 
Zirkelstruktur des Volksstücks bliebe dann erhalten, es wäre nichts gesche­
hen. 37 

Dieser Zirkel wird erst durchbrochen, wenn Anna das stillschwei­
gende Einverständnis des allgemeinen Sprechens mit einem gänzlich 
anderen Modus der Rede konfrontiert. Ihre irritierende Selbststilisie­
rung zur Eva steht zunächst befremdlich mitten im Dialog mit Hudetz. 
Doch als wahnhafter Ausdruck von Schuldgefühlen ist sie nicht abzutun. 
Spätestens wenn am Ende des Dramas die Toten in die Realität der 
Bühne zurückkehren, rückt auch die vermeintliche Banalität der Dra­
menexposition ein in ein dichtes Feld christlicher Symbole und Typolo­
gien, erhalten die allgegenwärtigen Todesbilder, die Tages- und Jahres­
zeiten-, die Farb- und Zahlensymbolik einen neuen Stellenwert. 38 Auf 
mitunter aufdringliche Weise suggeriert der Text eine Bedeutsamkeit 
jenseits des Alltäglichen. Er erzwingt jene doppelte Lektüre, die an den 
Volksstücken als virtueller Hintersinn nur zu vermuten war. Was sich 
psychologisierender Deutung als ein Stück über Eheelend, sexuelle 
Verdrängung, Schuldgefühle und ihre psychischen Folgen - bis hin zu 
Wahnvorstellungen - darzubieten schien, wird derart reflektiert als ein 
transhistorisches Exempelspiel zwischen Mann und Frau, Adam und 
Eva. An diesen beiden müßte sich exemplarisch der »jüngste Tag« als 
ein Tag des Gerichts statuieren. Wiederholte der anfängliche Kuß, der 
zur Katastrophe führt, typologisch den Sündenfall, so opferte sich am 
Ende Eva-Anna durch ihren Tod für Adam-Hudetz und gäbe ihm 
Gelegenheit zur Sühne. Der eschatologische Sinn des Dramas wäre der 
einer modernen Legende: Ausgerechnet den in seinen Volksstücken paro­
dierten Trivial-Mythos der Erlösung des Mannes durch das Weib hätte 

37 Gleiches läßt sich auch von »Pompeji« sagen: Mit den ersten vier Bildern der Komödie 
wäre ein virtuelles Volksstück abgeschlossen. Lemniselenis ist zum Sklavenhändler zurückge­
kehrt, sogar mit einer gewissen Heiterkeit, und Toxilus hat die Möglichkeit, das gestohlene 
Geld in die Kasse seines Herrn zurückzulegen. 

38 Auf Einzelheiten der von Horvath zitierten symbolischen Diskurse kann hier nicht 
eingegangen werden. Nachweise in Fülle liefert Meinrad Vögele, allerdings auf problematische 
Weise verquickt mit einer psychologisierenden Deutung. 

324 Christoph Brecht 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Horvath wieder zu Ehren gebracht, um den Stationsvorstand Hudetz 
zum Subjekt oder doch immerhin zu einem Menschen zu läutern, der 
seine Schuld annehmen und die Bewußtlosigkeit des allgemeinen Spre­
chens durchbrechen kann. 39 

Doch diese Lektüre wird nicht weniger irritiert als ein psychologisie­
render Zugriff. Wohl alludiert Annas Kuß den Sündenfall und das Zweite 
Bild des Dramas die Paradiesvertreibung.40 Doch aus welchem Paradies 
waren die Figuren aufHorviths Bühne zu vertreiben? Klar ist, wohin sie 
gelangen: in das Jenseits einer Gespensterwelt, die eine banale Fortset­
zung des Diesseits ist, nur »ewig, ewig« a 75). Und neben den am 
Unglück gewiß unschuldigen Opfern gehört schließlich auch Anna zur 
Bevölkerung dieser Welt, in der es nach ihren eigenen Worten »furcht­
bar« ist a 76). War ihr Tod ein Opfer zur Rettung von Hudetz, so war 
dieses Opfer umsonst. Ihre Totenexistenz ist ebenso perspektivlos wie 
die Hudetz', der leben bleibt. Die These, das Zugunglück sei notwendig, 
um Anna und Hudetz zur Selbsterkenntnis zu bringen, gerät so zum 
einigermaßen zynischen Versuch einer Theodizee. 41 Anna ist eben kein 
Gretchen - das Drama ruft diese Konnotation so nachdrücklich auf, wie 
es sie dementiert. Aber ist sie eine Eva, Hudetz ein Adam? Schon vor 
dem Mord fragt das Mädchen: »Erkennst du mich wieder?« a 53) Später 
werden in ihrer Rede Sündenfall, Vertreibung und Kainsschicksal 
kontaminiert. Lächelnd sagt sie: 

Oh, wie oft hast du mich schon erschlagen, und wie oft wirst du mich noch 
erschlagen - es tut mir schon gar nicht mehr weh _. 

Hudetz reagiert unerwartet trocken: »>Tuts dir wohl?< Anna schrickt 
zusammen und starrt ihn entsetzt an« a 75). Es hat Anna wohlgetan. 

39 Die These , der hier widersprochen wird, markiert weitgehend den Konsens der 
Forschung. Vgl. Gamper, Textur (Anm. 23), S.70; Bossinade, Kleinbürger (Anm. 16), 
S. 93-98; Vögele, Horvath (Anm. 35), S. 246 ff. 

40 Gamper, Textur (Anm. 23), S. 70. 
41 Vgl. Vögele, Horvath (Anm. 35), S. 107, S. 208 U.ö. Auch wenn die problematische 

Rolle der Frau in dieser Konstellation kritisch reflektiert wird, fällt die Opfertheorie als solche 
nicht überzeugender aus. Die »>innere Stimme<<< ist als »Ausdruck der >menschlichen 
Solidarität< mit den Opfern der Katastrophe« weder psychologisch noch theologisch einleuch­
tend interpretiert (Bossinade, Kleinbürger [Anm. 16], S. 92). Auch hier stehen die These von 
der Autonomie des männlichen Subjekts und die Einsicht in die mythische Stilisierung der 
Figuren, die keine Autonomie zuläßt, einander im Weg und zwingen zu einer Verharmlosung 
der im Drama offen artikulierten Kontingenz-Problematik. 

Horväth und die Semantik der Moderne 325 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ihre Beziehung zu Hudetz ist von Anfang an durch eine Mischung von 
erotischer Neugier und masochistischer Faszination bestimmt. Nicht 
zufällig ist Anna Tochter des Gastwirts vom >Wilden Mann<. Ihre 
Einlassung, Hudetz müsse nach dem Freispruch »vielleicht noch etwas 
Größeres anstellen«, damit er »bestraft werden« könne a 52), stützt nur 
vordergründig die These vom Opfertod. Denn gerade Annas Ende 
kommt jenem Selbstmord auf grund einer Selbstverurteilung sehr nahe, 
den zu vollziehen das Mädchen H udetz hindern wird. 

Die beiden Lektüren, die das Drama anbietet, kommen nicht zur 
Deckung; sie treten sogar in offenen Widerspruch. Im Mord an Anna 
wiederholt sich typologisch das Kainsschicksal, zugleich aber vollendet 
sich in ihm die geheime sado-masochistische Komplizenschaft des 
Paares. Diese Verlobung spielt sowohl auf den Topos des Liebes- wie auch 
auf den des Sühnetodes an, doch die Szene konterkariert sie beide. Anna 
versucht, von Hudetz ein Urteil zu erzwingen, doch sie erwirkt dessen 
Vollstreckung mit sehr irdischen Mitteln. Sie appelliert so vergeblich an 
Hudetz wie dieser später an eine andere als die menschliche Gerechtig­
keit: 

Wenn ich vor Gericht gestellt werden soll, dann möcht ich aber gleich vor die 
höchste Instanz. Wenn es einen lieben Gott gibt, der wird mich schon 
verstehen - (J73) 

»Wenn es einen lieben Gott gibt ... « - das sind Worte Mariannes aus den 
»Geschichten aus dem Wiener Wald« (G 169). Der hypothetische Gott 
bleibt auch hier stumm und überläßt Lebende wie Tote sich selbst. 
Darum wäre ein Selbstmord, vor allem ethischen Zweifel, schlicht 
sinnlos. Die Einmischung der Gestorbenen ins dramatische Geschehen 
steht nicht für Transzendenz, sondern für die vollendete Transzendenz­
losigkeit der Bühnenwelt. Dorf und Totenreich sind nicht voneinander 
zu unterscheiden, beide gleich banal, beide gleich furchtbar. Nur ein 
Urteilsspruch von anderer, höchster Instanz - und fiele er auch negativ 
aus - bedeutete die Horvaths Figuren immer versagte Anerkennung 
ihrer Individualität. Darum wird die Apokalypse in Horvaths späten 
Dramen - paradox genug - zu einem Gegenstand der Sehnsucht. Am 
Ende des Dramas verdichten sich die apokalyptischen Zeichen: 

326 Christoph Brecht 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nimm Dich in acht und hüte dich 
Was ich am jüngsten Tag über Dich 
Für ein Urteil sprich - (J 68) 

Diese Mahnung auf Annas Sterbebildchen erscheint dem gehetzten 
Hudetz, das zeigt seine Reaktion, nicht als Drohung, sondern als ein -
auch am Ende des Stückes noch leeres - Versprechen. »Der jüngste 
Tag« hat sich als christliches Zitat an diesem Ende selbst dementiert. 

Denn Anna und Hudetz werden weder gerichtet, noch gerettet. Die 
Muster typologischer Repräsentation, exemplarischer Stellvertretung 
des Ganzen im Schicksal der einzelnen werden zitiert, aber sie sind nicht 
tragfahig. Die Kontingenz der Anfangskatastrophe läßt sich nicht in jene 
Transzendenz aufheben, die die vom Text bemühten Zeichen so nach­
drücklich anrufen. Und Geschichte wird schon darum nicht ins Mythi­
sche aufgehoben, weil auch hier am Ende nichts geschehen ist. Auch 
Vögele, der energisch und mitunter gewaltsam die möglichst vollstän­
dige Entschlüsselung der dramatischen Zeichen- als Symbolstruktur 
betreibt, muß schließlich feststellen, daß der Sinn des Dramas an ihr 
nicht zu gewinnen ist; Horvaths »Symbolik«, heißt es kryptisch, trage 
»letztlich nur noch dazu bei, deren Ambivalenzcharakter zu unterstrei­
chen.«42 Dann aber ist Horvaths Zeichensprache auch in diesem Drama 
nicht als symbolische zu bestimmen. Horvaths Experiment mit Zitaten 
religiöser Sprache hat als Effekt wiederum deren Verkehrung, und das 
umso nachdrücklicher, als die Figuren sich an ihren Sinn zu klammern 
versuchen. Die Erinnerung an das, was die herangezogenen Symbole in 
ihrem religiösen Kontext einmal bedeutet haben, bestreitet mit fast 
brutaler Konsequenz, daß sie an den Figuren von Horvaths Stück noch 
irgendetwas zu bedeuten hätten. Neben der Geschwätzigkeit des allge­
meinen Geredes steht vielmehr ein unablässiges, am Ende aber ent­
täuschtes Prätendieren von Bedeutung: symbolisierende Geschwätzig­
keit. Die Vervielfaltigung des Signifikanten stiftet auch hier keinen Sinn, 
sondern nur ein Zuviel an Verweisen. Die Beziehung zwischen dem 
typologischen Formular und den von ihm Bezeichneten bleibt zufallig. 
Anna und Hudetz werden aus dem einen System sprachlicher Zwänge 

42 Vögele, Horvath (Anm. 35), S. 261 f. 

Horväth und die Semantik der Moderne 327 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


m ein anderes vertrieben, ohne die in semen Zeichen versprochene 
Erlösung zu finden. 

Horvaths verändertes dramaturgisches Verfahren bleibt also der 
Intention seines Volksstücks treu. Steht freilich dort die vollendete Vorder­
gründigkeit des Dialogs weitgehend unvermittelt der vollendeten Hin­
tergründigkeit alludierter Bedeutungen gegenüber, so kommt es in »Der 
jüngste Tag« zu einem Vexierspiel zweier möglicher Lektüren. Diese 
bleiben einander inkommensurabel, sie heben sich aber deswegen nicht 
gegenseitig auf. Statt einer doppelten ist an diesem Drama letztendlich 
gar keine zureichende Lektüre mehr möglich, weder eine psychologisch­
realistische, noch eine symbolisch-religiöse. - Kontinuität und Diskonti­
nuität zum Volksstück lassen sich gerade dort explizieren, wo auf bedeut­
same Weise nicht gesprochen wird. Horvaths späte Dramen sind von 
einem Netz körpersprachlicher Zeichen durchzogen, deren gehäufte 
Verwendung mancher seiner Figuren - vor allem seinem »DonJuan« -
einen fast holzschnittartigen Charakter verleiht: Ein unvermutetes Lä­
cheln, der Griff ans Herz, vor allem aber das vom Kommentar vorge­
schriebene Aufhorchen artikulieren immerhin die Frage, für die dem 
Sprechen der Figuren die Worte fehlen. Horvaths Text aber legt sich auf 
eine Deutung solcher Momente nicht fest; er bewahrt jene Diskretion, 
die Horvaths Interpreten oft abgeht. Ein »Wind« ist es schließlich, der 
den Figuren am Ende des >Jüngsten Tages« in den Ohren klingt »wie 
Posaunen in weiter Ferne« (J 73); irritierend, dann sogar »unangenehm« 
(J 74). Steht dieser apokalyptische Wind für einen Geist jenseits jener 
Luft, die nur Buchstäblichkeiten zuläßt? Der Text läßt diese Frage offen, 
aber anders als das Volksstück ermöglicht er eine Negation - freilich im 
ungebrochenen Tonfall desjargons. »Es war nur der Wind«, sagt Alfons. 
»Hudetz nickt Alfons lächelnd zu: >Das glaubst duja selber nicht.«< (J 77) 

V. Sprechen und Schweigen 

Nicht glauben zu müssen, daß es nichts zu glauben gibt, das ist das 
äußerste an Sinn, das der >späte< Horvath seinen Figuren in den Mund 
legt. Und so steht auch Horvaths letztes Drama »Pompeji. Komödie 
eines Erdbebens« einer urchristlichen Idylle so fern wie nur möglich. 
Das antike Milieu ist lediglich Zitat, ein lebendes Bild, das sich schon 
eingangs als Repräsentation einer Wirklichkeit >unserer Tage< demas-

328 Christoph Brecht 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kiert. Und auch der »neue Gott«, von dem überall gemunkelt wird, 
bleibt ein unbekannter Gott: »Nichts Gewisses weiß man nicht!« (P 254). 
Der Zuschauer kann ihn historisch als den Gott des Christentums 
identifizieren und hätte damit schon verfehlt, was der Streit der Götter 
in Horvaths Komödie bedeutet. Den neuen Gott zeichnet einzig und allein 
aus, daß er (noch) nicht so unablässig und wirkungslos vom Gerede 
bemüht werden kann wie die alten Götter. Nichts als seine Abwesenheit 
und Unbenennbarkeit macht ihn zu einem Gott der Hoffnung. 

Freilich herrscht auch in »Pompeji« kein Mangel an apokalyptischen 
Referenzen. Und am Ende steht ein Untergang, wenn auch nur der 
einer ganz und gar nicht realistischen Bühnen-Welt. Aber nach der 
(topischen) Rettung des Liebespaares aus der Katastrophe des Vesuv­
Ausbruchs geht das Gerede weiter; »eine andere Welt« läßt sich nicht 
durch den Wechsel des Lokals erreichen. >uaja, ein Vesuv ist kein Witz«, 
weiß der verliebte Toxilus. Und die Dienerin Matrosa kann nur zustim-
men: 

In aller Früh hab ich mich schon geärgert, dann hab ich die ganze Suppe 
verschüttet, dann bin ich auf der Treppe ausgerutscht, und dann das, dann 
das! (P 291) 

Lemniselenis findet zu einer lyrischen Liebeserklärung, die eine entspre­
chende frühere Rede des Toxilus zitiert (P 263) und Naturschönheiten 
beschwört (P 292). Wo aber »oben«, wo Natur einmal war, »alles aus, 
alles hin« (P 291) ist, zeigt sich unten in den Katakomben erst recht die 
Hilflosigkeit des Sprechens in und nach der Katastrophe: Die Signifikate 
der im Klischee verknüpften Signifikanten sind endgültig verschwun­
den. 43 Wenn es denn wahr wäre, daß Lemniselenis nun vom Egoismus 
zu wahrer, >>unendlich[er]« [siel] (P 284) Liebe gefunden hat, so sind die 
Phrasen doch die altbekannten. 

Zweimal muß ein mysteriöser Herr erscheinen und um Ruhe bitten. 

Ich muß mich nämlich sammeln, ich schreib hier nebenan einen Brief. ( ... ) 
Es ist unmöglich, bei euerem Lärm, einen richtigen Satz zu schreiben. 
(P 292) 

43 Bossinade weist darauf hin, Horvath zitiere hier möglicherweise Stifters Vorrede zu den 
»Bunten Steinen« (Kleinbürger [Anm. 16], S. 259f.). Ob dieser Bezug direkt oder auch nur 
durch die Trivialisierung Stifters vermittelt ist - er macht schlagend (und gegen Bossinades 
Interpretation) deutlich, daß in der Katastrophe weder Autonomie noch Authentizität 
gewonnen wurden. 

Horvath und die Semantik der Moderne 329 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arntzen besteht zu Recht darauf, daß diesen Herrn »nur eine ganz 
perspektivlose Interpretation eindeutig als Apostel Paulus feststellen 
kann«,44 auch wenn Matrosa zu berichten weiß, daß dieser Herr Briefe 
schreibt, »so gleich an ganze Städte, zum Beispiel, an die Korinther - - « 
(P 292). Denn der »richtige Satz« wird in den Katakomben nicht 
ausgesprochen, so wenig wie an anderer Stelle ein »Urteil« über Hudetz 
und Anna. Der fremde Herr verweist die Geretteten an ein Schweigen, 
in dem das Drama endet. Dieses Schweigen ist als Beharren auf der 
Sprachlosigkeit der Figuren in gleicher Weise negativ beredt wie der 
Schlußsatz in »Der jüngste Tag«.45 Die Antwort auf die stumme, ja 
aphatische Frage dieses Schweigens ist nicht einfach in »Briefen an die 
Korinther« nachzulesen. Wie es auch nach Pompejis Untergang um 
Glaube) Liebe) Hqffnung steht, hatten Horväths Volksstücke längst notiert. 

Kruzifix) errichtet vom Verschänerungsverein. - Dieser Dialektik der Aneig­
nung entgehen auch Horväths späte Dramen nicht. Sie versuchen 
jedoch ebensowenig, sie zu hintergehen und sich die Sprache symbolisch 
verbindlicher Bedeutungen wieder zu erschleichen. Vielmehr beschwö­
ren sie fast schmerzlich, wie wenig auf alle Artikulation in Zeichen 
Verlaß sein kann. Das lenkt den Blick auf die Volksstücken und späten 
Dramen gemeinsame Übergänglichkeit der verschiedensten Zeichensy­
steme. Die vielbeschworene Zahlensymbolik der Horvathschen Dramen, 
ein Lieblingskind der Zeichendeuter, steht in unübersehbarer Parallele 
zu jenen Zahlenspielen der Lotterien und Pferdewetten, auf die die 
Figuren des Volksstücks ihre Sehnsucht nach Glück projizieren. Und nicht 
weniger ist Horväths Farbsymbolik erhaben und trivial zugleich: religiös 
kodiert und doch nur Illustrierten-Weisheit. Die emphatischen Zeichen 

44 Arntzen, Horvath (Anm. 9), S. 268. 
45 Die These Jürgen Schröders, im Rückzug in die Katakombe werde der Wunsch nach 

einer Regression in den Mutterschoß der Erde besonders deutlich, bleibt äußerlich (Das 
Spätwerk [Anm. I 7], S. 144 f.). Sie verkennt die spezifische Figur der Verkehrung, wie sie 
Horväths Spätwerk kennzeichnet. Horvaths Figuren haben, sieht man auf ihr Sprechen, 
immer schon in Katakomben gelebt. Darum muß gerade die Katastrophe, nach der >oben 
alles hin< ist, als die paradoxe Chance erscheinen, neu anzufangen. Bossinade schließt sich 
Schröder an und kritisiert das Ende des Stücks als einen Rückfall in die verklärte Innerlichkeit 
des bürgerlichen Rührstücks (Kleinbürger [Anm. 16], S. 272 (). Daß der Herr die Zitate 
biedermeierlicher Innerlichkeit in der Rede der Lemniselenis zum Schweigen bringt, ist aber 
als die Verweigerung einer vordergründigen Versöhnung zu verstehen. »Ist gleich wieder alles 
gut« (P 291), tröstet das Mädchen. Gut war es freilich schon vorher nicht. Und die 
Sprachlosigkeit des Dramenendes verheißt keineswegs, daß es besser werden wird. 

330 Christoph Brecht 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Lebens und des Todes sind von dem klischierten Wissen des Jargons 
über den Zusammenhang von Liebe und Tod,46 vom immer enttäusch­
ten Vertrauen auf Astrologie, Graphologie und andere Zeichenkünste 
nicht prinzipiell zu unterscheiden. Horvaths Semantik kennt keine 
anderen Bedeutungen und Praetexte als die des Geredes seiner Figuren. 
Was Hintersinn der Dramen sein könnte, ist im Vordergrund der Bühne 
längst bekannt und parodiert. 

Damit aber erweist sich jene Antithese von Geschwätz und kritischer 
Verweigerung, mit der Kultur- und Ideologiekritik zwischen Kröpfchen 
und Töpfchen sortieren, an der Textur der Horvathschen Dramen als 
obsolet. In der Verweigerung symbolischer Prätentionen, im Beharren 
auf der radikalen Disparität von Zeichen und Bedeutung steht Horvaths 
Sprache wie nur irgendeine literarische Artikulation im Zeichen einer 
Semantik der Moderne. Dennoch ist sie nicht brauchbar, um den Gemein­
platz von der unaufhaltsamen Diffusion jeden Sinns zu illustrieren, 
bleibt vielmehr präzise bestimmt durch eine doppelte Negation: die des 
Individuellen im Jargon der Figurenrede, des Allgemeinen in der Flut 
zitierter Symbole. Nur wenn beide in Beziehung treten könnten, könnte 
so etwas wie ein Sinn entstehen, den Menschen sich in ihrem Sprechen 
teilen. An Horvaths Texten aber kann keine Interpretation jene Distanz 
gewinnen, die ihr erlaubte, das Individuelle der Figuren oder das 
Allgemeine einer Symbolsprache für sich zu entschlüsseln. Die Bezie­
hung beider bleibt in Horvaths Volksstücken infixibel, in seinen späten 
Dramen auf grelle Weise dissonant. Wo es um den Sinn solcher 
Sprach darstellung geht, bleibt allenfalls ein Schweigen; ein Schweigen 
freilich, das - wie die Geschichte der Horvath-Rezeption zeigt - kaum 
auszuhalten ist. 

Daß Horvath selbst es auszuhalten verstand, belegt unaufdringlich 
sein vielleicht allerletzter Text: jenes Gedicht, das - wie der Mythos des 
Frühverstorbenen es will - auf eine Zigarettenschachtel gekritzelt beim 
toten Horvath gefunden wurde. 

Und die Leute werden sagen 
In fernen blauen Tagen 
Wird es einmal recht 
Was falsch ist und was echt 

46 Vgl. den Hinweis von Nolting,Jargon (Anm. 8), S. 151. 

Horväth und die Semantik der Moderne 331 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Was falsch ist, wird verkommen 
Obwohl es heut regiert. 
Was echt ist, das soll kommen, 
Obwohl es heut krepiertY 

Nur scheinbar ist dies ein hoffnungslos naiver oder sogar kitschiger Text. 
Dennfalsch und echt zielen als Kriterien einer anderen Zukunft nicht auf 
ein moralisches Urteil, sondern auf eine andere Ordnung des Sprechens. 
Die Sehnsucht nach solch einer Zukunft ist jedoch selbst in falscher 
Sprache formuliert, im sentimentalen Klischee der femen blauen Tage. 
Schon darin ist das Echte verschwunden und am Tonfall der heutigen 
Tage krepiert. Doch steht das Gedicht, wiederum zweideutig, im Futur. 
Die Sehnsucht - als echte - ist heut nicht präsentisch formulierbar. Und 
wenn sie einmal ausgesprochen werden werden soll, dann nicht von 
einem lyrischen Ich, sondern von den Leuten. »Die lieben Leut, das ist ein 
Fall für sich« (J 17), sagt Alfons im >Jüngsten Tag«. Er weiß, wovon er 
spricht, was von den Leuten zu halten ist, die Horväths Bühne bevöl­
kern. Und dennoch kann es für diesen Autor keine andere Annäherung 
an den Modus lyrischen Sprechens und keine individuelle re Utopie 
geben als jene, die das Sprechen der Leute als ein anderes imaginiert. 
Nur so läßt sich die Sehnsucht aller Horvathschen Dialoge fassen. Es ist 
gewiß die Sehnsucht Horvaths selbst. Aber er wußte, wie er von dieser 
Sehnsucht sprach. 

47 Ödön von Horvath, Gesammelte Werke. Hg. von Traugott Krischke und Dieter 
Hildebrandt. Frankfurt a. M. 1972. Bd. IV, S. 688. 

332 Christoph Brecht 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alfons Backes-Haase 

»Der neue Mensch« - ein Erziehungsentwurf der Moderne: 
der Fall Otto Gross 

In den ersten beiden Dezennien nach der Wende zum 20. Jahrhun­
dert revoltierte die junge, intellektuelle Generation in mehreren Wellen 
sowie zahlreichen Lebensbereichen gegen das erstarrte Selbstbild einer 
»Gesellschaft der Väter«, die im ausgehenden 1 9. Jahrhundert zu Macht 
und Selbstbewußtsein gekommen war. Die Revolte fand ihren Ausdruck 
in verschiedenen Bewegungen der Zeit wie beispielsweise dem Anarchis­
mus und dem Linksradikalismus in der politischen Theorie und Praxis l 

oder dem Expressionismus und dem Dadaismus in den Künsten. 2 Für 
die im Zusammenhang einer Erziehung zum »neuen Menschen« beson­
ders interessierende Erziehungspraxis und Erziehungstheorie dieser 
Jahre schlug sich die Revolte in den Jugendbewegungen unterschied-
licher Couleur, praktischen Initiativen zur Lebensreform und einer Re-
formpädagogik nieder, die eine »Erziehung vom Kinde aus« auf ihr 
Banner schrieb. 3 

I V gl. z.B. Walter Fahnders, Anarchismus und Literatur. Ein vergessenes Kapitel deutscher 
Literaturgeschichte zwischen 1890 und 1910. Stuttgart 1987. Ders. und Martin Rector, 
Linksradikalismus und Literatur. 2 Bde. Reinbek bei Hamburg 1974. 

2 Vgl. z.B. Albert Soergel und Curt Hohoff, Dichtung und Dichter der Zeit. Vom 
Naturalismus bis zur Gegenwart. 2 Bde. Düsseldorf 1961 und 1963 (Neuausg.). Wolfgang 
Rothe (Hg.), Expressionismus als Literatur. Gesammelte Studien. Bern und München 1969. 
Si1vio Vietta und Hans-Georg Kemper, Expressionismus. München 1975. Hans-Georg 
Kemper, Vom Expressionismus zum Dadaismus. Eine Einführung in die dadaistische Litera­
tur. Kronberg/Ts. 1974. 

3 Vgl. z.B. zeitgenössisch: Herman Nohl, Die pädagogische Bewegung in Deutschland und 
ihre Theorie. 5. Aufl. Frankfurt a. M. 1961 sowie als aktuelle Darstellung: Jürgen Oelkers, 
Reformpädagogik. Eine kritische Dogmengeschichte. Weinheim und München 1989. In der 
neuesten forschungsliteratur wird das Problem gesehen und diskutiert, daß es zwischen den 
Modernebewegungen in intellektuellen Kreisen und der Pädagogik der Zeit wenig unmittelba­
ren Austausch, eher eine Abschottung der Pädagogik beispielsweise gegen radikale Skepsis und 
Gesellschaftskritik in den Modernebewegungen gab; der hier gewählte Zugang über die 
Analyse eines heiden gemeinsamen Bezugspunktes, der allgemeinen, von beiden Seiten wahrgenom­
menen Wissenschaftsentwicklung der Zeit, mag als Beitrag zur Bearbeitung dieses (für beide 
Seiten) ausgesprochen symptomatischen und noch weiterhin näherer Untersuchung würdigen 

Der Fall Otto Gross 333 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Im Zentrum des Strebens all dieser Bewegungen standen Bemühun­
gen, das Bild eines >meuen Menschen« des 20. Jahrhunderts zu zeich­
nen, der Geschichte und Geschichtlichkeit seiner Existenz »überwand«,4 
um eine »neue Welt« zu bevölkern, in der die überkommenen, histori­
schen Autoritätsstrukturen ihre Macht verlören. Der »neue Mensch« 
würde - so etwa ein Minimalkonsens - imstande sein, Tendenzen zur 
Versachlichung, Ökonomisierung und Entmenschlichung der bestehen­
den Gesellschrift aufzuhalten und in einer radikalen Wende an ihre Stelle 
eine Gemeinschrift der Verantwortung, der Liebe und der Mitmenschlich­
keit zu setzen. Dabei kann nicht übersehen werden, daß zwischen den 
aufgezählten Bewegungen zu Beginn des Jahrhunderts selbstredend 
erhebliche Differenzen und innerhalb einer jeden ein hohes Maß an 
Unklarkeit über die »Physiognomie« dieses >meuen«, die Menschheit 
einstmals errettenden Geschöpfes bestanden. Dies zeigt sich, um nur ein 
Beispiel zu nennen, darin, daß Entwürfe vom >meuen Menschen«, wie 
sie an den dramatischen Werken des »messianischen Expressionismus« 
abgelesen werden können, ausgesprochen unscharf in der Zeichnung des 
neuen Menschen blieben.5 Die ganze Ungereimtheit, ja Paradoxie des 
Entwurfs vom >meuen Menschen« findet sich schon in seiner frühesten 
und kühnsten philosophischen Darstellung: Bekanntermaßen hat weni­
ges in der Philosophie Nietzsches so viel Anlaß zu extrem differierenden 
Interpretationen gegeben wie gerade seine, wesentlich im »Zarathustra« 
enthaltene, Lehre vom »Übermenschen«. 6 

Problems verstanden werden. (Vgl. Jürgen Oelkers, Erziehung als Paradoxie der Moderne. 
Aufsätze zur Kulturpädagogik. Weinheim 1991.) 

4 Vgl. zum Problem des »Überwindungsdenkens« zum Beginn des Jahrhunderts im 
Anschluß an Ernst Troeltsch und Walter Schulz: Lothar Köhn, Die Überwindung des 
Historismus. Zu Problemen einer Geschichte der deutschen Literatur zwischen 1918 und 
1933. In: DVjS 48, 1974, S. 704-766, und 49, 1975, S. 94-165, hier S. 747-766. 

5 »Der neue Mensch in den frühexpressionistischen Dramen kennzeichnet sich als 
Zerstörer der Tradition, als Weltverbesserer, der eine neue Welt will, aber selbst nicht recht 
weiß, wie die neue brüderliche Gemeinschaft beschaffen sein soll, noch auf welche Weise sie 
erreicht werden kann.« (Walter Riedel, Der neue Mensch. Mythos und Wirklichkeit. [Studien 
zur Germanistik, Anglistik und Komparatistik 6] Bonn 1970, S. 105.) 

6 Vgl. Friedrich Nietzsche, Also sprach Zarathustra. Ein Buch für Alle und Keinen. In: 
Ders., Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe. Hg. von Giorgio Colli und Mazzino 
Montinari. 15 Bde. München 1980, hier Bd. 4 sowie zahlreiche weitere Stellen im Werk. V gl. 
allgemein zur philosophischen Diskussion: Walter Kaufmann, Nietzsche: Philosoph, Psycholo­
ge, Antichrist. Aus dem Amerikan. vonJärg Salaquarda. Darmstadt 1982, S. 359-389. Martin 
Heidegger, Nietzsche, 2 Bde. Pfullingen 1961, hier Bd 2, S. 291-314. Und speziell zum 

334 A1fons Backes-Haase 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese Grundproblematik der Idee vom »neuen Menschen« sei an 
dieser Stelle jedoch nur angedeutet. Der »Fall Otto Gross«, der hier um 
seiner theorie- sowie literatur- und nicht um seiner kriminalgeschichtli­
chen Relevanz willen erörtert wird, illustriert ein spezielles Problem aus 
dem angedeuteten komplexen Problemfeld der Sehnsucht nach einem 
»neuen Menschen« im 20. Jahrhundert. Dabei steht die Frage im 
Zentrum des Interesses: Wie sollte der »neue Mensch« praktisch-tech­
nisch »erschaffen« oder »erzogen« werden? Riedel unterscheidet in 
seiner Analyse von »Mythos und Wirklichkeit« des »neuen Menschen« 
hier »zwei Möglichkeiten, den Menschen zu erneuern [ ... ]: einerseits 
Veränderung der Art Mensch durch biotechnische Planung, andererseits 
ein Zurückführen des Menschen zu seinem >idealen< Wesen.«7 Die erste 
Variante nehme Bezug auf Darwins Evolutionstheorie in Verbindung 
mit Nietzsches Lehre vom Übermenschen, die zweite auf religiöse und 
marxistische Erneuerungsbewegungen. So polar sich diese Möglichkei­
ten gegenüberzustehen scheinen, so sehr zeigt sich bei näherer Betrach­
tung einzelner Entwürfe (wie auch am hier näher zu diskutierenden Fall) 
die schon von Riedel benannte Tendenz zur Vermischung beider 
Ansätze: Im Übermenschen einer späteren Evolutionsstufe der Mensch­
heitsgeschichte hofft man nur zu gerne auch den »guten« Menschen 
anzutreffen. 

An dieser Stelle soll nun ein methodologisches Konzept zur Analyse 
eines exemplarischen theoretischen Entwurfs für die Erziehung des 
»neuen Menschen« erprobt werden, dem es nicht ausschließlich um 
Zurechnung einzelner Theoreme auf Traditionsstränge geht, sondern 
mit dessen Hilfe Bedingungsverhältnisse zwischen Theorieströmungen und 
ihrem Umfeld zum Gegenstand der Analyse werden. Konkret heißt dies, 
daß ein erziehungstheoretischer Ansatz, der von psychoanalytischen 
Grundüberlegungen ausgeht, im Hinblick auf seine Einbettung in 
Kreise derer untersucht wird, die sich mit viel Enthusiasmus um die 
Propagierung des »neuen Menschen« bemühten: Künstler, Schriftsteller 

Verhältnis von »Übermenschlehre« und Literatur: Leo Berg, Der Übermensch in der 
modernen Litteratur. Ein Kapitel zur Geistesgeschichte des 19.Jahrhunderts. Paris etc. 1897. 
Ernst Benz et al., Der Übermensch. Eine Diskussion. Zürich und Stuttgart 1961. Armin 
Arnold, Die Literatur des Expressionismus. Sprachliche und thematische Quellen. 2. Aufl. 
Stuttgart etc. 1971 , S. 62-69. 

7 Walter Riedei, Der neue Mensch (Anm. 5) S. 2. 

Der Fall Otto Gross 335 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und andere Intellektuelle in ihrem Umfeld. Ein methodologisches Kon­
zept, das die erwünschte theoretisch kontrollierte Rekonstruktion er­
laubt, liegt in der system theoretischen, theoriehistoriographischen Me­
thodologie vor, die schon auf verschiedene, besonders auch Erziehungs­
theorien angewandt wurde und durch die Unterscheidung von Wissen­
schaftssystem und gesellschaftlicher Umwelt Einblick in die in Frage 
stehende Mutualität verspricht.8 

Bevor jedoch ein erster Blick auf den hier zur Diskussion stehenden 
»Fall Otto Gross« gerichtet wird, sei die von der Historiographie der 
pädagogischen Theoriegeschichte hergeleitete Fragestellung, die auf den Fall ange­
wandt wird, näher umrissen. In der Wissenschaftshistoriographie der 
Pädagogik findet erst in neuester Zeit eine eingehendere Auseinander­
setzung mit dem sogenannten wissenschaftsorientierten Flügel der Re­
formpädagogik statt, was im Zusammenhang einer pädagogischen 
Theoriegeschichte besagt, daß diese Rqonnpädagogik ihre »Reformrefle­
xion im Erziehungssystem«9 an naturwissenschaftliche Forschungsergeb­
nisse beispielsweise der frühen experimentellen Kinderpsychologie rück­
zubinden suchte. lo Wie auch andere, beispielsweise lebensreformerische 
Strömungen der Reformpädagogik, nimmt diese ihren Ausgang von 
einem radikal gewandelten Verständnis des Kindes zu Beginn des 20. 
Jahrhunderts, wie es exemplarisch in Ellen Keys Jahrhundert des Kindes 
zum Ausdruck gelangt und aus heutiger Perspektive als »Mythos« vom 
Kind gedeutet wird. Das Kind wird nicht mehr als »kleiner Erwachse­
ner« gesehen, sondern in ihm und damit im Menschen überhaupt ein 
ursprüngliches, natürliches, nur ihm eigenes Streben zum Guten und 

8 Vgl. unten die Anmerkungen 34 und 43. 
9 Vgl. generell zur Theorie der Rekonstruktion der Pädagogikgeschichte als »Reflexions­

geschichte im Erziehungssystem«: Niklas Luhmann u. Karl- Eberhard Schorr, Reflexionspro­
bleme im Erziehungssystem. Frankfurt a. M. 1979 (2. Aufl. 1988). 

10 V gl. Jürgen Oelkers, Die große Aspiration. Zur Herausbildung der Erziehungswissen­
schaft im 19. Jahrhundert. Darmstadt 1989, S. 176-227. Ders., Das Ende des Herbartianis­
mus. Überlegungen zu einem Fallbeispiel der pädagogischen Wissenschaftsgeschichte. In: 
Peter Zedler und Eckard König (Hg.), Rekonstruktionen pädagogischer Wissen­
schaftsgeschichte. Fallstudien, Ansätze, Perspektiven. (Beiträge zur Theorie und Geschichte 
der Erziehungswissenschaft 1) Weinheim 1989, S. 77-116. Heinz- Elmar Tenorth, Zur Rezep­
tion und Gestalt der empirischen Erziehungswissenschaft derJahrhundertwende. In: P. Zedler 
und E. König, Rekonstruktionen pädagogischer Wissenschaftsgeschichte (Anm. 10) S. 317-
343. Niklas Luhmann und Karl Eberhard Schorr, Strukturelle Bedingungen von Reformpäd­
agogik. In: Zeitschrift für Pädagogik 34, 1988, S. 463-480. 

336 Alfons Backes-Haase 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Idealen angenommen, dem - und das ist die Pointe des »wIssen­
schaftsorientierten Flügels« - nur mit Hilfe eingehender vorheriger 
empirischer Erforschung der Psyche des Kindes auf experimentalpsy­
chologischer Grundlage in der Erziehungspraxis Gerechtigkeit wider­
fahren kann. Diese Verbindung zwischen einer neuen (Natur-)Wissen­
schaft, die sich dann im Programm der sogenannten experimentellen 
Pädagogik niederschlägt, und einem neuen, idealen Bild vom Kind wird 
zur Basis für die Versprechungen, zu denen sich die Vertreter der neuen 
Wissenschaft motiviert sehen: »Die größte methodische und zugleich 
materiale Neuerung, welche die experimentelle Pädagogik mit sich 
brachte, ist die, daß wir alle Probleme der Pädagogik vom Kinde aus zu 
entscheiden suchen.« 1 1 Zielgröße dieser Pädagogik war der von unnötigen 
Zwängen befreite, selbstbestimmte Mensch, der, befahigt durch eine 
»neue Erziehung«, in die Lage versetzt werden sollte, seinen eigenen 
Beitrag zur Veränderung der Gesellschaft zu leisten. 12 Die neue »experi­
mentelle Pädagogik« fand zum Beginn des Jahrhunderts durchaus 
Resonanz in der Lehrerschaft der Zeit, während sie sich gegen die 
geisteswissenschaftliche Universitätspädagogik, wie sie sich in der Wei­
marer Republik etablierte, nicht durchsetzen konnte. 13 

Im folgenden soll es nun jedoch nicht um die Einordnung des unten 
näher darzustellenden Erziehungskonzepts von Otto Gross in die vielge­
staltige Reformpädagogik oder auch die von pädagogischer Seite betrie­
bene psychoanalytische Pädagogik der Zeit gehen. 14 Vielmehr wird 
untersucht, inwiefern der Bedingungskomplex, der im angedeuteten starken 
Bedarf nach Entwürfen für die Erziehung eines »neuen Menschen« in 

II Ernst Meumann (1907) zit. nach: Jürgen Oelkers, Die große Aspiration (Anm. 10) 
S. 182. Vgl. zur Aufarbeitung dieser Strömung Anm. 10. Das im Zitat von Meumann 
erscheinende Wort einer »Pädagogik vom Kinde aus« bildet (in der rousseauistischen 
Tradition des Nachdenkens über Erziehung stehend) quasi den »kleinsten gemeinsammen 
Nenner« der Reformpädagogik in Form eines - von Oelkers so interpretierten - pädagogi­
schen »Mythos« und wird allgemein auf Ellen Key zurückgeführt. (Vgl. Ellen Key, Das 
Jahrhundert des Kindes. Studien. Übers. aus dem Schwed. 14. Auf}. Berlin 1908, S. 202f. Vgl. 
weiter: H. E. Tenorth, Zur Rezeption und Gestalt der empirischen Erziehungswissenschaft 
derjahrhundertwende (Anm. 10) S. 317-343, hier S. 324f.) 

12 Jürgen Oelkers, Reformpädagogik (Anm. 3) S. 155. 
13 Vgl.Jürgen Oelkers, Das Ende des Herbartianismus (Anm. 10). Und: Ders., Die große 

Aspiration (Anm. 10) S. 176-227. 
14 Vgl. Willi Rehm, Die psychoanalytische Erziehungslehre. Anfange und Entwicklung. 

München 1968. 

Der Fall Otto Gross 337 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verschiedenen intellektuellen Kreisen der Zeit vorliegt, von wesentlicher 
Bedeutung für die Entwicklung eines (natur-)wissenschriftlich fundierten 
Konzepts zur Erziehung des »neuen Menschen« war und inwiefern er in 
seinem Stellenwertfor diese 7heorieentwicklung näher bestimmt werden kann. 
Explizit interdisziplinär orientiert, wird dann einerseits gefragt, in wel­
cher mit Hilfe des system theoretischen Ansatzes nachvollziehbaren 
Form dieser Bedingungskomplex »Spuren« an dieser wissenschaftlichen 
Theorieentwicklung hinterlassen hat, und es wird andererseits zu klären 
sein, welchen Stellenwert die Theorie in ihrem Umfeld erlangte oder 
doch zumindest, welchen Stellenwert sie zu erlangen anstrebte. Zur 
Veranschaulichung, die Anschlußforschungen ermöglichen soll, werden 
abschließend Beispiele herangezogen. 

11 

Doch zunächst zum »Fall«: Der Psychoanalytiker Dr. med. habil. 
Otto Gross (1877-1920),15 zeitweilig Privatdozent für Psychopathologie 
an der Universität Graz (1906-1908), war einziger Sohn von Adele und 
Hans Gross (1847-1915), dem Begründer der wissenschaftlichen Krimi­
nalistik und Kriminalpsychologie, seit 1905 Inhaber des Lehrstuhls für 
Kriminalistik an der Universität Graz. 16 Nach wohlbehüteter Kindheit 
und Jugend sowie Studium der Medizin mit anschließender Promotion 
bricht Otto Gross zu Beginn des neuenJahrhunderts als Schiffsarzt nach 

15 Eine detaillierte vita des Otto Gross findet sich bei: Emanuel Hurwitz, Otto Gross. 
»Paradies-« Sucher zwischen Freud undjung. Frankfurt a. M. 1979, S. 302-306. Hurwitz, der 
als Oberarzt am Zürcher Burghälzli, wo Gross sich 1908 einer Analyse beim seinerzeitigen 
Oberarzt C.GJung unterzog, Zugang zu aufschlußreichen Krankenakten über Gross hatte, 
kommt auch das Verdienst zu, mit einer Reihe von Legenden um die Person des Otto Gross 
aufgeräumt zu haben, so, daß - wie FranzJung behauptet - Gross Assistent bei Freud gewesen 
sei. (Vgl. FranzJung, Der Weg nach unten. Aufzeichnungen aus einer großen Zeit. Neuwied 
und Berlin 1961. Sowie: Franziska Lamott, Prof. Dr. Hans Gross gegen seinen Sohn. Zum 
Verhältnis von Wissenschaft und Subjektivität. In: Jean Clair, Cathrin Pichler und Wolfgang 
Pircher: Wunderblock. Eine Geschichte der modernen Seele. Hg. von den Wiener Festwo­
chen. [Ausstellungskatalog] Wien 1989, S. 611-619.) 

16 Vgl. zu Hans Gross des näheren: Emanuel Hurwitz, Otto Gross. (Anm. 15) S. 35-57. 
FranzJung äußert 1913 über Hans Gross: »Man kennt sein Handbuch für Untersuchungsrich­
ter, die Kunst Verbrecher zu fangen, man kennt die aus seinem Seminar hervorgegangenen 
Arbeiten, die die Grundlage für die Kriminalpsychologie bilden.« (FranzJung, Der bekannte 
Kriminalprofessor Hans Gross in Graz. In: Otto Gross, Von geschlechtlicher Not zur sozialen 
Katastrophe. Mit einem Textanhang von Franz Jung. Hg. und komm. von Kurt Kreiler. 
Frankfurt a. M. 1980, S. 107f.) 

338 A1fons Backes- Haase 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Südamerika auf und macht zu dieser Zeit auch erstmals stärkeren 
Gebrauch von Drogen, woraufhin er sich seit 1901/02 mehrfach jeweils 
nur kurzfristig erfolgreichen Entziehungskuren anvertrauen muß. Otto 
Gross beginnt seine wissenschaftliche Veröffentlichungstätigkeit sowohl 
mit Beiträgen rein medizinischen Inhalts und Beiträgen zur Fortführung 
der psychoanalytischen Technik wie auch von Beginn an mit Versuchen, 
zwischen rein wissenschaftlich-experimentellen oder psychoanalytischen 
Forschungsergebnissen und ethischen sowie sozialen Problemlagen der 
Zeit erfolgreich zu vermitteln. 17 

Nach schärfer werdenden Konfrontationen mit dem Vater verläßt 
Gross die »vorgezeichnete« wissenschaftliche Laufbahn und lebt in den 
Jahren um 1910 besonders in Münchner und Asconeser sowie in Wiener 
und Berliner Boheme- und Anarchistenkreisen. 18 Der tiefe Eindruck, 
den Gross mit seinen unablässigen Beratungen, Analysen und Vorträgen 
bei den Mitgliedern dieser Kreise hinterlassen haben muß, schlägt sich 
in zahlreichen Erwähnungen seiner Person in Erinnerungen und Wer­
ken bekannter Schriftsteller wie Leonhard Frank, Oskar Maria Graf, 
Walter Hasenclever, Raoul Hausmann, Franz Jung, Frieda Lawrence, 
Karl Otten, Franziska Gräfin zu Reventlow oder Franz Werfel nieder. 19 

Noch größere Breitenwirkung auf die Literatur und Zeitgeschichte 
hatte jedoch der cause celebre »Hans versus Otto Gross«: 1913 übersiedelte 
Otto Gross nach Berlin, wo er der Gruppe um »Die Aktion«, die Franz 
Pfemfert herausgab, angehörte. Nachdem nun, so wird allgemein ange­
nommen, Hans Gross ein zur Veröffentlichung vorgesehener Beitrag 
seines Sohnes zugespielt worden war, in dem dieser die Triebfeder zur 

17 Vgl. die Zusammenstellung der Veröffentlichungen von Gross in: Emanuel Hurwitz, 
Otto Gross (Anm. 15) S. 321 f. sowie die von Franz Jung besorgte Textauswahl kürzerer 
Beiträge von Gross: O.Gross, Von geschlechtlicher Not zur sozialen Katastrophe (Anm. 16). 

18 Vgl. besonders: Emanuel Hurwitz, Otto Gross (Anm. 15). Sowie: Martin Green, The 
von Richthofen Sisters. The Triumphant and the Tragic Modes of Love. New York 1974 
(deutsch u.d.T »Else und Frieda« München 1976). Dazu: Nicolaus Sombart, Gruppenbild mit 
zwei Damen: Zum Verhältnis von Wissenschaft, Politik und Eros im wilhelminischen Zeitalter. 
In: Merkur 30, 1976, S. 972-990. Und: Arthur Mitzmann, Anarchism, Expressionism and 
Psychoanalysis. In: New German Critique 4, 1977, S. 77-104.Jennifer E. Michaels, Anarchy 
and Eros: Otto Gross ' Impact on German Expressionist Writers. (Utah Studies in Literature 
and Linguistics 24) New York etc. 1983. Helmut Kreuzer, Die Boheme. Analyse und 
Dokumentation der intellektuellen Subkultur vom 19. Jahrhundert bis zur Gegenwart. 
Stuttgart 1968, S. 53. 

19 V gl. Jennifer E. Michaels, Anarchy and Eros (Anm. 18) passim. 

Der Fall Otto Gross 339 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ergreifung des Kriminalistenberufes an den niedersten Instinkten des 
Menschen festmachte, gelang es Hans Gross von Österreich aus, seinen 
Sohn in Berlin als »gefährlichen Anarchisten« arretieren und in die 
Privat-Irrenanstalt Tulln bei Wien deportieren zu lassen.2o Der Vorgang 
löste in Intellektuellenkreisen einen Aufschrei des Entsetzens aus und 
führte zu zahlreichen Solidaritätsadressen bis hin zu Sondernummern 
wichtiger expressionistischer und mehr dem Anarchismus verpflichteter 
Zeitschriften der Zeit. 21 

N ach seiner Entlassung Mitte 1914 blieb Otto Gross der Vormund­
schaft seines Vaters unterstellt; er war zwar während des Ersten Welt­
krieges an verschiedenen Orten als Arzt tätig, wurde jedoch 1916 wegen 
Drogensucht erneut zeitweilig interniert. In den erstenjahren nach dem 
Weltkrieg hält Gross sich dann vorwiegend in Berlin auf und veröffent­
licht Beiträge, in denen er nun die Psychoanalyse in unmittelbarer 
Verbindung mit marxistischem Gedankengut auf die Lösung sozialer 
Probleme der Zeit angewandt wissen will. Nicht vom Drogenkonsum 
losgekommen, wird Otto Gross im Winter 1919/20 von Freunden, 
dem Tod nahe, auf einer Berliner Straße gefunden, kann aber nicht 
mehr gerettet werden. Nach Kreuzer zeugen Leben und Tod des Otto 
Gross exemplarisch »für die Selbstzerstörungskraft der Boheme­
Existenz«. 22 

111 

Otto Gross, das wird aus der Skizze seines Lebens in Grundzügen 
schon deutlich, verstand sich selbst zugleich als psychoanalytisch prakti­
zierenden Arzt und als Mitglied einer Boheme, die sich auf die Suche 
nach dem »neuen Menschen« begeben hatte. Und so wird auch seine 
erbitterte, bis in die Struktur seiner Wissenschaft hinein reichende23 

Auseinandersetzung mit dem Vater als paradigmatischer Fall des Vater­
Sohn-Konfliktes beurteilt und mit dem Vaterproblem eines Franz Kafka 

20 V gl. zum rechtshistorischen und literarischen Diskurs der Zeit über das Problem der 
Deportation besonders: Walter Müller-Seidel, Die Deportation des Menschen. Kafkas Erzäh­
lung >In der Strafkolonie< im europäischen Kontext. Stuttgart 1986. 

21 Vgl. die ausführliche Darstellung bei Emanuel Hurwitz, Otto Gross (Anm. 15) S. 12-35. 
22 Helmut Kreuzer, Die Boheme (Anm. 18) S. 53. 
23 V gl. Martin Green, The von Richthofen Sisters (Anm. 18) S. 38 f. 

340 A1fons Backes-Haase 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verglichen, den Gross, wie so viele, persönlich kannte und beeinflußt 
hat. 24 

Doch Otto Gross blieb nicht bei der Kritik der alten Welt oder 
träumerischen Entwürfen von einer neuen stehen, er unternahm es 
vielmehr, dem - in seinen Augen - zum Diener eines Autoritätsstaates 
herabgesunkenen, einzig an der exhaustativen Sammlung von Details 
interessierten Positivismus des 19. Jahrhunderts, den die Kriminalistik 
des Vaters für den Sohn symbolisierte, eine radikal »neue Wahrheit« 
über den Menschen entgegenzusetzen. 25 Diese Grundintention des Otto 
Gross schlägt sich schon in seinen ersten Beiträgen für das vom Vater 
herausgegebene »Archiv für Kriminal-Anthropologie und Kriminali­
stik« nieder, in denen er für ein Publikum, das sicherlich nicht in 
Kriminalistenkreisen zu vermuten war, seine Grundidee entwickelte, die 
ihn durch sein späteres Schreiben, Reden und Handeln hindurch 
begleiten sollte: 

Man beginnt heute überall zu ahnen, daß von den Naturwissenschaften und 
dem durch sie bedingten Umschwung in der Methodik und in der Erkennt­
niß die Reform und die Rettung der Geisteswissenschaften zu erwarten ist.26 

Ja, Gross versteigt sich zu der Forderung, »naturwissenschaftlich gebil­
dete Menschen allein sollen Geisteswissenschaften treiben.«27 Als eine 
solche, methodisch gewandelte, »neue Naturwissenschaft« steht Gross in 
seinen frühen Beiträgen zunächst die experimentelle Psychologie der 
Zeit vor Augen, die nach Grundlegungen durch Gustav Th. Fechner, 
Hermann von Helmholtz und Wilhelm Wundt noch im 19.Jahrhundert 
als »Psychophysik« entstanden war und ihr Wissenschaftsgebäude an-

24 Vgl. J ennifer E. Michaels, Anarchy and Eros (Anm. 18) S. 164f. Sowie Walter 
Müller-Seidel, Die Deportation des Menschen (Anm. 20) bes. S. 50-71. Wolf Kittler, Schreib­
maschinen, Sprechmaschinen. Effekte technischer Medien im Werk Franz Kafkas. In: Franz 
Kafka: Schriftverkehr. Hg. von Wolf Kittler und Gerhard Neumann. Freiburg 1990 (Rombach 
Litterae 10), S. 75-163, hier bes. S. 133-135. Thomas Anz, Jemand mußte Otto G. verleum­
det haben ... Kafka, Werfel, Otto Gross und eine »psychiatrische Geschichte«. In: Akzente 31 , 
1984, S. 184-191 (vgl. auch unten Abschnitt IV). 

25 Vgl. Emanuel Hurwitz, Otto Gross (Anm. 15) S. 36f. 
26 Otto Gross, Zur Phyllogenese der Ethik. In: Archiv für Kriminal-Anthropologie und 

Kriminalistik 9, 1902, S. 100-103, hier S. 100. Vgl. zu dieser Phase im Schaffen von Otto 
Gross auch besonders: Otto Gross, Die cerebrale Sekundärfunction. Leipzig 1902. 

27 Ebd. S. J 00. 

Der Fall Otto Grass 341 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sehnlich ausgebaut hatte. 28 Von ihrer »wissenschaftlichen« Basis aus 
beabsichtigte Gross unmittelbar zur Frage einer >meuen Ethik« als Kern 
der Frage nach dem »neuen Menschen« vorzustoßen und damit in eine 
Diskussion einzugreifen, die in zahlreichen Boheme-Kreisen der Zeit en 
vogue war. 29 

Doch schon früh wandte sich Gross einer neuen »wissenschaftlichen 
Grundlage« zu, für die er sich auch in Fachkreisen, die dieser nicht sehr 
wohlgesonnen gegenüberstanden, stark machte30: der Freudschen Psy­
choanalyse. Tatsächlich betrachtete Sigmund Freud in der ersten Zeit 
ihrer Bekanntschaft Otto Gross als einen seiner vielversprechendsten 
Schüler31 und erhoffte sich für seine eigene wissenschaftliche Arbeit 
Erkenntnisse aus der Durchführung einer Analyse mit Gross, die dann 
jedoch C.GJung ohne Freuds Einwilligung übernahm.32 Aber Freud 
ging nach kurzer Zeit schon wieder auf Distanz zu seinem »Mu­
sterschüler«, ja sperrte ihn - so Interpretationen33 - geradezu aus der 
wissenschaftlichen Psychoanalyse aus. An den theoretischen Differen­
zen, die in diesem Vorgang zum Ausdruck kamen, kann nun exempla­
risch verdeutlicht werden, wie durch allzu optimistischen Anschluß einer 7heorie 
an eine aus der Sicht eines bestimmten Personenkreises (der hier als in Otto Gross 
personifiziert behandelt wird) sich bietende soziale Problemlage aus systemtheo­
retischer Perspektive eine »Iriflationierung des Wahrheits-Mediums« eintritt. 34 

28 Vgl. Klaus-Jürgen Bruder, Zwischen Kant und Freud: Die Institutionalisierung der 
Psychologie als selbständige Wissenschaft. In: GerdJüttemann, Michael Sonntag und Chri­
stoph Wulf (Hg.), Die Seele. Ihre Geschichte im Abendland. Weinheim 1991, S. 319-339. 

29 Vgl. z.B. Marianne Weber, Max Weber. Ein Lebensbild. Heidelberg 1950, S. 410-415. 
30 ))Im September 1907 nimmt Otto Gross am Kongreß für Neuropsychiatrie in Amster­

dam teil und verteidigt dort energisch die Theorien Freuds, was nicht wenig Mut brauchte.« 
(E. Hurwitz, Otto Gross [Anm. 15] S. 82.) 

31 Vgl. z.B. Kurt Kreiler, Zum Fall Otto Gross. In: Otto Gross, Von geschlechtlicher Not. 
(Anm. 16) S. 154. 

32 Vgl. dazu im einzelnen: Sigmund Freud und Carl Gustav Jung, Briefwechsel. Hg. von 
William McGuire und Wolf gang Sauerländer. Frankfurt a. M. 1974, passim. 

33 Vgl. Nicolaus Sombart, Gruppenbild mit zwei Damen (Anm. 18) S. 982. 
34 V gl. zum funktionalen system theoretischen Wahrheitsbegriff, nach dem es sich bei 

))Wahrheit« um ein symbolisch-generalisiertes Kommunikationsmedium handelt: Niklas Luh­
mann, Einführende Bemerkungen zu einer Theorie symbolisch generalisierter Kommunika­
tionsmedien. In: Ders. , Soziologische Aufklärung. Bd. 1-5, Opladen 1970- 1990. Bd. 2: 
Aufsätze zur Theorie der Gesellschaft (4. Auf}. 1991), S. 170-192, bes. S. 174f. Sowie: Ders., 
Soziale Systeme. Grundriß einer allgemeinen Theorie. 2. Auf}. Frankfurt a. M. 1988, S. 222. 
Ders., Die Wissenschaft der Gesellschaft. Frankfurt a. M. 1990, S. 167-270. Und: Gäbor Kiss, 
Grundzüge und Entwicklung der Luhmannschen Systemtheorie. 2., überarb. Auf}. Stuttgart 

342 A1fons Backes-Haase 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine historische Konstellation, unter der ein derartiger »Inflationie­
rungseffekt« typisch mit einiger Deutlichkeit auftritt, liegt speziell dann 
vor, wenn Aussagen aus einer in ihrem Wissenschaftsprogramm mehr 
auf autonomen Gewinn von (wahren) Sätzen festgelegten Wissenschaft 
in Wissenschaften oder Wissensgebiete »übertragen« werden, die auf­
grund des konkreten Bezugs zu einer Klientel stärker auf Produktion 
eines Wissens festgelegt sind, das in - im allgemeinen hochkomplexen -
Handlungssituationen Problemlö'sungseifolge versprechen muß.35 Die Situie­
rung der Psychoanalyse im Feld der Wissenschaften als »Problemlö­
sungswissenschaft« brachte nun nicht nur, wie weiter unten deutlich 
wird, für einen Otto Gross die Gefahr mit sich, sich für vielfältige 
(soziale) Problemfelder als potentieller Problemlöser anbieten zu müssen; 
mit diesem Anspruch rang auch der Begründer der Psychoanalyse schon 
intensiv in den ersten Jahren des neuen Jahrhunderts. Und bevor nun 
die beiden lriflationierungsschritte nachgezeichnet werden sollen, deren Gross 
das Wahrheitsmedium der »Wissenschaft Psychoanalyse« unterzieht, 
muß als notwendiger Hintergrund, gegen den sich Gross' Position 
abhebt, die Freuds in der gebotenen Kürze vorgestellt werden. 

Für Freud war die Psychoanalyse, dies braucht kaum näher ausge­
führt zu werden, in erster Linie eine neuartige »Technik« zur Therapie 
psychischer (und mit diesen zusammenhängender psychosomatischer) 
Erkrankungen auf wissenschaftlicher Grundlage, die sich von herge­
brachten therapeutischen Verfahren wesentlich dadurch unterschied, 
daß sie mit der Sexualität einen bisher übergangenen ätiologischen 
Komplex ins Blickfeld des Psychotherapeuten rückte. 36 Doch Freud sah 
sich schon bald mit Fragen nach einer potentiell weiter reichenden 
Bedeutung psychoanalytischer Erkenntnisse konfrontiert. Gefragt wurde 
insbesondere, ob aus der Erkenntnis über die gesellschaftliche Bedingt-

1990, S. 42 f. Und vgl. zum Problem der »lnflationierung« bzw. »Deflationierung« des 
»Mediums Wahrheit«: N. Luhmann, Theoriesubstitution in der Erziehungswissenschaft: Von 
der Philanthropie zum Neuhumanismus. In: Ders., Gesellschaftsstruktur und Semantik. 
Studien zur Wissenssoziologie der modernen Gesellschaft. Bd. 1-3, Frankfurt a. M. 1980-
1989. Bd. 2, S. 105-194, bes. S. 111-114. Sowie: Ders. , Die Wissenschaft der Gesellschaft 
S. 238-241 und S. 622 f. 

35 Vgl. Niklas Luhmann, Von der Philanthropie zum Neuhumanismus (Anm. 34) S. 191. 
36 Vgl. z.B. Sigmund Freud, Die zukünftigen Chancen der psychoanalytischen Therapie. 

In: Ders., Gesammelte Werke. Hg. von Anna Freud et al. (Imago-Ausgabe). 18 Bde., Frankfurt 
a. M. 1940-1968. Nachtragsband 1987, hier Bd. 8 (4. Aufl. 1964) S. 104-115. 

Der Fall Otto Gross 343 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heit seelischer Erkrankungen nicht auch Rückschlüsse auf notwendige 
Änderungen der »krank machenden Gesellschaft« gezogen werden 
könnten. 

Die Antwort Freuds blieb während seiner gesamten Schaffenszeit 
ambivalent: Einerseits erkannte er sehr wohl schon früh den »krankma­
chenden« Charakter struktureller Elemente der Gesellschaft37 und 
sprach sich auch für grundlegende Revisionen aus,38 andererseits sperrte 
er sich jedoch strikt gegen jeden Versuch einer »Politisierung« der 
Wissenschaft Psychoanalyse, und seine politischen Ansichten gelten in 
vielerlei Hinsicht als eher »konservativ«.39 Der »Kompromiß«, den 
Freud für sich gebildet hatte, um einerseits den Wunsch nach gesell­
schaftlichen Veränderungen zu berücksichtigen und andererseits seine 
»junge Wissenschaft« nicht zu gefahrden, wie dies der Fall gewesen 
wäre, wenn er sie in politische Tageskämpfe eingebracht hätte, bestand 
in der Annahme einer Art »funktionaler« Wirksamkeit der psychoanaly­
tischen Erkenntnisse in der Gesellschaft: Danach macht beispielsweise 
das bloße Erkennen von Verursachungskomplexen für Psychoneurosen 
es unmöglich, noch einen »Krankheitsgewinn« aus ihrem Fortbestehen 
zu ziehen, und folglich verschwinden, so die Annahme, auch die 
Neurosen. Dies sei, so Freud, ein Effekt, der nicht nur durch unmittel­
bare Behandlung auftreten könne, sondern auch im alltäglichen Um­
gang. Freud generalisiert: »Der Erfolg, den die Therapie beim einzelnen 
haben kann, muß auch bei der Masse eintreten.«4o Doch ein solcher 
»Diffusionsansatz« läßt keinen Raum für eine Veränderungsintention, 

noch dazu politischer Aspiration. 
An dieser Stelle trennen sich die Wege von Otto Gross, dem auch als 

»Freud-Anti-Freud-Schüler« apostrophierten, und seinem Lehrmei­
ster. 41 Die historischen Gegebenheiten, die nicht nur für Otto Gross von 

37 Vgl. z.B. Sigmund Freud, Die »kulturelle« Sexualmoral und die moderne Nervosität. In: 
Ders., Gesammelte Werke (Anm. 34) Bd. 7 (6. Aufl. 1976), S. 143-167. Ders., Das Interesse an 
der Psychoanalyse. In: Ders., Gesammelte Werke Bd 8 (Anm. 36) S. 390-420, hier S. 418. 
Und: Bruno W Reimann, Der Gesellschaftsbezug der Psychoanalyse. Zur gesellschafts- und 
wissenschaftstheoretischen Debatte in der Psychoanalyse. Darmstadt 1991, S. 7. 

38 Vgl. Bruno W. Reimann, Der Gesellschaftsbezug der Psychoanalyse (Anm. 37) S. 8. 
39 Ebd. S. 25. 
40 Sigmund Freud, Die zukünftigen Chancen (Anm. 36) S. 112. 
41 In einem Brief an Frieda Week1y (spätere Lawrence) gelangt Otto Gross, nachdem er 

seine »theoretische Wende« skizziert hat, 1907 zu dem Schuß: »In this direction my road is 

344 Alfons Backes-Haase 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bedeutung sind, sondern in einer ganzen Generation von Schriftstellern, 
Künstlern und anderen Intellektuellen den Wunsch nach »Erziehung« 
eines »neuen Menschen«42 mit Macht entstehen lassen, müssen, wie 
angedeutet, in systemtheoretischer Sicht als Bedingungskomplex für das 
Entstehen einer Theorievariante der Psychoanalyse interpretiert wer­
den, die unter diesen Bedingungen nun ein Höchstmaß an Plausibilität 
erlangt.43 Und der exemplarische Protagonist dieser radikalisierten 
Variante ist Otto Gross. 

Große öffentliche Resonanz erreichte Gross' »Erziehungsentwurf« 
um 1913 durch verschiedene Darstellungen in der »Aktion«, die dort 
besonders auch aus Anlaß seiner Deportation erschienen. In den relativ 
kurzen Beiträgen dieser Zeit, die auch einen Streit mit Ludwig Rubiner 
über den Wert der Psychoanalyse einschließen, komprimiert Gross seine 
Theorien, wie er sie in den Jahren zuvor noch eher für ein wissen­
schaftliches Publikum im engeren Sinn dargestellt hatte.44 Ausgangs­
punkt ist dabei stets Gross' Analyse des Verhältnisses, in das die 
»gesellschaftliche Allgemeinheit« und das Individuum von Beginn an 
treten, das heißt von den ersten Erziehungsleistungen an, denen der 

free; the enormous shadow of Freud lies no longer over my path.« (Otto Gross an Frieda 
Weekly abgedr. In: Frieda Lawrence, The Memoirs and Correspondence. Ed. by E. W 
Tedlock. London etc. 1961, S. 87 f., hier S. 88. Gross bezieht sich damit besonders auf: Otto 
Gross, Das Freud'sche Ideogenitätsmoment und seine Bedeutung im manisch-depressiven 
Irresein Kraepelins. Leipzig 1907.) 

42 Vgl. z.B. Kurt Pinthus, Zuvor. In: Ders. (Hg.), Menschheitsdämmerung. Ein Dokument 
des Expressionismus. (Neuausg.) Hamburg 1959, S. 22-32, hier S. 27. 

43 Über den hier schwerpunktmäßig berücksichtigten Bedingungskomplex (Generationen­
problem, Sehnsucht nach einem »neuen Menschen«, Überwindung des Positivismus des 19. 
Jahrhunderts etc.) hinaus müßten zu einer vollständigen Behandlung des Problems sowohl 
diese eingehender dargestellt werden, als dies an dieser Stelle möglich ist, als auch weitere 
Plausibilitätsbedingungen untersucht werden wie beispielsweise die Plausibilisierung der 
Notwendigkeit einer »Befreiung« der Sexualität oder auch die Plausibilität der radikalen 
Überdehnung des teleologischen Denkens, wie es aus dem 19.Jahrhundert zwar überliefert ist, 
aber von Nietzsche in dieser Form radikalisiert wurde. Grundgedanken zur theoretischen 
Reflexion des hier in Ansatz gebrachten »Plausibilisierungstheorems« finden sich bei: Niklas 
Luhmann, Von der Philanthropie zum Neuhumanismus (Anm. 34) bes. S. 113. Niklas 
Luhmann, Gesellschaftliche Struktur und semantische Tradition. In: Ders., Gesellschaftsstruk­
tur und Semantik (Anm. 34) Bd I, S. 9-71, bes. S.49. Sowie: Ders., Die Wissenschaft der 
Gesellschaft (Anm. 34) bes. S. 671. 

44 Von besonderer Bedeutung ist hier die Doktorschrift Gross' bei Kraepelin: Otto Gross, 
Das Freud'sche Ideogenitätsmoment (Anm. 39). Sowie: Ders., Über psychopathische Minder­
wertigkeiten. Wien und Leipzig 1909. 

Der Fall Otto Gross 345 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mensch, so Gross, als Objekt schutzlos ausgesetzt ist. Er spricht hier von 
einer »pathogenen Einwirkung der Gesellschaft auf das Individuum«45, 
und meint damit, daß generell sämtliche gesellschaftlich vorgegebenen 
Forderungen, mit denen das Individuum im Laufe seiner Erziehung und 
seines weiteren Lebens konfrontiert wird, krankheitsausläsend wirken, 
indem sie den Menschen in einen »inneren Konflikt«46 zwischen »äuße­
ren« Anforderungen und »innerem« Bedürfnis zwingen:47 

Es zeigt sich, daß das eigentliche Wesen dieser Konflikte im tiefsten Grund 
sich stets auf ein umfassendes Prinzip zurückführen läßt, auf den Konflikt des 
Eigenen und Fremden, des angeborenen Individuellen und des Suggerierten, 
das ist des Anerzogenen und Aufgezwungenen.48 

Aufgrund dieser gesellschriftlichen Verhältnisse entsteht nun In der Gross­
schen Interpretation der Psychoanalyse das U nbewußte, »das sich der 
Führung und Kontrolle durch das Bewußtsein undjeder Selbstwahrneh­
mung überhaupt entrückt erhält«49 und damit zum Ausgangspunkt 
verschiedener pathologischer Erscheinungen wird. In Interpretationen 
der Gross'schen Variante der Psychoanalyse wird über diesen Schritt der 
Generalisierung festgehalten, Gross habe »die Psychoanalyse [ ... ] von der 
Naturwissenschaft zur Sozialwissenschaft«50 umgebildet und damit 
einen Weg beschritten, den wesentlich später erst Autoren wie Wilhelm 
Reich, Erich Fromm, Herbert Marcuse oder Jürgen Habermas fortset­
zen sollten,ja Gross habe den therapeutischen Anspruch der Psychoana­
lyse in einem Ausmaß generalisiert, wie es Freud nicht mittragen konnte: 
»Die Klinik der Psychoanalyse umfaßt das ganze Leiden der Menschheit 
an sich selbst.«51 

45 Otto Gross, Die Einwirkung der Allgemeinheit auf das Individuum. In: Ders., Von 
geschlechtlicher Not (Anm. 16) S. 16-20, hier S. 16. 

46 Otto Gross, Zur Überwindung der kulturellen Krise. In: Ders., Von geschechtlicher Not 
(Anm. 16) S. 13-16, hier S. 14. 

47 Vgl. Otto Gross, Das Freud'sche Ideogenitätsmoment (Anm. 44) S. 7 f. 
48 Otto Gross, Zur Überwindung der kulturellen Krise (Anm. 46) S. 14. 
49 Ebd. 

50 Emanuel Hurwitz, Otto Gross (Anm. 15) S. 79. 
51 Otto Gross, Über Destruktionssymbolik. Zit. nach E. Hurwitz, Otto Gross (Anm. 15) 

S. 309. Charakteristisch dafür, wie vergessen der von Freud verfemte Otto Gross bis zu seiner 
Wiederentdeckung Ende der siebziger Jahre war, ist, daß Gross in der Literatur über den 
sogenannten Linksfreudianismus nicht vorkommt. (Vgl. z.B. Helmut Dahmer, Libido und 
Gesellschaft. Studien über Freud und die Freudsche Linke. 2. erw. Aufl. Frankfurt a. M. 1982.) 

346 Alfons Backes-Haase 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gross steht bei dieser Analyse eine historisch-konkrete Gesellschaft 
vor Augen, deren gesamte (Herrschafts-) Struktur sich nach seiner Auf­
fassung pathologisch entwickelt hat und die - so seine geschichtsphiloso­
phische Interpretation - deshalb wieder rückgängig zu machen sei: 
Gross klagt wiederholt die patriarchalische Ordnung der modernen 
okzidentalen Gesellschaft als wesentlichen Verursachungskomplex für 
die Konfrontierung von Eigenem und Fremdem als Bewußtem und 
Verdrängtem im Menschen an. Dabei folgt er dem geschichtsphilosophi­
schen Interpretationsansatz von Johann Jakob Bachofen, der nach der 
Jahrhundertwende zahlreiche Anhänger in Schriftsteller- und Intellektu-
ellenkreisen fand. 52 Mit seiner Verallgemeinerung der Freudschen Lehre 
zur Sozialwissenschaft kann Gross noch keine Inflationierung des Wahr­
heitsmediums ins Unabsehbare zugeschrieben werden. Diese liegt viel­
mehr in der Verknüpfung der Freudschen Lehre mit Bruchstücken der 
philosophischen Tradition, wie der Mutterrechtslehre Bachofens und 
der Übermenschlehre Nietzsches.53 

Welche Gestalt seine inflationäre Ausweitung des Wahrheits­
Mediums der Psychoanalyse in Verbindung mit philosophischem Ge­
dankengut auf Fragen sozialer Handlungsanleitung annahm, sei hier 
besonders an Gross' Nietzschebezug dargestellt. Nietzsches »Über­
menschlehre«, die Heidegger später eingehend diskutiert und kritisiert 
hat,54 bietet sich Gross aufgrund der gegebenen historischen und persön­
lichen Konstellation in besonderer Weise an: Nach seiner Nietzsche­
Interpretation steht fest, »daß gerade den gesündesten Individuen 
Expansionstendenzen innewohnen, auf deren Repression die Tenden-

52 Ein wesentlicher Grund für die Aktualität Bachofens mag darin liegen, daß sein Entwurf 
einer »mutterrechtlichtlichen Ordnung« es möglich machte, den hochaktuellen Vater-Sohn­
Konflikt der Zeit in eine (pseudo-)wissenschaftliche Form zu kleiden und von hier ausgehend 
den Vater als »Vergewaltigen<, »Machtversessenen«, Zerstörer einer »Urgesellschaft« anzukla­
gen, der nun wiederum bekämpft werden müsse, um zum Urzustand zurückzukehren. (Vgl. zu 
weiteren Gründen für die Aktualität Bachofens: Hans:Jürgen Heinrichs (Hg.), Materialen zu 
Bachofens >Das Mutterrecht<. Frankfurt a. M. 1975.) Gross' intensive Rezeption Bachofens ist 
wohl auf seine Kontakte zur Kosmischen Runde um Stefan George über Ludwig Klages 
zurückzuführen. (Vgl.: M.Green, The von Richthofen Sisters [Anm. 18] S. 62 sowie S. 73-85.) 

53 So bezeichnet Gross die »Forschung Freuds als die geradlinige Fortsetzung der For­
schungen [!] Nietzsches.« (Otto Gross, Die Einwirkung der Allgemeinheit auf das Individuum 
[Anm. 45] S. 17.) 

54 Vgl. Martin Heidegger, Nietzsehe (Anm. 6) Bd. 2, S. 291-314. 

Der Fall Otto Grass 347 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zen der Allgemeinheit gerichtet sind.«55 Diese Repression führt nun 
entweder in der Form »negativer Selektion« zum Verschwinden der 
»Gesunden« oder zu pathologischen Symptomen bei diesen Individuen, 
da ihnen die Last des Konflikts zwischen Allgemeinheit und Individuum 
aufgebürdet werde.56 In diesen »nietzscheanisch gesunden« und »star­
ken« Individuen entdeckt Gross sowohl den möglichen Keim für einen 
»neuen Menschen«, dem dann erlaubt sein muß, Stärke auch auszuspie­
len, und gleichzeitig den Gegentypus zu dem Typus Mensch, den sein 
Vater mit Einsatz aller Möglichkeiten der neuen kriminalistischen 
Wissenschaft »erziehen« wollte: zu dem angepaßten, allen Regeln des 
Obrigkeitsstaats blind gehorchenden, schweigenden Menschen, in dem 
der Sohn alle Individualität durch einen machtvollen Erziehungs- (d.h.: 
Suggestions-)einfluß der Allgemeinheit ausgelöscht siehtY 

Auf dieser Grundlage errichtet Gross seine Lehre von einer »neuen 
Ethik«, mit der er einerseits in Bohemekreisen wie beispielsweise in der 
Monte-Verita-Kultur Asconas große Zustimmung und Gefolgschaft 
erreichte58 und mit der er andererseits bei Freud und anderen Vertretern 
der Psychoanalyse auf scharfe Ablehnung stieß, weil sie alle in ihr eine 
Form der Verbindung von sozialer Handlungspraxis und wissen­
schaftlichem Wissen sahen, die mit ihrem Verständnis von Wissenschaft 
nicht vereinbar war. Gross' »neue Ethik«, die das Kernstück seiner 
Theorie vom »neuen Menschen« darstellt, hat große Ähnlichkeit mit 
Tendenzen in der Reformpädagogik der Zeit. Auch hier ging es um die 
»Befreiung« von »Naturanlagen« im jungen Menschen, die gesellschaft­
liche Zwänge »verschüttet« hatten;59 und auch unter Reformpädagogen 
hätte sich Zustimmung finden lassen für Gross' Feststellung: »Mit der 
fortschreitenden Freilegung der Individualität wird es keinem Menschen 

55 Otto Gross, Die Einwirkung der Allgemeinheit auf das Individuum (Anm. 45) S. 16. 
56 Vgl. ebd. 
57 Vgl. Martin Green, The von Richthofen Sisters (Anm. 18) S.35f. Wolf Kittler, 

Schreibmaschinen, Sprechmaschinen (Anm. 24) S. 131-135. Walter Müller-Seidel, Die De­
portation des Menschen (Anm. 20) S. 50-71. 

58 Vgl. Emanuel Hurwitz, Otto Gross (Anm. 15) S. 79. Und bes.: Ders., Otto Gross - Von 
der Psychoanalyse zum Paradies. In: Harald Szeemann (Hg.), Monte Verita. Berg der 
Wahrheit. Lokale Anthropologie als Beitrag zur Wiederentdeckung einer neuzeitlichen 
sakaralen Topographie. Ascona 0]., S. 107-116. 

59 Vgl. Jürgen Oelkers, Reformpädagogik (Anm. 3) S. 73-85. 

348 AJfons Backes-Haase 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mehr einfallen, eme Naturanlage verkümmern zu lassen.«6o Gross' 
moralischer Imperativ bestand folglich in der Forderung, der Mensch 
solle alle Erlebnismöglichkeiten voll ausschöpfen, und er bezeichnete 
jegliche Form ihrer Einschränkung »als unmoralisch im Sinne unserer 
Gesellschaft«.61 

Diesen auf Psychoanalyse als (Natur-)Wissenschaft fundierten Ansatz 
zur Begründung einer neuen, »psychiatrischen Ethik« kritisierte einer 
der wichtigsten, schule bildenden Wissenschaftstheoretiker der Zeit, Max 
Weber, eingehend.62 Für Weber ist es naheliegend und auch gängige 
Erfahrung, daß sich ein »Entdecker« technischer Neuerungen in den 
Wissenschaften schon frühzeitig »zum Reformator der Ethik berufen«63 
fühlt. Doch Weber kann der »neuen Ethik« des Otto Gross nichts ab­
gewinnen. Um seine Position zu begründen, unterscheidet Weber eine 
»Helden-Ethik« von einer »Durchschnittsethik«; unter die erste rechnet 
er sowohl »idealistische« Ethiken wie die Kantische als auch die des 
Christentums und grenzt diese Gruppe scharf gegen die zweite ab, unter 
die er alle Ethiken des »Gewährenlassens« zusammenfaßt, die »wahr­
haftig keine neuen Anforderungen ethischer Art«64 stellten. Nach Weber 
verstößt Gross mit seiner unmittelbaren Verbindung von Fachwissen­
schaft und Ethik gegen wissenschaftstheoretische Grundforderungen; 
Weber sieht auf eine radikale Weise sein Postulat von der »Wertfreiheit« 
der Wissenschaft nicht beachtet, möglicherweise - wie auch in anderen 
Studien vermutet wird65 - sogar in Frage gestellt; jedenfalls reagiert er 
mit emotionaler Schärfe: 

Der ganze Aufsatz platzt förmlich vor lauter Werturteilen, und ich habe nun 
einmal keinerlei Respekt vor angeblichen naturwissenschaftlichen Leistun-

60 Otto Gross, Anmerkungen zu einer neuen Ethik. In: Ders., Von geschlechtlicher Not 
(Anm. 16) S. 22-24, hier S. 22. Vgl. zu dieser Radikalisierung des »Individualitätsbegriffs« bei 
Gross auch: Thomas Anz, Literatur der Existenz: literarische Psychopathographie und ihre 
soziale Bedeutung im Frühexpressionismus. (Germanistische Abhandlungen 46) Stuttgart 
1977, S. 120f. 

61 Otto Gross, Anmerkungen zu einer neuen Ethik (Anm. 60) S. 24. 
62 Gross hatte einen Beitrag des Inhalts, der gerade skizziert wurde, an Weber zur 

Veröffentlichung im »Archiv für Sozialwissenschaften« eingereicht (oder er wurde durch Dritte 
dorthin vermittelt), und Weber kritisierte den Beitrag für seine Redaktionskollegen (und 
empfahl natürlich, ihn nicht zu veröffentlichen). 

63 Marianne Weber, Max Weber (Anm. 29) S. 416. 
64 Ebd. S. 419. 
65 Martin Green, The von Richthofen Sisters (Anm. 18) S. 161-163. 

Der Fall Otto Gross 349 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen, welche der Anforderung der Nüchternheit und Sachlichkeit nicht 
genügen, nicht >werifrei< sind.66 

Nach Webers Einschätzung verfehlt Gross mit seiner »psychiatrischen 
Ethik«, die für ihn nicht mehr ist als eine »schlechte Predigt«, eindeutig die 
Forderung nach Wissenschaftlichkeit. 67 Wie jedoch der Werturteilsstreit 
und der ihm folgende Positivismusstreit in der deutschen Soziologie 
gelehrt haben, gerät auch die Webersche Position in Aporien, da sie ihr 
Wertfreiheitspostulat nicht universalisieren kann und sich damit selbst 
als »Wertentscheidung« einführen muß.68 Aus systemtheoretischer Per­
spektive beobachtet, setzt sich Weber mit der Ausgrenzung von Gross 
gegen eine Ausweitung des Gültigkeitanspruchs des »Mediums Wahr­
heit«, das nur für das Wissenschaftssystem gilt, zur Wehr, damit die 
Reputation von »Wissenschaftlichkeit«, wie er sie versteht (!), nicht 
Schaden nimmt. Mithin bleibt bei Weber außer Betracht, daß bei 
Durchhalten eines derart rigiden Kriteriums für Wissenschaftlichkeit 
Ansprüche an Wissenschaft nicht aufgenommen werden können, die 
gesellschaftlich artikuliert werden und für deren Befriedigung dann, 
wenn andere Theorien nicht zur Verfügung stehen, entsprechend radi­
kale Lösungen plausibel werden, wie sie z.B. Otto Gross mit seiner 
»psychiatrischen Ethik« bietet. Auch wenn zwischen den wissen­
schaftstheoretischen Überzeugungen Freuds und Webers keine allzu 
großen Differenzen bestanden, so wird doch deutlich, daß eine strikte 
Anwendung des Kriteriums der Wertfreiheit, wie Weber es vertrat, eher 
zur Diflationierung des »Mediums Wahrheit« für die »Wissenschaft Psy­
choanalyse« geführt hätte; denn daß die Psychoanalyse auch für Freud 
mehr bedeutete als ausschließlich eine neue Therapiemethode, steht 
nach dem oben Gesagten außer Zweifel. 

Nach dieser Darstellung des ersten Schrittes der »Inflationierung« des 
»Mediums Wahrheit« in Gross' Variante einer psychoanalytisch fundier­
ten Theorie der Erziehung des »neuen Menschen« sei der zweite, da er 
strukturell vergleichbar ist, nur noch angedeutet. Der Weltkrieg und die 
in diesem Zusammenhang verstärkte Politisierung deutscher Intellektu­
eller hatte dazu geführt, daß der Ruf nach grundsätzlichen Änderungen 

66 Marianne Weber, Max Weber (Anm. 29) S. 421. 
67 Ebd. S. 421. 
68 Vgl. Herbert Keuth, Wissenschaft und Werturteil. Zu Werturteils diskussion und Positi­

vismusstreit. (Die Einheit der Gesellschaftswissenschaften 59) Tübingen 1989. 

350 Alfons Backes-Haase 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der gesamtgesellschaftlichen Ordnung lauter wurde. Unter solchen 
Voraussetzungen entstand Bedarf nach Theorien, die es plausibel er­
scheinen ließen, daß für die neuen gesellschaftlichen Anforderungen 
auch ein »neuer Mensch« zu schaffen war. Für diese Situation entwarf 
Otto Gross, auf seinem bisherigen Denken aufbauend, eine Erziehungs­
lehre, die versprach, das nötige Instrumentarium zur Heranbildung des 
Revolutionärs zur Verfügung zu stellen. Im Zentrum seiner Lehre stand die 
Frage nach der »innerlichen Revolutionierung«69 des Menschen. Diese 
mußte nach Gross' Auffassung jedem gesellschaftsrevolutionären Akt 
voraufgehen; deshalb sprach er von ihr auch als der »klinischen Vorar­
beit«, die nötig war, bevor die Revolution vonstatten gehen konnte: 

Die Psychololgie des Unbewußten erscheint deshalb berufen, als Mittelpunkt 
des neuen Geisteslebens und als Ergänzung und Gegengewicht der tech­
nisch-praktischen Ausbildung ein souveräner Faktor der Erziehung und 
dominierender Stoff des neuen Unterrichts zu sein. 70 

N ach allem bisher Gesagten ist unmittelbar einsichtig, daß eine derar­
tige Ausweitung des Wahrheitsanspruchs der Psychoanalyse nur neuer­
lich als starke »Inflationierung« des »Mediums Wahrheit« interpretiert 
werden kann, steht doch dem Versprechen auf einen »neuen Men­
schen«, das mit einer solchen Verbindung von Psychoanalyse und 
Gesellschaftsveränderung getroffen wird, nur wenig an entsprechend 
gesicherten Erfahrungen innerhalb dieser Wissenschaft gegenüber, die 
diese zur Stützung des Versprechens einbringen könnte. Entsprechend 
hatte auch Sigmund Freud auf derartige Tendenzen reagiert: Nachdem 
er schon 1907, konkret an Otto Gross gewandt, gegen dessen Neigung 
zur extensiven Übertragung psychoanalytischer Erkenntnisse auf andere 
Wissensgebiete apodiktisch geäußert hatte: »Wir sind Ärzte und wollen 
Ärzte b1eiben«71, resümierte er das Problem Anfang der dreißiger Jahre: 

69 Ouo Gross, Zur neuerlichen Vorarbeit: vom Unterricht. In: Ders., Von geschlechtlicher 
Not (Anm. 16) S. 35-41, hier S. 35. 

70 Ebd. S. 38. 
71 Otto Grass, Ludwig Rubiners »Psychoanalyse«. In: Die Aktion 3, 1913, Sp. 506f, hier 

Sp. 507. In einem Brief an C. G.Jung führte Freud 1907 seinen Dissens mit Gross schon auf 
die »Theorielastigkeit« der Arbeiten von Gross zurück: »Groß ist ein hochintelligenter 
Mensch; für meinen Geschmack ist die Schrift viel zu viel Theorie für die magere Beobach­
tung.« (Brief vom 1.7.1907 in: Sigmund Freud, C. G.Jung, Briefwechsel [Anm. 32] S. 75-78, 
hier S. 76. Freud bezieht sich hier auf Grass' Dissertation bei Kraepelin; vgl. Anm. 41.) 

Der Fall Otto Gross 351 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die psychoanalytische Erziehung nimmt eine ungebetene Verantwortung 
auf sich, wenn sie sich vorsetzt, ihren Zögling zum Aufrührer zu modeln. Sie 
hat das ihrige getan, wenn sie ihn möglichst gesund und leistungsfähig 
entläßt. 72 

Doch die Rezipienten der Lehren von Otto Gross wollten nicht auf das 
Realitätsprinzip Freudscher Prägung eingeschworen werden, sie erhofften 
sich eine Erlösung aus der immer stärker einengenden, modernen 
Gesellschaft durch Ausagieren aller Bedürfnisse gemäß dem Lustprinzip, 
wie Otto Gross es versprach. 

IV 

Obwohl auf grund näherer Beschäftigung mit dem Werk und beson­
ders der Person des Otto Gross schon mehrfach die Forderung erhoben 
wurde, seiner Wirkung auf intellektuelle Kreise der Zeit, die Kreuzer mit 
der Stefan Georges vergleicht,73 müsse eingehender nachgegangen wer­
den,74 steht eine derartige Würdigung weiter aus. 75 Dies liegt in erster 
Linie an dem Umstand, daß sich ein erheblicher Teil seiner Wirkung 
nicht im einzelnen nachvollziehen läßt; denn Gross »verkündete« seine 
Lehre mit Vorliebe mündlich im Freundeskreis, wobei er analytische 
Theorie und Praxis mischte. Doch sollte diese Tatsache nicht davon 
abhalten, das Zeittypische an der Position und dem Denken des Otto 
Gross aus seinen Schriften sowie aus den Werken der von ihm nachweis­
lich Beeinflußten herauszuarbeiten. Und dieses Zeittypische von Gross' 
Lehre ist sicherlich auch wesentlich in dem Versuch zu sehen, einer 
Generation der Söhne, die auf der Suche nach dem »neuen Menschen« 
und der »neuen Gemeinschaft« war, eine (über-)stark konkretisierte Hqffnung 
gegeben zu haben. 

N ach dem Dargestellten können nun einige Hinweise zu einer stärker 
systematisierten Aufarbeitung der Wirkung von Gross besonders auf 
Werke der Literatur und ihre Autoren gegeben werden. Dabei sind 
charakteristische Unterschiede in der Wirkung des skizzierten Erzie-

72 Sigmund Freud, Neue Folge der Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse. In: 
Ders., Gesammelte Werke (Anm. 34) Bd. 15 (5. Aufl. 1969), S. 162. 

73 V gl. Arthur Mitzman, Anarchism, Expressionism and Psychoanalysis (Anm. 18) S. 101. 
74 V gl. z. B. ebd. S. 100. 
75 Zumindest beschränken sie sich günstigenfalls auf theoret~sch angereicherte Aufzählun­

gen des verschlüsselten oder offenen Auftretens von Gross in Werken der Literatur (vgl. bes. 
Jennifer E. Michaels, Anarchy and Eros [Anm. 18] passim) - oder auf Aufsätze. 

352 A1fons Backes-Haase 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hungsentwurfs auf einzelne Autoren(-gruppen) zu berücksichtigen: Und 
zwar Unterschiede zwischen Künstlern, die wohl die Zeitsituation 
ähnlich auffaßten wie Gross, aber nicht (so stark) auf die Versprechun­
gen einer »neuen Wahrheit« vertrauten und solchen, die (mehr oder 
weniger stark unmittelbar durch Gross beeinflußt) zu ähnlich starken 
Vertrauensinvestitionen motiviert werden konnten wie Gross selbst. Für 
beide Extreme auf dieser vorgestellten Skala sei im folgenden jeweils das 
Beispiel eines Schriftstellers angeführt. 

Bei Franz Kajka verband sich mit einer Analyse der geistigen Situation 
der Zeit, symptomatisch zusammengedrängt im quälenden Konflikt 
zwischen den Generationen76, nicht der bei Gross zu beobachtende 
überstarke Errettungsglaube an eine Erziehung zum »neuen Men­
schen«. Kafka, der Gross, wie oben schon angedeutet, persönlich - aber 
nach eigenem Bekunden eher flüchtig77 - kannte, hat sich mit Gross ' 
gesellschaftsanalytischem Konzept vermutlich doch eingehender ausein­
andergesetzt, als er ausdrücklich eingestand. 78 Und es ist gerade ein 
Kernpunkt der Gross'schen Analyse des Zusammenwirkens von patriar­
chalischer Gesellschaft und Verinnerlichung des gesellschoJtlichen Konflikt-

76 Vgl. zu den aumilligen Parallelen zwischen den beiden »Söhnen« Gross und Kafka und 
ihrem Leiden an der Gesellschaft der Väter: Walter Müller-Seidel, Die Deportation des 
Menschen (Anm. 20) S. 50-71. Wolf Kittler, Schreibmaschinen, Sprechmaschinen. (Anm. 24) 
S. 131-135.Jennifer E. Michaels, Anarchy and Eros (Anm. 18) S. 164-166. Emanuel Hurwitz, 
Otto Gross (Anm. 15) S. 130f. Hartrnut Binder, Kafka in neuer Sicht. Mimik, Gestik und 
Personengefüge als Darstellungsformen des Autobiographischen. Stuttgart 1976, S. 381-384. 

77 Kafka lernte Gross imJuli 1917 auf einer nächtlichen Zugreise von Budapest nach Wien 
kennen. Er hatte im gleichen Monat nochmals Kontakt mit ihm anläßlich des Besuchs einer 
»größeren Gesellschaft« bei Kafka in Prag. Vgl. Hartrnut Binder, Leben und Persönlichkeit 
Franz Kafkas. In: Ders. (Hg.), Kafka-Handbuch in zwei Bänden. Stuttgart 1979. Bd I: D er 
Mensch und seine Zeit, S. 103-584, hier S. 411 f. Und: Max Brod, Über Franz Kafka. 
Frankfurt a. M. 1974, S. 140. Walter Müller-Seidel, Die Deportation des Menschen (Anm. 20) 
S. 66. Offensichtlich auf die Nachricht von Gross' Tod reagierte Kafka gegenüber Milena in 
einem Brief vom 25.6.1920 mit den Worten: »Otto Groß habe ich kaum gekannt; daß hier 
aber etwas Wesentliches war, das wenigstens die Hand aus dem >Lächerlichen< hinausstreckte , 
habe ich gemerkt.« (Franz Kafka, Briefe an Milena. Erw. u. neu geord. Ausg. Hg. vonJürgen 
Born u. Michael Müller. Frankfurt a. M. 1983, S. 78.) 

78 So spielt Kafka beispielsweise in einem Brief an Milena vom 21 .7.1920 auf Gross' (gegen 
dessen Vater gerichtete) Lehre an, gerade in den Revoltierenden und immer wieder Verzwei­
felnden finde sich ein starker Lebenswert und Lebenswille, wenn er den Brief eröffnet: 
»Zunächst: Groß hat vielleicht doch nicht unrecht, soweit ich ihn verstehe; es spricht für ihn 
zumindest, daß ich noch lebe und sonst bei der Art meiner inneren Kräfteverteilung eigentlich 
längst nicht mehr leben dürfte.« (Franz Kafka, Briefe an Milena [Anm. 77] S. 133 f.) 

Der Fall Otto Grass 353 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


potentials im Individuum, dem man bei Kafka, besonders natürlich in 
dem autobiographischen Dokument »Brief an den Vater« deutlicher 
begegnet als psychoanalytischen Deutungsmustern, die dem gesell­
schaftlichen Element wenig Bedeutung beimessen: 

Der naturnotwendige Konflikt zwischen dem Individuum und der Allge­
meinheit verwandelt sich unter dem Druck des sozialen Zusammenlebens 
naturnotwendig in einen Konflikt im Individuum selbst, weil sich das 
Individuum sich selbst gegenüber als den Vertreter der Allgemeinheit zu 
fühlen beginnt. 79 

Für den Sohn des »Vater-Briefs« schlägt sich dieser Konflikt exempla­
risch im alle Maßstäbe sprengenden »Selbstmißtrauen«8o nieder, das 
ihm die väterliche Ordnung als Leiden an sich selbst beigebracht hat. 

Doch die »Berührungspunkte«81 zwischen Kafka und Gross be­
schränken sich nicht auf Fragen der »Sozialpsychologie«82, ihre »Gei­
stesverwandtschaft«83 hat auch »eine stark wissenschaftsgeschichtliche 
Komponente.«84 Zu einer besonders engen »Verwandtschaft« zwischen 
Gross und Kafka mußte es geradezu kommen, da Kafka während seines 
Studiums - er studierte von 1901 bis 1907 in Pr ag Jurisprudenz85 - recht 
ausgiebig Lehrveranstaltungen bei Otto Gross' Vater, dem Strafrechts­
lehrer Hans Gross, besuchte.86 Analysen, besonders zu der Erzählung 
»In der Strafkolonie«, haben zeigen können, daß Kafka wie auch Otto 
Gross in der von Hans Gross vertretenen, dem Positivismus des 19. 
Jahrhunderts verhafteten, Strafrechtslehre ein gesellschaftliches Beherr­
schungsinstrument sahen. Deren Anstrengungen galten nach beider 
»Söhne« Überzeugung der Kompilation von Indizien im Dienste eines 
zu keinem Zeitpunkt distanziert betrachteten autoritären Staatsappara­
tes; und sie schenkte der subjektiven Seite des Verbrechens, wie sie die 
zeitgenössische Psychiatrie und auch die Psychoanalyse zu entdecken 

79 Otto Gross, Die Einwirkung der Allgemeinheit auf das Individuum (Anm. 45) S. 17. 
80 Vgl. Franz Kafka, Brief an den Vater. In: Ders., Hochzeitsvorbereitungen auf dem 

Lande und andere Prosa aus dem Nachlaß. Hg. von Max Brod. Frankfurt a. M. 1966, 
S. 162-223, hier S. 223. 

81 Thomas Anz, Jemand mußte Otto G. verleumdet haben (Anm. 24) S. 186. 
82 Walter Müller-Seidel, Die Deportation des Menschen (Anm. 20) S. 65. 
83 Ebd. 
84 Ebd. S. 71. 
85 Hartmut Binder, Leben und Persönlichkeit Franz Kafkas (Anm. 77) S. 270. 
86 Ebd. S. 291. 

354 A1fons Backes-Haase 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


begannen, keinerlei Aufmerksamkeit. Diese Verschaltung von kriminalisti­
scher Wissenschaft und Strafjustiz kulminierte in der von Kafka in der 
»Strafkolonie« so eindrücklich aufgezeichneten Technisierung von Ur­
teilsfindung und Strafexekution: »Über die Schuldfrage entscheidet 
nicht mehr das Geständnis, sondern eine abstrakte und daher im 
Idealfall maschinelle Analyse.«87 

Damit wird ein wissenschaftsgeschichtliches Umbruchereignis kennt­
lich als Paradigma, an dem in der Wechselwirkung zwischen Wissen­
schaft und einem außerwissenschaftlichen Umfeld - hier: Schriftstellern 
und Künstlern - Plausibilitätserfolge für bestimmte, radikal ansetzende 
Theorieentwürfe wahrscheinlich werden. In der Radikalität, mit der 
Kafka und Gross die herrschenden gesellschaftlichen Verhältnisse an­
griffen, besteht zwischen beiden kaum eine nennenswerte Differenz. 
Nur, daß Kafka - um in der Terminologie des Mediziners Gross zu 
sprechen - nicht willens war, den Schritt von der Diagnose zur empfoh­
lenen Therapie, den wir als starke Inflationierung des Wahrheitsme­
diums kennengelernt haben, mitzuvollziehen. 

Ganz anders eine Gruppe von Künstlern und Schriftstellern, die sich 
- einige Jahre später - unmittelbar in eine tatsächliche weltgeschich tli­
che Umbruchsituation gestellt sah und dadurch für Utopien besonders 
empfänglich wurde. Die Rede ist von den Mitgliedern der Berliner 
Gruppierung »Die freie Strasse«88, einer Keimzelle des Berliner Dadais­
mus, zu der neben Franz Jung Raoul Hausmann, Johannes Baader, 
Richard Oehring, Georg Schrimpf u.a. gehörten. Raoul Hausmann, der 
hier als Beispiel eines Künstlers herausgegriffen werden soll, auf den die 
Lehre von Otto Gross starken Einfluß ausübte, war Dadaist und 
Künstler-Erfinder, der neben seinen vielfältigen künstlerischen Tätigkei­
ten Gerätschaften wie ein auf »synästhetisches Erleben« zielendes »Op­
tophon« zur Patentierung anmeldete.89 FranzJung, der in seinen Erin-

87 Wolf Kittler, Schreibmaschinen, Sprechmaschinen (Anm. 24) S. 131. 
88 Zur wechselvollen Editionsgeschichte der Zeitschrift gleichen Namens vgl. Alfons Bak­

kes-Haase, Kunst und Wirklichkeit: Zur Typologie des DADA-Manifests. (Athenäums Mono­
grafien Literaturwissenschaft, 106) Frankfurt a. M. 1992, S. 159f. Jung hatte schon 1912 
geplant, gemeinsam mit Gross eine Zeitschrift herauszugeben, die der »Vorarbeit der 
Revolution« im Gross'schen Sinne dienen sollte. 

89 Diese Gerätschaften standen in der Nachfolge psychophysischer Experimentierappara­
turen, wie sie in der experimentellen Psychologie Anwendung fanden. (Vgl. Michael Erlhoff, 
Raoul Hausmann, Dadasoph. Hannover 1982, S. 131.) 

Der Fall Otto Grass 355 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nerungen von einer »großen Freundschaft«90 spricht, die ihn mit Gtto 
Gross verband, vermittelte dessen Lehre den Mitgliedern der Gruppe 
und in erster Linie Raoul Hausmann mit großem Enthusiasmus weiter.91 

Man kann hier geradezu vom Entstehen einer »Gtto-Gross-Schule« 
sprechen. 

Arbeiten wie die Programmtexte von Raoul Hausmann zeigen an­
schaulich, in welch erheblichem Umfang Moderne-Strömungen, die auf 
der Suche nach einem praktikablen Konzept zur »Erschaffung« des 
»neuen Menschen« waren, dem Gross'schen theoretischen Konzept ein 
hohes Maß an Akzeptanz entgegenbrachten: So weisen Analysen der 
gesellschaftlichen Lage in den Texten von Raoul Hausmann starke 
Parallelen zu den Vorarbeiten von Gtto Gross aufl2, werden in der 
Benennung der gesellschaftlichen Widersprüche jedoch oft konkreter. 
Für unseren Zusammenhang besonders aufschlußreich ist Hausmanns 
Diskussion und Konstruktion einer »neuen Ethik« und damit eines 
»neuen Menschen« in der Nachfolge von Gtto Gross. 

Die Erziehung zum »neuen Menschen« ist nach Hausmann ein 
radikaler Umlernprozeß, der auf der Basis von Psychoanalyse und 
Gesellschaftstheorie im Menschen vonstatten gehen muß. Durch diesen 
lernt der sich erneuernde Mensch verstehen, daß die Differenz zwischen 
eigenem Begehren und fremdem Anspruch niemals vollständig aufgelöst 
werden kann. Aber sie kann von einer Machtordnung, in der das 
Fremde herrscht und unterdrückt, in einen »beweglichfreien« Zustand 
überführt werden, in dem durch ständige, situative Abgleichung von 
Eigenem und Fremdem ein Zustand höchstmöglicher Selbstbestimmung 
erreicht wird: 

Das einzige Gesetz und der einzige Imperativ ist die eigene Autorität, die als 
notwendigen Antagonismus und Betandteil die Fremdautorität sich selbst 
sichtbar und berechenbar macht [ ... ] .93 

90 FranzJung, Der Weg nach unten (Anm. 15) S. 9l. 
91 Vgl. das Nähere mit weiterführender Literatur in: Alfons Backes-Haase, Kunst und 

Wirklichkeit (Anm. 88) S. 95-110. 
92 V gl. z.B. Raoul Hausmann, Schnitt durch die Zeit. In: Ders. , Texte bis 1933. Hg. von 

Michael Erlhoff. 2 Bde. München 1982. Bd. 1: Bilanz der Feierlichkeit. S. 71-81 , hier S. 76. 
93 Ebd. S. 80 f. Der Kommunismus stellt für Hausmann auf dem Weg zu diesem Ziel nur 

ein Übergangsstadium der gesellschaftlichen Organisation dar. 

356 Alfons Backes-Haase 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dieser Erziehungsprozeß zum »neuen Menschen« stellt sich Hausmann 
als unablässiges Streben um die Verbesserung der »Technik des Wissens 
um sich Selbst«94 dar, das in letzter Konsequenz notwendig zu einer 
»neuen Ethik« der »Selbstverantwortung des Ich vor sich selbst«95 führt: 

Dieses Ich ist der Empörer, der Autonom, aber es ist durch die Schule des 
Zentralismus, durch die Kompromißstellung des Kommunismus gegangen 
und stellt die Gesamtheit, alle, vor die Forderung des eigenen Erlebens.96 

Die »neue Ethik« entwickelt sich bei Hausmann wie auch bei Gross 
ohne Verfehlungsmäglichkeit aus der psychoanalytisch und gesell­
schaftstheoretisch unterlegten Selbsterkenntnis des Menschen. Konse­
quent bedarf ein solcher »neuer Mensch« auch einer »neuen Wissen­
schaft«, die naturwissenschaftliche Erkenntnis und Selbstreflexion des 
Menschen kurzschließt zu einer »universal-variablen«, neuen Kultur des 
Denkens: 

Der Sturz der Individualitätskultur wird auch der Sturz der heutigen 
Wissenschaft, Philosophie und Medizin sein, die einen Menschen statuieren, 
den es nicht gibt, ein lügenhaftes Ideal armseliger europäischer Gehirne -
die an egoistischem Schwachsinn leiden. 97 

Vergleichbar etwa mit der Hoffnung auf einen »wissenschaftlichen« 
Sozialismus, so läßt sich für Gross-Rezipienten wie Hausmann generali­
sieren, erschien das »Neue« umgeben von der Aura einer revolutionären 
»Wissenschaft«. In welchem Umfang jedoch die übergroße Verände­
rungszuversicht auf einer maßlosen »Inflationierung des Wahrheitsme­
diums« der Wissenschaft Psychoanalyse beruhte, konnte aus der Per­
spektive dieser Rezipienten nicht wahrgenommen werden: Ihnen war 
nur zu plausibel, daß ihre Hoffnung auf zielgerichtete Veränderbarkeit 
des Menschen Bestätigung durch »die (neue) Wissenschaft« finden 
mußte. Damit kann sowohl für den sogenannten wissenschaftlichen 
Flügel der Reformpädagogik zum Beginn des Jahrhunderts als auch für 
andere Intellektuellenkreise, zu denen besonders auch Künstler und 

94 Ebd. S. 8l. 
95 Ebd. Nach Hausmann besitzt jeder »ein anderes Gewissen gleich Bewußtsein seiner 

Hemmungen.« (Raoul Hausmann, Schnitt durch die Zeit (Anm. 92) S. 79; vgl. auch: Otto 
Grass, Zur Frage der sozialen Hemmungsvorstellungen. In: Archiv für Kriminalanthrapologie 
und Kriminalistik, 9,1901 , S. 123-131.) 

96 Raoul Hausmann, Schnitt durch die Zeit (Anm. 92) S. 81. 
97 Ebd. S. 79. 

Der Fall Otto Gross 357 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schriftsteller gehörten, festgestellt werden, daß ihre Hoffnung auf eine 
radikale Veränderung der Gesellschaft sich mit einem (über-)stark 
anwachsenden Glauben an die Gültigkeit von »Wahrheit« verbinden 
konnte, wie er aus der allgemeinen Durchsetzung des neuen, naturwis­
senschaftlichen Weltbildes erwuchs. Nicht zufällig nehmen sowohl die 
experimentelle Pädagogik als auch die wissenschaftliche Entwicklung 
von Otto Gross ihren Ausgang von der rein naturwissenschaftlichen 
Psychophysik des 19. Jahrhunderts, gehen über diese aber hinaus und 
inflationieren ihr neu gewonnenes Wahrheitsmedium auf die Lösung 
sozialer Probleme hin - ein Vorgehen, das in dieser Unmittelbarkeit uns 
heute in hohem Maße befremden muß, da wir schon zu viele Erfahrun­
gen mit dem trügerischen Charakter solcher Versprechungen verarbei­
ten mußten. 

358 Alfons Backes-Haase 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bibliographie 

1.7.1992 bis 31.12.1993 1 

Zusammengestellt von G. Bärbel Schmid 

Primärtexte Hofmannsthais und Briefausgaben werden entsprechend 
dem für das HJb zugrundegelegten Siglenverzeichnis zitiert. 
Briefe und Notizen, die erstmals in der Kritischen Ausgabe abgedruckt 
wurden, bleiben hier unberücksichtigt. 
Jede bibliographische Angabe erhält eine Ordnungsnummer, ausge­
nommen davon sind in der Regel Rezensionen. 
Die mit * gekennzeichneten Angaben sind Einfügungen der Bearbeite­
rin. Einzelkritiken zu aktuellen Inszenierungen sind nur in Ausnahme­
fällen aufgenommen. 

1. Quellen 

1.1. Gesamtausgaben 

[1.1.01.] SW XI Dramen 9 Florindos Werk. Cristinas Heimreise. Hg. von 
Mathias Mayer. Frankfurt a.M. 1992. 887 S. 

[1.1.02.] SW XXI Dramen 19 Lustspiele aus dem Nachlaß 1. Hg. von 
Mathias Mayer. Frankfurt a. M. 1993. 330 S. 

1.2. Einzelne Werke 

[1.2.01.] Andreas. Hg. von Mathias Mayer. Stuttgart 1992 (= Universal­
Bibliothek Nr. 8800). 149 S. 
* Mit 40 Notizen und einem Nachwort des Herausgebers. - Text- und 
Quellengrund1age: SW XXX Roman Andreas. 

[1.2.02.] Auch hier beweget sich in reiner Luft ... Ein unbekanntes Gedicht 
H. v. H's. Mitgeteilt und kommentiert von Christoph Pereis. In: HJb 
1/1993 [2.2.02.], S. 8f. - Vgl.: Katalog Galerie Gerda Bassenge, Berlin: 
Auktion 60, Teil 1, 11.-13. November 1992, S. 632, Nr. 3922. Mit Abb. 
- FAZ Nr. 174. 30.7.1993, S. 25. 

I Mit einzelnen Nachträgen. 

Bibliographie 359 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


[1.2.03.J Ein Briif. In: Deutsche Prosa aus 125 Jahren. Ausgewählt und 
hg. von Peter von Matt anläßlich des 125jährigen Bestehens der 
Buchhandlung Konrad Wittwer und von Reclams Universal-Bibliothek. 
Stuttgart 1992, S. 29-44. 

1.3. Übersetzungen 

Französisch 

Die Frau ohne Schatten - Der Schwierige 
Rezension zu: La femme sans ombre. Traduit de l'allemand et presente 
parJean-Yves Masson. 1992. - L'homme difficile. Traduit de l'allemand 
et presente parJean-Yves Masson. 1992. - Correspondance 1900-1929. 
(Briefwechsel) de H. v. H' et Richard Strauss. Traduit et preface par 
Bernard Banoun. In: Le Monde. 3.7.1992, S. 25 und 32 (Hector 
Bianciotti). 

Der Kaiser und die Hexe 
[l.3.01J »L'Empereur et la Sorciere« de H. v.H'. Traduction en fran<;ais 
par Marie:Josephe Lhote. In: Revue »Lettres et Arts« de Novembre 
1993. Nr. 44. 

Italienisch 

, Age qf Innocence 
[1.3.02.J Potthoff, Elisabetta: H. v. H': Age qf innocence. In: Poesia. Mensile 
di Cultura Poetica. Anno III - Ottobre 1990, S. 37-42. 
* Übersetzung in Auszügen: S. 40-42. 

Die Frau ohne Schatten 
[1.3.03.J La donna senz'ombra. Traduzione di C1audio Groff. A cura di 
Elisabetta PotthofT. Milano 1992. 

Das gerettete Venedig 
[1.3.0.4.J Piatelli, Marco: Das gerettete Venedig. H. v. H' - Ein Kommentar 
(und) Übersetzung. Dissertation. Pisa o. D. Angekündigt in: Zirkular. 
Dokumentationsstelle für neuere österreichische Literatur 16/1992, 
S.52. 

360 G. Bärbel Schmid 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.4. Materialien zu einzelnen Werken 

Lebenslied 
[1.4.01.J An Alfred Walter Heymel vom 26.6. [1900]. In: Pathos des 
Alltäglichen [1.5.1.01.J, S. 109f. 

Der Schwierige 
[1.4.02.J An Arthur Kahane vom 14.10. [19J 21. In: Pathos des Alltägli­
chen [1.5. 1.0 1.J , S. 123f. 

1.5. Briefe, Tagebücher, Notizen 

1.5.1. Gesamtausgaben und Auswahlausgaben 

[1.5.1.01.J Pathos des Alltäglichen. Briefe H's 1895 bis 1929. Mitgeteilt 
von RudolfHirsch. In: HJb 1/1993 [2.2.02.J, S. 99-136. 

1.5.2. Briefsammlungen 

Alfred Brust 
[1.5.2.01.J LorenzJäger: Alfred Brust als Briefpartner H's. Eine Doku­
mentation. In: HB 41/42. 1991/92, S. 50-78. 

Ottonie Gräfin DegerifeLd 
[1.5.2.02.J Rezension zu: H. v. H', Briefwechsel mit Ottonie Gräfin 
Degenfeld undJulie Freifrau von Wendelstadt. Hg. von Marie Therese 
Miller Degenfeld. Frkf. a. M. 1986. - Ria Schmujlow-Claassen und 
H. v. H', Briefe Aufsätze Dokumente. Hg. von Claudia Abrecht. Stuttg. 
1982. Von: Andrea Landolfi. In: Studi Germanici, N.S. XXIV­
XXVI/1986-1988, S. 564-573. 

Alfred WaLter HeymeL 
[1.5.2.03.J H. v. H' - Alfred Walter Heymel. Briefwechsel. Hg. von 
Werner Volke. Teil 1: 1900-1908. In: HJb 1/1993 [2.2.02.J, S. 19-98. 
* Mit einer Chronik und 2 Abb.; außerdem Tagebuchaufzeichnungen 
Heymels vom 7., 8., 9., 10. und 11. März 1908, Briefen Heymels an 
Harry Graf Kessler vom 25.11.1905 und 10.12.1907 und an Marie 
Schultz vom 30.3. und 5.4.1900. 

Ria Schmujlow-CLaassen 
Rezension zu: Ria Schmujlow-Claassen und H. v. H'. Briefe Aufsätze 
Dokumente [1.5.2.02.J. 

Bibliographie 361 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.5.3. Einzelne (vollständig oder auszugsweise zum erstenmal veröffent­
lichte) Briefe Hofmannsthals an: 

Walther Brecht 
[1.5.3.01.J vom 17.3.1925. In: Pathos des Alltäglichen [1.5.1.0 1.J, S. 131 
Anm. 

Georg Freiherrn zu Franckenstein 
[1.5.3.02.J vom 9.11. [vor 1914J. In: Pathos des Alltäglichen [1.5.1.0 1.J, 
S. 112f. 

Benno Geiger 
[1.5.3.03.J vom 4.7.1917. In: Pathos des Alltäglichen [1.5. 1.0 1.J , 
S. 118f. 

Paul Geraldy 
[1.5.3.04.J vom 15.10.1925. In: Martin Stern: Der Schwierige in Paris 
[2.8.2.19.J, S. 135. 

Siegfried Geyer 
[1.5.3.05.J vom 20.5. [1927J. 1 1/2 S. In: Autographenauktion - Litera­
tur (29.10.1993). Katalog 1 7 der Galerie, Antiquariat Hassfurther, 
Wien. Nr. 128, S. 60. 

Alfred Walter Heymel 
[1.5.3.06.J vom 26.6. [1900]. In: Pathos des Alltäglichen [1.5.1.0 1.J, 
S. 109f. 

Gertrud von Hqfmannsthal 
[1.5.3.07.J vom Pfingstsonntag [1896J; [Februar 1916J; 25.[I1.J 1916; 
23.[?J 1920; 16.7.[1924J;Uuli 1924J; 11.3.1925; 12.3.1925; 2.2.1928. In: 
Pathos des Alltäglichen [1.5.1.01.J, S. 100f., 113f., 117f., 122, 127f., 
129 Anm., 130-133, 135 f. 

Heinrich Eduard Jacobs 
[1.5.3.08.J vom 28.2.1928 und 7.6.1929. In: »Vergängliches, Unver­
gängliches« [2.6.13.J, S. 82f. 

Arthur Kahane 
[1.5.3.09.J vom 14.10.[19J21. In: Pathos des Alltäglichen [1.5.1.01.J, 
S. 123f. 

362 G. Bärbel Schmid 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alma Mahler- Weifel 
[1.5.3.10.J vom 30.6. [1923?J. In: Pathos des Alltäglichen [1.5.1.0 1.J, 
S. 124f. 

Dora Michaelis 
[1.5.3.11.J vom 26.11.1919; 10.1.[19J21; 14.7.1929. In: Pathos des 
Alltäglichen [1.5. 1.0 1.J , S. 120f., 123, 136. 

Andres Österling 
[1.5.3.12.J vom 27.11.1920. In: Martin Stern: Der Schwierige in Paris 
[2.8.2.19.J, S. 130. 

rella Oppenheimer 
[1.5.3.13.J vom 13.5.[1912J; 30.7.[1924J. In: Pathos des Alltäglichen 
[1.5.1.0 1.J, S. 111 f., 128 f. 

Käte Riezler-Liebermann 
[1.5.3.14.J von [1916J; 6.6. [1916J. In: Pathos des Alltäglichen 
[ 1. 5. 1. 0 1. J, S. 1 1 4- 11 7. 

Hugo Salus 
[1.5.3.15J vom 16.10.1904. 4 S. In: Autographenauktion - Literatur 
(29.10.1993). Katalog 17 der Galerie, Antiquariat Hassfurther, Wien. 
Nr. 127, S. 60. 

Franziska Schlesinger 
[1.5.3.16.J vom Pfingstsonntag [1896J; [vor dem 9.8.1900J. In: Pathos 
des Alltäglichen [1.5.1.0 1.J, S. 101, 105-108. 

Hans Schlesinger 
[1.5.3.17.J vom 27.1.[18J95; 4.3.[1897J; [1899J. In: Pathos des Alltägli­
chen [1.5.1.0 I.J, S. 99, 101-105. 

Marie Fürstin von Thum und Taxis 
[1.5.3.18.J vom 12.7.1927. In: Pathos des Alltäglichen [1.5. 1.0 1.J , 
S. 133f. 

Hans Von der Mühll 
[1.5.3.19.J vom 7.1.1924. In: Pathos des Alltäglichen [1.5.1.0 1.J, 
S. 125f. 

Franz Weifel 
[1.5.3.20.J vom 12.6.[1919J. In: Pathos des Alltäglichen [1.5. 1.0 1.J , 
S. 119f. 

Bibliographie 363 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Grete WiesenthaI 
[1.5.3.21.J vom [16.8.1912]. In: Pathos des Alltäglichen [1.5. 1.0 1.J , 
S. 111. 

1.5.4. Einzelne (vollständig oder auszugsweise zum erstenmal veröffent­
lichte) Briefe an HofmannsthaI von: 

Paul Geraldy 
[1.5.4.01.J vom 3.10. [1925]. An Gertrud von Hofmannsthai vom 
19.7. [1938?J und [Sommer 1938?J. In: Matin Stern: Der Schwierige in 
Paris [2.8.2.19.J, S. 137-139. 

Rudoif Alexander Schroder 
[1.5.4.02.J vom 26.1.1900. In: Christoph Perels: Auch hier beweget sich in 
reiner Luft ... [1.2.02.J, S. 10. 

1.5.5. Tagebuchaufzeichnungen, Notizen 

1926 
[1.5.5.01.J Über Alfred Brust. In: Lorenz Jäger: Alfred Brust als Brief­
partner H's [1.5.2.01.J, S. 73ff. 

1.6. Quellen, Zeugnisse und Dokumente anderer zu HofmannsthaI 

Richard Beer-Hqfmann 
[1.6.01.J Arthur Schnitzler - Richard Beer-Hofmann: Briefwechsel 
1891-1931 [1.6.07.J. 

Aifred Walter Hf:Ymel 
[1.6.02.J An Marie Schultz vom 30.3.1900; 5.4.1900. In: H. v. H' -
Alfred Walter Heymel [1.5.2.03.J, S. 23, 26f. 

[1.6.03.J An Harry Graf Kessler vom 25.11.1905; 10.12.1907. In: 
H. v. H' - Alfred Walter Heymel [1.5.2.03.J S. 53 f., 61 f. 

[1.6.04.J Tagebuchaufzeichnungen vom 7., 8., 9., 10., 11.3.1908. In: 
H. v. H' - Alfred Walter Heymel [1.5.2.03.J, S. 68-70. 

Max KommereIl 
[1.6.05 .J »Nachlese der Gedichte« [1934J. In: Maya Rauch: »Anruf und 
Gegenruf« [2.7 .03.J, S. 24-29. 
* Entwurf eines Nachworts zur »Nachlese der Gedichte«, die Anfang 
März 1934 im S. Fischer Verlag erschien. 

364 G. Bärbel Schmid 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Max Mell 
[1.6.06.] An Heinrich Zimmer vom 11.1.1934. In: Maya Rauch: »Anruf 
und Gegenruf« [2.7.03.], S. 7, 19-20,48. 

Arthur Schnitzler 
[1.6.07 ] Arthur Schnitzler - Richard Beer-Hofmann: Briefwechsel 
1891-1931. Hg. von Konstanze Fliedl. Wien 1992. 351 S. 
Rezension: Hansres jacobi: »Zu einer ewigen innern Unruhe ver­
dammt« [2.6.2l.], S. 43 f. 

Heinrich Zimmer 
[l.6.08.] An Max Kommerell von Mitte januar 1934; vom 29.l.1934; 
l.2.1934; Anfang Februar 1934. In: Maya Rauch: »Anruf und Gegen­
ruf« [2.7.03.], S. 20-23, 29-38. 

[1.6.09.] An Max Mell vom 3.1.1934. In: Maya Rauch: »Anruf und 
Gegenruf« [2.7.03.], S. 7, 16-19,48. 

[1.6.10.] An Herbert Steiner vom 18.5.1930; [20.5.1932]; Mai 1931; 
o. D.; 30.l.1933; Herbst 1933; Februar 1934. In: Maya Rauch: »Anruf 
und Gegenruf« [2.7.03.], S. 6f.; 39; 47f. 

[1.6.11.] [Hofmannsthai und die Problematik des Dichterischen]. In: 
Maya Rauch: »Anruf und Gegenruf« [2.7.03.], S. 40-45. 
* Aus dem Nachlaß Heinrich Zimmers: Stichworte für eine Rezension 
der »Nachlese der Gedichte« an einen unbekannten Adressaten. 

Karl Woifskehl 
[1.6.12.] An Christiane Zimmer-von Hofmannsthai vom 9.5.1934. In: 
Maya Rauch: »Anruf und Gegenruf« [2.7.03.], S. 46f. 

2. Forschung 

2.1. Bibliographien und Berichte 

2.l.l. Berichte aus Archiven 
[2.l.1.0l.] Moering, Renate: Bericht aus dem H'-Archiv. In: Freies 
Deutsches Hochstift: jahresbericht 1991/92.jb. FDH 1992, S. 340f. 

[2.1.l.02.] Moering, Renate: Bericht aus dem H'-Archiv. In: Freies 
Deutsches Hochstift:jahresbericht 1992/93.jb. FDH 1993, S. 359-372 
und Abb. 20. 

Bibliographie 365 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.1.2. Berichte über die Kritische Ausgabe sämtlicher Werke Hugo von 
Hofmannsthais 

[2.1.2.01.] Rölleke, Heinz: Bericht über die Kritische Ausgabe sämtli­
cher Werke H. v. H's 1992. In: Freies Deutsches Hochstift:Jahresbericht 
1991/92.jb.FDH 1992, S. 357-359. 

[2.1.2.02.] Rölleke, Heinz: Bericht über die Kritische Ausgabe sämtli­
cher Werke H. v. H's 1993. In: Freies Deutsches Hochstift: Jahresbericht 
1992/93. jb. FDH 1993, S. 376-378. 

2.1.3. Bibliographien 
[2.1.3.01.] H'-Bibliographie 1989/90 (Redaktionsschluß 31. Dezember 
1990). Bearbeitet von Gisela Bärbel Schmid. In: HB 41/42. 1991/92, 
S.113-134. 

[2.1.3.02.] H'-Bibliographie 1.1.1991-30.6.1992. Zusammengestellt von 
Gisela Bärbel Schmid. In: HJb 1/1993, S. 353-372. 

2.2. Periodica 
[2.2.01.] HB 41/42. 1991/92. Im Auftrag der H. v. H'-Gesellschaft hg. 
von Leonhard Fiedler. 143 S. 

[2.2.02.] HJb. Zur europäischen Moderne 1/1993. Im Auftrag der 
H. v. H'-Gesellschaft hg. von Gerhard Neumann, Ursula Renner, Günter 
Schnitzler, Gotthart Wunberg. Freiburg i. Br. 1993. 399 S. 
V gl.: Bericht in BZ Freiburg (H.B.), Nr. 252. 30.10.1993: Entdeckungen 
bei H'. Der Freiburger Verlag Rombach legte den ersten Band eines 
neuen Jahrbuchs vor. 

2.3. Tagungsberichte 
[2.3.01.] Jäger, Lorenz: Internationale Arbeitstagung der H. v. H'-Ge­
seIlschaft. Neubeuern am Inn, 29. August bis 1. September 1991. In: HB 
41/42. 1991/92 [2.2.01.], S. 135-138. 

2.4. Ausstellungen 
[2.4.01.] Handschriften und Drucke aus dem Nachlass H. v. H's. Eine 
Schenkung der Volkswagen Stiftung an das Freie Deutsche Hochstift. 
KabinettausteIlung im Raum VIII des Frankfurter Goethe-Museums 
vom 17.6. bis 5.9.1993. Auswahl und Texte: Renate Moering. Ausstel­
lungsgestaltung: Waltraut Grabe, Frank Heydecke. Dokumentation 
30 S. 

366 G. Bärbel Schmid 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


[2.4.02.J Strauss-Festival vom 3.6.-1. 7 .1993 im Goethe Institut San 
Francisco: Aktivitäten u.a.: Exhibition of Original Designs for Der 
Rosenkavalier. - (Information aus: Calendar. Goethe-Institut San Fran­
cisco). 

[2.4.03.J »Richard Strauss, une vie, des ceuvres ... « realisee par le 
Centre de Documentation musicale Maurice Fleuret. Chätelet -
Theatre Musical de Paris. Eröffnung am 24.9.1993. 

2.5. Darstellungen zur Biographie 
[2.5.0 1.J Kuchenbuch, Thomas: Die Welt um 1900. Unterhaltungs- und 
Technikkultur. Stuttgart/Weimar 1992. 
* Teil I: Die Welt um 1900. Teil 11: Die Weltausstellung von 1900. 

[2.5.02.J Mayer, Mathias: Hugo von Hofmannsthai [2.8.1.01.J, S. 1-12. 

[2.5.03.J Miller-Degenfeld, Marie-T herese: »Du Hugo«. In: Joseph 
P. Strelka (Hg.): Wir sind aus solchem Zeug wie das zu träumen ... 
[2.8.1.02.J, S. 389-393. 

[2.5.04.J Yates, WE.: Schnitz1er, Hofmannsthal, and the Austrian Thea­
tre. New Haven and London 1992. 286 S. mit zahlr. Abb. 
* Fin-de-siecle Vienna: Irrationalism and Renaissance - Biography in 
Letters and Diaries - The Theatre - Eros - The End of the Monarchy -
Cultural Conservatism in the Theatre - Post mortem. 
Rezension: Hans Reiss: Schnitzler und H'. Eine Studie von WE.Yates. 
In: NZZ Nr. 125 (Fernausg.). 4.6.1993, S. 31. 

2.6. Beziehungen, Vergleiche, Wechselwirkungen 

Leopold Andrian 
[2.6.01.J Claudon, Francis: Leopold Andrian, Modernite d'un Conser­
vateur Autrichien. Nachwort in: Leopold Andrian »Le jardin de la 
connaissance«. Traduit de l'allemand par Jean Yves Masson. Collection 
»Der Doppelgänger«. Dijon-Quetigny 1992, S. 63-74. 

Hermann Bahr 
[2.6.02.J Rieckmann, Jens: (Anti-)Semitism and Homoeroticism: H's 
Reading of Bahr's Novel »Die Rotte Kohras« [!J [2.9.3.04.J 

Richard Beer-H cifmann 
[2.6.03.J Eberhardt, Sören: Geburt zum Tod - Leben durch das 

Judentum. Zu Beer-Hofmanns »Schlaflied für Mirjam«. In: Norbert 

Bibliographie 367 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Otto Eke und Günter Helmes: Richard Beer-Hofmann [2.6.04.J, 
S.99-115. 

[2.6.04.J Eke, Norbert Otto, Günter Helmes (Hgg.): Richard Beer­
Hofmann (1866-1945). Studien zu seinem Werk. Würzburg 1993.183 S. 
Zu H': passim. 

[2.6.05.J Fliedl, Konstanze: Gedächtniskunst. Erinnerung als Poetik bei 
Richard Beer-Hofmann. In: Norbert Otto Eke, Günter Helmes (Hgg.): 
Richard Beer-Hofmann [2.6.04.J, S. 116-127. 

[2.6.06.J Scherer, Stefan: Richard Beer-Hofmann und das Judentum. 
In: Norbert Otto Eke, Günter Helmes (Hgg.): Richard Beer-Hofmann 
[2.6.04.J, S. 13-33. 

[2.6.07.J Wende-Hohenberger: Das verlorene Ich. Richard Beer-Hof­
manns Pantomime »Pierrot Hypnotiseur« (1892). In: Norbert Otto Eke, 
Günter Helmes (Hgg.): Richard Beer-Hofmann [2.6.04.J, S. 156-168. 

Walter Benjamin 
[2.6.08.J Jäger, Lorenz, Thomas Regehly (Hgg.): »Was nie geschrieben 
wurde, lesen«. Frankfurter Benjamin-Vorträge. Bielefeld 1992. 275 S. 
Zu H': passim. 

Alfred Brust 
[2.6.09.J Jäger, Lorenz: Alfred Brust als Briefpartner H's. Eine Doku­
mentation. In: HB 41/42. 1991/92 [2.2.01.J, S. 50-78. 

Garl]. Burckhardt 
Rezension zu: Stauffer, Paul: Zwischen H' und Hitler. Carl]. Burck­
hardt. Facetten einer aussergewöhnlichen Existenz. Zürich 1991. Von 
Ignaz Miller: Neigungen zu grossen Verhältnissen. Carl]. Burckhardt in 
neuem Licht. In: NZZ, Nr. 235 (Fernausg.). 11.10.1991, S. 49. 

Ralph Waldo Emerson 
[2.6.10.J Meyer-Wendt,Jürgen: Zum Präexistenzbegriff eines Spätgebo­
renen. In: Joseph P. Strelka (Hg.): Wir sind aus einem solchen Zeug wie 
das zu träumen ... [2.8.1.02.J, S. 305-335. 

Andre Gide 
[2.6.11.J Kambas, Chryssoula: »Indem wir von uns scheiden, erblicken 
wir uns selbst.« Andre Gide, Walter Benjamin und der deutsch-französi-

368 G. Bärbel Schmid 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sche Dialog. In: Lorenz Jäger, Thomas Regehly (Hgg.): »Was nIe 
geschrieben wurde, lesen« [2.6.08.J, S. 132-156. 

Friedrich H einle 
[2.6.12.J Wizisla, Erdrnut: »Fritz Heinle war Dichter.« Walter Benjamin 
und seinjugendfreund. In: LorenzJäger, Thomas Regehly (Hgg.): »Was 
nie geschrieben wurde, lesen« [2.6.08.J, S. 126, 131. 

Heinrich Eduard Jacobs 
[2.6.13.J Berlin,Jeffrey B.: »Vergängliches, Unvergängliches«. Heinrich 
EduardJacobs Gespräche mit H. v. H' und zwei unveröffentlichte Briefe. 
Mitgeteilt und kommentiert. In: HB 41/42.1991/92 [2.2.01.J, S. 79-85. 
* Mit Angaben zu teilweise unveröffentlichten Hofmannsthal-Doku­
menten: S. 83 Anm. 3. 

Franz Kajka 
[2.6.14.J Yo-Oh, Whayoung: Franz Kafkas Sendungsbewußtsein. Tü­
bingen 1993 (= Basler Studien zur deutschen Sprache und Literatur; 
Bd. 65). 260 S. 
* Zu Kafkas H'-Rezeption: Ein Brief. 

Else Lasker-Schüler 
[2.6.15.J Overlack, Anne: Was geschieht 1m Brief? Strukturen der 
Brief-Kommunikation bei Else Lasker-Schüler und H. v. H'. Tübingen 
1993 (= Stauffenburg Colloquium; Bd. 29). 236 S. 

Jean Baptiste Moliere 
[2.6.16.J Sturges, Dugald S.: »Ein Franzose, ein konservativer berühm­
ter Kritiker ... « Emile Faguet und die »Worte zum Gedächtnis Mo­
lieres«. In: HB 41/42. 1991/92 [2.2.0 I.J, S. 106-112. 
* H's Moliere-Rezeption über Emile Faguets »En lisant Mo1iere. 
L'Homme et son temps, l'ecrivain et son ceuvre«. Paris 1914. 

[2.6.17.J Sturges, Dugald S.: The German Moliere Revival and the 
Comedies of H. v. H' and Carl Sternheim. Mit einem Vorwort von 
D. A.Joyce. Frankfurt a. M./Berlin/Bern/New York 1993 (= German 
Studies in Canada; Vo1.4). 209 S. 

Max Reinhardt 
[2.6.18.J Fuhrich, Edda und Gisela Prossnitz (Hgg.): Max Reinhardt -
Die Träume des Magiers. Salzburg 1993. 215 S. 

Bibliographie 369 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rezension von HansresJacobi: Magier des Theaters. Max Reinhardt in 
Selbstzeugnissen. In: NZZ 251 (Fernausg.). 29.10.1993, S. 41. 

Rainer Maria Rilke 
[2.6.19.J Stephens, Anthony: DasJanusgesicht des Momentanen: Rilkes 
Einakter »Die weiße Fürstin«. In HJb 1/1993 [2.2.02.J, S. 263-286. 

Arthur Schnitzler 
[2.6.20.J Pfoser, Alfred, Kristina Pfoser-Schewig, Gerhard Renner: 
Schnitzlers »Reigen«. Bd. 1: Der Skandal. Analysen und Dokumente. 
Frankfurt 1993. Bd. 2: Die Prozesse. (= Informationen und Materialien 
zur Literatur). 
Zu H': Bd. I, S. 19,27,46,96, 199f., 213f., 321. 

[2.6.21.J: Arthur Schnitzler: Tagebuch 1903-1908. Hg. von Werner 
Welzig unter Mitwirkung von Peter Michael Braunwarth, Susanne 
Pertlik und Reinhard Urbach. Wien 1991. 491 S. 
Rezensionen: Hansres Jacobi: »Zu einer ewigen innern Unruhe ver­
dammt«. Ein Briefwechsel und ein Tagebuchband Arthur Schnitzlers. 
In: NZZ Nr. 98 (Fernausg.). 30.4.1993, S. 43f. - Francoise Derre. In: EG 
48/2. 1993, S. 238. 

[2.6.22.J Yates, WE.: Schnitzler, Hofmannsthai, and the Austrian Thea­
tre [2.5.04.]. 

Ghristiane und Heinrich Zimmer 
[2.6.23.J Rauch, Maya: »Die notwendige Wandlung des Erleidens in 
Betätigung und Gestaltung«. In: Joseph P. Strelka (Hg.): Wir sind aus 
solchem Zeug wie das zu träumen ... [2.8.1.02.J, S. 347-360. 

Rudolf Alexander Schräder 
[2.6.24.J Perels, Christoph: Auch hier beweget sich in reiner Luft ... [1.2.02.J. 

Garl Sternheim 
[2.6.2.5.J Sturges, Dugald S.: The German Moliere Revival ... [2.6.17.J 

2.7. Werkgeschichte und Herausgebertätigkeit 

[2.7.01.J Brust, Alfred (Heydekrug): »Neue Deutsche Beiträge«. In: 
Lorenz Jäger: Alfred Brust als Briefpartner H's [1.5.2.0 1.J, S. 76-78. 

[2.7.02.J Mayer, Mathias: Hugo von Hofmannsthai [2.8. 1.0 1.J , S. 13f. 

[2.7.03.J Rauch, Maya in Zusammenarbeit mit Werner Volke mitgeteilt: 
»Anruf und Gegenruf«. Briefe und Dokumente zur Edition der »Nach-

370 G. Bärbel Schmid 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lese der Gedichte« H. v. H's von Heinrich Zimmer, Max Mell, Max 
Kommerell und Karl Wolfskehl. In: HB 41/42. 1991/92 [2.2.01.J, 
S.5-49. 

[2.7.04.J Rauch, Maya: »Die Notwendige Wandlung des Erleidens in 
Betätigung und Gestaltung« [2.8.1.02.J, S. 347-360. 

2.8. Werkdarstellungen 

2.8.1. Gesamtdarstellungen 

[2.8.1.01.J Mayer, Mathias: Hugo von HofmannsthaI. Stuttgart/Wei­
mar 1993 (= Sammlung Metzler; Bd. 273). 209 S. 

[2.8.1.02.J Strelka, Joseph P. (Hg.): Wir sind aus solchem Zeug wie das 
zu träumen ... Kritische Beiträge zu H's Werk. Bern/Berlin/Frankfurt 
a. M. u. a. 1992. 393 S. 

2.8.2. Gattungen 

2.8.2.1. Dramatische Werke 

Allgemeines 
[2.8.2.1.01.J Klinger, Kurt: Repertoire und festliches Theater: H's 
illusionäre Dramaturgie. In: Joseph P. Strelka (Hg.): Wir sind aus 
solchem Zeug wie das zu träumen ... [2.8.1.02.J, S. 225-238. 

[2.8.2.1.02.J Lhote, Marie-Josephe: Le poete H. v. H', createur d'images 
sceniques. In: Le Texte et l'Image. Universite de Savoie 1992. Actes du 
congres de L'AGES. 

[2.8.2.1.03.J Neumann, Gerhard: Proverb in Versen oder Schöpfungs­
mysterien? H's Einakter zwischen Sprach-Spiel und Augen-Blick. In: 
HJb 1/1993 [2.2.02.J, S. 183-234. 

[2.8.2.1.04.J Vogel, Juliane: Schattenhand des ungelebten Lebens. Zur 
Kunst des Prologs bei H.v.H'. In: HJb 1/1993 [2.2.02.J, S. 165-181. 

[2.8.2.1.05J Wolgast, Karin: Die Commedia dell'arte im Wiener Drama 
um 1900. Frankfurt a. M./Berlin/Bern u.a. 1993 (= Analysen und 
Dokumente; Beiträge zur Neueren Literatur; Bd.31). 193 S. 
* Die Commedia dell'arte vom 16. bis 18.Jahrhundert, im europäischen 
Theater um 1900, im Wiener Drama um 1900. 

Bibliographie 37 1 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


[2.8.2.1.06J Yates, WE.: Schnitzler, Hofmannsthai, and the Austrian 
Theatre [2.5.04.J. 

Einzelnes 

Der Abenteurer und die Sängerin 
[2.8.2.1.07.J Brokoph-Mauch, Gudrun: Die femme fragile in dem 
Drama Der Abenteurer und die Sängerin. In:Joseph P. Strelka (Hg.): Wir sind 
aus solchem Zeug wie das zu träumen ... [2.8.1.02.J, S. 127-137. 

Elektra 
[2.8.2.1.08J Bermbach, Udo: Selbstbefreiung und Selbstzerstörung. 
Frauen in der Oper um 1900. In: NZZ Nr. 294 (Fernausg.). 18.12.1992, 
S.46. 

[2.8.2.1.09.J Nehring, Wolf gang: Ödipus und Elektra - Theater und 
Psychologie bei H'. In: Joseph P. Strelka (Hg.): Wir sind aus solchem 
Zeug wie das zu träumen ... [2.8.1.02.J, S. 239-255. 

Die Frau ohne Schatten 
[2.8.2.1.10J Mayer, Mathias: Die Versteinerung der Liebe und der 
belebende Schatten des Todes. Die Kaiserin als Hauptfigur in der Frau 
ohne Schatten. In: Programmheft zur Münchner Premiere (Neuinszenie­
rung: 8.11.1992 in Nagoya/ Japan) Die Frau ohne Schatten von Richard 
Strauss am 7.Juli 1993 im Nationaltheater München (Bayerische Staats­
oper), S. 22-32. 

[2.8.2.1.11.J Tassinari, Maria Paola: Das Märchenhafte in den Erzäh­
lungen H. v. H's mit besonderer Berücksichtigung von Die Frau ohne 
Schatten. Dissertation Bologna o. D. Angekündigt in: Zirkular. Dokumen­
tationsstelle für neuere österreichische Literatur. 16/1992, S. 52. 

Jedermann 
[2 .8.2.1.12.J Lesch, Walter:Jedermann 1938. In: Kein einig Volk. Fünf 
schweizerische Zeitstücke 1933-1945. Hg. von Ursula Käser-Leisibach 
und Martin Stern. Bern/Stuttgart/Wien 1993. 

Josephslegende 
[2.8.2.1.13.J Nabbe, Hildegard: H. v. H', Harry Graf Kessler und »Les 
Ballets Russes.« Zur Entstehung der Josephslegende. In: Neophilologus 
76/1992, S. 435-445. 

372 G. Bärbel Schmid 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Kind und die Gäste 
[2.8.2.1.14.] Eberhardt, Sören: Geburt zum Tod - Leben durch das 

Judentum [2.6.03.], S. 99-115. 

Der Schüler 
[2.8.2.1.15.] Wende-Hohenberger, Wa1traud: Das verlorene Ich 
[2.6.07.J. 

Der Schwierige 
[2.8.2.1.16.] Fülleborn, U1rich: »Zwei Antinomien waren zu lösen ... «: 
Werden und Sein, Individuum und Gemeinschaft im Werk H's. In: 
Joseph P. Strelka (Hg.): Wir sind aus solchem Zeug wie das zu träu­
men ... [2.8.1.02.], S. 169-195. 

[2.8.2.17.] Goltschnigg, Dietmar: Spielcharakter, belachbare Komik 
und Finalität: H's Der Schwierige und Musils »Vinzenz und die Freundin 
bedeutender Männer«. In:Joseph P. Strelka (Hg.): Wir sind aus solchem 
Zeug wie das zu träumen ... [2.8.1.02.], S. 197-224. 

[2.8.2.18.] Stern, Martin: Die Entstehung von H's anachronistischem 
Gegenwartslustspiel. In: Joseph P'Strelka (Hg.): Wir sind aus solchem 
Zeug wie das zu träumen ... [2.8.1.02.], S. 257-281. 

[2.8.2.19.] Stern, Martin: Hofmannstha1s Der Schwierige in Paris. Neue 
Briefe und Fakten zu Paul Geraldys Übersetzung L'Irresolu. In: EG 
48/2. 1993, S. 129-146. 

Der Turm 
[2.8.2.20.] Austin, Gerhard: Politik, Theater, Geist: Überlegungen zu 
H's Turm. In: Joseph P. Strelka (Hg.): Wir sind aus solchem Zeug wie das 
zu träumen ... [2.8.1.02.], S. 111-126. 

[2.8.2.21.] Bertozzi, Adele: Das Kaspar Hauser-Motiv in der Literatur. 
Dissertation Mailand o. D., Angekündigt in: Zirkular. Dokumentations­
stelle für neuere österreichische Literatur 16/1992, S. 43 f. 

[2.8.2.22.] Weeks, Charles Andrew: H' and the Myth of European 
Rebirth. In: Joseph P. Strelka (Hg.): Wir sind aus solchem Zeug wie das 
~u träumen ... [2.8.1.02.], S. 377-386. 

Bibliographie 373 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.8.2.2. Lyrik 

Allgemeines 

[2.8.2.2.01.] Schrey, Dieter: Die Lyrik des jungen H. v. H'. Ästhetizismus 
IJahrhundertwende. In: LEU-Hefte (= Landesinstitut für Erziehung 
und Unterricht), Stuttgart 1988. 2 Hefte. 

[2.8.2.2.02.] Weissenberger, Klaus: Rhythmische Grenzziehungen in 
H's Lyrik. In:Joseph P. Strelka (Hg.): Wir sind aus solchem Zeug wie das 
zu träumen ... [2.8.l.02.], S. 49-80. 

[2.8.2.2.03.] Wunberg, Gotthart: Hermetik - Änigmatik - Aphasie. Zur 
Lyrik der Moderne. In: Poetik und Geschichte. Viktor Zmegac zum 60. 
Geburtstag. Hg. von Dieter Borchmeyer. Tübingen 1989, S. 241-249. 

Einzelnes 

Auch hier beweget sich in reiner Luft 
[2.8.2.2.04.] Perels, Christoph: Auch hier beweget sich zn reiner Luft ... 
[l.2.02.], S. 8-18. 

Einem, der vorübergeht 
[2.8.2.2.05.] Corbineau-Hoffmann, Angelika: » ... zuweilen beim Vor­
übergehen ... « Ein Motiv H's im Kontext der Moderne. In: HJb 1/93 
[2.2.02.], S. 235-262. 
* Das »passante«-Motiv bei Louis-Sebastien Mercier, Paul de Kock, 
Gerard de Nerval, Charles Baudelaire, Marcel Proust, Stefan George 
und H'. 

Terzinen 
[2.8.2.2.06.] Rupp, Gerhard: Literarische Erfahrung und historisches 
Verstehen durch Schreiben zu und Interpretieren von Texten. Am 
Beispiel der Erprobung mit H's Terzinen. In: DU 45/IV 1993, S. 62-77. 

Tobt der Pöbel 
[2.8.2.2.07.] Weinzierl, Ulrich: Das altkluge Kind. In: Frankfurter 
Anthologie. FAZ, Nr. 112, 15.5.1993. 

374 G. Bärbel Schmid 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.8.2.3. Prosa 

Allgemeines 

[2.8.2.3.01.] Frye, Lawrence 0.: Masking, Doubling and Comedic 
Strategy in H's Narrative Prose. In:Joseph P. Strelka (Hg.): Wir sind aus 
solchem Zeug wie das zu träumen ... [2.8.1.02.], S. 139-168. 

[2.8.2.3.02.] Götz, Bärbel: Erinnerung schöner Tage. Die Reise-Essays 
H. v. H's. Würzburg 1992 (= Epistemata: Reihe Literaturwissenschaft; 
Bd. 85). 224 S. 
* Südjranzösische Eindrücke - Sommerreise - Augenblicke in Griechenland -
Griechenland - Sizilien und wir - Reise im nördlichen Afrika - Erinnerung schöner 
Tage. 

[2.8.2.3.03.] Weissenberger, Klaus: H's Entwicklung des Essay zur 
inneren Zwangsläufigkeit von Typologie und Form. In:Joseph P. Strelka 
(Hg.): Wir sind aus solchem Zeug wie das zu träumen ... [2.8.1.02.], 
S.81-108. 

[2.8.2.3.04.] Windfuhr, Manfred: Erfahrung und Erfindung. Interpreta­
tionen zum deutschen Roman vom Barock bis zur Moderne. Heidelberg 
1993. 
Zu H': S. 158, 168, 192, 282-285, 298. 

Einzelnes 

Andreas 
[2.8.2.3.05.] Mayer, Gerhart: Der deutsche Bildungsroman. Von der 
Aufklärung bis zur Gegenwart. Stuttgart 1992, S. 179f. 

Aufzeichnungen aus dem Nachlaß 
[2.8.2.3.06.] Marahrens, Gerwin: H 's »Aufzeichnungen aus dem Nach­
laß«. In: Joseph P. Strelka (Hg.): Wir sind aus solchem Zeug wie das zu 
träumen ... [2.8.1.02], S. 23-47. 

Ein Briif 
Rezension zu: Härter, Andreas: Der Anstand des Schweigens. Bedingun­
gen des Redens in Hofmannsthais Brief. Bonn 1989. Von Margit Resch. 
In: Colloquia Germanica Bd. 23,3/4. 1990, S. 363. 

Rezension zu: Bomers,Jost: Der Chandosbrief - die >Nova Poetica< H's. 
Stuttgart 1991. Von Birgit Rauschen. In: WW 1/93, S. 162f. 

Bibliographie 375 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erinnerung schöner Tage 
[2.8.2.3.07.J Adams, Eleonora: Erinnerung schöner Tage. In: Joseph P. 
Strelka: Wir sind aus solchem Zeug wie das zu träumen ... [2.8.l.02.J, 
S.13-2l. 

Das Erlebnis des Marschalls von Bassompierre 
[2.8.2.3.08.J Schlaffer, Hannelore: Poetik der Novelle. Stuttgart/Wei­
mar 1993, S. 215f. 

Das Märchen der 672. Nacht 
[2.8.2.3.09.J Kümmerling-Meibauer, Bettina: Die Kunstmärchen von 
H', Musil und Döblin. Köln/Weimar IWien 1991. 297 S. 
Rezension von Werner Stauffacher. In: Monatshefte 84/1. 1992, 
S. 392 f. 

[2.8.2.3.10 .. J Stoupy, Jodle: »Wenn das Haus fertig ist, kommt der 
Tod«. In: HB 41/42. 1991/92 [2.2.0l.J, S. 86-105. 

2.9. Thematische Schwerpunkte 

2.9.1. Epochen 1 Kulturräume 

Jahrhundertwende 1 Wiener Modeme 
[2.9.l.0l.J Scherer, Stefan: Richard Beer-Hofmann und die Wiener 
Moderne. Tübingen 1993 (= Conditio Judaica; Bd. 6). 548 S. 

[2.9.l.02.J Wunberg, Gotthart: Zum Decadence-Begriffin der Literatur 
der Jahrhundertwende. In: Actes du colloque international »La litte ra­
ture de fin de siede une litterature decadente?« (Luxembourg, septem­
bre 1990). Numero special du Courrier de l'education nationale, Nu­
mero special de la Revue Luxembourgeoise de Litterature Generale et 
Comparee. Luxembourg 1990. S. 13-47. 

Kulturräume 
[2.9.1.03.J Pawlowa, Nina: H' und Rußland. In:Joseph P. Strelka (Hg.): 
Wir sind aus solchem Zeug wie das zu träumen... [2.8.l.02.J, 
S.337-346. 

2.9.2. Ästhetik, Poetik, Sprache 

[2.9.2.01.J Daviau, Donald G.: H's Language - A Positive View. In: 
Joseph P. Strelka (Hg.): Wir sind aus solchem Zeug wie das zu träu­
men ... [2.8.l.02.J, S. 285-304. 

376 G. Bärbel Schmid 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


[2.9.2.02.J Sommerhage, Claus: Romantische Aporien. Zur Kontinuität 
des Romantischen bei N ovalis, Eichendorff, H' und Handke. Pader­
born/München/Wien/Zürich 1993, S. 225-245 und 247-314. 

[2.9.2.03.J Wunberg, Gotthart: Unverständlichkeit. Historismus und 
literarische Moderne. In: HJb 1/1993 [2.2.02.J, S. 309-350. 

2.9.3. Geschichte, Kultur, Politik 

[2.9.3.01.J Beller, Steven: Wien und die Juden 1867-1938. Aus dem 
Englischen übersetzt von Marie Therese Pitner. Wien/Köln/Weimar 
1993 (= Böh1aus zeitgeschichtliche Bibliothek; Bd. 23). Titel der Origi­
nalausgabe: Vienna and the Jews 1867-1938. A cultural history. Cam­
bridge University Press 1989. Zu Hofmannsthal: passim. 

[2.9.3.02.J Bernstein, Inna: Die Europa Konzeption Hugo von Hof­
mannsthals. In: Joseph P. Strelka (Hg.): Wir sind aus solchem Zeug wie 
das zu träumen ... [2.8.1.02.J, S. 363-376. 

[2.9.3.03.J Peters, U1rike: Richard Beer-Hofmann. Zum jüdischen 
Selbstverständnis im Wiener Judentum um diejahrhundertwende. Mit 
einem Vorwort von Sol Liptzin. Frankfurt/Berlin/Bern 1993. 403 S. 

[2.9.3.04.J Rieckmann,Jens: (Anti-)Semitism and Homoeroticism: Hof­
mannsthal's Reading of Bahr's Novel »Die Rotte Kohras [!J«. In: GQ 
Vo1.66/2. 1993, S. 212-221. 

[2.9.3.05.J Schirrmacher, Frank: Das alte Märchen vom großen Ab­
schied. Das Wien der letzten Habsburger und einejahrhundertwende, 
die nicht zu Ende ging. Aus Anlaß der Gesamtausgabe der Werke 
H. v. H's. In: FAZ 30.3.1993. 

2.9.4. Psychologie 

[2.9.4.01.J Urban, Bernd: Zur Eröffnung des narzißtischen Problemfel­
des bei Hugo von HofmannsthaI. In: Verschwiegenes Ich. Vom Un­
Ausdrücklichen in autobiographischen Texten. Hg. von Bärbel Götz, 
Ortrud Gu~ahr und Irmgard Roebling. Pfaffenweiler 1993, S. 219-232. 

2.9.5. Musik und Tanz 

[2.9.5.01.J Antokoletz, Elliott: Strauss's Elektra: Toward Expressionism 
and the Transformation ofNineteenth-Century Chromatic Tonality. In: 
Musik und Dichtung. Neue Forschungsbeiträge, Viktor Pöschl zum 

Bibliographie 377 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80. Geburtstag gewidmet. Hg. von Michael von Albrecht und Werner 
Schubert. Frankfurt/Bern/New York/Paris 1990 (= Quellen und Stu­
dien zur Musikgeschichte von der Antike bis in die Gegenwart; Bd. 23), 
S.443-467. 

2.9.6. Theater und Film 

[2.9.6.01.] Der Rosenkavalier [3.12.] 

[2.9.6.02.] Potthoff, Elisabetta: 11 Teatro del Nuovo: H. v. H'. In: Linea 
d'ombra. Nr. 67. Gennaio 1992, S. 74-78. 

[2.9.6.03.] Prodolliet, Ernes: Das Abenteuer Kino. Der Film im Schaf­
fen von H. v. H', Thomas Mann und Alfred Döblin. Freiburg/Schweiz 
1991. 178S. 
Rezension von A. Combes. In: EG 48/2. 1993, S. 228f. 

[2.9.6.04.] Wunberg, Gotthart: Unverständlichkeit. Historismus und 
literarische Moderne [2.9.2.03.]. 

[2.9.6.05.] Yates, W E.: Schnitzler, H', and the Austrian Theatre 
[2.5.04.]. 

2.9.7. Einzelaspekte 

Räume, Zeiten 
[2.9.7.01] Niefanger, Dirk: Produktiver Historismus. Raum und Land­
schaft in der Wiener Moderne. Tübingen 1993 (= Studien zur deutschen 
Literatur; Bd. 128). 330 S. 

[2.9.7.02.] Stabell, Birgit: Das subjektive Zeitgefühl in der österreichi­
schen Literatur des 20. Jahrhunderts. Dissertation, angekündigt in: 
Zirkular. Dokumentationsstelle für neuere österreichische Literatur 171 
1993, S. 43. 

Sentenzen 
[2.9.7.03.] Stoupy, Jodle: »Wenn das Haus fertig ist, kommt der Tod« 
[2.8.2.3.10.] . 

Tiere 
[2.9.7.04.] Böschenstein, Renate: Tiere als Elemente von Hofmanns­
thais Zeichensprache. In: HJb 1/1993 [2.2.02.], S. 137-164. 

378 G. Bärbel Schmid 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Wirkungs- und Rezeptionsgeschichte: Theater, Film, Funk, Fernsehen 

Allgemeines 
[3.01.J Literarische Moderne. Europäische Literatur im 19. und 20. 

Jahrhundert. Deutsches Institut für Fernstudien, Tübingen 1993. Wolf­
gang Lange: Im Zeichen der Dekadenz. H. v. H' und die Wiener 
Moderne. Studienbrief 3, S. 4-36. 

Zu einzelnen Inszenierungen 

Ariadne azif Naxos 
[3.02.J Brug, Manuel: Wüste Insel - komisch belebt. Strauss' Ariadne azif 
Naxos am Münchner Gärtnerplatztheater. Premiere 24.1.1993. In: 
Opern-Welt 34/3. 1993. S. 17. 

[3.03.J Clark, Andrew: Strauss: Ariadne auf Naxos. Exzeptioneller 
Dirigent. Premiere 17.9.93 in Luzern. In: Opern-Welt/ 34/11. 1993, 
S.47f. 

Elektra 
[3.0.4.J Persche, Gerhard: Strauss: Elektra. Die Schwierige? Premiere 
12.9.1993 in St.Gallen. In: Opern-Welt 34/12. 1993, S. 44. 

Die Frau ohne Schatten 
[3.05.J Programmheft zur Premiere Die Frau ohne Schatten am 5.8.1992 im 
Salzburger Grossen Festspielhaus. Mit zahlr. Abb. und 1 Faksimile: 
Manuskript mit Eintragungen von Hofmannsthai und Strauss. Beiträge: 
Hans Mayer: Strauss und HofmannsthaI. S. 11-14. - Götz Friedrich: 
Nach-Denken 1992. S. 15-23. - Lothar Wallerstein: Zur Salzburger 
Erstaufführung von 1992. S. 25-34. 

[3.06.J Clark, Andrew: Stimmige Einheit und Inspiration. Horst Stein 
dirigierte, Andreas Hanoki inszenierte Strauss' Frau ohne Schatten in Genf. 
Premiere 8.11.1992. In: Opern-Welt 34/1. 1993, S. 8f. (=Die Inszenie­
rung des Monats). 

[3.07.J Fabian, Imre: Gehobenes Mittelmaß. Die Premieren der Münch­
ner Opernfestspiele. Kabuki als Ausstattungstheater: Strauss' Frau ohne 
Schatten. In: Opern-Welt 34/9. 1993, S. 10f. 

[3.07.J Mayer, Mathias: Die Versteinerung der Liebe und der belebende 
Schatten des Todes. [2.8.2.l.1 O.J, S. 22-32. 

Bibliographie 379 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


[3.08.] Sandner, Wolf gang: Mozart auf der Reise nach Fernost. japans 
erstes Opernhaus und Sawallischs Abschied von München. In: FAZ 
Nr. 270. 20.11.1992, S. 33. 

Jedermann / Das Salzburger große Welttheater 
[3.09.] Müller, Harald: Theater in der Celler Stadtkirche. In: Kirche in 
Celle. Beiträge zur Kirchengeschichte. Celle 1992. S. 271-276. 

Josephslegende 
[3.10.]Programmheft zu einem Ballettabend der Deutschen Oper am 
Rhein Düsseldorfvom 22.11.1992. Choreographie: Heinz Spoerli. 24 S. 
mit Beiträgen von: Horst Koegler: BallettabendJosephslegende und »Ver­
klärte Nacht«. - Günther W Weißenborn: »Denn der Herr war mit 
joseph«. 

Der Rosenkavalier 
[3.11.] Der Rosenkavalier-Film von Hugo von Hofmannsthai, Richard 
Strauss und Robert Wiene. Für den Gebrauch im Fernsehen und Kino 
wieder hergestellt und musikalisch neu bearbeitet von Armin Brunner. 
Fernsehen DRS; Wien: Pan-Film (Orig.-Prod.), 1987. 1 Videokassette 
[VHS] (80 Minuten). 

[3.12.] Programm-Almanach aus Siena: Der Rosenkavalier. 50a Settimana 
Musicale Senese: (27.7.-2.8.1993). Der Rosenkavalier. Film di Robert 
Wie ne (Pan-Film Vienna, 1926) Soggetto di H. v. H'. Musica di Richard 
Strauss. Prima ripresa mondiale dell'edizione originale (29.7.1993). 
Darsteller des Stummfilms: Michael Bohnen, Huguette Duflos,jacques 
Catelain, Paul Hartmann u.a. - Realizzazione tecnica e direzione di 
Berndt Heller. In collaborazione con il »Bundesfilmarchiv« di Berlino e 
con il »Richard Strauss Institut« di Monaco di Baviera, S. 114-161 mit 
zahlr. Abb. und Beiträgen von: Berndt Heller: A proposito della ricostru­
zione del film edella musica deI Cavaliere della Rosa (Traduzione: Carla 
Bellini), S. 116-123. - Stephan Kohler: » ... e qui c'e spazio per la 
musica«. Tra ideale operistico e realta cinematografica: 11 Cavaliere 
della Rosa di Hugo von Hofmannsthai e Richard Strauss (Traduzione: 
Carla Bellini), S. 124-132. 

* Versuch einer fachgerechten Museumsfassung des Rosenkavalier­
Filmes durch Kompilation der Wiener Fassung mit den neu aufgefunde­
nen Teilen der Filmkopien aus London und Prag. 

380 G. Bärbel Schmid 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


[3.13.] Der Rosenkavalier. Programmheft des Salzburger Landestheaters 
für das Große Festspielhaus im Rahmen der Salzburger Kulturtage 
1993. Redaktion: Ulrich Müller/Oswald Panagl. 64 S. Mit Beiträgen 
von Joachim Herz, Juliane Vogel, Eduard Beutner, Reinhard R. Hei­
nisch, Dirk O. Hoffmann, Gerhard Heldt, Fritz Schweiger, Stephan 
Kohler, Ulrich Müller, Siegfried Paul Jäkel, Artur Hartlieb-Wallthor, 
Albert Gier, Oswald Panagl. 

[3.14.] Mahlke, Sybill: Strauss: Der Rosenkavalier (Berlin). In der Nähe von 
Schnitzler. In: Opern-Welt 34/4. 1993, S. 30. 

Der Turm 
[3.15.] Löffler, Sigrid: Ödipus ante portas. Thomas Langhoff entdeckt 
Hugo von Hofmannsthais Der Turm für die Bühne. Eine Co-Produktion 
der Wiener Festwochen und des Deutschen Theaters. In: Theater heute 
8/1992, S. 10-12 mit 3 Abb. und 13/1992, S. 103. 

[3.16.] Der Turm (Kinderkönigfassung). Art - Europa. Initiative zur 
Förderung eines neuen Festspiel-Gedankens: Schauspiel - Sprache -
Eurythmie - Musik - Licht. Regie Christopher Marcus. Aufführungen 
in div. Schauspielhäusern. Programmheft: Verlag Freie Ausbildung, 
München 1993, o. Seitenang. 

Corrigenda zur Bibliographie in HJb 1/93: 
- S.372 [3.2.01] Westphal, Gert. 

- S. 364 [2.7.1.12] In: NZZ, Nr. 6 (Fernausg.). 10.1.1992, S. 31 f. 

Bibliographie 381 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hugo von Hofmannsthal-Gesellschaft e. V. 

Mitteilungen 

Die Hugo von Hofmannsthal-Gesellschaft trauert um 

Hermann Josif Abs, 

der am 5. Februar 1994 in Bad Soden gestorben ist. Hermann J. Abs, der große 
Bankier und hochverdiente Liebhaber und Förderer der Künste, war seit 1982 
Mitglied des Ehrenrates unserer Gesellschaft. Er hat sich in besonderem Maße 
dem Fortgang und der Sicherung der Kritischen Ausgabe von Hugo von 
Hofmannsthais Sämtlichen Werken gewidmet. Die Hofmannsthal-Gesellschaft 
gedenkt seiner dankbar und in Ehrerbietung. 

Die nächste Tagung der Gesellschaft findet vom 8. bis 11. September 1994 statt. 
Tagungsort ist das Deutsche Literaturarchiv Marbach a.N. Nachdem durch die 
Kritische Ausgabe der Werke Hugo von Hofmannsthais nun auch ein Großteil 
der Fragment gebliebenen Arbeiten bekannt geworden ist, soll die Tagung 
unter dem Leitthema »Ästhetik des Fragmentarischen« stehen. - Das vorläufige 
Programm erhalten alle Mitglieder mit dem Rundschreiben. Interessenten, 
auch Nichtmitglieder, können sich wegen Auskünften an Frau Dr. Bärbel 
Schmid, Schatzmeisterin der Gesellschaft, Am Floßgraben 4, 79102 Freiburg 
i. Br. oder an eines der Vorstandsmitglieder wenden. 

Von den früheren Veröffentlichungen der Gesellschaft können von den 
»Hofmannsthal-Blättern« die Hefte 7-34 und 37-41/42 zum Preis von 
DM 5,00 für das Einzel- und DM 7,00 für das Doppelheft noch bezogen 
werden. - Von den »Hofmannsthal-Forschungen« sind noch die Bände 2, 3, 5 
und 7-9 für je DM 9,00 zuzüglich Versandkosten vorrätig. 

Ebenso ist der 1989 anläßlich des Berliner Symposiums erschienene Band 
»Im Geschwätz der elenden Zeitungsschreiber«. Kritiken zu den Uraufführun­
gen Hugo von Hofmannsthais in Berlin. Hrsg. von Bernd Sösemann, noch 
beziehbar (DM 10,00 zuzüglich Versandkosten). 

Zu den »Hofmannsthal-Blättern« gibt es ein Gesamtregister, das Namen und 
die erwähnten Werke Hofmannsthais aufführt. Der Preis für dieses Beiheft 
beträgt DM 25,00. Alle Bände können über Frau Dr. Schmid bezogen werden. 

383 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Neue Mitglieder 

- Werner Bartens, Freiburg, 
- Bernhard Benz, Freiburg 

Frank-Rüdiger Berger, München 
Margit-Gabriele Berger, Marbach 
Kaspar Borchardt, Bergen 
Dr. Erich Bracher 
Dr. Gabriele Brandstetter 

- Manfred Dickel 
- Stephan Dietrich, Rottenburg 
- Bernhard Dotzler, Berlin 
- »Elledienne«, Libre dal Mondo 
- Prof. Dr. Marion Fleischer, Silo Paulo 

Shu Ching Ho, Freiburg 
- Andreas Hodeige, Freiburg 

Udo Horstkotte, Marburg 
- Gudrun Kotheimer, Osthofen 
- Margherita Kuhn 
- Adrian La Salvia, Marbach 
- Burckhardt Lauffer, Recklinghausen 
- Mariana-Virginia Lazaruescu, Bukarest 
- Prof. Dr. J ürgen Link 

Dr. Cornel Meder, Luxemburg 
- Dr. Renate Moering 

U te Nicolaus, Berlin 
Nino Nodia, z. Zt. München 
Michael Petrow 

- Prof. Dr. Elisabetta Potthoff, Milano 
- Dr. Irmgard Sarre, Freiburg 
- Andrea Schaumburg Lippe, Engendorf 
- Hans-Georg Schede, Freiburg 
- Bettina Schmidt, Darmstadt 
- Angelika Singer 
- Hans:J oachim Sojka, Dinslaken 
- Swarthmore College Library, Swarthmore USA 
- Bibliotheque de L'Universite Paris 8 
- Viola Waletzko 
- Hans-Udo Wittkowski, Weimar 

384 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vorstand 

Vorsitzender: 
Dr. Werner Volke, Eschenweg 20, D-71672 Marbach a.N. 

Stellvertretende Vorsitzende: 
Dr. Elsbeth Dangel-Pelloquin, Hardstraße 94, CH-4052 Basel 
Dr. Ursula Renner-Henke, Zasiusstraße 42, D-79102 Freiburg i.Br. 

Schriftführer: 
Dr. Lorenz Jäger, Bethmannstraße 13, D-60311 Frankfurt a. M. 

Schatzmeisterin: 
Dr. G. Bärbel Schmid, Am Floßgraben 4, D-79102 Freiburg i. Br. 

Ehrenrat 

Präsident: 
Dr. Rudolf Hirsch, Freies Deutsches Hochstift, z. Zt. Junghofstr. 9, 
D-60311 Frankfurt 

Dr. h. c. mult. Hermann Josef Abs (t), Deutsche Bank AG, Taunusanlage 12, 
D-60325 Frankfurt 
Dr. Gottfried Bermann Fischer, Casa Fischer, 
1-55041 Pieve Di Camaiore (Lucca) 
Dr. Marcus Bierich, Postfach 106050, D-70049 Stuttgart 
Marie Therese Miller-Degenfeld, Weidachweg 22, 
D-83131 Nußdorfam Inn 
Oswalt von Nostitz, Hirtenstr. 5, D-82347 Bernried 
Heinz Saueressig, Weißhauptstr. 29, 1301 Chantovent, Box 1661, Ste. Adele, 
Quebec JoR 1 LO, Canada 
Monika Schoeller, Hedderichstr. 114, D-60596 Frankfurt 

Beirat 

Prof. Dr. Brian Coghlan, 12 Vansittard Place, Beaumantl Australien 
Prof. Dr. Wolf gang Nehring, University of California, Department of 
Germanic Languages, 405 Hilgard Ave, Los Angeles, Calif. 90024/USA 
Prof. Dr. Viktor Suchy, Schanzstr. 33, A-1140 Wien 
Prof. Dr. Jean-Marie Valentin, 22, Rue Notre Dame de Nazareth, 
F-75003 Paris 

385 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Postansch rift: 

Hugo von Hofmannsthal-Gesellschaft, clo Dr. G. Bärbel Schmid, 
Am Floßgraben 4, D-79102 Freiburg i. Br. 

Jahresbeitrag: 
für ordentliche Mitglieder DM 60,00 
für Studierende DM 25,00 
zuzüglich DM 5,00 bei Zahlung in fremder Währung 

Zahlungen an: 
Postscheckamt D-60288 Frankfurt (BLZ 500 10060), Konto 96068-601; 
Schecks an die Postanschrift der Gesellschaft 

386 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Siglen- und Abkürzungsverzeichnis 

SW Hugo von Hofmannsthai: Sämtliche Werke. Kritische Ausgabe. Veran­
staltet vom Freien Deutschen Hochstift. Hg. von Rudolf Hirsch, Clemens 
Köttelwesch (t), Christoph Pereis, Heinz Rölleke, Ernst Zinn (t), Frankfurt a. M. 

SW I Gedichte 1 
SW 11 Gedichte 2 

SW 111 Dramen 1 

SW IV Dramen 2 

SW V Dramen 3 

SW VIII Dramen 6 

SW IX Dramen 7 
SW X Dramen 8 

SW XI Dramen 9 

SW XII Dramen 10 
SW XIII Dramen 11 

SW XIV Dramen 12 
SW XV Dramen 13 

SW XV!. 1 Dramen 14.1 

SW XVIII Dramen 16 
SW XX Dramen 18 

SW XXIII 
Opemdichtungen 1 

Hg. von Eugene Weber. 1984. 
Aus dem Nachlaß. Hg. von Andreas Thomasber­
ger und Eugene Weber (t). 1988. 
Hg. von Götz Eberhard Hübner, Klaus-Gerhard 
Pott und Christoph Michel. 1982. 
Das gerettete Venedig. Hg. von Michael Müller. 
1984. 
Die Hochzeit der Sobeide / Der Abenteurer und 
die Sängerin. Hg. von Manfred Hoppe (t). 1992. 
Ödipus und die Sphinx/König Ödipus. Hg. von 
Wolf gang Nehring und Klaus E. Bohnenkamp. 
1983. 

Jedermann. Hg. von Heinz Rölleke. 1990. 
Das Salzburger Große Welttheater /Pantomimen 
zum Großen Welttheater. Hg. von Hans-Harro 
Lendner und Hans-Georg Dewitz. 1977. 
Florindos Werk. Cristinas Heimreise. Hg. von 
Mathias Mayer. 1992. 
Der Schwierige. Hg. von Martin Stern. 1993. 
Der Unbestechliche. Hg. von Roland Haltmeier. 
1986. 
Timon der Redner. Hg. vonJürgen Fackert. 1975. 
Das Leben ein Traum/Dame Kobold. Hg. von 
Christoph Michel und Michael Müller. 1989. 
Der Turm. Erste Fassung. Hg. von Werner Bell­
mann. 1990. 
Aus dem Nachlass. Hg. von Ellen Ritter. 1987. 
Silvia im »Stern«. Hg. von Hans-Georg Dewitz. 
1987. 
Der Rosenkavalier. Hg. von Dirk O. Hoffmann 
und Willi Schuh. 1986. 

387 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SW XXIV 
Opemdichtungen 2 
SW XXVI 
Operndichtungen 4 
SW XXVIII Erzählungen 1 

SW XXIX Erzählungen 2 
SW XXX Roman 

SW XXXI Erfundene 
Gespräche und Briife 

Ariadne auf Naxos/Die Ruinen von Athen. Hg. 
von Manfred Hoppe. 1985. 
Arabella / Lucidor / Der Fiaker als Graf. Hg. 
von Hans-Albrecht Koch. 1976. 

Hg. von Ellen Ritter. 1975. 
Aus dem Nachlass. Hg. von Ellen Ritter. 1978. 

Andreas / Der Herzog von Reichstadt / Philipp II. 
und DonJuan d'Austria. Hg. von Manfred Pape. 
1982. 

Hg. von Ellen Ritter. 1991 

GW Hugo von Hofmannsthai: Gesammelte Werke in zehn Einzelbänden. Hg. 
von Bernd Schoeller (Bd. 10: und Ingeborg Beyer-Ahlert) in Beratung mit 
Rudolf Hirsch. Frankfurt a. M. 1979f. 

GWGDI 
GWDII 
GW D III 
GWDIV 
GWD V 
GWD VI 

GWE 

GWRA I 
GW RA II 
GW RA III 

Gedichte. Dramen I: 1891- 1898 
Dramen II: 1892- 1905 
Dramen III: 1893-1927 

Dramen IV: Lustspiele 

Dramen V: Operndichtungen 
Dramen VI: Ballette. Pantomimen. Bearbeitun­
gen. Übersetzungen 

Erzählungen. Erfundene Gespräche und Briefe. 
Reisen 
Reden und Aufsätze I: 1891- 1913 
Reden und Aufsätze II: 1914-1924 

Reden und Aufsätze III: 1925- 1929. Buch der 
Freunde. Aufzeichnungen: 1889- 1929 

Gesammelte Werke in Einzelausgaben. Hg. von Herbert Steiner. Frankfurt 
a. M. 1945 ff. (bei späterer abweichender Paginierung 1. Aufl. mit Erschei­
nungsjahr) 

PI (1950) 
PI 
PlI (1951) 
PlI 
P III 
PIV 
A 

388 

Prosa I. 1. Aufl. 1950 
Prosa I. 1956 
Prosa 11. 1. Aufl. 1951 
Prosa II. 1959 
Prosa III. 1952 

Prosa IV. 1955 

Aufzeichnungen. 1959 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


E 

GW 

DI 

DIl 

D 111 
DIV 

LI (1947) 
LI 
L 11 (1948) 
LII 

L 111 

LIV 

BI 

BIl 

BW Andrian 

BW Beer-Hofmann 

B W Bodenhausen 

B W Borchardt 

B W Burckhardt 

B W Burckhardt (1957) 

BW Burckhardt (1991) 

B W Degenfeld 

Erzählungen. Stockholm 1945. 2. Aufl. 1949. 
3. Aufl. 1953 
Gedichte und Lyrische Dramen. Stockholm 1946. 
2. Aufl. 1952 

Dramen 1. 1953 
Dramen H. 1954 

Dramen IH. 1957 
Dramen IV. 1958 

Lustspiele 1. 1. Aufl. 1947 
Lustspiele. 1959 

Lustspiele H. 1. Aufl. 1948 
Lustspiele 11. 1954 

Lustspiele IH. 1956 

Lustspiele IV. 1956 

Hugo von Hofmannsthai: Briefe 1890-1901. Ber­
lin 1935. 
Hugo von Hofmannsthai: Briefe 1900- 1909. Wien 
1937. 
Hugo von Hofmannsthai - Leopold von Andrian: 
Briefwechsel. Hg. von Walter H. Perl. Frankfurt 
1968. 
Hugo von Hofmannsthai - Richard Beer-Hof­
mann: Briefwechsel. Hg. von Eugene Weber. 
Frankfurt 1972. 
Hugo von Hofmannsthai - Eberhard von Boden­
hausen: Briefe der Freundschaft. (Hg. von Dora 
von Bodenhausen). (Düsseldorf) 1953. 
Hugo von Hofmannsthai - Rudolf Borchardt: 
Briefwechsel. Hg. von Marie Luise Borchardt und 
Herbert Steiner. Frankfurt 1954. 
Hugo von Hofmannsthai - Carl]. Burckhardt: 
Briefwechsel. Hg. von C.]. B. Frankfurt 1956. 
Hugo von Hofmannsthai - Carl]. Burckhardt: 
Briefwechsel. Hg. von C.]. B. Frankfurt 1957 (Erw. 
Ausgabe). 
Hg. von Carl]. Burckhardt und Claudia Mertz­
Rychner. Erw. und überarb. Neuausgabe. Frank­
furt 1991. 
Hugo von Hofmannsthal - Ottonie Gräfin Degen­
feld: Briefwechsel. Hg. von Marie Therese Miller-

389 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BW Degenfild (1986) 

BW George 

BW George (1953) 

BW Haas 

BW Herifeld 

BW Insel 

BW Karg Bebenburg 

BW Kessler 

BW Mell 

BW Nostitz 

BW Redlich 

BW Rilke 

BW Schmujlow-Claassen 

390 

Degenfeld unter Mitwirkung von Eugene Weber. 
Eingeleitet von Theodora von der Mühll. Frank­
furt 1974. 
Hugo von Hofmannsthal: Briefwechsel mit Otto­
nie Gräfin Degenfeld undJulie Freifrau von Wen­
delstadt. Hg. von Marie Therese Miller-Degenfeld 
unter Mitw. von Eugene Weber. Eingel. von Theo­
dora von der Mühll. Erw. und verb. Auflage Frank­
furt 1986. 
Briefwechsel zwischen George und HofmannsthaI. 
(Hg. von Robert Boehringer). Berlin 1938. 
Briefwechsel zwischen George und Hofmannsthal. 
2. erg. Auflage. (Hg. von Robert Boehringer). 
München, Düsseldorf 1953. 
Hugo von Hofmannstha1- Wil1y Haas: Ein Brief­
wechsel. (Hg. von RudolfIta1iaander). Berlin 1968. 
H ugo von Hofmannsthal: Briefe an Marie Herz­
feld. Hg. von Horst Weber. Heidelberg 1967. 
Hugo von Hofmannstha1: Briefwechsel mit dem 
Insel-Verlag 1901 bis 1929. Hg. von Gerhard 
Schuster. Frankfurt 1985. 
Hugo von Hofmannsthal - Edgar Karg von Be­
benburg: Briefwechsel. Hg. von Mary E. Gi1bert. 
Frankfurt 1966. 
Hugo von Hofmannsthai - Harry Graf Kessler: 
Briefwechsel 1898- 1929. Hg. von Hilde Burger. 
Frankfurt 1968. 

Hugo von Hofmannsthal - Max Mell: Briefwech­
sel. Hg. von Margret Dietrich und Heinz Kinder­
mann. Heidelberg 1982. 
Hugo von Hofmannsthal - Helene von Nostitz: 
Briefwechsel. Hg. von Oswalt von Nostitz. Frank­
furt 1965. 
Hugo von Hofmannstha1 - Josef Redlich: Brief­
wechsel. Hg. von Helga (Ebner-)Fußgänger. Frank­
furt 1971. 
Hugo von Hofmannsthal - Rainer Maria Rilke: 
Briefwechsel 1899- 1925. Hg. von Rudolf Hirsch 
und Ingeborg Schnack. Frankfurt 1978. 
Ria Schmujlow-Claassen und Hugo von Hof­
mannsthaI. Briefe, Aufsätze, Dokumente. Hg. von 
Claudia Abrecht. Marbach a. N. 1982. 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


B W Schnitzler 

BW Schnitzler (1983) 

BW Strauss 

BW Strauss (1952) 

BW Strauss (1954) 

BW Strauss (1964) 

BW Strauss (1970) 

BW Strauss (1978) 

BW Wildgans 

BW Wildgans (1971) 

BW /Jfferer 

TB Christiane 

TB Christiane (2 19 91) 

HB 

HF 

H]b 

Hugo von Hofmannsthai - Arthur Schnitzler: 
Briefwechsel. Hg. von Therese NickI und Heinrich 
Schnitzler. Frankfurt 1964. 

Hugo von Hofmannsthal - Arthur Schnitzler. Hg. 
von Therese NickI und Heinrich Schnitzler. Frank­
furt 1983. 

Richard Strauss: Briefwechsel mit Hugo von Hof­
mannsthaI. (Hg. von Franz Strauss). Berlin, Wien, 
Leipzig 1926. 

Richard Strauss - Hugo von Hofmannsthai: Brief­
wechsel. Hg. von Franz und Alice Strauss. Bearb. 
von Will i Schuh. Zürich 1952 

Erw. Auf}. Zürich 1954. 

Im Auftrag von Franz und Alice Strauss hg. von 
Willi Schuh. 3., erw. Aufl. Zürich 1964. 

Hg. von Will i Schuh. 4., erg. Auf}. Zürch 1970. 

5., erg. Auf}. Zürich, Freiburg i. Br. 1978. 

Der Briefwechsel Hofmannsthai - Wildgans. Erg. 
und verb. Neudruck. Hg. vonJoseph A. von Bra­
dish. Zürich, München, Paris 1935. 

Hugo von Hofmannsthal - Anton Wildgans: Brief­
wechsel. Neuausg. Hg. und komm. von Norbert 
Altenhofer. Heidelberg 1971. 

Hugo von Hofmannsthai - Paul Zifferer: Brief­
wechsel. Hg. von Hilde Burger. Wien (1983). 

Christiane von HofmannsthaI. Tagebücher 
1918 - 1923 und Briefe des Vaters an die Tochter 
1903 - 1929. Hg. von Maya Rauch und Gerhard 
Schuster, Frankfurt 1991. 

2. überarb. Aufl. Frankfurt 1991. 

Hofmannsthal-Blätter 

Hofmannsthal-Forschungen 

Hofmannsthal:J ahrbuch 

Alle gängigen Zeitschriften werden abgekürzt nach der Bibliographie der 
Deutschen Sprach- und Literaturwissenschaft (»EppelsheimerlKöttelwesch«). 

391 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anschriften der Mitarbeiter 

Dr. Aifons Backes-Haase 
Institut für Philosophie, Pädagogik und Psychologie, 
Universität Stuttgart, Dillmannstr. 15, 70193 Stuttgart 

Dr. Klaus E. Bohnenkamp 
Gartenstr.35/I, 72074 Tübingen 

Dr. Christoph Brecht 
Krugstr. 26, 37981 Göttingen 

Dr. Elsbeth Dangel-Pelloquin 
Hardtstr. 94, CH 4052 Basel 

Prq[. Dr. Rüdiger Giirner 
Modern Languages, Aston University, Aston Triangle, 
Birmingham B4 7ET, Great Britain 

Dr. Lorenz jäger 
Bethmannstr. 13, 60311 Frankfurt a. M. 

Dr. Claudia Liebrand 
Albertstr. 28, 79104 Freiburg 

Prq[. Dr. Wolfram Mauser 
Deutsches Seminar 11, Universität Freiburg, Werthmannplatz, 
79085 Freiburg 

Prq[. Dr. Gerhard Neumann 
Institut für Deutsche Philologie, Universität München, 
Schellingstr. 3, 80799 München 

Claudia Öhlschläger 
Gudrunstr. 2, 80634 München 

Prq[. Dr. Ernst Osterkamp 
Humboldt-Universität, Fachbereich Germanistik, 
Clara-Zetkin-Str. 1, 10117 Berlin 

Dr. Ursula Renner-Henke 
Deutsches Seminar 11, Universität Freiburg, Werthmannplatz, 
79085 Freiburg 

Dietmar Schmidt 
Markgrafenstr. 127, 44139 Dortmund 

392 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PD Dr. Günter Schnitzler 
Deutsches Seminar 11, Universität Freiburg, Werthmannplatz, 
79085 Freiburg 

Dr. G. Bärbel Schmid 
Am Floßgraben 4, 79102 Freiburg 

Prq/. Dr. Peter Sprengel 
Germanisches Seminar der Freien Universität, 
Habelschwerdter Allee 45, 14195 Berlin 

Prq/. Dr. Gotthart Wunberg 
Deutsches Seminar, Universität Tübingen, Wilhelmstr. 50, 
72074 Tübingen 

393 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Register 

Abrecht, Claudia 361 
Abs, Hermann Josef 383 
Adams, Eleonora 376 
Agrippina die Jüngere 58 
Albrecht, Michael von 150, 378 
Alcibiades 226 
Alewyn, Richard 71, 197 
Alexander der Große 58 
Allemann, Beda 113 
Allen, Thomas W. 142 
Anaximandros v. Milet 149, 15 1 
Anceschi, Luciano 1 7 
Anderhub, Annemarie 16 
Andersen, Hans Christian 30, 74 
Anderson, Howard 72 
Anderson, Paul Irving 288, 307 
Andreoli, Annamaria 17 
Andrian, Leopold von 367 
d'Annunzio, Gabriele 7-20, 67 
Antokoletz, Elliott 377 
Anz, Thomas 341, 349, 354 
Apollodoros 142 
Arent, Wilhelm 83, 88 
Aristoteles 149 
Arndt, Ernst Moritz 207 
Arnim, Bettina von 51 
Arnim, Ludwig Achim von 46-51, 66, 70 f. 
Arnold, Armin 335 
Arnold, Gottfried 34, 38 
Arntzen, Helmut 313 f., 330 
Ascarelli, Roberta 13 
Aspetsberger, Friedbert 14 
Athenaios 142 
Auerbach, Berthold 76 
Austin, Gerhard 181,373 

Baader, Franz von 206 
Baader, Johannes 355 
Bab, Julius 93 
Bachofen,JohannJakob 142f., 146,347 
Backes-Haase, Alfons 333, 355 f., 392 
Bänsch, Dieter 79 
Bäßler, Ferdinand 68 
Bahr, Hermann 12-17,367,377 

Baldensperger, Fernand 39 
Balzac, Honore de 238 
Banoun, Bernard 360 
Barnouw, Dagmar 290 
Barres, Maurice 12 
Barth, Carl Friedrich 40 
Barthel, G. Emil 72 
Bartsch, Kurt 290f., 318 
Basedow, Johann Bernhard 33 
Bassenge, Gerda 359 
Baudelaire, Charles 299, 374 
Baur, Uwe 318 
Becker, Heinz 30 
Beckett, Samuel 113 
Beer-Hofmann, Richard 13f., 364f., 

367 f., 376f. 
Beese, Henriette 118, 162 
Beller, Steven 377 
Bellini, Carla 380 
Benjamin, Walter 239,254,281-283, 

368f. 
Benz, Ernst 335 
Beranger, Pierre:J ean de .77 
Berg, Leo 335 
Bergmann, Anna 249 
Bergson, Henri 140 
Berlin, Jeffrey B. 369 
Bermbach, Udo 372 
Bernstein, Inna 377 
Bertozzi, Adele 373 
Bettelheim, Anton 69 
Beutner, Eduard 381 
Bianchetti, Egidio 20 
Bianciotti, Hector 360 
Binder, Hartmut 353 f. 
Bismarck, Fürstin Herbert von 25 
Bloch, Ernst 164 
Bloch, Iwan 268 
Boccaccio, Giovanni 255 
Böcking, Eduard 70 
Böcklin, Arnold 124 
Böhmer, Franz 150 
Bölsche, Wilhelm 245, 247-249, 282 
Böschenstein, Renate 113, 378 

395 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bohnen, Michael 380 
Bohnenkamp, Klaus E. 2 I, 392 
Boie, Heinrich Christian 32 
Bollacher, Martin 290, 296 
Bollack, Jean 113 
Bomers, Jost 375 
Bondy, Franc;ois 220 
Bonseis, Waldemar 276, 282 
Borchardt, Rudolf 204 
Borchmeyer, Dieter 374 
Born, Jürgen 353 
Bossinade, Johanna 314-316, 322, 325, 

329f. 
Brandstetter, Gabriele 133 
Braun, Christina von 163 
Braunwarth, Peter Michael 370 
Brecht, Christoph 309, 392 
Brecht, Walther 362 
Brentano, Clemens 47 f., 51, 70 f., 163 
Breuer, Josef 285 
Brion, Friederike 33 
Brod, Max 199, 353 f. 
Brokoph-Mauch, Gudrun 372 
Bronfen, Elisabeth 239, 285 
Bruckmann, Hugo 214 
Bruckmann-Cantacuzene, Eisa 13, 214 
Bruder, Klaus-Jürgen 342 
Brug, Manuel 379 
Brunner, Armin 380 
Brust, Alfred 361, 364, 368, 370 
Bücher, Rudolf I 13 
Büchner, Georg 196 
Burckhardt, Carl Jakob 20 I, 211, 214, 

368 
Burdach, Konrad 70 
Burgkmair, Hans 146 
Busch, Wilhe1m 79, 81 

Caesar, Gaius Julius 19 
Caigniez, Louis Charles 30, 75 
Calder6n de la Barca, Pedro 216 
Canetti, Elias 287 f., 290-302, 304-307 
Canetti, Georges 291 
Canetti, Jacques 295, 299 
Canetti, Veza 291 
Capelle, Wilhe1m 139, 149 
Carmen Sylva (d.i. Elisabeth, Königin 

von Rumänien) 30, 76 

396 

Casanova, Giacomo 18 f. 
Castle, Eduard 53 f. 
Catelain, Jacques 380 
Celan, Paul 113 
Chabod, Federico 204 
Chamisso, Adelbert von 77 
Cialdini, P.D. Biasio 48 
Cixous, HeIene 1 ') 7 
Clair, Jean 338 
Clark, Andrew 379 
Claudel, Camille 198 
Claudon, Francis, 367 
Clemens von Alexandria, Titus Flavius 

151 
CU:ment, Catherine 177 
Colin, Amy D. 113 
Colli, Giorgio 152, 332 
Columbus, Christoph 268 
Conway, Moncure Daniel 69 
Corbineau-Hoffmann, Anglika 374 
Correggio, Antonio 144-146, 152 
Coudenhove-Kalergie, Richard von 208 
Cousin, Victor 55f., 73, 76 
Croly, George 78 

Dahmer, Helmut 346 
Dale, Renee 181 
Dambacher, Eva 224 
DangeI, Eisbeth 157, 392 
Daniel, Friedrich 80 
Dante Alighieri 7, 26, 39, 56[., 63f., 294 
Darwin, Charles 335 
Daudet, Alphonse 46, 71 
Daviau, Donald G. 376 
Degenfeld-Schonburg, Ottonie Gräfin 

von 361 
Dehmel, Ida 93 
Dehmel, Richard 16, 89-94 
De Kock, Paul 374 
Delhaes, Wilhe1m 289 
De Quincey, Thomas 186 
Derre, Fran<;oise 370 
Dietze, Walter 53 f. 
Disney, Walt 237, 280 
Disraeli, Benjamin 196 
Dobell, Bertram 7 I f. 
Döblin, Alfred 224, 376, 378 
Dowden, Edward 72 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Drude, Otto 288 
Düntzer, Heinrich 69 
Duflos, Huguette 380 
Dufresne, David 269 
Dumas (pere) , Alexandre 30, 59 f., 74, 76 
Durzak, Manfred 292 
Duse, Eleonora 15, 19 
Dürer, Albrecht 39 f. 
Dutli, Ralph 218 

Ebener, Dietrich 141 
Eberhardt, Sören 367, 373 
Ebert, Friedrich 227 
Eichendorff, Joseph von 237, 377 
Eigler, Friederike 290 
Eisner, Kurt 223 
Eissler, Marianne 22 
Eke, Norbert Otto 367f. 
Eliot, Thomas Stearns 220 
Elisabeth, Kaiserin von Österreich 16f., 

19 
Emerson, Ralph Waldo 56f., 153f., 156, 

368 
Empedokles 151 
Emrich, Wilhelm 82, 94 
Engel, Kar! Dietrich Leonhard 70, 75 
Eörsi, Istvn 221 f. 
Er!hoff, Michael 355 
Ernst, Paul 90 
Euripides 141, 143 

Fabian, Imre 379 
Fabre, Ferdinand 282 
Fahnders, Walter 333 
Fährmann, Johannes 148 
Faguet, Emile 369 
Farin, Michael 237 
Fechner, Gustav Theodor 341 
Fiechtner, Helmut A. 181 
Fiedler, Leonhard M. 366 
Fischer, Hans W 89 
Fischer, Samuel 17 
Flaubert, Gustave 60 
Fleig, Horst 302 
Fliedl, Konstanze 365, 368 
Flinker, Martin 22 
Flint, Robert 55, 73 
Förster, Friedrich 75 

Fontane, Elise 305 
Fontane, Friedrich 288 
Fontane, Louis Henri 303-305 
Fontane, Theodor 176, 287-291, 302-307 
ForeI, August 244f., 278 
Forman, Harry Buxton 71 
Foucault, Michel 283 
Fouque, Friedrich Heinrich Kar! Baron 

de la Motte 75 
Franckenstein, Georg Freiherr zu 362 
Frank, Leonhard 339 
Frank, Peter 210 
Franz, Franziska 289 
Franz Joseph 1., Kaiser von Österreich 

17 
Freud, Anna 343 
Freud, Sigmund 159, 166f., 231, 246, 

258, 264, 283-285, 298, 303, 338, 
342-348, 350-352 

Friedrich, Götz 379 
Frisch, Max 291 
Fritz, Gottlieb (s. Tetzel) 
Fritz, Horst 93 
Fromm, Erich 346 
Frye, Lawrence O. 375 
Fülleborn, Ulrich 373 
Fuhrich, Edda 369 

Gamper, Herbert 11 1, 318-320, 325 
Gaudy, Franz Freiherr von 77 
Gazzetti, Maria 10, 17 
Geiger, Benno 362 
Geiger, Ludwig 38 f. 
Gentz, Friedrich von 207 
George, Stefan 11, 13, 17,347,352,374 
Geraldy, Paul 362, 364, 373 
Gervinus, Georg Gottfried 67, 76 
Geyer, Siegfried 362 
Gide, Andre 368 
Gier, Albert 381 
Gilman, Sander L. 284 
Godwin, William 29,72 
Goethe, Johann Caspar 34 
Goethe, Johann Wolfgang von 21, 26-29, 

31-37, 40f., 45, 49, 51f., 56, 65, 67, 
69, 75, 114, 136, 146, 160, 182,212, 
255, 298, 300 

Görner, Rüdiger 223, 392 

397 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Görres, Joseph 69 f. 
Götz, Bärbel 375, 377 
Goltschnigg, Dietmar 318, 373 
Gomperz, Theodor 151 
Goth, Maja 223 
Gould, Robert 290 
Grabe, Waltraut 366 
Gräf, Hans Gerhard 31 
Graeße, Johann Georg Theodor 68 
Graf, Oskar Maria 339 
Green, Martin 339f., 347-349 
Grenier, Edouard 77 
Grieser, Dietmar 274 
Grillparzer, Franz 27, 64, 209 f. 
Grimm, Herman 7 1 
Grimm, Jakob 64 
Grimm, Wilhelm 51 
Grimm (Gebrüder), Jakob und Wilhelm 

35, 45, 52, 60, 174, 294 
Grisebach, Eduard 30, 66f., 78 
Groff, Claudio 360 
Gross, Adele 338 
Gross, Hans 338, 354 
Gross, Otto 333,. 335-358 
Gross, Stefan 154 
Groß, Thomas 269 
Gruenter, Rainer 7 1 
Gryphius, Andreas 47 f., 71 
Gu~ahr, Ortrud 377 

Habermas, Jürgen 346 
Halevy, Jacques Fromental 30, 75 
Hamburger, Michael 142 
Hamer!ing, Robert 29, 61-66,73-75 
Handke, Peter 111-114, 117,377 
Hanoki, Andreas 379 
Härter, Andreas 375 
Harden, Maximilian 18 
Harrison, Richard Pogue 274, 276 
Harsdörffer, Georg Philipp 48 
Hartlieb-Wallthor, Artur 381 
Hartmann, Franz 148 
Hartmann, Heinz 168 
Hartmann, Paul 380 
Hart Nibbrig, Christiaan 114 f. 
Hasenclever, Walter 339 
Hatfield, James Taft 77 
Hauff, Gustav 41 f., 62, 69 f. 

398 

Hauff, Wilhelm 30, 75 
Haupt, Theodor von 75 
Haushofer, Max 29, 73 
Hausmann, Raoul, 339, 355-357 
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich 26, 55, 

73 
Heidegger, Martin 334, 347 
Heinisch, Reinhard R. 381 
Heinle, Friedrich 369 
Heinrich, Hans:J ürgen 347 
Heinrich, Prinz von Preußen 233 
Heinzel, Richard 24 
Helbig, Friedrich 68 
Heldt, Gerhard 381 
Heller, Berndt 380 
Heller, Seligmann 30, 57-60, 62, 73 
Helmer, Günter 368 
Helmholtz, Hermann von 341 
Hempel, Gustav 31 -39, 41, 67, 69 
Hennighaus, Lothar 297 
Heraklit 150 f. 
Herder, Johann Gottfried 31, 33, 39, 55, 

212 
Hertel, Johann Jacob 207 
Herz, Joachim 381 
Herzfeld, Marie 13 
Hesse, Hermann 224 
Hettner, Hermann 51 
Heydecke, Frank 366 
Heymel, Alfred Walter 361 f., 364 
Hieber, Jochen 300 
Hildebrandt, Dieter 323, 332 
Hillebrand, Kar! 206 
Hilmes, Carola 159 
Himburg, Christian Friedrich 42 
Hinck, Walter 313 
Hirsch, Rudolf 11, 146, 150f., 153,361 
Hirschfeld, Magnus 244, 282 
Hitler, Adolf 205, 220, 368 
Hoffmann, Paul 35, 38f., 69 
Hoffmann, Paul 155 
Hofmannsthai, Anna MariaJosefa von 

18 
Hofmannsthai, Christiane von 365, 370 
Hofmannsthai, Gertrud von, geb. Schle­

singer 156, 362, 364 
Hofmannsthai, Hugo August Peter von 

16, 18 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hofmannsthai, Hugo von 7 f., 10-20, 111, 
113-118,120-126, 128f., 131-136, 
139-144, 146-149, 151-157, 160-164, 
168, 172-175, 177, 179-183, 185-188, 
191f., 195-199,201-204,206,208-222, 
359-362, 364-381, 383 

Hohoff, Curt 333 
Hölder!in, Friedrich 113, 224, 226 
Hoffmann, Dirk O. 381 
Holbein, Hans 40 
Holz, Anita 82 
Holz, Arno, 79-110 
Holtzendorff, Franz von 68 
Homer 26, 56, 142 
Hoppe, Manfred 19 
Horn, Franz 30, 75 
Horväth, Ödön von 248, 309-332 
Humbo1dt, Wilhe1m von 146 
Hurwitz, Emanuel 338-342, 346, 348, 

353 
Hyginus 141f. 
Hytier, Jean 222 

Ibsen, Henrik 18 
Immermann, Kar! 48 
Ingemann, Bernhard Severin 77 
Ingo1d, Felix Phi1ipp 218 

Jacob, Günther 269 
Jacobi, Hansres 365, 370 
Jacobs, Heinrich Eduard 362, 369 
Jäger, Lorenz 181,361,364, 366, 368-

370, 392 
Jäkel, Siegfried Pau1 381 
Janz, Mar!ies 163, 171 
Jean Paul 95 
Jemand, Wilhe1m (d.i. Wi1helm Lange-

wiesche) 30, 75 
Jenny, Urs 323 
Jesenska, Milena 353 
Jolles, Charlotte 302 
Jüttemann, Gerd 342 
J ulian (Flavius C1audius Julianus), röm. 

Kaiser 58 
Jung, Car! Gustav 338, 342, 351 
Jung, Franz 338-339, 355-356 

Käser-Leisibach, Ursu1a 372 
Kafka, Franz 199, 340 f., 353-355, 369 
Kahane, Arthur 361 f. 
Kambas, Chryssou1a 368 
KampeI, Beatrix 290 
Kant, Immanuel 207, 342, 349 
KappeIer, Susanne 239 
Karasek, Helmut 253 
Kar! 1., König von England 182 
Karl der Große 206 
Kassner, Rudo1f 21-34,36-39,41-44,46, 

49-53, 55f., 59, 61-69,71-75, 181,210 
Kaufmann, Walter 334 
Kaulbach, Wilhe1m von 43 
Kayser, Wolfgang 80 
Keats,John 196 
Keck, Annette 237 
Keitel, Walter 287, 289 
Keller, Gottfried 287, 292 
Kemper, Hans-Georg 333 
Kerenyi, Kar! 142 
Kensik, Alphons C1emens 22, 24-26 
Kessler, Harry Graf 209, 361, 364, 372 
Kesting, Marianne 173 
Key, Ellen 336 f. 
Kindermann, Heinz 70 
Kippenberg, Katharina 227 
Kiss, Gäbor 342 
Kittler, Wolf, 341, 348, 353, 355 
Klages, Ludwig 347 
Klapper, M. Roxana 7 I 
Klettenberg, Susanne Katharina von 33, 

36 
Klingemann, Ernst August Friedrich 30, 

75 
Klinger, Kurt 371 
K1uckhohn, Paul 70 
Kluge, Alexander 285 
Knackfuß, Hermann 43 
Knapp, Fritz 40 
Koch, Hans-A1brecht 114,204,215 
Koeg1er, Horst 380 
Köhler, Ludwig 76 
Köhler, Peter 80 
Köh1er-Zülch, Ines 39 
Köhn, Lothar 334 
König, Eckard 336 
König, Hans-Dieter 290 

399 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kohler, Stephan 380 f. 
Kommerell, Max 364f., 371 
Konrads, György 222 
Korngiebel, Wilfried 237 
Kraepelin, Emil 345, 351 
Kraus, Kar! 158, 163, 269 
Kreiler, Kurt 338, 342 
Kreuth, Herbert 350 
Kreuzer, Helmut 339 f. 
Krischke, Traugott 311, 315, 323, 332 
Kuchenbach, Thomas 367 
Kühlmann, Richard von 224 
Kümmer!ing-Meibauer, Bettina 376 
Ku ffn er, Christoph Johann Anton 30, 

59f., 62, 74 
Kunisch, Hermann 288 
Kußmaul, Ingrid 224 

La Roche, Sophie von 47 f. 
Lacan, Jacques 264 f., 273 
Lamott, Franziska 338 
Landauer, Gustav 197 
Landolfi, Andrea 361 
Landsteiner, Car! 65 
Lange, Wolfgang 379 
Langhoff, Thomas 381 
Lasker-Schüler, Else 369 
Laurana, Luciano 19 
Lavater, Johann Kaspar 32 f. 
Lawrence, Frieda 339, 345 
Ledebur, Dorothea von 228 
Lee, Vernon 12 
Lemaitre, Jules 77 
Lenau, Nikolaus 52-54, 65, 72 
Lesch, Walter 372 
Lessing, Gotthold Ephraim 62, 65 
Levi-Strauss, Claude 264 
Lewis, Matthew Gregory 29, 72 
Lhote, Marie:Josephe 360, 371 
Lichtenberger, F 68 
Liebknecht, Sophie 227 
Liebrand, Claudia 287 f., 302, 392 
Lindberger, Örjan 72 
Liptzin, Sol 377 
Li-tai-pe 95 
Löffier, Sigrid 381 
Loeper, Gustav von 69 
Lorenz, Otto 113 

400 

Lorenzini, Niva 17 
Louis-Ferdinand, Prinz 233 
Ludwig 1., König von Bayern 32 
Ludwig XVI., König von Frankreich 76 
Lüdde, Heinz 290, 297 
Luhmann, Niklas 336, 342 f., 345 
Lukacs, Georg 222, 276 
Lukrez 150 
Lunzer, Heinz 203, 209, 212 
Lützeler, Paul Michael 206 

Maeter!inck, Maurice 152, 156-158, 161, 
172-175 

Mähl, Hans:J oachim 149 
Magill, C. P. 288 
Magnin, Char!es 55, 73 
Magris, Claudio 290, 301 
Mahler, Gustav 157 
Mahler-Werfel, Alma 157f., 363 
Mahlke, Sybill 381 
Makart, Hans 26, 64 f. 
Macaulay, Thomas 59 
Mandelstam, Ossip 218 f. 
Mann, Heinrich 224f. 
Mann, Nicolaus 52 
Mann, Thomas 378 
Mannack, Eberhard 7 1 
Marahrens, Gerwin 375 
Marc Aurel 27, 58, 73 
Mare, Franz 282 
Marcus, Christopher 381 
Marcuse, Herbert 346 
Marx, Kar! 312 
Masson,Jean-Yves 360, 367 
Matt, Peter von 360 
Maupassant, Guy de 18 
Mauser, Wolfram 181, 201, 206, 392 
Mauss, Marcel 263 f. 
Max, Gabriel 52 
Max, Prinz von Baden 224 
Maxentius, Marcus Aurelius Valerius, 

röm. Kaiser 60 
Mayer, Gerhart 375 
Mayer, Hans 379 
Mayer, Mathias 359, 367, 370-372, 379 
McGuire, William 342 
Mell, Max 365, 371 
Melzer, Gerhard 290 f., 293, 299 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mercier, Louis-Sebastien 374 
Merck, Johann Heinrich 33 
Merimee, Prosper 163 
Meuli, Karl 142 
Meumann, Ernst 337 
Mayer, Conrad Ferdinand 59 
Meyer, Richard Moritz 38, 69 
Meyer, Russ 280 
Meyer-Wendt, J ürgen 368 
Michael, Wolfgang 207 
Michaelis, Dora 363 
Michaels, Jennifer E. 339, 341, 352 f. 
Michelangelo 7, 19, 26, 40, 56 
Michelet, Jules 73, 163 
Michelsen, Peter 161 
Michetti, Francesco Paolo 8 
Miller, Ignaz 368 
Mil1er, Norbert 95 
Miller-Degenfeld, Marie-Therese 361, 

367 
Milton, John 80 
Minor, Jakob 21 f., 22, 24, 31 f., 35-39 
Mistral, Frederic 46 f. 
Mitscherlich, Akxander 159,231 f. 
Mitscherlich, Margarete 232 
Mitzmann, Arthur 339, 352 
Moering, Renate 365 f. 
Moliere, Jean Baptiste 369 f. 
Moll, Albert 257 
Montaigne, Michel 56 
Montesquieu, Charles-Louis 62 
Montinari, Mazzino 152, 334 
Morin, Edgar 204,218 
Morpurgo, M.S. 69 
Mosen, Julius 29, 61, 72 
Moser, Tilmann 232 
Mozart, Wolfgang Amadeus 213, 380 
Müller, friedrich (gen. Maler Müller) 51 
Müller, Hara1d 380 
Müller, Hermann 115 
Müller, Michael 353 
Müller, Wilhe1m 77 
Müller, UIrich 381 
Müller-Funk, Wolfgang 315 
Müller-Seidel, Walter 340f., 348, 353f. 
Munro, Douglas 59 
Musil, Robert 373, 376 
Musset, Alfred de 50 

Muther, Richard 8, 52, 65 

Nabbe, Hildegard 372 
Nadler, Josef 202, 214 
Napoleon I., Kaiser der Franzosen 205 f. 
Necker, Moritz 73 
Negt, Oskar 285 
Nehring, Wolf gang 372 
Nero, röm. Kaiser 27, 58, 63 
Nerval, Gerard de 374 
Neubauer, Karl 35, 48 
Neubaur, Leonhard 43, 66, 68, 74 
Neumann, Gerhard 341, 366, 371, 392 
Niefanger, Dirk 378 
Nietzsche, Friedrich 27, 49, 63, 152, 159, 

202, 312, 334f., 345, 347 f. 
Niggl, Günter 288 
Noh1, Herman 333 
Nolting, Winfried 313f., 316, 320, 331 
Norlind, Ernst 226 
Novak, Helga M. 291 
Novalis 64, 149, 196, 206, 377 
Nürnberger, Helmuth 289 

Oehring, Richard 355 
Öhlschläger, C1audia 237 
Oelkers, Jürgen 333 f., 336 f., 348 
Österling, Andres 363 
Oppenheimer, Yella 363 
Orlando, Vinzenzo 20 
Osterkamp, Ernst 111, 392 
Ostini, Fritz von 43 
Otten, Karl 339 
Overlack, Anne 369 
Ovid 15, 141, 143, 149-151 

Panagl, Oswald 381 
Pannwitz, Rudo1f 209 
Paracelsus, d. i. Theophrast von Hohen-

heim 148f., 153, 155 
Paris, Gaston 68f., 74 
Parmenides 139 
Pater, Walter 12 
Paw1owa, Nina 376 
Pelagius 34 
Pereis, Christoph 359, 364, 370, 374 
Perez de Montalvan, Juan 48 
Pertlik, Susanne 370 

401 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Pestalozzi, Karl 161 
Peters, Michael 280 
Peters, Ulrike 377 
Petsch, Robert 66 
Pfemfert, Franz 339 
Pfeiffer-Belli, Erich 25 
Pfoser, Alfred 370 
Pfoser-Schewig, Kristina 370 
Piatelli, Marco 360 
Pichler, Adolf 41 f. 
Pichler, Cathrin 338 
Pickeradt, Gerhart 162, 171 
Piel, Edgar 291 
Pinthus, Kurt 345 
Pircher, Wolfgang 338 
Pitner, Marie Therese 377 
Placci, Carlo 13 
Plett, Bettina 304 
Plotin 149 
Pörnbacher, Karl 210 
Pöschl, Viktor 377 
Potthoff, Elisabetta 360, 378 
Povinelli, Adolf Heinrich 76 
Powell, Hugh 71. 
Preitz, Max 82 
Pradolliet, Ernes 378 
Prahl, Jürgen 204 
Prakesch von Osten, Anton Graf 63 f. 
Prassnitz, Gisela 369 
Praust, Marcel 374 
Psichari, Henriette 74 
Pythagoras 150-152 

Quincey, Thomas De (s. De Quincey, 
Thomas) 

Quinet, Edgar 29, 55f., 72f., 76 

Radisch, Iris 280 
Raffael 40 
Ramakrishna 155 
Rauch, Maya 364f., 370f. 
Rauschen, Birgit 375 
Rector, Martin 333 
Redlich, Josef 196, 203 
Regehly, Thomas 368 f. 
Rehm, Willi 337 
Reich, Wilhelm 346 
Reichert, Stefan 113 

402 

Reich-Ranicki, Marcel 301 
Reimann, Bruno W 344 
Reinbeck, Emilie von 53, 72 
Reinbeck, Georg von 72 
Reinhardt, Max 369 f. 
Reiss, Hans 367 
Renan,Joseph Ernest 26f., 56, 58f., 73f. 
Renner, Gerhard 370 
Renner, Ursula 10, 133, 146, 154, 197, 

366, 392 
Resch, Margit 375 
Reventlow, Franziska von 339 
Richards, Angela 159 
Richter, Emil 79, 81-83, 85, 89, 99f., 110 
Richthofen, Else von 339f., 347-349 
Richthofen, Frieda von 339f., 347-349 
Ricklefs, Ulfert 52 
Rieckmann, Jens 367, 377 
Riedel, Walter 334 f. 
Riezler-Liebermann, Käte 363 
Rilke, Clara 225 
Rilke, Rainer Maria 32, 40, 113, 203, 

223-235, 370 
Ritter-Santini, Lea 11 
Robinson, Alan R. 288 
Rodin, Auguste 139 
Roebling, Irmgard 159, 377 
Roelleke, Heinz 366 
Rogers, N eville 7 1 
Rohde, Erwin 151 
Rolland, Romain 211 
Rolöff, Volker 123 
Roscher, Wilhelm Heinrich 142 
Rosenhagen, Hans 40 
Rothe, Wolfgang 333 
Rousseau, Jean:Jacques 207 
Ruberg, Uwe 123 
Rubiner, Ludwig 345, 351 
Rupp, Gerhard 374 
Ruskin, J ohn 11 
Rydberg, Abraham Viktor 29, 72 

Sade, Donatien-Alphonse-Franyois Mar-
quis de 278 

Saint-Georges,J.H. Vernoy de 75 
Saint-Pierre, Castel de 206 f. 
Saint-Simon, Claude Henri de 207 
Salaquarda, Jörg 334 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Salis, Jean Rudolf von 228 
SaIten, Felix 11,237,241,250, 260f., 

270, 274, 276 
Salus, Hugo 363 
Salzmann, Madeleine 291, 30 I 
Sandner, Wolf gang 380 
Sandrock, Adele 270 
Sappho 142 
Sartre,Jean-Paul 166 
Sattler, Rolf Joachim 204 
Sauerländer, Wolfgang 342 
Sawallisch, Wolfgang 380 
Scheible, Hartmut 168 
Scheichl, Sigurd Paul 291 
Scherer, Stefan 368, 376 
Scherer, Wilhelm 46 f., 66, 70 f. 
Scheuer, Helmut 82, 84, 90 
Schiller, Friedrich 36, 60, 77, 86, 304 
Schirrmacher, Frank 377 
Schlaf, Johannes 79-82, 84-88, 97, 99-

110 
Schlaffer, Hannelore 376 
Schlegel, August Wilhe1m 29, 70 
Schlegel, Friedrich 206 
Schlegel (Brüder) 64 
Schlesier, Renate 159 
Schlesinger, Franziska 363 
Schlesinger, Hans 363 
Schlossar, Anton 64, 72 
Schmid, Gisela Bärbel 133, 139, 154, 

359, 366, 383, 392 
Schmidt, Dietmar 237, 392 
Schmidt, Erich 47, 70 f. 
Schmidt, Jochen 224, 226 
Schmidt,Julian 55, 67,76 
Schmujlow-Claassen, Ria 139, 361 
Schneider, Manfred 240 
Schnitzler, Arthur 11 f., 148, 153, 158, 

163, 168, 172,270, 364f., 367, 370, 
372,378, 381 

Schnitzler, Günter 366, 392 
Schoebel, Charles 68 
Schänemann, Lili 32 
Schänke, Adolf 248 
Schopenhauer, Arthur 27f., 61-64,152, 

247 
Schorr, Karl-Eberhard 336 
Schreber, Daniel Gottlieb Moritz 198 

Schreber, Daniel Paul 198 
Schreiber, Aloys 78 
Schreinert, Annemarie 176 
Schreinert, Kurt 176 
Schrey, Dieter 374 
Schrimpf, Georg 355 
Schräder, Horst 248 
Schräder, Jürgen 315 f., 330 
Schräder, Rudolf Alexander 364, 370 
Schubart, Christian Friedrich Daniel 

28f., 31,41-46,53, 69f. 
Schubart, Ludwig 41 f., 69 f. 
Schubert, Werner 378 
Schücking, Levin 78 
Schultz, Marie 361, 364 
Schulz, Walter 334 
Schulze, Hagen 204 
Schurz, Anton X. 53 
Schuster, Gerhard 215 
Schutte, Jürgen 88 
Schwab, Gustav 75 
Schwarz, Egon 220 
Schweiger, Fritz 381 
Scribe, Eugene, 30, 75 f. 
Seeber, Joseph 76 
Selvani, Gianni 20 
Semer, Walter 278 
Seuffert, Bernhard 51, 69 
Sex Pistols 263, 280 
Shakespeare, William 26, 36, 56, 182, 

294 
Shelley, Percy Bysshe 27, 29, 32, 66, 71 f. 
Sichtermann, Barbara 248 
Siebenmorgen, Harald 52 
Sieber-Rilke, Ruth 223 
Siefken, Hinrich 288 
Simplicius 149 
Simrock, Karl 66 
Sizzo-Noris, Margot Gräfin 233, 235 
Soergel, Albert 75, 333 
Säsemann, Bernd 383 
Sokrates 226 
Solon 58 
Sombart, Nico1aus 339, 342 
Sommerhage, Claus 377 
Sonntag, Michael 342 
Sophokles 151, 153 
Smets, Wilhelm 29, 70 

403 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Spinoza, Baruch de 41, 76 
Spitz, Brigitte 279 
Spoerli, Heinz 380 
Sprengel, Peter 79, 82, 392 
Stabell, Birgit 378 
Staiger, Emil 160 
Stalin, Jossif 218, 221 
Stauffacher, Werner 376 
Stauffer, Paul 368 
Steig, Reinhold 47 f, 51 , 71 
Stein, Horst 379 
Steiner, Herbert 365 
Stendhal 292 
Stephan, Inge 160 f. 
Stephens, Anthony 370 
Stern, Martin 17,201,362-364, 372f 
Stern, Maurice Reinhold von 76 
Sternheim, Carl 369 f. 
Stieg, Gerald 291 f 
Stifter, Adalbert 329 
Stolte, Ferdinand 30, 65 f, 77 
Storch, Ludwig 78 
Storck, Joachim W 224 
Stoupy, Jodle 376, 378 
Strachey, J ames 159 
Strauß, Botho 114 
Strauß, David Friedrich 42, 70 
Strauss, Richard 135, 360, 367, 372, 

379f. 
Strehlke, Friedrich 31, 69 
Strelka, Joseph P. 367 f., 370-377 
Strindberg, August 158, 299 
Sturges, Dugald S. 369 f. 
Sue, Eugene 30, 76 
Szeemann, Harald 348 
Szondi, Peter 118, 162, 171 
Szyrocki, Marian 71 

Taine, Hippolyte 55f., 73 
Tarot, Ralf 71 
Tassinari, Maria Paola 372 
Tenorth, Heinz-Elmar 336f. 
Terramare, Georg 162 
Tetzel (d.i. Gottlieb Fritz) 21, 24, 50, 56, 

67 
Theleweit, Klaus 172 
Themistokles 58 
Theremin, Franz 76 

404 

Thierry, Augustin-Jacques-Nicolas 207 
Thu-fu 95 
Thunecke, Järg 302 
Thurn und Taxis, Marie Fürstin von 363 
Tiberius 60 
Tieck, Ludwig 47 
Tiedemann, Dietrich 149 
Tolstoi, Leo 26, 40, 211 
Treitschke, Heinrich von 27, 59 
Treu, Max 142 
Troeltsch, Ernst 334 

Uhde, Fritz von 26, 40 
Urbach, Reinhard 370 
Urban, Bernd 377 
Uzielli, Mario 17 

Valery, Paul 222 f , 231 
Veronese, Paolo 40 
Vietta, Silvio 97, 333 
Vigny, Alfred de 39, 76 
Virchow, Rudolf 68 
Vögele, Meinrad 323-325, 327 
Vogel, Juliane 371, 381 
Volke, Werner 214,361,370 
Vollmoeller, Karl 17 
Voltaire 38 
Von der Mühll, Hans 363 
Voss, Lieselatte 304 
Vossler, Karl 215 

Wagner, Max 82 
Wagner, Nike 158f, 269 
Wagner, Renate 270 
Wagner, Richard 83 
Wallerstein, Lothar 379 
Walter-Schneider, Margret 288, 305 f. 
WalzeI, Oskar F. 77 
Warburg, Karl 72 
Warneken, BerndJürgen 198 
Weber, Marianne 342, 349 f 
Weber, Max 197, 342, 349f. 
Weekly, Frieda 344 f. 
Weeks, Charles Andrew 373 
Weidenfeld, Werner 204, 220 f 
Weigel, Sigrid 161 
Weininger, Otto 157 f 
Weinzierl, Ulrich 374 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weissenberger, Klaus 374f. 
Weißenborn, Günther W 380 
Welzig, Werner 370 
Wende-Hohenberger, Waltraud 373 
Wendelstadt, Julia Freifrau von 361 
Werfel, Franz 339, 341, 363 
Werneburg, Brigitte 281 
Werner, Zacharias 77 
Westphal, Gert 381 
Whayoung, Yo-Oh 369 
Wiene, Robert 380 
Wiesenthai, Grete 364 
Wiethölter, Waltraud 291, 294, 300 f. 
Wilde, Oscar 12 
Wilhelm 11. 227 
Winckelmann, Johannes 197 
Windfuhr, Manfred 375 
Witte, Bernd 291, 293, 299 
Wittenberg, Emilie 81, 83-87, 99-110 
Wittgenstein, Ludwig 288 
Wittwer, Konrad 360 
Wizisla, Erdmut 369 
Wolfskehl, Kar! 365, 371 

Wolgast, Karin 371 
Wulf, Christoph 342 
WulfTen, Isa von 25 f., 36, 64 
Wunberg, Gotthart 366, 374, 376-378, 

392 
Wunder!y-Volkart, Nanny 233 
Wundt, Wilhelm 341 

Yates, WiUiam Edgar 367 , 372 

Zedler, Peter 336 
Zedlitz, Joseph Christian Freiherr von 30, 

74 
Zellers, Eduard 151 
ZeIter, Kar! Friedrich 32 
Zimmer, Heinrich 365, 370 f. 
Zinn, Ernst 21, 25 f., 68, 223 
Zirus, Werner 71, 78 
Zmegac, Viktor 374 
Zola, Emile 10 
ZoUer, August 74 
Zweig, Stefan 163, 177 

405 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nachbemerkung 

Bedauerlicherweise mußte der zweite Teil des Briefwechsels zwischen 
Hugo von Hofmannsthai und Alfred Walter Heymel wegen der Er­
krankung von Werner Volke auf das Hofmannsthal:Jahrbuch 3, 1995, 
verschoben werden. 

Die Herausgeber 

406 

https://doi.org/10.5771/9783968217086 - am 18.01.2026, 00:39:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Hugo von Hofmannsthai Die neuen Dichtungen Gabriele d'Annunzio's Zwei Verherrlichungen der Stadt Venedig
	Rudolf Kassner Der ewige Jude in der Dichtung. Studien zur allgemeinen Literaturgeschichte
	Auf dem Weg zur »Blechschmiede«: Holz und Schlaf als »Klapphornisten«. Mit neunzehn Klapphorn-Gedichten auf Postkarten an Emil Richter (1890/91)
	Die Sprache des Schweigens bei Hofmannsthal
	Hugo von Hofmannsthais Entwürfe zu einem »dreitheiligen Spiegel«: »Leda und der Schwan«
	»Sieh, ich stehe!« Blick und Bewegung der Geschlechter in Hofmannsthais »Der Kaiser und die Hexe« und Maeterlincks »Pelleas et Melisande«
	»Die geistige Grundfarbe des Planeten« Hugo von Hofmannsthais »Idee Europa«
	Symbolik des Zeitlichen Zu Rilkes »Entwurf einer politischen Rede«
	»Weibsfauna« Zur Koinzidenz von Tiergeschichte und Pornographie am Beispiel von »Bambi« und >Josefine Mutzenbacher«
	Tod und Autobiographie. Fontanes »Meine Kinderjahre« und Canettis »Die gerettete Zunge«
	»Kruzifix, errichtet vom Verschönerungsverein« Ödön von Horvath und die Semantik der Moderne
	»Der neue Mensch« - ein Erziehungsentwurf der Moderne: der Fall Otto Gross
	Bibliographie' 1. 7. 1992 bis 31. 12 1993
	Hugo von Hofmannsthal-Gesellschaft: Mitteilungen
	Siglen- und Abkürzungsverzeichnis
	Anschriften der Mitarbeiter
	Register
	Nachbemerkung

