
Kraftfelder des Geistes
Suchbewegungen nach einer Spiritualität der Stadtteilgestaltung1

Gerhard Wegner

„We need to elevate the functional with the kind of
transcendent beauty that tears a hole in the fabric

of ordinary life and allows grace to pour in.“2

„We believe church doesn’t just happen on Sundays.
In the Bible, the first church was commissioned

to live in community, to worship, to share meals,
praise God together and to reach out to others.

We live out this mission in Waco, in coffee shops, church pews,
on soccer fields and street corners […].

WE WILL BE PART OF TRANSFORMING WACO, TEXAS.
We will serve and reach out,

both through specific church ministries and in our day-to-day lives“3

  
Für viele Zeitgenoss:innen mag die Frage nach der Möglichkeit einer spiri‐
tuellen – religiösen, sakralen, theologischen – Erfahrbarkeit eines gewöhn‐
lichen Stadtteils einer modernen, westlichen Großstadt von vornherein
seltsam erscheinen. Zu sehr ist ihnen die säkulare Qualität der modernen
Stadt geradezu ins Herz geschrieben und prägt auch sonst ihren Lebensstil.
Moderne westliche Sozialräume unterliegen in ihrer Gestaltung diesbezüg‐
lichen „suburban ideals“4 und sind durch die mehr oder minder machtvol‐

1 Der Aufsatz enthält einige Textpassagen und Ideen, die bereits veröffentlicht wurden
bei G. Wegner, Epiphanes Quartier? Zur geistlichen Lektüre von Sozialräumen, PrTh
58 (2/2023), 110–117.

2 Andrew Moran Greeley, A cloak of many colors. The end of beige catholicism, Com‐
monweal, vom 9.11.2001, (10–13) 13. (https://www.commonwealmagazine.org/sites/
default/files/imce/30047/Greeley%20End%20of%20Beige%20Catholicism_0.pdf)
(Zugriff : 21.6.2014).

3 Antioch Community Church 2021, Waco (Texas), zitiert bei S. Steets, Fixing up Waco,
Texas: Populäre Religion, das Sentimentale und die Refiguration von Räumen, ZRGP 5
(1/2021), (141–170) 161.

4 Vgl. für die USA A. KRIEGER, City on a Hill. Urban Idealism in America from the
Puritans to the Present, Cambridge (USA) 2019.

65

https://doi.org/10.5771/9783748948469-65 - am 23.01.2026, 18:06:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.commonwealmagazine.org/sites/default/files/imce/30047/Greeley%20End%20of%20Beige%20Catholicism_0.pdf
https://www.commonwealmagazine.org/sites/default/files/imce/30047/Greeley%20End%20of%20Beige%20Catholicism_0.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748948469-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.commonwealmagazine.org/sites/default/files/imce/30047/Greeley%20End%20of%20Beige%20Catholicism_0.pdf
https://www.commonwealmagazine.org/sites/default/files/imce/30047/Greeley%20End%20of%20Beige%20Catholicism_0.pdf


len Dispositive der sozialen Klassen, des Genders und der Rasse bestimmt;
überlagert in allem durch ökonomische Interessen der Verzinsung von
Grund und Boden und bisweilen immerhin auch sozialpolitischer Vorga‐
ben. Im folgenden Text soll Schritt für Schritt versucht werden, in dieser
harten, gebauten, materiellen Welt „Erfahrungen des Geistes“ zu identifizie‐
ren, die für religiöse Deutungen anschlussfähig sein könnten. Am Ende
helfen dazu theologische Thesen von Johannes Fischer.

1. Epiphanien im Sozialraum?

Im engen Sinne könnte man spirituelle Erfahrbarkeit mit einer Erfahrbar‐
keit Gottes interpretieren, d.h. dass ein Stadtteil dann geradezu als Ort
einer Epiphanie interessant werden würde; der Sozialraum hätte eine epi‐
phane Struktur, wenn man so überhaupt reden kann. Jedenfalls hat Got‐
tesbegegnung eine räumliche Dimension weit über sakrale Bezogenheiten
hinaus: „‘Raumtheologie‘ meint also nicht, von einer Theologie des Kir‐
chenraumes auszugehen, sondern Gottesbeziehung und Gotteserfahrung
in Form einer relationalen Differenzerfahrung zu begreifen.“ Denn: „Wenn
der Mensch immer räumlich ist, dann ist er das auch in seiner Gottesbezie‐
hung.“5 Gottes Wirken ist körperlich wahrnehmbar – oder gar nicht. So
könnte man formulieren – und damit eine weite Diskussion eröffnen.

Im Sinne des Aufreißens eines ersten Zugangs zur Thematik sei auf
Thesen von Volker Demuth verwiesen. Er hat die Dimensionen dieser
Problematik geradezu emphatisch entfaltet: „Über Tausende von Jahren
hinweg war es nämlich nicht vorstellbar – und in vielen Kulturen ist es
das bis zum gegenwärtigen Zeitpunkt nicht – Landschaften als Raum ohne
göttliche Präsenz aufzufassen. Dieser Vorgang hätte vor nicht langer Zeit als
Frevel am integralen Raum des Lebens gegolten. … Nichts kann seither in
Landschaften die Stelle einer Anwesenheit von Transzendenz einnehmen,
mit der wir uns in die Lage versetzen könnten, den menschlichen Zugriff
auf Landschaft in eine umgreifende Ordnung einzufügen.“6 Wobei bisher
Kirchengebäude diese Funktion durchaus noch erfüllen können – jeden‐
falls für diejenigen, die dafür ein Sensorium haben. Mit dem Rückbau von
Kirchen und dem Verzicht auf ihren Neubau in neuen Stadtteilen wird

5 T. Woydack, Raum, Glaube, Mensch und Kirche. Die Gottesbeziehung als räumliches
Geschehen, AGD 21 (2/2007), (14–22) 20.

6 Volker Demuth, Landschaftsentfaltung. Eine Geschichte vom Vorstellen und Herstel‐
len natural-sozialer Räume, Lettre, Nr. 135, vom Winter 2021, (52–62) 53.

Gerhard Wegner

66

https://doi.org/10.5771/9783748948469-65 - am 23.01.2026, 18:06:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine entsprechende Wahrnehmung jedoch immer prekärer. Der Verlust
betrifft Erfahrungen von Möglichkeiten eines ganzheitlichen christlichen
Lebensvollzugs – nicht nur von Wissensbeständen.

Aber machen solche Überlegungen überhaupt Sinn? Ist der Ausgangs‐
punkt einer Sozialraumtheologie noch plausibel? Eine Bebauung ist etwas
Träges. Aber darin gilt: Gebäude sprechen und man sollte ihnen zuhören.
„They have voices to shape human action.“7 Sie (ver)führen uns zu Licht
und Freiheit, aber eröffnen sicherlich auch „Kraftfelder der Gewalt“,8 denen
man sich kaum entziehen kann. In und mit all dem soll hier nach ihrer
epiphanen Qualität gefragt werden. Das bedeutet auf der einen Seite, nach
der Ermöglichung von Gefühlen einer Verbindung zur Transzendenz zu
suchen. Danach: „An experience that‘s different from everyday, that is so‐
mething grand or greater … a glimpse of the Divine“9 – nach Erfahrungen,
die herkömmlich als religiös oder spirituell qualifiziert werden würden.

Auf der anderen Seite aber sind Gottesbegegnungen – zumindest in der
christlichen Tradition – nicht auf religiöse Erfahrungen im engeren Sinne
begrenzt. Spuren Gottes können auch im Alltag, in der eigenen Arbeit und
besonders im sozialen Engagement gefunden werden. Ausdrücklich feiert
das Neue Testament diesbezüglich den unmittelbar praktischen Einsatz
für den leidenden Nächsten als Begegnung mit Gott (Mt 25,40): „Was ihr
einem von diesen meinen geringsten Brüdern getan habt, das habt ihr
mir getan.“ Gerade angesichts der Entwicklung sozialräumlicher Orientie‐
rungen von Kirchengemeinden und faith-based sozialen Projekten kommt
dem Wiederentdecken dieser Dimension des christlichen Glaubens große
Bedeutung zu.10

2. Religiöse Topografie

Diese Thesen werden sofort dann plausibler, wenn man sie nicht, wie hier
allerdings beabsichtigt, generell auf Stadtteile bzw. Sozialräume bezieht,

7 R. Brennemann / B.J. Miller, Building Faith. A Sociology of religious Structures,
Oxford 2020, 1f.

8 J. Butler, Die Macht der Gewaltlosigkeit. Über das Ethische im Politischen, Berlin
2020, 18. Siehe auch T.C. Beck, Gewalt / Raum. Aktuelle Debatten und deren Beiträge
zur raumsensiblen Erweiterung der Gewaltsoziologie, Soziale Welt 67 (2016), 431–
449.

9 Brenneman / Miller, Building Faith, 85 zitierend Ann Vivian.
10 Vgl. G. Wegner, Re-Sozialisierung der Religion? Die Rolle der Kirchen in inklusiven

Sozialräumen, ZRGP 3 (2/2019), 235–264, besonders 29.

Kraftfelder des GeistesSuchbewegungen nach einer Spiritualität der Stadtteilgestaltung

67

https://doi.org/10.5771/9783748948469-65 - am 23.01.2026, 18:06:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sondern auf die Präsenz der Kirchengebäude in ihnen.11 Dann finden sich
zwar – gerade in postsozialistischen Städten – nach wie vor Siedlungsgebie‐
te, deren Zentren bewusst von sakralen Gebäuden freigehalten wurden.
Im westlich-kapitalistischen Bereich aber sind sie geradezu ubipräsent. Das
beste Beispiel ist Manhattan, New York, sicherlich in seiner ökonomischen
infrastrukturellen Funktionsweise eine der säkularsten Gegenden der Welt.
Aber hier findet sich tatsächlich an jeder zweiten Ecke eine Kirche, eine
Synagoge, eine Moschee oder ein anderer Tempel. Die Masse an religiösen
Angeboten ist gewaltig, sodass Manhattans säkularer Untergrund geradezu
von einem spirituellen Überbau überzogen ist (oder ist es umgekehrt?).
Wer in Manhattan in diesem Sinne Gott begegnen möchte, der hat dazu je‐
de nur denkbare Möglichkeit. Allerdings muss man das nicht wahrnehmen,
wenn man nicht will.12

Anders ist es allerdings, was eine humanistisch-kommunikative Sicht auf
die Baugestaltung Manhattans anbetrifft: Dann sieht es weniger freundlich
aus.13 Und trotz allen Rückgangs religiöser Frequenz in den westlichen
Ländern scheint es in dieser Hinsicht gerade in den Städten auch religiös-
produktive Tendenzen zu geben, wie London zeigt.14 Die Wahrnehmung
religiöser Topographie in den Städten, und gerade in neuen Stadtteilen, ist
folglich hoch interessant und stellt natürlich bereits einen wichtigen Beitrag
zur Erfassung ihrer spirituellen Qualität dar.15

Religiöse Gebäude können auf dieser Linie ein Quartier, ja eine ganze
Stadt, religiös determinieren. In Europa ist dies nach wie vor aufgrund des
mittelalterlichen Stadtgestaltungserbes gut nachzuvollziehen. Dabei können
die Kirchen zentral angeordnet sein, aber gerade auch durch Marginalpo‐

11 Vgl. Brenneman / Miller, Building Faith.
12 Ein besonderer Fall ist das Paulusviertel in Halle (S.). Der Stadtteil wurde seinerzeit

konzentrisch um die auf einem Hügel liegende Pauluskirche gebaut und stellte auf
diese Weise einen deutlichen Gegenentwurf zu späteren Bauhauskonzepten dar. Seine
Lebensqualität ist hoch. Vgl. E. Scherf, Das Bauhausviertel in Halle. Vom Kaiser‐
reich bis 2.0, Halle (S.) 2021.

13 Vgl. zu Manhattan R. Sennett, Fleisch und Stein. Der Körper und die Stadt in der
westlichen Zivilisation, Berlin 1997, 437 und anders R. Koolhaas, Delirious New
York. Ein retroaktives Manifest für Manhattan, Aachen 1999 (engl. New York 1978).

14 Vgl. D. Goodhew / A -P. Cooper (Hg.), The Desecularisation of the city. London’s
churches, 1980 to the Present, London / New York 2019.

15 Vgl. Ch. Zarnow, Jenseits von Jedem. Ambiguitätstoleranz als urbane Tugend, in:
T. Meireis / C. Wustmans (Hg.), Leere Kirchen – voller Einsatz? Kirche und
sozialer Zusammenhalt in ländlichen und urbanen Räumen, BThZ.B, 2022, (47–62)
48.

Gerhard Wegner

68

https://doi.org/10.5771/9783748948469-65 - am 23.01.2026, 18:06:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sitionen die Wahrnehmung vielleicht noch nachhaltiger prägen. Die mit‐
telalterliche Stadt war (auch) ein christlicher Erfahrungsraum, der seine
Prägnanz in den religiösen Gebäuden fand. Trotz mancher nostalgischer
Bemühungen ist es allerdings heute aussichtlos, diese Erfahrungsqualität
wieder aufleben lassen zu wollen. Die großen Kathedralen stellen heute vor
allem historisch-ästhetische Highlights dar und sind lediglich für Minder‐
heiten noch aktuelle spirituelle Vitalquellen.16 Ausnahmen wären allerdings
religiöse Hotspots wie Jerusalem, Wittenberg, Assisi usw.

3. Religiöse Wahrnehmung des Sozialraums

Aber, wie gesagt, um diese natürlich naheliegenden, materialen Auffüllun‐
gen des Themas soll es im Folgenden gerade nicht gehen, obwohl das
Problem einer religiösen Topografie17 oder Landschaft18 auch nicht völlig
ausgeblendet werden kann. Insbesondere dann nicht, wenn gebaute reli‐
giöse Präsenz einen Sozialraum fokussiert oder, besser gesagt, „auf den
Punkt bringt“. Hier aber geht es darum, nach einer spirituellen, religiösen,
vielleicht auch christlichen Erfahrungsweise des Stadtteils zu fragen. Lässt
sich die sinnliche Qualität eines Neubaugebiets entsprechend deuten? Das
ist nicht zwingend. Denn das ist zunächst einmal der Ausgangspunkt: Es ist
der menschliche Körper mit all seinen Sinnen, auf den die Stadtgestaltung
bzw. die Architektur einwirkt, oder wie es Silke Steets wunderbar doppel‐
sinnig ausgedrückt hat: „Der sinnhafte Aufbau der gebauten Welt“.19 Er
prägt das Verhalten der Menschen, konditioniert es möglicherweise bis in
Feinheiten hinein.

Die Einrichtung bzw. Raumgestaltung einer Wohnung und die Formung
der Körper hängen stets zusammen – bis hin in Feinheiten – und artikulie‐
ren gesellschaftliche Strukturen.20 „Die grundlegende Annahme lautet, dass

16 Vgl. G. Wegner, Wirksame Kirche, Leipzig 2019, 228–246 und vor allem H. Reben‐
storf / Ch. Zarnow / A. Körs / Ch. Sigrist (Hg.), Citykirchen und Tourismus.
Soziologisch-theologische Studien zwischen Berlin und Zürich, Leipzig 2018.

17 Vgl. z.B. S. Steets, Fixing up Waco, Texas.
18 Dazu – leider ohne einen Text zum religiösen Aspekt, was aber in diesem Band

nachgeholt wird – O. Kühne / F. Weber / K. Berr / C. Jenal (Hg.), Handbuch
Landschaft, Wiesbaden 2019.

19 S. Steets, Der sinnhafte Aufbau der gebauten Welt. Eine Architektursoziologie. Ber‐
lin 2015.

20 Vgl. D. Miller, Der Trost der Dinge. Fünfzehn Porträts aus dem London von heute,
Berlin 2010.

Kraftfelder des GeistesSuchbewegungen nach einer Spiritualität der Stadtteilgestaltung

69

https://doi.org/10.5771/9783748948469-65 - am 23.01.2026, 18:06:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Orte, an denen Menschen leben, etwas ‚mit ihnen machen‘ – mit der
Art, wie sie sich bewegen, wie sie sprechen, wie sie sich selbst und ihre
Welt verstehen“ und damit dann eben auch – und das ist das Interesse:
„wie sie glauben, hoffen und beten.“21 Spiritualität ist folglich – subjekt‐
orientiert gesehen – architektonisch bzw. stadtplanerisch kontextsensibel
oder andersherum gesagt entsprechend mitbedingt. „Buildings shape and
constrain embodied interaction“ – wobei es insbesondere die Wände der
Gebäude sind, welche die Versammlung von realen Körpern in Raum und
Zeit entscheidend beeinflussen, wenn nicht konditionieren.22

Nicht also, wie sich Christliches in den Stadtteil einbringt, steht hier zur
Debatte, sondern wie der Stadtteil überhaupt christlich erfahren werden
kann. Bei der Suche nach einer Antwort wird man herkömmliche sozial‐
wissenschaftliche Herangehensweisen nicht außer Acht lassen können. So
reicht es nicht aus, den Menschen als im Stadtraum wie in einem Container
verortet zu betrachten – denn anstelle von Bewegungen im Raum müssen
stets auch bewegte Räume thematisiert werden.23 Gebäude, andere Güter
und Menschen müssen in ihrer relationalen Anordnung begriffen werden.
Spacingprozesse – als Platzieren von Gütern und Menschen – spielen eine
Rolle und werden als Erinnerungsspuren und als Habitus verinnerlicht.
Trotz aller Trägheit der gebauten Welt sind Sozialräume folglich als Prozes‐
se zu begreifen.24 Robert Brenneman und Brian Miller unterscheiden in
dieser Richtung drei soziologische Herangehensweisen an die gebaute Welt:

– Eine symbolisch- interaktionistische Perspektive, die sich besonders auf
die in und durch Strukturen vermittelten Symbole und Bedeutungen
konzentriert.

– Eine Konfliktperspektive, die die in gebauten Welten verkörperten
Macht- und Herrschaftsdynamiken analysiert.

– Und schließlich ihren eigenen Zugang, der nach dem Einfluss von Ge‐
bäuden auf soziale Interaktionen und Verhalten fragt.25

21 Zarnow, Jenseits von Jedem, 48
22 Brenneman / Miller, Building Faith, 24. Siehe auch A. Abel (Hg.), Architekturpsy‐

chologische Perspektiven, Bd. 2: Diskurs und Vermittlung, Wiesbaden 2023.
23 Vgl. F. Eckardt, Soziologie der Stadt, Bielefeld 2004, 47.
24 Vgl. ebd.
25 Vgl. Brenneman / Miller, Building Faith, 7. Sie verweisen für ihren Ansatz auf die

Theorie der „interaction ritual chains“ von R. Collins, Interaction Ritual Chains.
Princeton / Oxford 2004.

Gerhard Wegner

70

https://doi.org/10.5771/9783748948469-65 - am 23.01.2026, 18:06:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine solche Wahrnehmung impliziert u.a. auch die Analyse der Platzierung
religiöser Gebäude und der sozialräumlichen Zugänglichkeit ihrer Angebo‐
te. Aber es geht noch mehr um Fragen der Erfahrungen mit der Vertraut‐
heit mit dem eigenen Quartier und einer entsprechenden „Beheimatung“.
Wird der Stadtteil als so etwas wie „Heimat“ bewohnt – oder stellen sich
entsprechende Gefühle des Selbstverständlichen kaum ein? Wenn ja, woran
liegt das? Wenn nein, was fehlt? Ein Indikator wäre die Frage: „Wie lange
kannst du durch deinen Ort gehen, ohne dass du eine Person triffst, die
du kennst?“26 Die Behauptung von Heimat weist ästhetische und ethische
Aspekte auf. Einerseits: Hier ist es schön! Und andererseits: Hier gehöre ich
dazu. Beides geht ineinander über.

Aber natürlich gilt auch die Frage: Will man überhaupt „Heimat“ artiku‐
lieren, d.h. sich selbst in einem vertrauten Setting „niederlassen“ – oder
begreift man sich als prinzipiell Fremde:r, sich auf der Reise Befindliche:r?
Beides könnte spirituell artikuliert werden. Herkömmlich wird Stadterfah‐
rung mit dem Erleben des Fremden, von Differenz und Distanz, verknüpft.
Indifferenz – und damit möglicherweise Passivität27 – wird dann zum
Kennzeichen. Wie koppelt sich Indifferenz mit Spiritualität? Beeinträchtigt
sie sie – oder ist die Ignoranz anderer Erfahrungen möglicherweise gerade‐
zu ihre Bedingung? Damit alle miteinander leben können, braucht es aus
praktischen Gründen Indifferenz. Wie kommt es aber dann zu Empathie
und Soldarität?

26 Vgl. T. Faix, Das Wunder von Moabit. Eine kirchentheoretische Reflexion anhand
einer kirchlichen Neubelebung, in: T. Meireis / C. Wustmans (Hg.), Leere Kirchen
– voller Einsatz? Kirche und sozialer Zusammenhalt in ländlichen und urbanen
Räumen, BThZ.B, 2022, (33–46) 35.

27 Vgl. Sennett, Fleisch und Stein, 450 unter Bezug auf R. Barthes: „Mit Differenz
konfrontiert, werden sie rasch passiv.“ Eine „defensive Reizunterdrückung“ bestimme,
wie sich Menschen auf der Straße verhalten, nämlich Kontakt vermeidend. „Mit
einer solchen selektiven Wahrnehmung der Realität lässt sich das Verwirrende und
Zweideutige vermeiden.“ (a.a.O., 451). In der Rezeption dieses Buches von Sennett
wird sein ausdrücklich christlicher Ansatz häufig übersehen. Sein Interesse an einer
„Gemeinschaft der Fremden“, einer gebauten Kultur des Mitleids, entstammt der
jüdisch-christlichen Tradition; vgl. a.a.O., 456ff. Man könnte m.E. sogar behaupten,
dass die Pathologie des Körpers in der Stadt, die Sennett entfaltet, am corpus crucifi‐
xus ihren Anhaltspunkt hat. Eindrücklich in eben dieser Hinsicht der letzte Absatz
des Buches, der den körperlichen Schmerz als Ferment der Solidarität feiert: Der
Schmerz „desorientiert und macht das Ich unvollständig, besiegt den Wunsch nach
Kohärenz; der den Schmerz anerkennende Körper ist bereit, ein gesellschaftlicher
Körper zu werden, empfindlich für den Schmerz einer anderen Person, für Schmer‐
zen, die auf der Straße präsent sind. Es gilt Gottes Gebot zu folgen und als Verbannte
zusammenzuleben.“ (a.a.O., 464).

Kraftfelder des GeistesSuchbewegungen nach einer Spiritualität der Stadtteilgestaltung

71

https://doi.org/10.5771/9783748948469-65 - am 23.01.2026, 18:06:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese Fragen illustrieren, worum es hier gehen soll: „Nicht mehr von
den manifesten Kirchenräumen aus hin zu (in ihnen und durch sie) mög‐
lichen Gotteserfahrungen, sondern von der Beziehung zwischen Mensch
und Gott hin zu Folgerungen für Nutzung und Bedeutung der Kirchenräu‐
me“28 geht es. Im Vordergrund steht die ethisch-ästhetische Qualität des
Sozialraums, auf die ggf. das sakrale Bauprojekt aufsetzt. Gott wohnt im
Stadtteil – und nur sonntags in seinem Haus.

4. Die Macht virtueller Welten

Ehe man nun weitergeht, ist es nötig, einen Moment innezuhalten. Denn
die Frage muss fokussiert werden, ob man mit dieser starken Betonung
real-räumlicher Bedingungen und kopräsenter Lebensweisen nicht längst
neben den zentralen Erfahrungsachsen heutiger Zeitgenoss:innen liegt. Na‐
türlich gilt bisher, dass die Erfahrung physischer Gegenstände im Raum am
sichersten Realität markiert: Wenn ich gegen etwas stoße und mich viel‐
leicht sogar daran körperlich verletze, kann ich davon ausgehen, dass ich
es mit etwas Realem zu tun habe. Was ich meine, ist der sich immer weiter
ausbreitende, digital-virtuelle Erfahrungsmodus, der sich möglicherweise
prägend über alles andere legt und „reale“ Einflüsse verdrängt bzw. die
Unterscheidung zwischen virtuell und real untergräbt. Um diesen Einwand
möglichst sinnfällig darzustellen, hier ein Ausschnitt aus einer aktuellen
Science-Fiction-Story:

Im Fitnessstudio streifte sich Aiko ihren somatosensorischen Anzug über
und stieg auf ihr Spinning-Bike. Ihre Lieblingslandschaften wurden auf
ihren XR–Kontaktlinsen eingeblendet: Highway 1 in Kalifornien, Atlan‐
terhavsveien in Norwegen und die Routes des Grandes Alpes in Frank‐
reich. Für jede dieser Szenarien konnte der Anzug, der so dünn war
wie eine zweite Haut, ein einzigartiges somatosensorisches Feedback
simulieren, das von dem leichten Wind entlang der Straße über die som‐
merliche Hitze bis zu Unebenheiten im Asphalt reichte. Er konnte auch
physiologische Daten und die Körperhaltung Aikos in Echtzeit überwa‐
chen, um personalisierte Trainingshinweise zu geben. Das Training gab
Aiko das Gefühl, dass sie sich hoch in die Lüfte schwang und über den

28 Woydack, Raum, Glaube, Mensch, 20.

Gerhard Wegner

72

https://doi.org/10.5771/9783748948469-65 - am 23.01.2026, 18:06:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Globus flog und nicht länger in diesem winzigen Fitnessstudio gefangen
war.29

Sicherlich bleibt in diesem Setting das Bewusstsein der Künstlichkeit bzw.
Irrealität der Situation erhalten, weil Aiko irgendwann vom Bike steigen
und in den Raum des Fitesscenters bzw. in den betreffenden Sozialraum
zurückkehren wird. Sie wird auch nach einigen Besuchen nicht behaupten,
„in Wirklichkeit“ in Kalifornien oder in Norwegen gewesen zu sein. Aller‐
dings werden die technisch erzeugten körperlichen Reize (Geruch, Wind,
Geräusche usw.) – die ja „real“ auf den Körper wirken –, je perfekter die
Maschine wird, desto stärker die Wahrnehmungskraft des Menschen beein‐
flussen. Ein gewisser real gefühlter Entspannungs- oder Erholungsaspekt,
wie im Urlaub, wird so durchaus eintreten. Ähnliches gilt, wenn mit Robo‐
tern und ähnlichen menschenähnlichen Maschinen kommuniziert wird.
Der Effekt kann im Aufbau einer eigenen, autonomen Wirklichkeit beste‐
hen, die sich aus der erlebten gebauten oder natürlichen Welt ein Stück
auskoppelt und auf ihre Wahrnehmung nicht mehr angewiesen ist. Die
virtuelle Fahrt durch die Alpen toppt möglicherweise alles, was ein Stadtteil
oder sogar eine ganze Stadt bieten kann. In der radikalen Konsequenz wäre
dann ein Verlassen der Wohnung gar nicht mehr nötig, weil nicht nützlich.
Ob solchen Szenarien letztendlich eine Natur des Menschen entgegensteht,
wie bisweilen behauptet wird, kann sicherlich bezweifelt werden.

Mit welcher Radikalität diese Tendenzen Menschen in Zukunft ihren
Sozialräumen im wahrsten Sinne des Wortes „entfremden“ werden – sodass
sie sich im medialen Setting zuhause, aber im Stadtteil fremd fühlen werden
– lässt sich letztendlich nicht voraussagen. Erkennbar ist aber jetzt schon,
dass sich eine hybride Wahrnehmung entwickelt: Das Erleben des „realen“
Sozialraumes ist von der Präsenz virtueller Sozialräume umrahmt, durch‐
drungen, perforiert – oder wie auch immer man das neue Verhältnis genau
bezeichnen mag. Nahezu jede „reale“ Begegnung wird durch virtuelle Be‐
gegnungen beeinflusst – und sei es nur durch entsprechende Kommunika‐
tionsformen, die zunächst ganz einfach sehr praktisch sind, aber dann neue
Atmosphären prägen. Auf jeden Fall wird der soziale Erfahrungsraum der
Menschen einerseits ungeheuer geweitet, andererseits immer selektiver und
singularisierter. Das, was so anfänglich als Entfremdung verstanden werden
kann, entwickelt neue Lebensformen. Ob diese Entwicklung letztendlich
die Erfahrung einer „realen“ Qualität des Sozialraums marginalisiert, kann

29 Zitat aus einem Text von Q. Chen in A. Armbruster, Was Computer in Zukunft
können und für uns bedeuten, FAZ vom 14.2.2022.

Kraftfelder des GeistesSuchbewegungen nach einer Spiritualität der Stadtteilgestaltung

73

https://doi.org/10.5771/9783748948469-65 - am 23.01.2026, 18:06:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nur die Zukunft zeigen. Dass sie vollkommen verschwindet, ist jedoch
kaum zu erwarten – jedenfalls so lange, wie Menschen sich außerhalb von
umbauten Räumen aufhalten.

5. Sozialräume als Kraftfelder

Aber ganz gleich, in welche Richtung die Entwicklung sich vollziehen wird:
Im Fokus stehen soziale, sinnliche Räume – ob virtuell, real oder hybrid –,
in denen und mit denen die Menschen etwas machen und in denen etwas
mit ihnen geschieht. Wie lassen sich solche Prozesse deuten? Die Räume
sind auf unterschiedliche Weise prägend: Ich bewege mich unterschiedlich
in ihnen; manche machen mich stumm – andere lassen mich atmen und
leben. Manche helfen zur Begegnung freier Menschen – andere zwingen
zum Zurückzug in die eigenen Schutzhöhlen. In einigen Gegenden wird
der Traum vom Eigenheim im Grünen für ein heiles Familienleben ver‐
wirklicht – woanders sind Tiny Houses der Hit für Alleinlebende, die
solch ein Leben gerade nicht wollen. In ihnen stecken Kräfte, die mich
packen, denen ich mich anvertrauen oder gegen die ich kämpfen werde.
Sie verkörpern gegenseitige Angewiesenheit und nötigen zur Begegnung –
andererseits zwingen sie zum Narzissmus und zur reinen Selbstbeschau.
Wie auch immer: Diese Raumerfahrungen sind gut mit der Metapher eines
„Kraftfeldes“ zu beschreiben. Durchaus ähnlich wie ein solches in der Phy‐
sik analysiert wird – und nicht nur symbolisch, sondern sinnlich-real. Das
wäre eine Hilfe zum „Lesen“ solcher Räume.30

Robert Brenneman und Brian Miller formulieren in dieser Richtung vier
Antworten auf die enger gefasste Frage „What do religious buildings do?“31

– die sich allerdings durchaus auf Sozialräume insgesamt ausdehnen lassen:
-Sie wachsen „out of social relations“. So sind Sozialräume „both

products of and ongoing contributors to a community.“32

-Sie weisen eine „communicative capacity“ auf, die mit kulturellen, eth‐
nischen und anderen Bedingtheiten zu tun hat, aber „also expressive of
power and authority“ ist.

30 Es war Wolfgang Grünberg, der immer wieder auf die Notwendigkeit hingewiesen
hat, die „Stadt zu lesen“. Vgl. z.B. W. Grünberg, Die Sprache der Stadt. Skizzen
zur Großstadtkirche, Leipzig 2004. Das übernimmt F. Eiffler, Kirche für die Stadt:
Kirche muss „ihren urbanen Kontext kennen, ‚lesen‘ und verstehen.“ (a.a.O., 33).

31 Brenneman / Miller, Building Faith, 29.
32 Zitate ebd.

Gerhard Wegner

74

https://doi.org/10.5771/9783748948469-65 - am 23.01.2026, 18:06:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


-Sie weisen eine spezifische Beziehung zur Vergangenheit auf und mar‐
kieren Punkte in Zeit und Raum.

-Sie üben „material force on the patterned interactions“ von Einzelnen
und Gruppen aus.

Diese Charakteristika werden an herausgehobenen Gebäuden besonders
deutlich. Aber: „It is certainly the case that ‚humble‘ buildings are ‚active‘ in
the very same ways as imposing structures.“33

Weit entfernt davon, an dieser Stelle auch nur im Ansatz eine umfassende
Theologie des Sozialraums vorlegen zu können, sollen im Folgenden einige
Ideen unter einer besonderen Beleuchtung, nämlich als in einem als „Kraft‐
feld des Geistes“ erfahrenen Gemeinwesen, entwickelt werden. Dadurch
erlangen körperlich-sinnliche, ästhetische Kategorien wie Atmosphäre und
Stimmung eine Bedeutung in der Analyse der Wahrnehmung von Lebens‐
bedingungen im Sozialraum. Meine Vorstellung ist, dass sozusagen in, mit
und unter ihnen Menschen „Gott begegnen“ und so eine den Stadtteil
erneuernde, prosoziale Praxis in Gang kommen kann.34 Im Zentrum der
kirchlichen Tätigkeiten steht folglich das Soziale – aber primär wäre ein
lebendiges Zeugnis der Christ:innen vom Wirken Gottes in Resonanz zum
Raum.35 Sehr frei formuliert würde es sich bei solchen „encounters“ um
kreative „positive feedback loops of emotional energy“ handeln,36 die spiri‐
tuell erfahren werden und sich in Haltungen, Tätigkeiten, Mentalitäten
artikulieren.

6. Atmosphäre und Stimmung

Wichtige Kategorien auf der Schnittstelle von sozialwissenschaftlicher und
theologischer Analyse des Sozialräumlichen sind „Atmosphäre“ und „Stim‐
mung“. Atmosphären sind ganz und gar nicht Schall und Rauch37 und

33 A.a.O., 31.
34 Stimuliert wurden diese Gedanken nicht zuletzt durch eine Wiederlektüre von M. Jo‐

suttis, Der Weg in das Leben. Eine Einführung in den Gottesdienst auf verhaltens‐
wissenschaftlicher Grundlage, München 1991. Das wäre dann ein Weg durch den
Stadtteil als Weg in das Leben, der ja durchaus in der Kirche beginnen oder enden
könnte.

35 Vgl. ähnlich F. Eiffler, Kirche für die Stadt, Z111: „Martyria als primäre und leitende
Dimension urbaner Gemeindeentwicklung.“

36 Brenneman / Miller, Building Faith, 26. Sie reden allerdings von sakralen Gebäu‐
den.

37 Grundlegend G. Böhme, Atmosphäre, Frankfurt a.M. 1995.

Kraftfelder des GeistesSuchbewegungen nach einer Spiritualität der Stadtteilgestaltung

75

https://doi.org/10.5771/9783748948469-65 - am 23.01.2026, 18:06:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch nichts Harmloses. Sie lassen sich als Kräfte beschreiben, die nach
der Seele greifen.38 Nach Hermann Schmitz sind Atmosphären ergreifen‐
de Gefühlsmächte, räumliche Träger von Stimmungen.39 Sie vermitteln
Lebenshaltungen.40 Dies geschieht dadurch, dass sie auf den Leib und nicht
nur auf den „Kopf “ wirken. Es ist deutlich, dass die religiöse Tradition
von den entsprechenden biblischen Symboliken her fundamental in dieser
Richtung funktioniert und manche protestantischen Intellektualisierungen
jeden Bezug zu diesen fundamentalen Ebenen verloren haben. Mit dem
„Protestantischen Prinzip“41 allein lässt sich jedenfalls keine Wahrnehmung
verstehen – es braucht dazu eine Menge katholischer ritueller Substanz.

Was prägt Atmosphären? Haltung und Gestik, Präsenz und Performanz,
Narrationen, Sprache, Farbe, Klang – Gehen – Sitzen – Liegen – Essen –
Hören42 – vielleicht insbesondere gerade das gemeinsame Essen, auf das
entsprechend Aufmerksamkeit gerichtet werden sollte. In all dem realisie‐
ren sich ganzheitliche Wünsche nach Versorgung, nach Halt, auch nach
Schutz, Grenzen, Achtung usw. Im Grunde genommen geht es bei Atmo‐
sphären um die Rahmeninszenierung von Szenen. Solche Atmosphären
können offen für Projektionen sein. Genauso „sättigen“ sie quasi das Profil
eines Sozialraums. Sie lassen sich von vorne bis hinten planen und gestalten
– ob sie „funktionieren“, hat man allerdings niemals im Griff, denn sie
kommen erst in der Erfahrung der Menschen zur Vollendung – oder eben
auch nicht.43

Präziser definiert Martin Radermacher Atmosphäre holistisch: Sie sei
das „realisierte, sensorische, affektive und semantische Potenzial eines so‐

38 Natürlich sind sie damit auch potenziell gefährlich. Es muss nicht Gottes Geist sein,
der in ihnen weht – es kann auch der Leibhaftige sein. Dagegen hilft nur eines:
immer wieder Unterbrechungen einzubauen – Brüche zu installieren, die Irritationen
und damit Reflexion ermöglichen.

39 Vgl. z.B. H. Schmitz, System der Philosophie, Bd. III/2: Der Gefühlsraum, Bonn
1969.

40 Vgl. Josuttis, Weg in das Leben, 135.
41 Vgl. G. Wegner, Protestantisches Prinzip und katholische Substanz, in: J. Wieland /

G. Wegner / R.M. Kordesch (Hg.), Luther 2017. Protestantische Ressourcen der
nächsten Moderne, Weilerstwist 2017, 42–56.

42 Um den Aufbau des Gottesdienstbuches von Josuttis (Josuttis, Weg in das Leben) zu
zitieren.

43 Vgl. zum Profil diakonischer Atmosphären F. Blaser, Diakonische Kultur: Eine
Frage der Atmosphäre?, PTh 110 (2021), 319–338.

Gerhard Wegner

76

https://doi.org/10.5771/9783748948469-65 - am 23.01.2026, 18:06:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zialräumlichen Arrangements.“44 Das räumliche Arrangement „disponiert,
ohne zu determinieren; es erhöht die Wahrscheinlichkeit, dass bestimmte
Kommunikationen – … – auftreten.“45 Wobei allerdings kein räumliches
Setting völlig eindeutig definiert sei. Religiöse Räume könnten für Zwecke
der religiösen Kommunikation – aber auch für touristisches Erleben ge‐
nutzt werden. Sie können allerdings bestimmte Nutzungen nahelegen und
andere zurückweisen.

Um ein Beispiel aufzugreifen: Eine kaum zu überschätzende Bedeutung
für die Gestaltung baulicher Umwelten der Moderne hat die Tradition
des Bauhauses. Sie will ausdrücklich von irrationalen Stimmungen und
Atmosphären distanzieren – und stellt sie so doch gerade her. Silke Steets
hat eine ganze Reihe diesbezüglicher Deutungen zusammengestellt.46 Be‐
sonders anregend in dem hier interessierenden Sinn ist ihr Hinweis auf
mögliche Perspektiven (i.S. von Pierre Bourdieu) auf das konkrete Bau‐
hausgebäude in Dessau: „Wie schreibt sich das Gebäude in die Körper sei‐
ner Nutzerinnen ein? Studien dieser Art würden vielleicht zu dem Schluss
gelangen, dass das Bauhausgebäude als Ganzes nur in der Bewegungsform
des Gehens zu verstehen ist.“47 Was andersherum ja wohl bedeuten würde,
dass das Gebäude Menschen körperlich mobilisiert – aber nicht sinnlich
vereinnahmt. Im Gegenteil erzeugt das Gebäude eine „atemberaubende
Transparenz des Werkstattflügels … nichts sollte mehr versteckt und in
dunklen Hinterzimmern passieren.“48 Insgesamt, so könnte man wohl sa‐
gen, erzeugt das Gebäude eine Atmosphäre von Fiktionen der „Rationali‐
tät“49 (und damit der Kontrolle und Unterwerfung der Subjekte bei ihrer
gleichzeitigen Aktivierung). Irrationales, Epiphanien, werden intentional
ausgeschlossen.

44 M. Radermacher, Sequenzanalytische Bildhermeneutik und religionswissenschaft‐
liche Atmosphärenforschung. Ein methodischer Baustein zur Untersuchung sozial‐
räumlicher Arrangements, ZfR 28 (1/2020), (112–127) 115.

45 Ebd.
46 Steets, Der sinnhafte Aufbau, 52.
47 A.a.O., 54.
48 A.a.O., 55 zu einer Foucaultschen Perspektive.
49 Ebd.

Kraftfelder des GeistesSuchbewegungen nach einer Spiritualität der Stadtteilgestaltung

77

https://doi.org/10.5771/9783748948469-65 - am 23.01.2026, 18:06:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Lektüre von Sozialräumen50

Die Theologie hat in den letzten Jahren einen spatial turn vollzogen – aber
er bezieht sich auf sakrale Räume. Dennoch wäre darüber hinaus auch
ein Sozialraumbezug gut möglich, weil die christlich-jüdische religiöse Tra‐
dition natürlich nicht auf „heilige“ Orte fixiert ist, sondern immer wieder
gerade den Auszug aus ihnen, die große Wanderung und die Neugründung
von Formen des Zusammenlebens gefeiert hat. Sie kennt gottverlassene
Orte – und es gibt die Hoffnung auf Milch und Honig ganz woanders.
Und vor allem: Der Ort der Kreuzigung und der Auferstehung Christi liegt
nicht zufällig außerhalb der Stadtmauern, dort, wo die Zivilisation nicht
mehr hinreicht und die Gottlosen hingerichtet werden. In Resonanz mit
sozialwissenschaftlichen Interpretationen der Gemeinwesen als macht- und
herrschaftsgeprägte kollektive Ressourcenräume kann sich die Kategorie ei‐
nes „Kraftfelds des Geistes“ deswegen durchaus als anschlussfähig erweisen.

Konfrontiert mit „anderen“ Erfahrungen des Geistes kann die
Selbstverständlichkeit eines gegebenen räumlichen Settings unterlaufen
werden. Wie Christoph Menke für die Kunst spekuliert: „Alles praktische
Gelingen, in jeder Gestalt, bedarf der unterbrechenden und verändernden
Intervention der Kraft.“51 Was bedeutet eine solche Deutung für eine ent‐
sprechende christliche Praxis? Klar ist: „Einen substanziellen Beitrag zum
(segregierten) Gemeinwesen (als Martyria, Leiturgia, Koinonia und Diako‐
nia) kann urbane Gemeindeentwicklung nur leisten, wenn sie in einem
Quartier verwurzelt sowie beheimatet ist und dieses kennt und zu lesen
versteht.“52

„Lektüre“ des Sozialraums stellt einen Modus des Erlebens dar, und
zwar so, dass die „Mächte“ erkannt werden, die Körper und Geist der
dort lebenden Menschen besetzen.53 Die Materialität des Raumes stimu‐
liert, „begeistert“ so zur einen Seite – bis möglicherweise hin zu einer
geradezu „dämonenhaften“ Konditionierung, die nur noch ein Reiz-Reakti‐
ons-Verhalten erlaubt, zur anderen Seite. Jeder Sozialraum artikuliert sich

50 Teile der folgenden Überlegungen korrespondieren mit bereits veröffentlichten Aus‐
führungen des Autors in: G. Wegner, Zur Inszenierung des Christlichen im Sozial‐
raum, in: Th. Schlegel / M. Reppenhagen (Hg.), Kirche in der Diaspora. Bilder für
die Zukunft der Kirche, Leipzig 2021, 191–210.

51 Ch. Menke, Kraft. Ein Grundbegriff ästhetischer Anthropologie, Berlin 2017, 16.
52 Eiffler, Kirche für die Stadt, 430.
53 Vgl. für eine umfassende Analyse dieser Beziehungen Th. Zippert, Dimensionen des

Sozialraums und der Sozialraumorientierung, Jahrbuch Sozialer Protestantismus 12
(2019), 232–251.

Gerhard Wegner

78

https://doi.org/10.5771/9783748948469-65 - am 23.01.2026, 18:06:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in dieser Hinsicht in einer besonderen „Stimmung“, die in die Menschen
eindringt und ihr Fühlen beeinflusst. Sie weist über sich selbst hinaus, lässt
vielleicht eine andere Lebensmöglichkeit, etwas „Erhabenes“, erahnen und
wird entsprechend gerne mittels einer körpernahen Symbolik artikuliert:
„Hier kann ich frei atmen!“ „Hier krieg ich keine Luft!“

So wird ein dem Raum inhärenter „Geist“ erfahrbar: „In diesem Sinne
kann man sagen, dass jeder gelebten Praxis ein ihr eigentümlicher Geist
inhärent ist, der sich über die Teilnahme an dieser Praxis vermittelt.“54 In
einer ästhetischen Perspektive transportiert dieser Geist ein Vermögen, ein
Können, eben: Kraft, wie es beim Gang über einen der großen Plätze dieser
Welt sofort spürbar ist. Oder aber eben gerade auch nicht, weil das erfah‐
rene bauliche und landschaftliche Setting Ohnmacht und Sprachlosigkeit
einflößt.55 Atmosphäre, so lautet eine Arbeitsdefinition, ist „das realisierte
sensorische, affektive und semantische Potenzial eines sozialräumlichen
Arrangements. Sie äußert sich – und wird damit empirisch greifbar – in
der kommunikativ aktivierten Bedeutung dieses Arrangements, die auch
nichtsprachlich kommuniziert werden kann.“56

Wie so etwas praktisch funktioniert, zeigen Studien von Pia Dietze und
Eric Knowles57 über gegenseitige visuelle Wahrnehmungen von Menschen
auf der Straße in den USA. Sie können belegen, dass wohlhabendere Men‐
schen erkennbar seltener auf andere Menschen schauen, als dies ärmere
Menschen tun, und dies dann auch noch mit weniger Aufmerksamkeit
erfolgt. „The current results imply that lower-class individuals find other
human beings more motivationally relevant than do higher class individ‐
uals.“58 Übertragen auf Sozialräume könnte das bedeuten, dass in wohlha‐
benden Quartieren viel Wert auf Distanz und Indifferenz gelegt – hingegen

54 J. Fischer, Theologische Ethik. Grundwissen und Orientierung, Stuttgart / Berlin /
Köln 2002, 130.

55 Eiffler, Kirche für die Stadt listet sehr einleuchtend verschiedene Phasen von Gen‐
trifizierung (a.a.O., 149ff.) und deren Wellen (a.a.O., 155ff.) auf und diskutiert ihre
Ursachen (a.a.O., 160ff.). Hier ließen sich sehr plausibel entsprechende atmosphäri‐
sche Gestaltungen – mit ihren soziopsychologischen Folgen – zuordnen.

56 M. Radermacher, Sequenzanalytische Bildhermeneutik. Das räumliche Arrange‐
ment „disponiert, ohne zu determinieren; es erhöht die Wahrscheinlichkeit, dass
bestimmte Kommunikationen … auftreten.“ (ebd.) Erschwert wird das Auftreten
anderer Kommunikationen.

57 P. Dietze / E.D. Knowles, Social Class and the Motivational Relevance of Other
Human Beings. Evidence from Visual Attention, Psycological Science online first,
October 3, 2016.

58 A.a.O., 5.

Kraftfelder des GeistesSuchbewegungen nach einer Spiritualität der Stadtteilgestaltung

79

https://doi.org/10.5771/9783748948469-65 - am 23.01.2026, 18:06:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in armen Stadteilen größere Nähe und Interaktion (damit auch Konflikt‐
neigung) gepflegt wird.59 Keine Frage, dass sich auf diese Weise schon ha‐
bituell ein „Geist“ reproduziert. Allerdings steigt die Frequenz prosozialer
Handlungspraxis mit Bildung und wirtschaftlicher Lage deutlich an. Gera‐
de jene Sozialräume, die prosoziales Engagement aufgrund entsprechender
Strukturschwächen besonders „bräuchten“, entwickeln es auf diese Weise
am wenigsten. Oder aber es wird übersehen, da es in besonderer Weise
dem Alltag anhaftet und ihn nicht – wie im (klein)bürgerlichen Sozialenga‐
gement für andere – übersteigt.60

Eine besondere Prägung geht mit der Stigmatisierung von Sozialräumen
einher.61 Sie kann eine paradoxe Folge raumbezogener Sozialplanung sein,
wenn sie als „sozial schwach“ oder gar als „soziale Brennpunkte“ ausgewie‐
sen werden. „Das territoriale Stigma kann tiefschürfende soziale und psy‐
chische Folgen für die Bewohner-innen marginalisierter Quartiere haben.
Denn die mit dem Stigma einhergehenden Formen der Missachtung, De‐
mütigung und Diskreditierung können … als Ursache beschädigter Identi‐
täten gelten.“62 Die Folge ist ein Mangel an Identifizierung mit dem Stadtteil
und der Rückzug ins Private – also sozusagen die „Entgeisterung“ der
sozialen Bezüge.

Deutlich wird in diesen Beschreibungen, dass das Entdecken von Spuren
der Transzendenz im Sozialraum oder gar seine leibhaftige Inszenierung
einerseits ein selbstreferenzieller, ja, wenn man so will, ein um seiner selbst
willen emergierender, unverfügbarer Prozess ist. Selbsttranszendenz lässt
sich bauen und inszenieren – ihre tatsächliche Performanz bleibt aber
fragil. Andererseits aber haben es Epiphanien an sich, etwas in Kraft zu
setzen, was sich sogleich wieder entzieht, dadurch einen Bruch in der
Erfahrung markiert, der Menschen „zum Licht hin“ dreht: sie transfor‐
miert. Ohne Konversion keine Epiphanie – bzw. für den Sozialraum: Er‐
neuerung. Mit der Wahrnehmung des Religiösen, Spirituellen, Heiligen im
Sozialraum geht es nicht um einen entfremdenden Zugriff auf versteinerte
dogmatische Behauptungen, sondern um die Erfahrung einer Alterität,

59 Soziale Distanz und Nähe sind eminente Kategorien soziologischer Ungleichheitsfor‐
schung. Vgl. nur klassisch P. Bourdieu, Die feinen Unterschiede. Kritik der gesell‐
schaftlichen Urteilskraft, Frankfurt a.M. 1982 u.ö.

60 Einige Hinweise dazu finden sich bei S. Jenichen, Sensibel für Armut. Kirchenge‐
meinden in der Uckermark, Leipzig 2015.

61 Vgl. Eiffler, Kirche für die Stadt, 193 – bis hin zur Ghettoisierung, vgl. a.a.O., 202ff.
62 M. Baum / M. Otto, Die Paradoxie raumbezogener Sozialplanung, Leviathan 48

(2/2020), (237–263) 250.

Gerhard Wegner

80

https://doi.org/10.5771/9783748948469-65 - am 23.01.2026, 18:06:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die insbesondere seine Pathologien zu heilen sucht und das große Egal63

überwindet. Um mit Frank Schulz-Nieswandt zu sprechen: um die Stiftung
„eines transzendental vorgängigen Human(start)kapitals“64 – eines emer‐
gierenden Vertrauensvorschusses, den es braucht, um inklusive Stadtteile
zu schaffen. Eine spirituelle Wahrnehmung des Sozialraumes kann folglich
Ressourcen freisetzen, die erst eine wirkliche Inklusivität ermöglichen.

Ohne an dieser Stelle nun ihm in allem zustimmen zu können, kann
man sagen, dass ein solches Verständnis religiöser Kommunikation Bru‐
no Latour treffend zum Ausdruck gebracht hat.65 Diese Kommunikation
würde keine Substanzen transportieren oder Referenzen nachzeichnen,
sondern wie zwischen Liebenden Nähe und Distanz transformieren: Men‐
schen zu Nächsten machen.66 Religion „bekehrt, sie rettet, sie transportiert
Transformationen, sie erweckt Personen wieder zum Leben.“67 Auch wenn
tatsächlich nichts hinter dem Religiösen sei, weder etwas, was es säkular
erklärt, noch ein Gott, den es gibt, so wären die Engel „wirklich Wesen, es
gibt wahrhaftig keinen Grund, daran zu zweifeln. Sie kommen von außen,
sie fassen uns, bewohnen uns, sprechen zu uns, fordern uns auf; man
wendet sich an sie, betet zu ihnen, fleht zu ihnen.“68

8. Kraftfelder des Geistes

In Einheit mit einer solchen Lektüre könnte der betreffende „Raum“ meta‐
phorisch als ein „Kraftfeld des Geistes“69 begriffen werden: als eine die

63 A. Hacke, Die Tage, die ich mit Gott verbrachte, München 2016.
64 F. Schulz-Nieswandt, Der inklusive Sozialraum. Psychodynamik und kulturelle

Grammatik eines sozialen Lernprozesses, Baden-Baden 2013, 50.
65 B. Latour, Jubilieren. Über religiöse Rede, Berlin 2011; ders., Existenzweisen. Eine

Anthropologie der Modernen, Berlin 2018, insbesondere 409: „Die für das Wort
empfänglichen Wesen empfangen“. Dazu D. Bogner / M. Schüssler / Ch. Bauer
(Hg.): Gott, Gaia und eine neue Gesellschaft. Theologie anders denken mit Bruno
Latour, Bielefeld 2021.

66 Latour, Jubilieren, 41 u.ö.
67 Latour, Existenzweisen, 440.
68 A.a.O., 425.
69 Der Begriff spielt an auf klassische Bestimmungen z.B. bei J. Moltmann, Kirche in

der Kraft des Geistes. Ein Beitrag zur messianischen Ekklesiologie, München 1975.
Die Gemeinde „ist mit ihrem Kult und ihrer Gesinnung die irdische Gestalt seiner
weltüberwindenden Herrschaft und Instrument seiner Befreiung der Welt.“ (a.a.O.,
321). Ausdrücklich gewürdigt wird Gemeinwesenarbeit (a.a.O., 357ff.). Oder auch
M. Welker, Gottes Geist. Theologie des Heiligen Geistes, Neukirchen 1992, 202:
„Nicht irgendein Macht- und Kraftwirken, auch nicht irgendein scheinbar ‚totale,

Kraftfelder des GeistesSuchbewegungen nach einer Spiritualität der Stadtteilgestaltung

81

https://doi.org/10.5771/9783748948469-65 - am 23.01.2026, 18:06:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Menschen umfassende, sie sinnlich-habituell beeinflussende Ganzheit. Es
ginge nicht um einen Raum, in dem über etwas verhandelt würde, sondern
darum, dass sich in und durch ihn so etwas wie ein „Geist“ erleben lässt.
Der Begriff kommt hier ins Spiel, weil mit ihm eine die Einzelnen über‐
greifende, potenziell „ergreifende“, und den Akteur:innen kooperierende
Struktur: eine einbeziehende „Macht“ gemeint ist, die Seele und Körper
berührt.

Über die Kategorie des „Ergriffenwerdens“70 als Modus des Geistes lässt
sich so eine Brücke zwischen materiellen, symbolischen, religiösen und so‐
zialen Einflüssen schlagen: Sie bilden sozusagen eine synästhetische Totali‐
tät. Hans Joas definiert: „Es geht … um Erfahrungen, die eine fundamental
passive Dimension aufweisen – um Erfahrungen nicht des Ergreifens von
Handlungsmöglichkeiten, sondern des Ergriffenwerdens….“71 So etwas ist
herkömmlich plausibel in der Begegnung mit dem Heiligen, worin „eine
affektive Gewissheit, die Elemente der Situation mit einer vorreflexiven
Bindungskraft erfüllt“,72 liegt – was aber auch Dämonisches oder Diaboli‐
sches beinhalten kann. Michael Herbst hat die Folgen einer solchen Begeg‐
nung mit dem Evangelium treffend als Formung seiner eigenen Erfahrung
beschrieben, die darin gipfelt: „Ich kann aufatmen: Ich darf sein.“73 Solche
Erfahrung funktioniert aber auch im Erleben von Sozialräumen: Es ist
ihre „Anmutung“, die den Akteur:innen etwas „zumutet“ – ihnen das Herz
weitet und den Mund öffnet oder verschließt; Kommunikation provoziert
oder verhindert. Dieser Geist richtet Affekt und Verstand aus, noch bevor
die Frage aufkommt, was ich tun soll.74 Sehr schön ist die Beschreibung als
„Schwingungsfeld“, „das sich wechselseitig überträgt.“75

In einer dann auch theologischen Explikation dieser Vorstellung lässt
sich gut Johannes Fischer folgen, auch wenn er nicht den Sozialraum

unüberbietbare Problemlösungen‘ mit sich bringendes Ereignis, sondern eine Viel‐
zahl von konkreten Erfahrungen, dass Leid gewendet wurde, eine Vielzahl konkreter
Befreiungserfahrungen zeigt das Wirken des Geistes Gottes an.“

70 Dass Ergriffenwerden entscheidend für religiöse Erfahrung (auch für Wertebildung)
ist, diskutiert vor allem H. Joas immer wieder. Vgl. z.B. H. Joas, Die Macht des
Heiligen. Eine Alternative zur Geschichte von der Entzauberung, Berlin 2017, 431.

71 A.a.O., 431.
72 A.a.O., 434.
73 M. Herbst, Evangelium, Dynamissio, epd – Dokumentation 19/2017, (5–13) 7, zitiert

bei Eiffler, Kirche für die Stadt, 303.
74 Vgl. J-Ch. Marx, Religion und Lebensführung. Zur affektiven Dimension gelebter

Religion, Berlin 2021, 268 unter Bezug auf J. Fischer.
75 A.a.O., 285 ebenfalls unter Bezug auf J. Fischer.

Gerhard Wegner

82

https://doi.org/10.5771/9783748948469-65 - am 23.01.2026, 18:06:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im Blick hat. „Geist“ bedeutet bei ihm zunächst nichts anderes als eine
bestimmte symbolische Strukturierung der Lebenswirklichkeit: „Die Welt,
die wir vor Augen haben, steht in einem Verweisungszusammenhang mit
etwas, das sich in ihr abbildet.“76 Der Raum weist insofern über sich selbst
hinaus: In ihm zeigt sich etwas Bedeutungsvolles, das ich gleichwohl un‐
mittelbar und spontan – körperlich – spüre. Deswegen: „Geist, so können
wir jetzt sagen, manifestiert sich in einer Ausrichtung der intuitiven Wahr‐
nehmung über die symbolische Strukturierung der Lebenswirklichkeit, und
zwar Ausrichtung nicht auf bestimmte Objekte oder Ereignisse, sondern auf
etwas, das in vielen Situationen, Erfahrungen oder Individuen begegnet.“77

Er bezeichnet mithin eine „atmosphärische Anwesenheitskonstellation“:
„Religion entzündet sich an Erfahrungen von Wirklichkeitspräsenz, die
sich ‚atmosphärisch‘ durch ein emotional bestimmtes Verhalten einstellt.“78

Dies ist allerdings nicht neutral: „Der Geist ist ein Feld des atmosphärisch
bestimmenden Guten, das sich durch starkes Involviertsein auszeichnet.“79

Und dies enthält ein nötigendes Element: „Die durch den ‚Geist‘ solcher‐
maßen erlebte und affizierte Situation macht sich in der Spontaneität des
Handelns, besser: des Verhaltens fest.“80

Das intuitive Wahrnehmen folgt eigenen Gesetzen, die nicht mit Er‐
kenntnissen, Urteilen oder Überzeugungen verwechselt werden sollten,
„sondern ist etwas, das zu Erkenntnissen, Urteilen, Überzeugungen, Hand‐
lungen usw. bewegt und herausfordert und das sich über das reale oder in
der Vorstellung imaginierte Erleben von Situation vermittelt.“81 Der Raum
„lebt“ folglich und provoziert zu spezifischen Wahrnehmungen. Er belebt,
befreit – oder er entgeistert und tötet.82 Er gewinnt Gestalt nicht zuletzt
in Personen, die sich begeistern lassen – oder aber sich nicht mehr enga‐
gieren, sich zurückziehen in einen exklusiven Bereich und resignieren.

76 Fischer, Theologische Ethik, 129.
77 Ebd.
78 Marx, Religion und Lebensführung, 299.
79 A.a.O., 302.
80 A.a.O., 307.
81 Fischer, Theologische Ethik, 125.
82 An dieser Stelle können theologische Raumkonzepte greifen. Vgl. z.B. Th. Erne, Got‐

tes räumliche Gegenwart. Theologische Raumkonzepte, ThLZ 143 (11/2018), 1103–
1118; grundlegend U. Beuttler, Gott und Raum – Theologie der Weltgegenwart
Gottes, Göttingen 2010. Das Interesse zielt im Umkreis dieser Debatte allerdings stark
auf das Verstehen von Kirchenräumen – was darauf hinweist, dass Sozialräume fast
immer auch Kirchenräume umfassen und so stets einen gebauten Hinweis auf das
transzendente Andere beinhalten.

Kraftfelder des GeistesSuchbewegungen nach einer Spiritualität der Stadtteilgestaltung

83

https://doi.org/10.5771/9783748948469-65 - am 23.01.2026, 18:06:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fischer resümiert im Übergang zu theologischen Erwägungen: „Wir sind
als Handelnde Medium für etwas, das durch uns hindurch geschieht; und
wir können unser Handeln gleichzeitig in der Verständigung über es in
der Weise konzeptualisieren, dass wir dessen Urheber sind.“83 Nicht anders
funktioniert das Leben in Sozialräumen.

Der Raum prägt uns, lebt in uns und wir eignen ihn uns ihn erleidend
und gestaltend an. Aber entscheidend ist nun die Frage, was für ein Geist
das ist. Sozialpsychologisch kann über „Stimmungen“ nachgedacht werden
als kollektive Empfindungen, „die einen quasi äußerlichen Status anneh‐
men können in Form von Emotionen, die das Handeln des Einzelnen in
einer emotionalen Gruppendynamik aufgehen lassen.“84 Dahinter stehen
die entscheidenden Fragen, wie subjektives Erleben intersubjektiv vermit‐
telt und von anderen übernommen werden kann,85 was mit Formen von
embebbedness, z.B. gemeinsamen Sozialisationsprozessen, zu tun haben
wird. Der Blick auf Atmosphären von Sozialräumen macht schnell deutlich,
dass es nicht nur die aktuelle leibhaftige Interaktion von Akteur:innen
als solche ist, die sie konstituiert, sondern materielle, parzellierte, gebaute
Gegebenheiten: eine verkörperte Praxis. Dieselben Menschen erfahren sich
in Blankenese anders als in Hammerbrook.

9. Transformative Praxis der Befreiung

Religiös kann Bewegung im Kraftfeld des Geistes eines Raumes mithin
bedeuten, sich führen zu lassen – was „sowohl ein passivisches Moment
als auch ein Moment der Eigenverantwortung enthält.“86 Dann emergiert
der Geist Gottes im Feld und positioniert sich im Verhältnis zu den Bedeu‐
tungswelten der Sozialräume: „Die eigentliche Pointe dieser Art des Pro‐
blemzugangs liegt darin, dass es, genau besehen, der durch die christliche
Symbolisierung hindurch wirksame Geist ist, der letztlich das Urteil bzw.
die Entscheidung trifft, indem er die Intuition in diese oder jene Richtung
ausschlagen lässt.“87 Seine Erfahrung transformiert mithin den Sozialraum;
zieht andere Bedeutungen ein, ermutigt zu lebensförderlichen Veränderun‐

83 Fischer, Theologische Ethik, 137.
84 So Ch. Renda, Einige Überlegungen zu Stimmung als situationssoziologischer Kate‐

gorie, KZfSS 70 (2018), (629–654) 630.
85 Vgl. a.a.O., 639.
86 Fischer, Theologische Ethik, 136.
87 A.a.O., 135.

Gerhard Wegner

84

https://doi.org/10.5771/9783748948469-65 - am 23.01.2026, 18:06:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen – treibt also über religiöse Kommunikation im engeren Sinne in ein
umfassend soziales Handeln hinein. Immer wieder ist dieser Geist als
ein letztlich antiökonomischer Kritiker eines künstlich geschaffenen Man‐
gels verstanden worden – jener Erfahrung, die im Sozialraum durch das
schlichte Vorhandensein von Grenzen präsent ist. „Die Gegenwart des Hei‐
ligen Geistes macht dieser Form künstlicher Mangelerzeugung ein Ende.
In der Gegenwart des Heiligen Geistes können wir nur den Überfluss, den
Reichtum und die Fülle von Gottes Gerechtigkeit bekennen.“88 Obwohl
in diesem Geist – sozialwissenschaftlich: in dieser Fiktion89 – genug für
alle da ist, reicht es nicht. Aneignungsprozesse aller Art verknappen die
Ressourcen. Insofern kann sich mit der Erfahrung des Geistes eine elemen‐
tare Gesellschaftskritik verbinden.

Es sind mithin nicht primär reflektierte Gründe, die letztlich bestimmen,
was wir tun, sondern es ist die Spontaneität eines atmosphärisch befrei‐
ten Seins, die Menschen handeln lässt.90 Menschen „urteilen gar nicht
aufgrund der feststellbaren Merkmale einer Situation, sondern unter dem
Eindruck und der Wirkung einer erlebten Situation.“91 Und dieses Erleben
ist durch die Narrationen des christlichen Glaubens geprägt. „Die christli‐
che Symbolisierung der Lebenswirklichkeit betrifft diese fundamentalere
Ebene des Vertrauens und richtet auf Zukunft hin aus gerade in Anbetracht
solcher Erfahrungen menschlicher Fragilität und Endlichkeit.“92 Und dies
alles prägt die Erfahrung des konkreten Lebens: „Der Geist der Liebe rich‐
tet Menschen so aus, dass sie intuitiv affiziert werden durch Situationen,
in denen sie mit der Bedürftigkeit und Verletzlichkeit anderer Menschen
konfrontiert sind.“93 So könnte zum Beispiel das Vorhandensein eines
transzendentalen Vertrauenskapitals im Sinne von Schulz-Nieswandt,94 das
zwanglos die Anerkennung der leidenden Anderen ermöglicht, christlich
als eine Erfahrung der Nähe Gottes gedeutet werden. Allerdings finden
sich im Christentum natürlich auch viele Erfahrungen eines z.T. deutlich
ausgrenzenden Geistes der Macht. Es braucht Unterscheidungen.

88 M.D. Meeks, Gott und die Ökonomie des Heiligen Geistes, EvTh 40 (1/1980), (40–
58) 55.

89 Vgl. zum Begriff der Fiktion für religiöse Kommunikation G. Wegner, Die soziale
Relevanz religiöser Kommunikation, in: ders. (Hg.), Fiktionen der Fülle. Religiöse
Kommunikation und sozialpolitische Kultur, Leipzig 2020, 27–58.

90 Vgl. Fischer, Theologische Ethik, 119.
91 A.a.O., 126.
92 A.a.O., 155.
93 A.a.O., 131.
94 Vgl. Schulz-Nieswandt, Der inklusive Sozialraum, 50.

Kraftfelder des GeistesSuchbewegungen nach einer Spiritualität der Stadtteilgestaltung

85

https://doi.org/10.5771/9783748948469-65 - am 23.01.2026, 18:06:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vorteil einer Deutung des Sozialraums als Kraftfeld des Geistes
besteht schon säkular gesehen darin, den betreffenden Ausschnitt der Ge‐
sellschaft als immer schon strukturierte kollektive Praxisgestalt wahrneh‐
men zu können. In ihr artikulieren sich die die Gesellschaft auch sonst
prägenden Macht- und Herrschaftsverhältnisse als „Atmosphäre“. Darin
verkörpert der Habitus der Christ:innen die Kirche und partizipiert am
Kraftfeld des Geistes; ihre Lebensformen sind in größere, über das Alltägli‐
che hinausgehende Zusammenhängen eingebettet.

10. Möglichkeiten spiritueller Wahrnehmung des Sozialraums

Wie könnten spirituelle Wahrnehmungen des gebauten Sozialraums ausse‐
hen? Ganz allgemein gesagt ginge es um Arten der Begegnung mit Trans‐
zendenz bzw. mit immanenten Verkörperungen der Transzendenz. Genau‐
er gesagt um Möglichkeiten einer sinnlich spürbaren „Kraftübertragung“
oder zumindest einer „Berührung“ mit dem ganz Anderen. Anders gefragt:
Was bringt Menschen im Quartier dazu, sich „nach außen zu wenden,
einander zuzuwenden, das andere zu erfahren“ – „außer dem Bewusstsein
der eigenen Verstörtheit,“ wie es Richard Sennett95 formuliert? Er verbindet
damit die Frage nach den integrativen und inklusiven Kräften im Sozial‐
raum.

Sofort geraten einem hierbei wieder Kirchenräume in den Blick, denn sie
erfüllen eben diesen Zweck einer Ausrichtung der Sinne mittels ästhetischer
Mittel auf etwas Göttliches, Mysteriöses, Heiliges – jedenfalls nicht nur
zu Konsumierendes, sondern letztlich staunend Anzubetendes. Wenn über‐
haupt, dann sind Kirchenräume Krafträume des Geistes und der Macht
– in aller Ambivalenz. Die Kirchenräume bieten mit ihrer Schönheit seeli‐
schen Schutz und Geborgenheit – und öffnen zugleich die Sinne auf weit
größere Zusammenhänge des Lebens, der Aufhebung in etwas alles Um‐
greifendes, Aufhebendes, Heilendes. Sie schließen Kontingenz und öffnen
sie zugleich: Man fühlt sich in ihnen verwurzelt und entwurzelt zugleich.
Bereits hier können Kriterien der Salutogenese96 greifen, aber auch des
Bruchs und der Transformation.

95 Sennet, Fleisch und Stein, 462.
96 Vgl. A. v. Heyl / K. Kemnitzer / K. Raschzok (Hg.), Salutogenese im Raum der

Kirche, Leipzig 2015 unter Bezug auf A. Antonovsky, Salutogenese. Zur Entmystifi‐
zierung von Gesundheit, Tübingen 1997.

Gerhard Wegner

86

https://doi.org/10.5771/9783748948469-65 - am 23.01.2026, 18:06:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inwieweit lassen sich derartige Erfahrungsformen aus Sakralräumen auf
Sozialräume übertragen? Einerseits sollte das gut möglich sein, da die
Krafterfahrung im Inneren dieser Räume ja lediglich verdichtet, was auch
sonst prinzipiell erfahren werden kann. Niemand würde behaupten, dass
Gott nur in Kirchenräumen gegenwärtig wäre oder gar nur in Kathedralen
und Domen. Zentrale Traditionslinien im Christentum können sogar das
Gegenteil betonen – man denke nur an die Geschichte vieler Heiliger. In
Assisi ist das schwierige Verhältnis von Gotteserfahrung vor den Toren
der Stadt und ihrer Verkirchlichung noch heute sinnlich nachvollziehbar.
Also: Die Epiphaniefähigkeit des Sozialraums kann nicht infrage stehen.
Aber andererseits hat die Konzentration des Sakralen in besonderen Räu‐
men offensichtlich auch dazu geführt, dass der Stadtraum immer säkularer
geworden ist: Die Straße konnte christlich nicht unterworfen werden.97

Und das gilt sicherlich noch gesteigert für den Protestantismus, der den
Kirchenräumen so viel Macht gerade nicht zubilligte.

Blickt man auf die – quasi äußere – Funktionalität von
Kirchengebäuden, so lassen sich z.B. mit Jakob Helmut Deibl98 eine Reihe
von besonderen Qualitäten aufzeigen, die sie kennzeichnen: „the silence,
the differentiated landscape of sound that they offer, the changed climate,
their space not being tied to consumption, the disinterested perception of
beauty, the changed sense of time that encompasses both the past and the
future, their opening up a multi-perspective view.“99 Genauer gesagt:

- Sie können sich querstellen zu einer immer weiter fortschreitenden
Kommerzialisierung des öffentlichen Raumes – und zwar weniger darin,
dass sie sich dem Verkaufen verweigern würden (das trifft auch in der Tat
immer weniger zu), als dass sie den „status of the consumer, whose one-di‐
mensional aim ist the constantly Now of consumption“100 suspendieren. Sie
ermöglichen Freiheit im umfassenden Sinn.

- Sie ermöglichen eine anachronistische Zeiterfahrung, insofern der
Raum „consciously expands into the past and the future“ und eine Verkör‐
perung unterschiedlicher Zeiten der Vergangenheit darstellt, weil er nicht
den jeweils aktuellen Zeitspannen unterliegt. Und so soll es auch bleiben,
„the durability of sacred buildings conveys the utopia that the future should

97 Vgl. Sennett, Fleisch und Stein, 461.
98 J.H. Deibl, Sacred Architecture and Public Space under the Conditions of a New

Visibility of Religion, Religions 11 (2020), Art. 379, 1–18.
99 A.a.O., 15.

100 A.a.O., 14.

Kraftfelder des GeistesSuchbewegungen nach einer Spiritualität der Stadtteilgestaltung

87

https://doi.org/10.5771/9783748948469-65 - am 23.01.2026, 18:06:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


be as these buildings are constructed in a way that also future generations
will be able to look at them or even use them.“101 Sie gehören nie nur einer
Epoche oder Generation.

- Schließlich verkörpern sie die Ambiguitäten und multiplen Perspekti‐
ven längerer Zeiten und Gesellschaften und stehen damit für das Ganze
einer Stadt oder eines Sozialraums. „Sacred buildings can function like arks
that move through time with a high degree of stability. In their spatial
capacity they can represent the invasion of temporality into space.“102

Ein etwas anderer Zugang könnte durch die Diskussion über Architektur
und Design als etwas Heilendes angeregt werden.103 Hier geht es darum,
der „cold and soulless emptiness“ moderner funktionaler Architektur104 et‐
was ganzheitlich Sinnliches entgegenzusetzen, angesichts der Einsicht, dass
der gebaute Raum „engages our body even before we become aware of it.“105

So sei z.B. der heilende Effekt von Gartenanlagen und Parks im Umfeld
von Krankenhäusern bekannt. „I would claim that, if a certain place gives a
person the awareness of self and of her being embodied and embedded in
nature, this is already (a step towards, and thus) spiritual healing.“106 Dabei
steht Natur für machtvolle Atmosphären, die ein Eintauchen in größere,
mächtigere Zusammenhänge ermöglichen und so befreiend und heilend
wirken. „The ‚skin‘ of the building addresses our skin.“107

Bert Daelemans diskutiert ausgehend von dieser These fünf architektoni‐
sche Dimensionen, die mit dem Thema Stress / Stressreduktion verbunden
sein können:108

-Stimulation hat mit Intensität, Varianz, Komplexität, Mysterium und
dem Neuen zu tun. Zu wenig Stimulation führt zur Langeweile und zu viel
zur Desorientierung und Verwirrung.

-Kohärenz meint die Erfahrung von sinnhafter Bezogenheit und ganz‐
heitlicher Stimmigkeit.

-Zugänglichkeit („Affordance“) bedeutet die Übersichtlichkeit und funk‐
tionale Klarheit der baulichen Gestaltung.

101 Ebd.
102 A.a.O., 15.
103 Vgl. Ch. Day, Places of the soul. Architecture and environmental design as healing

art, London / New York 32014; B. Daelemans, Healing Space: The Synaesthetic
Quality of Church Architecture, Religions 11 (2020), Art. 635.

104 Daelemans, Healing Space, 1.
105 Ebd.
106 A.a.O., 2.
107 A.a.O., 14.
108 Vgl. a.a.O., 2.

Gerhard Wegner

88

https://doi.org/10.5771/9783748948469-65 - am 23.01.2026, 18:06:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


-Kontrolle bezieht sich auf die Aneignungs- und Veränderungsmöglich‐
keiten des Raumes durch seine Nutzer:innen.

-Restaurative Qualität: Damit ist die Potenz des Raumes angesprochen,
Menschen Rückzugs-, Ruhe- und Reflexionsmöglichkeiten zu bieten.

Er entwickelt auf diese Weise Kriterien für eine gesundheitsfördernde,
menschlichem Maß entsprechende Raumgestaltung, die zur Kritik an einer
primär funktionalen, „rechtwinkligen“ Bauhaustradition109 verhelfen kön‐
nen. Die gerade Linie kann kaum in voller Eindeutigkeit als „the result of
self- mastery“, als „sane and noble“ (Le Corbusier) gefeiert werden.110 Wie‐
weit die Kriterien sich allerdings für eine spirituelle Wahrnehmung des So‐
zialraums nutzen lassen, muss noch extra geprüft werden. Sicherlich weist
Spiritualität z.B. in der Tradition von Heilungserfahrungen auch oft ähnli‐
che Dimensionen auf. Aber ihr Bezug auf etwas Ergreifendes, Menschen für
größere Zusammenhänge Öffnendes und sie in sie Hineinziehendes lässt
sich nicht nur nicht auf herkömmliche Vorstellungen von Gesundheit redu‐
zieren, sondern stellt sie bisweilen geradezu infrage und erschüttert diesbe‐
zügliche Identitätsstabilitäten nicht selten. Konversionserfahrungen lassen
Menschen nicht selten durch verstörende Erfahrungen der Verunsicherung,
ja der Krankheit, gehen. Spiritualität, so könnte man sagen, ist sicherlich
letztlich immer heilsam, aber längst nicht immer wohltuend. So könnte es
sein, dass eine betont sachlich-nüchterne Architektur ohne Bezug auf Natur
gerade in dieser Hinsicht fördernd ist, indem sie Ablenkungen reduziert
und alle Sinne auf Meditation fokussiert. Entsprechende Traditionslinien in
der Geschichte des Kirchenbaus (z.B. der Zisterzienser) sind bekannt.

Etwas anders ist es allerdings, wenn man nach den Möglichkeiten „säku‐
larer Epiphanie“ i.S. der christlich-diakonischen Tradition fragt. Hier könn‐
te man bereits die massenhafte Erstellung von günstigem Wohnraum mit
der Konsequenz der Stereotypisierung der Wohnungen als solche positiv in
Anschlag bringen.111 Christlich-kirchlich ist hierzu allerdings kein positiver
Bezug bekannt. Entsprechende Vorhaben in der DDR (Halle-Neustadt,
Marzahn usw.) gaben sich als bewusst anti-spirituell, materialistisch ausge‐
richtet. Aus heutiger Sicht wird man natürlich fragen, ob bei dieser Art
der großräumigen Baugestaltung nicht in der Tat Maßstäbe des Menschli‐

109 Vgl. zur Ambivalenz der Bauhaustradition STEETS, Der sinnhafte Aufbau.
110 Zitat von Le Corbusier 1922 in A. Krieger, City on a Hill. Urban Idealism in

America from the Puritans to the Present, Cambridge (USA) 2019, 15.
111 Vgl. zu dieser Linie A. Lepik / H. Strobl (Hg.), Die neue Heimat. (1950–1982). Eine

sozialdemokratische Utopie und ihre Bauten, München 2019.

Kraftfelder des GeistesSuchbewegungen nach einer Spiritualität der Stadtteilgestaltung

89

https://doi.org/10.5771/9783748948469-65 - am 23.01.2026, 18:06:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


chen brutal ignoriert wurden. Christliche Lebensformen verbinden sich
empirisch eher mit einem kleinen Häuschen mit Garten.

11. Inszenierung des Christlichen

Vieles von dem, was hier als Möglichkeiten für eine spirituelle Wahrneh‐
mung des Sozialraums entwickelt wurde, orientiert sich an der spezifischen
Raumerfahrung von Sakralgebäuden und führt auf diese Weise dazu, nach
Heterotopien im Quartier zu suchen, aber deswegen möglicherweise den
Grundcharakter des jeweiligen Sozialraums zu vernachlässigen. Und in der
Tat sind gerade solche Orte am Rande der Zentren und der Macht nicht
selten Orte der Epiphanie. Die Bibel ist voll von entsprechenden „räum‐
lichen Gesten“. In gewisser Hinsicht ist die christliche Gemeinde auch
immer unterwegs112 und das Überschreiten von Grenzen gehört zu ihrem
Temperament. Man könnte sogar sagen, dass sich ein wirklich religiöser,
gottgemäßer Lebensstil in jedem gebauten Quartier als destruktiv erweisen
wird, denn er rüttelt gerade an den festen Mauern und reißt überall neue
Sichtachsen auf. In der biblischen Tradition ist Gott präsent in seinem
Wort, wo immer es sich ereignet.

Nun liegt es auf der Hand, dass eine Deutung der sozialräumlichen Si‐
tuationen im Hinblick auf die Gegenwart oder die Abwesenheit des Geistes
Gottes allein noch keine politische Gestaltungskraft entwickeln kann. Sie
muss im Gemeinwesen von der Kirche kommuniziert und d.h. vor allem
öffentlich inszeniert werden. Es gilt diesen Geist in einer für alle Sinne
zugänglichen Form zu bezeugen, ihn darzustellen und zu feiern. Damit
werden alltägliche Erfahrungen religiös gerahmt und so das Herkömmliche
überschritten. Es geht pointiert um eine „überschießende Kommunikati‐
on“.113 Der Sozialraum braucht sie nicht zum Überleben und er bringt sie
auch nicht selbst hervor. Deswegen kann sie auch übersehen werden. In

112 Sehr schön dazu K. Backhaus, Religion als Reise. Intertextuelle Lektüren in Anti‐
ke und Christentum, Tübingen 2014, VII: „Religion und Reisen haben manches
gemeinsam: Sie entspringen Fernweh, überschreiten Grenzen, weiten Perspektiven,
verleiblichen Transzendenz.“

113 Vgl. L. Grill, Überschießende Kommunikation. Eine Religionstheorie alltäglicher
Rede, Göttingen 2020.

Gerhard Wegner

90

https://doi.org/10.5771/9783748948469-65 - am 23.01.2026, 18:06:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihr kommt aber der Geist dieses Raumes zum Tragen: in Konstruktion und
Destruktion; in der „kreativen Zerstörung“ Gottes.114

„Das Reich Gottes steht nicht in Worten, sondern in der Kraft.“ (1. Kor.
4,20)

Literatur

Abel, Alexandra (Hg.), Architekturpsychologische Perspektiven, Bd. 2: Diskurs und
Vermittlung, Wiesbaden 2023.

Antonovsky, Aaron, Salutogenese. Zur Entmystifizierung von Gesundheit, Tübingen
1997.

Armbruster, Alexander., Was Computer in Zukunft können und für uns bedeuten,
FAZ vom 14.2.2022.

Backhaus, Knut, Religion als Reise. Intertextuelle Lektüren in Antike und Christen‐
tum, Tübingen 2014.

Bär, Martina, Urbane Logik und Theo-Logik. Gottesrede in (post-)modernen Stadt‐
gesellschaften, Freiburg i.Br. 2020

Baum, Markus / Marius Otto, Die Paradoxie raumbezogener Sozialplanung, Levia‐
than 48 (2/2020), 237–263.

Beck, Teresa Koloma, Gewalt / Raum. Aktuelle Debatten und deren Beiträge zur
raumsensiblen Erweiterung der Gewaltsoziologie, Soziale Welt 67 (2016), 431–449.

Beuttler, Ulrich, Gott und Raum – Theologie der Weltgegenwart Gottes, Göttingen
2010.

Blaser, Felix, Diakonische Kultur: Eine Frage der Atmosphäre?, PTh 110 (2021), 319–
338.

Bogner, Daniel / Michael Schüssler / Christian Bauer (Hg.): Gott, Gaia und
eine neue Gesellschaft. Theologie anders denken mit Bruno Latour, Bielefeld 2021.

Böhme, Gernot, Atmosphäre, Essays zur neuen Ästhetik. Frankfurt a.M. 1995.
Bourdieu, Pierre, Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen Urteilskraft,

Frankfurt a.M. 1982.
Brennemann, Robert E. / Brian J. Miller, Building Faith. A Sociology of religious

Structures, Oxford 2020.
Butler, Judith, Die Macht der Gewaltlosigkeit. Über das Ethische im Politischen,

Berlin 2020.
Collins, Randall, Interaction Ritual Chains. Princeton / Oxford 2004.
Daelemans, Bert, Healing Space: The Synaesthetic Quality of Church Architecture,

Religions 11 (2020), Art. 635.
Day, Christopher, Places of the soul. Architecture and environmental design as

healing art, London / New York 32014.

114 Vgl. an dieser Stelle sehr anregend M. Bär, Urbane Logik und Theo-Logik. Got‐
tesrede in (post-)modernen Stadtgesellschaften, Freiburg i.Br. 2020, insbesondere
283ff.: „Göttliche Pragmatik in der Verkündigung Jesu Christi“.

Kraftfelder des GeistesSuchbewegungen nach einer Spiritualität der Stadtteilgestaltung

91

https://doi.org/10.5771/9783748948469-65 - am 23.01.2026, 18:06:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Deibl, Jakob Helmut, Sacred Architecture and Public Space under the Conditions of
a New Visibility of Religion, Religions 11 (2020), Art. 379, 1–18.

Demuth, Volker, Landschaftsentfaltung. Eine Geschichte vom Vorstellen und Her‐
stellen natural-sozialer Räume, Lettre, Nr. 135, vom Winter 2021, 52–62.

Dietze, Pia / Eric Knowles, Social Class and the Motivational Relevance of Other
Human Beings. Evidence from Visual Attention, Psycological Science online first
October 3, 2016.

Eckardt, Frank, Soziologie der Stadt, Bielefeld 2004.
Eiffler, Felix, Kirche für die Stadt. Pluriforme urbane Gemeindeentwicklung unter

den Bedingungen urbaner Segregation, BEGB 29, Göttingen 2020.
Erne, Thomas, Gottes räumliche Gegenwart. Theologische Raumkonzepte, ThLZ 143

(11/2018), 1103–1118.
Faix, Tobias, Das Wunder von Moabit. Eine kirchentheoretische Reflexion anhand

einer kirchlichen Neubelebung, in: Meireis, Torsten / Clemens Wustmans (Hg.),
Leere Kirchen – voller Einsatz? Kirche und sozialer Zusammenhalt in ländlichen
und urbanen Räumen, BThZ.B, 2022, 33–46.

Fischer, Johannes, Theologische Ethik. Grundwissen und Orientierung, Stuttgart /
Berlin / Köln 2002.

Greeley, Andrew Moran, A Cloak of Many Colors. The end of beige Catholicism,
Commonweal vom 9.11.2001, 10–13 (https://www.commonwealmagazine.org/sites/
default/files/imce/30047/Greeley%20End%20of%20Beige%20Catholicism_0.pdf)
(Zugriff : 21.6.2014).

Grill, Lukas, Überschießende Kommunikation. Eine Religionstheorie alltäglicher Re‐
de, Göttingen 2020.

Grünberg, Wolfgang, Die Sprache der Stadt. Skizzen zur Großstadtkirche, Leipzig
2004.

Goodhew, David / Anthony-Paul Cooper (Hg.), The Desecularisation of the city.
London’s churches, 1980 to the Present, Oxford / New York 2019.

Hacke, Axel, Die Tage, die ich mit Gott verbrachte, München 2016.
Herbst, Michael, Evangelium, Dynamissio, epd Dokumentation 19/2017, 5–13.
Heyl, Andreas von / Kemnitzer, Konstanze / Raschzok, Klaus (Hg.), Sa‐

lutogenese im Raum der Kirche, Leipzig 2015.
Jenichen, Susann, Sensibel für Armut. Kirchengemeinden in der Uckermark, Leipzig

2015.
Joas, Hans, Die Macht des Heiligen. Eine Alternative zur Geschichte von der Entzau‐

berung, Berlin 2017.
Josuttis, Manfred, Der Weg in das Leben. Eine Einführung in den Gottesdienst auf

verhaltenswissenschaftlicher Grundlage, München 1991.
Koolhaas, Rem, Delirious New York. Ein retroaktives Manifest für Manhattan,

Aachen 1999 (engl. New York 1978).
Krieger, Alex, City on a Hill. Urban Idealism in America from the Puritans to the

Present, Cambridge (USA) 2019.

Gerhard Wegner

92

https://doi.org/10.5771/9783748948469-65 - am 23.01.2026, 18:06:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.commonwealmagazine.org/sites/default/files/imce/30047/Greeley%20End%20of%20Beige%20Catholicism_0.pdf
https://www.commonwealmagazine.org/sites/default/files/imce/30047/Greeley%20End%20of%20Beige%20Catholicism_0.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748948469-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.commonwealmagazine.org/sites/default/files/imce/30047/Greeley%20End%20of%20Beige%20Catholicism_0.pdf
https://www.commonwealmagazine.org/sites/default/files/imce/30047/Greeley%20End%20of%20Beige%20Catholicism_0.pdf


Kühne, Olaf / Florian Weber / Karsten Berr / Corinna Jenal (Hg.), Handbuch
Landschaft, Wiesbaden 2019.

Latour, Bruno, Jubilieren. Über religiöse Rede, Berlin 2011.
Latour, Bruno, Existenzweisen. Eine Anthropologie der Moderne, Berlin 2018.
Lepik, Andres / Hilde Strobl (Hg.), Die neue Heimat. (1950–1982.) Eine so‐

zialdemokratische Utopie und ihre Bauten, München 2019.
Marx, Julian-Christopher, Religion und Lebensführung. Zur affektiven Dimension

gelebter Religion, Berlin 2021.
Meeks, Douglas M., Gott und die Ökonomie des Heiligen Geistes, EvTh 40 (1/1980),

40–58.
Menke, Christoph, Kraft. Ein Grundbegriff ästhetischer Anthropologie, Berlin 2017.
Miller, Daniel, Der Trost der Dinge. Fünfzehn Porträts aus dem London von heute,

Berlin 2010.
Moltmann, Jürgen, Kirche in der Kraft des Geistes. Ein Beitrag zur messianischen

Ekklesiologie, München 1975.
Radermacher, Martin, Sequenzanalytische Bildhermeneutik und religions‐

wissenschaftliche Atmosphärenforschung. Ein methodischer Baustein zur Unter‐
suchung sozialräumlicher Arrangements, ZfR 28 (1/2020), 112–127.

Rebenstorf, Hilke / Christopher Zarnow / Anna Körs / Christoph Sigrist
(Hg.), Citykirchen und Tourismus. Soziologisch-theologische Studien zwischen Ber‐
lin und Zürich, Leipzig 2018.

Renda, Charlotte, Einige Überlegungen zu Stimmung als situationssoziologischer
Kategorie. In: KZfSS 70 (2018), 629–654.

Scherf, Eva, Das Bauhausviertel in Halle. Vom Kaiserreich bis 2.0, Halle (S.) 2021.
Schmitz, Hermann, System der Philosophie, Bd. III/2: Der Gefühlsraum, Bonn 1969.
Schulz-Nieswandt, Frank, Der inklusive Sozialraum. Psychodynamik und kulturelle

Grammatik eines sozialen Lernprozesses, Baden-Baden 2013.
Sennett, Richard, Fleisch und Stein. Der Körper und die Stadt in der westlichen

Zivilisation, Berlin 1997.
Steets, Silke, Fixing up Waco, Texas: Populäre Religion, das Sentimentale und die

Refiguration von Räumen, ZRGP 5 (1/2021), 141–170.
Wegner, Gerhard, Protestantisches Prinzip und katholische Substanz, in: Wieland,

Josef / Gerhard Wegner / Ramona M. Kordesch (Hg.), Luther 2017. Protestanti‐
sche Ressourcen der nächsten Moderne, Weilerstwist 2017, 42–56.

Wegner, Gerhard, Das Publikum der Kathedralen, in: ders., Wirksame Kirche,
Leipzig 2019, 228–246.

Wegner, Gerhard, Re-Sozialisierung der Religion? Die Rolle der Kirchen in inklusi‐
ven Sozialräumen, ZRGP 3 (2/2019), 235–264.

Wegner, Gerhard, Die soziale Relevanz religiöser Kommunikation, in: ders. (Hg.),
Fiktionen der Fülle. Religiöse Kommunikation und sozialpolitische Kultur, Leipzig
2020, 27–58.

Kraftfelder des GeistesSuchbewegungen nach einer Spiritualität der Stadtteilgestaltung

93

https://doi.org/10.5771/9783748948469-65 - am 23.01.2026, 18:06:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wegner, Gerhard, Zur Inszenierung des Christlichen im Sozialraum, in: Schlegel,
Thomas / Martin Reppenhagen (Hg.), Kirche in der Diaspora. Bilder für die
Zukunft der Kirche, FS Michael Herbst, Leipzig 2021, 191–210.

Wegner, Gerhard, Epiphanes Quartier? Zur geistlichen Lektüre von Sozialräumen,
PrTh 58 (2/2023), 110–117.

Welker, MIchael, Gottes Geist. Theologie des Heiligen Geistes, Neukirchen – Vluyn
1992.

Woydack, Tobias, Raum, Glaube, Mensch und Kirche. Die Gottesbeziehung als räum‐
liches Geschehen, AGD 21 (2/2007), 14–22.

Zarnow, Christopher, Jenseits von Jedem. Ambiguitätstoleranz als urbane Tugend,
in: Meireis, Torsten / Clemens Wustmans (Hg.), Leere Kirchen – voller Einsatz?
Kirche und sozialer Zusammenhalt in ländlichen und urbanen Räumen, BThZ.B,
2022, 47–62.

Zippert, Thomas, Dimensionen des Sozialraums und der Sozialraumorientierung,
Jahrbuch Sozialer Protestantismus 12 (2019), 232–251.

Gerhard Wegner

94

https://doi.org/10.5771/9783748948469-65 - am 23.01.2026, 18:06:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Epiphanien im Sozialraum?
	2. Religiöse Topografie
	3. Religiöse Wahrnehmung des Sozialraums
	4. Die Macht virtueller Welten
	5. Sozialräume als Kraftfelder
	6. Atmosphäre und Stimmung
	7. Lektüre von Sozialräumen
	8. Kraftfelder des Geistes
	9. Transformative Praxis der Befreiung
	10. Möglichkeiten spiritueller Wahrnehmung des Sozialraums
	11. Inszenierung des Christlichen

