
„Mit Gott auf unserer Seite“
Religiöse Aufrufe zur Gewalt

und ihre Gegenreaktionen

 

 XIXISSN 1866-4873 Judentum – Christentum – Islam
interreligiöse studien

malsI
–

mutnetsirh
C

–
mutneduJ

nei
d

uts es
öi

gilerret
ni 

Jo
ha

nn
 E

v.
 H

af
ne

r,
 H

an
s-

M
ic

ha
el

 H
au

ß
ig

  (
H

rs
g.

) „
M

it
 G

ot
t 

au
f 

un
se

re
r 

Se
it

e“

Johann Ev. Hafner – Hans-Michael Haußig (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


„Mit Gott auf unserer Seite“ 

Herausgegeben von 

Johann Ev. Hafner – Hans-Michael Haußig 
 
 

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


JUDENTUM – CHRISTENTUM – ISLAM 
INTERRELIGIÖSE STUDIEN  

  

 
 

Herausgegeben  
von 

 
Klaus Bieberstein – Johann Ev. Hafner –  

Patrick Franke – Heinz-Günther Schöttler –  
Susanne Talabardon 

Zentrum für Interreligiöse Studien  
der Universität Bamberg 

 
 
 
 

BAND 19 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

ERGON VERLAG 

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


„Mit Gott auf unserer Seite“ 
Religiöse Aufrufe zur Gewalt  

und ihre Gegenreaktionen 

Herausgegeben von 

Johann Ev. Hafner – Hans-Michael Haußig 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

ERGON VERLAG 

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Gedruckt mit freundlicher Unterstützung durch das 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Titelabbildung:  
Buddhistische Mönche auf einer antimuslimischen  
Protestkundgebung in Yangon (Myanmar), 2014.  

© Soe Zeya Tun 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der 

Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im 
Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar. 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

© Ergon – ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2020 
Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt. 

Jede Verwertung außerhalb des Urheberrechtsgesetzes bedarf der Zustimmung des Verlages.  
Das gilt insbesondere für Vervielfältigungen jeder Art, Übersetzungen, Mikroverfilmungen  

und für Einspeicherungen in elektronische Systeme. 
Gesamtverantwortung für Druck und Herstellung  

bei der Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG. 
Umschlaggestaltung: Jan von Hugo 

www.ergon-verlag.de 
 
 

ISBN 978-3-95650-664-2 (Print) 
ISBN 978-3-95650-665-9 (ePDF) 

ISSN 1866-4873 

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Inhalt

Vorwort ................................................................................................. 7

Johann Ev. Hafner und Hans-Michael Haußig
Einleitung .............................................................................................. 9

Eckart Klein
Religiöse Aufrufe zur Gewalt und Menschenrechte ................................... 23

Kadir Sancı und Arhan Kardaş
Gewaltaufrufe im frühen Islam. Zwischen Religiosität und
Profanität ............................................................................................... 43

Marie-Luise Heckmann
Christen und Gewalt ‒ Kreuzzugsaufrufe und Kreuzzugskritik
nach dem Fall von Jerusalem (1187). Mit einem Ausblick auf die
Gegenwart .............................................................................................. 85

Dirk Schuster
„Der Jude“ als Kriegsgegner. Der Zweite Weltkrieg aus
Perspektive völkischer Protestanten .......................................................... 109

Pierre Gottschlich
„Du darfst der Pflicht dich nicht entziehn“. Die religiöse
Rechtfertigung hindu-nationalistischer Gewalt am Beispiel der
Bhagavad Gita ........................................................................................ 135

Jakob Rösel
Löwenvolk und Dharmainsel. Buddhistische Gewaltrhetorik in
Sri Lanka ................................................................................................ 151

Johann Ev. Hafner
The will of the masses. Der Weg vom Theologiestudenten zum
Guerillero am Beispiel von Conrado Balweg (1942–1999) .......................... 163

Hans-Michael Haußig
„Denn euch habe ich das Land gegeben, es zu besitzen“ Jüdische
Positionen zum Konflikt um das Heilige Land. Shlomo Goren
und Michael Lerner ................................................................................ 205

Norbert P. Franz
Die religiösen Unterströmungen im aktuellen Ukraine-Konflikt ................ 227

Über die Verfasser ................................................................................... 249

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Vorwort

Das Titelbild des Bandes zeigt antimuslimische Proteste in Myanmars Haupt-
stadt Yangon, an denen buddhistische Mönche einen maßgeblichen Anteil hat-
ten. Die Wahl des Bildes soll deutlich machen, dass sich religiös legitimierte
Gewalt nicht nur innerhalb der abrahamitischen Religionen findet, sondern
auch außerhalb dieser ein leider häufig anzutreffendes Phänomen darstellt.

Die Beiträge des vorliegenden Bandes sind auf der Grundlage einer gleichna-
migen Ringvorlesung entstanden, die im Sommersemester 2015 an der Univer-
sität Potsdam stattfand. Leider konnten nicht alle Vorträge für die vorliegende
Publikation berücksichtigt werden. Hans G. Kippenberg hat aus gesundheitli-
chen Gründen seinen Beitrag über „Die Kriegserklärung von Usama bin Laden
1998 an die USA und die geistliche Anleitung für den Angriff vom 11. Septem-
ber 2001“ nicht zur Publikation fertigstellen können. Rahel Gersch hat ihren
Beitrag „Abtreibungsgegner. Gewaltaufrufe christlicher Fundamentalisten in
den USA“ aufgrund beruflicher Neuorientierung zurückgezogen, und Admiel
Kosman sah sich zum gegenwärtigen Zeitpunkt ebenfalls nicht in der Lage, sei-
nen Beitrag „Critical Reading of the Messianic Theology of the Extremist Rab-
bis of the Settlements in the West Bank in the Israeli-Palestine Conflict“ zur Pu-
blikation aufzubereiten. Für Hans-Michael Haußig stellte sich das im Rahmen
der Vorlesung behandelte Thema der Cargo-Kulte letztendlich als zu vielschich-
tig dar, weswegen er einen Beitrag über jüdische Positionen zum Konflikt um
das Heilige Land beigesteuert hat. Kadir Sancı hat seinen Beitrag zusammen
mit Arhan Kardaş gegenüber der ursprünglichen Version erheblich erweitert.

Die Publikation wäre ohne die Unterstützung unserer studentischen Hilfs-
kräfte Lilith Reuter und Hrrn Frederik Hochdorfer, die die Aufbereitung des
Textes zur Publikation besorgt haben, nicht möglich gewesen. Ihnen danken
wir herzlich. Ebenso gilt unser Dank unserer früheren Mitarbeiterin, Daniela
Schmidt, die das gesamte Manuskript Korrektur gelesen hat. Dem „Forum Reli-
gionen im Kontext“ sei für den Druckkostenzuschuss Dank ausgesprochen.

Potsdam, im Juli 2020 Hans-Michael Haußig
 und
 Johann Ev. Hafner

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Einleitung

Johann Ev. Hafner und Hans-Michael Haußig

„With God on our Side“ lautet der Titel einer der frühesten Songs des Nobel-
preisträgers Bob Dylan. Er kritisiert in ironischer Form die Behauptung von
Kriegsparteien, sie hätten Gott auf ihrer Seite. Auch wenn das Lied nicht expli-
zit auf Kriege Bezug nimmt, die von den Religionsgemeinschaften initiiert wur-
den, eignet sich sein Titel für die vorliegende Publikation. Diese will religiöse
Gewaltlegitimationen untersuchen.

Seit der These Odo Marquards von der Schädlichkeit der Monomythie1 hat
sich die Meinung verbreitet, dass Monotheismus – vor allem der christliche und
muslimische – zu Gewalt führe. Die Verehrer eines eifersüchtigen Gottes, der
keine anderen Götter neben sich duldet, zögen scharfe Grenzen: zwischen Hä-
resie und Orthodoxie, zwischen kanonischen und verbotenen Texten, zwischen
Weissagung und Wahrsagerei, zwischen Liturgie und Magie. Grauzonen, Teil-
identifikationen, Doppelmitgliedschaften verschwänden zugunsten von totaler
Mitgliedschaft. Die Verehrer entwickelten ein Bewusstsein von Erwählung, hö-
her zu stehen, eventuell auch von der Sendung, andere zu bekehren, und zu-
gleich eine Allergie gegen Beleidigungen des eigenen Gottes. Er gelte ihnen als
Garant ihrer Identität und bilde den Grund ihrer Nervosität. Dagegen seien
nicht-monotheistische Religionen friedlicher. Ihre Götter tolerierten einander
ebenso wie ihre Anhänger.

Nun gibt es aber Weltreligionen, deren Toleranzideen ganz anderer Art sind. Der Hin-
duismus zum Beispiel ist in dogmatischer Hinsicht höchst tolerant, legt aber großen
Wert auf Orthopraxis, wobei er jedoch zugleich eine Pluralität solcher Praxis akzep-
tiert.2

1 Marquard, Odo: Lob des Polytheismus. Über Monomythie und Polymythie (1977), in: ders.:
Abschied vom Prinzipiellen, Stuttgart 1981, S. 91–116. Diese These wurde in verschiede-
ner Gestalt aufgegriffen wie z. B. in Assmann, Jan: Die mosaische Unterscheidung oder der
Preis des Monotheismus, München 2003; Beck, Ulrich: Der eigene Gott. Friedensfähigkeit und
Gewaltpotential der Religionen, Frankfurt am Main/Leipzig 2008; Sloterdijk, Peter: Im
Schatten des Sinai. Fußnote über Ursprünge und Wandlungen totaler Mitgliedschaft, Berlin
2013. Diese Linie hat ihren Anfang in Schellings These, dass der Monotheismus den Poly-
theismus voraussetze und dass Gott nicht Einer, sondern die Realisierung von „Mehreren“
ist. Vgl. Schelling, Friedrich W. J.: Urfassung der Philosophie der Offenbarung (1831/32),
Hamburg 1992, S. 95–132.

2 Rothermund, Dietmar: Religiöse Praxis und die Artikulation sozialer Identität, in: Lehmann,
Hartmut (Hrsg.): Koexistenz und Konflikt von Religionen im vereinten Europa, Göttin-
gen 2004, S. 157–168, 164.

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Ein Ziel dieses Bandes ist, gegen solche Generalisierungen zu argumentieren.
Weder sind Monotheismen per se gewaltaffin, noch Polytheismen oder nicht-
theistische Religionen per se friedlich.3 Die Einzelstudien zeigen, dass ‚religiöse
Gewalt‘ nicht aus der Berufung auf einen Gott allein erklärt werden kann. In
allen vorgestellten Fällen kommen politische, ethnische und biographische
Faktoren hinzu oder dominieren die Motivbündel.

Der Frage, was ‚religiöse Gewalt‘ sei, wird ausgewichen, wenn man das Prob-
lem wegdefiniert mit Sätzen wie ‚Islam ist Friede; wer ungerechte Gewalt an-
wendet, ist kein Moslem‘. Programmatische Aussagen über die Religion entlas-
ten so von der Auseinandersetzung mit der Gewalt von Religiösen. Dass die Be-
rufung eines Attentäters4 auf eine göttliche oder kosmische Instanz in der Mo-
ral einer Religion nicht zulässig sei, ändert nichts an der Tatsache, dass er es tut
und dabei Unterstützung durch ähnlich motivierte Gruppen findet. Das vorlie-
gende Buch nimmt die Gewalttätigen beim Wort: Untersucht werden solche Si-
tuationen, in denen ‚Gott ist auf unserer Seite!‘ vernehmlich und explizit geru-
fen wird. Von dort aus kann in einem zweiten Schritt analysiert werden, inwie-
fern Religion latent (über Erziehung, Sprachformen, Vorbilder) auf Gewaltbe-
reitschaft einwirkt. Der Anlass der vorliegenden Untersuchungen ist stets eine
faktische Berufung auf religiöse Autoritäten.

Ähnlich ausweichend ist die Leugnung von religiöser Gewalt mit dem Argu-
ment, dass sich in jeder Gesellschaft Soziopathen fänden, welche morden oder
vergewaltigen wollen und hierfür irgendein in der Gesellschaft kursierendes
Motiv wählten, das ihrer Tat den Anschein von Rechtfertigung gibt. Dann wä-
ren religiöse Begründungen mit familiären, ethnischen oder politischen Be-
gründungen beliebig austauschbar oder für solche vorgeschoben. Freilich ließe
sich nur durch psychologische Detailstudien differenzieren, inwiefern ein Täter
ein Motiv nur benutzt oder an sein Motiv ‚wirklich glaubt‘. Dennoch muss
man annehmen, dass einzelne bei der Begründung ihrer Gewalt sich besonders
leicht bei religiösen Traditionen bedienen können, wobei sie Strafe für Ungläu-
bige und Lohn für Selbstopfer reklamieren. Juergensmeyer nennt als besonders
einschlägige Motive: :
– Notwehr: „Zu den typischen Eigenschaften dieser ‚Kulturen der Gewalt‘

zählt die Auffassung der Täter, dass sie angegriffen würden und dass ihre Ta-
ten lediglich Antworten auf erfahrene Gewalt seien.“5

3 Bereits die Gruppierung von Religionen unter Titel „Mono“ und „Poly“ ist problematisch,
weil sie Unterschiede zwischen und in den Religionen verschmiert: Das Christentum bil-
det den Monotheismus als Tripersonalismus aus, der Hinduismus den Polytheismus als
Äquitheismus; in einigen buddhistischen Kulturen erlangen Erlöserfiguren theistische
Stellungen. Vgl. Michaels, Axel: Der Hinduismus, München 1998, S. 372.

4 Inklusive Formen (Attentäter*in) werden nur dann verwendet, wenn die Geschlechterdif-
ferenz Thema ist.

5 Juergensmeyer, Mark: Terror in the Mind of God. The Global Rise of Religious Violence,
Berkeley/Los Angeles/London 2000, S. 13.

10 JOHANN EV. HAFNER UND HANS-MICHAEL HAUSSIG

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


– Kosmischer Krieg:6 Die einzelnen Akte werden als Teil eines Kampfes ver-
standen, der sich durch die Geschichte zieht und bei dem die eigentlichen
Protagonisten eine göttlich-lichte und eine widergöttlich-dunkle Macht sind.
Auch wenn der Kampf in dieser Welt nicht gewonnen werden könne, so sei
er doch hier und jetzt zu schlagen.

– Symbolische Ermächtigung:7 Die Gewaltakte selbst werden nicht nur strate-
gisch gesehen, sondern als symbolische Akte. Sie haben Vorbilder in der ei-
genen religiösen Tradition; ihr Nachvollzug erhält somit eine performative
Dimension. So können marginalisierte Personen ihre Taten als Instrumente
einer höheren Wertordnung deuten.

Zu diesen von Juergensmeyer genannten Motiven ließen sich noch hinzufügen:
– Ausnahmezustand: Die Welt wird in einem kritischen Stadium wahrgenom-

men, das zum Einsatz besonderer Mittel zwingt, welche von der eigenen Re-
ligion für Normalsituationen normalerweise verboten sind. Die eigene Spiri-
tualität stellt dabei die konsequente Verwirklichung ansonsten als verweich-
licht empfundener Religion dar. Die meisten religiösen Attentäter beziehen
ihren Furor aus dieser Spannung von moderaten und militanten Richtun-
gen.

– Intransigenz: Weil es in Religionen um das Absolute geht, sind Kompromis-
se nicht möglich. Das Höchste verdient höchste Anstrengung und Strenge.
Ausgleichende Verfahren wie Dialog zwischen Überzeugungen, Abstufung
von Wahrheitsgraden oder Aufteilung in Gültigkeitsbereiche würden den
exklusiven Anspruch auf Streitobjekte (Land, Macht, Wissen) relativieren.

Freilich können gegen diese Merkmale auch Beispiele von religiöser Friedfertig-
keit gefunden werden (Gewaltlosigkeit statt Notwehr; Kampf für Gerechtigkeit,
auch wenn er in dieser Welt aussichtslos erscheint; symbolische Selbsterniedri-
gung statt Ermächtigung; Ausnahmezustand, der helfende Selbsthingabe er-
laubt; Achtung des Absoluten in einer Weise, dass es zur Relativierung und
nicht nur Radikalisierung des Irdischen führt). Religion kann sowohl gewalt-
fördernd als auch gewaltmindernd wirken.

Religiös legitimierte Gewalt kann vielfältige Formen annehmen: Zunächst
kommen religiös gerechtfertigte Kriege „Heilige Kriege“ in den Sinn. Weniger
offensichtlich ist die Verfolgung religiöser Minderheiten innerhalb eines Ge-
meinwesens. Derartige Gewalt wird oft staatlich organisiert oder durch eine
größere Organisation, eine Partei oder eine andere Religionsgemeinschaft ini-
tiiert. Häufig wird sie von Einzeltätern ausgeübt wie im Falle der Anschläge auf
eine Moschee in Christchurch/Neuseeland und jüngst in Deutschland auf eine
Synagoge in Halle. Religiöse Gewalt kann sich aber auch subkutan fortsetzen:
Nicht notwendigerweise führen gewaltaffirmative Aussagen heiliger Texte oder

6 Vgl. Juergensmeyer, Terror in the Mind of God, S. 146.
7 Vgl. Juergensmeyer, Terror in the Mind of God, S. 188.

EINLEITUNG 11

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


sekundärer Traditionen auch zu ihrer tatsächlichen Ausübung. Ihnen kommt
dennoch nicht nur historische Bedeutung zu, füllen sie doch den Pool an mög-
lichen Motiven, auf die zurückgegriffen werden kann. Unter den zeitgenössi-
schen Vertretern der Religionen gibt es zwar einige, die in ihren Publikationen
Gewalt gegen religiös Andersdenkende auch der eigenen Religion befürworten
und theologisch begründen, jedoch nicht direkt in die tatsächliche Anwendung
von Gewalt verwickelt sind.

Letztendlich ist die Legitimierung religiöser Gewalt von einer bestimmten
Lesart der jeweiligen Überlieferung abhängig, da diese neben aggressiven auch
irenische Passagen enthalten. Insofern finden wir unter den Religionsvertretern
auch solche, die sich entschieden gegen religiöse Gewalt engagieren und zu
Frieden und Verständigung aufrufen. Die Legitimation religiöser Gewalt gilt
ihnen als Abkehr von der eigentlichen Botschaft der jeweiligen Religion. Auch
hierfür ließen sich zahlreiche Beispiele aus unterschiedlichen Religionen und
unterschiedlichen Teilen der Welt anführen.

Angesichts der zahlreichen weltweiten Konflikte, bei denen mindestens eine
Seite ihren Standpunkt religiös legitimiert, ist es kein Wunder, dass die mit der
Thematik religiöser Gewalt befassten Publikationen mittlerweile ins nahezu
Unendliche gehen.

Als Nestor der religiösen Gewaltforschung kann der bereits erwähnte und an
der University of California lehrende US-amerikanische Soziologe und Religi-
onswissenschaftler Mark Juergensmeyer gelten. Er hat einen Großteil seiner
Forschungen und Publikationen der religiösen Gewalt in den unterschiedli-
chen Religionen gewidmet; einiges wurde mittlerweile auch ins Deutsche über-
setzt. Neben dem oben zitierten Terror in the Mind of God8 ist hier vor allem
Global Rebellion. Religious Challenges to the Secular State, from Christian Militas to
al Qaeda zu nennen.9 Zusammen mit Margo Kitts und Michael Jerryson hat er
das umfangreiche Oxford Handbook of Religion and Violence herausgegeben, das
unter der Mitarbeit zahlreicher Autoren einen Überblick über Gewaltendenzen
in den einzelnen Religionen sowie einen thematischen und analytischen Über-
blick über religiöse Gewalt bietet.10 Juergensmeyers eigene Arbeiten konzen-
trieren sich im Wesentlichen auf die Gegenwart und gehen nur ansatzweise auf
die gewalttätigen Tendenzen in religiösen Primärtexten und den späteren Tra-
ditionen ein. Hierbei vertritt er die These, dass die Politisierung der Religion
und in dessen Folge das Auftreten religiöser Gewalt dem Niedergang des säku-
laren Nationalismus geschuldet sei.

8 Juergensmeyer: Terror in the Mind of God (dt.: Terror im Namen Gottes. Ein Blick hinter
die Kulissen des gewalttätigen Fundamentalismus, Freiburg im Breisgau 2004).

9 Ders.: Global Rebellion. Religious Challenges to the Secular State, from Christian Militas to al
Qaeda, Oakland, California 2008 (dt.: Die Globalisierung religiöser Gewalt. Von
christlichen Milizen bis al-Qaida, Hamburg 2009).

10 Juergensmeyer, Mark/Kitts, Margo/Jerryson, Michael (Ed.): The Oxford Handbook of Reli-
gion and Violence, Oxford/New York 2013.

12 JOHANN EV. HAFNER UND HANS-MICHAEL HAUSSIG

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Innerhalb der deutschen Religionswissenschaft ist unter den vergleichenden
Forschungen an erster Stelle Hans G. Kippenbergs Gewalt als Gottesdienst zu
nennen.11 Seiner Ansicht nach sind Religionen selten die Ursache von Gewalt.
Es lassen sich Wechselwirkungen mit zahlreichen anderen Faktoren feststellen,
bei denen die Religionen allerdings als Brandbeschleuniger wirken können.
Ein wesentlicher Faktor für das Auftreten religiös legitimierter Gewalt sieht
Kippenberg in der Bedrohung der Gemeinschaft. Dies zeige sich exemplarisch
etwa im Makkabäer-Aufstand. Hier griffen die Gläubigen erst dann zur Gewalt,
als mit der religiösen auch die soziale Ordnung ihrer Gemeinschaft bedroht
war.12 Mit acht Fallstudien aus dem jüdischen, christlichen und islamischen Be-
reich belegt Kippenberg seine These exemplarisch.

Eine etwas ältere Veröffentlichung stellt Carsten Colpes Der „Heilige Krieg“
dar, die sich mit der Semantik des Begriffs beschäftigt und der Frage nachgeht,
inwieweit Kriege in der Vergangenheit und Gegenwart als ‚heilige‘ angesehen
werden können.13 Die Bezeichnung ‚heiliger Krieg‘ entlarve sich dabei häufig
als eine von außen angewendete metasprachliche Kategorie, die jedoch keines-
wegs eine objektsprachliche Entsprechung habe. Auch dort, wo eine objekt-
sprachliche Verwendung belegt werden kann, müsse der Frage nachgegangen
werden, ob mit dem Begriff ‚heilig‘ oder entsprechenden Äquivalenten eine ge-
nuin religiöse Absicht hinter der kriegerischen Handlung steht oder damit an-
dere Motive verschleiert werden sollen.

Eine Reihe von Veröffentlichungen dient in erster Linie dem Zweck, Basisin-
formationen zum Verhältnis von Religion und Gewalt zu liefern. Hierzu zählt
die Veröffentlichung von Henry O. Thompson World Religions in War and
Peace.14 Thompson untersucht die Auffassungen zu Krieg und Frieden in Juden-
tum, Christentum, Islam, Hinduismus, Buddhismus, Jainismus, Sikhismus,
Taoismus, Konfuzianismus, Shintoismus und traditionellen Religionen. Jeder
Religion sind dabei zwischen 8 und 20 Seiten gewidmet, so dass seine Darstel-
lung zwar einen ersten Überblick ermöglicht, jedoch keine detaillierten Infor-
mationen zu geben vermag. Eine grundlegende Darstellung von Auffassungen
zu Gewalt im Alten Israel, Christentum, Hinduismus, Buddhismus und Islam
bietet auch das kleine von Adel Theodor Khoury und anderen herausgegebene
Bändchen Krieg und Gewalt in den Weltreligionen.15 Neben Darstellungen zu den
einzelnen Religionen, die von den Grundtexten ihren Ausgangspunkt nehmen,

11 Kippenberg, Hans G.: Gewalt als Gottesdienst. Religionskriege im Zeitalter der Globalisie-
rung, München 2008.

12 Kippenberg, Gewalt als Gottesdienst, S. 20.
13 Colpe, Carsten: Der „Heilige Krieg“. Benennung und Wirklichkeit, Begründung und Wider-

streit, Bodenheim 1994.
14 Thompson, Henry O.: World Religions in War and Peace, Jefferson, North Carolina/

London 1988.
15 Khoury, Adel Theodor/Grundmann, Ekkehard/Müller, Hans-Peter (Hrsg.): Krieg und Ge-

walt in den Weltreligionen. Fakten und Hintergründe, Freiburg im Breisgau 2003.

EINLEITUNG 13

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


enthält dieser Band auch einen Aufsatz zur Ambivalenz von religiöse Gewalttra-
ditionen.

Nicht allein der Thematik des Krieges widmet sich der katholische Theologe
Georg Baudler in seinem Gewalt in den Weltreligionen.16 Der Titel ist missver-
ständlich, denn tatsächlich beleuchtet Baudler auch die Ursprünge religiöser
Gewalt in archaischen Religionen und stellt neben gewaltaffirmativen Posi-
tionen der Weltreligionen auch diejenigen Traditionen dar, die sich um eine
Überwindung der Gewalt in den untersuchten Religionen bemühen.

Eine grundlegende Debatte hat Jan Assmann mit seinem Buch Moses der
Ägypter ausgelöst, in dem er die These vertritt, dass es einen Zusammenhang
mit der Entstehung des biblischen Monotheismus und dem Auftreten der Ge-
walt gegen andere Religionen gibt.17 Zentral erscheint Assmann in diesem Zu-
sammenhang das Motiv des eifernden bzw. eifersüchtigen Gottes, dem auf
menschlicher Seite der Gedanke des Eiferns für Gott entspringt und damit ei-
nes der Zentralmotive der Gewalt. An diese Diskussion knüpft der von Peter
Walter herausgegebene Band Das Gewaltpotential des Monotheismus und der drei-
eine Gott an, der sich im Wesentlichen mit den Aspekten der Diskussion für das
Christentum auseinandersetzt.18

Von soziologischer Seite hat sich Ulrich Beck mit der Frage auseinanderge-
setzt.19 Er sieht in den Religionen – spezifisch in den christlichen Traditionen –
ein Phänomen der Globalisierung. Die Weltreligionen überwinden soziale
Hierarchien und Grenzen zwischen Nationen und Ethnien, insofern sie einen
Universalismus hervorbringen, durch den nationale und soziale Schranken an
Bedeutung verlieren. Hierin liege jedoch die Ambivalenz zwischen Toleranz
und Gewalt, denn daraus entstehe die Gefahr, dass statt der nationalen und so-
zialen Schranken Barrikaden zwischen Recht- und Falschgläubigen errichtet
werden.20 Eine Lösung des Konfliktpotentials der Religionen sieht Beck darin,
dass der Friede eine neue Priorität erfährt. Es gebe viele religiöse Wahrheiten,
die sich widersprechen und wechselseitig in Frage stellen. So bestehe die He-
rausforderung, wie sowohl die Priorität von Wahrheit als auch von Frieden
möglich wird.21 Hierzu biete die Religionsgeschichte durchaus Beispiele, die
Beck u.a. in der Ringparabel erblickt.

Eine umfassende Darstellung zu Religion, Gewalt und Krieg hat der katholi-
sche Theologe Heinz-Günther Stobbe verfasst.22 Stobbe zufolge steht Gewalt

16 Baudler, Georg: Gewalt in den Weltreligionen, Darmstadt 2005.
17 Assmann, Die mosaische Unterscheidung, (s. o. Anm. 1).
18 Walter, Peter (Hrsg.): Das Gewaltpotential des Monotheismus und der dreieine Gott. Quaes-

tiones Disputatae 216, Freiburg im Breisgau 2005.
19 Beck, Der eigene Gott (s. o. Anm. 1).
20 Beck, Der eigene Gott, S. 74.
21 Beck, Der eigene Gott, S. 238–239.
22 Stobbe, Heinz-Günther: Religion, Gewalt und Krieg. Eine Einführung, Theologie und Frie-

den 40, Stuttgart 2010.

14 JOHANN EV. HAFNER UND HANS-MICHAEL HAUSSIG

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


mit Religion „in einem keineswegs nur nebensächlichen oder oberflächlichen,
sondern in einem fundamentalen Zusammenhang“.23 Unter Bezugnahme auf
Rudolf Otto verweist er darauf, dass dies bereits in der Grunderfahrung des
Heiligen als einer überlegenen Macht zum Ausdruck kommt. Wer dem Heili-
gen direkt begegne, muss sterben. Den klarsten Hinweis für diesen auf den ers-
ten Blick unlösbar erscheinenden Zusammenhang bildet die Praxis des Opferns,
das gleichsam das rituelle Herzstück aller archaischen und antiken Religionen
darstelle. Das Opfer spiele bereits in kosmogonischen Mythen eine Rolle, die
von der Opferung und Selbstopferung uranfänglicher Götter handeln. Stobbe
geht dabei auch auf die seltener beachteten Religionskulturen der Maya, Azte-
ken und Germanen ein.

Eine Reihe von Veröffentlichungen stellen Sammelbände dar, die einige ex-
emplarische Fallstudien zu gewaltaffirmativen Positionen in unterschiedlichen
Religionen enthalten:

Älteren Datums ist der von Hans Wissmann herausgegebene Band Krieg und
Religion.24 Hier werden die pharaonische Kriegsführung in Altägypten, die reli-
giöse Konstruktion des Krieges in Rom, die kosmologische Bedeutung des Krie-
ges bei den Azteken oder die Feindbilder zwischen Osmanen und Zaiditen in
der Auseinandersetzung um den Jemen im 16. und 17. Jahrhundert behandelt.
Eine weitere ältere Veröffentlichung ist der umfangreiche von Heinrich von Sti-
etencron und Jörg Rüpke herausgegebene Sammelband Töten im Krieg.25 Der
Schwerpunkt der Beiträge liegt im Altertum und Mittelalter. Neben einer syste-
matischen Einführung von Heinrich von Stietencron finden sich hier von zahl-
reichen Fachgelehrten verfasste Beiträge zur Ethik des Tötens in Mesopotamien,
China, Griechenland, Rom, Christentum und Islam. Drüber hinaus finden sich
auch zwei Beiträge zu Stammesreligionen in West-Neuguinea und Ostafrika.
Sowohl gewaltaffirmative Positionen der Religionen als auch ihre Friedensvi-
sionen werden in dem von Christoph Bultmann, Benedikt Kranemann und
Jörg Rüpke herausgegebenem Band Religion Gewalt Gewaltlosigkeit. Probleme –
Positionen  Perspektiven diskutiert.26 Der Schwerpunt der Beiträge liegt auf den
abrahamitischen Religionen. Von der Idee des gerechten Krieges (bellum iustum)
handelt der von Ines-Jacqueline Werkner und Antonius Liedhegener herausge-
gebene Band Gerechter Krieg – gerechter Frieden.27 Der Schwerpunkt liegt hierbei
auf der europäisch-christlichen Religionsgeschichte, der der Idee des gerechten

23 Stobbe, Religionen, S. 33.
24 Wissmann, Hans (Hrsg.): Krieg und Religion, Würzburg 1994.
25 Von Stietencron, Heinrich/Rüpke, Jörg (Hrsg.): Töten im Krieg, Freiburg/München

1995.
26 Bultmann, Christoph/Kranemann, Benedikt/Rüpke, Jörg (Hrsg.): Gewalt Gewaltlosigkeit.

Probleme – Positionen  Perspektiven, Münster 2004.
27 Werkener, Ines-Jacqueline/Liedhegener, Antonius (Hrsg.): Gerechter Krieg – gerechter Frie-

den. Religionen und friedensethische Legitimationen in aktuellen militärischen Konflikten,
Wiesbaden 2009.

EINLEITUNG 15

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Krieges Positionen von einem gerechten Frieden gegenübergestellt werden. Ein
weiterer Teil der Publikationen des Bandes befasst sich mit nichtchristlichen
Religionen. Eine Befragung der relevanten Texte in Christentum und Islam
durch Theologen beider Religionen bietet der von Hamideh Mohagheghi und
Klaus von Stosch herausgegebene Band Gewalt in den Heiligen Schriften von Is-
lam und Christentum.28 Die soweit ersichtlich jüngste Veröffentlichung stellt der
von Markus Thurau herausgegebene Band Gewalt und Gewaltfreiheit in Juden-
tum, Christentum und Islam dar.29 Er wurde im Auftrag des Zentrums für Mili-
tärgeschichte und Sozialwissenschaften der Bundeswehr herausgegeben. Neben
Untersuchungen zu Gewalt und Gewaltfreiheit in religiösen Texten, histori-
schen Fallstudien, sozialwissenschaftlichen und friedensethischen Positionie-
rungen, enthält der Band auch einen Abschnitt zur Relevanz des Themas Reli-
gion und Gewalt für die Bundeswehr.

Im Gegensatz zu den meisten anderen Veröffentlichungen stehen bei Wein-
gardt Religion macht Frieden30 nicht die gewaltaffirmativen Tendenzen der Reli-
gionen im Zentrum, sondern gerade deren gegenläufige Entwicklungen. So
enthält der Band einige größere und zahlreiche kleinere Fallstudien zum Frie-
densengagement von Religionsgemeinschaften in verschiedenen Teilen der
Welt.

In eine ähnliche Richtung geht auch der von Hans-Martin Barth und Chris-
toph Elsas herausgegebenen Band Innerer Friede und die Überwindung von Ge-
walt.31 Er enthält neben einer allgemeinen Einführung und Erläuterungen von
Positionen aus der Friedens- und Konfliktforschung sowie der Religionssoziolo-
gie zu jeder der hier behandelten Religionen mehrere Beiträge, die sowohl die
Grundauffassungen in den jeweiligen Schriften als auch aktuelle Tendenzen
zur Gewaltüberwindung in den einzelnen Religionen beschreiben.

Die Beiträge des von Ines-Jacqueline Werkner herausgegebenen Bandes Reli-
gion in der Friedens- und Konfliktforschung befragen sowohl die Verwendung des
Religionsbegriffs in theoretischen Zugängen der Friedens- und Konfliktfor-
schung als auch dessen Anwendung im Rahmen der empirischen Forschung.32

Schließlich ist in diesem Kontext noch das umfangreiche, von Atalia Omer,
Scott R. Appleby und David Little herausgegebene, Oxford Handbook of Religi-

28 Mohagheghi, Hamideh/von Stosch, Klaus (Hrsg.): Gewalt in den Heiligen Schriften von Is-
lam und Christentum, Beiträge zur komparativen Theologie 10, Paderborn 2014.

29 Thurau, Markus (Hrsg.): Gewalt und Gewaltfreiheit in Judentum, Christentum und Islam.
Annährungen und ein ambivalentes Phänomen, Göttingen 2019.

30 Weingardt, Markus A.: Religion macht Frieden. Das Friedenspotenzial von Religionen in po-
litischen Gewaltkonflikten, Stuttgart 2007.

31 Barth, Hans-Martin/ Elsas, Christoph (Hrsg.): Innerer Friede und die Überwindung von Ge-
walt. Religiöse Traditionen auf dem Prüfstand. V. Internationales Rudolf-Otto-Symposion,
Marburg/Schenefeld 2007.

32 Werkner, Ines-Jacqueline (Hrsg.): Religion in der Friedens- und Konfliktforschung. Interdis-
ziplinäre Zugänge zu einem multidimensionalen Begriff, Zeitschrift für Friedens- und Konflikt-
forschung Sonderband 1, Baden-Baden 2016.

16 JOHANN EV. HAFNER UND HANS-MICHAEL HAUSSIG

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


on, Conflict and Peacebuilding33 zu erwähnen. Die Beiträge dieses Bandes gehen
anhand zentraler Konzepte und Fallstudien der Frage nach, inwieweit Religio-
nen zu einer Veränderung der sozialen, politischen und ökonomischen Ord-
nungen damit zu friedlichen Beziehungen zwischen den Völkern beitragen
können.

Die hier besprochenen Veröffentlichungen lassen sich nur schwer auf einen
gemeinsamen Nenner bringen. Es ist jedoch auffällig, dass das Gros in den letz-
ten zwanzig Jahren und schwerpunktmäßig zum Islam veröffentlicht wurde.
Dies korreliert zeitlich mit dem Anschlag auf das World-Trade-Center 2001 so-
wie dem Erstarken gewaltbereiter Gruppen vor allem in Syrien, Irak und Afgha-
nistan. Unter den Bürgerkriegen seit 1940 sind islamische Akteure deutlich
überrepräsentiert.34 An zweiter Stelle steht die Auseinandersetzung mit Gewalt-
potentialen im Christentum. Dies hat damit zu tun, dass die Autoren zunächst
ihre Herkunftsreligion reflektieren. Andere Religionen, wie die ‚Weltreligio-
nen‘ Hinduismus und Buddhismus, aber auch das zeitgenössische Judentum,
werden weitaus seltener behandelt. Neben Fallstudien zu gewaltaffirmativen
Positionen in Christentum und Islam werden in der vorliegenden Veröffentli-
chung daher auch die letztgenannten Religionen berücksichtigt.

Die Beiträge des Bandes

Die Beiträge dieses Bandes legen verschiedene Formen von religiöser Gewaltbe-
gründung dar. Allerdings wurde solchen Aufrufen oft auch von Seiten der eige-
nen Religionsautoritäten widersprochen. Wo sie vorliegen, kommen auch Ge-
gengutachten, Mahnschreiben, Worte der Mäßigung, Ächtung der Gewaltan-
wendung zu Wort. Dadurch wird sichtbar, dass religiöse Traditionen nie
zwangsläufig zu Gewalt führen, sondern nur über einzelne Interpretationen,
die sich gegen andere Interpretationen durchsetzen.

In seinem Beitrag Religiöse Aufrufe zur Gewalt und Menschenrechte untersucht
Eckart Klein zunächst die juristische Dimension des Verhältnisses zwischen Re-
ligion und Gewalt. Klein versteht unter Menschenrechten zunächst nicht philo-
sophisch-moralische, sondern juridische Rechte, also solche, die im Rechtssinn
Menschen berechtigen und Staaten verpflichten. Die Charta der Vereinten Na-
tionen und das internationale Völkerrecht verbieten grundsätzlich die Anwen-
dung von Gewalt im zwischenstaatlichen Bereich. Im Falle, dass sich Aufrufe
zur Gewalt oder die Gewaltausübung nur innerhalb der Staatsgrenzen auswir-

33 Omer, Atalia/Appleby, Scott R./Little, David (Ed.): The Oxford Handbook of Religion,
Conflict and Peacebuilding, Oxford/New York 2015.

34 „Islam has been centrally or peripherally involved in more than 80 percent of civils wars
since 1940.“ Toft, Monica Duffy: Religion and Political Violence, in: Juergensmeyer/Kitts/
Jerryson (Hrsg.): Religion and Violence, S. 332-344, hier 338.

EINLEITUNG 17

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


ken, kommt das völkerrechtliche Gewaltverbot jedoch nicht zum Tragen. Viel-
mehr hat der Staat nach Innen das Gewaltmonopol, also das Monopol zur Aus-
übung physischer Gewalt. Es ist unbestreitbar, dass der Staat die ihm zustehen-
de Macht missbrauchen kann. Der staatlichen Gewaltausübung und schon dem
durch staatliche Organe durchgeführten Aufruf dazu müssen daher Grenzen
gezogen werden. Dies ist in erster Linie der Zweck der Grund- und Menschen-
rechte. Problematisch ist allerdings, dass nichtstaatliche Akteure dadurch nicht
gebunden sind. Zudem machen einige Staaten Vorbehalte geltend, so etwa
auch der Großteil der islamischen Staaten, die gegenüber den Menschenrechten
den Vorbehalt geltend machen, dass diese im Einklang mit der Scharia stehen
müssen.

In ihrem Beitrag Gewaltaufrufe im frühen Islam. Zwischen Religiosität und Pro-
fanität untersuchen Kadir Sancı und Arhan Kardaş zunächst, auf welcher
Grundlage im frühen Islam zu Gewalt aufgerufen wurde. Die Autoren gehen
weiterhin der Frage nach, inwieweit gewalttätige Handlungen gegen Nichtmus-
lime und im besonderen Maße gegen Polytheisten gerechtfertigt wurden. Sie
kommen im Ergebnis dazu, dass die Mehrzahl der Gelehrten und Schulen des
Islam Gewalt nicht gerechtfertigt haben. Gewaltaffirmative Positionen stellen
demgegenüber die Meinung einer Minderheit dar, die sich, wie die Autoren
zeigen, zudem als widersprüchlich und inkonsequent erweist.

Marie-Luise Heckmann geht in ihrem Aufsatz Christen und Gewalt ‒ Kreuz-
zugsaufrufe und Kreuzzugskritik nach dem Fall von Jerusalem (1187) der Frage
nach, welchen Stellenwert physische Gewalt gegen Andersgläubige für Päpste
und Theologen an der Wende vom 12. zum 13. Jahrhundert hatte. Ausgangsba-
sis ist die 1187 erfolgte Eroberung Jerusalems durch Saladin, des Sultans von
Ägypten. Der Kreuzzug stellte eine besondere Form des Krieges dar, denn er
wurde als ein Unternehmen angesehen, bei dem man durch die Selbstaufopfe-
rung Erlösung erlangen konnte. Das freiwillige Opfer des Gottessohnes am
Kreuzesstamm gilt im christlichen Glauben als Voraussetzung für die Erlösung
der Menschen von der Sünde und diente somit für viele Christen als Vorbild,
für ihren Glauben in den Tod zu gehen. Heckmann untersucht in ihrem Bei-
trag sowohl die Kreuzzugsaufrufe Gregors VIII. und Innozenz‘ III. als auch mit
Alanus ab Insulis und Radulfus Niger zwei kritische Stimmen zum Kreuzzug.
Ein kurzer Ausblick konfrontiert die getroffenen Aussagen mit der heutigen
Einstellung der katholischen Kirche zur physischen Gewalt, um den Auffas-
sungswandel, der auf christlicher Seite mit dem Ersten Weltkrieg eingesetzt hat,
zu unterstreichen.

In seinem Beitrag „Der Jude“ als Kriegsgegner. Der Zweite Weltkrieg aus Perspek-
tive völkischer Protestanten behandelt Dirk Schuster die Position der Deutschen
Christen, die gemäß nationalsozialistischer Ideologie den von Hitler begonne-
nen Weltkrieg als einen Kampf, den das sogenannte Weltjudentum gegen die
Deutschen und damit gegen das Volk Gottes führe, auffassten. Dieser auf die

18 JOHANN EV. HAFNER UND HANS-MICHAEL HAUSSIG

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Auslöschung des Judentums angelegte Vernichtungskampf – es handelte sich
aus Sicht der Kirchenbewegung schließlich um den entscheidenden Kampf zwi-
schen ‚gut‘ und ‚böse‘ –, ist aber nicht als ein Verlust christlicher Normen und
Werte zu verstehen. Die Kirchenbewegung Deutsche Christen versah die eigene
Theologie mit einer vermeintlich höheren Moral, welche die Vernichtung der
Juden als den eigentlichen Hauptgegner der Deutschen und damit letztendlich
dem angeblich auserwählten Volk Gottes legitimierte.

Pierre Gottschlich untersucht in seinem Aufsatz „Du darfst der Pflicht dich
nicht entziehn“. Die religiöse Rechtfertigung hindu-nationalistischer Gewalt am Bei-
spiel der Bhagavad Gita die religiöse Rechtfertigung von Gewalt im Hinduismus
und geht dabei insbesondere auf den zentralen Text der Bhagavad Gita ein.
Gottschlich diskutiert einige Stellen des Textes, die wiederholt zur Rechtferti-
gung von Gewalt und damit zur Abwendung des zentralen Prinzips der Ge-
waltlosigkeit herangezogen wurden. Im zweiten Teil seines Beitrags behandelt
er den Zusammenhang zwischen den vorgeblichen Rechtfertigungen der Ge-
walt in der Bhagavad Gita und ihre Ausnutzung zur Rechtfertigung von Gewalt
im aggressiven Hindu-Nationalismus.

Dass auch der Buddhismus, wie die meisten Religionen, eine Geschichte und
Potentialität der Gewalt besitzt, zeigt Jakob Rösel in seinem Beitrag Löwenvolk
und Dharmainsel. Buddhistische Gewaltrhetorik in Sri Lanka. Schon im Mittelalter
sah sich die buddhistische Mehrheit von religiös und ethnisch andersartigen
Feinden, den Tamilen aus Südindien und dem Norden der Insel, umstellt. In-
folge der buddhistischen Renaissance während der britischen Kolonialzeit ent-
stand ein ethno-religiöser Nationalismus, der ein gegen die Minderheiten, ins-
besondere gegen die Tamilen gerichtetes Feindbild propagiert, das eine entspre-
chende Ideologie, Geschichtswissenschaft‘ und Gewaltrhetorik einschließt.

Eine hierzulande wenig bekannte Episode aus der jüngeren Geschichte der
Philippinen untersucht Johann Ev. Hafner in seinem Beitrag The will of the mas-
ses. Der Weg vom Theologiestudenten zum Guerillero am Beispiel von Conrado Bal-
weg (1942–1999). Conrado Balweg entstammte dem Tingguian-Stamm in den
philippinischen Cordillera-Bergen und war ordinierter Priester, der sich der
kommunistischen Aufstandsbewegung New People‘s Army anschloss. Er stieg
in den Rang eines Politkommissars und militärischen Kommandanten auf,
führte Aktionen gegen die Regierungstruppen durch und leitete Volksgerichte
gegen vermeintliche Verräter. Hafner geht der Frage nach, wie ein katholischer
Priester dazu kommt, sich dem bewaffneten Kampf einer Guerillaarmee anzu-
schließen. Hierzu nennt er, dass zwar während Balwegs Studium auch Elemen-
te von Befreiungstheologie vermittelt wurden, diesen jedoch die Anwendung
auf die konkrete Lebensrealität fehlte. Zudem wirken Vereinfachungen radika-
lisierend. Den Marxismus lernte Balweg nicht durch die unmittelbaren Quellen,
sondern in der Version von Mao Zedong kennen. Schließlich wurde die christ-
liche Semantik des Rebellenpriesters, nachdem er in den Untergrund gegangen

EINLEITUNG 19

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


war, nahezu vollständig von parteikonformer Sprache überformt. Insofern fin-
den wir auch keine Belege dafür, dass der Kampf als andere Form der Messe in-
terpretiert worden wäre. Die abstrakten Ziele des Christentums wurden in den
revolutionären Diskurs exportiert, aber biblische Begründungen tauchten bei
der Rechtfertigung von Gewalt nicht auf.

Hans-Michael Haußig zeigt in seinem Beitrag „Denn euch habe ich das Land
gegeben, es zu besitzen“. Jüdische Positionen zum Konflikt um das Heilige Land.
Shlomo Goren und Michael Lerner auf, dass der Konflikt um das Heilige Land
nicht nur ein israelisch-palästinensischer ist, sondern auch eine innerjüdische
Dimension aufweist. Während messianisch-zionistische Kräfte, wie der frühere
Oberrabbiner Israels, den Quellen der Tora ein grundlegendes Verbot der Über-
gabe von Teilen des Heiligen Landes entnehmen, kritisiert der amerikanische
Rabbiner Michael Lerner die nationalistische Verengung des Judentums und
betont an deren Stelle dessen universalistische Tendenzen. Demgemäß sind für
ihn ein Kompromiss mit den Palästinensern und das Bemühen um einen von
beiden Seiten akzeptierten Friedensschluss unvermeidlich.

Der Band schließt mit dem Beitrag von Norbert P. Franz Die religiösen Unter-
strömungen im aktuellen Ukraine-Konflikt. Franz macht deutlich, dass der aktuel-
le Konflikt zwischen Russland und der Ukraine nicht nur rein politischer Na-
tur ist, sondern einen tief verwurzelten Hintergrund in der Kirchengeschichte
beider Länder besitzt. Das Interesse der Ukraine besteht in der Etablierung
einer vom Moskauer Patriarchat unabhängigen orthodoxen Kirche, wogegen
die russische Regierung die kulturelle und kirchliche Unabhängigkeit der
Ukraine überhaupt in Frage stellt. Dabei nimmt die Russisch-Orthodoxe-Kirche
mit ihren Stellungnahmen zu Krieg und Frieden eine Schlüsselrolle bei der Be-
hauptung russischer politischer Interessen ein.

Bibliographie

Assmann, Jan: Die mosaische Unterscheidung oder der Preis des Monotheismus,
München 2003.

Barth, Hans-Martin/Elsas, Christoph (Hrsg.): Innerer Friede und die Überwindung
von Gewalt. Religiöse Traditionen auf dem Prüfstand. V. Internationales Rudolf-
Otto-Symposion, Marburg/Schenefeld 2007.

Baudler, Georg: Gewalt in den Weltreligionen, Darmstadt 2005.
Beck, Ulrich: Der eigene Gott. Von der Friedensfähigkeit und dem Gewaltpotential

der Religionen, Frankfurt am Main/Leipzig 2008.
Bultmann, Christoph/Kranemann, Benedikt/Rüpke, Jörg (Hrsg.): Gewalt Ge-

waltlosigkeit. Probleme – Positionen  Perspektiven, Münster 2004.

20 JOHANN EV. HAFNER UND HANS-MICHAEL HAUSSIG

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Colpe, Carsten: Der „Heilige Krieg“. Benennung und Wirklichkeit, Begründung und
Widerstreit, Bodenheim 1994.

Juergensmeyer, Mark: Global Rebellion. Religious Challenges to the Secular State,
from Christian Militas to al Qaeda, Oakland, California 2008 (dt.: Die Global-
isierung religiöser Gewalt. Von christlichen Milizen bis al-Qaida, Hamburg
2009).

Juergensmeyer, Mark: Terror in the Mind of God. The global rise of religious vio-
lence, Berkeley, California 2000 (dt.: Terror im Namen Gottes. Ein Blick hin-
ter die Kulissen des gewalttätigen Fundamentalismus, Freiburg im Breisgau
2004).

Juergensmeyer, Mark/Kitts, Margo/Jerryson, Michael (Ed.): The Oxford Hand-
book of Religion and Violence, Oxford/New York 2013.

Khoury, Adel Theodor/Grundmann, Ekkehard/Müller, Hans-Peter (Hrsg.):
Krieg und Gewalt in den Weltreligionen, Freiburg im Breisgau 2003.

Kippenberg, Hans G.: Gewalt als Gottesdienst. Religionskriege im Zeitalter der Glo-
balisierung, München 2008.

Marquard, Odo: Lob des Polytheismus. Über Monomythie und Polymythie (1977),
in: ders.: Abschied vom Prinzipiellen, Stuttgart 1981, S. 91–116.

Michaels, Axel: Der Hinduismus, München 1998
Mohagheghi, Hamideh und von Stosch, Klaus (Hrsg.): Gewalt in den Heiligen

Schriften von Islam und Christentum, Beiträge zur komparativen Theologie 10,
Paderborn 2014.

Omer, Atalia/Appleby, Scott R./Little, David (Ed.): The Oxford Handbook of Reli-
gion, Conflict and Peacebuilding, Oxford/New York 2015.

Rothermund, Dietmar: Religiöse Praxis und die Artikulation sozialer Identität, in:
Lehmann, Hartmut (Hrsg.): Koexistenz und Konflikt von Religionen im ver-
einten Europa, Göttingen 2004, S. 157–168.

Schelling, Friedrich W. J.: Urfassung der Philosophie der Offenbarung (1831/32),
Hamburg 1992.

Sloterdijk, Peter: Im Schatten des Sinai. Fußnote über Ursprünge und Wandlungen
totaler Mitgliedschaft, Berlin 2013

Stobbe, Heinz-Günther: Religion, Gewalt und Krieg. Eine Einführung, Theologie
und Frieden 40, Stuttgart 2010.

Thompson, Henry O.: World Religions in War and Peace, Jefferson, North Caroli-
na and London 1988.

Thurau, Markus (Hrsg.): Gewalt und Gewaltfreiheit in Judentum, Christentum und
Islam. Annährerungen und ein ambivalentes Phänomen, Göttingen 2019.

Toft, Monica Duffy: Religion and Political Violence, in: Juergensmeyer/Kitts/
Jerryson (Hrsg.): Religion and Violence, S. 332-344.

EINLEITUNG 21

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Von Stietencron, Heinrich/Rüpke, Jörg (Hg.): Töten im Krieg, Freiburg/
München 1995.

Walter, Peter (Hrsg.): Das Gewaltpotential des Monotheismus und der dreieine Gott,
Quaestiones Disputatae 216, Freiburg im Breisgau 2005.

Weingardt, Markus A.: Religion macht Frieden. Das Friedenspotenzial von Religio-
nen in politischen Gewaltkonflikten, Stuttgart 2007.

Werkner, Ines-Jacqueline (Hrsg.): Religion in der Friedens- und Konfliktforschung.
Interdisziplinäre Zugänge zu einem multidimensionalen Begriff, Zeitschrift für
Friedens- und Konfliktforschung Sonderband 1, Baden-Baden 2016.

Werkner, Ines-Jacqueline/Liedhegener, Antonius (Hrsg.): Gerechter Krieg – ge-
rechter Frieden. Religionen und friedensethische Legitimationen in aktuellen mili-
tärischen Konflikten, Wiesbaden 2009.

Wissmann, Hans (Hrsg.): Krieg und Religion, Würzburg 1994.

22 JOHANN EV. HAFNER UND HANS-MICHAEL HAUSSIG

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Religiöse Aufrufe zur Gewalt und Menschenrechte

Eckart Klein

Abstract

After some introductory remarks on the human rights dimension of religiously motiva-
ted incitements to the use of force and on the ambivalent feature of religion as a possi-
ble promoter as well as moderator of the threat or use of force, the role of international
human rights with regard to call-ups to force are discussed in more detail. In this re-
spect the religiously motivated incitements by States and non-State actors have to be
distinguished. Concerning the States another distinction has to be made as to the use
of force between States which is clearly prohibited by international law and the do-
mestic use of force. Here the State’s monopoly of the use of (physical) force is essential,
but human rights today draw limits to its application. Examples of the exercise of force
by the State as death penalty, corporal punishment, sometimes provoked by breach of
blasphemy laws, are discussed. As individuals are not directly obligated by human
rights, these guarantees can have a merely indirect effect on private incitements to
force. It is rather the responsibility of the State to secure peace and security within its
borders. Only very exceptionally (e.g. self-defence) the individual use of force against
others may be admissible, be it religiously motivated or not. Finally, the Sharia reser-
vation is considered. This reservation evidently based on Islam and often used by ma-
ny Islamic States tries to restrict the scope of human rights enshrined in treaties in or-
der to allow, i.a., execution and corporal punishment.

Einführende Bemerkungen

Die menschenrechtliche Dimension religiös motivierter Gewaltaufrufe

„Gewalt verübt ‚im Namen der Religion‘ – d. h. verübt auf der Grundlage von
wirklichen oder zumindest behaupteten religiösen Überzeugungen des Täters –
besteht als komplexes Phänomen in verschiedenen Teilen der Welt. Die Brutali-
tät, die sich in solchen Gewaltakten entlädt, macht die Beobachter häufig
sprachlos. Während in einigen Ländern Gewalt im Namen der Religion ein lo-
kales oder regionales Phänomen bleibt, sind in den letzten Jahren Akte der Ge-
walt, die bewusst globale Botschaften aussenden wollen, immer häufiger ge-

A.

I.

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


worden.“1 Der VN-Menschenrechtsrat hat daher vor wenigen Jahren verurteilt
„alle Formen von Gewalt, Intoleranz und Diskriminierung, die auf Religion
oder Glauben beruhen oder in ihrem Namen verübt werden, ebenso wie Ver-
letzungen der Gedanken-, Gewissens-, Religions- und Glaubensfreiheit sowie
das Eintreten für religiösen Hass, mit dem zu Diskriminierung, Feindseligkeit
oder Gewalt aufgestachelt wird, unabhängig davon, ob dies den Gebrauch von
Print-, audiovisuellen oder elektronischen Medien oder irgend welchen ande-
ren Mitteln involviert.“2 Mit diesen Sätzen leitet der vom Menschenrechtsrat3

bestellte Sonderberichterstatter für Religions- und Glaubensfreiheit, der deut-
sche Philosoph und Menschenrechtler Heiner Bielefeldt, seinen im Dezember
2014 veröffentlichten Bericht ein und gibt damit den Blick auch auf die men-
schenrechtliche Dimension religiöser oder religiös motivierter Aufrufe zur Ge-
walt frei.

Ich wende mich unserem Thema als Jurist, als Verfassungs- und Völkerrecht-
ler, zu. Unter Menschenrechten verstehe ich im Folgenden nicht philosophisch-
moralische, sondern juridische Rechte, also solche, die im Rechtssinn Men-
schen berechtigen und Staaten verpflichten. Dies heißt keineswegs, dass es zwi-
schen moralischen und juridischen Rechten keine Verbindung gibt; sie sind
vielmehr vielfältig. Aber beide Kategorien decken sich nicht. Ich möchte daher
zu Beginn einige menschenrechtliche Grundlagen aus juristischer Sicht be-
wusst machen.

Verpflichtungsadressaten menschenrechtlicher Normen

Verpflichtungsadressaten völkerrechtlich begründeter Menschenrechte sind pri-
mär die Staaten, z. T. auch Staatenverbindungen wie Internationale Organisa-
tionen. Ob private Rechtssubjekte menschenrechtlich verpflichtet sind, wird
überwiegend verneint, aber zunehmend, vor allem im Blick auf transnationale
Gesellschaften (TNC), diskutiert. Dies heißt nicht, dass es völkerrechtlich unbe-
denklich wäre, wenn ein Mensch einen anderen Menschen foltert oder tötet,
aber der Übeltäter verstößt nicht gegen Völkerrecht, sondern der Staat muss sei-
ner völkerrechtlichen Pflicht nachkommen, durch den Erlass entsprechender
Gesetze und Strafverfolgung dafür zu sorgen, dass die seiner Hoheitsgewalt un-
terstehenden Menschen ausreichend geschützt sind. Der Einzelne verstößt nur

II.

1 Bielefeldt, Heiner: Report of the Special Rapporteur on Freedom of Religion or Belief, UN Doc.
A/HRC/28/66 (29. December 2014), Ziff. 3; eigene Übersetzung aus dem Englischen.

2 Ebd., Ziff. 2; eigene Übersetzung aus dem Englischen.
3 Der Menschenrechtsrat ist ein Hilfsorgan der VN Generalversammlung und besteht seit

2006; er hat die frühere, dem VN Wirtschafts- und Sozialrat zugeordnete Menschenrechts-
kommission abgelöst.

24 ECKART KLEIN

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


gegen das staatliche Gesetz.4 Hinzuzufügen ist freilich, dass im Bereich des hu-
manitären Völkerrechts (ius in bello) Normen geschaffen worden sind, die sich
unmittelbar an Individuen richten und auch deren eigene strafrechtliche Ver-
antwortung begründen können, z. B. bei der Begehung von oder Mitwirkung
bei Kriegsverbrechen, Genozid oder Verbrechen gegen die Menschlichkeit.

Rechtsgrundlagen der Menschenrechte

Grundlage der völkerrechtlich verpflichtenden Menschenrechte sind zwischen-
staatliche Verträge, universeller oder regionaler Art, wie z. B. die Internationa-
len Pakte für bürgerliche und politische Rechte und für wirtschaftliche, soziale
und kulturelle Rechte einerseits und die Europäische oder Amerikanische Men-
schenrechtskonvention oder die Arabische Charta der Menschenrechte anderer-
seits. Verträge sind allerdings nur für solche Staaten verbindlich, die sie ratifi-
ziert haben und für die sie in Kraft getreten sind. Die andere Quelle verbindli-
cher menschenrechtlicher Verpflichtungen sind das völkerrechtliche Gewohn-
heitsrecht und die allgemeinen Rechtsprinzipien, doch erfüllen nur relativ we-
nige Menschenrechte die hierfür notwendigen Voraussetzungen. Dazu zählen
etwa das Recht auf Leben und körperliche Unversehrtheit – Rechte, die indes,
sieht man vom Genozidverbot ab, nicht absolut geschützt sind, – und das Recht,
nicht gefoltert zu werden, von dem keinerlei Einschränkung anzuerkennen ist.
Solche Rechte bzw. Verpflichtungen sind für alle Völkerrechtssubjekte verbind-
lich. Die Staaten müssen diese Rechte bei ihrem eigenen Verhalten respektieren,
sie müssen die Rechte gegen Verletzungen von anderer (z. B. privater) Seite
schützen und sie müssen die Voraussetzungen dafür schaffen, dass die Men-
schen in den Genuss dieser Rechte kommen können.

Die Menschenrechtsgarantien müssen auch gegen neue Gefährdungen
Schutz bieten. Da die vertraglichen Verpflichtungen nur durch den politisch
oft schwierigen Abschluss neuer Verträge geändert werden können, und die
Änderung der gewohnheitsrechtlichen Garantien noch schwieriger ist, spielt
die dynamische Auslegung dieser Gewährleistungen eine erhebliche Rolle, also
die Interpretation der Rechte im Licht der im Zeitpunkt der Entscheidung be-

III.

4 Erlässt der Staat bestimmte Strafnormen nicht, obgleich dazu verpflichtet, kann er Tätern
freilich dann nach dem Grundsatz „nullum crimen, nulla poena sine lege“ keine Straflo-
sigkeit verschaffen, wenn die Tat zur Zeit ihrer Begehung nach den von den zivilisierten
Völkern anerkannten allgemeinen Rechtsgrundsätzen strafbar war; vgl. Art. 7 Abs. 2
EMRK (Europäische Menschenrechtskonvention), Art. 15 Abs. 2 IPBPR (Internationaler
Pakt über bürgerliche und politische Rechte). Im Bereich des humanitären Völkerrechts
(ius in bello) sind allerdings Normen geschaffen worden, die sich an Individuen richten
und auch ihre individuelle strafrechtliche Verantwortung begründen können, z. B. bei
Genozid, Verbrechen gegen die Menschlichkeit und Kriegsverbrechen.

RELIGIÖSE AUFRUFE ZUR GEWALT UND MENSCHENRECHTE 25

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


stehenden Bedingungen.5 Hierbei Maß zu halten, die Staaten zu fordern, aber
nicht zu überfordern, ist eine sehr verantwortungsvolle Aufgabe, die vor allem
den internationalen Instanzen obliegt, denen die Staaten die Funktion der
Überwachung ihrer Verpflichtungen eingeräumt haben, seien es Gerichte wie
der Europäische Gerichtshof für Menschenrechte oder die auf der universellen
Ebene bestehenden zahlreichen Menschenrechtsausschüsse oder der bereits ge-
nannte Menschenrechtsrat, ein Unterorgan der Generalversammlung der Ver-
einten Nationen.

Problem der Vorbehalte

Will man beurteilen, ob Staaten ihre menschenrechtlichen Verpflichtungen
eingehalten haben, muss man nicht nur prüfen, ob die Staaten dem jeweiligen
Vertrag zugestimmt haben, sondern auch, ob sie einen zulässigen Vorbehalt ge-
gen eine konkrete Verpflichtung eingelegt haben. Ein solcher Vorbehalt besei-
tigt oder beschränkt im Umfang seiner Geltung die betreffende Verpflichtung.
Manche Völkerrechtsverträge schließen Vorbehalte generell aus, die meisten
aber lassen sie zu. Grund dafür ist, dass es besser erscheint, ein Staat akzeptiert
wenigstens einige dieser wichtigen Verpflichtungen, als dass er dem Vertrag
ganz fernbleibt. Leider machen die Staaten von dieser Möglichkeit in großem
Umfang Gebrauch, übrigens keineswegs nur Staaten mit einem allgemein we-
niger guten Menschenrechtsrenommé, sondern auch viele westliche Staaten.
Das Hauptproblem ist die Entscheidung darüber, ob ein Vorbehalt zulässig ist
oder nicht. Insoweit kommt es insbesondere darauf an, ob ein Vorbehalt mit
Gegenstand und Zweck des Vertrags vereinbar ist. Das wird oft ganz unter-
schiedlich beurteilt. Ich komme auf das Problem im Zusammenhang mit der
Frage zurück, ob der von islamischen Staaten oft erklärte Scharia-Vorbehalt in
diesem Sinn zulässig und damit wirksam ist.

Allgemeines Verhältnis von Religion und Gewalt

Schließlich ist – als letzter Punkt meiner Einführung – ein kurzer Hinweis auf
das Verhältnis von Religion und Gewalt angebracht. Religionsfreiheit und Ge-
walt sind nicht notwendig und nicht exklusiv aufeinander bezogen. Wir wis-
sen, dass auch aus der Inanspruchnahme anderer Grund- und Menschenrechte
wie der Versammlungs- und Demonstrationsfreiheit Gewaltaktionen entstehen
können, sei es durch die Teilnehmer der Demonstration oder einer Gegende-
monstration oder auch durch staatliche Ordnungskräfte. Aber es ist offenkun-

IV.

V.

5 Dazu etwa die Beiträge in: Zimmermann, Andreas (Hrsg.): 60 Jahre Europäische Menschen-
rechtskonvention. Die Konvention als „living instrument“, Berlin 2014.

26 ECKART KLEIN

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


dig, dass Religion, genauer: religiöse Auffassungen und ihre Kundgabe ein
möglicher, in manchen Situationen sogar der bestimmende zu Gewaltmaßnah-
men führende Faktor sind.6 Sehr häufig wird sich der religiös motivierte Faktor
aber mit dem des persönlichen oder institutionellen Machterwerbs oder Macht-
erhalts kaum unterscheidbar verbinden. Beispiele bieten die Religionskriege
der frühen Neuzeit und aus heutiger Sicht die Auseinandersetzungen im Jemen
und der Konflikt mit dem sog. ‚Islamischen Staat‘.

Dies ist aber nur die eine Seite des Verhältnisses von Religion und Gewalt.
Die andere ist, dass Gewalt auf Religion treffen kann, die sie mäßigt, ein-
dämmt, vielleicht sogar überwindet.7 Das Friedenspotential von Religionen ist
sicher ebenso so groß wie ihr Gewaltpotential. Freilich muss es entdeckt und
gehoben werden, und die Gläubigen müssen sich seiner vergewissern. Dabei
sind die religiösen Führer und Theologen der jeweiligen Religion gefordert.8 In
beiderlei Hinsicht – die Berufung auf Religion zur Rechtfertigung von Gewalt
und als Argument von Friedlichkeit – sind es Menschen, die handeln, sei es als
staatliche Organe oder als Vertreter von Organisationen oder als Individuen.9
Es lässt sich nicht vermeiden, dass die religiösen Vorstellungen in den Köpfen
der Menschen entstehen, jedenfalls von ihnen aufgenommen und interpretiert
werden10, bevor sie zur Anleitung von gewaltsamen oder friedlichen Aktionen
oder zu entsprechenden Aufrufen geraten. Dies zu betonen ist wichtig, um die
Verantwortung für das, was geschieht, nicht per se einer Idee – einer Religion –
zuzuschieben, sondern sie da zu belassen, wo sie liegt, nämlich bei den jeweils
interpretierenden und handelnden Menschen.

Menschenrechte und Gewaltaufrufe

Staatliche religiös motivierte Aufrufe zur Gewalt

Zwischenstaatliche Gewaltanwendung

Handelt es sich um Gewaltanwendung eines Staates gegen einen anderen Staat,
so verletzt dies das in der Charta der Vereinten Nationen und heute auch im
zwingenden allgemeinen Völkerrecht verankerte militärische Gewaltverbot.11

B.

I.

1.

6 Bielefeldt, Report, Ziff. 12 ff.
7 Claussen, Johann Hinrich: So schlug die Stunde der großen Religionsrevolution, in: Frank-

furter Allgemeine Zeitung vom 7. März 2015, Seite L 18 (zu Assmann, Jan: „Exodus“.
Die Revolution der Alten Welt, München 2015).

8 Zutreffend Bielefeldt, Report, Ziff. 24 und 64.
9 Ebd., Ziff. 15 und 18.

10 Ein wunderschöner Beleg für die – allmähliche – Formung religiöser Vorstellung findet
sich bei Mann, Thomas: Joseph und seine Brüder, Bd. 1, Frankfurt a. M. 1971.

11 Art. 2 Ziff. 4 UN Charta.

RELIGIÖSE AUFRUFE ZUR GEWALT UND MENSCHENRECHTE 27

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Auch die Drohung mit militärischer Gewalt ist unzulässig. Hiervon gibt es nur
wenige Ausnahmen. Gewaltanwendung ist jedenfalls zulässig im Fall von indi-
vidueller oder kollektiver Selbstverteidigung sowie nach Legitimierung durch
den Sicherheitsrat der Vereinten Nationen. In neuerer Zeit wird zunehmend
diskutiert, ob auch die im Rahmen der Vereinten Nationen entwickelte sog.
Schutzverantwortung (Responsibility to protect, „R2P“) andere Staaten zum Ein-
satz militärischer Gewalt ermächtigt, wenn schwere, systematische Völker-
rechtsverletzungen, vor allem Genozid, in einem Staat durchgeführt werden
(humanitäre Intervention); Beispiele sind der Krieg im Kosovo und die Libyen-
Intervention.12 Kommt es im konkreten Fall tatsächlich über den Aufruf zur
Gewalt hinaus zu einem militärischen Konflikt, werden die geltenden Men-
schenrechtsgarantien nicht grundsätzlich zur Seite gedrängt, je nach Situation
aber von den Regeln des humanitären Völkerrechts (ius in bello) überlagert.
Auch wenn staatliche Aufrufe zur Gewalt oder tatsächliche militärische Gewalt-
akte religiös motiviert sein sollten (z. B. Religionskriege), ändert dies an der ge-
gebenen völkerrechtlichen Beurteilung ihrer grundsätzlichen Unzulässigkeit
nichts – schon deshalb nicht, weil der Staat nicht selbst aus den Menschenrech-
ten berechtigt, sondern nur verpflichtet wird, sich also nicht auf Glaubens- oder
Religionsfreiheit berufen kann und es auch keine davon unabhängige Legitima-
tion zu staatlichen Gewaltaufrufen und Gewaltausübungen aus völkerrechtli-
cher Sicht gibt. Kreuzzugs- oder analoge Aufrufe eines Staates wären heute ein-
deutig völkerrechtswidrig. Verstärkt wird diese Ansicht durch den Gedanken,
dass eine Vertragspartei des Internationalen Paktes für bürgerliche und politi-
sche Rechte (IPBPR) nach dessen Artikel 20 verpflichtet ist, Kriegspropaganda
und jedes Eintreten für religiösen Hass, der zu Gewalt aufstachelt, gesetzlich zu
verbieten. Wenn der Staat ein solches Verhalten seinen Bürgern verbieten muss,
wird man schließen dürfen, dass er selbst auch an derartige Verbote gebunden
ist.

Gewaltausübung durch den Staat

Staatliches Gewaltmonopol

Etwas andere Aspekte sind zu beachten, wenn sich die religiös motivierten Auf-
rufe zur Gewalt oder gar die Gewaltausübung selbst nur innerhalb der Staats-
grenzen auswirken, sich also nicht gegen einen anderen Staat, sondern gegen
die eigene Bevölkerung oder einen Teil davon richten. Denn hier kommt das
völkerrechtliche Gewaltverbot, das eine zwischenstaatliche Dimension hat, na-

2.

a)

12 Im Einzelnen ist in diesen Fällen der Gebrauch militärischer Gewalt sehr umstritten;
einen Überblick gibt hierzu Bothe, Michael: Friedenssicherung und Kriegsrecht, in: Vitzt-
hum, Wolfgang Graf / Proelß, Alexander (Hrsg.): Völkerrecht, Berlin, 82019, S. 778 ff.

28 ECKART KLEIN

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


turgemäß nicht zum Tragen. Vielmehr hat der Staat – und muss es haben –
nach Innen das Gewaltmonopol, also das Monopol zur Ausübung physischer
Gewalt. Alles andere würde innere Unruhen bis hin zu Bürgerkriegen von
vornherein erleichtern, statt solche Erscheinungen zu delegitimieren. Insoweit
ist das staatliche Gewaltmonopol geradezu Ausdruck und Voraussetzung eines
friedlichen Zusammenlebens im Staat.13 Es steht auf einem anderen Blatt und
ist unbestreitbar, dass der Staat die ihm zustehende Macht missbrauchen kann.
Der staatlichen Gewaltausübung und schon dem durch staatliche Organe
durchgeführten Aufruf dazu müssen daher Grenzen gezogen werden.14 Diese
Grenzen werden materiell in erster Linie durch die Grund- und Menschenrech-
te gezogen, die freilich prozeduraler Absicherung bedürfen; d. h. die Rechte
müssen praktisch mit Hilfe der Gerichte durchgesetzt werden können. Insbe-
sondere religiös motivierte staatliche Gewalthandlungen oder Aufrufe dazu
schließen davon betroffene Einzelne oder Gruppen aus der allgemeinen Rechts-
gemeinschaft aus. Grund- und Menschenrechte wollen und sollen hingegen
Schutz gegen jede derartige Exklusion bieten. Es gehört zu den wichtigsten Ent-
wicklungen des Völkerrechts nach dem Zweiten Weltkrieg, dass die Staaten
sich selbst bezüglich der Behandlung ihrer eigenen Staatsangehörigen nicht
mehr auf das Argument berufen können, dies betreffe allein ihre inneren Ange-
legenheiten, in die sich andere Staaten oder auch die Vereinten Nationen nicht
einmischen dürften (Interventionsverbot). Mit der Anerkennung der Men-
schenrechte haben die Staaten ihre Herrschaft für die Kontrolle anderer Staaten
geöffnet, denen daher nicht der Vorwurf der Intervention gemacht werden
kann, wenn sie Menschenrechte verletzende Staaten rügen und die Beendigung
solcher Verletzungen fordern.

Todesstrafe

Auf der Basis verfassungs- und völkerrechtlicher Verpflichtungen ist auch zu
beurteilen, ob die Staaten bestimmte Strafen in ihren Strafgesetzen vorsehen,
verhängen und vollstrecken dürfen, ggf. auch müssen. Vor allem die Todesstra-
fe und Körperstrafen wie Auspeitschen und Amputationen von Gliedmaßen
stehen im Zentrum der Diskussion.

Was die Todesstrafe betrifft, ist leider festzustellen, dass sich eine völkerge-
wohnheitsrechtliche Norm noch nicht gebildet hat, die diese Strafe als solche
verbietet. Die Verhängung und der Vollzug der Todesstrafe sind zwar vielfach

b)

13 Klein, Eckart: Staatliches Gewaltmonopol, in: Depenheuer, Otto/Grabenwarter, Christoph
(Hrsg.): Verfassungstheorie, Tübingen 2010, S. 635 ff.

14 Das Bundesverfassungsgericht hat im Fall NPD ./. Bundespräsident großen Wert darauf
gelegt, dass der Präsident nicht zu gewalttätigen Protesten gegen diese Partei aufgerufen
hatte; BVerfGE 136, 323 (327, 337).

RELIGIÖSE AUFRUFE ZUR GEWALT UND MENSCHENRECHTE 29

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


verfassungsrechtlich, wie z. B. in Deutschland, verboten, völkerrechtlich aber
nur, wenn die Staaten Verträge ratifiziert haben, mit denen sie sich verpflichtet
haben, auf die Todesstrafe zu verzichten.15 Allerdings haben sich völkerrechtli-
che Grenzen für die Verhängung und den Vollzug der Todesstrafe entwickelt.
So darf sie nur verhängt werden für die Begehung von besonders schweren Ver-
brechen und nicht gegen Personen unter 18 Jahren. Sie darf nicht vollzogen
werden bei schwangeren Frauen.16 Zudem darf der Vollzug der Strafe die
menschliche Würde nicht beeinträchtigen, nicht grausam und entwürdigend
sein. Aus diesem Grund sind etwa öffentliche Hinrichtungen, da besonders de-
mütigend, als völkerrechtlicher Verstoß zu bewerten. Diese Grenzen müssen
daher auch die Staaten beachten, die die Todesstrafe nach wie vor anwenden
und anwenden dürfen.17 Die 47 Staaten des Europarates, zu denen alle europä-
ischen Staaten einschließlich Russland, aber nicht Belarus, gehören, bilden
rechtlich eine todesstrafenfreie Zone, da diese Staaten sich verpflichtet haben,
zumindest von der Vollstreckung dieser Strafe abzusehen.18 Insoweit wäre auch
der Aufruf staatlicher Organe, gegen bestimmte Personen die Todesstrafe zu
verhängen bzw. zu vollstrecken, völkerrechtlich unzulässig.

Körperstrafen

Eindeutiger ist die Rechtslage bei der Körperstrafe. Die maßgeblichen völker-
rechtlichen Instanzen vertreten in großer Einmütigkeit die Auffassung, dass
Körperstrafen wie das Auspeitschen, z. B. bei Verletzung der öffentlichen Sitt-
lichkeit, oder die Amputation der Hand bei Diebstahl oder das Abschneiden
der Nasenspitze bei Betrug grundsätzlich wegen der Garantie der körperlichen
Integrität unzulässig, da entwürdigend ist. Die Völkerrechtswidrigkeit ist natür-
lich erst recht zu konstatieren, wenn die Strafe in keinem Verhältnis zur vorge-
worfenen Tat steht. Das Übermaßverbot gilt ja ohnehin für jede staatliche Maß-
nahme. Nun wissen wir, dass in vielen Staaten Körperstrafen (Auspeitschen)
nach wie vor praktiziert werden, etwa in einzelnen karibischen Staaten, aber
vor allem auch in einigen islamischen Staaten. Es spricht sehr vieles dafür, dass
diese Staaten schon deshalb gegen ihre völkerrechtlichen Pflichten verstoßen
(unabhängig davon, dass diese Strafe von der eigenen nationalen Rechtsord-
nung erlaubt wird), weil der Schutz der körperlichen Integrität bereits völker-
gewohnheitsrechtlich verbürgt ist und somit alle Staaten bindet. Zwar kann auf

c)

15 Vgl. etwa das Protokoll Nr. 6 zur EMRK über die Abschaffung der Todesstrafe 1983.
16 Dazu Art. 6 Abs. 2 IPBPR.
17 Der UN Menschenrechtsausschuss (MRA) geht davon aus, dass ein Staat, der auf die To-

desstrafe einmal verzichtet hat, gehindert ist, diese Strafe wieder einzuführen; HRCom,
Views of 5 August 2003, Communication No. 829/1998, Judge v. Canada, UN Doc.
CCPR/C/78/D/829/1998, Ziff. 10.4.

18 Wie oben Fn. 15.

30 ECKART KLEIN

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


gesetzlicher Grundlage in die körperliche Sphäre eingegriffen werden, aber
grausame, inhumane und entwürdigende Behandlung oder Strafe ist ausge-
schlossen. Nun ist es immer schwierig, nur auf Gewohnheitsrecht beruhende,
nicht schriftlich fixierte Normen nachzuweisen und auszudeuten. Daher be-
müht sich die Staatengemeinschaft, das Völkerrecht soweit wie möglich zu ko-
difizieren, um es juristisch besser, d. h. exakter anwenden zu können. Vor allem
wird mit Verträgen, welche die entsprechenden Normen, in unserem Fall Men-
schenrechte, schriftlich fassen, ein erheblicher Gewinn an Rechtssicherheit ver-
bucht. Soweit die Staaten diese Verträge ratifiziert haben, sind sie daran gebun-
den, und in der Tat enthalten alle maßgeblichen regionalen und universellen
Menschenrechtsverträge entsprechende Bestimmungen zum Schutz der körper-
lichen Integrität.19 Die rechtliche Verbindlichkeit dieser Normen könnte nur
durch zulässige Vorbehalte beseitigt oder eingeschränkt werden. Ob der bereits
erwähnte Scharia-Vorbehalt eine solche Wirkung entwickeln kann, bedarf ge-
nauerer Betrachtung, der ich mich später zuwenden möchte.

Religion als Staatsreligion

Häufiger – meist, aber nicht nur in islamischen Staaten – wird eine bestimmte
Religion zur Staatsreligion erklärt. Dies ist nicht grundsätzlich unzulässig, so-
lange davon die Religions- und Glaubensfreiheit von anderen Religionen an-
hängenden Personen nicht beeinträchtigt wird. In dem bereits eingangs er-
wähnten Bericht des Sonderberichterstatters Bielefeldt von 2014 wird allerdings
die nachdrückliche Empfehlung ausgesprochen, eine solche Staatsreligionsklau-
sel aus der nationalen Rechtsordnung zu streichen, weil sie leicht Anlass geben
könnte, Andersgläubige zu diskriminieren, sei es unmittelbar durch staatliche
Organe oder durch vom Staat geduldete Aktionen Privater.20 Für diese Auffas-
sung sprechen durchaus gute Argumente, aber es ist darauf hinzuweisen, dass
solche oft aus langer Tradition entstandenen, die nationale Identität prägenden
Klauseln eben keineswegs automatisch Menschenrechte verletzen, sofern die
Rechtsordnung im Übrigen Diskriminierung ausschließt. Entsprechend kann
auch die in manchen Verfassungen verankerte „Anrufung Gottes“ (invocatio
Dei), wie sie sich auch im Grundgesetz (Präambel)21 findet, nicht als Grundlage
einer Diskriminierung areligiöser Menschen angesehen werden, sofern volle
Religions- und Glaubensfreiheit garantiert sind. In meinen Augen ist Rigorosi-
tät nie ein geeigneter Weg, den Menschenrechten zu dienen.

d)

19 Z. B. Art. 7 und 10 IPBPR und Art. 3 EMRK; vgl. auch Art. 8 Arabische Charta (2004).
20 Bielefeldt, Report, Ziff. 43.
21 „Im Bewusstsein seiner Verantwortung vor Gott und den Menschen…“.

RELIGIÖSE AUFRUFE ZUR GEWALT UND MENSCHENRECHTE 31

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Blasphemiegesetze

Ein sehr ähnliches Problem werfen sog. Blasphemiegesetze auf, Gesetze also,
welche das Beschimpfen oder Verächtlichmachen von Religion und ihrer maß-
gebenden Protagonisten unter Strafe stellen. In Deutschland gibt es den § 166
Abs. 1 StGB, wonach mit Freiheitsstrafe bis zu drei Jahren oder mit Geldstrafe
bestraft wird, „wer öffentlich oder durch die Verbreitung von Schriften (…)
den Inhalt des religiösen oder weltanschaulichen Bekenntnisses anderer in
einer Weise beschimpft, die geeignet ist, den öffentlichen Frieden zu stören.“
Geschütztes Rechtsgut ist nicht eine Religion als solche, sondern der „öffentli-
che Friede“, für den der Staat verantwortlich ist. In anderen Rechtsordnungen
mag der Akzent etwas stärker auf dem Schutz der Religion selbst liegen. Wäh-
rend in Deutschland § 166 StGB nur ganz selten zur Anwendung kommt, wer-
den die Blasphemievorschriften in anderen Staaten sehr viel häufiger herange-
zogen und damit die Meinungs-, Kunst- und Informationsfreiheit, aber auch
die Religionsfreiheit der Anhänger anderer Glaubensrichtungen oft nicht uner-
heblich eingeschränkt. Es erstaunt daher nicht, dass der Bielefeldt-Bericht nicht
nur – und das völlig zu Recht – dafür eintritt, dass gegen Religionswechsel ge-
richtete Strafvorschriften abzuschaffen sind, sondern auch verlangt „the State
should repeal anti-blasphemy laws.“22 In diesem Bereich der Blasphemie kollidie-
ren allerdings nicht nur Grund- und Menschenrechte miteinander, also z. B.
Meinungsäußerungs- und Kunstfreiheit mit Religionsfreiheit – das ist die eine
Seite, die der Kollision von Individualrechten, die zu einem Ausgleich zu brin-
gen sind. Die andere Seite ist der Schutz der öffentlichen Ordnung, genauer des
„öffentlichen Friedens“, den z. B. § 166 StGB schützen will und dessen Gewähr-
leistung zu den zentralen Aufgaben des Staates gehört. Es verwundert daher
gleichfalls nicht, dass die Aufforderung, die Anti-Blasphemie-Gesetze aufzuhe-
ben, auf starke Ablehnung gestoßen ist. So hat der Verfassungsrechtler Hillgru-
ber kürzlich die Duldung von Religionsdiffamierung als „Integrationshindernis
ersten Ranges“ bezeichnet und demgemäß für die Beibehaltung und kluge Nut-
zung dieser Vorschrift plädiert.23 In der Tat ist zweifelhaft, ob die Aufhebung
von § 166 StGB nicht ganz einseitig verstanden und manche geradezu ermuti-
gen würde, ohne jede Rücksicht die religiösen Gefühle anderer zu verletzen.
Eine Gesellschaft, soll sie nicht auseinanderfallen, bedarf ständiger und gegen-
seitiger Rücksichtnahme von Seiten aller Beteiligten. Das klingt banal, ist es
vielleicht auch, entspricht aber trotzdem aller Lebenserfahrung.

e)

22 Bielefeldt, Report, Ziff. 42. In diesem Sinn spricht sich auch der VN MRA in seinem Ge-
neral Comment Nr. 34 Ziff. 48 (2011) aus, allerdings unter Hinweis auf Art. 20 IPBPR;
UN Doc. CCPR/C/GC/34.

23 Hillgruber, Christian: Ein Integrationshindernis ersten Ranges, in: Frankfurter Allgemeine
Zeitung vom 26. Januar 2015, S. 6.

32 ECKART KLEIN

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Individuelle religiös motivierte Aufrufe zur Gewalt und Menschenrechte

Keine Drittwirkung der Grund- und Menschenrechte

Während staatliches Handeln allgemein von rechtsstaatlichen Grundsätzen und
ganz konkret gegenüber Individuen durch Grund- und Menschenrechte einge-
grenzt wird, ist das Problem, wie sich diese Rechte im Verhältnis der Privaten
untereinander auswirken, sehr viel komplexer. Denn diese Rechte berechtigen
die Einzelnen, verpflichten sie aber nicht unmittelbar. Es gibt, wie man sagt,
keine unmittelbare Drittwirkung der Grund- und Menschenrechte. Die Einzel-
nen verstoßen also nicht (jedenfalls nicht direkt) z. B. gegen die Garantie der
Religionsfreiheit, wenn sie andere an der Ausübung dieser Freiheit gewaltsam
hindern oder zu entsprechenden Störungen aufrufen. Das heißt freilich nicht,
dass sich die Grundrechte überhaupt nicht im Verhältnis der Menschen unter-
einander auswirken würden. Nach der Rechtsprechung des Bundesverfassungs-
gerichts enthalten die Grundrechte vielmehr neben den ihnen primär eigenen
gegen den Staat gerichteten subjektiven Berechtigungen objektive Werte, die in
die gesamte deutsche Rechtsordnung ausstrahlen.24 Die objektive Wertordnung
der Grundrechte verlangt also eine an ihr zu messende Ausgestaltung des natio-
nalen Rechts. Es ist daher Sache des Staates, auf Verhaltensweisen Privater, die
diese Werte verletzen oder gefährden, in angemessener, d. h. diese Werte schüt-
zender Weise zu reagieren, was vor allem durch die Bereitstellung entsprechen-
der privat-, straf-, verwaltungs- und verfahrensrechtlicher Normen und Schutz-
mechanismen zu geschehen hat. Wer stiehlt, verstößt nicht gegen das verfas-
sungsrechtlich garantierte subjektive Recht auf Eigentum, sondern setzt sich
den Rechtsfolgen der privat- und strafrechtlichen Bestimmungen aus, die vom
Staat in Ausübung seiner auf den verfassungsrechtlichen Wert des Eigentums
bezogenen Schutzpflicht geschaffen wurden. Sind einschlägige Schutznormen
nicht erlassen worden oder werden sie nicht angewendet, verletzt der Staat sei-
ne Schutzpflicht. Ganz analoge Auffassungen werden für die internationale
Ebene vertreten.

Kollision grundrechtlicher Werte

Allerdings können im Verhältnis Privater Grundrechtswerte kollidieren. Neh-
men wir als Beispiel eine religiöse Zeremonie, einen Gottesdienst, eine Prozes-
sion, die durch eine gewaltsame Demonstration Andersgläubiger gestört oder
durch entsprechende Aufrufe bedroht wird. Beide Seiten berufen sich dem
Staat gegenüber auf ihre Religionsfreiheit und/oder Versammlungs- oder Mei-

II.

1.

2.

24 Seit BVerfGE 7, 198 – Lüth.

RELIGIÖSE AUFRUFE ZUR GEWALT UND MENSCHENRECHTE 33

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


nungsfreiheit. Wie soll der Staat dieses Dilemma lösen, ohne die eine oder an-
dere grundrechtliche Berechtigung zu verletzen?

Keine gewaltsame Grundrechtsausübung

Ist Gewalt im Spiel, ist die Lösung relativ einfach. Geschützt und auch schüt-
zenswert ist nur die ‚friedliche‘ Versammlung. Man hat nach Artikel 8 GG nur
das Recht, sich „friedlich und ohne Waffen zu versammeln.“ Das Friedlichkeits-
gebot wird auch in den entsprechenden Bestimmungen der EMRK (Art. 11)
und des IPBPR (Art. 21) und der Arabischen Charta der Menschenrechte i. d. F.
von 2004 (Art. 24 Ziff. 6) ausdrücklich erwähnt. Auch wenn andere Grund- und
Menschenrechtsbestimmungen die notwendige Friedlichkeit der Rechtsaus-
übung nicht besonders hervorheben, stehen doch alle Rechtsausübungen unter
dem Vorbehalt der Friedlichkeit. Dies ergibt sich aus dem für das geordnete
Zusammenleben der Menschen unabdingbaren Gewaltmonopol des Staates,
von dem bereits die Rede war. Gewaltsame „Grundrechtsausübung“ ist daher
rechtlich und tatsächlich gar keine Grundrechtsausübung und kann nie gegen
eine rechtmäßige Grundrechtsausübung in Stellung gebracht werden. Dieses
Verständnis wird über das Gesagte hinaus etwa auch von Artikel 20 Abs. 2 IPB-
PR bestätigt, der verlangt, dass die Vertragsparteien „(j)edes Eintreten für natio-
nalen, rassischen oder religiösen Hass, durch das zu Diskriminierung, Feindse-
ligkeit oder Gewalt aufgestachelt wird“ durch Gesetz verbieten. Wenn Gewalt
also tatsächlich zum Inhalt einer Religion gehören sollte, würde die Berufung
hierauf unter keinen Umständen völkerrechtlich zulässig sein. Die menschen-
rechtlich geschützte Religions- und Glaubensfreiheit kann insoweit unter kei-
nem Aspekt eine Rechtfertigung bieten. Private Gewaltausübungen oder Aufru-
fe dazu etwa wegen angeblicher Schändung der Religion hat der Staat auf
Grund seiner Schutzverantwortung zu unterbinden.25 Sind sie bereits erfolgt,
muss er die Täter zur Rechenschaft ziehen. Allerdings wird verschiedentlich
auch hier von einigen islamischen Staaten der Scharia-Vorbehalt ins Spiel ge-

a)

25 Zur Frage, welchen Gefährlichkeitsgrad solche Aufrufe haben müssen, um vom Staat
verboten und ggf. bestraft werden zu können, vgl. Dyer, Andrew: Freedom of Expression
and the Advocacy of Violence. Which Test Should the European Court of Human Rights Ad-
opt?, in: Netherlands Quarterly of Human Rights, Bd. 33 (2015), S. 78 ff., z. B. clear and
present (imminent) danger-Doktrin (USA) oder real risk-Doktrin (so Autor). Demgegen-
über muss die bloße Herbeiführung von Spannungen (tensions) in einer pluralistischen
Demokratie ertragen werden; dazu EGMR, Urt. vom 20.1.2006, Appl. Nr. 74989/91.

34 ECKART KLEIN

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


bracht, der gleich näher erörtert werden soll. Lassen Sie mich davor nur noch
zwei kurze Bemerkungen machen.

Keine Hierarchie der Grund- und Menschenrechte

Selbst wo Gewalt – die ja unser eigentliches Thema ist – nicht involviert ist,
würde sich die Religionsfreiheit nicht grundsätzlich bei Kollision gegen eine
andere Freiheit, etwa die Meinungsfreiheit, durchsetzen, allerdings wäre dies
auch nicht umgekehrt der Fall. Es gibt nämlich, sieht man von der Menschen-
würde ab, keine Hierarchie der Grund- und Menschenrechte, vielmehr bedarf
es im Einzelfall der Abwägung, welchem Recht der Vorzug zu geben ist. Dies
können die abstrakten Rechtsnormen nicht im Voraus entscheiden, sondern
die Entscheidung muss anhand der konkreten Umstände unter Beachtung des
Grundsatzes der Verhältnismäßigkeit von den Rechtsanwendern, den Behörden
und letztlich den Gerichten, getroffen werden.26

Bedeutung des Staates für den Menschenrechtsschutz

All das bisher Gesagte lässt die große, unverzichtbare Rolle erkennen, die den
Staaten beim Schutz der Menschenrechte zukommt, sei es im Verhältnis des
Staates zu den Menschen, sei es im Verhältnis der Menschen untereinander.
Dies ist deshalb ein Dilemma, weil die Staaten als Verpflichtete über die Einhal-
tung ihrer Verpflichtungen selbst wachen und sie durchsetzen müssen.27 Das
Dilemma ist aber nicht auflösbar. Die wichtige Rolle des Staates für den Men-
schenrechtsschutz wird vor allem dann erkennbar, wenn er seine Aufgabe nicht
mehr wahrnehmen kann, wie es bei den gescheiterten oder scheiternden Staa-
ten (failed or failing states) der Fall ist – Jemen, Libyen, Somalia und Syrien sind
aktuelle Beispiele. Über der Verantwortung des Staates ist aber auch die der
Menschen selbst nicht zu vergessen.28 Als Staatsorgane, als effektive Kontrolle
über ein Gebiet ausübende Machthaber, sind sie von Rechtsnormen nicht frei-
gestellt und haben ggf. strafrechtliche Konsequenzen zu tragen, unter Umstän-
den auch vor internationalen Instanzen wie dem Internationalen Strafgerichts-
hof in Den Haag, etwa im Fall von Genozid, Kriegsverbrechen oder Verbrechen
gegen die Menschlichkeit, oder aber auch vor den Gerichten anderer Staaten,

b)

c)

26 Klein, Eckart: Establishing a Hierarchy of Human Rights: Ideal Solution or Fallacy?, in: Israel
Law Review 41 (2008), S. 477 ff.

27 Kirchhof, Paul: Der Staat als Garant und Gefährder der Freiheit, Paderborn u. a. 2004.
28 Zu Recht macht darauf aufmerksam Bielefeldt, Report, Ziff. 55 und 58.

RELIGIÖSE AUFRUFE ZUR GEWALT UND MENSCHENRECHTE 35

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


wenn diese nach Völkerrecht eine universelle Strafzuständigkeit haben (z. B.
Völkermord).29

Die Bedeutung des Scharia-Vorbehalts

Vorbehalte allgemein

Vorbehalte sind, wie bereits erwähnt,30 vertragsrechtliche Instrumente, können
also nur gegen Vertragsbestimmungen, nicht gegen völkergewohnheitsrechtli-
che Regeln eingelegt werden. Auch wenn manche Menschenrechte gewohn-
heitsrechtlich verfestigt sind, spielen doch die vertraglich fixierten Menschen-
rechte, gerade weil sie besser fassbar und handhabbar sind, in der Praxis die
Hauptrolle. Staaten können also durch zulässige Vorbehalte die Bedeutung von
Vertragsvorschriften für sich einschränken oder sogar ganz ausschließen. Zuläs-
sig ist ein Vorbehalt, wenn er entweder im Vertrag selbst zugelassen ist oder,
falls der Vertrag dazu keine Aussage enthält, nicht gegen „Gegenstand und
Zweck“ (object and purpose) des Vertrags verstößt.31 Viele Menschenrechtsverträ-
ge lassen (bestimmte) Vorbehalte ausdrücklich zu. Die Frage, ob ein Vorbehalt
zulässig ist, ist oft sehr schwierig zu beantworten und wird in der Tat häufig
von den Vertragsparteien unterschiedlich bewertet. In den Fällen, in denen
vom Vertrag ein spezielles Überwachungsorgan eingesetzt ist, also etwa im Rah-
men der Europäischen Menschenrechtskonvention der Straßburger Europäi-
sche Gerichtshof für Menschenrechte oder im Rahmen des Internationalen
Paktes für bürgerliche und politische Rechte oder des Übereinkommens zur Be-
seitigung jeder Diskriminierung der Frau der jeweilige UN-Menschenrechtsaus-
schuss, ist es Sache dieser Instanzen zu entscheiden, ob ein zulässiger Vorbehalt
erklärt ist. Ist er zulässig, hat diese Instanz keine Kompetenz, die vom Vorbe-
halt betroffene Vertragsvorschrift als Prüfungsmaßstab heranzuziehen. Umstrit-
ten sind auch die Folgen eines unzulässigen Vorbehaltes. Die Überwachungsin-
stanzen gehen davon aus, dass Unzulässigkeit Ungültigkeit bedeutet, so dass der
Vorbehalt keine Rechtswirkungen zeitigt. Gegen diese Auffassung haben aber
wichtige Staaten, darunter die USA, das Vereinigte Königreich und Frankreich
opponiert. Nicht unvernünftig dürfte eine Lösung dahin sein, dass ein Staat,
dessen Vorbehalt für unzulässig erklärt wurde, die Möglichkeit hat, innerhalb
einer bestimmten Frist zu entscheiden, ob er die Ungültigkeit seines Vorbehalts

III.

1.

29 Zum Völkerstrafrecht Schröder, Meinhard: Verantwortlichkeit, Völkerstrafrecht, Streitbeile-
gung und Sanktionen, in: Vitzthum, Wolfgang Graf /Proelß, Alexander (Hrsg.): Völker-
recht, 82019, S. 714 ff.

30 Siehe oben A. IV.
31 Allg. anerkannt; Art. 19 Wiener Konvention über das Recht der Verträge von 1969

(WVK).

36 ECKART KLEIN

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


anerkennt oder aber aus dem Vertragsverband ausscheidet.32 Weitgehende Ei-
nigkeit besteht in dieser umstrittenen Materie immerhin darin, dass sich Vorbe-
halte auf konkrete Vorschriften richten müssen, damit ihre Bedeutung klar ein-
geschätzt werden kann, mit anderen Worten: Vorbehalte müssen hinreichend
bestimmt, dürfen nicht allgemeiner Natur sein.

Der Scharia-Vorbehalt

Grundlage der Scharia

Wie ist nach diesen Grundsätzen der Scharia-Vorbehalt zu würdigen? Scharia
bezeichnet das „Wissen“, den „Weg zur unerschöpflichen Quelle“, aus der sich
für den Muslim ergibt, wie er sein „Leben in unmittelbarer Anleitung durch
Allah führen“ kann.33 Das Normensystem der Scharia ergibt sich nicht nur aus
dem Koran, sondern auch aus den Hadithen, der Überlieferung vom Reden
und Handeln des Propheten Mohammed (ca. 570–632 n. Chr.). Der Hadith gilt
als Vergegenwärtigung des Wirkens von Mohammed in Medina und hat erst in
der zweiten Hälfte des 8. Jahrhunderts, also lange nach dessen Tod, seine ver-
bindliche literarische Ausgestaltung gewonnen.34 Nach § 3 der Islamischen
Charta des Zentralrats der Muslime in Deutschland (2002) enthalten Koran
und Hadith „die Grundlage des islamischen Glaubens, des islamischen Rechts
und der islamischen Lebensweise.“35

Die Vorbehalte islamischer Staaten

Islamische Staaten haben zu internationalen Menschenrechtsverträgen zahlrei-
che auf die Scharia verweisende Vorbehalte angebracht, merkwürdigerweise
aber nur sehr wenige zum IPBPR, sehr viel mehr hingegen, und dies kaum
überraschend, zum Übereinkommen zur Beseitigung jeder Diskriminierung
der Frau. Beim IPBPR haben nur zwei Staaten entsprechende Vorbehalte er-
klärt, nämlich Bahrain und Mauretanien. Kuwait hat aber analoge Interpretati-
onserklärungen abgegeben. Keine Vorbehalte oder entsprechende Erklärungen
haben Ägypten, Iran, Saudi-Arabien oder Syrien abgegeben (um nur einige wei-

2.

a)

b)

32 Tomuschat, Christian: Human Rights. Between Idealism and Realism, Oxford, 32014,
S. 251.

33 Nagel, Tilman: Die Scharia und der Verfassungsstaat, in: Bitburger Gespräche Jahrbuch
2010/I, München 2010, S. 75 (77); vgl. auch ders.: „Natur“ im von Allah gelenkten Dies-
seits, in: Böttigheimer, Christoph u. a. (Hrsg.): Sein und Sollen des Menschen, Münster
2009, S. 241 hier 247.

34 Ders., Bitburger Gespräche, S. 76 f.
35 Zitiert nach Nagel, Die Scharia, S. 78.

RELIGIÖSE AUFRUFE ZUR GEWALT UND MENSCHENRECHTE 37

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


tere islamische Staaten zu nennen, die den Pakt ratifiziert haben). Die Vorbe-
halte richten sich vor allem gegen zwei menschenrechtliche Bestimmungen,
nämlich gegen Art. 18, der die Gedanken-, Religions- und Glaubensfreiheit ga-
rantiert, und gegen Art. 23, der die Familie und die Rechte von Männern und
Frauen im Hinblick auf die Ehe behandelt. So hat Bahrain zum Ausdruck ge-
bracht, dass es die genannten Bestimmungen so interpretieren werde, dass die
Vorschriften der islamischen Scharia nicht berührt werden. Die beiden anderen
Staaten haben ganz ähnliche Formulierungen gewählt.

Was die Konvention zur Beseitigung von Diskriminierung der Frau angeht,
haben zahlreiche islamische Staaten einen Scharia-Vorbehalt teils gegen die all-
gemeine Diskriminierungsverbots-Klausel (Art. 2), teils gegen besondere Be-
stimmungen wie Artikel 16 eingelegt, der gleiche Rechte und Verantwortlich-
keiten von Mann und Frau während und bei Scheidung der Ehe gewährleistet.
So heißt es z. B. in dem Vorbehalt Libyens, dass Artikel 2 nur unter angemesse-
ner Beachtung der zwingenden Normen der islamischen Scharia angewendet
werden kann, die sich auf die Bestimmung der Erbteile vom Nachlass einer
Frau oder eines Mannes beziehen. Die Malediven haben sich das Recht vorbe-
halten, Artikel 16 betreffend die Gleichheit von Männern und Frauen in allen
Angelegenheiten der Ehe und Familie „unbeschadet der Bestimmungen der is-
lamischen Scharia, die alle ehelichen und familiären Beziehungen der zu 100
Prozent muslimischen Bevölkerung der Malediven regelt“, anzuwenden. Saudi-
Arabien hat erklärt, dass es im Falle eines Konflikts zwischen irgendeiner Regel
(term) dieser Konvention und den Normen des islamischen Rechts nicht die
Verpflichtung habe, die widersprechenden Regeln der Konvention zu beachten.
Andere weitgehend analoge Beispiel könnten angeführt werden.

Kairoer Erklärung und Arabische Charta der Menschenrechte

Von Interesse im vorliegenden Zusammenhang ist auch Folgendes. Neben
einer nicht offiziellen, weitgehend unmittelbar auf Koranversen und der reinen
Sunna (Lehre) des Propheten Mohammed aufbauenden „Allgemeinen Erklä-
rung der Menschenrechte im Islam“ von 1981 gibt es die „Kairoer Erklärung
der Menschenrechte im Islam“ von 1990, der 57 Staaten der Organisation „Isla-
mische Konferenz“ beigetreten sind.36 Die Erklärung enthält überwiegend an-
deren Menschenrechtsverträgen ähnliche Garantien. In Artikel 24 heißt es je-
doch pauschal: „Alle in dieser Erklärung aufgestellten Rechte und Freiheiten
unterliegen der islamischen Scharia.“ Die Kairoer Erklärung ist zwar als solche,
ebenso wie die Allgemeine UN-Erklärung der Menschenrechte von 1948, kein
rechtlich verbindliches Instrument, kann aber in anderer (indirekter) Weise zu

c)

36 Texte in: Bundeszentrale für politische Bildung (Hrsg.): Menschenrechte. Dokumente und
Deklarationen, Bonn 42004, S. 546 und 562.

38 ECKART KLEIN

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


rechtlicher Wirkung kommen. Vertragscharakter hat jedoch die freilich weitge-
hend unratifiziert gebliebene „Arabische Charta der Menschenrechte“ von 1994
dar0, die 2004 in neuer Fassung beschlossen wurde und inzwischen von 17
Staaten akzeptiert sein soll.37 Die neue Fassung ist gegenüber der früheren deut-
lich erweitert, konkretisiert und auch partiell modernisiert worden. In zwei be-
sonders problematischen Bereichen ist aber kein Fortschritt zu verzeichnen.
Der eine Bereich betrifft das Verhältnis der Ehegatten bei Eingehen und Auflö-
sung der Ehe sowie ihre ehelichen Rechte und Verantwortlichkeiten; hier wird
bezüglich deren Regelung auf das „geltende Recht“ der Staaten verwiesen
(Art. 32), also auch auf das Strafrecht, das besonders bei Ehebruch relevant
wird. Das zweite Gebiet betrifft das Recht, den Glauben oder die Religion zu
wechseln, ein Recht, das in der Allgemeinen Menschenrechtserklärung von
1948 (Art. 18) eindeutig und im Internationalen Pakt über die bürgerlichen
und politischen Rechte auch (Art. 18), allerdings nicht ebenso ausdrücklich,
formuliert ist. Nach islamischen Vorstellungen ist der Glaubensabfall, die
Apostasie, ein besonders schweres Verbrechen, das mit dem Tod bestraft wer-
den kann und ebenso wie Ehebruch oder Koranschändung häufig Anlass zu in-
dividuellen Gewaltaufrufen ist. Es verwundert nicht sehr, dass Artikel 30 der
Arabischen Charta das Recht zum Religionswechsel weder ausdrücklich noch
implizit garantiert. Überdies ist auch der neuen Version der Charta die Beru-
fung auf die Scharia inhärent, da die Präambel neben der UN Charta und der
Allgemeinen Menschenrechtserklärung der Vereinten Nationen und den bei-
den UN Menschenrechtspakten ganz unbefangen zugleich auf die Kairoer Er-
klärung der Menschenrechte mit ihrem ausdrücklichen Hinweis auf die vorran-
gige Geltung der islamischen Scharia Bezug nimmt. Das wird z. B. wichtig im
Hinblick auf die Vorschrift der Arabischen Charta (Art. 8), wonach – durchaus
in Übereinstimmung mit anderen Menschenrechtskonventionen – grausame,
unmenschliche und entwürdigende Strafen unzulässig sind. Wegen der alles
andere Recht nach Ansicht vieler islamischer Staaten aber überwölbenden und
verdrängenden Scharia werden Prügelstrafen und andere die körperliche Inte-
grität beeinträchtigende entwürdigende Maßnahmen dennoch etwa bei Beleidi-
gung des Islam oder sonstigen Handlungen verhängt und vollstreckt.

Rechtswirkung des Scharia-Vorbehalts

Welche Rechtswirkung hat der Scharia-Vorbehalt? Setzt er sich gegenüber den
Verpflichtungen aus den internationalen Verträgen, also z. B. dem Zivilpakt
und der Frauenkonvention durch? Die Haltung der internationalen Aufsichts-
gremien ist eindeutig: Entweder wird der Vorbehalt als unzulässig (unwirksam)

d)

37 So Tomuschat, Human Rights, S. 39; englischer Textnachweis der Charta in: Boston Uni-
versity International Law Journal, Bd. 24 (2006), S. 147 hier 149 ff.

RELIGIÖSE AUFRUFE ZUR GEWALT UND MENSCHENRECHTE 39

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


wegen seiner Generalität und Unbestimmtheit angesehen38 oder ihm wird im
Hinblick auf grundlegende Rechte wie das Recht auf Leben und das Verbot
entwürdigender Strafen oder der Diskriminierung der Frau die rechtliche Wir-
kung abgesprochen (Verstoß gegen „object and purpose“).39 Dies wird von den
Menschenrechtskomitees immer dann festgestellt, wenn sie die Berichte der be-
troffenen Staaten zu prüfen haben. So wird etwa in den „Abschließenden Be-
merkungen“ des Menschenrechtsausschusses zu dem Bericht von Mauretanien
festgestellt, dass der Hinweis in der Verfassungspräambel auf den Islam als die
einzige Rechtsquelle es nicht rechtfertige, die Vertragspflichten nicht einzuhal-
ten, und der Staat zur Rücknahme des Vorbehalts aufgefordert.40 Ganz ähnli-
che Probleme treten übrigens auf, wenn ein Staat, z. B. Iran oder Saudi-Arabi-
en, gar keinen Vorbehalt erhoben hat, aber gleichwohl davon ausgeht, dass alle
seine vertraglichen Pflichten im Lichte der islamischen Scharia ausgelegt wer-
den müssen. Auch hier besteht der Ausschuss zu Recht darauf, dass eine solche
Auffassung von der völkerrechtlich übernommenen Verpflichtung nicht ent-
bindet.41 Es mag zwar sein, dass ein Staat nach seinem innerstaatlichen Recht
einer bestimmten Rechtsordnung, hier religiösem Recht (Scharia), den Vorrang
vor allen anderen Rechtsquellen einräumt, aber dies beseitigt die auf einer an-
deren Rechtsebene, dem Völkerrecht, eingegangenen Pflichten nicht.42 Ebenso
wenig kann die Berufung auf einen Vertrag (z. B. die Arabische Menschen-
rechtscharta) die Bestimmungen anderer Verträge wie der Menschenrechtskon-
ventionen, die mit anderen Partnern abgeschlossen sind, verdrängen.

Das dem Völkerrecht immanente Problem ist die Schwäche seines Durchset-
zungsmechanismus. Die völkerrechtlichen Instanzen – sieht man vom Sicher-
heitsrat der VN ab – verfügen über keine Zwangsmaßnahmen gegenüber den
Staaten, die ihre völkerrechtlichen Pflichten nicht erfüllen. Solche Instanzen
können in der Regel, wenn es sich nicht um Gerichte handelt, die verbindliche
Urteile fällen, nur Feststellungen treffen und Empfehlungen aussprechen. Die
betroffenen Staaten sind rechtlich nicht verpflichtet, diesen Rechtsmeinungen
zu folgen, auch wenn sie sich damit ernsthaft auseinandersetzen müssen. So
können letztlich unvereinbare Rechtsansichten einander gegenüberstehen. Ge-

38 Schöpp-Schilling, Hanna Beate: Reservations to the Convention on the Elimination of All
Forms of Discrimination against Women: An Unresolved Issue or (No) New Developments, in:
Ziemele, Ineta (Hrsg.): Reservations to Human Rights Treaties and the Vienna Conven-
tion Regime, Leiden 2004, S. 3 (30 und 34 Fn. 84); Klein, Eckart: Menschenrechte zwischen
Universalität und Universalisierung, in: Böttigheimer, Christoph u. a. (Hrsg.): Sein und
Sollen des Menschen, Münster 2009, S. 207 (214f.). Vgl. auch den General Comment des
MRA Nr. 24 (1994), UN Doc. CCPR/C/21/Rev.1/Add. 6, Ziff. 19 und 20.

39 Schöpp-Schilling, Reservations, S. 34.
40 Report Human Rights Committee (HRCom) 2013–2014, Vol. I, UN Doc. A/69/40 (Vol.

I), S. 69 (70). – Ausschüsse gehen lieber diesen Weg als in eine generelle Diskussion über
die Rechtmäßigkeit des Scharia-Vorbehalts einzutreten.

41 Zu Iran HRCom, Report 2011–2012, Vol. I, UN Doc. A/67/40 (Vol. I), S. 37 ff.
42 Vgl. dazu Art. 27 WVK.

40 ECKART KLEIN

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


rade und vor allem die Berufung auf die Scharia stellt zwar nicht die Universali-
tätsbehauptung der Menschenrechte, wohl aber deren tatsächliche universelle
Geltung in Frage.43 Dies gilt unbeschadet der von den islamischen Staaten
selbst sehr unterschiedlich interpretierten Normen der Scharia.

Fazit

Religiöse Aufrufe zur Gewalt haben kein völkerrechtlich-menschenrechtliches
Fundament. Gewaltaufrufe überhaupt werden, sind es staatliche Aufrufe, nur
dann zulässig sein, wenn der Staat sich selbst verteidigt, sich an kollektiver Ver-
teidigung beteiligt oder auf der Basis eines Beschlusses des Sicherheitsrates, ggf.
auch der Generalversammlung der Vereinten Nationen, handelt oder im Rah-
men einer humanitären Intervention vorgeht, was aber bereits umstritten ist.
Stammen die Gewaltaufrufe von nichtstaatlichen Stellen, können diese sich
ebenfalls nicht auf Menschenrechte stützen. Vielmehr verletzen sie das den
Menschenrechten inhärente Friedlichkeitsgebot, zu deren Schutz die Staaten
die erforderlichen Maßnahmen ergreifen müssen. Folgen dem die Staaten nicht
oder in nicht ausreichendem Maß, verletzen sie die ihnen obliegende Schutz-
pflicht. Allgemeine oder mit Gegenstand und Zweck des jeweiligen Vertrags
unvereinbare Vorbehalte, wie z. B. der Scharia-Vorbehalt, stellen Staaten von
der Erfüllung ihrer menschenrechtlichen Verpflichtungen nicht frei.

Bibliographie

Bielefeldt, Heiner: Report of the Special Rapporteur on Freedom of Religion or Be-
lief, UN Doc. A/HRC/28/66 (29 December 2014).

Bothe, Michael: Friedenssicherung und Kriegsrecht, in: Vitzthum, Wolfgang Graf/
Proelß, Alexander (Hrsg.): Völkerrecht, Berlin 82019, S. 755-873.

Bundeszentrale für politische Bildung (Hrsg.): Menschenrechte. Dokumente und
Deklarationen, Bonn 42004.

Claussen, Johann Hinrich: So schlug die Stunde der großen Religionsrevolution,
Frankfurter Allgemeine Zeitung vom 7. März 2015, Seite L 18.

Dyer, Andrew: Freedom of Expression and the Advocacy of Violence. Which Test
Should the European Court of Human Rights Adopt?, in: Netherlands Quarterly
of Human Rights, Bd. 33 (2015), S. 78–107.

C.

43 Zum Problem näher Klein, Eckart: Universalität der Menschenrechte, in: Kube, Hanno
u. a. (Hrsg.): Leitlinien des Rechts. Paul Kirchhof zum 70. Geburtstag, Heidelberg, Bd. I,
2013, S. 475 ff.

RELIGIÖSE AUFRUFE ZUR GEWALT UND MENSCHENRECHTE 41

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Hillgruber, Christian: Ein Integrationshindernis ersten Ranges, in: Frankfurter All-
gemeine Zeitung vom 26. Januar 2015, S. 6.

Kirchhof, Paul: Der Staat als Garant und Gefährder der Freiheit, Paderborn etc.
2004.

Klein, Eckart: Establishing a Hierarchy of Human Rights: Ideal Solution or Fallacy?
in: Israel Law Review 41 (2008), S. 477–488.

Klein, Eckart: Menschenrechte zwischen Universalität und Universalisierung, in:
Böttigheimer, Christoph u. a. (Hrsg.): Sein und Sollen des Menschen, Müns-
ter 2009, S. 207–219.

Klein, Eckart: Staatliches Gewaltmonopol, in: Depenheuer, Otto/Grabenwarter,
Christoph (Hrsg.): Verfassungstheorie, Tübingen 2010, S. 635–656.

Klein, Eckart: Universalität der Menschenrechte, in: Kube, Hanno u. a. (Hrsg.):
Leitlinien des Rechts. Paul Kirchhof zum 70. Geburtstag, Heidelberg, Bd. I,
2013, S. 475–482.

Mann, Thomas: Joseph und seine Brüder, Bd. 1, Die Geschichte Jakobs. Der junge
Joseph, Frankfurt a. M. 1971.

Nagel, Tilman: „Natur“ im von Allah gelenkten Diesseits, in: Böttigheimer, Chris-
toph u. a. (Hrsg.): Sein und Sollen des Menschen, Münster 2009, S. 241–252.

Nagel, Tilman: Die Scharia und der Verfassungsstaat, in: Bitburger Gespräche
Jahrbuch 2010/I, München 2010, S. 75–82.

Schöpp-Schilling, Beate: Reservations to the Convention on the Elimination of All
Forms of Discrimination against Women: An Unresolved Issue or (No) New Deve-
lopments, in: Ineta Ziemele (Hrsg.): Reservations to Human Rights Treaties
and the Vienna Convention Regime, Leiden 2004, S. 3–39.

Schröder, Meinhard: Verantwortlichkeit, Völkerstrafrecht, Streitbeilegung und
Sanktionen, in: Vitzthum, Wolfgang Graf/Proelß, Alexander (Hrsg.): Völker-
recht, Berlin 82019, S. 691–753.

Tomuschat, Christian: Human Rights. Between Idealism and Realism, Oxford
32014.

Zimmermann, Andreas (Hrsg.): 60 Jahre Europäische Menschenrechtskonvention –
Die Konvention als „living instrument“, Berlin 2014.

42 ECKART KLEIN

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Gewaltaufrufe im frühen Islam. Zwischen Religiosität und
Profanität

Kadir Sancı und Arhan Kardaş

Abstract

This article deals on the one hand with the question to which extent and on which
ground the early Islam calls for violence and on the other hand with the consequences
and impacts the early military actions had on the Islamic normative doctrine. The pa-
per searches how far the main sources of Islamic normative doctrine i. e. Koran and
the Sunna as well as the Ijtihad legitimize violent acts against non-believers in general
and the polytheists in particular. The authors reordered verses and hadithes which ju-
stify violence according to the chronology of the revelation and to the biography of the
Prophet.
As a result, it is argued that a violent act was not legitimized according to the majority
of the scholars and schools of Islam. However, the justification of performing violence
on the grounds of religious and ideological differences as a minority opinion was repre-
sented. The authors found out, that the minority view was contradictory and inconse-
quent not only according to the traditional data given but also in the argumentation
itself.
Authors argue further that in the contemporary world concepts of classic normative
doctrine of dār al-ḥarb and dār al-islām have no context anymore. They introduce the
theological terms dār al-ḫidma (realm of service) and dār al-uǧra (realm of reward)
instead. Both terms refer to theological assumption that believe could only be obtained
in this world and could only be rewarded in the hereafter. This approach enables to
establish civil Islam against the notion of political Islam. Thus, the article gives crucial
and significant information and provide a fundamental source for violence prevention.
 
Gewalt ist, so wie in der Geschichte, auch in heutigen Gesellschaften gegenwär-
tig. Während die Philosophie sich mit dem Begriff der Gewalt beschäftigt, be-
trachtet die Soziologie diese als soziales Phänomen, beobachtet deren Ursachen,
soziale Mechanismen, Wirken und Häufigkeit und erforscht sie zugleich. Die
Rechts- und Politikwissenschaft differenzieren wiederum zwischen legitimer,
d. h. ordnungsstiftender, und illegitimer Gewalt, regeln ihre Anwendung bzw.
schränken sie ein. Die Pädagogik sorgt für Aufklärung über die Gewalt und ver-
sucht, ihren Beitrag für die Einhaltung der Regeln zu leisten. Die pauschale Ab-
lehnung von Gewalt ist somit nicht möglich und bedarf von einer bestimmten
Instanz geregelt und kontrolliert zu werden. In unserer modernen Zeit wird

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


dieses Problem mit dem Gewaltmonopol des Staates gelöst, das mit der Gewal-
tenteilung im Staat vor eventuellen Missbräuchen geschützt wird. Welche Rolle
spielte die Gewalt in der Entstehungsphase des Islams? Wie wurde sie geregelt?
Dem geht die Frage, warum der Koran überhaupt Gewalthandlungen themati-
siert, sogar zur Gewalt aufruft, voraus. Mohagheghi betont, dass der Koran sich
wegen seiner Realitätsnähe zur Menschheitsgeschichte mit Gewalt befasst:

Im Qurʾān gibt es kein Wort, das direkt in den Begriff „Gewalt“ in der deutschen Spra-
che übersetzt werden kann. Es gibt Erzählungen, die in unterschiedlichen Formen eine
Gewalthandlung darlegen. Gewalt ist nicht immer negativ zu verstehen, sie kann emp-
fehlenswert oder gar notwendig sein, um z. B. das Leben zu erhalten, ein Unrecht zu
vermeiden oder Gerechtigkeit wiederherzustellen.1

Gewaltakte bzw. -aufrufe können gegen Kinder, Frauen, Anders- bzw. Nicht-
gläubige, Apostaten, sogar gegen die Natur oder den eigenen Staat gerichtet
sein. Zudem kann auch die Gewaltausübung des Staates gegenüber seinen Bür-
gern einen wichtigen Themengegenstand darstellen. Diese unterschiedlichen
Arten von Gewalt müssen im Islam, vor allem im Koran, getrennt hinterfragt
und diskutiert werden. Gegenstand dieses Beitrags soll primär der Aufruf zur
kriegerisch-religiösen Gewalt im Islam sein. Wie soll der Umgang mit Nichtmus-
limen sein? Muss es einen absoluten und notfalls einen gewaltsamen Kampf ge-
ben, um die Menschen zur Rechtleitung Gottes zu verhelfen? Um diesen und
weiteren Fragen nachgehen zu können, ist ein Einblick in die Deutungen der
religiösen Gewalt und ihre normative Bedeutung in der islamischen Normenleh-
re erforderlich, so dass schließlich die Schwerpunkte auf die Wertigkeit des
Krieges, ihre Legitimationsgründe in der fiqh-Literatur und die daraus zu ent-
nehmenden Konsequenzen liegen werden. Eine anschließende Kontextualisie-
rung der koranischen Gewaltaufrufe in der Prophetenbiographie wird außer-
dem wichtige Hinweise für den Umgang mit herausfordernden Stellen im Ko-
ran liefern.

Thematisierung der religiösen Gewalt in der islamischen Normenlehre

Die Hauptbotschaft des Islams ist das Bekenntnis zur Existenz und Einsheit
(tawḥīd) Gottes. Die dadurch entstehende Gott-Mensch-Beziehung erfordert
wiederum die Hingabe zu bzw. die Ergebenheit vor Gott (islām), so dass die Re-
ligion das Leben und den Alltag der Muslime begleitende göttliche Normen be-
nennt. Schließlich erfordert der islamische Glaube eine dementsprechende Hal-
tung im Leben und definiert die Religiosität eines Muslims auch über seine
Handlungen. Jede menschliche Handlung erhält dadurch eine göttliche Beur-

1 Mohagheghi, Hamideh: „Tötet sie, wo ihr sie trefft.“ Eine Auslegung zu Q 2:190–195, in: Mo-
hagheghi, Hamideh/Stosch, Klaus von (Hrsg.): Gewalt in den Heiligen Schriften von Is-
lam und Christentum, Paderborn u. a. 2014, S. 73–91, hier S. 81.

44 KADIR SANCI UND ARHAN KARDAŞ

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


teilung, weshalb Muslime neben gottesdienstlichen Handlungen (ʿibādāt) auch
in zwischenmenschlichen Angelegenheiten (muʿāmalāt) Gottes Wohlwollen su-
chen. Diese Sichtweise führt zu einer Differenzierung von menschlichen Hand-
lungen in prioritär verpflichtend (farḍ bzw. wāǧib), verpflichtend (sunna), er-
strebenswert (mandūb bzw. mustaḥabb), erlaubt (mubāḥ), verpönt (makrūh) und
in verboten (ḥarām) und hilft dem Glaubenden, sich nach Verbindlichkeit bzw.
Wertigkeit einer Tat vor Gott zu orientieren. Diesem Bemühen bzw. Bestreben
zufolge sind fiqh-Werke entstanden, die in ʿuṣūl al-fiqh die islamisch legitimen
Bezugsquellen und den methodischen Umgang mit diesen thematisieren und
in furūʾ al-fiqh islamische Normen als Ergebnisse in Auseinandersetzung mit
diesen Quellen des Islams zusammentragen bzw. diskutieren. furūʾ al-fiqh-Wer-
ke beinhalten somit – anders als beispielsweise Koranexegese-Werke (tafsīr) und
Prophetenbiographien (sīratu an-nabī) – eine Zusammenstellung von Meinun-
gen, die normative Bedeutung im Leben der Muslime haben können. Aus die-
sem Grund und wegen der Tatsache, dass der organisierte Islam in Deutschland
sich auf die Gelehrtentraditionen des Islams beruft, ist für die Verfasser dieser
Arbeit die Behandlung des Gewalt-Themas in fiqh-Büchern von besonderer Be-
deutung.

So soll exemplarisch die Debatte über die Deutung der religiös motivierten
Gewaltaufrufe im Koran in der islamischen Normenlehre vorgestellt werden.
Diese Informationen können wichtige Ansätze über den Ursprung der isla-
misch-religiösen Gewalt und überzeugende Gegenargumente für die Präventi-
ons- bzw. Deradikalisierungsarbeit liefern.

In einer gängigen Klassifizierung wird zwischen ʿibādāt (gottesdienstliche
Handlungen), muʿāmalāt (zwischenmenschliche Angelegenheiten) und ʿuqūbāt
(strafrechtliche Sanktionen) differenziert. Diesen Bereichen kommen noch Ka-
pitel bzw. Themen über Ethik, gutes Benehmen, Persönlichkeitsrechte, Prozess-
recht und Finanzrecht hinzu. Selten können Normen dazu gezählt werden, die
die Herrschaftslegitimation, die Wahl bzw. Benennung des Gebieters und die
Beziehungen zwischen zwei Herrschaftsgebieten regeln.2 Die Kapitel, in denen
diese Beziehungen der damaligen Zeit thematisiert werden, sind in der Regel
mit kitāb as-siyar bzw. kitāb al-ǧiḥād betitelt. Hier werden unter anderem diver-

2 Vgl. Kardaş, Arhan: Die Gleichstellung der Frau im menschenrechtlichen und islamrechtlichen
Verständnis unter besonderer Berücksichtigung des Wahl- und Erbrechts. Eine vergleichende Ana-
lyse, Dissertation. Universität Erlangen-Nürnberg 2019, S. 144–145 und S. 249–250. Um
eine klare Unterscheidung zwischen gottesdienstlichen bzw. zwischenmenschlichen Be-
ziehungen und Staatsrecht – strafrechtliche Sanktionen eingeschlossen – zu ermöglichen,
bedarf es in unserer Zeit einer Kategorisierung zwischen dem zivilen und staatsrechtli-
chen Bereich von furūʾ al-fiqh. Eine übersichtliche Differenzierung kann dem Individuum
helfen, sich auf den zivilen Bereich zu konzentrieren und das Anrecht und die Verantwor-
tung des Staates im zweiten Themengebiet anzuerkennen.

GEWALTAUFRUFE IM FRÜHEN ISLAM. ZWISCHEN RELIGIOSITÄT UND PROFANITÄT 45

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


se Angelegenheiten über den Krieg und über Friedensverträge behandelt.3 Die
Wertigkeit des Krieges, dessen Gründe, ethische Grenzen und Regeln für krie-
gerische Auseinandersetzungen gehören zu den vielen Themen in diesem Kapi-
tel. Vor allem die Wertigkeit des Krieges (ḥarb bzw. qitāl)4 und seine Begrün-
dungen ermöglichen theologisch wichtige Kenntnisse über die Rolle der Ge-
waltaufrufe im Koran.

Die Wertigkeit des Krieges im Islam

Der Krieg wird in der islamischen Normenlehre an sich als hässlich bzw. absto-
ßend (qabīḥ) beschrieben und für Übel (šarr) erklärt.5 Nach der von aš-Šāṭibī
(gest. 1338) entwickelten Theorie der Ziele der Scharia (maqāṣid aš-šarīʿa) ist das
Hauptziel der islamischen Normenlehre, die fünf Grundrechte aller Menschen
– die Religion(sfreiheit) (ad-dīn), das Leben (an-nafs), das Vermögen (al-
māl), die Nachkommenschaft (an-nasl) und die Vernunft (al-ʿaql) – zu schüt-
zen.6 Die ʿuṣūl al-fiqh-Werke messen zudem der Freiheit (al-ḥurriyya) und der
Würde bzw. der Ehre (al-ʿirḍ) als angeborene Rechte eine besondere Bedeutung
bei.7 Den furūʾ-Werken zufolge müssen diese Rechte notfalls mit Gewalt vertei-
digt werden. Durch seine Funktion kann der Krieg an Legitimation gewinnen
und demzufolge erlaubt werden. In diesem Sinne wird der Krieg für bedingt gut
(ḥasan li-ġayrihī) erklärt.8 Die Erlaubnis zum Krieg ist somit von Notwendigkei-
ten (ḍarūra) abhängig, ist auf ihr Fortdauern beschränkt und hat das Notwen-
digkeitsmaß als eine Richtlinie für Kriegshandlungen.

Das Kämpfen [arab. al-qitāl] ist euch vorgeschrieben [arab. kutiba], auch wenn es für
euch abscheulich ist. Vielleicht aber verabscheut ihr etwas, das gut für euch ist, und

3 Hierbei sollte bedacht werden, dass das damalige Bürgertum hauptsächlich auf religiösen
Identitäten beruhte. Daher wurden den Untergebenen unterschiedliche – aus heutiger
Sicht diskriminierende – Steuerverpflichtungen aufgesetzt. Vgl. Kardas, Gleichstellung der
Frau, S. 440.

4 Während ḥarb den kriegerischen Kampf aussagt, ist unter qitāl der Kampf im Allgemei-
nen zu verstehen. Mit dem Begriff qatl ist wiederum die Tötung bzw. intensive Auseinan-
dersetzung gemeint.

5 Vgl. Bediuzzaman, Said Nursi: Kleine Briefe zu großen Geheimnissen des Korans. Mit einem
unfangreichen Kommentar von Maximillian Friedler, übers. aus d. Osmanischen v. Abdullah
Kulac u. Maximilian Friedler. Frankfurt a. M. 2016, S. 184–185.

6 Vgl. al-Shāṭibī, Ibrāhīm ibn Mūsā Abū Isḥāq: The Reconciliation of the Fundamentals of Isla-
mic Law. Al-Muwāfaqāt fī Usūl al-Sharīʿa. Volume I, übers. aus dem Arab. v. Imran Ahsan
Nyazee. Reading, überarbeitete Aufl. 2012, S. 6.

7 Vgl. ad-Dabūsī, ʿAbdullāh ibn ʿUmar: taqwīm al-adilla fī uṣūl al-fiqh, Bd. 1. Kairo 2001,
S. 417. Siehe auch: Kardaş, Arhan: John Locke im Gespräch mit El-Debusi. Universale Men-
schenrechte aus islamischer Perspektive, in: Die Fontäne. Zeitschrift für Kultur, Wissenschaft
und Dialog 80/2018, S. 56–61.

8 Vgl. Özel, Ahmet: Dârulislam Darulharb. İslâm Hukuku‘nda Ülke Kavramı, Istanbul 2011,
S. 52 und 57.

46 KADIR SANCI UND ARHAN KARDAŞ

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


vielleicht liebt ihr etwas, das schlecht für euch ist. Gott weiß es, ihr aber wisst es nicht.
(Q 2:216)9

Mit diesen Worten werden im Koran die ersten Muslime angesprochen und zu
etwas verpflichtet, das sie verabscheuen. Damit die Grundrechte jedes Individu-
ums gesichert bleiben, wird – als Konsens der Rechtsgelehrten – unter norma-
len Umständen diese Aufgabe zu einer ausreichenden Pflicht, welche durch die
Umsetzung von einer Gruppe unter den Muslimen zu erfüllen ist (farḍ al-
kifāya). In Ausnahmezuständen, in denen diese Rechte in einem Herrschaftsge-
biet nicht mehr von einer beschränkten Anzahl von Menschen gesichert wer-
den können, verwandelt sich diese Pflicht zum Kämpfen zu einer Verantwor-
tung jedes einzelnen Muslims (farḍ al-ʾayn).10 Somit ist eine Ähnlichkeit der klas-
sisch-islamischen Verantwortung als persönliche Pflicht mit dem modernen
Widerstandsrecht zu erkennen.11 Aus diesem idealnormativen Urteil wiederum
können keine individuellen Kriegsausrufe, ‑ausführungen bzw. Selbstjustiz legi-
timiert werden. Vielmehr ist es eine Bekräftigung bzw. Feststellung, mit der
sich die Muslime für die Gewährung der Grundrechte verpflichtet fühlen müs-
sen. Aber wie sieht es mit der Ablehnung des Islams aus? Kann damit ein Krieg
begründet werden? Es stellt sich die Frage, welche Anlässe den Krieg im frühen
Islam legitimierten.

Gründe für die Legitimation des Krieges

Folgt man der Gelehrtentradition und erkennt die Notwendigkeit einer eventu-
ellen Mobilisierung zum Kampf an, bedarf es einer Klärung, unter welchen
Umständen zum Kampf aufgefordert werden darf.

Die Minderheitsmeinung unter der Gelehrtenschaft

In der schafiitischen Schule wurde die Rechtsmeinung vertreten, dass der
Grund bzw. ratio legis (ʿilla) für den Krieg unter anderem auch kufr12 ist. Diese
Ansicht verpflichtet Muslime gegenüber Nichtmuslimen solange zu kämpfen,

9 Alle Koranverse in diesem Beitrag wurden unter Zuhilfenahme der Übersetzungen von
Hartmut Bobzin (2010) und Ali Ünal/Abdullah Aymaz/Arhan Kardaş (42015) von den
Verfassern dieser Arbeit ins Deutsche übersetzt.

10 Vgl. as-Saraḫsī, Šams al-Aʾimma: kitāb al-mabṣūṭ, Bd. 10. Beirut 1989, S. 3.
11 Vgl. Art. 20 GG.
12 al-kufr bedeutet das Bedecken bzw. das Verbergen und meint – je nach Wahrnehmung –

das Verleugnen, Verkennen oder das Verneinen der Wahrheit des Islams. Dieser Begriff
wird aber in der Regel mit Unglaube übersetzt. Zwar umfasst das koranische Wort kufr
auch die Haltung der Menschen, die an keine Religion bzw. nicht an Gott glauben,
kann aber nicht darauf beschränkt werden. Wenn man bedenkt, dass auf der Arabischen
Halbinsel des 7. Jahrhunderts neben Muslimen keine Ungläubigen außer die weitaus un-

GEWALTAUFRUFE IM FRÜHEN ISLAM. ZWISCHEN RELIGIOSITÄT UND PROFANITÄT 47

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


bis sie sich zum Islam bekennen. Folglich ist der kriegerische Kampf auch dann
legitim, wenn die kāfirūn nicht feindselig gesinnt sind. Diese Position wurde
zugleich von Zahiriten13, von einigen Hanbaliten und vereinzelt von malikiti-
schen Gelehrten vertreten.14

Das erste Argument bedient sich Q 9:5:
Sind die geschützten Monate abgelaufen, dann tötet die Beigeseller, wo immer ihr sie
findet, ergreift sie, belagert sie, und lauert ihnen auf aus jedem Hinterhalt! Doch wenn
sie Reue zeigen, das Gebet verrichten und die Pflichtabgabe [für Bedürftige] entrichten,
dann lasst sie ihrer Wege ziehen! Siehe, Gott ist vergebend, barmherzig.

Den schafiitischen Rechtsgelehrten zufolge hat dieser Vers eine allgemeingülti-
ge Aussage, bei dem die Kriegserklärung von kāfirūn und deren Angreifen als
Bedingung nicht aus dem Text zu entnehmen seien. Q 9:5 sei in ihrer unbe-
schränkten Gültigkeit später offenbart worden und abrogiere (nasḫ) somit die
Koranverse, die Bedingungen aufweisen.15

Ein weiteres Argument weist auf einen für authentisch erklärten Propheten-
spruch (ḥadīṯ) hin: „Mir wurde befohlen gegen die Menschen zu kämpfen, bis
sie bezeugen16, dass es keine Gottheit außer Allah gibt […].“17 Darin sehen die
Vertreter dieser Rechtsmeinung sich in ihrer Position bekräftigt. Demzufolge
gäbe es erst dann keine Rechtfertigung mehr für den Krieg, wenn die kāfirūn
sich zum Islam bekannt haben.18

bedeutenden ad-dahriyya, sondern Andersgläubige lebten, kann diese Übersetzung irre-
führend sein. Daher ziehen die Verfasser dieser Arbeit es vor, den Begriff kufr bzw. kāfir
(pl. kāfirūn/kuffār; übers. Verleugner) unübersetzt zu übernehmen. ad-dahriyya verdankt
ihren Namen Q 45:24 und war eine vorislamische materialistische Philosophie, die
einen Schöpfergott ablehnte und somit an eine unerschaffene, immer existierende Welt
glaubte. Vgl. Crone, Patricia: Atheism (premodern), in: Fleet, Kate/Krämer, Gudrun/
Matringe, Denis u. a. (Hrsg.): The Encyclopaedia of Islam. Three, London/Boston 2009,
auf: http://dx.doi.org/10.1163/1573–3912_ei3_COM_23358 (Stand:18. November 2019).

13 Siehe dazu: Goldziher, Ignaz: Die Ẓâhiriten. Ihr Lehrsystem und ihre Geschichte, Leipzig
1884. Die heute nicht mehr existierende Rechtsschule namens ẓāhiriyya (9.–14. Jh.) geht
auf den irakischen Gelehrten Dāwūd ibn ʿAlī aẓ-Ẓāhirī (gest. 884) zurück. Diese Schule
erhob den Anspruch die klaren bzw. eindeutigen Bedeutungen des Islams zu verkünden.
Somit beschränkten sie sich auf den sichtbaren Wortlaut in den Quellen und erhoben
den Anspruch textnah und wortgetreu auszulegen. Die Verfasser dieser Arbeit sehen in
der zahiritischen Auslegung aber eine oberflächliche und stark selektive Interpretations-
methode, die den Gesamtüberblick über die Quellenlage aus den Augen verliert und so-
mit das Deutungsergebnis verzerrt. Die zahiritische Vorgehensweise und das Gedanken-
gut dieser Schule lassen sich heute in Ideologien wie Salafismus bzw. Wahhabismus wie-
derfinden.

14 Vgl. Ḥabaš, Muḥammad: al-qirāʾāt al-mutawātira, Damaskus 1999, S. 328–329; Özel,
Dârulislam Darulharb, S. 54.

15 Beispielsweise Q 2:190.
16 In anderen Hadithen steht „sagen“ (yaqūlū). Siehe dazu u. a. Muslim, al-īmān 35.
17 „umirtu an uqātilaʾn-nāsa ḥattā yašhadū an lā ilāha illāʾllāh […].“ Siehe u. a.: al-Buḫārī,

al-īmān 18; Abū Dāwūd, al-ǧiḥād 165.
18 Vgl. aš-Šāfiʿī, Muḥammad Ibn Idrīs: tafsīr, Sammlung, Herausgabe u. Studie v. Aḥmad

Ibn Muṣṭafā al-Farrān, Bd. 2. o. O. 2006, S. 902.

48 KADIR SANCI UND ARHAN KARDAŞ

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Außerdem gehört nach dieser Rechtslehre kufr zu den großen Sünden und ist
das Übelste von dem Schlechten (munkar). Es sei nicht zulässig, diesen kufr zu
erlauben, so dass die Gottesverleugnung als eine Verdorbenheit und Unruhe-
stiftung solange bekämpft werden muss, bis sie aus der Welt geschaffen ist.19

Die Mehrheitsmeinung unter der Gelehrtenschaft

Gemeinsam mit einer Mehrzahl von Vertretern der malikitischen und hanbali-
tischen Rechtsschulen bilden die hanafitischen Gelehrten in der Frage nach der
Begründung des Krieges die Mehrheitsmeinung. Sie sehen den Kriegsanlass im
Angreifen des Feindes, dessen Feindseligkeit gegenüber dem Islam und im krie-
gerischen Handeln gegenüber den Muslimen. Im Gegensatz zu der Minder-
heitsmeinung lehnen sie eine direkte religiöse Intention ab. Demzufolge kann
die Ablehnung des Islams und das Bekenntnis zum kufr einen Krieg nicht legi-
timieren.20 Eine der beiden Positionen von Imam aš-Šāfiʿī – dem Namensgeber
der schafiitischen Rechtsschule, die in dieser Sache die Minderheitsmeinung
vertritt – entspricht interessanterweise auch der Ansicht der mehrheitlichen
Rechtsgelehrten (ǧumhūr al-fuqahāʾ).21 Es ist keine Seltenheit, dass zu einem
Thema zwei widersprüchliche Meinungen (qawlayn) von aš-Šāfiʿī überliefert
werden, welche zu wissenschaftlichen Debatten auch innerhalb der eigenen
Schule führten.22 Allein diese Tatsache schwächt – den Verfassern dieser Arbeit
zufolge – die Position der Minderheitsmeinung. Zudem wird die zeitliche Nä-
he zur Offenbarungszeit aus der Perspektive der islamischen Normenlehre
wertgeschätzt. Je zeitlich näher eine Generation zur Offenbarung stand, desto
mehr wurde ihr die Fähigkeit zugesprochen, die Kontexte der Offenbarung zu-
treffend einzuschätzen und normativ legitime Entscheidungen zu treffen. Als
die älteste Schule innerhalb der sunnitischen Tradition genießt somit die hana-
fitische Richtung eine Vorreiterrolle und ihre Position gewinnt an Ansehen. In-
wieweit dieses Ansehen gerechtfertigt ist, muss anhand ihrer argumentativen
Herangehensweise hinterfragt werden.

19 Vgl. Özel, Dârulislam Darulharb, S. 59.
20 Vgl. az-Zuḥaylī, Wahba: āṯār al-ḥarb fīʾl-fiqh al-islāmī, Damaskus 1998, S. 106. Der hanafi-

tische fiqh-Gelehrte al-Marġīnānī (gest. 1197) sieht den Grund für den Krieg in der Fä-
higkeit des Feindes, Kampfhandlungen auszuführen. Folglich dürften u. a. Frauen, Kin-
der, alte Menschen, Invalide, Blinde und psychisch Kranke nicht angegriffen werden, so-
lange sie selbst nicht angreifen. Das Ziel des Kampfes sei der Schutz vor dem Übel des
Feindes. Ist dieses Ziel durch Frieden zu erreichen, müsse er vorgezogen werden. Auch
der Frieden sei im übertragenen Sinn ein ǧihād. Vgl. al-Marghīnānī, Burhān al-Dīn al-
Farghānī: Al-Hidāyah. The Guidance, übers. aus d. Arabischen v. Imran Ahsan Khan Nya-
zee, Bd. 2. Bristol 2008, S. 293–295.

21 Vgl. az-Zuḥaylī, āṯār al-ḥarb fīʾl-fiqh al-islāmī, S. 108.
22 Savluk, Hikmet: İmam Şafiî‘nin Bir Meselede İki Görüşü Olması Sorunu (es-Silsile Örneği),

in: İhya Uluslararası İslam Araştırmaları Dergisi 2/2015, S. 57–82.

GEWALTAUFRUFE IM FRÜHEN ISLAM. ZWISCHEN RELIGIOSITÄT UND PROFANITÄT 49

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Die Mehrheitsmeinung stützt ihren Standpunkt auf folgende Argumente:
Erstens: Im Koran weisen mehrere Stellen auf eine nichtreligiöse Begründung

des Kampfaufrufes hin. Während Q 9:3623 die Aufforderung zum Krieg mit der
Mobilisierung und dem Angriff der polytheistischen Araber gegenüber den
Muslimen begründet, nennt Q 2:19324 den von polytheistischen Mekkanern
ausgeübten gewaltsamen Zwang (fitna25) auf Muslime, welcher sie vom Islam
abzuwenden beabsichtigt, als Anlass für den gewaltsamen Kampf der Muslime.
Zudem liefert der als erstes zum Krieg verpflichtende Q 2:19026 ein Argument,
den Grund für den Krieg als den Krieg selbst zu definieren.27

Zweitens: Von Ḥanẓala ibn ar-Rabīʿ al-Kātib (gest. 665), der dem Propheten
als Schreiber diente, wurde überliefert berichtet zu haben, dass sie gemeinsam
mit dem Gesandten Gottes auf dem Schlachtfeld standen. Sie kamen an einer
erschlagenen Frau vorbei, um die sich eine Menschenmenge gebildet hatte. Sie
ließen ihn durch, so dass er vor der Leiche stand und sagte: „Diese [Frau] ge-
hört nicht zu denen, die kämpften!“28 Dann wandte er sich zu einem Mann
und beauftragte ihn, Ḫālid ibn al-Walīd (gest. 642), einem Kommandanten der
muslimischen Kämpfer, die Nachricht zu übermitteln, dass er das Töten von
Frauen und Kindern verbietet und zudem das Angreifen von an dem Krieg un-
beteiligten arbeitenden Kindern bzw. von Arbeitern (ʿasīf) untersagt.29 Der ha-
nafitische fiqh-Gelehrte as-Saraḫsī (gest. 1090), der sein Monumentalwerk al-
mabṣūṭ in Einzelhaft von einer tiefen Grube aus seinen Schülern diktierte, argu-
mentiert mit dieser als authentisch eingestuften Überlieferung, dass der Aufruf
zum Kampf nicht auf alle kāfirūn zu verallgemeinern sei und auf die Krieger
unter ihnen beschränkt werden müsse.30 Sollte kufr der Kriegsgrund sein, müss-
ten auch Frauen, alte Menschen, Blinde, Kranke, Menschen mit körperlicher
Behinderung, Bauern und auch die Geistlichen anderer Religionen bekämpft

23 „Siehe, die Zahl der Monate bei Gott ist – in der Urschrift Gottes am Tag, an dem [Gott]
die Himmel und die Erde erschuf – zwölf. Unter ihnen sind vier geschützt. Das ist die
wahre Religion. Daher tut euch selbst in ihnen kein Unrecht an! Kämpft allesamt gegen
die Beigeseller, wie sie alle zusammen euch bekämpfen! Und wisst, dass Gott mit den
Gottesbewussten ist!“ (Q 9:36).

24 „Kämpft gegen sie, bis keine fitna mehr besteht und die Religion für Gott gilt! Hören sie
aber auf, soll es keine Feindseligkeit mehr geben, außer gegen die Ungerechten.“
(Q 2:193). Die Verfasser dieser Arbeit verstehen unter dem Ausdruck „bis […] die Religi-
on für Gott gilt!“ eine Bestätigung für die Religionsfreiheit. Denn der Glaube soll nur
aufrichtig und ohne Zwang an Gott gerichtet sein und nicht aus anderen Intentionen
erfolgen.

25 Auf den Begriff fitna wird erst im Kapitel über die koranischen Gewaltaufrufe im Kontext
der Lebensrealität des Propheten näher eingegangen.

26 „Und kämpft auf dem Wege Gottes gegen die, die euch bekämpfen! Doch übertretet da-
bei nicht! In der Tat, Gott liebt nicht die Übertretenden.“ (Q 2:190).

27 Vgl. Özel, Dârulislam Darulharb, S. 55.
28 „mā kānat hāḏihī tuqātilū fī-man yuqātilu“.
29 u. a. Ibn Māǧa, al-ǧiḥād 30.
30 Vgl. as-Saraḫsī, kitāb al-mabṣūṭ, S. 5.

50 KADIR SANCI UND ARHAN KARDAŞ

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


bzw. getötet werden.31 Mit der Bedingung, dass diese nichtmuslimischen Men-
schengruppen im Krieg unbeteiligt bleiben, stünden sie jedoch in fiqh-Werken
unter Schutz.

Drittens: In einer weiteren Argumentation wird kufr – so wie der Glaube – als
eine Angelegenheit des Herzens beschrieben. Dadurch kann keinem Menschen
ein Schaden zugefügt werden, weshalb auch dem keine Bestrafung folgen kann.
Weltliche Sanktionen setzen eine klar nachvollziehbare Straftat voraus, in de-
ren Zusammenhang Menschen bzw. die Gesellschaft einen Schaden erleiden.
kufr ist jedoch keine Handlung, sondern eine Haltung, über die erst im Jenseits
gerichtet werden kann. Wenn aber die kāfirūn, motiviert durch ihre Haltung,
tatkräftig werden und Gewalt anwenden, begehen sie eine strafbare Handlung,
sodass der Kampf gegen sie legitimiert wird.32

Viertens: Die Menschen werden sündlos erschaffen und genießen – unabhän-
gig vom (Un‑)Glauben – die gleichen Grundrechte und tragen die gleiche Ver-
antwortung bzw. Verpflichtung vor Gott. So wie in der dritten Argumentation
werden auch hier konkrete Straftaten für eine Bestrafung vorausgesetzt; die Be-
gründung liegt jedoch in der Unschuldsvermutung. Da die Sanktionen für kufr
erst im Jenseits folgen werden, kann der Krieg nicht als eine Strafe dafür ver-
standen werden bzw. dadurch Legitimation gewinnen.33 In Bezug auf den
Glauben bzw. kufr wird somit die Welt als dār al-ḫidma – ein Ort der Leistung
und des Dienstes – und das Jenseits als dār al-uǧra – eine Welt der Belohnung –
verstanden.34

Fünftens: In Q 9:2935 wird der Kampf gegenüber den anderen Offenbarungs-
religionen thematisiert. An dieser koranischen Stelle verliert der Krieg seine Le-
gitimation, indem eine Vereinbarung mit den Gegnern abgeschlossen wird.
Die Gegner erkennen das Herrschaftsmonopol der Muslime an, sind bereit

31 Vgl. al-Māturīdī, Abū Manṣūr: taʾwilāt al-qurʾān, Bd. 5. Beirut 2005, S. 338. Von einigen
Gelehrten werden auch unbewaffnete Künstler bzw. Handwerker und Händler dazu ge-
zählt. Auf der anderen Seite gelten in der Minderheitsmeinung nur Frauen und Kinder
als schutzwürdig. Die Verschonung von Frauen unter den kāfirūn reicht jedoch aus, um
das an dieser Stelle ausgeführte Argument gelten zu lassen. Vgl. Özel, Dârulislam Dar-
ulharb, S. 54.

32 Vgl. Özel, Dârulislam Darulharb, S. 56.
33 Vgl. Özel, Dârulislam Darulharb, S. 57.
34 Vgl. Bediuzzaman, Said Nursi: Mektubat. Istanbul 2010, S. 663; al-Māturīdī, taʾwilāt al-

qurʾān, Bd. 5, S. 338–339. Die auf Bediuzzaman Said Nursi zurückzuführenden systema-
tisch-theologischen Begriffe dār al-ḫidma und dār al-uǧra werden in diesem Artikel als
Gegenentwürfe für die politisch-normativen Kategorien dār al-islām und dār al-ḥarb vor-
geschlagen. Mit den Termini dār al-ḫidma und dār al-uǧra verwendet Bediuzzaman die
von al-Māturīdī etablierten Begriffe dār al-miḥna (Ort der Prüfung) und dār al-ǧazāʾ (Ort
der Vergeltung) in einem positiven Kontext und spricht somit den Menschen eine aktive
Rolle zu.

35 „Kämpft gegen diejenigen unter den Schriftbesitzern, die nicht an Gott und auch nicht
an den Jüngsten Tag glauben, das nicht verbieten, was Gott und sein Gesandter für un-
antastbar erklärt haben und nicht der Religion der Wahrheit folgen, bis sie sich unter-
ordnend und eigenhändig die ǧizya entrichten.“ (Q 9:29).

GEWALTAUFRUFE IM FRÜHEN ISLAM. ZWISCHEN RELIGIOSITÄT UND PROFANITÄT 51

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Steuern (ǧizya) zu zahlen und bekommen im Gegenzug Schutz von den Musli-
men. Wenn man bedenkt, dass die religiöse Überzeugung der Schriftbesitzer
(ahl al-kitāb) als eine „mildere Form von kufr“ verstanden wird, bedarf diese
Sonderregelung einer Erklärung.36 Ersichtlich wird, dass durch einen Vertrag
der Angriff des Feindes bzw. die Gefahr der Gewaltanwendung des Gegenübers
behoben ist. Folglich gibt es keinen Anlass mehr, die kriegerische Auseinander-
setzung fortzusetzen. Auch daraus ist zu entnehmen, dass kufr nicht der Grund
für den Krieg sein kann. kufr als Begründung müsste die Ablehnung jeglicher
Verträge voraussetzen und auch die Schriftbesitzer zur Konversion zwingen.37

In diesem Zusammenhang betont auch der hanafitische Gelehrte aus Samar-
kand Abū Manṣūr al-Māturīdī (gest. 941) in seinem Exegesewerk taʾwīlāt al-
qurʾān, dass die kāfirūn nicht wegen ihres kufr bekriegt werden. Muslime könn-
ten mit Schriftbesitzern und anderen Religionsgemeinschaften – beispielsweise
die Zarathustrier – auf Basis einer Schutzsteuer einen Friedensvertrag vereinba-
ren. Dabei nennt der Imam in Anlehnung an Überlieferungen über dem zwei-
ten Kalifen ʿUmar (gest. 644), dass Kriege nur gegen kriegsfähige Männer zu
führen sind. Folglich seien nach einer Friedensvereinbarung auch nur kriegs-
dienstfähige Männer mit der ǧizya zu besteuern. Diese Umstände würden auf
andere Gründe als kufr für den Krieg verweisen. al-Māturīdī sieht in den Anfän-
gen des Islams und in seiner Zeit Hindernisse, Menschen zu erreichen. Daher
erkennt er im Krieg auch einen Weg, die Erreichbarkeit dieser Menschen zu er-
möglichen, wonach die Verkündigung des Islams folgen könne. Die Strafe für
kufr könnte nur im Jenseits erfolgen. In einem Krieg würde außerdem der Tod
auf beiden Seiten liegen, so dass es weder um Bestrafung noch um das Töten
selbst gehen könnte. Er lehnt die Welt als einen Ort der Vergeltung des kufr ab
und nennt sie als den Ort der Prüfung (dār al-miḥna). So sei auch der Krieg eine
Prüfung, bei der die polytheistischen Mekkaner mit ihrem Leben, die Schriftbe-
sitzer und weitere mit dem Verlust von Hab und Gut und andere wiederum
mit Bedrängnis geprüft werden würden.38

Der Imam geht auch auf mögliche Gründe ein, warum mit manchen Ge-
meinschaften Friedensverträge vereinbart wurden, diese Option den polytheis-
tischen Arabern bzw. Mekkanern aber vorenthalten wurde. In Bezug auf
Q 6:109–110 erwähnt er einen Vertragsbruch der mekkanischen Polytheisten
gegenüber Gott. Das Versprechen, an einen Propheten zu glauben und ihn zu
beschützen, der zu gegebener Zeit aus ihrer eigenen Gemeinschaft entsandt
worden sei, hätten sie nicht eingehalten. Zudem hätten sie den Propheten be-

36 Der hanafitische fiqh-Gelehrte al-Qudūrī (gest. 1037) zählt neben den Schriftbesitzern,
die Zarathustrier und die nicht-arabischen Polytheisten zu den Gruppen, mit denen
ǧizya-Vereinbarungen möglich seien. Vgl. al-Qudūrī, Abū al-Ḥusayn: The Mukhtaṣar. A
Manual of Islamic Law According to the Ḥanafī School, übers. aus d. Arabischen v. Ṭāhir
Maḥmood Kiānī. London, überarbeitete Aufl. 2012, S. 682.

37 Vgl. Özel, Dârulislam Darulharb, S. 57–58.
38 Vgl. al-Māturīdī, taʾwilāt al-qurʾān, Bd. 5, S. 338–339.

52 KADIR SANCI UND ARHAN KARDAŞ

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


kämpft, so dass ein Vertrauensbruch jegliche Vertragsgrundlagen erschwerte.
Andere Gemeinschaften, darunter auch die Schriftbesitzer, seien davon nicht
betroffen und würden daher eine absolute Kriegserklärung nicht verdienen.
Ein weiterer Erklärungsversuch scheint in der religiösen Privilegierung der
Schriftbesitzer zu liegen. al-Māturīdī zufolge sind die Schriftbesitzer auf Tradi-
tionen zurückzuführen, die von ihren religiösen Anführern gepflegt werden.
Die polytheistischen Araber hätten aber keine vergleichbare Tradition, so dass
ihre religiöse Haltung auf Nachahmung der Vorfahren beschränkt sei. In nach-
ahmenden Gesellschaften das Nachdenken und Hinterfragen zu fördern, sei je-
doch nicht fruchtbar.39

Mit diesen Argumenten versuchen die Vertreter der ǧumhūr al-fuqahāʾ, ihre
Entscheidung mit Verweisen auf Koranverse, Prophetenberichte, allgemein an-
erkannte Normen und auf die Vernunft zu belegen.40 So nachvollziehbar auch
die Begründungen sein mögen, sind nicht alle Fragen, die mit den Argumenten
der Minderheitsmeinung aufkommen, beantwortet. Wenn man bedenkt, dass
nasḫ als Methode auch in der hanafitischen Lehrtradition Anerkennung findet,
muss u. a. auf das nasḫ-Dilemma41 in Bezug auf Q 9:5 eingegangen werden.

39 Vgl. al-Māturīdī, taʾwilāt al-qurʾān, Bd. 5, S. 339–355.
40 Diese Position wird in der hanafitischen Rechtsmeinung, auch durch Folgemeinungen,

konsequent vertreten. Beispielsweise können sich nach dieser Rechtsschule auch Nicht-
muslime auf Seiten der Muslime am Kriegsdienst beteiligen, so dass das Militär nicht
nur für Muslime reserviert bleibt und auch keine Fronten zwischen Glauben und kufr
entstehen kann. Vgl. Khadduri, Majid: War and Peace in the Law of Islam, New Jersey
2006, S. 84.

41 Im Gegensatz zu dem allgemein bekannten nasḥ-Verständnis, welches darunter die Ab-
rogation – die Aufhebung (rafʿ) einer göttlichen Anweisung durch ein neues Gebot Got-
tes – versteht, erkennen die Verfasser dieser Arbeit im nāsiḥ-mansūḥ-Verhältnis die Bezie-
hung zwischen Vorausschickung (taqdīm) und Vertagung (taʾḥīr), Zusammenfassung
(iǧmāl) und Detailhaftigkeit (tafṣīl), Hindeutung (īmāʾ) und Deutlichkeit (taṣrīḥ), An-
deutung und Anpassung. Mit dieser Methode werden die Gebote in früher offenbarten
Versen nicht mit neuen Offenbarungen aufgehoben bzw. verändert, sondern hervorge-
bracht, erklärt und verdeutlicht. Die anfängliche Verkündung einer Norm über einen
Sachverhalt wird als der übertragene Vers und die später zu offenbarenden Verse über
denselben Sachverhalt als dessen vertagte Versionen aus dem Mutterbuch (umm al-kitāb)
verstanden. Mit der endgültigen themenbezogenen Offenbarung wird wiederum eine
vertagte Norm zu einem vom Mutterbuch zum Koran übertragenen Norm. Sie ziehen
somit einer aufhebenden absoluten Abrogation (nasḥ maḥḍ) eine vertagende (nasaʾ) be-
dingte Abrogation vor. Diese nasḥ-Theorie geht letztendlich auf Kardaş zurück, die in
seiner Dissertationsarbeit aufgearbeitet und angewendet wurde. Vgl. Kardaş Gleichstel-
lung der Frau, S. 23; az-Zarkašī, Badr ad-Dīn Muḥammad ibn Bahādur: al-burhān fī ʿulūm
al-qurʾān, herausgegeben v. Muḥammad Abū al-Faḍl Ibrāhīm, Bd. 2. Beirut 1957, S. 43–
44.

GEWALTAUFRUFE IM FRÜHEN ISLAM. ZWISCHEN RELIGIOSITÄT UND PROFANITÄT 53

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Stellungnahme zu den Argumenten der Minderheitsmeinung

Widersprüchliche Argumente innerhalb der Minderheitsmeinung

Die Vertreter der schafiitischen Schule differenzieren zwischen den Begriffen
kufr und širk (Beigesellen). In Q 9:5 gehe es wörtlich um die Beigeseller, die zu
bekämpfen sind. Zu denen gehörten die Polytheisten, welche keine Offenba-
rungsschriften besitzen und auch diejenigen unter den Schriftbesitzern, die
eine polytheistische Gottesvorstellung haben.42

Aš-Šāfiʿī, der Hauptvertreter dieser These, scheint in diesem Kontext selbst
Zweifel gehabt zu haben. Neben seinen Hauptbezugsquellen – Q 9:5 und der
Hadith „Mir wurde befohlen gegen die Menschen zu kämpfen, bis sie bezeugen
[…]“ – erwähnt er weitere Bezugsquellen für den legitimierten Krieg, die seine
Position relativieren: Q 9:29 und ein Hadith des Propheten in Bezug auf die Za-
rathustrier.43 In diesem Prophetenspruch heißt es: „Geht mit ihnen so vor, wie
mit Schriftbesitzern vorgegangen wird“.44 Aš-Šāfiʿī fragt sich, ob diese zwei
Quellen den Kampfbefehl in seinen Hauptquellen abrogieren oder nicht.
Wenn sie die Möglichkeit einer Schutzsteuer (ǧizya) im Falle einer Nicht-Be-
kehrung der polytheistischen Zarathustrier zum Islam vorschreiben sollten,
müsste diese Option auch für die polytheistischen Araber gültig sein. Da auch
die Araber sich unter den Oberbegriff Polytheismus einordnen lassen, müssten
auch sie eine vertragliche Vereinbarung als Alternative zur Zwangsbekehrung
erhalten. In der Praxis des Propheten lasse sich jedoch keine Anwendung der
Schutzsteuer gegenüber den polytheistischen Arabern erkennen.45 Aš-Šāfiʿī wi-
derspricht seiner eignen Ausführung, indem er im Weiteren die Vorgehenswei-
se des Propheten mit den polytheistischen Arabern aufzählt: „Manche hat er
hingerichtet, manche hat er begnadigt, manche wiederum gegen Lösegeld frei
gelassen.“46 Schließlich kann bereits den Ausführungen von aš-Šāfiʿī zufolge
keine pauschale Tötung aufgrund von širk oder kufr legitimiert werden.

Die Abrogationsproblematik in der Minderheitsmeinung

Dennoch soll an dieser Stelle die Möglichkeit einer allgemeinen Abrogation
von Gewalt einschränkenden bzw. Frieden stiftenden Versen hinterfragt wer-

42 Vgl. aš-Šāfiʿī, tafsīr, S. 903.
43 Die islamischen Gelehrten erkennen in der zarathustrischen Religion eine dualistische

Gottesvorstellung – Gott des Guten (Ahura Mazda) und Dämon des Bösen als dessen Wi-
dersacher (Ahriman). Daher zählen sie die Zarathustrier zu den Polytheisten.

44 „sunnū bihim sunnata ahliʾl-kitāb.“ Mālik ibn Anas, al-muwaṭṭaʾ, az-zakāt 42.
45 Auf einen Hadith, welcher im Widerspruch zu dieser Annahme steht, wird noch in der

Fußnote 54 eingegangen.
46 Vgl. aš-Šāfiʿī, tafsīr, S. 901–902.

54 KADIR SANCI UND ARHAN KARDAŞ

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


den. Die Mehrzahl der zur gewaltsamen Auseinandersetzung mit den kāfirūn
aufrufenden Stellen im Koran verweisen auf Umstände, die Gründe für den Ge-
waltaufruf nennen. Eine klare Aussage, die kufr als Kriegsgrund benennt, lässt
sich im Koran nicht finden. Dieser Umstand veranlasst die Vertreter der Min-
derheitsmeinung einen sehr spät offenbarten Vers, in welchem der Krieg nicht
mehr begründet wird, als Basis zu nehmen und diese Formulierung dement-
sprechend zu deuten.47 Zwar gibt es keine erwähnte ratio legis für den Kriegs-
aufruf aber eine genaue Bedingung für das Kriegsende – die Konversion zum
Islam. Davon ausgehend wird kufr als Normengrundlage abgeleitet, welches
mit den vielen anderen Stellen im Koran im Widerspruch zu stehen scheint.
Daher greift man auf die Methode der nasḫ zurück und versucht die Wider-
sprüchlichkeit damit zu lösen, indem man die Gültigkeit aller mit dem „Basis“-
Vers nicht zu vereinbarenden Stellen im Koran für aufgehoben erklärt. Nach
diesem Prinzip werden über Q 9:5 mindestens 113 Stellen im Koran als abro-
giert verstanden.48 Dabei sollte jedoch vermerkt werden, dass auch nach diesem
Vers Stellen offenbart wurden, die auf Kriegsgründe bzw. auf das Zusammenle-
ben mit Nichtmuslimen verweisen.49 Die vermeintliche Absolutheit der Aussa-
ge in diesem Vers wird in später offenbarten Versen relativiert und der Abroga-
tionsgedanke bereits dadurch geschwächt. Würde man diesen Punkt außer
Acht lassen und den Basis-Vers als endgültige Offenbarung zum Thema verste-
hen, müsste dennoch überprüft werden, ob eine Abrogation nachvollziehbar
wäre.

Wie bereits erwähnt, liefern mehrere Stellen Informationen darüber, warum
die ersten Muslime zum Krieg aufgerufen wurden.50 Der vermeintliche Basis-
Vers hat mit diesen den Aufruf zum Kampf gemeinsam. Wie in diesem Vers
wird in den meisten vorhergehenden Versen zudem erwähnt, wer die Adressa-
ten der Kriegserklärung sind. Somit gibt es eine Übereinstimmung in der Be-
antwortung der Fragen, wer wem gegenüber zu was verpflichtet wurde. Charak-
teristisch für Q 9:5 ist jedoch das methodische Vorgehen bei der Gewaltanwen-
dung bzw. die Frage danach, wie der Kampf durchzuführen ist.51 Schließlich
kann die Antwort auf die Frage des Wie die Antwort auf das Warum nicht abro-
gieren und ist auch nicht notwendig. Die Abrogationstheorie wird dadurch un-
nachvollziehbar und lenkt die Blicke auf die Worte des Propheten, die seinen
Kampf gegenüber kāfirūn zum Gegenstand haben.

47 Vgl. Q 9:5.
48 an-Naḥḥās, Abū Ǧaʿfar Muḥammad ibn Aḥmad: kitāb an-nāsiḫ waʾl-mansūḫ fīʾl-qurʾān al-

karīm. o. O. 1938, S. 264.
49 Vgl. Q 9:13 und 36 bzw. Q 5:2, 13, 32 und 104–105.
50 Sie dazu: Q 22:39–40, 2:190–194 und 4:75.
51 Das methodische Vorgehen in Bezug auf die Kriegsstrategie wurde bereits in früher of-

fenbarten Versen thematisiert. Diese stehen aber mit dem Q 9:5 nicht in Widerspruch.
Siehe dazu bspw. Q 2:193.

GEWALTAUFRUFE IM FRÜHEN ISLAM. ZWISCHEN RELIGIOSITÄT UND PROFANITÄT 55

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Die Überlieferung als Argumentationsquelle innerhalb der
Minderheitsmeinung

Den klassisch-islamischen isnād-Forschungsmethoden zufolge liegen keine aus-
reichenden Gründe vor, an der Echtheit der Überlieferung „Mir wurde befoh-
len gegen die Menschen (an-nās) zu kämpfen (an uqātila), bis sie bezeugen
(yašhadū), dass es keine Gottheit außer Allah gibt […]“52 zu zweifeln. Jedoch
kommt dieser Hadith in unterschiedlichen Versionen vor. Möglicherweise wur-
den sie jeweils in verschiedenen Kontexten vorgetragen, die aber von den Ha-
dithgelehrten unberücksichtigt blieben. Schließlich wurden die Versionen zu-
sammengefasst überliefert, sodass der erwähnte Hadith durch seine Verallge-
meinerung als Rechtfertigung von kufr als Kriegsgrund herangezogen wurde.
Auch wenn die unterschiedlichen Versionen außer Acht gelassen werden, wird
diese Hadithdeutung von der Mehrheit der Gelehrten abgelehnt.

Interessanterweise ist eine intensive Auseinandersetzung mit dem oben ge-
nannten Hadith auch in den Kommentaren von dem prominenten schafiiti-
schen Gelehrten Ibn Ḥaǧar al-ʿAsqalānī (gest. 1449) zu finden. In seinem Werk
fatḥ al-bārī widmet er sich der Exegese der Überlieferungen aus der Hadith-
sammlung von al-Buḫārī.

In Bezug auf ǧizya beschäftigt sich Ibn Ḥaǧar mit der Problematik, dass die-
ser authentisch verstandene Hadith der Aussage von Q 9:29 zu widersprechen
scheint. Der Hadithgelehrte bedient sich in seinem ersten Erklärungspunkt der
nasḫ-Methode. Diese prophetischen Worte seien vor der Verkündung von
Q 9:29 vorgetragen worden. Folglich könnte davon ausgegangen werden, dass
dieser Hadith mit der Offenbarung abrogiert wurde. In Anbetracht der Tatsa-
che, dass der ǧizya-Vers – Q 9:29 – zeitlich nach den zum Kampf auffordernden
Versen offenbart wurde, sei diese Meinung vertretbar. Des Weiteren könnte der
Hadith zwar ein allgemeines Gebot aussagen, welches in Ausnahmefällen – wie
beispielsweise in den Beziehungen zu den Schriftbesitzern – keine Umsetzung
mehr findet. Das Gebot könnte aber auch nur den Anschein haben, allgemein
gültig zu sein. So müssten mit dem Begriff an-nās nicht alle Menschen, sondern
lediglich die Polytheisten gemeint sein.

Außerdem geht der Gelehrte auf das Wort šahāda ein und legt diesen mit
Lobpreisung Gottes in Verbindung mit der Erlangung von Anerkennung des
Islams aus. Folglich sage šahāda nicht das Bekennen, sondern das Bezeugen aus,
so dass es im Kampf anstatt der Konversion hauptsächlich um die Anerken-
nung der Muslime und deren Glauben durch die Feinde ginge. So seien Musli-
me solange verpflichtet mit den Polytheisten zu kämpfen, bis sie eine gesell-
schaftliche bzw. politische Anerkennung fänden.

52 Vgl. al-Buḫārī, al-īmān 18; siehe u. a. auch: Abū Dāwūd, al-ǧiḥād 165 und Muslim, al-
īmān 35.

56 KADIR SANCI UND ARHAN KARDAŞ

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Ibn Ḥaǧar verweist mit der philologischen Erklärung im nächsten Punkt auf
die Bedeutungsunterschiede zwischen qatala (töten) und qātala (kämpfen). In
Anlehnung an Imam aš-Šāfiʿī sei qātala nicht als ein Synonym für töten zu ver-
stehen. Zugleich schließe dieser Begriff die Bedeutung des Tötens auch nicht
zwangsläufig aus. Während das Töten nur eine aktiv beteiligte Person erfordere,
seien beim Kämpfen zwei aktive Beteiligte erforderlich. Schließlich könne der
im Hadith erwähnte qātala einen Kampf bzw. eine Anstrengung aussagen, die
sowohl militärischer als auch diplomatischer Natur sei. Im Ergebnis gehe es
nicht um das Töten, sondern um eine Anstrengung, bestimmte Ziele zu errei-
chen.53

In der Auslegung von Ibn Ḥaǧar bleibt an dieser Stelle jedoch offen, ob mit
der Einschränkung der Bezeichnung an-nās auf Polytheisten allgemein, eine
weitere Einengung auf polytheistische Araber bzw. Mekkaner möglich wäre.
Imam Mālik ibn Anas (gest. 795) und Imam ʿAbdurraḥmān al-Auzāʿī (gest. 774)
– auf die zwei wichtige Rechtsschulen ihrer Zeit zurückgehen – vertreten je-
doch in Anlehnung an einen Hadith über Kriegsethik die Meinung, dass neben
den Schriftbesitzern, Zarathustriern und Angehörigen anderer Religionen so-
wohl nichtarabische als auch arabische Polytheisten ein Anrecht auf eine ver-
tragliche ǧizya-Vereinbarung haben.54 Demnach müsste sich die Bezeichnung
an-nās nur auf die polytheistischen Mekkaner einschränken lassen.

53 Vgl. Ibn Ḥaǧar al-ʿAsqalānī, Aḥmad ibn ʿAlī: fatḥ al-bārī. bi-šarḥi ṣaḥīḥ al-buḫārī. Beirut
1960, S. 75–77.

54 Vgl. an-Nawawī, Yaḥyā ibn Šaraf: ṣaḥīḥ muslim bi-šarḥi an-nawawī, Bd. 12. Kairo 1930,
S. 36–40, bes. 39. „Wenn du deinen Feinden unter den Polytheisten begegnest, lade sie
zu drei Haltungen ein. Wenn sie eine dieser [Möglichkeiten] annehmen, erkennst du es
an und begnügst dich damit. Lade sie zum Islam ein. Wenn sie dir [positiv] antworten,
nimm es von ihnen an und begnüge dich damit. Lade sie [außerdem] ein, von ihrem
Land in das Gebiet der Auswanderer (dār al-muhāǧirīn) umzusiedeln. Berichte ihnen,
wenn sie sich darauf einlassen, werden sie das erhalten, was auch die Auswanderer be-
kommen werden und ihnen wird nur das verwehrt bleiben, was auch den Auswande-
rern nicht zusteht. Falls sie dies zurückweisen, sage ihnen, dass sie wie die beduinischen
Muslime (ka aʿrāb al-muslimīn) behandelt werden. Für sie wird die Anordnung Gottes
gelten, welche auch für die [nicht ausgewanderten] Muslime feststeht. Sie erhalten kei-
nen Anteil an der Kriegsbeute oder an weiteren Kriegseinnahmen, außer sie beteiligen
sich kämpfend an der Seite der Muslime. Wenn sie sich auch davon abwenden, verlange
von ihnen die ǧizya. Wenn sie dazu bereit sind, nimm es von ihnen an und begnüge
dich damit. Wenn sie sich aber dazu weigern, dann bitte um Gottes Beistand und kämp-
fe gegen sie.“ Muslim, al-ǧihād waʾs-siyar 2. Anders als die allgemein vertretenen Mei-
nungen erkennen die Verfasser dieser Arbeit neben der ǧizya-Frage einen weiteren
Punkt im Hadith, welcher die Religionsfreiheit zu garantieren scheint. Wortwahl und
Satzstruktur im Hadith erfordern die Haltungen, die für den Friedensschluss vorausge-
setzt werden, voneinander getrennt zu betrachten. Folglich wäre die erste Option den
Islam anzunehmen, die zweite sich der muslimischen Gemeinschaft – unabhängig vom
Bekenntnis zum Islam – anzuschließen und die dritte sich über die ǧizya vertraglich zu
einigen. Die Adressaten für die Aufforderung zu diesen drei Haltungen sind außerdem
nicht die Polytheisten, sondern die „Feinde unter den Polytheisten“.

GEWALTAUFRUFE IM FRÜHEN ISLAM. ZWISCHEN RELIGIOSITÄT UND PROFANITÄT 57

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Abschließend sollte betont werden, dass bereits Angehörige der Traditionen,
in denen kufr als Kriegslegitimation Anerkennung fand, diesen als ein Hauptar-
gument gelieferten Hadith intensiv thematisiert und in Frage gestellt haben.
Als Ergebnis kann – den Verfassern dieser Arbeit zufolge – an dem Argument,
dass gegen alle Menschen der Krieg geführt werden müsse bis sie sich zum Is-
lam bekennen bzw. ihr Leben verlieren, nicht festgehalten werden.

Weitere Argumente von den Vertretern der Mehrheitsmeinung

Neben dem Versuch, mit direkten Gegenargumenten die Position der Minder-
heitsmeinung zu entkräften, werden diese seitens der Vertreter der Mehrheits-
ansicht mit weiteren rationalen Einwänden hinterfragt. Eine Gewaltanwen-
dung, welche die Konversion des Gegners bezweckt und demnach durch
Zwang die Entscheidungsfreiheit des Individuums raubt, widerspreche den all-
gemein anerkannten Grundsätzen des Islams – wie beispielsweise „Kein Zwang
ist in der Religion.“ (Q 2:256). Es herrscht Konsens darüber, dass unter Zwang
kein ehrliches und demnach auch kein vor Gott gültiges Glauben möglich ist.55

Imām al-Māturīdī zufolge können zwar alle Körperteile eines Menschen, wie
beispielsweise Hände, Füße, Beine und der Kopf, dem Zwang ausgesetzt wer-
den. Auf das menschliche Herz Zwang auszuüben, sei jedoch nicht möglich.56

Der Zwang zur Konversion dränge die Gegner in Zeiten der Schwäche zur Ver-
stellung bzw. zur Heuchlerei (nifāq). Dieser Zustand wird – koranisch argu-
mentiert57 – für Muslime viel gefährlicher gedeutet als öffentliche Positionie-
rung zum kufr. Folglich werde durch das Fördern von nifāq und dadurch ent-
stehende potentielle, intransparente Gefahren der eigenen muslimischen Ge-
sellschaft Schaden zugefügt.

Dem Grundsatz „Kein Zwang ist in der Religion“ zufolge würde eine
Zwangskonvertierung die Rechte eines Menschen auf Religionsfreiheit (ḥifẓ ad-
dīn) verletzen. Im Falle einer Weigerung des Gegners, sich zum Islam zu beken-
nen, sieht die Minderheitsmeinung eine Rechtfertigung zum gewaltsamen
Kampf und damit auch zum Töten. Vertreter der Mehrheitsmeinung erkennen
hier einen weiteren Widerspruch zu rational greifbaren Grundsätzen des Is-
lams. Der Sinn der Erschaffung von Menschen liege darin, Gott zu erkennen
und ihm zu dienen.58 Menschen hätten jedoch bis an ihr Lebensende Zeit, zum
Glauben zu finden. Das Töten würde dem Gegner die Möglichkeit rauben, aus
freiem Willen zum Glauben zu finden. Der gewaltsame Eingriff im Leben des

55 Vgl. al-Māturīdī, taʾwilāt al-qurʾān, Bd. 6, S. 87.
56 Vgl. al-Māturīdī, taʾwilāt al-qurʾān, Bd. 6, S. 579.
57 Siehe dazu u. a.: Q 2:8–14, 63:1–11 und 4:145.
58 Vgl. Q 51:56.

58 KADIR SANCI UND ARHAN KARDAŞ

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


kāfir verkürze diese gottgegebene Entscheidungszeit und mache sie mitverant-
wortlich, die zum Glauben führenden Wege versperrt zu haben.59

Die Ausführungen schwächen letzten Endes die Argumente der Minderheits-
position und sprechen für die Argumente der von der Mehrheit vertretenen An-
sicht. Schließlich befreit die u. a. hanafitische und größtenteils malikitische Po-
sition die Kriegsbegründung von einer religiösen Deutung. Wenn man zwi-
schen gottesdienstlichen Themen und zwischenmenschlichen Angelegenheiten
des fiqh differenziert und dadurch im gewaltsamen Kampf allgemein eine ge-
sellschaftliche Verantwortung bzw. eine politische Aufgabe erkennt, wird dem
Gewaltakt der religiöse Charakter entzogen. Dementsprechend ist es den Ver-
fassern dieser Arbeit zufolge möglich, das Gewaltmonopol u. a. auch an dieser
Stelle dem säkularen Staat abzugeben und sich auf gottesdienstliche Handlun-
gen und ethisch relevante zwischenmenschliche Beziehungen zu konzentrieren.

Die Konsequenzen

Jedoch bleibt offen, – unabhängig davon, ob die Mehrheits- oder Minderheits-
meinung vertreten wird – wer zum Kampf aufrufen darf. Unter der Gelehrten-
schaft gibt es eine Einigkeit, dass dies zu den Aufgaben des Anführers bzw. der
Staatsführung gehört.60 Die Tatsache, dass in unserer Zeit viele Muslime in sä-
kularen Staaten leben, löst weiteren Diskussionsbedarf aus, der an dieser Stelle
nicht thematisiert werden kann. Daher begnügen sich die Autoren dieser Ar-
beit damit, auf das Verbot von Selbstjustiz in Hadith- und fiqh-Werken hinzu-
weisen.

Von dem Propheten wird überliefert, „Kein Schädigen und keine wechselsei-
tige Schädigung“61 gesagt zu haben. Dieser Hadith hat, dem Münsteraner Is-

59 Vgl. Karagedik, Ulvi: Hadithhermeneutik zwischen Tradition und Innovation. Eine wirkungs-
geschichtliche Untersuchung der Sunna und die Anwendung einer neuen Hermeneutik am Bei-
spiel von Apostasietradierungen, unveröff. Dissertation. Universität Wien 2019, S. 278.
Siehe auch: Ibn Ḥazm, Abū Muḥammad ʿAlī: al-muḥallā biʾl-āṯār, Bd. 11. Beirut 1969,
S. 189–191; al-Maqdisī, Ibn Qudāma: al-Muġnī, Bd. 9. Kairo 1969, S. 3–4.

60 Vgl. Sālim, ʿAṭiyya ibn Muḥammad: šarḥ al-arbaʿīn an-nawawī, auf: https://al-makta-
ba.org/book/7719/651#p3 (Stand: 03. Januar 2020); Gülen, Fethullah: Kein Zurück von
der Demokratie, hrsg v. Faruk Mercan u. Arhan Kardaş. Frankfurt a. M./Berlin 2018,
S. 342-343; Sānū, Quṭb Muṣṭafā: fī muṣṭalaḥ al-irhāb wa ḥukmihī. o. O. 2004, S. 58; as-Su-
dayrī, Tawfīq ibn ʿAbd alʿAzīz: al-islām waʾd-dustūr. o. O. 2004, S. 136–138; al-
Marghīnānī, Al-Hidāyah, S. 291 u. 295–296.

61 Die Übersetzung für „lā ḍarara wa-lā ḍirār.“ (Mālik ibn Anas, al-muwaṭṭaʾ, al-aqḍiyya 31;
Ibn Māǧa, al-aḥkām 33, 34; an-Nawawī, Hadith 32) von Marco Schöller lautet „Kein
Schädigen und keine schädigende Vergeltung“. In einer freien Übersetzung von ihm
heißt es außerdem: „Fügt keinen Schaden zu, weder grundlos noch dann, wenn ihr zu-
vor Schaden erlitten habt!“ al-Nawawī, Yaḥyā ibn Sharaf: Das Buch der Vierzig Hadithe.
Kitāb al-Arbaʿīn. Mit dem Kommentar von Ibn Daqīq al-ʿĪd, aus dem Arabischen über-
setzt und mit einem Kommentar herausgegeben von Marco Schöller. Frankfurt a.M./
Leipzig 2007, S. 194 u. 667–668.

GEWALTAUFRUFE IM FRÜHEN ISLAM. ZWISCHEN RELIGIOSITÄT UND PROFANITÄT 59

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


lamwissenschaftler Marco Schöller zufolge, einen ethischen Aspekt, gehört aber
ganz in den Bereich der furūʾ al-fiqh-Werke. Der dem Kommentar des schafiiti-
schen Rechts- und Hadithgelehrten Ibn Daqīq al-ʿĪd (gest. 1302) zu entnehmen-
de Gegenstand der Aussage ist „einerseits das Verbot, anderen Schaden zuzufü-
gen, andererseits das Verbot, Gleiches mit Gleichem zu vergelten.“62 In Anleh-
nung an den Kommentar von an-Nawawī (gest. 1277), dem Verfasser des Buches
der vierzig Hadithe, weist Schöller außerdem darauf hin, dass „Schaden […] je-
mandem nur dann zugefügt werden [darf], wenn dies als Ausführung eines Ur-
teils aufgrund einer richterlichen Entscheidung und auf Basis des Gesetzes er-
folgt.“63 Zudem schreibt der zeitgenössische syrische Jurist und Islamgelehrte
Wahba az-Zuḥaylī (gest. 2015) über die Umsetzung der rechtlichen Folgen ei-
nes Tatbestandes folgende Worte:

Die Rechtsgelehrten sind sich über zwei wichtige Punkte in Bezug auf den Urteilsvoll-
zug einig und diese sind:
1. Das Recht auf Vollzug von Urteilen ist abhängig von dem Richter, d. h. von der

vollstreckenden Autorität im Staat.
2. Die Verhinderung von Rache und persönlicher Vergeltung [d. h. Selbstjustiz] bzw.

das Ausschließen einer persönlichen Autorität, die den Rechtsinhaber [das Opfer]
gegenüber dem Täter begünstigt.

Im Rahmen strafrechtlicher Sanktionen ist bei Umsetzung der Strafen der Staat befugt.
Dabei gibt es keinen Unterschied, ob das Strafmaß festgelegt wurde oder nicht, bzw.
ob sie den Bereich ḥadd, taʿzīr oder qiṣāṣ betrifft. Diese [Maßnahme] ist [erforderlich],
um das System zu erhalten, Chaos und Korruption zu verhindern, die Verbreitung von
Streitigkeiten zwischen Menschen zu unterbinden und die Racheangewohnheit aufzu-
heben.64

Nachdem die Frage nach der religiösen Gewalt in der islamischen Normenlehre
vorgestellt und ausgewertet wurde, sollen des Weiteren die Gewaltaufrufe im
Koran bezüglich der Prophetenbiographie untersucht werden.

Die koranischen Gewaltaufrufe im Kontext der Lebensbiographie65 des
Propheten

Die mekkanische Zeit

Nach islamischer Auffassung wird Muhammed als der letzte Gesandte Gottes
verstanden, der den islamischen Quellen zufolge im Jahre 571 auf der Arabi-

62 al-Nawawī/Schöller, Vierzig Hadithe, S. 667.
63 al-Nawawī/Schöller, Vierzig Hadithe, S. 194 u. 668.
64 Wurde von den Verfassern dieser Arbeit aus dem Arabischen übersetzt. az-Zuḥaylī, Wah-

ba: al-fiqh al-islāmī wa adillatuhū, Bd. 6. Damaskus 1985, S. 786.
65 Als Grundlage für die Biographie dienen Informationen aus den sīra-Traditionswerken

und den Hadith-Sammlungen. Die Authentizität der sīra-Werke wird in der islamischen

60 KADIR SANCI UND ARHAN KARDAŞ

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


schen Halbinsel in Mekka geboren wurde.66 Auch wenn er ohne Eltern auf-
wachsen musste, konnte er sich in einem von Stammesverständnis und festen
Clanstrukturen geprägten Umfeld aufgrund seines ethisch-moralischen Verhal-
tens und seines gesellschaftlichen Engagements Ansehen erwerben. In Zurück-
gezogenheit verbrachte er viel Zeit mit Gottesgedenken, wodurch er sich von
dem mehrheitlich vertretenen polytheistischen Glauben in seinem Umfeld her-
aushob. Nach islamischen Überlieferungen vernahm Muhammed 610 den Auf-
trag, Gottes Botschaft zu verkünden, worauf die erste muslimische Gemein-
schaft im Mekka des 7. Jahrhunderts entstand. Zu Beginn war sie eine kleine
Gruppe von wenigen hundert Personen, zu denen – neben Familienangehöri-
gen – hauptsächlich Sklaven bzw. ehemalige Sklaven, sozial schwache Men-
schen und Jugendliche gehörten. Der Monotheismus, der ihnen zwar u. a. über
Juden und Christen bekannt war, fing an, sich in den eigenen Reihen zu ver-
breiten und wurde von den mekkanischen Machthabern als Gefahr wahrge-
nommen. Die Verbreitung des Monotheismus wurde als Konkurrenz verstan-
den, die eine unerwünschte Hinterfragung der Tradition ihrer Vorfahren dar-
stellte. Die primären Gründe lagen aber in der Befürchtung, dass durch den
Wegfall der Götterkulte die Stadt Mekka – als Heimat der Götterverehrung und
Pilgerort – die Handelsvormacht auf der Arabischen Halbinsel verlieren würde.
Zudem befürchteten sie, durch soziale Veränderungen die Macht in der Gesell-
schaft abgeben zu müssen. Diese neuen Umstände führten zu Gewalthandlun-
gen der polytheistischen Mekkaner gegenüber Muslimen, die Diskriminierung,
Unterdrückung, Enteignung und auch Tötung zufolge hatten. Diese Entwick-
lungen führten zur Flucht von schwachen Gemeindemitgliedern, so dass zwei
Auswanderungen – im Jahre 615 (rund 15 Glaubende) und 616 (rund 100 Glau-
bende) – in das christliche Königreich Abessinien stattfanden.67 Als die Sicher-
heit der in Mekka zurückgebliebenen Muslime nicht mehr gewährleistet war
und ein Todesurteil für die Person Muhammeds als Konsens aller quraischiti-

Theologie im Vergleich zum Korantext als schwach eingestuft. Dennoch werden sie so-
wohl in normativen als auch in exegetischen Werken berücksichtigt. Dabei wird voraus-
gesetzt, dass diese Informationen mit dem Text des Korans bzw. den authentisch ver-
standenen Hadithen nicht in Widerspruch stehen. Um eine islamisch-theologische
Wahrnehmung rekonstruieren zu können, sind diese auch in einer religionswissen-
schaftlichen Arbeit von Bedeutung. Die Verfasser dieses Beitrags versuchen auf dieser
Basis anhand der tradierten und religionswissenschaftlichen Daten induktiv vorzugehen
und historische Ereignisse mit den überlieferten Texten möglichst in Einklang zu brin-
gen.

66 Die wichtigsten islamischen Quellen zur Biographie des Propheten sind: sīratu muḥam-
mad rasūliʾllāh von Ibn Isḥāq (gest. 768) in Bearbeitung von Ibn Hišām (gest. 833), kitāb
al-maġāzī von al-Waqīdī (gest. 822), kitāb aṭ-ṭabaqāt von Ibn Saʿd (gest. 845) und tārīḫ ar-
rusul waʾl-mulūk von aṭ -Ṭabarī (gest. 922).

67 Vgl. Ibn Isḥāq, Muḥammad: Das Leben des Propheten. as-sīra an-nabawiyya, aus dem Ara-
bischen von Gernot Rotter, Kandern 1999, S. 65–66; vgl. Watt, William Montgomery/
McDonald, Michael V.: The History of al-Ṭabarī. An Annotated Translation. Vol. 6.
Muḥammad at Mecca. Albany 1988, S. 98–101.

GEWALTAUFRUFE IM FRÜHEN ISLAM. ZWISCHEN RELIGIOSITÄT UND PROFANITÄT 61

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


schen Stämme ausgesprochen wurde, wanderten sie 622 in die Stadt Jathrib aus,
welche später als die Stadt – al-Medina68 – bekannt werden sollte.69 Medina liegt
in einer Distanz, die damals durch eine zehn Tage dauernde Reise erreicht wer-
den konnte.70

Die Auswanderung und der Beginn der medinischen Zeit

Die Auswahl der neuen Heimat scheint nicht willkürlich gewesen zu sein. Isla-
mischen Geschichtsschreibern zufolge litten die Menschen in Jathrib unter der
Blutfehde der zwei führenden Stämme der Stadt – Aws und Ḫazraǧ. Die Zer-
strittenheit hatte eine 120-jährige Vergangenheit mit ständigen kriegerischen
Auseinandersetzungen. Im Jahre 617 – fünf Jahre vor der Auswanderung (ḥiǧra)
nach Medina – ereignete sich die letzte Schlacht zwischen den beiden Stäm-
men. Die sogenannte Schlacht von Buʿāṯ führte auf beiden Seiten zu vielen To-
ten – darunter auch wichtige Stammesvertreter. Die Einsicht, die Streitigkeiten
untereinander nicht lösen zu können, regte Ḫazraǧ als Verlierer dieses Krieges
dazu an, Hilfe von außen zu suchen. Nachdem die Gespräche mit den mekkani-
schen Quraischiten scheiterten, baten sie im Jahr 620 Muhammed um Unter-
stützung. Als Quraischit gehörte der Prophet dem angesehensten Stamm Mek-
kas an und eignete sich somit als ein neutraler Schlichter. Mit seinen medini-
schen Wurzeln war er zugleich einer von ihnen und könnte dementsprechend
eine allgemeine Anerkennung in Jathrib finden. Seine friedensstiftenden Be-
mühungen aus seiner vorprophetischen Zeit dürften ihnen ebenso bekannt ge-
wesen sein.71 Muhammed sollte in ihrer Heimat für Versöhnung und Frieden
sorgen und im Gegenzug versprachen sie, ihn und seine Religion anzuerken-
nen und ihm Schutz zu gewähren. Ein Jahr später wurde dieser Pakt mit weite-
ren Beteiligten – u. a. auch von zwei Vertretern des Stammes Aws – erneuert.

68 Den vorislamischen Namen der Stadt Jathrib (arab. Ort des Tadelns und der Schmähun-
gen) änderte der Prophet in „Medina“ (arab. Ort der Gerechtigkeit) und hob der wörtli-
chen Bedeutung des Begriffes nach damit den Primat des Rechtes und der Gerechtigkeit
hervor. Vgl. Kardaş, Arhan: Ziviler Islam und Europa, in: Die Fontäne. Zeitschrift für Kul-
tur, Wissenschaft und Dialog 79/2018, S. 46–51, bes. S. 47.

69 Vgl. Ibn Isḥāq/Rotter, Das Leben des Propheten, S. 103–105; vgl. Watt/McDonald, History
of al-Ṭabarī, S. 150.

70 Aus Sicherheitsgründen musste der Prophet einen Umweg nehmen, so dass er erst nach
14 Tagen in Medina ankam.

71 In seiner vorprophetischen Zeit beteiligte sich Muhammed beispielsweise an einem
Bündnis der Tugendhaften (ḥilf al-fuḍūl), welches sich für den Schutz der Unterdrückten
einsetzte. Außerdem verhalf er den mekkanischen Führungspersonen dazu, ihren Streit
beim Wiederaufbau der Kaaba zu lösen. Vgl. Ibn Hišām, Abū Muḥammad: as-sīra an-na-
bawiyya, Bd. 1. Kairo 1955. S. 133–134; Ibn Isḥāq/Rotter, Das Leben des Propheten, S. 43.

62 KADIR SANCI UND ARHAN KARDAŞ

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Auf dieser Grundlage wurden Muhammed und seine Gefolgschaft nach Medi-
na eingeladen und in dieser Stadt aufgenommen.72

Befreit von der direkten Gefahr, Opfer von Gewalthandlungen zu werden,
konnten sie sich durch die Auswanderung gesellschaftlich neu orientieren. Laut
islamischer Tradition versöhnte der Prophet als beauftragter Friedensstifter in
kurzer Zeit die zwei zerstrittenen Stämme miteinander und vereinte sie als Ge-
schwister im Islam. Mit einem Solidaritätspakt verband er zudem die helfenden
Medinenser (anṣār) mit den zugewanderten Mekkanern (muḥāǧirūn), so dass
ihm schließlich mit der Verwaltung der Stadt die Verantwortung für die ganze
medinische Gesellschaft übertragen wurde. In Medina entstand dadurch eine
neue Gemeinschaft, die durch einen Vertrag73 (623) das Zusammenleben der
muslimischen Gemeinde mit polytheistisch-arabischen und jüdischen Stäm-
men gleichberechtigt sichern sollte.74

Von Vertreibung zum Kriegszustand (casus belli)

Die Auswanderung der personae non gratae aus Mekka reichte den polytheisti-
schen Mekkanern nicht aus, so dass sie die Verfolgung der Muslime in medini-
scher Zeit intensiviert fortsetzten. Aus religionssoziologischer Sicht veränderte
sich im Grunde die Natur des Konfliktes. Die Unterdrückung innerhalb der
mekkanischen Grenzen verwandelte sich durch die Auswanderung der Musli-
me und durch die Verurteilung ihres Anführers zum Tode de facto zu einem
casus belli. Eine Entscheidung für oder gegen eine militärische Verteidigung
hatte somit eine existentielle Bedeutung für die muslimische Gemeinschaft.
Schließlich mündete der vierzehn Jahre anhaltende Passivismus der Muslime
gegenüber den Gewaltanwendungen der mekkanischen Führungsmächte – aus-
gelöst durch ihre Auswanderung nach Medina – in einen Konflikt zwischen
zwei Stadtverwaltungen; aus einer inner-mekkanischen Angelegenheit entstand
der Kriegszustand zwischen Mekka und Medina.75 Daher sollten an dieser Stel-

72 Vgl. Çubukçu, Asri: Buâs, in: Diyanet Islam Ansiklopedisi (DIA), Bd. 6. Istanbul 1992.
S. 340.

73 Diese und weitere Verträge bezweckten, die von Muhammed geschaffenen Friedenszo-
nen zu sichern und mögliche Militärbündnisse mit Quraischiten zu verhindern. Ver-
tragsgrundlage war die Gewährleistung von Sicherheit oder Neutralität der Vertragspart-
ner im Falle eines Angriffes wegen des bereits vorhandenen Todesurteils des Propheten
durch die Mekkaner. Vgl. Kardaş, Gleichstellung der Frau, S. 440.

74 Vgl. Ibn Isḥāq/Rotter, Das Leben des Propheten, S. 111–114; Wellhausen, Julius: Skizzen
und Vorarbeiten, 4. Heft. Berlin 1889, S. 67–73.

75 Vgl. as-Suyūṭī, Ǧalāl ad-Dīn: ad-durr al-manṯūr fīʾt-tafsīr biʾl-maʾṯūr, Bd. 14. Kairo 2003,
S. 430-431. Dieser Umstand kann auch dahingehend gedeutet werden, dass Gewaltan-
wendung bzw. Kriegsführung nicht in Bezug auf sein Prophetentum sondern in Zusam-
menhang mit seiner politischen Aufgabe von Gott erlaubt wurde. Dadurch kann Gewalt
davon befreit werden, ein religiöses Phänomen zu sein und in ihrer Profanität dem Staat
zugeordnet werden.

GEWALTAUFRUFE IM FRÜHEN ISLAM. ZWISCHEN RELIGIOSITÄT UND PROFANITÄT 63

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


le die im Rahmen des Themas relevanten Koranverse exemplarisch diskutiert
werden.76

Die Erlaubnis für die Verteidigung

Zu vermerken ist, dass die Reihenfolge des koranischen Korpus – welche nach
islamischer Tradition bereits vom Propheten selbst festgelegt wurde – mit der
Offenbarungsreihenfolge nicht identisch ist. Um die koranischen Gewaltaufru-
fe gegenüber Nichtmuslimen besser zu verstehen, ist es notwendig, die Koran-
stellen chronologisch zu ordnen und sie dementsprechend zu deuten:

[22:39] Denen, die bekämpft werden, wurde es erlaubt [zu kämpfen], weil man ihnen
Unrecht tat. Wahrlich, Gott hat die Macht, ihnen [zum Sieg] zu verhelfen; denjenigen,
die ohne Recht aus ihrem Heimatland vertrieben wurden, nur weil sie sagen: „Unser
Herr ist [der eine] Gott.“ [22:40] Und hätte Gott nicht die Menschen, die einen durch
die anderen, zurückgehalten, mit Sicherheit wären dann Klöster, Synagogen, Kirchen
und Moscheen, in denen man des Namens Gottes oft gedenkt, zerstört worden. Gott
wird fürwahr dem helfen, der ihm hilft. Wahrlich, Gott ist stark und mächtig.
(Q 22:39–40)

In Exegesewerken (tafsīr) wird mehrheitlich die Meinung vertreten, dass diese
Verse die ersten Offenbarungen waren, die Kampfhandlungen thematisieren.
Diese Offenbarung geht auf die Zeit der Auswanderung nach Medina im Jahre
622 zurück – eine Zeit, in der der Kampf noch nicht unmittelbar bevorstand.77

Offenkundig wurden die Muslime mit einer begründeten Erlaubnis mental auf
die bevorstehenden Kämpfe vorbereitet. Abū Bakr (gest. 634), der engste
Freund des Propheten, erkannte in diesen Versen die nahenden Auseinander-
setzungen.78 Ebenso dürften u. a. auch diese Worte der Anlass für die Bemü-
hungen des Propheten sein, Verträge zu schließen, um eine Sicherheitszone in
und um Medina einzurichten.79

Die Menschengruppe, der erlaubt wurde, Widerstand zu leisten, wird na-
mentlich nicht genannt. Außerdem wird auch die Art des Widerstandes nicht
konkretisiert. Sie werden lediglich als diejenigen, „die bekämpft werden“ be-
zeichnet. In dieser Formulierung ist die Kampferklärung des Gegenübers als
Voraussetzung für die Erlaubnis zu erkennen. Durch Enteignung, Vertreibung
und dadurch, dass sie sich zu Gott bekennen, mussten Muslime – diesen Versen

76 Die Verfasser dieser Arbeit haben rund 113 Verse im Koran ermittelt, in denen der
Verbstamm q-t-l vorkommt. In dieser Arbeit müssen sie sich jedoch mit einer kleinen
Auswahl von Versen begnügen, die als Gewaltaufrufe verstanden werden können.

77 Bereits in der mekkanischen Zeit wurden erste Hinweise über bevorstehende kriegeri-
sche Auseinandersetzungen offenbart. Hier werden weder Gründe noch eine Verpflich-
tung bzw. eine Erlaubnis zum Kampf thematisiert. Vgl. Q 73:20.

78 Vgl. aṭ-Ṭabarī, Abū Ǧaʿfar Muḥammad ibn Ǧarīr: tafsīr aṭ-Ṭabarī. ǧāmiʿ al-bayān ʿan
taʾwīl āy al-qurʾān, Bd. 16. Kairo 2001, S. 573-574.

79 Vgl. al-Balāḏurī, Aḥmad ibn Yaḥyā: ansāb al-ašrāf, Bd. 1. Beirut 1996, S. 286.

64 KADIR SANCI UND ARHAN KARDAŞ

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


zufolge – Unrecht erleiden. Muslime wurden zum einen für den Kampf um die
Gerechtigkeit und Religionsfreiheit motiviert, zum anderen für den Einsatz,
um die Orte des Gottesgedenkens und die Menschen in ihnen zu schützen.
Nicht nur Moscheen, sondern alle Gotteshäuser – seien es Klöster, Kirchen oder
Synagogen –, die von Polytheisten bedroht wurden, würden dadurch Schutz
finden. Es geht außerdem aus dem Kontext der gesamten Sure hervor, dass es
sich primär um Verteidigung der Religionsfreiheit der gläubigen Muslime han-
delte, denen der Weg zur Pilgerfahrt versperrt wurde.80 Spätere Verse in dieser
Sure berichten wiederum, dass einige Muslime vor bzw. während der Auswan-
derung getötet wurden.81 Obwohl die Tradition der polytheistischen Araber
kriegerische Auseinandersetzungen in den geschützten heiligen Monaten82 ver-
bot, hatten die Mekkaner bereits zuvor kriegerische Angriffe in dieser Zeit getä-
tigt.83 Folglich war der Kampf noch keine Pflicht aber eine Erlaubnis aus le-
bensweltlicher Notwendigkeit und Verantwortung.

Die Aufforderung zur Verteidigung während der Pilgerreise

Nachdem die Muslime sich in Medina niederließen, pflegte Muhammed – in
Anlehnung an Q 22:39–40 – neben Friedensvereinbarungen auch Expeditions-
gruppen in Erkundungsgebiete zu schicken. Eines der Motive dieser Expeditio-
nen war die Wiederbeschaffung der enteigneten Güter der aus Mekka ausge-
wanderten Muslime, die von quraischitischen Händlern an fremden Orten ver-
kauft werden sollten. Diese These wird dadurch bekräftigt, dass die Teilnehmer
dieser Streifzüge ausschließlich ausgewanderte mekkanische Muslime waren,
wonach eine religiöse Motivation ausgeschlossen werden müsste. Zudem sollte
der Auswanderungsweg für Nachzügler vor Angriffen bzw. Tod gesichert wer-
den.84

80 Vgl. Q 22:25.
81 Vgl. Q 22:58.
82 Der von den Muslimen weiter gepflegte Kalender der alten Araber kennt zwölf Mond-

monate und 354 bzw. 355 Tage im Jahr. Als geschützt bzw. heilig galten die Monate
ḏūʾl-qaʿda (11), ḏūʾl-ḥiǧǧa (12), muḥarram (1) und raǧab (7).

83 Vgl. al-Baġawī, Abū Muḥammad al-Ḥusayn: maʿālīm at-tanzīl, Bd. 3. Beirut 1999, S. 349.
Die Sure 22 (al-ḥaǧǧ) wird von manchen Gelehrten der mekkanischen von anderen wie-
derum der medinischen Zeit zugeordnet. Mehrheitlich wird aber davon ausgegangen,
dass die Offenbarung der Sure in Mekka anfing und in Medina endete. Die Verfasser
dieser Arbeit vertreten an dieser Stelle die Mehrheitsmeinung. Vgl. al-Qurṭubī, Muḥam-
mad ibn Aḥmad: al-ǧāmiʿ li-aḥkām al-qur‘ān, Bd. 12. Kairo 1964, S. 1; al-Balāḏurī, ansāb
al-ašrāf, S. 286.

84 Die Expeditionen wurden von Ḥamza (März 623), ʿUbayda ibn al-Ḥāriṯ (April 623), Saʿd
ibn Abī Waqqāṣ (Mai 623) und ʿAbdullāh ibn Ǧaḥš (Januar 624) geleitet. Vgl. al-
Balāḏurī, ansāb al-ašrāf, S. 371; Firestone, Reuven: Jihād. The Origin of Holy War in Islam.
New York/Oxford 1999, S. 113.

GEWALTAUFRUFE IM FRÜHEN ISLAM. ZWISCHEN RELIGIOSITÄT UND PROFANITÄT 65

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


In der medinischen Zeit zwischen der Auswanderung (622) und der ersten
Schlacht zwischen den Muslimen und den polytheistischen Mekkanern – die
Badr-Schlacht (624) wurde die Sure al-baqara (Sure 2) offenbart, welche weitere
relevante Verse über kriegerische Auseinandersetzungen beinhaltet:

[2:189] Sie fragen dich nach den Neumonden. Sprich: „Sie sind festgesetzte Zeiten für
die Menschen und für die Pilgerfahrt.“ Die Frömmigkeit besteht nicht darin, dass ihr
die Häuser von ihrer Rückseite betretet. Vielmehr ist Frömmigkeit, gottesbewusst zu
sein. So betretet die Häuser durch ihre Türen. Und fürchtet Gott, damit es euch wohl-
ergeht. [2:190] Und kämpft auf dem Wege Gottes85 gegen die, die euch bekämpfen!
Doch übertretet dabei nicht! In der Tat, Gott liebt nicht die Übertretenden. [2:191] Tö-
tet sie da, wo immer ihr [Angriffsgefahr von ihnen] erkannt habt [und ihr die Ober-
hand behalten könnt], und vertreibt sie, von wo sie euch vertrieben haben! Denn
die fitna [die gewaltsame Unterdrückung der Religionsfreiheit] ist schlimmer als al-qatl
[das Töten bzw. dem Getötet-Werden]. Kämpft jedoch nicht gegen sie bei der ge-
schützten Anbetungsstätte [arab. al-masǧid al-ḥarām], bis sie auch dort gegen euch
kämpfen; und wenn sie gegen euch kämpfen, dann tötet sie! Genauso ist der Lohn der
kāfirūn. [2:192] Und hören sie hingegen auf, dann ist Gott gewiss vergebend, barmher-
zig. (2:193) Kämpft gegen sie, bis keine fitna mehr besteht und die Religion für Gott
gilt! Hören sie aber auf, soll es keine Feindseligkeit mehr geben, außer gegen die Unge-
rechten. [2:194] Der geschützte Monat ist für den geschützten Monat! Unantastbarkei-
ten beruhen auf Gegenseitigkeit. Wer euch also angreift, den greift auf gleiche Weise
an, wie er euch angegriffen hat. Doch fürchtet Gott! Und wisst, dass Gott mit den Got-
tesbewussten ist! (Q 2:189–194)

Wenn auch al-baqara als eine Sure mit rechtlichen Grundlagen für die anste-
henden Kriege der Muslime verstanden werden kann, ist hier ebenfalls der di-
rekte Bezug zur Pilgerfahrt ersichtlich. Den mekkanischen Muslimen in Medi-
na blieb die Pilgermöglichkeit mit der Auswanderung verwehrt. Anscheinend
konnten, trotz angespannter Lage zwischen Muslimen und den polytheisti-
schen Mekkanern, medinensische Muslime weiterhin nach Mekka pilgern.86

Um dieses Recht beizubehalten und es zu verteidigen, werden pilgernde Musli-
me aufgefordert, notfalls als Erwiderung zu kämpfen. Dabei sollen sie auf nicht
zu überschreitende Grenzen achten.87

„waʾqtulūhum ḥayṯu ṯaqiftumūhum“ (Q 2:191) kommt in den meisten deut-
schen Koranübersetzungen als „und tötet sie, wo immer ihr auf sie antrefft“88

vor. Abū Muḥammad al-Farrāʾ al-Baġawī (gest. 1122) versteht jedoch unter dem
Begriff aṯ-ṯaqāfa (das Antreffen) eine Aufgabe scharfsinnig, geschickt (al-ḥiḏq)
und erkennend (al-baṣar) umzusetzen. Somit versteht er unter der erwähnten

85 Damit ist v. a. die Pilgerreise nach Mekka gemeint.
86 Vgl. Q 2:189.
87 Vgl. Q 2:190.
88 Siehe bspw.: Bobzin-Übersetzung, Q 2:191. Rudi Paret verwendet eine ähnliche Über-

setzung: „Und tötet sie, wo (immer) ihr sie zu fassen bekommt“.

66 KADIR SANCI UND ARHAN KARDAŞ

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Koranstelle „und tötet sie, wo immer ihr die von ihnen ausgehende Auseinan-
dersetzung (muqātala) kommen seht und imstande seid zu erwidern“.89

Im gleichen Vers geht es um die fitna, worunter im heutigen Arabisch ‚Ver-
suchung‘ bzw. ‚Aufruhr‘ verstanden wird. Greift man aber auf die Begriffserklä-
rungen der tafsīr-Gelehrten90 zurück, wäre unter fitna der Eingriff der polytheis-
tischen Mekkaner in die Religionsfreiheit der Muslime und ihre gewaltsame
Aufforderung zur Zwangsbekehrung zu verstehen. Diese fitna wird im Vers für
schlimmer als al-qatl erklärt. Auch al-qatl wird an dieser Stelle oft mit einer ein-
geengten Bedeutung – mit dem Töten91 – übersetzt. Im Grunde sagt dieser Be-
griff die Tötung aus, worunter sowohl das Töten der Muslime als auch ihr Ge-
tötet-Werden verstanden werden kann. Folgt man der Auslegung von Muǧāhid
(gest. 721), einem Schüler des Prophetengefährten Ibn ʿAbbās, müsste mit al-
qatl das Getötet-Werden der Muslime gemeint sein. Ihm zufolge ist der Um-
stand, dass man den Glaubenden (muʾmin) tötet, ein milderes Vergehen, als ihn
vom Glauben abfallen zu lassen.92 Auch aṭ-Ṭabarī (gest. 923) zitiert Muǧāhid
bei der Begriffserklärung von al-qatl. Der Abfall eines Muslims in Polytheismus
sei für ihn schlimmer als getötet zu werden.93 Schließlich würde mit dessen
Tod nur das vergängliche Leben auf dieser Welt beendet. Lasse man ihn vom
Islam abwenden, würde sein ewiges jenseitiges Leben darunter leiden.94

Die Freizügigkeit der Polytheisten bei der Einhaltung der Kriegsverbote in
den geschützten Monaten war bekannt. Mit diesen Versen erhielten daher die
Muslime eine beruhigende Antwort auf ihre Besorgnis, während der Pilgerreise
angegriffen zu werden. Unter der Bedingung nicht selbst vertragsbrüchig zu
werden bzw. allgemein geltende, gesellschaftlich anerkannte Regeln zu verlet-
zen, sind sie verpflichtet, in ihrer Verteidigung hart zuzugreifen.95 Der Prophe-

89 Vgl. al-Baġawī, maʿālīm at-tanzīl, Bd. 1, S. 237. Siehe auch: aṭ-Ṭabarī, tafsīr aṭ-Ṭabarī,
Bd. 3, S. 293. Imām al-Māturīdī versteht diese Stelle als eine Berechtigung an allen Orten
zu kämpfen, an denen der Kampf offenkundig ist. Ausgehend von der Aufforderung
„vertreibt sie“ (aḫriǧūhum) sollen Muslime den Polytheisten während der Pilgerzeit den
Zugang zu der Kaaba verwehren – so wie es ihnen verwehrt wurde. Vgl. al-Māturīdī,
taʾwilāt al-qurʾān, Bd. 2, S. 65–66. Der Aufruf zur Vertreibung bzw. Fernhaltung der Poly-
theisten vom Pilgerort – siehe auch Q 9:28 – entzieht einer absoluten Bekämpfung aller
Polytheisten die Grundlage. Folglich dürften nicht alle Polytheisten, sondern eine krie-
gerisch aktive Gruppe unter ihnen gemeint sein.

90 Während Qatāda (gest. 735), ar-Rabīʿ ibn Anas (gest. 757) und aḍ-Ḍaḥḥāk (gest. 723) un-
ter fitna die Beigesellung Gottes verstehen, sieht Muǧāhid (gest. 721) darin die Zwangs-
bekehrung eines Muslims vom Islam. Vgl. aṭ-Ṭabarī, tafsīr aṭ-Ṭabarī, Bd. 3, S. 294–295.

91 Siehe dazu u. a. die Koranübersetzungen von Rudi Paret und Hartmut Bobzin.
92 Vgl. al-Qurṭubī, al-ǧāmiʿ li-aḥkām al-qur’ān, Bd. 2, S. 351; al-Baġawī, maʿālīm at-tanzīl,

S. 238; al-Māturīdī, taʾwilāt al-qurʾān, Bd. 2, S. 67.
93 Vgl. aṭ-Ṭabarī, tafsīr aṭ-Ṭabarī, Bd. 3, S. 294.
94 Vgl. aṭ-Ṭabarī, Abū Ǧaʿfar Muḥammad ibn Ǧarīr: Taberî Tefsiri, zusammenfassende

Übersetzung ins Türkische von Kerim Aytekin und Hasan Karakaya, Bd. 1. Istanbul
1996, S. 458. Die Verfasser dieser Arbeit kommen auf die gleiche Auslegung. Jedoch ge-
hen sie von Q 18:20 aus.

95 Vgl. Q 2:191.

GEWALTAUFRUFE IM FRÜHEN ISLAM. ZWISCHEN RELIGIOSITÄT UND PROFANITÄT 67

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


tengefährte Ibn ʿAbbās (gest. 687), auf den 80 % der Koranauslegungen der Ge-
fährten zurückgehen96, versteht unter „übertretet dabei nicht“, dass Frauen,
Kinder, alte Menschen und die am Krieg Unbeteiligten verschont werden müs-
sen.97 Ein wichtiger Grundsatz scheint außerdem das Einstellen der Kriegs-
handlungen durch die Polytheisten zu sein.98 Daraus entnehmen die Verfasser
dieser Arbeit die Tatsache, dass es sich hierbei nicht um einen Angriffskrieg
handeln kann und die Gewaltanwendung lediglich auf die Verteidigung be-
schränkt sein muss.

Im nächsten Vers werden die Muslime aufgefordert, solange zu kämpfen,
„bis keine fitna mehr besteht und die Religion für Gott gilt“. Im gleichen Vers
wird erneut der einschränkende Grundsatz verkündet: „Hören sie aber auf, soll
es keine Feindseligkeit mehr geben, außer gegen die Ungerechten.“ (Q 2:193)
Die Verfasser dieses Beitrags verstehen darunter, dass der Kampf solange anhal-
ten muss, bis die Religions- und Gewissensfreiheit gesichert ist und ihnen keine
Zwangsbekehrungen mehr drohen. An dieser Stelle werden die Bedingungen
für einen gewaltsamen Krieg, aber auch dessen Regeln und Grenzen, nochmals
präventiv dargelegt.99 In Q 2:196 wird der Zusammenhang der Kampfaufforde-
rung mit der Pilgerfahrt der Muslime erneut ersichtlich.100 Außerdem könnte
dieser Vers dahingehend ausgelegt werden, dass Möglichkeiten zum Frieden
ausgeschöpft werden sollten. Denn der Vers fordert keine absoluten zum Ziel
führenden Kampfhandlungen. Er zieht vielmehr in Erwägung, dass Muslime,
ohne pilgern zu können, zurückkehren müssen.

Wenn man bedenkt, dass die neu verkündeten Offenbarungen nicht nur von
Muslimen gehört wurden und auch die Feinde erreichten, können diese Verse
zusätzlich als Warnung an die Gegner gelten. Schließlich kam es zu keiner Aus-
einandersetzung, so dass diese Verse historisch zu der Zeit keine direkte Umset-
zung fanden.

96 Vgl. Koç, Mehmet Akif: Isnāds and Rijāl Expertise in the Exegesis of Ibn Abī Ḥātim
(327/939), in: Der Islam, Bd. 82 1/2005, S. 146–168, bes. S. 167; Koç, Mehmet Akif: Is-
nad Verileri Çerçevesinde Erken Dönem Tefsir Faaliyetleri. Ibn Ebî Ḥâtim (ö. 327/939) Tef-
siri Örneğinde Bir Literatür Incelemesi. Ankara 2003, S. 117.

97 Vgl. aṭ-Ṭabarī, tafsīr aṭ-Ṭabarī, Bd. 3, S. 291.
98 Vgl. Q 2:192.
99 Vgl. Q 2:194.

100 „Vollzieht für Gott die Pilgerfahrt und auch die kleine Wallfahrt! Doch wenn ihr ge-
hindert werdet, dann [bringt] das an Opfertier [dar], was euch leichtfällt!“ (Q 2:196)

68 KADIR SANCI UND ARHAN KARDAŞ

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Die Verpflichtung zum Kampf im anstehenden Krieg

Nachdem mit Q 22:39 den Muslimen der gewaltsame Kampf erlaubt und in
Q 2:189–194 sie zur Verteidigung aufgefordert wurden, wurden die Muslime in
späteren Versen – Q 2:216–217 – zu Kampfhandlungen verpflichtet.

[2:216] Vorgeschrieben ist euch das Kämpfen, [auch wenn] es für euch abscheulich ist.
Vielleicht aber verabscheut ihr etwas, das gut für euch ist, und vielleicht liebt ihr etwas,
das schlecht für euch ist. Gott weiß es, ihr aber wisst es nicht. [2:217] Sie fragen dich
nach dem geschützten Monat, nach dem Kampf in ihm. Sprich: „Kämpfen in ihm ist
ein schwerwiegendes [Vergehen]. Doch das Abhalten vom Wege Gottes, die Verleug-
nung (kufr) von ihm [d. h. von Gott], [das Verwehren vom Zutritt] zur geschützten
Gebetsstätte und die Vertreibung ihrer Angehörigen daraus, wiegen bei Gott viel
schwerer. Die fitna aber wiegt noch schwerer als die Tötung (al-qatl). Für sie gibt es
kein Aufhören im Kampf gegenüber euch bis sie euch – wenn sie es vermögen – von
eurem Glauben (ad-dīn) wieder abgebracht haben. Wer von euch sich von seiner Reli-
gion abkehrt und dann als kāfir stirbt, gehört zu denjenigen, deren Werke im Diesseits
und im Jenseits zunichtewerden. Die werden Bewohner des Feuers sein, darin sie ewig
bleiben.“ (Q 2:216–217)

Wie bereits erwähnt, wurde von ausgewanderten mekkanischen Muslimen eine
Reihe von bewaffneten Expeditionen geführt. Bei der Naḫla-Expedition (Januar
624), die sich 17 Monate nach der Auswanderung und rund zweieinhalb Mona-
te vor der großen Badr-Schlacht ereignete, wurde schließlich ein feindlicher
Mekkaner getötet. Während die Expeditions-Teilnehmer aus eigenen Reihen
kritisiert wurden, ohne Autorisierung Muhammeds gekämpft zu haben, be-
schuldigten die Mekkaner sie, sich nicht an die Gesetze der arabischen Stam-
mestradition gehalten zu haben. Wie bereits erwähnt, sah die Tradition vor,
dass in geschützten Monaten und an geschützten Orten – wie der Kaaba als Pil-
gerort – keine Kriege geführt werden durften. Dieser Umstand löste einen
Streit darüber aus, ob das Tötungsdelikt kurz vor dem Eintritt des geschützten
Monats Raǧab oder währenddessen stattfand.101 Dennoch wird das Kämpfen in
dieser Zeit als Vergehen anerkannt. Dieses Ereignis wird von den tafsīr-Gelehr-
ten der ersten zwei Generationen des Islams übereinstimmend als Offenba-
rungszeit bzw. -anlass für Q 2:217 genannt.102

Nachdem der erwähnte Tötungsfall in geschützten Zeiten als Vorgeschichte
einen Vergeltungsakt der Mekkaner vermuten ließ und zugleich für eine Unsi-
cherheit in Kriegsangelegenheiten sorgte, kam eine Klärung der vorliegenden
Umstände. Im Kontext der Pilgerreise wird der unvermeidliche Kampf ihnen
schließlich „vorgeschrieben“ (kutiba) – auch wenn sie ihn verabscheuen. Die
kriegerischen Akte in geschützten Zeiten und an geschützten Orten werden als
Vergehen anerkannt, die manchmal erforderlich sind, um schwerere Vergehen
zu vermeiden und die Religionsfreiheit der Muslime zu gewährleisten. Mit an-

101 Vgl. al-Baġawī, maʿālīm at-tanzīl, S. 275.
102 Vgl. aṭ-Ṭabarī, tafsīr aṭ-Ṭabarī, Bd. 3, S. 650–661.

GEWALTAUFRUFE IM FRÜHEN ISLAM. ZWISCHEN RELIGIOSITÄT UND PROFANITÄT 69

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


deren Worten wird für ein größeres Gut ein geringes Übel in Kauf genom-
men.103

Auch wenn die Muslime, dem Koran zufolge, die gewaltsame Auseinander-
setzung verabscheut haben, mussten sie somit mehrere Schlachten gegen die
Mekkaner führen. So ereigneten sich, mit der koranischen Bedingung, den
Frieden dem Krieg vorzuziehen, die Schlachten Badr (624), Uḥud (625) und al-
Ḫandaq (627).104

Die Badr-Schlacht war der erste große Prüfstein der Muslime in militärischen
Angelegenheiten. Mit der anschließenden Offenbarung der Sure al-anfāl – Sure
8 – wurde die Auseinandersetzung rückblickend ausgewertet und Themen wie
der feste Glaube und die Frömmigkeit, die Auswanderung, Solidarität, der Ein-
satz für Religionsfreiheit, die Ernsthaftigkeit des Krieges und Kriegsrecht, Ein-
haltung von Verträgen, Geduld, Standhaftigkeit und Gottesvertrauen themati-
siert.105

Am Anfang dieser Sure wird über die zögerliche Haltung der Muslime ge-
genüber dem Krieg berichtet.106 In weiteren Versen werden die Muslime aufge-
fordert, sich notfalls dem Krieg zu stellen und beim Aufeinandertreffen zweier
Fronten nicht zu desertieren.107 Auch die polytheistischen Mekkaner werden
auf ihre Niederlage hin angesprochen. Es sei für sie besser, mit den Feindselig-
keiten aufzuhören. Sollten sie aber ihre Angriffe fortsetzen, würden die Musli-
me sie erwidern.108 In Q 8:30 wiederum wird an die Zeit vor der Badr-Schlacht
erinnert. Wie bereits erwähnt, konnten mit der Auswanderung der Muslime

103 Vgl. Nursi, Kleine Briefe zu großen Geheimnissen, S. 184–185. Der Kampf zwischen den
Muslimen und den polytheistischen Mekkanern wird auch an weiteren Stellen in Sure
2 thematisiert. Beispielsweise können – in Anlehnung an eine Prophetenerzählung –
die Vertreibung aus der Heimat und das zwanghafte Auseinanderbrechen von Famili-
en als Kriegsanlass verstanden werden. Vgl. Q 2:243–246. Mit der koranischen Aussage
„Kein Zwang ist in der Religion. Die Vernunft (ar-rušd) ist zweifellos klar geworden
gegenüber der Verfehlung (al-ġayy).“ (Q 2:256) wird außerdem der Bekehrungskrieg
abgelehnt. Der Zwang sei weder erlaubt noch nützlich. Klare Fronten zwischen den
Vertretern der Vernunft und der Verfehlung würden für den universellen Kampf zwi-
schen Religionsfreiheit und Unterdrückung stehen.

104 Interessanterweise ereigneten sich diese Schlachten um Medina herum und nicht in
Mekka oder in seiner unmittelbaren Umgebung. Den Verfassern dieser Arbeit zufolge
kann bereits daran erkannt werden, dass es hierbei für Muslime um Verteidigung ging.
Es sollte außerdem erwähnt werden, dass der Schlacht von Badr die Bemühungen der
Muslime, an ihre beschlagnahmten Güter wieder heranzukommen, zugrunde gelegen
haben soll. Vgl. al-ʿUmarī, Akram Ḍiyāʾ: as-sīra an-nabawiyya aṣ-ṣaḥīḥa, Bd. 1. Medina
1994, S. 257; Ibn ʿAbd al-Barr, Abū ʿUmar Yūsuf ibn ʿAbdullāh: al-kāfī fī fiqh ahl al-
madīna al-mālikī, Bd. 1. Riyad 1980, S. 473–474; Kardaş, Arhan: Nachwort, in: Kaya, Ra-
hime: Muhammed. Der Herr der Herzen. Das Leben des Propheten. Frankfurt a. M.
2016, S. 308.

105 Vgl. aṣ-Ṣaʿīdī, ʿAbd al-Mutaʿāl: an-naẓm al-fannī fīʾl-qurʾān, Kairo 1980, S. 121–126;
Yıldırım, Suat: Kur'ân-ı Hakim'in Açıklamalı Meali, Istanbul 2007, S. 183–184.

106 Vgl. Q 8:5–8.
107 Vgl. Q 8:15–16.
108 Vgl. Q 8:19.

70 KADIR SANCI UND ARHAN KARDAŞ

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


die Konflikte mit den Mekkanern nicht behoben werden. Stattdessen intensi-
vierte sich die Bekämpfung der Muslime. Im Haus für Ratsversammlungen der
Mekkaner (dār an-nadwa) wurde ein Todesurteil für Muhammed gefällt und
mit seiner Flucht ein Kopfgeld auf ihn ausgesetzt. Vor der Schlacht von Badr
hatten die Mekkaner den Polytheisten unter den medinensischen Stämmen
Aws und Ḫazraǧ – vor allem an ʿAbdullāh ibn Ubayy (gest. 631) – Drohbriefe
geschrieben. Obwohl sie als Polytheisten die Mehrheit in Medina bildeten, hät-
ten sie sich mit der Aufnahme von Muhammed in Medina mitverantwortlich
gemacht. Mit Sicherheit würden sie Muhammed töten oder aus Medina vertrei-
ben, um danach die Medinenser im Vergeltungsakt anzugreifen.109 Der Offen-
barung zufolge machte schließlich Gott ihre Pläne zunichte.

Die Grenzen des Krieges

In Q 8:34 wird erneut der Verteidigungskrieg mit Religionsfreiheit in Verbin-
dung gesetzt. Solange die fitna besteht, sollen Muslime den Kampf fortsetzen.
Hören die Mekkaner aber mit der fitna auf, sollen sie die Polytheisten ihrer We-
ge gehen lassen.110 Auch auf die Probleme mit Verbündeten wird in dieser Sure
hingewiesen:111

[8:61] Wenn sie zum Frieden neigen, so tue das auch du! Vertrau auf Gott! Gewiss, er
ist der Hörende, der Wissende. [8:62] Wenn sie dich betrügen wollen, so wird Gott dir
gewiss genügen. Er ist es doch, der dich mit seiner Hilfe und mit den Gläubigen ge-
stärkt hat. (Q 8:61-62)112

Die Verse 61-62 werden u. a. im Kontext der Sure 8 mit der Badr-Schlacht in
Verbindung gebracht.113 Unabhängig von den Offenbarungsanlässen dieser
Verse wird darin die Entscheidung für den Frieden mit den Worten „Wenn sie
dich betrügen wollen, so wird Gott dir gewiss genügen.“ aufgewertet. Folglich
sollen Friedensanlässe trotz Betrugsgefahr wahrgenommen werden. Faḫr ad-
Dīn ar-Rāzī (gest. 1209), ein Universalgelehrter seiner Zeit, versteht darunter

109 Vgl. as-Suyūṭī, ad-durr al-manṯūr fīʾt-tafsīr biʾl-maʾṯūr, S. 430–431.
110 Vgl. Q 8:39.
111 Vgl. Q 8:56–62.
112 Während manche Gelehrte, v. a. Qatāda, diese Stelle mit Sure 9 als abrogiert verstehen

und sich somit gegen ihre fortwährende Gültigkeit positionieren, lehnt al-Māturīdī
eine Abrogation ab. Er hält an einer anhaltenden Gültigkeit dieser Verse fest, wonach
Muslime – auch heute – auf jede Friedensmöglichkeit einzugehen verpflichtet sind.
Vgl. al-Māturīdī, taʾwilāt al-qurʾān, Bd. 2, S. 252. aṭ-Ṭabarī geht sogar einen Schritt wei-
ter und erklärt, dass die Position der Gelehrten, die diese Verse für abrogiert halten,
jeglicher Beweisführung aus dem Koran, der Sunna und der gesunden Vernunft ent-
behrt und versteht ihre Gültigkeit als normativ verbindlich erhalten. Vgl. aṭ-Ṭabarī,
tafsīr aṭ-Ṭabarī, Bd. 11, S. 253–254.

113 Vgl. Ibn Kaṯīr, Abū al-Fidāʾ Ismāʿīl ibn ʿUmar: tafsīr al-qur'ān al-aẓīm, Bd. 4. Riyad
1999, S. 5.

GEWALTAUFRUFE IM FRÜHEN ISLAM. ZWISCHEN RELIGIOSITÄT UND PROFANITÄT 71

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


die Verpflichtung zu einem Friedensschluss, auch wenn die Feinde nur wegen
strategischer bzw. betrügerischer Intentionen zum Frieden geneigt sind. Denn
Entscheidungen können nur auf äußerlichen (ẓāhirī), rational nachvollziehba-
ren Ereignissen basieren und nicht auf verborgenen (bāṭinī) Absichten.114

Die Schlacht von Uḥud (625) wird von muslimischen Geschichtsschreibern
als eine Teil-Niederlage beschrieben, welche feindlich gesinnte Stämme um Me-
dina ermutigte, Stellung zu beziehen und ihre unparteiische Haltung aufzuge-
ben. In einer koranischen Offenbarung werden in diesem Zusammenhang
Muslime aufgefordert, sich der Gefahr bewusst zu werden und sich „in Acht“
zu nehmen.115 In den darauffolgenden Versen werden diejenigen kritisiert, die
einerseits um ihres eigenen Schutzes willen sorglos hinsichtlich Gefahr und
Leid Anderer sind, andererseits nur für garantierten Reichtum und Kriegsbeute
bereit sind zu kämpfen.116 Eigentlich zählten nicht die weltlichen Erwartungen,
sondern der Kampf um Gottes Angelegenheit, die im Jenseits großzügig be-
lohnt werde.117

Obwohl sie umzingelt wurden, trugen sie die Verantwortung für die Men-
schen außerhalb von Medina, die sich zum Islam bekannten und deswegen der
Gewalt ausgesetzt waren:118

Was ist mit euch, dass ihr nicht auf dem Wege Gottes kämpft und für die Unterdrück-
ten von den Männern, Frauen und Kindern, welche sprechen: „Unser Herr! Bring uns
heraus aus dieser Stadt, deren Bewohner Tyrannen sind! Gewähre uns einen Beistand
(waliyyan), der von dir kommt, und auch einen Helfer (naṣīran), der von dir
kommt!“119 (Q 4:75)

In der Formulierung „Was ist mit euch, dass ihr nicht auf dem Wege Gottes
kämpft?“ erkennt ar-Rāzī ein Unverständnis wegen der Zögerlichkeit in Bezug
auf den Kriegseinsatz. Hierin sieht er außerdem die Bestätigung der Verpflich-
tung zum Kampf in den vorangehenden Versen, die er mit der sozialen Verant-
wortung der freien Muslime gegenüber den unterdrückten Muslimen in Mekka
begründet.120 Der andalusische Gelehrte Abū ʿAbdullāh al-Qurṭubī (gest. 1272)
schreibt in seinem Exegesewerk, dass Muslime verpflichtet waren, in Mekka
festgehaltene unterdrückte Frauen, Männer und Kinder kämpferisch oder mit
Lösegeld zu befreien. Da Menschenleben wertvoller als Güter sind, sei in sol-

114 Vgl. ar-Rāzī, Faḫr ad-Dīn: mafātīḥ al-ġayb. at-tafsīr al-kabīr, Bd. 15. Beirut 1999, S. 501.
115 Vgl. Q 4:67–71.
116 Vgl. Q 4:72–73.
117 Vgl. Q 4:74.
118 Vgl. Yıldırım, Kur'ân-ı Hakim'in Açıklamalı Meali, S. 92.
119 walāya und nuṣra sind zwei altarabische Vertragsarten, die dem Schutz und Verteidi-

gung der Schutzbedürftigen gewährt werden. walāya (Vormundschaftsvertrag) regelt
zumeist die zivilrechtlichen, teilweise auch die öffentlich-rechtlichen Verhältnisse zwi-
schen dem Schutzgewährenden als Vormund und dem Schutzgewährten. nuṣra (Hilfs-
vertrag) hingegen konnotiert zumeist mit den Verteidigungs- bzw. Militärbündnissen.
Vgl. Kardaş, Gleichstellung der Frau, S. 225 u. 368–371.

120 Vgl. ar-Rāzī, mafātīḥ al-ġayb, Bd. 10, S. 140–142.

72 KADIR SANCI UND ARHAN KARDAŞ

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


chen Situationen eine Lösung ohne kriegerische Auseinandersetzung vorzuzie-
hen.121

Der Friedensvertrag von Ḥudaybiyya

Ein Jahr nach der siegreichen Schlacht von al-Ḫandaq (627) wollte der Prophet
seine Gemeinschaft zum Pilgern nach Mekka führen, welches von den Mekka-
nern als Kampfansage wahrgenommen wurde. Trotz Kampfbereitschaft von
mekkanischen Führungspersonen, zugleich von der muslimischen Gefolgschaft
und der provozierenden Tötung eines muslimischen Boten, gelang es Muham-
med mit dem Vertag von Ḥudaybiyya (628) für Frieden zu sorgen.122 Einer der
Vertragsgegenstände war, dass Muslime erst im nächsten Jahr in Mekka pilgern
durften.123

Die Verhältnisse ließen vor dem Friedensvertrag von Ḥudaybiyya keine Spiel-
räume für gegenseitige freundschaftliche bzw. neutrale Beziehungen zu. Die
Friedenszeit, die bis zur Übernahme Mekkas andauerte (628–630), schaffte eine
Basis für den gegenseitigen Kontakt außerhalb des Schlachtfeldes. Geprägt von
den Ereignissen der letzten Jahre, scheuten sich die Muslime, auf die polytheis-
tischen Familienangehörigen, Verwandten und auf ehemalige Freunde zuzuge-
hen. Sie wussten auch nicht, wie auf die Kontaktversuche der Gegenseite zu re-
agieren war; wie beispielsweise Asmāʾ bint Abī Bakr (gest. 692) den Besuch
ihrer polytheistischen Mutter und die mitgebrachten Geschenke vorerst ablehn-
te. Schließlich erhielt Asmāʾ mit einem koranischen Hinweis die Erlaubnis, ihre
Beziehung zu ihrer polytheistischen Mutter weiter zu pflegen.124 Daher können
die zum gewaltsamen Kampf aufrufenden Stellen im Koran ohne Hinzuzie-
hung von Passagen, die zur Differenzierung anregen und freundschaftliche
bzw. vertragliche Beziehungen mit Nichtmuslimen ermöglichen, nicht verstan-
den werden.125

Diese Friedenszeit hatte lediglich knappe zwei Jahre Bestand und wurde
durch einen Vertragsbruch der Sippe Banū Bakr – ein im Vertag von Ḥudaybiy-

121 Vgl. al-Qurṭubī, al-ǧāmiʿ li-aḥkām al-qur’ān, Bd. 5, S. 279.
122 Wenn auch von einigen Koranexegeten der Moderne behauptet wird, dass Sure 48 in

Bezug auf die Übernahme von Mekka offenbart wurde, wird mehrheitlich eine Mei-
nung vertreten, die auch bis auf die Prophetengefährten zurückgeführt werden kann.
Ihnen zufolge wird in der Sure 48 nicht die Eroberung Mekkas, sondern der Friedens-
vertrag von Ḥudaybiyya als Sieg bezeichnet. Vgl. al-Baġawī, maʿālīm at-tanzīl, Bd. 4,
S. 222.

123 Vgl. Ibn Isḥāq/Rotter, Das Leben des Propheten, S. 201; Görke, Andreas: Die frühislami-
sche Geschichtsüberlieferung zu Ḥudaibiya, in: Der Islam, Bd. 74 2/1997, S. 193–237, bes.
S. 208–222.

124 Vgl. Q 60:1–9, bes. 7–9.
125 Für eine differenzierte Betrachtung der Verhältnisse auf Basis der walāya-Verträge mit

Nichtmuslimen, müssen beispielsweise mehrere Koranverse gleichermaßen in Betracht
gezogen werden. Vgl. u. a. Q 3:28, 113 und 118, 4:144, 5:51 und 57, 9:23, 60:1–9.

GEWALTAUFRUFE IM FRÜHEN ISLAM. ZWISCHEN RELIGIOSITÄT UND PROFANITÄT 73

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


ya festgelegter Verbündeter der Quraischiten – gebrochen, indem sie zwanzig
Männer unter den Verbündeten der Muslime – Ḫuzāʿa – töteten. Als die Täter
bei ihren Verbündeten in Mekka Zuflucht fanden, ersuchte der Stammesführer
der Ḫuzāʿa, ʿAmr ibn Sālim, wegen des Massakers um Schutz und Unterstüt-
zung bei Muhammed.126 Auf der Grundlage des Friedensvertrages von Ḥuday-
biyya sah der Prophet sich veranlasst Hilfe zu leisten. Dem folgte schließlich
das Einmarschieren der Muslime in Mekka.127 Aufgrund geringen Widerstands
der Mekkaner kann dieses Ereignis als friedliche Übernahme Mekkas durch Mus-
lime im Jahre 630 verstanden werden.128

Die Sure at-tawba und die Auseinandersetzungen mit der Stadt Ṭāʾif

Die Thematik der Gewaltaufrufe im Koran bedarf außerdem einer intensiven
Beschäftigung mit at-tawba – der Sure 9. Die Verfasser dieser Arbeit erkennen
an dieser Stelle die Notwendigkeit einer separaten wissenschaftlichen Arbeit
und begnügen sich mit der historischen Einordnung der erwähnten Sure und
einem kurzen Einblick in die Deutungsmöglichkeit der ersten sechs Verse.

Die Sure 9 stellt in ihrer zeitlichen Einordnung in die Prophetenbiographie
eine große Herausforderung dar. Daher liefern die diesbezüglichen Bemühun-
gen der islamischen Gelehrtenschaft, aber auch der Orientalistik, keine klaren,
nachvollziehbaren Informationen, an die diese Arbeit ansetzen könnte. Ausge-
hend von Ereignissen, die in Verbindung mit der Offenbarungszeit der Sure 9
überliefert wurden bzw. von dem thematischen Verlauf der relevanten Koran-
verse und seinem Zusammenhang mit der Prophetenbiographie, gehen die
Verfasser dieses Beitrags von einer Offenbarungszeit von einem Jahr aus. Wird
der Offenbarungsrahmen berücksichtigt, muss es in den Anfangsversen der Su-
re 9 primär um die Angehörigen der polytheistischen Stadt Ṭāʾif gehen.129 Im
Allgemeinen wird an dieser Stelle eine von den polytheistischen Mekkanern be-
gonnene und in Ṭāʾif – der letzten Hochburg der Polytheisten – fortgesetzte
Gesinnung gemeint, die den Muslimen keine Religionsfreiheit gewähren wollte.

Nach der Niederlage der polytheistischen Mekkaner verlagerte sich die Füh-
rung um die Bekämpfung von Muslimen nach Ṭāʾif. Es kam zu Auseinanderset-

126 Vgl. Ibn Hišām, Abū Muḥammad: as-sīra an-nabawiyya, Bd. 2. Kairo 1955, S. 389–291;
Ibn Isḥāq/Rotter, Das Leben des Propheten, S. 213–214; al-Būṭī, Muḥammad Saʿīd Ra-
maḍān: The Jurisprudence of the Prophetic Biography and A Brief History of the Rightly Gui-
ded Caliphs, übers. aus d. Arabischen v. Nancy Roberts. Damaskus 2008, S. 460.

127 Vgl. Ibn Isḥāq/Rotter, Das Leben des Propheten, S. 213–224; Fishbein, Michael: The
History of al-Ṭabarī. An Annotated Translation. Vol. 8. The Victory of Islam. Muḥammad
at Medina. A.D. 626–630/A.H. 5-8. Albany 1997, S. 160–187.

128 Vgl. Engel, Gerhard: Der Islam zwischen Gemeinschaft und Weltgesellschaft, in: Reese-
Schäfer, Walter (Hrsg.): Handbuch Kommunitarismus. Wiesbaden 2018, S. 1–28, bes.
S. 5; Fishbein (1997) S. 86–89.

129 Ṭāʾif ist eine knapp 90 km östlich von Mekka gelegene Stadt.

74 KADIR SANCI UND ARHAN KARDAŞ

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


zungen in Ḥunayn und zu der Belagerung der Stadt Ṭāʾif, die mit dem Eintre-
ten der geschützten Monate aufgegeben werden musste. Um diesen Gefahren
ein endgültiges Ende zu setzen, sorgten die einführenden Koranverse in dieser
Sure für eine Klarstellung der gegenseitigen politischen Verhältnisse und regel-
ten zugleich die Nutzung des Pilgerortes neu. Ab dem kommenden Jahr sollte
beispielsweise das gleichzeitige Pilgern mit den Polytheisten an der Gebetsstätte
Kaaba verwehrt werden, was nach hanafitischer Meinung nur auf die drei
Haupttage der Pilgerzeit beschränkt sein soll. Um möglichst viele Menschen zu
erreichen, wurden diese Veränderungen in der Pilgerzeit des Jahres 630 – mög-
licherweise ein zweites Mal in 631 – am Pilgerort verkündet. Den ein Jahr an-
haltenden Auseinandersetzungen bzw. Spannungen zufolge kapitulierten auch
die Polytheisten der Stadt Ṭāʾif und fügten sich der mittlerweile etablierten mi-
litärischen Übermacht der Muslime.130

Des Weiteren wird in dieser Sure der Feldzug von Tabūk im Oktober 630
thematisiert. In der Friedenszeit nach Ḥudaybiyya, wonach das Verhältnis zu
den Mekkanern geregelt war, konnten sich die Muslime ihre Existenz in der
Arabischen Halbinsel durch weitere Verträge bzw. Feldzüge sichern. Problema-
tisch schienen – nach der Übernahme Mekkas – Informationen zu sein, die
einen Angriff der Byzantiner ankündigten. Die Tatsache, dass die wachsende
byzantinische Vormachtstellung in der Region eine potentielle Gefahr darstell-
te, ließen einen vorzeitigen Überraschungsangriff vermuten. Dem islamischen
Geschichtsschreiber al-Wāqidī (gest. 823) zufolge zeigten die Muslime in dieser
Zeit den größten Respekt gegenüber den byzantinischen Römern, so dass diese
Angelegenheit eine existentielle Bedeutung bekommen sollte. So wurden die
Glaubenden zur allgemeinen Mobilisierung zum Feldzug gegen die Römer auf-
gefordert, wonach – den islamischen Quellen zufolge – 30.000 Muslime bis zu
dem von Medina aus 700 km nordwestlich gelegenen Ort Tabūk vorrückten.
Wenn es auch zu keiner kriegerischen Auseinandersetzung kam, wurde der 50
Tage andauernde Feldzug von Muslimen – wegen vor Ort abgeschlossenen
mehreren Friedensverträgen und als Zeichen der militärischen Stärke – als gro-
ßer Sieg gedeutet.131 Abschließend werden in der Sure die Personen thematisiert,
die am Feldzug nicht teilnahmen bzw. nicht teilnehmen konnten. Folglich
müsste die Offenbarung der Sure at-tawba im März 630 begonnen und Februar
631 abgeschlossen worden sein.132

Die inhaltliche Beschäftigung mit dieser Sure zeigt, dass ohne ganzheitliches
und kontextuelles Lesen die Aussagen leicht verzerrt werden können. Werden

130 Vgl. Küçükaşcı, Mustafa Sabri: Tâif, in: DIA, Bd. 39. Istanbul 2010, S. 443–447.
131 Vgl. Poonawala, Ismail Kurban: The History of al-Ṭabarī. An Annotated Translation. Vol.

9. The Last Years of the Prophet. The Formation of the State. A. D. 630-632/A. H.
8-111. Albany 1990, S. 47–62; Yiğit, İsmail: Tebük Gazvesi, in: DIA, Bd. 40. Istanbul
2011, S. 228–230.

132 Nach dem islamischen Kalender wäre dies die Zeit von Ḏūʾl-qaʿda 8 bis Ḏūʾl-qaʿda 9.

GEWALTAUFRUFE IM FRÜHEN ISLAM. ZWISCHEN RELIGIOSITÄT UND PROFANITÄT 75

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


beispielsweise Q 9:2–4 nicht berücksichtigt, lässt der erste Koranvers sich so ver-
stehen, dass jegliche Verträge mit den Polytheisten aufgehoben wurden.

Für eine bessere Verständlichkeit werden bestimmte Nebeninformationen
von Q 9:1–4 vorerst ausgeklammert:

[9:1] Das ist eine barāʾa von Seiten Gottes und Seines Gesandten an jene Beigeseller,
mit denen ihr einen Vertrag geschlossen hattet. […] [9:3] Das ist eine Ankündigung
(āḏān) von Gott und Seinen Gesandten […] Gott ist frei von den Beigesellern und [so
auch] Sein Gesandter. […] [9:4] Mit Ausnahme jener Beigeseller, mit denen ihr einen
Vertrag geschlossen habt, die gegenüber euch daran nichts vernachlässigt und nieman-
den gegen euch unterstützt haben. (Q 9:1–4)

Barāʾa wird meist als Aufkündigung verstanden bzw. übersetzt.133 Würde man
an dieser Übersetzung festhalten, ließe es die Satzfolge dennoch nicht zu, dass
gültige Verträge von Muslimen einseitig gekündigt werden. Die Ausnahmere-
gelung in Q 9:4 muss für die am Anfang erwähnte sogenannte Aufkündigung
(barāʾa) gelten, wonach eine bedingungslose Beendigung laufender Verträge
nicht vorstellbar wäre. Als Ergebnis würde barāʾa die Kundgebung aussagen,
Verträge mit Polytheisten aufzukündigen, die sich nicht an die Vereinbarungen
gehalten haben bzw. nicht halten. Denn nach der überwiegenden Meinung der
Gelehrtenschaft verlieren Verträge nicht ihre Gültigkeit allein durch Vertrags-
verletzungen, sondern erfordern von den Muslimen die Bekanntgabe, dass auf
Basis der Vertragsbrüche die Vereinbarung nicht mehr fortgesetzt wird.134 Die-
se Meinung findet auch in der lange Zeit verschollenen Koranübersetzung des
osmanischen Dichters Mehmed Akif Ersoy (gest. 1936) eine Bestätigung. In sei-
ner Übersetzung beschränkt Ersoy die Kampfansage gegenüber den Polytheis-
ten – trotz einer allgemeinen Formulierung in Q 9:5 – auf die den Vertrag bre-
chenden Polytheisten.135

Al-Māturīdī wiederum lehnt barāʾa als Aufhebung (naqḍ) ab und versteht un-
ter diesem Begriff die Einhaltung (wafāʾ) bzw. die Vollendung (itmām) von
Verträgen. Um barāʾa als Aufkündigung verstehen zu können, müsste dem als
Präposition min statt ilā folgen. Da min in diesem Fall eine Art Distanzierung
von den Polytheisten aussagen würde, könnte diese Präposition eine Aufkündi-
gung der Verträge an die Polytheisten sprachlich rechtfertigen. Ilā wäre jedoch

133 Siehe u. a. Bobzin-Übersetzung, Q 9:1.
134 Diese Meinung geht auf Q 8:58 zurück. Wenn der Vertragsbruch der Gegenseite offen-

sichtlich ist, so dass beide Seiten gleichermaßen von der Ungültigkeit des Vertrages
ausgehen, muss seine Beendigung auch nicht angekündigt werden. Ausgehend von be-
reits geschilderten Ereignissen bemühten sich beispielsweise die mekkanischen Poly-
theisten in Bezug auf den Vertrag von Ḥudaybiyya, das Abkommen zu erneuern. Diese
Bemühungen zeigen eine deutliche Klarheit, weshalb auch das Vertragsende seitens
der Muslime nicht mehr angekündigt wurde. In unklaren Fällen müssen jedoch die
vertraglichen Veränderungen dem Gegner begründend bekannt gegeben werden. Vgl.
ar-Rāzī, mafātīḥ al-ġayb, Bd. 15, S. 497–498.

135 „ahdi nakzeden müşrikler“. Ersoy, Mehmed Âkif: Kur'an Meali. Fatiha Sûresi. Berâe
Sûresi, herausgegeben v. Recep Şentürk u. Asım Cüneyd Koksal. Istanbul 2012, S. 186.

76 KADIR SANCI UND ARHAN KARDAŞ

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


als Präposition für einen Vorgang zu verwenden, der an die Polytheisten gerich-
tet wird. Davon ausgehend versteht al-Māturīdī unter barāʾa das Gewähren von
Sicherheit (amān) auch in vertraglichen Angelegenheiten und sieht in den Be-
griffserklärungen der Sprachwissenschaftler eine Bestätigung für seine Entschei-
dung.136 Der Soziologe und Koranexeget Ali Bulaç bezeichnet außerdem barāʾa
als eine diplomatische Note und lehnt eine einseitige Vertragsaufkündigung
der Muslime aus ethischen Gründen und mit Verweis auf Q 2:40, 5:1 und 5:7
ab.137 Als Ergebnis lässt sich Q 9:1 folgendermaßen übersetzen: „Das ist eine
Zusicherung (barāʾa) von Seiten Gottes und Seines Gesandten an jene Beigesel-
ler, mit denen ihr einen Vertrag geschlossen hattet.“

Für ein besseres Verständnis werden auch an dieser Stelle die Nebeninforma-
tionen von Q 9:5–6 ausgeklammert und ausgehend von den vorangehenden
Koranversen die angesprochenen Polytheisten auf die Vertragsbrüchigen be-
schränkt:

[9:5] Sind die geschützten Monate abgelaufen, dann tötet die [vertragsbrüchigen] Bei-
geseller […]. Doch wenn sie Reue zeigen, […] dann lasst sie ihrer Wege ziehen! [9:6]
Und wenn einer von den Beigesellern dich um Schutz bittet, so gewähre diesen ihm
[…] und geleite ihn zu einem für ihn sicheren Ort. (Q 9:5-6)

In diesen Koranversen sind, neben der zuvor thematisierten Vertragsbrüchig-
keit der Polytheisten, weitere Einschränkungen für die Kampfhandlungen vor-
genommen. Reue zeigen bzw. den Islam anzunehmen oder die Feindseligkei-
ten aufgebend die Sicherheitszone der Muslime unter dem Schutz des Prophe-
ten zu verlassen, werden als zwei Möglichkeiten erwähnt, um den Angriffen
der Muslime zu entkommen. Offenbar ist die Konversion zum Islam nicht die
einzige Wahl der Polytheisten. Folglich kann aus diesen Versen kein absoluter
Kampf gegen Nichtmuslime abgeleitet werden. Zugleich liefern sie den Geg-
nern durch Fristen und Auswegen, eine faire Möglichkeit, Strategien in ihrer
Kriegsführung zu entwickeln.

Kehrt man auf den historischen Kontext dieser Verse zurück, ist daran zu er-
innern, dass mit dem Eintreten der geschützten Monate – Ende Februar 630 –
die Belagerung von Ṭāʾif aufgehoben wurde. Eine damals geläufige Vorgehens-
weise der polytheistischen Araber war, den alleinstehenden geschützten Monat
Raǧab vorzuziehen und den drei anderen anzuhängen, damit die Friedenszeit
auf vier Monate erweitert wird.138 Die Regeln der Polytheisten von Ṭāʾif und
ihrer Gesinnungsgenossen wurden duldend eingehalten, so dass den Gegnern

136 Siehe Q 9:1 u. 3: „barāʾatun […] ilā […] al-mušrikīn“ und „āḏānun […] min al-
mušrikīn“. Vgl. al-Māturīdī, taʾwilāt al-qurʾān, Bd. 5, S. 283.

137 Vgl. Bulaç, Ali: Kur‘ân Dersleri. Dirâsâtu‘l-Kur‘ân. Meal ve Tefsir, Bd. 3. Istanbul 2016,
S. 472.

138 Diese Vorgehensweise wird im Koran kritisiert. Vgl. Q 9:36–37.

GEWALTAUFRUFE IM FRÜHEN ISLAM. ZWISCHEN RELIGIOSITÄT UND PROFANITÄT 77

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


eine letzte Zeit von vier Monaten gewährt wurde.139 Sie hätten danach ein har-
tes Zuschlagen der Muslime zu erwarten.140 Den islamischen Quellen zufolge
war Muhammed in Bezug auf die Polytheisten von Ṭāʾif um eine friedliche Lö-
sung bemüht. Aufgrund dessen und möglicherweise infolge des Feldzuges nach
Tabūk, kam es zu keinen weiteren Kampfhandlungen mit den polytheistischen
Arabern. Unmittelbar nach der Rückkehr der Muslime, in dem Zeitraum von
Dezember 630 und Januar 631, besuchte eine Delegation aus Ṭāʾif die Stadt Me-
dina und führte mit Muhammed Beitrittsverhandlungen zum Islam. Lediglich
zwei ihrer Forderungen – von der zakāt-Steuer und vom Kriegsdienst befreit zu
werden – wurden akzeptiert und somit die letzte große Bedrohung für die Reli-
gionsfreiheit der Muslime beseitigt.141

Schließlich wurden nach der Offenbarung dieser Verse keine kriegerischen
Auseinandersetzungen bzw. Verfolgung von Nichtmuslimen aufgezeichnet, die
zum einen die Mobilisierung Illoyaler in den eigenen Reihen, zum anderen
Vertragsbrüchige unter Verbündeten verurteilte. Folglich ist es gerechtfertigt,
diese Stellen als ein Ultimatum, eine allgemeine Warnung zu verstehen, die kei-
ne direkte Umsetzung fand. Die Auslegung von Q 9:5 als eine generelle Kampf-
ansage gegenüber Polytheisten, die nur noch vier Monate Zeit erhalten, würde
zudem mit der koranischen Aussage, dass die Polytheisten im nächsten Jahr in
der Hauptpilgerzeit vom Pilgerort fernbleiben müssen, in Widerspruch ste-
hen.142 Die Bedeutung dieses Verses würde sich aufheben, da es zu jener Zeit
keine Polytheisten mehr geben dürfte. Q 5:2, die der Mehrheit der Islam-Ge-
lehrten und dem Islamwissenschaftler Theodor Nöldeke zufolge chronologisch
nach Sure 9 verortet wird, behandelt wiederum Polytheisten, die nach dem Ver-
bot in Mekka pilgern konnten.143 Muslime werden in diesem Vers außerdem
ermahnt, keinen Hass und keine Feindseligkeit gegenüber den Menschen zu
haben, die sie damals von ihrer Pilgerreise abzuhalten versuchten. Diese Erlaub-
nis bzw. Duldung zeigt somit, dass das Verbot für Polytheisten in Mekka zu pil-
gern, bereits zu Lebzeiten des Propheten nicht strikt durchgesetzt wurde.

Fazit

Die ausführliche Behandlung von verschiedenen Rechtsmeinungen zum Ge-
waltaufruf gegenüber Nichtmuslimen hat gezeigt, dass die Minderheitsmei-

139 Möglicherweise war dies die Zeit von Ende Februar bis Ende Juni 630 gewesen – nach
islamischer Zeitrechnung Ḏūʾl-qaʿda 8 bis einschließlich Ṣafar (bzw. der vorgezogene
Raǧab) 9.

140 Vgl. Q 9:5.
141 Vgl. Küçükaşcı, Tâif, S. 443–447.
142 Vgl. Q 9:28.
143 Vgl. az-Zarkašī, al-burhān fī ʿulūm al-qurʾān, Bd. 1, S. 194; Bell, Richard: Introduction to

the Qurʾān. Edinburgh 1953, S. 102.

78 KADIR SANCI UND ARHAN KARDAŞ

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


nung jedweder Grundlage entbehrt. Ausgehend von den Argumenten und der
Kontextualisierung der Gewalt thematisierenden Koranverse in die Propheten-
biographie kann – den Verfassern dieser Arbeit zufolge – ein Gewaltakt nicht
mit der religiösen bzw. weltanschaulichen Überzeugung des Gegenübers ge-
rechtfertigt werden.

Die Minderheitsmeinung dürfte den permanenten Kriegszuständen geschul-
det sein, die zu Lebzeiten dieser Gelehrten herrschten. Trotz der differenzieren-
den Deutung und profanisierenden Auslegung der koranischen Gewaltaufrufe
bezüglich der Verhältnisse zu Nichtmuslimen in der Mehrheitsmeinung sind
auch in Werken dieser Gelehrter die Wahrnehmung des Anderen von Freund-
oder-Feind-Kategorisierung geprägt. Obwohl die Mehrheitsmeinung einen reli-
giös motivierten Glaubenskrieg missbilligte, suchten die Herrscher gelegentlich
für ihre Kriege mit profaner Natur eine religiöse Legitimation, weshalb sie hin
und wieder auf die Minderheitsmeinung unter der Gelehrtenschaft zurückgrif-
fen.

Die Signifikanz der wissenschaftlich qualitativen Auseinandersetzungen in
den fiqh-Werken wird in ihrer Subjektivität bzw. Zeit- und Ortsabhängigkeit
von einer Unterscheidung zwischen dem Kriegsterritorium (dār al-ḥarb) und
den Orten des Islams als das Friedensgebiet (dār al-islām) – aus heutiger Sicht
gelesen – übertönt. Die Übernahme dieser Sichtweise in der Moderne führt zur
Politisierung des Islams in der gegenwärtigen Zeit und bedarf einer kritischen
Hinterfragung ihrer Aktualität. Die Verfasser dieses Beitrags erkennen die Not-
wendigkeit eines Umdenkens von dār al-ḥarb und dār al-islām in dār al-ḫidma
(Welt als Haus des [Gottes-]Dienstes) und dār al-uǧra (Jenseits als Haus der Be-
lohnung), die in der fiqh-Lehre eine Eigenqualität ermöglichen könnte, welches
schließlich zur Entstehung von modernen fiqh-Werken beitragen würde. Diese
Werke könnten qualitative Antworten auf die Bedürfnisse der Muslime in der
Moderne liefern und sie davor bewahren, in die Vergangenheit fliehen zu müs-
sen, um den Islam überhaupt leben zu können. Die Differenzierung in dār al-
ḫidma und dār al-uǧra, die zu den zentralen Gedanken eines zivilen Islams zu
zählen wäre, entspricht der Realität und den Bedürfnissen unserer Zeit.144 Au-
ßerdem können ihre Ursprünge bereits in der islamischen Traditionsgeschichte
verortet und zugleich mit der Lebenspraxis des Propheten (sunna) begründet
werden.145 Dieses Bemühen sollte die primäre Aufgabe der Islam-Theologen
der islamischen Normenlehre unserer Zeit sein. Abschließend sollte an die
Worte des Gelehrten Abū Ḥanīfa (gest. 767) erinnert werden: „Er [Gott] zwingt
niemanden von Seiner Schöpfung zum kufr, und auch nicht zum Glauben.“146

Warum sollten dies die Menschen tun?

144 Vgl. Kardaş: Ziviler Islam und Europa, S. 46–51.
145 Siehe dazu Fußnote 34.
146 Abū Ḥanīfa, an-Nuʿmān ibn Ṯābit al-Kūfī: al-fiqh al-akbar. o. O. 1999, S. 33.

GEWALTAUFRUFE IM FRÜHEN ISLAM. ZWISCHEN RELIGIOSITÄT UND PROFANITÄT 79

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Bibliographie

Abū Ḥanīfa, an-Nuʿmān ibn Ṯābit al-Kūfī: al-fiqh al-akbar, o. O. 1999.
ad-Dabūsī, ʿAbdullāh ibn ʿUmar: taqwīm al-adilla fī uṣūl al-fiqh, Bd. 1, Kairo

2001.
al-Aṣbaḥī, Mālik ibn Anas: al-muwaṭṭaʾ, herausgegeben von Muḥammad Fu‘ād
ʿAbdulbāqī, Beirut 1985.

al-Baġawī, Abū Muḥammad al-Ḥusayn: maʿālīm at-tanzīl, herausgegeben von
ʿAbdurrazzāq al-Mahdī, 5 Bde. Beirut 1999.

al-Balāḏurī, Ahmad ibn Yaḥyā: ansāb al-ašrāf, herausgegeben von Suhayl Zakkār
und Riyāḍ Zarkalī, 13 Bde. Beirut 1996.

al-Buḫārī, Abū ʿAbdillāh Muḥammad ibn Ismāʿīl: al-ǧāmiʿ aṣ-ṣaḥīḥ, herausgege-
ben von Muḥammad Zuhayr ibn Nāṣir an-Nāṣir, 9 Bde. Beirut 2001.

al-Būṭī, Muḥammad Saʿīd Ramaḍān: The Jurisprudence of the Prophetic Biography
and A Brief History of the Rightly Guided Caliphs, übers. aus d. Arabischen v.
Nancy Roberts. Damaskus 2008.

al-Maqdisī, Ibn Qudāma: al-Muġnī, Kairo 1969.
al-Marghīnānī, Burhān al-Dīn al-Farghānī: Al-Hidāyah. The Guidance, 2 Bde., Bd.

2. Bristol 2008.
al-Māturīdī, Abū Manṣūr: taʾwilāt al-qurʾān. 10 Bde. Beirut 2005.
al-Nawawī, Yaḥyā ibn Sharaf: Das Buch der Vierzig Hadithe. Kitāb al-Arbaʿīn. Mit

dem Kommentar von Ibn Daqīq al-ʿĪd, Frankfurt a.M./Leipzig 2007.
al-Qudūrī, Abū al-Ḥusayn: The Mukhtaṣar. A Manual of Islamic Law According to

the Ḥanafī School. London, überarbeitete Aufl. 2012.
al-Qurṭubī, Muḥammad ibn Aḥmad: al-ǧāmiʿ li-aḥkām al-qur‘ān, herausgegeben

von Ahmad al-Bardūnī und Ibrāhīm Aṭfīš, Kairo 1964.
al-Shāṭibī, Ibrāhīm ibn Mūsā Abū Isḥāq: The Reconciliation of the Fundamentals

of Islamic Law. Al-Muwāfaqāt fī Usūl al-Sharīʿa. Volume I. Reading (U.K.),
überarbeitete Aufl. 2012.

al-ʿUmarī, Akram Ḍiyāʾ: as-sīra an-nabawiyya aṣ-ṣaḥīḥa, 2 Bde. Medina 1994.
al-Waqīdī, Muḥammad ibn ʿUmar: kitāb al-maġāzī, 3 Bde. o.O. 1984.
an-Naḥḥās, Abū Ǧaʿfar Muḥammad ibn Aḥmad: kitāb an-nāsiḫ waʾl-mansūḫ fīʾl-

qurʾān al-karīm. o. O. 1938.
an-Nawawī, Yaḥyā ibn Šaraf: ṣaḥīḥ muslim bi-šarḥi an-nawawī, 18 Bde., Bd. 12.

Kairo 1930.
ar-Rāzī, Faḫr ad-Dīn: mafātīḥ al-ġayb. at-tafsīr al-kabīr, 32 Bde. Beirut 1999.
aš-Šāfiʿī, Muḥammad Ibn Idrīs: tafsīr, 3 Bde., Bd. 2. o. O. 2006.
aṣ-Ṣaʿīdī, ʿAbd al-Mutaʿāl: an-naẓm al-fannī fīʾl-qurʾān. Kairo 1980.

80 KADIR SANCI UND ARHAN KARDAŞ

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


as-Saraḫsī, Šams al-Aʾimma: kitāb al-mabṣūṭ, 31 Bde., Bd. 10. Beirut 1989.
as-Siǧistānī, Abū Dāwūd Sulaymān ibn al-Ašʿaṯ: as-sunan, herausgegeben von

Muḥammad Muḥyiddīn ʿAbdulḥamīd. Beirut o. J.
as-Sudayrī, Tawfīq ibn ʿAbd alʿAzīz: al-islām waʾd-dustūr. o. O. 2004.
as-Suyūṭī, Ǧalāl ad-Dīn: ad-durr al-manṯūr fīʾt-tafsīr biʾl-maʾṯūr, 17 Bde., Bd. 14.

Kairo 2003.
aṭ-Ṭabarī, Abū Ǧaʿfar Muḥammad ibn Ǧarīr: Taberî Tefsiri, zusammenfassende

Übersetzung ins Türkische von Kerim Aytekin und Hasan Karakaya. Istanbul
1996.

aṭ-Ṭabarī, Abū Ǧaʿfar Muḥammad ibn Ǧarīr: tafsīr aṭ-Ṭabarī. ǧāmiʿ al-bayān ʿan
taʾwīl āy al-qurʾān, herausgegeben von ʿAbdullāh ibn ʿAbdilmuḥsin at-Turkī,
26 Bde. Kairo 2001.

aṭ-Ṭabarī, Abū Ǧaʿfar Muḥammad ibn Ǧarīr: tārīḫ ar-rusul waʾl-mulūk, 11 Bde.
Kairo, 2. Aufl. o. J.

az-Zarkašī, Badr ad-Dīn Muḥammad ibn Bahādur: al-burhān fī ʿulūm al-qurʾān,
4 Bde., Bd. 2. Beirut 1957.

az-Zuḥaylī, Wahba.: āṯār al-ḥarb fīʾl-fiqh al-islāmī. Damaskus 1998.
az-Zuḥaylī, Wahba: al-fiqh al-islāmī wa adillatuhū, 8 Bde. Damaskus 1985.
Bell, Richard: Introduction to the Qurʾān, Edinburgh 1953.
Bobzin, Hartmut: Der Koran, München 2010.
Bulaç, Ali: Kur‘ân Dersleri. Dirâsâtu‘l-Kur‘ân. Meal ve Tefsir, 7 Bde. Istanbul 2016.
Crone, Patricia: Atheism (premodern), in: Fleet, Kate/Krämer, Gudrun/Matringe,

Denis u. a. (Hrsg.): The Encyclopaedia of Islam. Three, London/Boston 2009,
auf: http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_23358 (Stand: 18. No-
vember 2019).

Çubukçu, Asri: Buâs, in: Diyanet Islam Ansiklopedisi, Bd. 6. Istanbul 1992,
S. 340.

Engel, Gerhard: Der Islam zwischen Gemeinschaft und Weltgesellschaft, in: Reese-
Schäfer, Walter (Hrsg.): Handbuch Kommunitarismus. Wiesbaden 2018,
S. 1–28.

Ersoy, Mehmed Âkif: Kur'an Meali. Fatiha Sûresi - Berâe Sûresi, herausgegeben
von Recep Şentürk und Asım Cüneyd Koksal. Istanbul 2012.

Firestone, Reuven: Jihād. The Origin of Holy War in Islam, New York/Oxford
1999.

Fishbein, Michael: The History of al-Ṭabarī. An Annotated Translation. Vol. 8. The
Victory of Islam. Muḥammad at Medina. A.D. 626-63o/A.H. 5-8. Albany 1997.

Goldziher, Ignaz: Die Ẓâhiriten. Ihr Lehrsystem und ihre Geschichte, Leipzig 1884.
Görke, Andreas: Die frühislamische Geschichtsüberlieferung zu Ḥudaibiya, in: Der

Islam, Bd. 74 2/1997, S. 193–237

GEWALTAUFRUFE IM FRÜHEN ISLAM. ZWISCHEN RELIGIOSITÄT UND PROFANITÄT 81

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Gülen, Fethullah: Kein Zurück von der Demokratie, herausgegeben von Faruk
Mercan und Arhan Kardaş. Frankfurt a. M./Berlin 2018.

Ḥabaš, Muḥammad: al-qirāʾāt al-mutawātira. Damaskus 1999.
Ibn ʿAbd al-Barr, Abū ʿUmar Yūsuf ibn ʿAbdullāh: al-kāfī fī fiqh ahl al-madīna

al-mālikī, 2 Bde. Riyad 1980.
Ibn al-Ḥaǧǧāǧ, Muslim Abu al-Ḥasan al-Qušayrī: al-ǧāmiʿ aṣ-ṣaḥīḥ, Beirut 2012.
Ibn Ḥaǧar al-ʿAsqalānī, Aḥmad ibn ʿAlī: fatḥ al-bārī bi-šarḥi ṣaḥīḥ al-buḫārī, 13

Bde. Beirut 1960.
Ibn Ḥazm, Abū Muḥammad ʿAlī: al-muḥallā biʾl-āṯār, 11 Bde. Beirut, 1969.
Ibn Hišām, Abū Muḥammad: as-sīra an-nabawiyya, 2 Bde. Kairo 1955.
Ibn Hišām, Abū Muḥammad: as-sīra an-nabawiyya. 4 Bde. Beirut 1990.
Ibn Isḥāq, Muḥammad: Das Leben des Propheten. as-sīra an-nabawiyya, aus dem

Arabischen von Gernot Rotter. Kandern 1999.
Ibn Kaṯīr, Abū al-Fidāʾ Ismāʿīl ibn ʿUmar: tafsīr al-qur'ān al-aẓīm, 8 Bde. Riyad

1999.
Ibn Māǧa, Abū ʿAbdullāh Muḥammad: as-sunan, herausgegeben von Muḥam-

mad Fu‘ād ʿAbdulbāqī, 2 Bde. Kairo 1952.
Ibn Saʿd, Muḥammad: kitāb aṭ-ṭabaqāt al-kabīr, 11 Bde. Kairo 2001.
Karagedik, Ulvi: Hadithhermeneutik zwischen Tradition und Innovation. Eine wir-

kungsgeschichtliche Untersuchung der Sunna und die Anwendung einer neuen Her-
meneutik am Beispiel von Apostasietradierungen, unveröff. Dissertation. Univer-
sität Wien 2019.

Kardaş, Arhan: Die Gleichstellung der Frau im menschenrechtlichen und islamrecht-
lichen Verständnis unter besonderer Berücksichtigung des Wahl- und Erbrechts.
Eine vergleichende Analyse, Dissertation. Universität Erlangen-Nürnberg 2019.

Kardaş, Arhan: John Locke im Gespräch mit El-Debusi. Universale Menschenrechte
aus islamischer Perspektive, in: Die Fontäne. Zeitschrift für Kultur, Wissen-
schaft und Dialog 80/2018, S. 56–61.

Kardaş, Arhan: Nachwort, in: Kaya, Rahime: Muhammed – Der Herr der Her-
zen. Das Leben des Propheten. Frankfurt a. M. 2016.

Kardaş, Arhan: Ziviler Islam und Europa, in: Die Fontäne. Zeitschrift für Kultur,
Wissenschaft und Dialog 79/2018, S. 46–51.

Khadduri, Majid: War and Peace in the Law of Islam, New Jersey 2006.
Koç, Mehmet Akif: Isnad Verileri Çerçevesinde Erken Dönem Tefsir Faaliyetleri. Ibn

Ebî Ḥâtim (327/939) Tefsiri Örneğinde Bir Literatür Incelemesi. Ankara 2003.
Koç, Mehmet Akif: Isnāds and Rijāl Expertise in the Exegesis of Ibn Abī Ḥātim

(327/939), in: Der Islam, Bd. 82 1/2005, S. 146–168.
Küçükaşcı, Mustafa Sabri: Tâif, in: Diyanet Islam Ansiklopedisi, Bd. 39. Istan-

bul 2010, S. 443–447.

82 KADIR SANCI UND ARHAN KARDAŞ

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Mohagheghi, Hamideh: „Tötet sie, wo ihr sie trefft.“ Eine Auslegung zu Q 2:190–
195, in: Mohagheghi, Hamideh/Stosch, Klaus von (Hrsg.): Gewalt in den
Heiligen Schriften von Islam und Christentum. Paderborn u. a. 2014, S. 73–
91.

Nursi, Bediuzzaman Said: Kleine Briefe zu großen Geheimnissen des Korans. Mit
einem unfangreichen Kommentar von Maximillian Friedler. Frankfurt a. M.
2016.

Nursi, Bediuzzaman Said: Mektubat, Istanbul 2010.
Özel, Ahmet: Darulislâm Darulharb. İslâm Hukuku‘nda Ülke Kavramı. Istanbul

2011.
Paret, Rudi: Der Koran, Stuttgart 2007.
Poonawala, Ismail Kurban: The History of al-Ṭabarī. An Annotated Translation.

Vol. 9. The Last Years of the Prophet. The Formation of the State. A.D.
630-632/A.H. 8–111. Albany 1990.

Sālim, ʿAṭiyya ibn Muḥammad: šarḥ al-arbaʿīn an-nawawī, auf: https://al-makta-
ba.org/book/7719/651#p3 (Stand: 03. Januar 2020)

Sānū, Quṭb Muṣṭafā: fī muṣṭalaḥ al-irhāb wa ḥukmihī. o. O. 2004.
Savluk, Hikmet: İmam Şafiî‘nin Bir Meselede İki Görüşü Olması Sorunu (es-Silsile

Örneği), in: İhya Uluslararası İslam Araştırmaları Dergisi 2/2015, S. 57–82.
Ünal, Ali: Der Koran und seine Übersetzung. Mit Kommentar und Anmerkungen,

überarbeitet von Abdullah Aymaz und Arhan Kardaş. Frankfurt a. M., 42015.
Watt, William Montgomery/McDonald, Michael V.: The History of al-Ṭabarī. An

Annotated Translation. Vol. 6. Muḥammad at Mecca. Albany 1988.
Wellhausen, Julius: Skizzen und Vorarbeiten, 4. Heft. Berlin 1889.
Yiğit, İsmail: Tebük Gazvesi, in: DIA, Bd. 40. Istanbul 2011, S. 228–230.
Yıldırım, Suat: Kur'ân-ı Hakim'in Açıklamalı Meali, Istanbul 2007.

GEWALTAUFRUFE IM FRÜHEN ISLAM. ZWISCHEN RELIGIOSITÄT UND PROFANITÄT 83

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Christen und Gewalt ‒ Kreuzzugsaufrufe und
Kreuzzugskritik nach dem Fall von Jerusalem (1187). Mit
einem Ausblick auf die Gegenwart

Marie-Luise Heckmann

Abstract

The city of Jerusalem fell into the hands of Salah ad-Din Yusuf ibn Ayyub ad-Dawīnī,
shortly the Sultan of Egypt, Saladin, in 1187. Jerusalem has been in the hands of La-
tin Christians since the bloody conquest of 1099. How should these react to the loss?
This question leads directly to the topic of this article. It reads: How important was
physical violence against other believers for popes and theologians at the turn of the
12th to the 13th century?
The crusade was a special war, since it was regarded as an undertaking to attain one's
own soul healing. It was above all the hope of being forgiven and the prospect of a
reduction in punishment that had since determined the acquisition of crusade indul-
gences. Pope Innocent III was one of the first to promise forgiveness of sins in exchange
for the merits of the just. The Doctrine of the Church's Treasure (thesaurus ecclesiae)
constituted a break of the theological dam because it incorporated the divine forgiven-
ess into a kind of exchange between this side and beyond. According to the Fourth
Council of the Lateran, the pope himself even became the judge who makes decisions
of that kind at the Day of the Lord.
For Pope Innocent and the theologian Alanus ab Insulis, the cross as a sign of penance
had a close connection with the sacrifice. However, the just named Cistercian and Ra-
dulfus Niger, another theologian of the day, considered a crusade without real repen-
tance unthinkable, a thought that the Pope only formally expressed in his Crusade
Calls. According to Alanus the peaceful mission was preferable to the crusade at all.
Otherwise it isn’t possible to pave the way for salvation for the Gentiles. Niger shared
this idea, whereas the Pope was largely uninterested in the conversion of other belie-
vers. For this Innocent and Radulfus Niger agreed in the rigorous persecution of her-
etics. The decline in true belief is more reprehensible to them than unbelief. Hence,
after their opinion torture is required to get the own followers on the right track while
physical violence against other believers is tolerated.
Currently papal attitude belongs to physical violence as such. It says that Salvation
can only come from forgiving guilt and suffering. Thus, there isn’t any distinction be-
tween believers, other believers and unbelievers if they are affected by crime and tor-
ture.
 

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Die Stadt Jerusalem fiel 1187 in die Hände von Salah ad-Din Yusuf ibn Ayyub
ad-Dawīnī, kurz des Sultans von Ägypten, Saladin. Jerusalem befand sich seit
der blutigen Eroberung von 1099 in der Hand der lateinischen Christen. Wie
sollten sie nun auf den Verlust reagieren? Diese Frage führt unmittelbar zum
Thema dieses Aufsatzes. Es lautet: Welchen Stellenwert hatte physische Gewalt
gegen Andersgläubige für Päpste und Theologen an der Wende vom 12. zum
13. Jahrhundert?1

Das freiwillige Opfer des Gottessohnes am Kreuzesstamm gilt im christlichen
Glauben als Voraussetzung für die Erlösung der Menschen von der Sünde. Die
Bejahung des Martyriums durch Jesus im Garten Gethsemane war seit der frü-
hen Kirche für viele Christen Anlass, für ihren Glauben in den Tod zu gehen.
Anders war es um bestimmte Gruppen im Islam bestellt. Für sie findet der Mär-
tyrer seine Vollendung, indem er Andersgläubige tötet.2 Der christliche Märty-
rer nimmt hingegen den gewaltsamen Tod, den ihm andere zufügen, freiwillig
auf sich. Leitmotiv für die nachfolgende Analyse ist daher der Stellenwert des
Kreuzestodes ‒ als Inbegriff des Martyriums ‒ für die christliche Argumentati-
on.3

Nach einem Blick auf den Forschungsstand werden sowohl die Kreuzzugs-
aufrufe Gregors VIII. und Innozenz‘ III. als auch mit Alanus ab Insulis und Ra-
dulfus Niger zwei kritische Stimmen zum Kreuzzug vorgestellt. Ein kurzer Aus-
blick konfrontiert schließlich die getroffenen Aussagen mit der heutigen Ein-
stellung der katholischen Kirche zur physischen Gewalt, um den Auffassungs-
wandel, der auf christlicher Seite mit dem Ersten Weltkrieg eingesetzt hat, zu
unterstreichen.

Forschungsstand

Die neueste Forschung sieht in den Kreuzzugsaufrufen Innozenz‘ III. eine Art
von Ideologie. Michael Menzel versteht dabei unter Ideologie „die aggressive
Überformung eines öffentlichen, breiten Bewußtseins mit Vorstellungen [...],
die aus politischen Interessen und Absichten geboren sind und realitätsbestim-

1 Herde, Peter: Die Kämpfe bei den Hörnern von Hittin und der Untergang des Kreuzritterheers
(3. und 4. Juli 1187). Eine historisch-topographische Untersuchung, in: Römische Quar-
talschrift 66 (1966), S. 1–51. Die nachfolgenden Thesen geben im Sinne einer interdiszi-
plinären Ringvorlesung einen zugespitzten Einblick in den Forschungsstand. Die Anmer-
kungen wurden daher auf ein Mindestmaß beschränkt.

2 Schirrmacher, Christine: Der Islam. Geschichte, Lehre, Unterschiede zum Christentum, Bd. 1,
Neuhausen/Stuttgart 1994, S. 181–187.

3 Zur Einstellung des Islam zur christlichen Erlösungslehre vgl. Christine Schirrmacher:
Kreuzigung und Erlösung im Islam, h ttp://www.efg-hohenstaufenstr.de/downloads/texte/
islam_kreuzigung.html (Stand: 16. Januar 2017).

86 MARIE-LUISE HECKMANN

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


mend eingesetzt werden.“4 Für das Vorhandensein von Ideologie bei Innozenz
dem Dritten sprächen der fehlende konkrete Anlass für die Werbung zum
Kreuzzug und eine starke Erweiterung des Adressatenkreises (weniger bestimm-
te Königreiche oder Adelsgruppen als vielmehr die gesamte Christenheit). Dem
Papst sei es nicht nur um die praktische Durchführung der Kreuzzüge, sondern
auch um die Vasallenpflicht jeden Kreuzritters gegenüber Gott und seinem
Stellvertreter gegangen. Das Amt des hohen Priesters, das den Papst über Kir-
che und Welt hinaushebe, und die Wahrung der Rechtgläubigkeit seien dafür
ausschlaggebend gewesen.5

Die neuere Forschung leitet gerne eine Art von Kreuzzugsideologie aus den
zeitgenössischen Quellen ab, oft mit spürbarem Blick auf die Gegenwart.6 Der
Hintergrund für die Ideologiethese liegt offenkundig in den tagespolitischen
Ereignissen der letzten drei Jahrzehnte.

Frühere Historiker bewerteten die Quellen dagegen mit größerer Vorsicht.
So spricht beispielsweise Ursula Schwerin (1937) von päpstlicher Kreuzzugspro-
paganda bzw. einer Kreuzzugsidee Innozenz‘ III.7 Die Forschung verdankt
ihrem Beitrag zudem die bis heute gültige Formalanalyse der Kreuzzugsenzykli-
ken. Diese Art von Rundschreiben nimmt hiernach eine Mittelstellung zwi-
schen Urkunde und Brief ein, denn sie richtet sich formal an alle Christen. Es
sind nichtsdestoweniger oft ausgewählte Gruppen von Kreuzfahrern, die diese
Verlautbarungen eigens ansprechen oder denen sie besondere Anweisungen er-
teilen. Die Aufrufe bestehen in der Regel aus einer Exhortatio (Aufmunterung),
einer Narratio (Vorgeschichte), einer Publicatio (kurze Ablassankündigung), den
Statuta (Ausführungsbestimmungen) und einer Sanctio (längere Mahnung
nebst Ablassankündigung). Während die Kreuzzugsaufrufe des 12. Jahrhun-
derts praktisch ausschließlich aus der Empfängerüberlieferung (Briefsammlun-
gen, Historiografie) bekannt sind, stammen die Aufrufe des 13. Jahrhunderts
meistens aus päpstlichen Registern, also von der Ausstellerseite. Schwerin
spricht für die Kreuzzugsaufrufe Gregors VIII. und Innozenz‘ III. sogar von
einem „bedingtem Selbstdiktat“, das heißt sie traut beiden Päpsten einen gro-
ßen Einfluss auf die Formulierung der jeweiligen Rundbriefe in der päpstlichen
Kanzlei zu.

Die Forschung gewinnt aus der erwähnten Studie überdies eine Zuordnung
wichtiger Beweggründe für einen Kreuzzug an einzelne Päpste. Hieraus kann

4 Menzel, Michael: Kreuzzugsideologie unter Innocenz III., in: Historisches Jahrbuch
120/2000, S. 39–79, hier S. 39.

5 Vgl. ebd.
6 Ebd., Anm. 1. Die neuere populäre Literatur hebt die Rache als Hauptmotiv der Kreuzzü-

ge hervor; so Throop, Susanna: Crusading as an Act of Vengeance 1095–1216, Farnham u. a.
2011; Ricci, Gabriel R.: Faith, War, and Violence, New Brunswick u. a. 2014.

7 Schwerin, Ursula: Die Aufrufe der Päpste zur Befreiung des Heiligen Landes von den Anfängen
bis zum Ausgang Innozenz IV. Ein Beitrag zur Geschichte der kurialen Kreuzzugspropaganda
und der päpstlichen Epistolographie, Berlin 1937, S. 8 f.

CHRISTEN UND GEWALT ? KREUZZUGSAUFRUFE UND KREUZZUGSKRITIK 87

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


man folgende acht Leitmotive päpstlicher Kreuzzugsunternehmungen bzw.
Kreuzzugsplanungen ableiten: Urban II. (1095–1118) – Kreuzzug als Pilger-
schutz, Eugen III. (1145–1153) − Kreuzzug als Bußgang, Alexander III.
(1159–1181) – Kreuzzug als Hilfe für notleidende Christen, Gregor VIII. (1187)
– Kreuzzug als innere Läuterung, Clemens III. (1187–1191) – Kreuzzug als orga-
nisatorische Herausforderung, Cölestin III. (1191–1198) – Kreuzzug als Besse-
rung des Lebenswandels, Innozenz III. (1198–1216) – Kreuzzug als Vasallen-
pflicht, Honorius III. (1216–1227) – Kreuzzug als Wallfahrt.8 Die neuere For-
schung erinnert zudem an die Verteidigung von Christus und der Christenheit
sowie die Nachahmung Christi als Antriebsmomente für einen Kreuzzug, doch
fanden diese Motive kaum Eingang in päpstliche Kreuzzugsbullen.9

Die jeweilige Motivation der Päpste schwankt alles in allem zwischen inne-
ren und äußeren Aspekten. Wenn man es augustinisch formuliert, handelt es
sich bei jedem Kreuzzug um eine je spezifische Mischung aus Gesinnung und
Tat.10 Vergleichbar der Debatte um die Kreuzzugspredigt als Treueversprechen
und die Kreuznahme als Treuebeweis für den Herrscher11 spiegelt auch die Dis-
kussion um den Kreuzzugsablass12 die Ambivalenz zwischen Gesinnung und
Handlung wider – für die einen sind Eid und Ablass Folgen, für die anderen
aber nur probate Mittel der Kreuzfahrt.

Es entsprach den politischen Machtverhältnissen an der Wende vom 12. zum
13. Jahrhundert, dass der Papst den Kreuzzug ausrief und organisierte. Wenn es
um die Einordnung des Kreuzzugsgedankens in das politische Weltbild Inno-
zenz‘ III. geht, unterscheidet Helmut Roscher zwischen Zügen ins Heilige Land
und solchen innerhalb des Abendlands. Die Generalisierung der Aufforderung
an alle Christen – gleich welchen Standes, welchen Alters, welchen Geschlechts
oder welcher Herkunft –, am Kreuzzug teilzunehmen, erweist sich hierbei als
herausragendes Moment.13

Kritik am Kreuzzug von Seiten der Laien ist vor allem in literarischen Quel-
len (Satiren, Gedichten, Liedern) belegt. Sie spiegelt Meinungen, Gefühle und

8 Ebd., S. 47–59.
9 Bysted, Ane L.: The Crusade Indulgence. Spiritual Rewards and the Theology of the Crusades,

c. 1095–1216, Leiden 2015, S. 205–209, 215–217.
10 Hehl, Ernst Dieter: Was ist eigentlich ein Kreuzzug?, in: Historische Zeitschrift 259/1994,

S. 297–336, hier S. 317 f.
11 Hiestand, Rudolf: Friedrich II. und der Kreuzzug, in: Esch, Arnold/Kamp, Norbert (Hrsg.):

Friedrich II. Tagung des Deutschen Historischen Instituts in Rom im Gedenkjahr 1994,
Tübingen 1996, S. 128–149, hier S. 130; Hechelhammer, Bodo: „Si quis vult post me veni-
re, abneget semetipsum et tollat crucem suam et sequatur me.“ Überlegungen zum Kreuzzugs-
aufruf von 1213 als päpstliches Instrumentarium im deutschen Thronkonflikt zwischen Otto
IV. und Friedrich II., in: Sommerlechner, Andrea (Hrsg.): Innocento III. Urbs et Orbis.
Atti del Congresso Internazionale, Roma, 9–15 settembre 1998, Rom 2003,
S. 1077–1100“, hier S. 1095–1100.

12 Laudage, Christiane: Das Geschäft mit der Sünde. Ablass und Ablasswesen im Mittelalter,
Freiburg/Basel/Wien 2016, S. 152–154, 160–164.

13 Roscher, Helmut: Papst Innocenz III. und die Kreuzzüge, Göttingen 1969, S. 261–272.

88 MARIE-LUISE HECKMANN

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Stimmungen wider. Kritik von klerikaler Seite ist hingegen in Predigten, Ab-
handlungen und Chroniken zu finden. Sie wird dabei zumeist anlassbezogen,
konkret und argumentativ zugespitzt formuliert.14

Die Kreuzzugsaufrufe Gregors VIII. und Innozenz‘ III.

Als tiefere Ursache für die Niederlage bei Hattin (4. Juli 1187) und den Fall Je-
rusalems (2. Oktober 1187) gilt der Zorn Gottes über die Sünden der Men-
schen. In der Kreuzzugsbulle Audita tremendi Papst Gregors VIII. vom 29. Ok-
tober 1189 bildet die Erbeutung der Kreuzreliquie – neben der Entführung
zahlreicher Bischöfe, der Gefangennahme des Königs von Jerusalem, der Ver-
sklavung weiterer Ritter, der Tötung vieler Einheimischer im Kampf und der
Enthauptung von Templern und Johannitern – den zentralen Auslöser, ja die
symbolische Verdichtung des Aufrufs, das Kreuz zu nehmen. Das göttliche Ge-
richt sei über die Menschen hereingebrochen, weil sie sich trotz mehrfacher
Warnung nicht von der Sünde abgewandt hätten. Der an verschiedene Adressa-
ten ergangene Aufruf kulminiert, ins Deutsche übersetzt, in den Worten:

Richtet eure Anstrengung auf die Wiedereroberung jenes Landes, in welchem die
Wahrheit zu unserem Heil vom Himmel herabgekommen ist, und zögert nicht, für
uns das Holz des Kreuzes auf euch zu nehmen. Achtet nicht auf weltlichen Profit oder
zeitliche Ehre, sondern auf den Willen Gottes, der euch gelehrt hat, eure Seelen für un-
sere Brüder aufzugeben.

Es hat fast den Anschein, als ob die Erlösung kurz bevorstände. Es ist eine tiefe
religiöse Empfindsamkeit, und nicht allein eine spürbare Redegewandtheit des
Papstes, die sich in Exhortatio und Narratio dieser Bulle niederschlägt. Die Er-
mahnung Gregors VIII. zum Kreuzzug wird damit zu einem Schlüsselzeugnis
performativer Sprache. Da verwundert es nicht, dass die anschließende Ablass-
verkündigung ziemlich feierlich ausfällt – Gregor VIII. verweist dabei vor allem
auf eine Verkürzung der zeitlichen Sündenstrafen (impositae satisfactionis relaxa-
tionem). Die Ausführungsbestimmungen sind hingegen knappgehalten: Den
Kreuzfahrern werden Besitzstandswahrung und eine Aussetzung von Lehnsab-
gaben in Aussicht gestellt. Voraussetzung dafür sei allerdings, dass sie weder in
Kleiderluxus noch mit Hunden oder Vögeln ins Heilige Land zögen.15

14 Siberry, Elizabeth: Criticism of Crusading, 1095–1274, Oxford 1985, S. 4 f. Grundlegend:
Walther, Hans: Das Streitgedicht in der lateinischen Literatur des Mittelalters, München
1920; Lehmann, Paul: Die Parodie im Mittelalter, München 1922. Vgl. Schüppert, Helga:
Kirchenkritik in der lateinischen Lyrik des 12. und 13. Jahrhunderts, München 1972;
Schmugge, Ludwig (Bearb.): Radulfus Niger: De re militari et triplici via peregrinationis Iero-
solimitane (1187/88), Berlin 1977, S. 69–73; Orth, Peter (Hrsg.): Gunther von Pairis. Hysto-
ria Constantinopolitana, Hildesheim/Zürich 1994, S. 66–94.

15 JL 16034. Audita tremendi ist nur aus erzählenden Quellen bekannt. Benutzt wird: To-
massetti, Aloysio (Ed.): Bullarum diplomatum et privilegiorum sanctorum Romanorum pon-

CHRISTEN UND GEWALT ? KREUZZUGSAUFRUFE UND KREUZZUGSKRITIK 89

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Innozenz III. erließ im Jahr nach seiner Thronbesteigung gleich drei Kreuz-
zugsaufrufe, die seine Vorstellung vom Kreuz aus unterschiedlicher Perspektive
beleuchten.16 Sie werden jetzt im Vergleich zu zwei Kreuzzugsbullen vom Ende
seines Pontifikats vorgestellt.

In der Bulle Quanta sit circa verweist der Papst nur wenige Wochen nach sei-
nem Amtsantritt im Januar 1198 zunächst auf die Güte des Schöpfergottes ge-
genüber den Menschen. Sie habe die ersten Schöpfungstaten genau so be-
stimmt wie die Wunder, die die Rechte Gottes am Ende der Welt geschehen
lasse. Gott habe den Menschen als sein Ebenbild geschaffen und ihm alles zu
Füßen gelegt, damit dieser an seiner Göttlichkeit teilhabe. Um den Sündenfall
wiedergutzumachen, habe er selbst gegenüber seinem Mensch gewordenen
Sohn kein Mitleid gezeigt, sondern ihn für alle Menschen am Altar des Kreuzes
geopfert. Um die verlorenen Menschen erneut in die himmlischen Reiche zu-
rückrufen zu können, sei dieser Sohn direkt aus der Rechten Gottes in die unte-
ren Gegenden der Erde herabgestiegen, habe sich entblößt, die Gestalt eines
Knechts angenommen, sich bis zum Tod erniedrigt und sich schließlich der
Qual des Kreuzes unterworfen.

Innozenz stellt sodann die Frage, auf welche Weise die Menschen diese Tat
vergelten könnten. Um seinen Kreuzzugsaufruf zu begründen, leitet er zu
einem vielleicht auf Matthäus (26, 52) fußenden Gedanken über, der von der
einleitend angesprochenen Bergpredigt diametral abzuweichen scheint:

Es geht weder um Not oder Angst noch um Hunger oder Nacktheit, sondern vielmehr
um das Schwert, das er uns schuldet bzw. in Nächstenliebe überlassen hat.

Diese Wahrheit könne ein jeder durch den Blick in sein Inneres feststellen. Got-
tes Sohn habe als Knecht den Kelch des Heils empfangen und den Namen Got-
tes angerufen. Deshalb gelte, so der Papst: „Ein jeder, der ihm nachfolgen will,
soll sich selbst verleugnen, das Kreuz auf sich nehmen und ihm nachfolgen“
(Mt 16, 24). Das aber bedeute, das an Jesus Christus getane Unrecht ‒ oder mit
anderen Worten: die Einnahme Jerusalems durch unmenschliche und barbari-
sche Völkerschaften ‒ unbedingt zu rächen. Als Entgelt für die militärische
Wiedereroberung des Geburtslandes Christi stellt der Papst schließlich jedem
Kämpfer Sündenvergebung in Aussicht.17

Die zweite Kreuzzugsbulle Plorans ploravit ecclesia geht nur beiläufig auf die
Rolle der Kreuzpartikel bzw. den Stellenwert des Gehorsams bis zum Tod am
Kreuz für die künftigen Kreuzfahrer ein. Sie hebt stattdessen ausgiebig die Ent-

tificum Taurinensis editio, Bd. 3, Turin 1858, S. 49–52, Nr. 2. Weitere Ausgabe: Chroust,
Anton (Hrsg.): Historia de expeditione Friderici Imperatoris et quidam alii rerum gestarum
fontes eiusdem expeditionis, Berlin 1928 S. 6–10.

16 Bysted, The Crusade Indulgence, S. 227, betont das Motiv der Wiedereroberung des Heili-
gen Landes.

17 P 20. Zitiert nach: Hageneder, Othmar/Haidacher, Anton (Edd.): Die Register Innocenz‘
III., Bd. 1, Graz, Wien 1964; Bd. 2, 1977, S. 22, Nr. 13.

90 MARIE-LUISE HECKMANN

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


weihung des Grabes Christi und anderer heiliger Stätten durch heidnische Völ-
kerschaften hervor. Gerichtet ist der Aufruf an den Abt Lucas von Sambuca
und den Bischof Laurentius von Syracus, also zwei italienische Adressaten, de-
ren Amtssitze am Weg der Kreuzfahrer in den Mittelmeerraum lagen. Der Auf-
ruf entstand im Frühsommer 1198.18

Der dritte Kreuzzugsaufruf namens Post miserabile Ierusolimitane, rund ein
halbes Jahr nach dem Amtsantritt Innozenz‘ III. am 15. August 1198 erlassen,
ist ein Rundbrief, der sich an Prälaten und andere Große aus England und
Frankreich wendet.19 Die Exhortatio nimmt den Verlust der Kreuzreliquie in
der Schlacht bei Hattin und die vermeintliche Schändung des Heiligen Grabes
zum Anlass, um an den Kreuzestod Christi zu erinnern. Die eigene Ehre sei be-
rührt worden, als „Unser Herr Jesus Christus, der unsere Knechtschaft erlitt, als
er sie sterbend auf sich nahm, gleich wie ein Knecht von den Ungläubigen aus
seinem Erbbesitz unter Zwang fortgeführt“ worden sei. Die benutzten Termini
captivitas und captivare stehen außer für ‚Knechtschaft‘ bzw. ‚Knecht werden‘
auch für die Bedeutungen ‚Gefangenschaft‘, ‚gefangen werden‘, der erstgenann-
te Ausdruck überdies für ‚Eroberung‘ oder ‚Einnahme‘.20 Sie umschreiben das
sprachliche Terrain, in dem sich auch die weiteren Ausführungen bewegen. So
soll der Hass einen Ungläubigen zu einer wahren Tirade von Beschimpfungen
gegen die Christen bewogen haben. Die fingierte Schmährede beginnt mit den
Worten: „Wo ist euer Gott, wenn er euch nicht aus den Händen eurer Feinde
befreit?“, und führt danach die Einnahme und Entweihung der heiligen Stätten,
das Aufreiben der französischen, englischen, deutschen und spanischen Trup-
pen, den Hochmut der Fürsten und die feige Flucht vieler Ritter als Haupt-
gründe für die Niederlage der Christen im Heiligen Land an.

Der Papst geht sodann in der Narratio auf den misslungenen Kreuzzug unter
Erzbischof Konrad von Mainz (1197/1198) ein, was angesichts der Adressaten
aus England und Frankreich kaum überrascht. Es ist wieder das Kreuz, an das
der Papst erinnert:

Der, welcher sich für euch entblößt hat, als er die Gestalt eines Knechts annahm, wur-
de dem Menschen ähnlich. Er hat menschliches Aussehen angenommen, damit er als
Mensch gehorsam werde bis zum Tod, bis zum Tod am Kreuz.21

18 P 320. Zitiert nach: Hageneder/Haidacher, Die Register Innocenz‘ III., S. 431, Nr. 430–433,
Nr. 302. Vgl. Menzel, Michael: Kreuzzugsideologie, S. 58.

19 P 347. Zitiert nach: Hageneder/Haidacher, Die Register Innocenz’ III., S. 498–508,
Nr. 336, hier S. 498 (Überlieferung). Vgl. Cramer, Valmar: Kreuzzugspredigt und Kreuz-
zugsgedanke von Bernhard von Clairvaux bis Humbert von Romans, in: Palästinahefte des
deutschen Vereins vom Heiligen Land NF 1/1939, S. 43–204, hier S. 95 ff.; Bysted, The
Crusade Indulgence, S. 229 f.

20 Hageneder/ Haidacher, Die Register Innocenz‘ III., S. 499.
21 Ebd., S. 501.

CHRISTEN UND GEWALT ? KREUZZUGSAUFRUFE UND KREUZZUGSKRITIK 91

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Es schwingt in diesen Worten fast eine mangelnde Anerkennung der Mensch-
werdung Christi mit. Wie dem auch sei, der Papst beendet die Predigt mit Wor-
ten, die zum Martyrium auffordern:

Wenn Gott den Tod für den Menschen erlitten hat, soll der Mensch nicht daran zwei-
feln, sich für Gott dem Tod zu unterwerfen, sind doch alle Leiden der jetzigen Zeit des
künftigen Ruhmes würdig, der sich uns offenbaren wird.22

In der Dispositio geht es endlich um konkrete Anweisungen zur Organisation
des neuen Kreuzzugs, wie etwa den Termin, den Einsatz zweier Kardinäle als
Anführer, die Eintreibung eines Kreuzzugszehnten, den Schutz der Güter der
Kreuzzugsteilnehmer (nicht zuletzt vor unliebsamen Gläubigern), dazu um
einen Gottesfrieden im Abendland und eine Art Arbeitsteilung zwischen Präla-
ten und Ritterorden. Der Kreuzzugsablass verspricht allen, die bewaffnet ins
Heilige Land ziehen oder finanziell den Kreuzzug unterstützen, vollständigen
Sündenerlass gemäß dem Umfang der geleisteten Hilfe und der Liebe ihrer An-
dacht. Jeder könne auf die Zunahme des ewigen Heils durch die Wiedervergel-
tung der Gerechten hoffen, sofern er nur bereue und die ihm auferlegte Buße
annehme. In diesen Worten deutet sich bereits die spätere Lehre vom Sünden-
nachlass im Diesseits aufgrund der Gnadenfülle im Jenseits an.23

An dieser Stelle sei an einige Ereignisse, die auf die ersten Kreuzzugsaufrufe
des neuen Papstes folgten, erinnert: zum einen die Bulle Vergentis in senium von
1199, die Ketzer mit Majestätsverbrechern gleichstellt;24 zum anderen den ver-
unglückten vierten Kreuzzug der Jahre 1202 bis 1204, der statt ins Heilige Land
nach Konstantinopel führte, dort aber weniger auf Andersgläubige als vielmehr
auf vermeintlich schismatische Christen der griechischen Kirche trifft;25 zum
dritten den so genannten Albigenserkreuzzug der Jahre 1209 bis 1229, der Ket-
zer im Languedoc aufspüren soll, sich aber zu einem Territorialkrieg ent-
wickelt;26 zum vierten die päpstlichen Inquisitionstribunale, in die diese Aus-
einandersetzungen später münden.27 Alle diese Vorgänge zeigen den Papst –
wenn auch mit deutlichen Nuancen – als Befürworter physischer Gewalt gegen-
über Abtrünnigen im eigenen, christlichen Glauben.

Die Bulle Quia maior von 1213, erneut im Kontext der Kreuzzüge erlassen,
gibt dem Stellenwert des Kreuzes noch eine weitere Akzentsetzung. Erneut be-
tont der Papst die Verpflichtung, Christus bis zum Tod am Kreuz nachzufol-

22 Ebd.
23 Ebd., S. 503.
24 Hageneder, Othmar: Studien zur Dekretale „Vergentis“ (X. V, 7, 10), in: Zeitschrift für

Rechtsgeschichte. Kanonistische Abteilung 49/1963, S. 137–173.
25 Runkel, Sebastian: Der Vierte Kreuzzug. Der Verlauf sowie die Rolle des Papstes Innocenz III.,

München 2007.
26 Meschini, Marco: Innocenz III. und der Kreuzzug als Instrument im Kampf gegen die Häresie,

in: Deutsches Archiv für Erforschung des Mittelalters 61/2005, S. 537–584.
27 Kolmer, Lothar: „Ad capiendas vulpes“. Die Ketzerbekämpfung in Südfrankreich in der ersten

Hälfte des 13. Jahrhunderts und die Ausbildung des Inquisitionsverfahrens, Bonn 1982.

92 MARIE-LUISE HECKMANN

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


gen. Dann fügt er jedoch hinzu: Jeder Christ habe als Vasall des Papstes diese
Pflicht zu erfüllen.28 Nur wenn die Christenheit insgesamt aus ihrem Todes-
schlaf zum Leben erweckt werde, um ihre Brüder aus den Händen ihrer Feinde
zu befreien und die Märtyrerkrone zu erringen, könne auch Christus als ihr Kö-
nig sein verlorenes Königreich zurückerlangen. Nur wenn die Christen ihre
Brüder im Heiligen Land gegen die Heiden unterstützten, könnten sie auch das
Heilige Land wiedergewinnen. Und der unbekannte Redaktor fügt noch hinzu:

Bis in die Zeit des heiligen Gregor – gemeint ist Gregor der Große – besaßen die christ-
lichen Völker noch alle Provinzen, die sich nun in der Gewalt der Sarazenen befinden.
Dies war solange der Fall, bis sich der falsche Prophet Mohammed, der Sohn des Ver-
derbens, erhob und viele durch weltliche Verlockungen und fleischliche Gelüste von
der Wahrheit entfernte.29

Obgleich Innozenz III. wesentlich konkreter zu argumentieren scheint als Gre-
gor VIII., ist auch in diesem Fall das performative Potential der benutzten Meta-
phern ‚Falscher Prophet Mohammed‘, ‚Verlorenes Königreich‘, ‚Klagender
Christus am Kreuzesstamm‘, ‚Erweckung aus dem Todesschlaf‘ und ‚Nachfolge
bis zum Tod‘ nicht zu übersehen. Der Inhalt der Metaphern verweist dabei auf
ein Verständnis der Passion aus rein menschlich-diesseitiger Perspektive, also
mit deutlich verschobener Akzentsetzung.

Die Betonung der Kontingenz war ein Merkmal des Zeitgeistes, das schon
die Pontifikate Clemens‘ III. und Cölestins III. geprägt hatte.30 Innozenz hatte
unter beiden Päpsten als Kardinal amtiert. Die Nachfolge Christi bis zum Tod
im Kampf gegen die Ungläubigen entsprach hingegen der Linie, die Bernhard
von Clairvaux mit seiner Abhandlung De laude novae militiae vorgegeben hat-
te.31

Zur Interpretation des Aufrufs Quia maior als Beispiel für päpstliche Kreuz-
zugspropaganda oder gar als Beleg für eine spezifische Kreuzzugsidee Innozenz‘
des Dritten passt auch, dass der Bulle anders als seinem Kreuzzugsaufruf Post
miserabile Ierusolimitane ein konkreter Anlass und damit eine Narratio fehlen.

28 Das Motiv der Vasallenpflicht ist für den Papst seit 1199 belegt: Hageneder/Haidacher,
Die Register Innocenz‘ III., Bd. 2, S. 459–462, Nr. 241. Vgl. Menzel, Kreuzzugsideologie,
S. 57 f.

29 P 4725. Zitiert nach: Migne, Jacques-Paul (Ed.): Innocentii III Romani Pontificis Opera om-
nia, Bd. 3 Paris, 1898, Sp. 817–822, Nr. 28. Vgl. Padberg, Susanne: „Ahî wie kristenlîche
nû der bâbest lachet“. Walthers Kirchenkritik im Unmutston. Edition, Kommentar, Untersu-
chungen, Herne 1997, S. 62.

30 Paravicini-Bagliani, Agostino: Der Leib des Papstes. Eine Theologie der Hinfälligkeit, Mün-
chen 1997 (aus dem Italienischen), S. 174–187; Kehnel, Annette: Päpstliche Kurie und
menschlicher Körper. Zur historischen Kontextualisierung der Schrift „De miseria humane con-
ditionis“ des Lothar von Segni (1194), in: Archiv für Kulturgeschichte 87/2005, S. 27–52,
hier S. 48–52.

31 Fleckenstein, Josef: Die Rechtfertigung der geistlichen Ritterorden nach der Schrift „De laude
novae militiae“ Bernhards von Clairvaux, in: Ders./Hellmann, Manfred (Hrsg.): Die geistli-
chen Ritterorden Europas, Sigmaringen 1980, S. 9–22, hier S. 13 f.

CHRISTEN UND GEWALT ? KREUZZUGSAUFRUFE UND KREUZZUGSKRITIK 93

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Wie schon 1198 verspricht der Papst auch in der Bulle von 1213 Sündenverge-
bung und eine Vergrößerung des jenseitigen Gnadenschatzes. Die versproche-
nen Gnaden werden damit fast zählbar.

Ziemlich konkret und damit leichter praktikabel wirken auch die Durchfüh-
rungsbestimmungen des päpstlichen Rundschreibens. Dazu zählen erneut ein
ausgiebiges Ablassversprechen, der apostolische Schutz für die Kreuzfahrer,
temporäre Besitzstandwahrung, ein möglicher Zinsnachlass sowie die Auffor-
derung an Herrschaftsverbände und kirchliche Gemeinschaften, Kämpfer zu
stellen oder zumindest zu bezahlen, endlich noch ein Kreuzzugszehnt des Kle-
rus. Neu hinzu kommen die Erlaubnis für (fast) jedermann, am Kreuzzug teil-
zunehmen, die Aufhebung aller übrigen Kreuzzugsablässe sowie kirchliche
Strafandrohungen für Piraterie und Kollaboration. Zu den geistlichen Übun-
gen für den geplanten fünften Kreuzzug gehören Bittprozessionen, tägliche
Fürbitten in der Messe, die Aufstellung von Opferstöcken und der Einsatz von
Kreuzzugslegaten als Predigern.32 Innozenz III. hat den Kreuzzugsaufruf von
1213 vielleicht auch wegen der Hoffnung auf Friedensstiftung im Abendland so
stark konkretisiert, ein Moment, das besonders die jüngere Forschung erwägt.33

Den letzten Kreuzzugsaufruf erließ Innozenz III. am 30. November 1215, al-
so am letzten der drei Sitzungstage des Vierten Laterankonzils. Die Konstituti-
on Ad liberandum Terram Sanctam gilt als persönlicher Beitrag des Papstes zu
der von ihm einberufenen Kirchenversammlung.34 Die praktische Durchfüh-
rung des Kreuzzugs steht im Vordergrund der Verlautbarung. Die Befreiung
des Heiligen Landes aus den Händen der Ungläubigen erscheint dabei als geist-
liches wie materielles Unternehmen jedes christlichen Standes, – vom Papst
und hohen Klerus über die Kreuzritter bis zu jedem einzelnen Gläubigen, wel-
cher die Kämpfer mit seinem Gebet unterstützen soll.35

In der Begründung geht es um das gottesfürchtige Verhalten der Kreuzfahrer,
die andernfalls die göttliche Majestät beleidigten. Das Jüngste Gericht drohe je-
dem, der sich dem Kreuzzugsaufruf widersetze. Hierzu heißt es:

Den Verweigerern [...] verkünden wir von apostolischer Seite mit Nachdruck: Sie sol-
len wissen, dass sie uns ‒ gemeint ist Papst Innozenz selbst ‒ am Jüngsten Tag, dem
Tag der strengen Prüfung, vor dem furchtbaren Richter Antwort geben müssen. Zuvor
sollten sie jedoch bedenken, mit welchem Gewissen oder mit welcher Zuversicht sie

32 Padberg, „Ahî wie kristenlîche“, S. 60–68.
33 Maleczek, Werner: Das Frieden stiftende Papsttum im 12. und 13. Jahrhundert, in: Fried,

Johannes (Hrsg.): Träger und Instrumentarien des Friedens im hohen und späten Mittel-
alter, Sigmaringen 1996, S. 249–332, hier S. 272–274; Hechelhammer, „Si quis vult“,
S. 1081.

34 P 5012. Zitiert nach: Wohlmuth, Josef (Hrsg.): Dekrete der Ökumenischen Konzilien, Bd.
2, Paderborn/München/Wien/Zürich 2000, S. 228.

35 Nach: Mentzel, Kreuzzugsideologie, S. 67, ging es Innozenz nicht um die „vermeintlich ef-
fektivere Durchsetzung des Kreuzfahrt mit Volksmassen und ihrem Geld, sondern [um]
die mentale Ausgestaltung zu gesamtchristlichen Bewegung, die unter der päpstlichen
Suprematie alle Stände novellierte“.

94 MARIE-LUISE HECKMANN

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


vor dem allein geborenen Sohn Gottes, Jesus Christus, dem ‚der Vater alles in die Hän-
de gegeben hat‘ (1 Joh 13, 3), ihr Bekenntnis ablegen können. Das gilt besonders,
wenn sie sich geweigert haben, dem für die Sünde Gekreuzigten – sozusagen in seiner
ureigensten Unternehmung – zu dienen; ihm, durch dessen Gnade sie leben, durch
dessen Wohltat sie erhalten bleiben, ja, mit dessen Blut sie losgekauft worden sind.36

Während Christus ganz als Stellvertreter Gottes und Spender aller Gnaden auf
Erden erscheint, darf der Papst als Stellvertreter Christi auf Erden – dieser Bulle
zufolge – beim Jüngsten Gericht sogar persönlich den Richterspruch fällen.
Eingedenk päpstlicher Suprematie warnt Innozenz dabei vor der Verletzung
der göttlichen Majestät bei einer Weigerung, das Kreuz zu nehmen. Er erteilt
gleichzeitig allen, die am Kreuzzug teilnehmen, den so genannten Plenarablass.
Er verspricht ihnen

die vollkommene Verzeihung ihrer Sünden, die sie von Herzen freimütig bereut und
mit dem Mund bekannt haben, und (...) bei der Belohnung der Gerechten die Meh-
rung des ewigen Heiles.37

Spiegeln die Kreuzzugsaufrufe Gregors VIII. und Innozenz‘ III. somit, alles in
allem betrachtet, ‚Ideologie‘ oder eine ‚Weltanschauung‘? Die Antwort auf diese
Frage lautet kurz und einfach – eher Letzteres als Ersteres, wenn man unter
einer ‚Weltanschauung‘ wertneutral

die auf Wissen, Überlieferung, Erfahrung und Empfinden basierende Gesamtheit per-
sönlicher Wertungen, Vorstellungen und Sichtweisen, die die Deutung der Welt, die
Rolle des Einzelnen in ihr, die Sicht auf die Gesellschaft und teilweise auch den Sinn
des Lebens betreffen,38

versteht. Die ‚Weltanschauung‘ unterscheidet sich damit auch vom sogenann-
ten ‚politischen Weltbild‘, wie es Helmut Roscher als Interpretationsrahmen
für die Kreuzzugsaufrufe Innozenz‘ III. vorgeschlagen hat.

Zur Begründung sei noch einmal an die Kreuzzugsbulle von 1187 erinnert:
Auch wenn die Situation durch die Einnahme von Jerusalem desolat schien
und sogar ausschlaggebend für die Wahl Gregors VIII. zum Papst war, rief sie
die Kreuzfahrer dennoch zur inneren Läuterung auf, um der Sünden der Chri-
sten Herr zu werden. Der Ton dieses Kreuzaufrufes ist tief religiös. Er stand da-
mit ganz in der Tradition, die Eugen III. mit seiner Enzyklika von 1145/1146
angestimmt hatte und die später Cölestin III. und Honorius III. wiederaufneh-
men sollten. Gregor VIII., zuvor Augustiner-Chorherr und prominentes Mit-
glied der päpstlichen Kanzlei, war indes eher ein Mann der Feder denn ein

36 Wohlmuth, Dekrete der Ökumenischen Konzilien, Bd. 2, S. 267–271, Nr. 71, bes. S. 268.
Das Zitat wurde an einer Stelle (‚dass‘ statt ‚daß‘) der neuen Rechtschreibung angepasst.

37 Ebd., S. 270, 272. Theologisch korrekt, nämlich mit Blick auf die guten Taten im Dies-
seits als Voraussetzung für die Vergebung im Jenseits, wird der Ablass in der 62. Konsti-
tution definiert; ebd., S. 262/263–264/265. Vgl. Laudage, Das Geschäft mit der Sünde, S. 27.

38 Wikipedia-Artikel „Weltanschauung“ (Stand: 16. Januar 2017).

CHRISTEN UND GEWALT ? KREUZZUGSAUFRUFE UND KREUZZUGSKRITIK 95

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Mann der Tat.39 Ganz anders Innozenz III., der einem ländlichen Geschlecht
von Burgherren entstammte, das in den stadtrömischen Adel eingeheiratet hat-
te.40 Seine Vorstellungen erwuchsen nicht zuletzt aus seinen Kindheitserfahrun-
gen mit marodierenden Rittern, die bei den langjährigen Auseinandersetzun-
gen zwischen Kaiser Heinrich VI. und Papst Cölestin III. den Kirchenstaat
heimgesucht hatten.41

Im Falle der Kreuzzugsaufrufe Innozenz‘ III. (1198, 1213, 1215) ist die Frage,
ob es sich um Ideologie handelt, trotzdem nicht ganz leicht zu beantworten.
Mehreren dieser Quellen fehlt ein konkreter Anlass, doch haben sie diese Aus-
gangssituation mit den Kreuzzugsaufrufen Papst Alexanders III. gemeinsam.

Alexander III. hatte sein Amt als Papst ebenso wie Innozenz III. etwa zwei
Jahrzehnte lang ausgeübt, der eine 22 Jahre, der andere 18 Jahre lang. Die poli-
tische Lage war indes für beide unterschiedlich. Während die Kräfte des Papst-
tums unter Alexander III. durch die Italienzüge Friedrich Barbarossas in Italien
gebunden waren und sich die Situation auch unter Gregor VIII., Clemens III.
und Cölestin III. wenig ändern sollte, sah sich Innozenz III. bei seinem Amtsan-
tritt erstmals in der Lage, über den künftigen Kaiser und den Kirchenstaat ent-
scheiden zu können. Der Kreuzzug des Erzbischofs von Mainz war allerdings
mit dem Tod des Kaisers im Jahr zuvor gescheitert. Die lange befürchtete Verei-
nigung des Königreichs Sizilien mit dem Heiligen Römischen Reich ‒ die viel-
zitierte Unio regni ad Imperium ‒ kündigte sich hingegen erst gegen Ende seines
Pontifikats als politische Realität an. Die Situation schlug dann in der Mitte des
13. Jahrhunderts grundlegend um. Die aufstrebenden Königreiche Frankreich
und England, die seit jeher die meisten Ritter ins Heilige Land entsandt hatten,
erlangten immer mehr Unabhängigkeit von Papst und Kaiser, auch und gerade
was die Durchführung von Kreuzzügen anging. Kreuzzüge ins Heilige Land
bildeten schließlich seit dem zweiten Drittel des 13. Jahrhunderts wegen des
Wiedererstarkens des Islams unter den Seldschuken für den Mittelmeerraum
ein Auslaufmodell.42

Der Sitz im Leben der päpstlichen Kreuzzugsaufrufe von 1187, 1198, 1213
und 1215 fügt sich auch rückwärts gewendet in eine längere Linie ein. Diese

39 Dalzell, Ann: The „Forma Dictandi“ attributed to Albert of Morra and other related docu-
ments, in: Mediaeval Studies 39/1977, S. 440–463.

40 Thumser, Matthias: Rom und der römische Adel, Tübingen 1995, S. 75–97.
41 Lackner, Christian: Studien zur Verwaltung des Kirchenstaates unter Papst Innozenz III., in:

Römische Historische Mitteilungen 29/1987, S. 127–214, hier S. 142-145; Bolton, Bren-
da: Serpent in the Dust, Sparrow on the Housetop. Attitudes to Jerusalem and the Holy Land
in the Circle of Innocent III., in: Swanson, Robert Norman (Ed.): Holy Land, Holy Lands,
and Christian History. Papers Read at the 1998 Summer Meeting and the 1999 Winter
Meeting of the Ecclesiastical History Society, Woodbridge, Rochester 2000, S. 154–180.

42 Roscher, Kreuzzüge, S. 253–259, 292–303.

96 MARIE-LUISE HECKMANN

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


führt bis ins Westgotenreich des 7. Jahrhunderts.43 Die Rechtfertigung bzw. To-
lerierung der Gewaltausübung im Namen der Religion blieb aber zumeist auf
klar definierte Situationen beschränkt. Sie war zudem an das Gewissen des
Fürsten und seiner Kämpfer gebunden. Der Krieg musste dabei grundsätzlich
zur Wiederherstellung des Friedens dienen.44

Der Kreuzzug war allerdings ein besonderer Krieg, galt er doch als Unter-
nehmung zur Erlangung des eigenen Seelenheils, wie es wohl erstmals Eugen
III. formuliert hat. Betrachtet man vor diesem Hintergrund die so genannte Ab-
lassformel in den päpstlichen Kreuzzugsaufrufen, so wurden Reue, Bekenntnis,
Buße und Lossprechung im Laufe des 12. Jahrhunderts für das Beichtsakrament
unabdingbar. Es waren allerdings vor allem die Hoffnung auf Vergebung und
die Aussicht auf Strafminderung, die seither den Erwerb von Kreuzzugsabläs-
sen bestimmten.

Papst Innozenz war einer der ersten, der Sündenvergebung im Ausgleich für
die Verdienste der Gerechten versprach. Diese Lehre stellte deshalb einen theo-
logischen Dammbruch dar, weil sie die göttliche Vergebung in eine Art
Tauschgeschäft zwischen Diesseits und Jenseits einband. Die Lehre vom Gna-
denschatz der Kirche (thesaurus ecclesiae) wurde wenig später durch Alexander
von Hales und andere Gelehrte der Scholastik mit Blick auf die Verdienste der
Märtyrer und anderer Heiliger auch theologisch ausformuliert.45

Sind die Kreuzzugsaufrufe Innozenz III. somit, zumindest im Vergleich mit
der zeitgenössischen Theologie, ein Ausdruck von Ideologie?46 Hat dieser Papst,
statt den Theologen zu folgen oder ihnen sogar voranzuschreiten, ausschließ-
lich machtpolitische Ziele verfolgt und dafür den Kreuzzugsablass gezielt einge-
setzt? Eine klare Diesseitsbezogenheit ist bei ihm unübersehbar. Aber hat er da-
mit Gott tatsächlich ganz zu Gunsten eigener, politisch motivierter Machtaus-

43 Bronisch, Alexander-Pierre: Reconquista und Heiliger Krieg. Die Deutung des Krieges im
christlichen Spanien von den Westgoten bis ins frühe 12. Jahrhundert, Münster 1998. Einen
Anstoß zur Wiederbelebung der Idee der „Wiedereroberung verlorenen Landes“, wie sie
schon die Bulle „Audita tremendis“ formuliert hatte, an der Kurie gab möglicherweise
der aus Katalonien stammende Großabt der Zisterzienser, Arnald Amalrich, der 1213 im
Auftrag des Papstes in der Schlacht bei Navas de Tolosa ein Heer der Almohaden zu be-
siegen half. Zu Arnald vgl. Alvira Cabret, Marin: Le „vénérable“ Arnaud Amaury. Image et
réalité d’un cistercien entre deux croisades, Heresis 32/2000, S. 3–35.

44 Hehl, Ernst-Dieter: Kirche und Krieg im 12. Jahrhundert. Studien zu kanonischem Recht und
politischer Wirklichkeit, Stuttgart 1980; Kurze, Dietrich: Krieg und Frieden im mittelalterli-
chen Denken, in: Heinz Duchhardt (Hrsg.): Zwischenstaatliche Friedenswahrung, Köln/
Wien 1991, S. 1‒44; ND in: Sarnowsky, Jürgen/Heckmann, Marie-Luise/Jenks, Stuart/
Glauert, Mario (Hrsg.): Dietrich Kurze. Klerus, Ketzer, Kriege und Prophetien. Gesam-
melte Aufsätze, Warendorf 1996, S. 344–392.

45 Alexander de Hales: Glossa in Sent. IV Petri Lombardi. D. 20 Anm. 14r, S. 360.
46 Vgl. Egger, Christoph: Papst Innozenz III. als Theologe. Beiträge zur Kenntnis seines Denkens

im Rahmen der Frühscholastik, in: Archivum Historiae Pontificiae 30/1992, S. 55–124;
Ders.: A Theologian at Work. Some Remarks on Methods and Sources in Innocent’s Writings,
in: Moore, John Clare/Bolton, Brenda M./Powell, James Matthew/Rousseau, Constance
M. (Edd.): Pope Innocent III and his World, Aldershot 1999, S. 25–33.

CHRISTEN UND GEWALT ? KREUZZUGSAUFRUFE UND KREUZZUGSKRITIK 97

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


übung auf Erden geleugnet und wäre damit als Ideologe zu betrachten? Oder
hat er vielleicht Christus als Erlöser irgendwann aus den Augen verloren? Erste-
res bleibt weiterhin zu verneinen, Letzteres ist zu befürchten. Damit gewinnt
der Begriff der ‚Weltanschauung‘ an Stringenz, wenn es um die Motivation für
die Kreuzzugsaufrufe Innozenz‘ III. geht. Im Falle Gregors VIII. ist hingegen
auch in Zukunft von einem ‚religiösen Impetus‘ auszugehen.

Kreuzzugskritik

Wie eine Chronik aus Dänemark belegt, spiegeln zeitgenössische Quellen eher
die aufgepeitschte Stimmung in Europa47 als echte Kreuzzugskritik, die auf den
Fall von Jerusalem folgte, wider. Zwei mahnende Stimmen seien dennoch vor-
gestellt.

Der Kanoniker Radulfus Niger stammte aus England. Nach einem Studium
in Paris zwischen 1160 und 1166, das vermutlich neben der Theologie auch die
beiden Rechte umfasste, bewegte er sich zunächst im Umfeld des exilierten Erz-
bischofs von Canterbury, Thomas Becket. Grund hierfür war ihre gemeinsame
Gegnerschaft zu Heinrich II. von England. Niger wechselte aber nach der Er-
mordung Beckets auf die Seite des jungen Königs Heinrich, wiewohl dieser die
Bluttat angestiftet hatte. Der junge König wiederum lehnte sich 1173 gegen sei-
nen Vater auf. Niger floh daraufhin aus Angst vor dem regierenden König nach
Frankreich. Hier begegnete er in Paris dem Patriarchen von Jerusalem. Herakli-
us war im Januar 1185 ins Abendland gereist, um für einen neuen Kreuzzug zu
werben, und scheint einen nachdrücklichen Eindruck bei dem Kanoniker hin-
terlassen zu haben. Nach dem Tod Heinrichs II. kehrte Niger 1189 nach Eng-
land zurück, wo er die letzten zehn Lebensjahre in Lincoln verbrachte.48

Niger hatte in Paris mehrere exegetische und hagiografische Werke sowie
eine Schrift über den Kreuzzug verfasst. Er stellte sie alle der Approbation des
Papstes und der Kardinäle anheim. Die Abhandlung De re militari entstand bald
nach dem Kreuzzugsaufruf von 1187. Der Autor richtete sich in diesem Fall mit
der Bitte um Überprüfung an den Erzbischof von Reims, der seit 1179 dem Kar-
dinalskolleg angehörte. Gewidmet war sie wahrscheinlich dem König von
Frankreich, Philipp II. Augustus, also einem der Anführer des Dritten Kreuz-
zugs.49 Es ist nicht ausgeschlossen, dass Lothar von Segni, der spätere Papst In-
nozenz III., als Subdiakon oder dann als Kardinal Kenntnis von den Werken
des Engländers erlangt hat.

47 Skovgaard-Petersen, Karen: A Journey to the Promised Land. Crusading Theology in the „His-
toria de profectione Danorum in Hierosolymam“ (c. 1200), Kopenhagen 2001, S. 19–63.

48 Schmugge, Radulfus Niger: De re militari, S. 3–10. Vgl. Meschini, Marco: Penser la croisade
après la chute de Jérusalem (1187).

49 Schmugge, Radulfus Niger: De re militari, S. 15 f., 23.

98 MARIE-LUISE HECKMANN

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Im ersten Buch seiner Mahnschrift interpretiert Niger die Ausrüstung eines
christlichen Ritters mit Hilfe des moralischen Sinnes der Schriftauslegung. Im
zweiten Buch empfiehlt er jedem Kreuzfahrer, die drei klassischen Pilgerwege
(von Ägypten ins Heilige Land, von Babylon nach Jerusalem, aus dem Abend-
land ins Morgenland) mystisch nachzuvollziehen. Im dritten Buch erfolgt eine
Allegorese über die Errichtung und die Verteidigung der heiligen Stadt. Im
vierten Buch benennt Niger schließlich im Sinne der Umkehr Sünden und Feh-
ler der Menschen, die es vor jeder Kreuznahme zu tilgen und zu büßen gelte.50

Grundaussage der Schrift ist es, jedem möglichen Kreuzfahrer vor Augen zu
führen, dass ihn „keine peregrinatio [...] dem verheißenen spirituellen Lohn nä-
herbringe, sofern nicht die innere Umkehr des Pilgers vorausgegangen sei.“51

Diese Aussage ähnelt der Vorstellung des späteren Papstes Honorius‘ III. – der
Kreuzzug ist hiernach nichts anderes als eine Wallfahrt. Die Kritik, die Niger
am Kreuzzugsaufruf Gregors VIII. von 1187 übt, kulminiert dabei in einer be-
merkenswerten Formel. Sie besagt: „Und der Herr Papst, Stellvertreter Gottes
auf Erden, gibt sowohl gegenüber Klerikern wie gegenüber Laien vor, dass die
Pilgerfahrt den Pilgern den Nachlass aller ihrer Sünden bewirke.“52 Diese Aus-
sage entsprach zwar der Auffassung Eugens III., förderte aber auch einem weit
verbreiteten Irrtum über den Ablass.

Niger bevorzugte ohnehin die Ausbreitung des Glaubens durch friedliche
Mission gegenüber dem Kreuzzug. Die Muslime seien ungetauft und blieben
andernfalls ohne jede Chance auf Erlösung. Kein Ungläubiger dürfe deshalb
mit dem weltlichen Schwert zur Annahme des Glaubens gezwungen werden.
Der Kirche, also dem geistlichen Schwert, sei es ja untersagt, Blut zu vergießen.

Doch war Niger, modern formuliert, ein Pazifist, zeitgenössisch betrachtet,
eine Art Proto-Franziskaner? Mitnichten. Anders als im Falle des Kreuzzugs be-
fürwortet er ‒ ganz im Sinne der päpstlichen Bullen Ad abolendam von 1184
und Vergentis in senium von 1199 ‒ eine blutige Verfolgung der Ketzer. Niger
bejahte somit vorbehaltlos die Vernichtung der Abtrünnigen vom eigenen,
wahren Glauben.53

Die zweite kritische Stimme zum Kreuzzug gehört einem Zisterzienser. Ala-
nus ab Insulis kam aus Flandern, studierte und lehrte auf dem Genovevaberg in
Paris neben den Artes die Theologie, lebte einige Jahre lang in Montpellier –
einem Zentrum der Medizin und Naturphilosophie – und unterhielt Verbin-
dungen zum Kloster Cluny. Seinen Lebensabend verbrachte er in Cîteaux. Ala-
nus verfasste Schriften zu Exegese, Buße, Ketzerei und Predigt, zu Naturphilo-
sophie und Rhetorik.54 Eine seiner Predigten gilt dem Fest ‚Kreuzauffindung‘

50 Ebd., S. 23 f.
51 Ebd., S. 23.
52 Ebd., S. 62.
53 Ebd., S. 64–67.
54 Alverny, Marie-Thérèse (Éd.): Alain de Lille. Textes inédits. Avec une introduction sur sa vie

et ses œuvres, Paris 1965 (ND Paris 2002), S. 11–29.

CHRISTEN UND GEWALT ? KREUZZUGSAUFRUFE UND KREUZZUGSKRITIK 99

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


(3. Mai), vielleicht aber auch dem in Rom und Jerusalem mit größerer Feier-
lichkeit gefeierten Fest ‚Kreuzerhöhung‘ (14. September).55 Da die angeblich
von der Kaiserin Helena aufgefundene Kreuzpartikel erwähnt wird, dürfte der
Sermo in den Monaten nach dem Fall von Jerusalem, spätestens aber kurz vor
dem Aufbruch zum dritten Kreuzzug (1189–1192), entstanden sein.56

Die für den Sermo De cruce domini gebrauchten Ober-, Mittel- und Untersät-
ze entsprechen mehr einer Lectio an der Hochschule als einer Lesung im Kreis
von Mönchen. Eine Entstehung der Predigt in Paris liegt damit fast auf der
Hand. In ihrer formalen Struktur (Ternare und Quaternare) ähnelt sie den Ser-
mones Innozenz‘ III. Der Inhalt weicht freilich von der diesseitigen Sicht dieses
Papstes maßgeblich ab. Das Leitmotiv heißt: „Ohne innere Annahme des Kreu-
zes bleibt jede äußere Niedergeschlagenheit über das Kreuz anstößig und nich-
tig.“

Was Alanus ab Insulis unter „innerer Annahme des Kreuzes“ versteht, ver-
deutlicht er mit Hilfe eines einleitenden Ternars, den er anschließend mit Hilfe
weiterer Ternare und Quaternare auslegt. Die erste Aussage besagt, dass der
Christ nur im Kreuz Jesu Christi gepriesen werden darf. Formal betrachtet, be-
steht die benutzte Ableitungsreihe aus einem Ober-Satz, einem zweigliedrigen
Mittel-Satz sowie einem Schluss-Satz. Dieser wiederum besteht aus drei Dreier-
ketten. Ober-Satz: Jesus sei zunächst ohne Ehren gewesen. Mittel-Satz: Dann
aber sei er so ‚in Ehre erblüht‘, dass man ihn aus dem ‚Unbekannten der Ver-
dammten‘ vor das ‚Gesicht der Kaiser‘ geführt habe. Deshalb finde man ‚im
Kreuz Christi‘ den Ruhm, ‚im Kreuz des Räubers zur Rechten‘ Erbarmen, ‚im
Kreuz des Räubers zu Linken‘ aber Elend. Unter-Satz: Und so sei ‚im Kreuz‘
Christus zu preisen, ‚im Kreuz des Räubers zur Rechten‘ die Erlösung von der
Strafe zu bewirken, ‚im Kreuz des Räubers zur Linken‘ aber Schmerz zu erlei-
den. ‚Im Kreuz Christi‘ liege der Sieg, ‚im Kreuz des rechten Straßenräubers‘
Nachlass, ‚im Kreuz des linken Straßenräubers‘ aber Nichtigkeit.

55 Ebd., S. 279-283. Nicht zu verwechseln mit: Alanus ab Insulis: „De sancta cruce“. Vgl.
Philipps, Matthew C.: The Thief's Cross. Crusade and Penance in Alan of Lille's „Sermo de
cruce“. Er datiert die Predigt auf den 14. September 1189, und vertritt die Ansicht, dass
diese Predigt die Kreuzfahrer zur Buße gemahnte und damit einem Trend der Pariser
Schulen entsprach. Die moralisierende Auslegung der vier Kreuzesarme durch Alanus
gilt ihm als gedankliches Sondergut der Predigt.

56 Alanus ab Insulis starb im Jahre 1202, also noch vor dem vierten Kreuzzug, bei dem die
Kreuzpartikel in Konstantinopel erbeutet wurde. Das Fest ‚Kreuzauffindung‘ wurde in
Frankreich am 3. Mai, in Konstantinopel gemeinsam mit der Weihe der Hagia Sophia
am 13./14. September gefeiert, beide Feste waren in Rom mit einer etwas stärkeren Be-
rücksichtigung des Festes ‚Kreuzerhöhung‘, nicht zuletzt in der Pilgerkirche Santa Croce
in Gerusalemme, sowie in Jerusalem bei den Chorherren zum Heiligen Grab (3. Mai aus
dem gallikanischen Ritus, 14. September aus dem römischen Ritus übernommen, je-
weils bis 1187 begangen) geläufig. Vgl. Schönfelder, Albert: Die Prozessionen der Lateiner,
S. 579 (Datierung und Lokalisierung), 595 (‚Kreuzauffindung‘), 596 (‚Kreuzerhöhung‘);
Kirschbaum, Engelbert (Hrsg.): Lexikon für christliche Ikonographie, Bd. 2, Rom, Freiburg,
Basel, Wien 1970 (ND 1994), Sp. 643.

100 MARIE-LUISE HECKMANN

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Es folgt eine weitere Ableitungsreihe. Diesmal geht es zweimal um drei, ein-
mal um ein und einmal um drei Glieder. Der einfache Satz, dass ‚Gott Mensch
geworden‘ ist, um die übrigen ‚Menschen zu Ebenbildern Gottes‘ zu machen,
bildet dabei den Umschlagpunkt. Im letzten Ternar kommt es zu einer Art sote-
riologischer Dreiecksbewegung zwischen dem Menschen Jesus, seinem göttli-
chen Vater und dem Menschengeschlecht. Hierzu heißt es: (1) Jesus leidet, um
Gott zu preisen; (2) Jesus stirbt, um den Menschen Leben zu schenken; (3) Je-
sus wird begraben, damit die Menschen auferstehen.

Der übrige Predigttext besteht in ähnlich strukturierten Hinweisen: auf das
Kreuzzeichen und die Taufe als Mittel der Teufelsabwehr; auf Messe und
Wandlung als Zeichen der Erlösung; auf die alttestamentarische Geschichte
vom Kreuzesholz; auf die Sünden der Menschen und den Verlust der Kreuzes-
reliquie im Heiligen Land; auf den Kreuzzug als Bußunternehmen; auf den mo-
ralischen Sinn der vier Kreuzesarme; auf die liturgische Passionsfrömmigkeit;
auf Bekenntnis und Reue als Voraussetzungen jeder Buße; auf die sieben Laster
als Teufelswerk; auf die Rückkehr Christi durch das Kreuz; auf die Kirche und
ihre Prälaten als unvollkommene Erlösungshelfer; schließlich auf die „Armen
Christi“ als rechte Herberge des Herrn. Als „Arme Christi“ galten zu dieser Zeit
die Waldenser.

Der Höhepunkt der auf den vier Schriftsinnen beruhenden Predigt wird so-
dann mit mehreren Formeln erreicht, die das Ringen der Zeitgenossen um das
Wandlungsdogma von 1215 widerspiegeln. Sie lauten in deutscher Über-
setzung:

O welch‘ ein Geheimnis der Messe, wo Christus durch das Leiden vertreten ist, wo das
Kreuz Christi Gestalt annimmt, wo der Priester zur Fürsprache berufen ist, wo das
Brot in den Leib Christi verwandelt, wo Christus Gott dem Vater geopfert, wo der En-
gel zur Segnung entsandt, wo das Gebet dargebracht und wo der Opfer des Priesters
gegenwärtig gesetzt wird.57

Das Kreuz als Zeichen der Buße hatte für Alanus somit eine enge Verbindung
mit dem Messopfer. Diese Ansicht teilte er mit Innozenz III. Der Zisterzienser
hielt allerdings einen Kreuzzug ohne echte Umkehr für undenkbar, ein Gedan-
ke, den der Papst in seinen Kreuzzugsaufrufen nur formalhaft angesprochen
hatte. Die friedliche Mission sei, so Alanus weiter, ohnehin dem Kreuzzug vor-
zuziehen. Nur so könne man auch den Heiden den Weg zur Erlösung ebnen.
Niger unterstützte diesen Gedanken, während dem Papst die Bekehrung von
Andersgläubigen fremd geblieben sein dürfte. Dafür stimmten Innozenz und
Radulfus Niger in der rigorosen Verfolgung von Ketzern überein. Der Abfall
vom wahren Glauben durch Christen war für beide grundsätzlich verwerflicher
als der Unglaube der Heiden.

57 Alverny, Alain de Lille, S. 282.

CHRISTEN UND GEWALT ? KREUZZUGSAUFRUFE UND KREUZZUGSKRITIK 101

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Physische Gewalt in den Augen von Christen – damals und heute

Man kann resümierend festhalten: Im Rahmen der Kreuzzüge kam es regelmä-
ßig und situationsabhängig zu Gewaltübergriffen lateinischer Christen gegen
Ungläubige, doch dürften die Kreuzfahrer nur selten die innere Läuterung als
spirituellen Hintergrund ihrer Taten vergessen haben. Sie standen beim Töten
immer vor einem echten Dilemma. Vielleicht in Reaktion auf die zeitgenössi-
sche Kreuzzugskritik ebnete schließlich die Lehre vom Gnadenschatz der Kir-
che, die Innozenz III. in seinem Kreuzzugsaufrufen erstmals angesprochen hat-
te, den Christen den Weg zu einem neuen Verständnis vom Sündennachlass.

Schaut man auf den aktuellen Standpunkt der katholischen Kirche zur physi-
schen Gewalt, so spiegeln die Enzykliken der Päpste seit dem Ersten Weltkrieg
die Grundeinstellung, stets auf der Seite der Opfer zu stehen.58 Pius XII. erwar-
tete voller Hoffnung die Eröffnung der Vereinigten Nationen,59 Johannes
XXIII. entwarf eine neue Friedensordnung,60 Johannes Paul II. lud Vertreter al-
ler Religionen zum Friedensgebet nach Assisi ein61; er ließ zudem Theologen
über vergangene Verfehlungen der Kirche nachdenken.62 Benedikt XVI. setzte
auf den religiösen Dialog mit den Muslimen.63 Und sein Nachfolger Franziskus
verdammte grundsätzlich Krieg und physische Gewalt.64

Hieraus folgt als Maxime für jeden Christen: Erlösung kann allein aus der
Vergebung von Schuld und dem Ertragen von Leid erwachsen.

Bibliographie

Quellen und Regesten
Alanus ab Insulis: De sancta cruce, in: Migne, Jacques-Paul (Ed.): Patrologiae

cursus completus, Bd. 210, Paris 1855, Sp. 223–226.
Alexander de Hales: Glossa in quatuor libros sententiarum Petri Lombardi, Florenz

1957.
Alverny, Marie-Thérèse (Éd.): Alain de Lille. Textes inédits. Avec une introduction

sur sa vie et ses œuvres, Paris 1965 (ND Paris 2002).

58 Papst Benedikt XV.: Epistola Enzyklika Ad beatissimi Apostolorum (1914).
59 Schmidthüs, Karlheinz (Bearb.): Von der Einheit der Welt. Das Programm Pius' XII für eine

internationale Friedensordnung. Aus seinen Briefen, Botschaften und Ansprachen zusammen-
gestellt, Freiburg im Breisgau 1957.

60 Papst Johannes XXIII.: Enzyklika Pacem in terris (1963).
61 Papst Johannes Paul II.: Ansprache an die Repräsentanten der Weltreligionen (2002).
62 Internationale Theologische Kommission: Erinnern und Versöhnen. Die Kirche und die

Verfehlungen in ihrer Vergangenheit, Rom 1999.
63 Papst Benedikt XVI.: Ansprache an die Botschafter muslimischer Länder und Vertreter von

muslimischen Gemeinden in Italien (2006).
64 Papst Franziskus: Enzyklika Laudato si‘ über die Sorge für das gemeinsame Haus (2015).

102 MARIE-LUISE HECKMANN

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Chroust, Anton (Hrsg.): Historia de expeditione Friderici Imperatoris et quidam alii
rerum gestarum fontes eiusdem expeditionis, Berlin 1928, S. 1–115.

Hageneder, Othmar/Haidacher, Anton (Edd.): Die Register Innocenz‘ III., Bd. 1,
Graz, Wien 1964; Bd. 2, 1977.

Innocentii III Romani Pontificis Opera omnia, Bd. 3, in: Migne, Jacques-Paul (Ed.):
Patrologiae cursus completus, Bd. 216, Paris 1891.

JL + Nummer = Jaffé, Philipp/Löwenfeld, Samuel/Kaltenbrunner, Ferdinand/
Ewald, Paul (Edd.): Regesta Pontifica Romanorum, Bd. 2, Leipzig 1888.

Orth, Peter (Hrsg.): Gunther von Pairis. Hystoria Constantinopolitana, Hildes-
heim/Zürich 1994.

P + Nummer = Potthast, August (Ed.): Regesta pontificum Romanorum inde ab
anno post Christum natum MCXCVIII ad annum MCCCIV, Bd. 1, Berlin 1874.

Schmidthüs, Karlheinz (Bearb.): Von der Einheit der Welt. Das Programm Pius' XII
für eine internationale Friedensordnung. Aus seinen Briefen, Botschaften und An-
sprachen zusammengestellt, Freiburg im Breisgau 1957.

Schmugge, Ludwig (Bearb.): Radulfus Niger: De re militari et triplici via peregrina-
tionis Ierosolimitane (1187/88), Berlin 1977.

Tomassetti, Aloysio (Ed.): Bullarum diplomatum et privilegiorum sanctorum Ro-
manorum pontificum Taurinensis editio, Bd. 3, Turin 1858.

Wohlmuth, Josef (Hrsg.): Dekrete der Ökumenischen Konzilien, Bd. 2, Paderborn,
München, Wien, Zürich 2000.

Sekundärliteratur
Alvira Cabret, Marin: Le „vénérable“ Arnaud Amaury. Image et réalité d’un cisterci-

en entre deux croisades, Heresis 32/2000, S. 3–35.
Bolton, Brenda M.: Serpent in the Dust, Sparrow on the Housetop. Attitudes to Jeru-

salem and the Holy Land in the Circle of Innocent III., in: Swanson, Robert Nor-
man (Ed.): Holy Land, Holy Lands, and Christian History. Papers Read at
the 1998 Summer Meeting and the 1999 Winter Meeting of the Ecclesiastical
History Society, Woodbridge, Rochester 2000, S. 154–180.

Dies.: Celestine III and the Defence of Patrimony, in: Doran, John/Smith, Damian
J. (Edd.): Pope Celestine III. Diplomat and Pastor, Aldershot u. a. 2008,
S. 317–354.

Bronisch, Alexander-Pierre: Reconquista und Heiliger Krieg. Die Deutung des Krie-
ges im christlichen Spanien von den Westgoten bis ins frühe 12. Jahrhundert,
Münster 1998.

Bysted, Ane L.: The Crusade Indulgence. Spiritual Rewards and the Theology of the
Crusades, c. 1095–1216, Leiden 2015.

CHRISTEN UND GEWALT ? KREUZZUGSAUFRUFE UND KREUZZUGSKRITIK 103

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Cramer, Valmar: Kreuzzugspredigt und Kreuzzugsgedanke von Bernhard von
Clairvaux bis Humbert von Romans, in: Palästinahefte des deutschen Vereins
vom Heiligen Land NF 1/1939, S. 43–204.

Dalzell, Ann: The „Forma Dictandi“ attributed to Albert of Morra and other related
documents, in: Mediaeval Studies 39/1977, S. 440–463.

Egger, Christoph: Papst Innozenz III. als Theologe. Beiträge zur Kenntnis seines
Denkens im Rahmen der Frühscholastik, in: Archivum Historiae Pontificiae
30/1992, S. 55–124.

Ders.: A Theologian at Work. Some Remarks on Methods and Sources in Innocent’s
Writings, in: Moore, John Clare/Bolton, Brenda M./Powell, James Matthew/
Rousseau, Constance M. (Edd.): Pope Innocent III and his World, Aldershot
1999, S. 25–33.

Fleckenstein, Josef: Die Rechtfertigung der geistlichen Ritterorden nach der Schrift
„De laude novae militiae“ Bernhards von Clairvaux, in: Ders./Hellmann, Man-
fred (Hrsg.): Die geistlichen Ritterorden Europas, Sigmaringen 1980, S. 9–22.

Hageneder, Othmar: Studien zur Dekretale „Vergentis“ (X. V, 7, 10), in: Zeit-
schrift für Rechtsgeschichte. Kanonistische Abteilung 49/1963, S. 137–173.

Hechelhammer, Bodo: „Si quis vult post me venire, abneget semetipsum et tollat
crucem suam et sequatur me.“ Überlegungen zum Kreuzzugsaufruf von 1213 als
päpstliches Instrumentarium im deutschen Thronkonflikt zwischen Otto IV. und
Friedrich II., in: Sommerlechner, Andrea (Hrsg.): Innocento III. Urbs et Orbis.
Atti del Congresso Internazionale, Roma, 9–15 settembre 1998, Rom 2003,
S. 1077–1100.

Hehl, Ernst-Dieter: Kirche und Krieg im 12. Jahrhundert. Studien zu kanonischem
Recht und politischer Wirklichkeit, Stuttgart 1980.

Ders.: Was ist eigentlich ein Kreuzzug?, in: Historische Zeitschrift 259/1994,
S. 297–336.

Herde, Peter: Die Kämpfe bei den Hörnern von Hittin und der Untergang des Kreuz-
ritterheeres (3. und 4. Juli 1187). Eine historisch-topographische Untersuchung, in:
Römische Quartalschrift 66/1966, S. 1–51.

Hiestand, Rudolf: Friedrich II. und der Kreuzzug, in: Esch, Arnold/Kamp, Nor-
bert (Hrsg.): Friedrich II. Tagung des Deutschen Historischen Instituts in
Rom im Gedenkjahr 1994, Tübingen 1996, S. 128–149.

Ders.: Gott will es! Will Gott es wirklich? Die Kreuzzugsidee in der Kritik ihrer Zeit,
Stuttgart, Berlin, Köln 1998.

Internationale Theologische Kommission: Erinnern und Versöhnen. Die Kirche
und die Verfehlungen in ihrer Vergangenheit, Rom 1999, in:

http://w2.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_con_c
faith_doc_20000307_memory-reconc-itc_ge.html (Stand 17. Januar 2017).

104 MARIE-LUISE HECKMANN

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Kehnel, Annette: Päpstliche Kurie und menschlicher Körper. Zur historischen Kon-
textualisierung der Schrift „De miseria humane conditionis“ des Lothar von Segni
(1194), in: Archiv für Kulturgeschichte 87/2005, S. 27–52.

Kirschbaum, Engelbert (Hrsg.): Lexikon für christliche Ikonographie, Bd. 2, Rom,
Freiburg, Basel, Wien 1970 (ND 1994).

Kolmer, Lothar: „Ad capiendas vulpes“. Die Ketzerbekämpfung in Südfrankreich in
der ersten Hälfte des 13. Jahrhunderts und die Ausbildung des Inquisitionsverfah-
rens, Bonn 1982.

Kurze, Dietrich: Krieg und Frieden im mittelalterlichen Denken, in: Heinz Duch-
hardt (Hrsg.): Zwischenstaatliche Friedenswahrung, Köln/Wien 1991, S. 1‒
44; ND in: Sarnowsky, Jürgen/Heckmann, Marie-Luise/Jenks, Stuart/Glauert,
Mario (Hrsg.): Dietrich Kurze. Klerus, Ketzer, Kriege und Prophetien. Ge-
sammelte Aufsätze, Warendorf 1996, S. 344–392.

Lackner, Christian: Studien zur Verwaltung des Kirchenstaates unter Papst Inno-
zenz III., in: Römische Historische Mitteilungen 29/1987, S. 127–214.

Laudage, Christiane: Das Geschäft mit der Sünde. Ablass und Ablasswesen im Mit-
telalter, Freiburg/Basel/Wien 2016.

Lehmann, Paul: Die Parodie im Mittelalter, München 1922.
Maleczek, Werner: Das Frieden stiftende Papsttum im 12. und 13. Jahrhundert, in:

Fried, Johannes (Hrsg.): Träger und Instrumentarien des Friedens im hohen
und späten Mittelalter, Sigmaringen 1996, S. 249–332.

Menzel, Michael: Kreuzzugsideologie unter Innocenz III., in: Historisches Jahr-
buch 120/2000, S. 39–79.

Meschini, Marco: Innocenz III. und der Kreuzzug als Instrument im Kampf gegen
die Häresie, in: Deutsches Archiv für Erforschung des Mittelalters 61/2005,
S. 537–584.

Ders.: Penser la croisade après la chute de Jérusalem (1187). Le „De re militari et trip-
lici via peregrinationis ierosolimitane“ de Radulfus Niger, in: Paviot, Jacques
(Éd.): Les projets de croisade. Géostratégie er diplomatie européenne du XIVe

au XVIIIe siècle, Toulouse 2014, S. 31–60 (aus dem Italienischen).
Padberg, Susanne: „Ahî wie kristenlîche nû der bâbest lachet“. Walthers Kirchenkri-

tik im Unmutston. Edition, Kommentar, Untersuchungen, Herne 1997.
Papst Benedikt XV.: Epistola enzyklika Ad beatissimi Apostolorum. Vatikanstadt

1914, in: http://w2.vatican.va/content/benedict-xv/la/encyclicals/documents/h
f_ben-xv_enc_23051920_pacem-dei-munus-pulcherrimum.html (eingesehen
am 16. Juli 2020).

CHRISTEN UND GEWALT ? KREUZZUGSAUFRUFE UND KREUZZUGSKRITIK 105

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Papst Benedikt XVI.: Ansprache an die Botschafter muslimischer Länder und Vertre-
ter von muslimischen Gemeinden in Italien. Vatikanstadt 2006, in: http://www.v
atican.va/content/benedict-xvi/de/speeches/2006/september/documents/hf_be
n-xvi_spe_20060925_ambasciatori-paesi-arabi.html (eingesehen am 16. Juli
2020).

Papst Franziskus: Enzyklika Laudato si‘ über die Sorge für das gemeinsame Haus.
Vatikanstadt 2015, in: http://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals
/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html (eingesehen
am 16. Juli 2020).

Papst Johannes XXIII.: Enzyklika Pacem in terris. Vatikanstadt 1963, in: http://
w2.vatican.va/content/john-xxiii/de/encyclicals/documents/hf_j-
xxiii_enc_11041963_pacem.html (eingesehen am 16. Juli 2020).

Papst Johannes Paul II.: Ansprache an die Repräsentanten der Weltreligionen. Assi-
si 2002, in: http://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/speeches/2002/janu
ary/documents/hf_jp-ii_spe_20020124_discorso-assisi.html (eingesehen am
16. Juli 2020).

Paravicini-Bagliani, Agostino: Der Leib des Papstes. Eine Theologie der Hinfällig-
keit, München 1997 (aus dem Italienischen).

Philips, Matthew C.: The Thief's Cross. Crusade and Penance in Alan of Lille's „Ser-
mo de cruce“, in: Kedar, Benkamin J. ‒ Riley-Smith, Jonathan ‒ Philips,
Jonathan (Edd.): Crusades, Bd. 5, Aldershot 2016 (nur als Digitalisat ohne
Seitenangaben zugänglich).

Ricci, Gabriel R.: Faith, War, and Violence, New Brunswick u. a. 2014.
Roscher, Helmut: Papst Innocenz III. und die Kreuzzüge, Göttingen 1969.
Runkel, Sebastian: Der Vierte Kreuzzug. Der Verlauf sowie die Rolle des Papstes In-

nocenz III., München 2007.
Schirrmacher, Christine: Der Islam. Geschichte, Lehre, Unterschiede zum Christen-

tum, Neuhausen, Stuttgart 1994.
Schirrmacher, Christine: Kreuzigung und Erlösung im Islam, http://www.efg-h

ohenstaufenstr.de/downloads/texte/islam_kreuzigung.html (Stand:
16. Januar 2017).

Schönfelder, Albert: Die Prozessionen der Lateiner in Jerusalem zur Zeit der Kreuz-
züge, in: Historisches Jahrbuch der Görresgesellschaft 32/1911, S. 578-597.

Schüppert, Helga: Kirchenkritik in der lateinischen Lyrik des 12. und 13. Jahrhun-
derts, München 1972.

Schwerin, Ursula: Die Aufrufe der Päpste zur Befreiung des Heiligen Landes von den
Anfängen bis zum Ausgang Innozenz IV. Ein Beitrag zur Geschichte der kurialen
Kreuzzugspropaganda und der päpstlichen Epistolographie, Berlin 1937.

Siberry, Elizabeth: Criticism of Crusading, 1095-1274, Oxford 1985.

106 MARIE-LUISE HECKMANN

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Skovgaard-Petersen, Karen: A Journey to the Promised Land. Crusading Theology in
the „Historia de profectione Danorum in Hierosolymam“ (c. 1200), Kopenhagen
2001.

Throop, Palmer A.: Criticism of Papal Crusade Policy in Old French and Provençal,
in: Speculum 13/1938, S. 379–413.

Ders.: Criticism of the Crusade. A Study of Public Opinion and Crusade Propaganda,
Amsterdam 1940.

Throop, Susanna: Crusading as an Act of Vengeance, 1095-1216, Farnham u. a.
2011.

Thumser, Matthias: Rom und der römische Adel in der späten Stauferzeit, Tübin-
gen 1995.

Walther, Hans: Das Streitgedicht in der lateinischen Literatur des Mittelalters, Mün-
chen 1920.

Wesley, Stephen E.: The Role of the Holy Land for the Early Followers of Joachim of
Fiore, in: Swanson, Robert Norman (Ed.): Holy Land, Holy Lands, and Chris-
tian History. Papers Read at the 1998 Summer Meeting and the 1999 Winter
Meeting of the Ecclesiastical History Society, Woodbridge, Rochester 2000,
S. 181–191.

CHRISTEN UND GEWALT ? KREUZZUGSAUFRUFE UND KREUZZUGSKRITIK 107

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


„Der Jude“ als Kriegsgegner. Der Zweite Weltkrieg aus
Perspektive völkischer Protestanten

Dirk Schuster

Abstract

Large sections of the German population did not greet the outbreak of war in Septem-
ber 1939 with the euphoric jubilant scenes that erupted at the start of the First World
War in August 1914. The connection between throne and altar and National Protes-
tantism in Germany since the 19th century ensured that most Protestant theologians
legitimized the war up to surrender in 1918. They even understood the war as a divi-
ne mission for the Germans. In contrast, a similar attitude was not visible among Pro-
testant theologians during the Second World War. However, there was an influential
German Christian movement, which saw in Adolf Hitler the ‘tool of God’: the Ger-
man Christian Church Movement. This internal-church group integrated the ideology
of National Socialism into the Protestant doctrine. The ‘fight against Judaism’ was
thus seen as a supposedly divine task for the German Volk. This article analyzes how
the German Christian Church Movement legitimized the Second World War and the
anti-Semitism of Nazi Germany, and which argumentation patterns echoed those
used during the Protestant legitimizations of the First World War.
 
Die englische Sachbuchautorin Karen Armstrong hat in ihrem 2014 veröffent-
lichten – und zur Passendmachung ihrer These historische Sachverhalte stark
vereinfachenden bis teilweise verzerrenden – Buch Im Namen Gottes. Religion
und Gewalt gleich zu Beginn darauf aufmerksam gemacht, dass „Kampf“ mit zu
den ältesten Auslösern ekstatischer Erfahrungen beim Menschen zählt.1
„Kampf“ wiederum gehört für Burkhard Gladigow zum plausibelsten Modell
für die Dynamisierung von Ausgrenzungsprozessen, wobei Mythologien in Be-
zug auf (auch göttliche) Herrschaft zwischen Kämpfen um die Entstehung der
Welt und Kämpfen um den Bestand der Welt unterscheiden.2 Jene Gründungs-
mythologien schaffen wiederum „über ein Ensemble gemeinsamer Vorstellun-
gen“ ein Gefühl der Zugehörigkeit nach innen, ein Gefühl, das als Ausgangs-
punkt und gemeinsame Basis für Kriege dient. Darüber hinaus übernehmen

1 Armstrong, Karen: Im Namen Gottes. Religion und Gewalt, München 2014, S. 16.
2 Gladigow, Burkhard: Gewalt in Gründungsmythen, in: Buschmann, Nicolaus/ Langewie-

sche, Dieter (Hrsg.): Der Krieg in den Gründungsmythen europäischer Nationen und der
USA, Frankfurt/M., New York 2003, S. 24–38, hier S. 25.

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


derartige, auf Kampf basierende Mythologien, die Funktion, einerseits eine
Dramatisierung von Handlungen und der damit einhergehenden emotionalen
Bindung des Zuhörers bzw. Lesers hervorzurufen. Andererseits lassen sich da-
mit Exklusionsmechanismen bedienen, die auf den Ausschluss der Kriegs- bzw.
Kampfgegner bei gleichzeitiger Stärkung der eigenen kollektiven Identität zie-
len.3

In den sogenannten Befreiungskriegen gegen das napoleonische Frankreich
zu Beginn des 19. Jahrhunderts und abermals in den Einigungskriegen zwi-
schen 1864 und 1871 entstand in protestantischen Kreisen Deutschlands ein auf
solcher kollektiven Identität basierender Nationalismus, der sich durch das
Summepiskopat stark an die protestantischen Herrschaftshäuser band.4 Nach
der Reichsgründung von 1871 erfuhr der Protestantismus, fußend auf der preu-
ßisch-protestantischen Hegemonialstellung in Deutschland, einen nochmaligen
Nationalisierungsschub,5 der für die gesamte Nation eine protestantische Kul-
turhegemonie verlangte, was wiederum zu einer Abgrenzung und Bekämpfung
gegenüber allen nicht nationalprotestantischen Richtungen führte.6

Jener religiös aufgeladene Nationalismus im protestantischen Bildungsbür-
gertum steigerte sich nochmals mit dem Ausbruch des Ersten Weltkrieges im
August 1914,7 wobei nunmehr nicht selten rassistische Denkweisen in die
Kriegslegitimierung und -verherrlichung mit einflossen.8 Aus unzähligen Bü-
chern und Fernsehdokumentationen sind jene Bilder der vermeintlichen Be-
geisterung bekannt, in denen sich die deutsche Bevölkerung im Sommer 1914
in den Krieg stürzte: Massenhafte Versammlungen von Bürgern auf zentralen

3 Ebd., S. 37.
4 Vgl. hierzu ausführlich Vollnhals, Clemens: „Mit Gott für Kaiser und Reich“. Kulturhegemo-

nie und Kriegstheologie im Protestantismus 1870–1918, in: Holzem, Andreas (Hrsg.): Krieg
und Christentum. Religiöse Gewalttheorien in der Kriegserfahrung des Westens. Pader-
born u. w. 2009, S. 656–679.

5 Hartmut Lehmann spricht in diesem Zusammenhang von einem „Erweckungserlebnis“
innerhalb des deutschen Protestantismus. Lehmann, Hartmut: Die Christianisierung Ameri-
kas und die Dechristianisierung Europas im 19. und im 20. Jahrhundert, in: ders.: Säkularisie-
rung. Der europäische Sonderweg in Sachen Religion. Göttingen 2004, S. 126–143, hier
S. 131–134 [englische Erstveröffentlichung 1998]. Christoph Auffarth spricht gar von
einer „protestantischen Reichseschatologie“. Auffarth, Christoph: Irdische Wege und
himmlischer Lohn. Kreuzzug, Jerusalem und Fegefeuer in religionswissenschaftlicher Per-
spektive. Göttingen 2002, S. 205.

6 Kurz, Roland: Nationalprotestantisches Denken in der Weimarer Republik. Voraussetzungen
und Ausprägungen des Protestantismus nach dem Ersten Weltkrieg in seiner Begegnung mit Volk
und Nation, Gütersloh 2007, S. 79–82.

7 Einen ausführlichen Überblick zur aktuellen Forschungslage zum deutschen Protestantis-
mus im Ersten Weltkrieg, was an dieser Stelle nicht tiefgreifend behandelt werden soll,
bei Besier, Gerhard: The Great War and Religion in Comparative Perspective. Why the Christi-
an Culture of war prevailed over religiously-motivated pacisfism in 1914, in: Kirchliche Zeit-
geschichte 28/2015, S. 21–62.

8 Vgl. hierzu ausführlich Breuer, Stefan: Die radikale Rechte in Deutschland. Eine politische
Ideengeschichte 1871–1945, Stuttgart 2010, S. 7–151.

110 DIRK SCHUSTER

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Plätzen, die freudige Verabschiedung junger Soldaten auf deren Weg zur Front
sowie Pfarrer, die im nunmehrigen Kriegsausbruch den langersehnten letzten
Schritt zur deutsch-protestantischen Vorherrschaft über Europa erblickten.
Neuere Forschungen haben indes nachgewiesen, dass ein solches Bild für Teile
der deutschen Gesellschaft im Jahr 1914 zu revidieren ist.9 Gerade in der Land-
bevölkerung sowie unter den Arbeitern herrschten durchaus Skepsis und Angst
vor dem Krieg. Die Landbevölkerung musste auf einen Teil der Arbeitskräfte
verzichten – zu Kriegsausbruch im Spätsommer 1914 stand die Ernte kurz be-
vor10 – und unter der Arbeiterschaft herrschte ohnehin wenig Verständnis für
die Kriegstreiberei des deutschen Kaisers.11 Anders hingegen innerhalb des pro-
testantischen Bildungsbürgertums: Dieses feierte in großen Teilen den Kriegs-
ausbruch, vernahm man doch im anstehenden „Kampf der Nationen“ die ein-
malige Chance für den Aufstieg Deutschlands zu der europäischen Großmacht.
Spätere Pazifisten wie Thomas Mann gehörten 1914 zu jenen Kriegsbegeister-
ten, die den Gewaltausbruch im August positiv beurteilten.12 Am 4. Oktober
1914 veröffentlichten 93 deutsche Gelehrte jenen bekannten Aufruf „an die
Kulturwelt“, welchen man in zehn Sprachen übersetzte und tausendfach an
Kollegen im neutralen Ausland versendete. In diesem Aufruf, unterschrieben
von bekannten Größen der protestantischen Theologie wie Friedrich Nau-
mann, Adolf von Schlatter, Reinhold Seeberg und Adolf von Harnack, bestrit-
ten die Unterzeichner konsequent jede deutsche Kriegsschuld. Gleichzeitig aber
verurteilten sie Kriegsverbrechen russischer Soldaten in Ostpreußen und kriti-
sierten, die Alliierten würden es fertig bringen, „Mongolen und Neger auf die
weiße Rasse zu hetzen.“13 Im Gegenzug konnten kritische Stimmen zum Krieg
innerhalb des Bildungsbürgertums negative Reaktionen auslösen, wie das Bei-
spiel Hermann Hesses verdeutlicht:

9 Vgl. beispielhaft Verhey, Jeffrey: Der „Geist von 1914“ und die Erfindung der Volksge-
meinschaft. Hamburg 2010.

10 Gause, Ute: „In Arbeit und Gebet ein Heer hinter der Front!“ Krieg, Kirche und protestanti-
sche Christinnen zwischen 1914 und 1918, in: Boll, Friedhelm (Hrsg.): Volksreligiosität
und Kriegserleben. Münster 1997, S. 90–115, hier S. 94.

11 Die Auffassung Kaiser Wilhelms II., Politik sei allein Sache des männlich protestanti-
schen Bildungsbürgertums, stand entsprechend den Interessen der Arbeiterbewegung
diametral entgegen. Zum Verhältnis des letzten deutschen Kaisers zum protestantisch
geprägten radikalen Rechtsnationalismus vgl. Breuer: Rechte, S. 140–151.

12 Clark, Mark W.: European Intellectuals at the Intersection of War, Memory and Social Re-
sponsibility: Gaetano Salvemini, Thomas Mann and the Interpretation of the two World Wars,
in: Remembrance and Solidarity. Studies in the 20th century European history 2/2014,
S. 209–226, hier S. 216.

13 Der Aufruf ist abgedruckt in Brocke, Bernhard vom: Wissenschaft und Militarismus. Der
Aufruf der 93 ‚An die Kulturwelt!‘ und der Zusammenbruch der internationalen Gelehrtenre-
publik im Ersten Weltkrieg, in: Calder, William H. (Hrsg): Wilamowitz nach 50 Jahren,
Darmstadt 1985, S. 649–719, hier S. 718 f. Vgl. zu dem Aufruf auch Greschat, Martin:
Der Erste Weltkrieg und die Christenheit. Ein globaler Überblick, Stuttgart 2014, S. 18.

„DER JUDE“ ALS KRIEGSGEGNER 111

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Im Jahre 1915 entschlüpfte mir eines Tages öffentlich das Bekenntnis dieses Elendes
und ein Wort des Bedauerns darüber, daß auch die sogenannten geistigen Menschen
nichts anderes zu tun wüßten, als Haß zu predigen, Lügen zu verbreiten und das große
Unglück hochzupreisen. Die Folge dieser ziemlich schüchtern geäußerten Klage war,
daß ich in der Presse meines Vaterlandes für einen Verräter erklärt wurde – für mich
ein neues Erlebnis, denn trotz vielen Berührungen mit der Presse hatte ich die Situati-
on des von der Mehrheit Angespienen noch nie kennengelernt. Der Artikel mit jener
Anklage wurde von zwanzig Zeitungen meiner Heimat abgedruckt, und von allen
meinen Freunden, deren ich bei der Presse viele zu haben glaubte, wagten es nur zwei,
für mich einzutreten. Alte Freunde teilten mir mit, daß sie eine Schlange an ihrem Bu-
sen genährt hätten und daß dieser Busen künftig nur noch für Kaiser und Reich, nicht
aber mehr für mich Entarteten schlage. Schmähbriefe von Unbekannten kamen in
Menge, und Buchhändler ließen mich wissen, daß ein Autor von so verwerflichen Ge-
sinnungen für sie nicht mehr existiere. Auf mehreren dieser Briefe lernte ich ein
Schmuckstück kennen, das ich damals zum ersten Male sah: einen kleinen runden
Stempelaufdruck mit der Inschrift: Gott strafe England.14

Die „Ideen von 1914“ präsentierten letztendlich einen Dualismus von Zivilisati-
on und Kultur: „auf der einen Seite der Westen, die Briten und Franzosen, als
Protagonisten der ‚Zivilisation‘, auf der anderen die Deutschen als Träger der
Kultur“.15 Dies beinhaltete gleichzeitig einen Kampf der „Ideen von 1789“ mit
deren zentraler Maxime der Freiheit gegen jene „Ideen von 1914“ und der darin
postulierten deutschen Ordnung unter Führung eines protestantischen Monar-
chen.16 Seinem Vergleich der Kriegslegitimationen von 1914 und 1939 in
Deutschland stellt Hans Maier die zentrale Frage voraus, ob es im Zweiten
Weltkrieg Entwicklungen gab, vergleichbar zu jenen hier kurz angeschnittenen
„Ideen von 1914“ und „welche Rolle [...] die 1914 so stark betonte Antithese zu
1789 [...] in diesem Diskurs [einnahm]?“17

Maiers zweifelsohne richtige Deutung, mit dem Überfall auf Polen und dem
Ausbruch des Zweiten Weltkrieges hat es im allgemeinen Vergleich „keine ‚Ide-
en von 1939‘ gegeben, keinen freiwilligen geistigen Kriegsdienst der Philoso-
phen, Ökonomen, Historiker, nichts, was man der breiten wissenschaftlichen
und publizistischen Bewegung von 1914–18 an die Seite stellen könnte“, soll
nachfolgend in Bezug auf eine der einflussreichsten Organisationen innerhalb
des deutschen Protestantismus während des „Dritten Reichs“ untersucht wer-
den: der christlich-völkischen Kirchenbewegung Deutsche Christen.18 Weil die Kir-
chenbewegung Deutsche Christen im Nationalsozialismus und allen voran in

14 Hesse, Hermann: Kurzgefasster Lebenslauf [1925], in: ders.: Über Literatur. Berlin (Ost),
Weimar 1978 [Erstveröffentlichung 1973], S. 123–142, hier S. 130.

15 Maier, Hans: Ideen von 1914. Ideen von 1939? Zweierlei Kriegsanfänge, in: Vierteljahrshefte
für Zeitgeschichte 38/1990, S. 525–542, hier S. 527.

16 Ebd., S. 528.
17 Ebd., S. 526.
18 Zur Kirchenbewegung vgl. Arnhold, Oliver: „Entjudung“. Kirche im Abgrund. Bd. 1: Die

Thüringer Kirchenbewegung Deutsche Christen 1928–1939. Berlin 2010. Die Organisa-
tion änderte mehrfach ihre offizielle Bezeichnung, zulässt Ende der 1930er Jahre in

112 DIRK SCHUSTER

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


der Person Adolf Hitlers ein unmittelbares Wirken Gottes vernahm, stellt sich
zwangsläufig die Frage, wie jene Vertreter eines „artgemäßen“, völkischen Pro-
testantismus19 in Deutschland den von den Nationalsozialisten begonnenen
Weltkrieg interpretierten.

Das theologische Weltbild der Kirchenbewegung Deutsche Christen20

Die beiden Vikare Siegfried Leffler (1900–1983) und Julius Leutheuser (1900–
1942) bauten ab 1927 schrittweise die Kirchenbewegung Deutsche Christen auf,
nachdem sie aufgrund ihrer nationalsozialistischen Haltung in Konflikt mit der
bayerischen Landeskirche gerieten und daraufhin in den Dienst der Thüringer
Landeskirche übertraten. Im Ostthüringer Raum, nahe der Stadt Altenburg,
übernahmen die beiden Freunde jeweils eine kleine Pfarrgemeinde und schaff-
ten es durch verschiedene Aktivitäten wie Vortragsabende, Fackelumzüge, Frei-
zeitangebote etc. schnell, die lokale Bevölkerung wieder für die Kirche zu inter-
essieren. Zugleich nahmen sie in ihrer christlichen Verkündigung direkt Bezug
auf aktuelle gesellschaftliche und politische Entwicklungen und deuteten diese
aus religiöser Perspektive. Vor allem die Bezugnahme auf die Ideologie des Na-
tionalsozialismus ermöglichte es der zunächst noch kleinen Gruppierung, mit-
hilfe antisemitischer Stereotype einfache Erklärungen für die wirtschaftlich, ge-
sellschaftlich und politisch durchweg angespannte Lage in der Zeit der Weima-
rer Republik zu liefern. Da dieser Kreis vorrangig aus Lehrern und Pfarrern be-
stand, fungierten diese aufgrund ihrer sozialen und beruflichen Stellung gleich-
zeitig als Multiplikatoren zur Verbreitung jener deutsch-christlichen Weltsicht.
Wie Klaus Scholder bemerkte, handelte es sich bei der Kirchenbewegung Deut-
sche Christen um die idealtypische Form einer völkisch-christlichen Bewegung, in
der

kein Unterschied mehr zwischen der kirchlichen, kulturellen und politischen Arbeit
[bestand], weil alles aus einem Geist geschah und dem gleichen Ziel diente, der christ-
lich-völkischen Erneuerung der deutschen Nation.21

Kirchliche Einung Deutsche Christen. Um Verwechslungen mit anderen deutsch-christli-
chen Gruppierungen zu vermeiden, wird im Folgenden durchgängig die Bezeichnung
Kirchenbewegung Deutsche Christen verwendet.

19 Zur rassistischen Begrifflichkeit völkisch im hiesigen Kontext vgl. Schuster, Dirk: Die
Lehre vom „arischen“ Christentum. Das wissenschaftliche Selbstverständnis im Eisenacher
„Entjudungsinstitut“, Göttingen 2017, S. 29–33.

20 Die historische Entwicklung sowie das theologische Weltbild der Kirchenbewegung
Deutsche Christen sind mit den entsprechenden Verweisen ausführlich wiedergegeben
in Schuster, Lehre, S. 45–69. Aus Platzgründen wird im Folgenden auf eine detaillierte
Literaturaufzählung zu diesem Themenbereich verzichtet.

21 Scholder, Klaus: Die Kirchen und das Dritte Reich. Bd. 1: Vorgeschichte und Zeit der Illusio-
nen 1918–1934, Frankfurt/M. u. a. 1977, S. 280.

„DER JUDE“ ALS KRIEGSGEGNER 113

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Zu jenem Geist der völkischen Erneuerung der Leffler-Leutheuser-Gruppe gehörte
die aktive Werbung unter den Gläubigen für die NSDAP, wodurch sich einer-
seits in dem stark sozialdemokratisch geprägten Altenburger Land Anhänger
für die Hitler-Partei werben ließen. Andererseits konnte die Kirchenbewegung
unter Parteimitgliedern Sympathisanten für die eigene Kirchenorganisation ge-
winnen, was wiederum die Ausbreitung über den gesamten Thüringer Raum
beschleunigte.22

An dieser Stelle lässt sich jenes typische Merkmal des von John A. Hall als
„integral nationalism“ bezeichneten und auf ethnischen Kriterien beruhenden
Nationalismus erkennen: Eine transnationale Identität, beispielsweise basierend
auf humanistischen Werten oder eines gemeinsamen religiösen Glaubens, wur-
de zugunsten einer nationalen Gemeinschaft aufgegeben.23 Neben dem ethni-
schen Exklusivgedanken erhöhten vor allem innerhalb des (Bildungs-)Bürger-
tums der Stolz auf vermeintlich geschichtliche Errungenschaften deutscher
„Heroen“ sowie der vormalige Aufstieg des wilhelminischen Kaiserreichs zur
europäischen Großmacht jenes Nationaldenken. Die Weltkriegsniederlage von
1918, die Abtretung nicht weniger Gebiete in den vormaligen deutschen Ostge-
bieten, die wirtschaftlichen und militärischen Restriktionen des Versailler Ver-
trages, der Zusammenbruch der Monarchie und die Einführung der unter In-
tellektuellen und Bildungsbürgern ungeliebten Demokratie, die „Degradie-
rung“ des Protestantismus als vormalige quasi Staatsreligion hin zu einer
gleichberechtigten Konfessionen neben anderen, die jahrelange Regierungsbe-
teiligung von Sozialdemokratie und katholischem Zentrum während der
1920er Jahre, Aufstände von rechts und links mit bürgerkriegsähnlichen Zu-
ständen, der Zusammenbruch des Geldsystems 1923 und die direkten Folgen
der Weltwirtschaftskrise in Form von Massenentlassungen – wenn auch nicht
ausschließlich, so bestärkten diese Faktoren den Aufstieg eines extremen Natio-
nalismus im Deutschland der 1920er Jahre. Aus den Folgen der Niederlage von
1918 erwuchs in Teilen der Bevölkerung die Bereitschaft zum „Kampf gegen
Versailles“ – hier verstanden als eine Chiffre für den Kampf nicht nur gegen die
unmittelbaren Bestimmungen des Friedensvertrages von 1919, sondern verstan-
den als ein Kampf zur Wiederherstellung eines vermeintlichen heroischen, he-
gemonialen Deutschlands mit einer deutschen „Volksgemeinschaft“.24

22 Vgl. Baier, Helmut: Die Deutschen Christen Bayerns im Rahmen des bayerischen Kirchen-
kampfes, Nürnberg 1986, S. 21. Dazu auch Pyta, Wolfram: Dorfgemeinschaft und Parteipo-
litik 1918–1933. Die Verschränkung von Milieu und Parteien in den protestantischen Landge-
bieten Deutschlands in der Weimarer Republik, Düsseldorf 1995, S. 417.

23 Hall, John A.: Nationalisms: Classified and Explained, in: Daedalus 122/1993, H. 3, S. 1–
28, hier S. 12–14.

24 Karl Heinz Metz bemerkt zu Recht, dass 1919 in Deutschland kein Friede eintrat, son-
dern „lediglich ein Nachkrieg, der den alten Hass wachhielt und ihn durch eine neue
Ideologie in ein noch Radikaleres umformte.“ Metz, Karl Heinz: Geschichte der Gewalt.
Krieg, Revolution, Terror, Darmstadt 2010, S. 104. Vgl. zum Konzept einer „Wiederge-
burt“ Deutschlands bei Adolf Hitler Hall, David Ian: Wagner, Hitler, and Germany’s Re-

114 DIRK SCHUSTER

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Neben jenem völkischen Geist bzw. Geist der Volksgemeinschaft nahm das Wir-
ken Hitlers im christlichen Weltbild der Kirchenbewegung zusätzlich eine be-
sondere Stellung ein, die es Leffler und Leutheuser erlaubten, Religion und je-
nes hegemoniale Denken direkt miteinander zu verknüpfen. Die Deutschen sei-
en, so die Vorstellung, das auserwählte Volk Gottes, was sich nicht zuletzt darin
zeige, dass Gott Martin Luther als den Bewahrer des Christentums zu den Deut-
schen gesandt habe. Seit dem 19. Jahrhundert sei es aber zu einer zunehmen-
den Abkehr der Deutschen von ihrem Glauben gekommen, was die Vertreter
der Kirchenbewegung auf den aufklärerischen Individualismus zurückführten,
wohinter sich aber letzten Endes „jüdisches Gedankengut“ verberge.25 In dieser
Gedankenwelt avancierte das Judentum zum „Gegenvolk“ der von Gott auser-
wählten Deutschen, was die Kirchenbewegung mit der Aufnahme der Rassen-
ordnung in das eigene Glaubenssystem erklärte. Rassen seien, so die Vorstel-
lung, von Gott geschaffen und deren Mischung sei wider den göttlichen Wil-
len. Wie in der gesamten völkischen Bewegung waren ebenso laut der Kirchen-
bewegung alle angeblichen Fehlentwicklungen in Deutschland Resultat eines
zunehmenden jüdischen Einflusses. Arbeiterbewegung, Kapitalismus, Liberalis-
mus, Demokratievorstellungen usw. galten als negative Auswüchse der Moder-
ne, hinter denen immer „der Jude“ stand und die es zur Bewahrung der deut-
schen Kultur zu bekämpfen galt.26 Hierdurch gelang es der Kirchenbewegung,
die komplexen gesellschaftlichen, politischen und ökonomischen Veränderun-
gen der Weimarer Republik mithilfe eines gängigen Feindbildes zu deuten und
zu diskreditieren. Gleichzeitig ließ sich hiermit theologisch die vorbehaltlose
Unterstützung des Nationalsozialismus durch die Kirchenbewegung rechtferti-
gen.

Durch den angeblich gewährten Einfluss des Judentums in Deutschland ha-
be sich Gott von den Deutschen abgewendet, wodurch sich die Weltkriegsnie-
derlage von 1918 erklären ließ. Ebenso deutete man die Einführung der Demo-
kratie von Weimar – nicht nur bei der Kirchenbewegung verhasst, sondern bei

birth after the First World War, in: War in History 24/2017, S. 154–175. Zum Konzept der
„Volksgemeinschaft“ im Verständnis der Nationalsozialisten mit entsprechenden Anga-
ben zum Stand der Forschung sowie unter Berücksichtigung des Faktors Religion vgl.
Schuster, Dirk: The National Socialist 'National Community' in the 'Foreign German Com-
munity' througt the Example of Transylvanian Saxons and their National Church, in: Re-
membrance and Solidarity Sudies in 20th century European History 5/2016, S. 13–34.

25 Mit derartigen Parolen reihte sich die Kirchenbewegung in jene protestantischen Dis-
kurse von 1914 ein (siehe Maier, Ideen) und knüpfte gleichzeitig an Ideen der völkischen
Bewegung an, die jenen vermeintlichen Kulturverfall des deutschen Volkes auf den Ein-
fluss der Aufklärung (und somit auf vermeintlich jüdisches Gedankengut) zurückführ-
ten. Zur völkischen Bewegung vgl. Puschner, Uwe: Die völkische Bewegung im wilhelmini-
schen Kaiserreich. Sprache – Rasse – Religion, Darmstadt 2001; Breuer, Stefan: Die Völki-
schen in Deutschland. Kaiserreich und Weimarer Republik, Darmstadt ²2010.

26 Zur Chiffre „Judentum“ innerhalb der völkischen Bewegung Puschner, Uwe: Völkischer
Antisemitismus, in: Baltrusch, Ernst – Puschner, Uwe (Hrsg.): Jüdische Lebenswelten.
Von der Antike bis zur Gegenwart. Frankfurt/M. 2016, S. 267–283, hier S. 273.

„DER JUDE“ ALS KRIEGSGEGNER 115

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


vielen protestantischen Theologen – als eine Strafe Gottes. Doch Gott habe sich
in der dunkelsten Stunde der Deutschen diesen abermals offenbart, indem er
ihnen einen neuen Erlöser in der Person Adolf Hitlers sandte. Hitler nahm
hierdurch im Glaubensbild der Kirchenbewegung nicht nur die Funktion eines
politischen „Führers“ ein, sondern wurde durch die Kirchenbewegung zusätz-
lich mit einem göttlichen Auftrag versehen, was sich in Bezeichnungen wie
„Führer von Gottes Gnade“ (Siegfried Leffler) und „gottgesandten Führer“ (Ju-
lius Leutheuser) widerspiegelt.27

An dieser Stelle ist Christoph Auffahrt in einem Punkt zu widersprechen:
Auffahrt spricht sich zu Recht dagegen aus, das „apologetische Programm [...],
das Hans Maier und seine Arbeitsgruppe als ‚Politische Religion‘ entwickelt ha-
ben“, in die Religionswissenschaft aufzunehmen.28 Wenn Auffahrt dies aber da-
mit begründet, niemand habe „Hitler als den Heiland“ gerühmt,29 so ist mit
dem Verweis auf die Kirchenbewegung Deutsche Christen eine solche Aussage
unzutreffend. Auch wenn diese Zuschreibung zuallererst im religiösen Kontext
stattfand, so bleibt zu beachten, dass aus Perspektive des theologischen Weltbil-
des der Kirchenbewegung die weltliche Herrschaft des Nationalsozialismus im-
mer zugleich eine Herrschaft von „Gottes Gnaden“ war und sich Gottes Wirken
im Nationalsozialismus manifestierte.30

Infolge des „göttlichen Auftrages“ Hitlers hatte sich die Kirche aus Sicht der
Kirchenbewegung dem Nationalsozialismus vorbehaltlos unterzuordnen und
verstand sich dabei selbst als integralen Bestandteil des aufzubauenden „Dritten
Reichs“. Hitler sollte Deutschland auf politischer und gesellschaftlicher Ebene
einen und wieder zu der Größe führen, die Gott ihm vermeintlich zuerkannt
habe. Die Kirchenbewegung wollte das deutsche Volk „innerlich“ einen, indem
sie mittelfristig die Schaffung einer überkonfessionellen Nationalkirche an-
strebte. Zu jener „inneren Einigung“ gehörte laut Vorstellung der Kirchenbe-
wegung ebenso, alle jüdischen Einflüsse aus dem religiösen Leben der Deut-
schen zu entfernen. Auf gesellschaftlicher Ebene habe Hitler dies zu vollführen,
auf religiöser Ebene nahm man für sich selbst in Anspruch, diese „Aufgabe“ zu
lösen.

27 Ausführlich zur Vorstellung der Kirchenbewegung, Hitler sei der „gottgesandte Führer“
Schuster, Dirk: „Führer von Gottes Gnaden“. Das deutsch-christliche Verständnis vom Erlöser
Adolf Hitler, in: Zeitschrift für Religions- und Geistesgeschichte 68/2016, S. 277–285.

28 Vgl. hierzu auch die Argumentation von Heinz Hürten, der sich gegen jene Behauptung
ausspricht, totalitäre Regime seien Religion. Hürten, Heinz: Totalitäre Kirchenpolitik.
Dargestellt am Fall des Nationalsozialismus, in: Forum für osteuropäische Ideen- und Zeit-
geschichte 17/2013, S. 65–79, hier S. 66–68.

29 Auffarth, Christoph: Das ‚Dritte Reich‘. Das ‚Geheime Deutschland‘. Stefan George im Kon-
text. Thesen, in: Braungart, Wolfgang (Hrsg.): Stefan George und die Religion. Berlin/
Boston 2015, S. 157–174, hier S. 158 f.

30 Zur Akzeptanz des Nationalsozialismus bei einem Großteil protestantischer Theologen
und Laien vgl. Blaschke, Olaf: Die Kirchen und der Nationalsozialismus, Stuttgart 2014.

116 DIRK SCHUSTER

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Als die Kirchenbewegung 1933 die Kontrolle über die Thüringer Landeskir-
che übernahm und im Laufe der 1930er Jahre ihren Einfluss sukzessive auf an-
dere Landeskirchen ausbaute, begann sie in ihrem Machtbereich, „judenchrist-
liche“31 Mitarbeiter und Mitglieder aus der Kirche auszuschließen, um die Vor-
stellung eines „rassisch artgemäßen“ Christentums in die Tat umzusetzen. Den
Höhepunkt erreichte dieser radikale Antisemitismus in der 1939 auf der Wart-
burg vollzogenen Gründung des Instituts zur Erforschung und Beseitigung des jüdi-
schen Einflusses auf das deutsche kirchliche Leben (Entjudungsinstitut).32 Dieses In-
stitut sollte die gesamte Geschichte und Theologie des Christentums „juden-
frei“ machen und gipfelte in der Veröffentlichung eines „entjudeten“ Neuen
Testaments sowie dem vermeintlich wissenschaftlichen Nachweis der „ari-
schen“ Abstammung Jesu.33

Antisemitismus war indes kein Alleinstellungsmerkmal der Kirchenbewe-
gung innerhalb des deutschen Protestantismus, sondern fand Akzeptanz bei
einem Großteil der Pastoren.34 Darüber hinaus hatte jenes Gegner-Schema der
Kirchenbewegung große Anknüpfungspunkte an das Weltbild der extremen
Rechten, allen voran an die Vorstellungen völkischer Nationalisten. Bereits seit
der Zeit des Kaiserreichs interpretierten diese in alle, nicht dem eigenen Welt-
bild entsprechenden Entwicklungen, jüdische Einflüsse hinein. Liberalismus,
Internationalismus, Ultramontanismus, Arbeiterbewegung etc. wurden so sub-

31 Zu dem Begriff „judenchristlich“ im Verständnis der Kirchenbewegung siehe weiter un-
ten.

32 Zu dem Institut vgl. Schuster, Lehre; Heschel, Susannah: The Aryan Jesus. Christian Theo-
logians and the Bible in Nazi German,. Princeton 2008; Arnhold, Oliver: „Entjudung“. Kir-
che im Abgrund. Bd. 2: Das „Institut zur Erforschung und Beseitigung des jüdischen Ein-
flusses auf das deutsche kirchliche Leben“ 1939–1945, Berlin 2010.

33 Zu letztgenannten ausführlich Schuster, Lehre, S. 148–251. Zum „entjudeten“ Neuen
Testament vgl. Jerke, Birgit: Wie wurde das Neue Testament zu einem sogenannten Volkstes-
tament „entjudet“? Aus der Arbeit des Eisenacher „Instituts zur Erforschung und Beseitigung
des jüdischen Einflusses auf das deutsche kirchliche Leben“, in: Siegele-Wenschkewitz, Leo-
nore (Hrsg.): Christlicher Antijudaismus und Antisemitismus. Theologische und kirchli-
che Programme Deutscher Christen, Frankfurt/M. 1994, S. 201–234; Eber, Jochen: Das
„Volkstestament der Deutschen“. Die „Botschaft Gottes“. ein deutsch-christliches Neues Testa-
ment im Dritten Reich, in: European Journal of Theology 18/2009, S. 29–46; Arnhold:
„Entjudung“. Bd. 2, S. 649–682. Zur Genese des Begriffs „Entjudung“ vgl. Schmidt, Da-
niela/Schuster, Dirk: „Entjudung“. Wort, Phänomen, Programm. Zur Verwendungsgeschichte
eines Begriffes, in: PaRDeS. Zeitschrift der Vereinigung für Jüdische Studien 22/2016,
S. 167–191.

34 Thamer, Hans-Ulrich: Protestantismus und ‚Judenfrage‘ in der Geschichte des Dritten Reiches,
in: Kaiser, Jochen-Christoph/Greschat, Martin (Hrsg.): Der Holocaust und die Protestan-
ten. Analysen einer Verstrickung, Frankfurt/M. 1988, S. 216–240, hier S. 235. Zur liberal-
protestantischen Auseinandersetzung mit der „Judenfrage“ Graf, Friedrich Wilhelm:
‚Wir konnten dem Rad nicht in die Speichen fallen‘. Liberaler Protestantismus und ‚Judenfra-
ge‘ nach 1933, in: Kaiser, Jochen-Christoph/Greschat, Martin (Hrsg.): Der Holocaust und
die Protestanten. Analysen einer Verstrickung, Frankfurt/M. 1988, S. 151–185. Darin
spricht Graf die für den liberalen Protestantismus typischen kulturhegemonialen An-
spruch an (S. 175 f.), der später bei der Kirchenbewegung Deutsche Christen eine exklu-
sivistische Ausprägung erfuhr.

„DER JUDE“ ALS KRIEGSGEGNER 117

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


summiert als jüdisch beeinflusst und entsprechend bekämpft.35 Derartige Deu-
tungen sollten sich in der Weimarer Republik noch einmal verstärken und je-
nen eliminatorischen Antisemitismus der Nationalsozialisten hervorbringen,
den wiederum weite Teile der Mitglieder der Kirchenbewegung teilten und in-
nerhalb des eigenen kirchlichen Machtbereichs versuchten praktisch umzuset-
zen.

Wie dargelegt, vernahmen die Vertreter der Kirchenbewegung hinter jeder
vermeintlich negativen und damit abzulehnenden gesellschaftlichen Entwick-
lung oder gar hinter jeder distanzierten Haltung gegenüber dem Nationalsozia-
lismus jüdische Einflüsse, oder – wenn es sich nicht unmittelbar um vermeintli-
che Machenschaften von Juden handelte – so doch zumindest übernommenes
jüdisches Gedankengut. Beispielhaft sei hier auf Walter Grundmann (1906–
1976) verwiesen, Professor für Völkische Theologie und Neues Testament sowie
wissenschaftlicher Leiter des angesprochenen Instituts zur Erforschung und Besei-
tigung des jüdischen Einflusses auf das deutsche kirchliche Leben. Jener Grundmann
unterstellte in seinem programmatischen Vortrag zur Eröffnung des Instituts
den Vertretern der dialektischen Theologie um Karl Barth, dass deren Theolo-
gie auf jüdischen Gedanken basiere und sich daraus der angebliche Gegensatz
der dialektischen Theologie gegenüber der nationalsozialistischen Ideologie er-
klären lasse.36 Der Vorwurf der „jüdischen Beeinflussung“ wurde hierdurch
nicht nur zum Synonym für eine Bekämpfung vermeintlicher Gegner inner-
halb und außerhalb der Kirche. Infolge der „göttlichen Sendung“ Hitlers und
dessen Programms war es für die Kirchenbewegung die religiöse Pflicht eines
jeden Christen, gegen alle jüdischen Einflüsse bedingungslos vorzugehen: Die
Deutschen seien das auserwählte Volk Gottes, Gott habe Hitler zur Wiederher-
stellung der göttlichen (Rassen-)Ordnung den Deutschen gesandt, wodurch
letztendlich der Kampf gegen das Judentum und gegen alle „jüdisch beeinfluss-
ten“ Ideen für die Kirchenbewegung ein schicksalsentscheidender Kampf zwi-
schen „gut/göttlich/deutsch“ und „böse/von Gott verstoßen/jüdisch“ war.

„Der Jude“ als eigentlicher Kriegsgegner

Die „gängige Judenfeindschaft“ (Hans-Ulrich Thamer) im deutschen Protestan-
tismus jener Zeit zeigt sich unter anderem in der Beschäftigung mit der soge-
nannten „Judenfrage“. Walter Künneth (1901–1997), Theologe und Mitglied
der Bekennenden Kirche, verfasste 1933 ein Gutachten über „Die Kirche und
die Judenfrage in Deutschland“, in welchem sich Künneth offen für eine Aus-
schaltung des jüdischen Einflusses auf das deutsche Volksleben aussprach, not-

35 Breuer, Rechte, S. 259.
36 Grundmann, Walter: Die Entjudung des religiösen Lebens als Aufgabe deutscher Theo-

logie und Kirche, Weimar 1939, S. 22.

118 DIRK SCHUSTER

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


falls auch mithilfe von Gewaltmaßnahmen.37 Basierend auf Luthers Zwei-Rei-
che-Lehre proklamierte der Theologe, dass Juden allein in den Zuständigkeits-
bereich des Staates fielen und die Kirche sich nicht in staatliche Maßnahmen
gegen Juden einzumischen habe. Demgegenüber lägen die sogenannten Juden-
christen in der Verantwortung der Kirche und der Staat habe sich demzufolge
auch nicht in die Behandlung der Judenchristen einzumischen.38 Große Teile
protestantischer Vertreter widersprachen nicht der staatlichen Gewalt gegen Ju-
den, teilweise legitimierten sie diese sogar, wenn damit „jüdische Einflüsse“ aus
dem „deutschen Volksleben“ beseitigt werden konnten. „Judenchristen“, also
Christen, die nach rassenideologischen Kriterien als Juden oder sogenannte
Mischlinge galten, sollten in diesem Denken aber nicht von derartigen „Maß-
nahmen“ betroffen sein, da sie aus theologischer Perspektive als Christen ver-
standen wurden.

Die Kirchenbewegung Deutsche Christen hatte gegenüber den „Judenchris-
ten“ ein völlig anderes Verständnis. Da Rasse in deren theologischen Weltbild
eine von Gott geschaffene Ordnung darstellte, besaß die rassische Beurteilung
im Denken der Kirchenbewegung einen höheren Stellenwert als das individuel-
le religiöse Bekenntnis. Heinz Erich Eisenhuth (1903–1983), Professor für Syste-
matische Theologie in Jena und Mitglied der Kirchenbewegung, verfasste 1941
ein Gutachten für die Arbeitsgemeinschaft evangelischer Kirchenleiter innerhalb
der Deutschen Evangelischen Kirche, wo er Empfehlungen aussprach, wie mit den
sogenannten Judenchristen zu verfahren sei. Gleich zu Beginn erläuterte Eisen-
huth, seine Argumente stützend auf Luthers Zwei-Reiche-Lehre,39 dass die Tau-
fe nicht das entscheidende Kriterium darstelle, anhand dessen man von einem
Christen sprechen könne:

Judenchristen sind und bleiben nach der Taufe Juden, so daß ihre religiöse Erlebnis-
und Äußerungsart stets jüdischen Charakter an sich tragen wird. Die Kennzeichnung
der Juden mit dem Judenstern soll das Bewußtsein für die unüberbrückbare Kluft und
Trennung zwischen den Rassen wach erhalten. Das deutsche Volk darf nie mehr ver-
gessen, daß es nicht nur in diesem Kriege bestes und edelstes Blut deutscher Menschen
hat opfern müssen, weil es gegen die Weltmacht der Juden zu kämpfen gezwungen
war.40

Zum Zeitpunkt der Veröffentlichung des Gutachtens hatte Nazi-Deutschland
bereits ganz Europa mit Krieg überzogen und entsprechend ging der Jenaer Sys-

37 Thamer, Protestantismus, S. 236.
38 Ebd.
39 Ausführlich dazu Schuster, Lehre, S. 89–92.
40 Eisenhuth, Heinz Erich: Zur Frage der Beteiligung der Judenchristen am christlichen Gottes-

dienst, in: Verbandsmitteilungen 5+6/1941, S. 125–127, hier S. 125. Bei den Verbandsmit-
teilungen handelte es sich um die offizielle Zeitschrift des bereits genannten Instituts zur
Erforschung und Beseitigung des jüdischen Einflusses auf das deutsche kirchliche Leben.
Eisenhuth war kurzzeitig im Jahr 1943, bis zu seiner Heereseinberufung, dessen wissen-
schaftlicher Leiter.

„DER JUDE“ ALS KRIEGSGEGNER 119

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


tematiker in seiner Expertise auf diesen ein. Der Weltkrieg war für Eisenhuth
zuallererst ein Verteidigungskampf gegen das Judentum, weshalb der gesamte
deutsche Protestantismus die Pflicht habe,

diesen Kampf gegen die Juden innerlich [zu] führen durch die Bemühung um die Ent-
judung des religiösen und kirchlichen Lebens, aber auch äußerlich durch die radikale
Trennung von den Juden als den größten Gegnern des Reiches. Auch die Judenchris-
ten gehören zu dem Volk, das, durch den Judenstern sichtbar gekennzeichnet, als die
größte Weltgefahr erkannt werden muß.41

Die Forderungen, die Eisenhuth anschließend formulierte, zeigen, dass er „Ju-
denchristen“ nicht als Christen ansah. Als Reichsfeinde seien sie von allen Got-
tesdiensten auszuschließen, Pfarrer hätten keine Amtshandlungen an „Juden-
christen“ zu vollziehen und auch dürfe keine Kirchensteuer von diesen erhoben
werden.42

„Judenchristen“ waren im Verständnis der Kirchenbewegung keine Christen
oder gar „Deutsche“, sondern Juden und entsprechend völlig rechtlos. Selbst
einem Kriegsgefangenen billigte Eisenhuth noch mehr Rechte zu, wie er am
Ende seines Gutachtens ausführte:

Die Deutsche Evangelische Kirche steht also gegen die Judenchristen und auch eine
kirchliche Betreuung ihrer Glieder innerhalb des Deutschen Reiches während des Krie-
ges, weil es sich hier um Feinde des Reiches handelt, gegen die zuerst die politische
Macht in Anwendung gebracht werden muß. Die Judenchristen können nicht etwa
mit Kriegsgefangenen verglichen werden, denen eine seelsorgerische Betreuung zuge-
standen werden muß; denn die Juden gehören derjenigen Rasse zu, die den Untergang
vor allem der arischen Völker auch besonders durch diesen Krieg herbeizuführen be-
strebt ist.43

Die Landeskirchen von Thüringen, Mecklenburg, Sachsen, Nassau-Hessen, An-
halt und Lübeck veröffentlichten am 17. Dezember 1941 eine Bekanntma-
chung, in der es eindeutig und unter der Bezugnahme auf jene Ausarbeitung
Eisenhuths hieß: „Die deutsche evangelische Kirche hat das religiöse Leben
deutscher Volksgenossen zu fördern. Rassejüdische Christen haben in ihr kei-
nen Raum und kein Recht.“44

Derartige Gutachten hatten im eigentlichen Sinne keine dogmatische Aussa-
gekraft für den einzelnen protestantischen Gläubigen. Zuallererst waren derar-
tige Aussagen bestimmt für den innertheologischen Diskurs, geschrieben von
ausgebildeten Theologen, gerichtet an ausgebildete Theologen. Gleichwohl
sollten solche, wie im Falle Eisenhuth zudem öffentlich publizierte Gutachten,
auch bei denjenigen Beachtung finden, die nicht zur theologisch ausgebildeten
„in-group“ gehörten. Dies meint, durch die Veröffentlichung eines Gutachtens

41 Ebd.
42 Ebd. S. 126.
43 Ebd. S. 127.
44 Ebd.

120 DIRK SCHUSTER

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


in einer Zeitschrift, die für Werbezwecke zudem vielfach kostenlos verteilt wur-
de, hoben die Protagonisten der Kirchenbewegung die Grenze zwischen wis-
senschaftlicher Fachkommunikation und praktischer Handlungsanweisung
auf.45

Mit derartigen Aussagen beteiligten sich die Vertreter der Kirchenbewegung
direkt an der Kriegs- und Vernichtungslegitimation der Nationalsozialisten,
denn es bedarf wenig Fantasie, um sich vorzustellen, welche „Behandlung“
man seitens der Kirchenbewegung Juden „zubilligte“, wenn man bereits „Ju-
denchristen“ sämtliche Rechte absprach. Entsprechend sah die Kirchenbewe-
gung in ihren Kriegsrechtfertigungen den wahren Feind Deutschlands nicht
unmittelbar in jenen mit Deutschland im Krieg stehenden Nationen. Für sie
war der eigentliche Kriegsgegner das Judentum, welches durch direkte oder in-
direkte Einflussnahme in Ländern wie Frankreich und Großbritannien diese zu
Gegnern Deutschlands gemacht habe. Hierdurch wird deutlich, dass sich die
Kirchenbewegung selbst eine Form von Herrschaftskompetenz zubilligte, in-
dem sie definierte, wer als Feind zu gelten habe.46 Freilich orientierte sich diese
Feinddefinition an der antisemitischen Staatsdoktrin der Nationalsozialisten,
aber diese erfuhr eine zusätzliche Legitimierung durch kirchliche Vertreter.

Der Kriegsausbruch 1939 sowie aktuelle Kriegsereignisse fanden innerhalb
der Periodika der Kirchenbewegung47 hingegen relativ wenig Beachtung. Den
Kriegsbeginn im September 1939 deutete der Schriftleiter der Deutschen Fröm-
migkeit, Wilhelm Bauer (1889–1969), als einen Einsatz des Einzelnen für das
deutsche Volk – nicht für Hitler oder den Nationalsozialismus, da im Krieg sich
zeige,

ob es [das deutsche Volk] des Reiches würdig ist, zu dessen Träger es der Lenker der
Geschichte bestimmt hat, als er die Botschaft vom Gottesreich in deutsche Herzen
pflanzte.48

45 Zum relativ geschlossenen Kommunikationsraum Theologie Auffarth, Christoph: Theo-
logie als Religionskritik in der Europäischen Religionsgeschichte, in: Zeitschrift für Religions-
wissenschaft 15/2007, S. 5–27, hier S. 5–9.

46 Zur Benennung von Feinden als die höchste Herrschaftskompetenz, da dies „mit der
Freisetzung einer unbegrenzten ‚eliminatorischen‘ Gewalt verbunden ist“, Metz, Ge-
schichte, S. 72.

47 Es wird sich im Folgenden vor allem auf die Monatsschrift Deutsche Frömmigkeit sowie
das Wochenblatt Die Nationalkirche. Briefe an Deutsche Christen bezogen. Die beiden Pe-
riodika waren die Hauptmitteilungsorgane der Kirchenbewegung Deutsche Christen.
Aufgrund der zunehmenden Papierverknappung im Zuge allgemeiner Kriegseinschrän-
kungen stellten beide Blätter ihr Erscheinen noch vor dem deutschen Überfall auf die
Sowjetunion am 22. Juni 1941 ein. Vgl. hierzu den entsprechenden Artikel von Dungs,
Heinz: Alles für unser Volk, in: Die Nationalkirche. Briefe an Deutsche Christen 10/1941,
Nr. 21, 01.06.1941, S. 1–2.

48 Bauer, Wilhelm: Ein Wort an den Leser, in: Deutsche Frömmigkeit 7/1939, S. 226–227,
hier S. 226.

„DER JUDE“ ALS KRIEGSGEGNER 121

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Trotz dass der Nationalsozialismus im Verständnis der Kirchenbewegung
eine göttliche Offenbarung war, wird aus diesem Artikel von Bauer deutlich,
dass der Einsatz dem Vaterland galt und der Krieg nicht jenen Enthusiasmus
hervorrief, wie dies in weiten Teilen des deutschen Protestantismus 1914 der
Fall war, was Hans Maiers Feststellung untermauert. Die Vorstellung, für das
Vaterland – nicht für Hitler – in den Krieg zu ziehen, war über die Kirchenbe-
wegung hinaus gängige Ansicht bei protestantischen Theologen. So schrieb bei-
spielhaft der spätere Systematische Theologe Heinz Eduard Tödt (1918–1991)
in seiner teils autobiographisch angelegten Abschiedsvorlesung über seinen
Kriegseinsatz in Polen:

[…] Luthers Weisung an die Christen, an einem offensichtlich ungerechten Krieg
nicht teilzunehmen, war mir damals unbekannt. Werner Elert, Friedrich Gogarten,
Emanuel Hirsch, alle diese großen lutherischen Theologen, hatten sie mir nicht über-
mittelt. Statt dessen hatten sie mich gelehrt, daß die Bindung an das eigene Volk nach
Gottes Willen den Christen unbedingt verpflichtet. Ich führte den Krieg ja auch – sub-
jektiv – nicht für Hitler, sondern für mein deutsches Vaterland, und unglücklicherwei-
se war das nicht zu trennen. Gedanken habe ich mir schon gemacht über dieses Prob-
lem, aber es war jetzt, als ich Soldat war, unlösbar.49

Der militärische Sieg des „Dritten Reichs“ 1939 gegen Polen, dessen Bevölke-
rung die Kirchenbewegung als „entmenschtes Unvolk“ klassifizierte,50 sei in der
kurzen Zeit nur mithilfe Gottes gelungen und käme entsprechend einem Wun-
der gleich.51

Äußerungen zum Kriegsverlauf und Legitimierungen für die „Lebensraum
im Osten“-Ideologie der Nationalsozialisten lassen sich in den Veröffentlichun-
gen der Kirchenbewegung dennoch nur sehr selten finden. Die Kirchenbewe-
gung verstand den Krieg zuallererst als eine Schicksalsschlacht mit dem „Welt-
judentum“ und deutete in den folgenden Jahren alle Kriegsentwicklungen als
eine Art „Endschlacht“ zwischen den Deutschen und dem Judentum, welches
fremde Völker wie die Engländer nutze, um Deutschland zu vernichten.

Als Veranschaulichung jenes Denkens lassen sich an dieser Stelle die Äuße-
rungen von Johannes Hempel (1891–1964) anführen.52 Hempel, Professor für
Altes Testament in Berlin, Herausgeber der renommierten Zeitschrift für die alt-
testamentlichen Wissenschaften, bekennender Anhänger der Kirchenbewegung

49 Tödt, Heinz Eduard: Komplizen, Opfer und Gegner des Hitlerregimes. Zur „inneren Ge-
schichte“ von protestantischer Theologie und Kirche im „Dritten Reich“, hrsg. v. Jörg Dinger
und Dirk Schulz. Gütersloh 1997, S. 307.

50 Dungs, Heinz: Im tapferen Vertrauen. Zum 1. September, in: Die Nationalkirche. Briefe an
Deutsche Christen 9/1940, S. 189–190, hier S. 189.

51 Bauer, Wilhelm: Gott ist Liebe, in: Deutsche Frömmigkeit 7/1939, S. 249–251, hier S. 249.
52 Zu Hempel vgl. Weber, Cornelia: Altes Testament und völkische Frage. Der biblische Volks-

begriff in der alttestamentlichen Wissenschaft der nationalsozialistischen Zeit, dargestellt am
Beispiel von Johannes Hempel, Tübingen 2000; Koenen, Klaus: Unter dem Dröhnen der Ka-
nonen. Arbeiten zum Alten Testament aus der Zeit des Zweiten Weltkriegs, Neukirchen-
Vluyn 1998.

122 DIRK SCHUSTER

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Deutsche Christen und Mitarbeiter in deren „Entjudungsinstitut“, meldete sich
1939 freiwillig als Kriegspfarrer zum Heeresdienst und schildete 1941 in einem
Vortrag, welche zukünftigen Aufgaben er als Theologe und Kriegsteilnehmer
nunmehr für den deutschen Protestantismus erblicke. Das „Entjudungsinstitut“
verteilte Hempels Vortrag anschließend in Form eines Sonderdruckes mit einer
Auflage von 10.000 Exemplaren.53

Zunächst stellte Hempel fest, allein auf dem Protestantismus deutscher Prä-
gung läge die zukünftige Verantwortung, die „Geistigkeit des Abendlandes“ zu
bewahren.54 An dieser Stelle lässt sich die bereits 1914 formulierte Aufgabe der
„europäischen Kulturbewahrung“ durch das deutsche Volk als argumentative
Kriegsrechtfertigung finden. Vor allem in Bezug auf England müsse man sich
klar werden, so Hempel weiter, dass dessen Christentum in seiner Grundanlage
auf dem Auserwähltseinsgedanken des Judentums basiere55 – ein Gedanke, der
nicht nur innerhalb der Kirchenbewegung virulent war, sondern auch unter
Theologen nicht deutsch-christlicher Provenienz.56 Dieser Krieg sei überdies
ein Krieg gegen die sich immer weiter ausbreitende Macht des „amerikanischen
Finanzjudentums“,57 so der Alttestamentler in Anspielung auf die englisch-
amerikanischen Wirtschafts- und Militärbeziehungen. Das eigentliche Hauptar-
gument zur Legitimierung des gegenwärtigen Krieges bildete für ihn aber das
vermeintlich „jüdisch-beeinflusste“ englische Christentum. Der Krieg sei des-
halb nicht nur eine militärische Auseinandersetzung, sondern gleichfalls ein
Kampf zwischen dem „wahrhaften deutschen“ und einem „jüdischen“ engli-
schen Christentum.58 Mit einer derartigen Rechtfertigung überhöhte er den
Krieg zu einem Glaubenskrieg gegen „falsche Christentümer“, wie gleichsam
Walter Grundmann noch 1943 hervorhob:

Der entscheidende deutsche Kampf um Freiheit und Leben unseres Volkes offenbart
sich immer deutlicher als Kampf gegen die zersetzenden und zerstörenden Mächte auf
allen Gebieten des Lebens. Überall wird hinter diesen zersetzenden Mächten der Jude
sichtbar. Die Aufgabe deutscher Geistes- und Religionswissenschaft wird in diesem Zu-

53 Grundmann, Walter: Vorwort, in: ders. (Hrsg.): Germanentum, Christen und Judentum.
Studien zur Erforschung ihres gegenseitigen Verhältnisses. Zweiter Band. Sitzungsbe-
richte der zweiten Arbeitstagung des Instituts zur Erforschung des jüdischen Einflusses
auf das deutsche kirchliche Leben vom 3. bis 5. März 1941 in Eisenach, Leipzig 1942, o.
S.

54 Hempel, Johannes: Die Aufgabe von Theologie und Kirche von der Front her gesehen,
Weimar 1941, S. 3.

55 Hempel, Aufgabe, S. 4.
56 Vgl. hierzu beispielhaft Dibelius, Martin: Britisches Christentum und britische Weltmacht,

Berlin 1940. Darin erklärte Dibelius den britischen Kapitalismus im Sinne Max Webers
als ein Produkt der Calvinistischen Gesellschaftslehre, die wiederum auf dem alttesta-
mentlichen Erwähltheitsgedanken und der vermeintlich jüdischen Rationalität basiere.

57 Hempel, Aufgabe, S. 8.
58 Hempel, Die Aufgabe von Theologie und Kirche, S. 5.

„DER JUDE“ ALS KRIEGSGEGNER 123

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


sammenhang immer größer. Denn den Kampf der Waffen begleitet der Kampf des
Geistes.59

Wie bereits 1914 ging es in der Kriegslegitimation seitens der Vertreter des
deutschen Protestantismus um vermeintliche Ideen von Freiheit, Leben, Gefahr
vor geistiger Unterdrückung durch äußere Einflüsse usw. In den ab 1939 vorge-
brachten Argumenten beruhten aber all die vorgebrachten, angeblichen Gefah-
ren wie Katholizismus, Internationalismus, Individualismus, Bolschewismus,
Kapitalismus etc. allein auf „jüdischen Einflüssen“ und seien der Grund dafür,
dass Deutschland sich im Krieg befinde.

Derartige Ansichten finden sich nicht nur im Protestantismus des „Dritten
Reichs“, ebenso bei evangelischen, deutschsprachigen Minderheiten im südöst-
lichen Europa. Der 1941 neugewählte und der Kirchenbewegung Deutsche
Christen nahestehende Bischof der Evangelischen Landeskirche Augsburger Be-
kenntnisses [A. B.] in Rumänien, Wilhelm Staedel (1890–1971), gab am 3. No-
vember 1941 eine Erklärung innerhalb des dortigen Landeskonsistoriums ab,
mit der er den Beitritt seiner Kirche zum Institut zur Erforschung und Beseitigung
des jüdischen Einflusses auf das deutsche kirchliche Leben rechtfertigte. Die Not-
wendigkeit einer Zusammenarbeit mit dem Forschungsinstitut belegte er unter
anderem mit dem Krieg gegen Großbritannien:

Damit hat Luther die Verbindlichkeit des jüdischen Gesetzes in weitestem Sinne des
Wortes, also aller jüdischen Gebräuche, Vorschriften und gesetzlichen Bestimmungen
kultischer und sittlicher Art wie Sabbath, Beschneidung, die Zehn Gebote in jüdischer
Fassung für die Christen und Deutsche abgelehnt. Muss es angesichts dieser Haltung
Luthers, die er allerdings nicht immer mit solcher Bestimmtheit eingenommen hat,
nicht überaus merkwürdig berühren, wenn heute das ‚protestantische‘ England als
‚Hüter des Christentums‘ im Bunde mit dem vom Weltjudentum gestützten Bolsche-
wismus den sogenannten ‚heidnischen‘ Faschismus bzw. Nationalsozialismus auf hef-
tigste bekämpft?! Hier tun sich Probleme höchsten Ausmasses vor uns auf, deren Lö-
sung Geist und Gewissen auch unserer Kirche noch stark in Anspruch nehmen wird.60

59 Grundmann, Walter: Vorwort, in: ders. (Hrsg.): Germanentum, Christentum und Juden-
tum. Studien zur Erforschung ihres gegenseitigen Verhältnisses. Dritter Band. Sitzungs-
berichte der dritten Arbeitstagung des Instituts zur Erforschung des jüdischen Einflusses
auf das deutsche kirchliche Leben vom 9. bis 11. Juni 1942 in Nürnberg. Weimar 1943,
o. S.

60 Verhandlungsbericht über die 6. Sitzung des Landeskonsistoriums der Evangelischen Landeskir-
che A. B. in Rumänien am 3. November 1941, Tagesordnungspunkt 58. Eine Edition der
Protokolle des Landeskonsistoriums ist im Rahmen des Drittmittelprojekts Edition der
Sitzungsprotokolle des Evangelischen Landeskonsistoriums in Rumänien an der Universität
Koblenz-Landau in Vorbereitung. Zu der Außenstelle des Instituts zur Erforschung und
Beseitigung des jüdischen Einflusses auf das deutsche kirchliche Leben im siebenbürgi-
schen Hermannstadt-Sibiu vgl. Schuster, Dirk: Eine unheilvolle Verbindung. Die Hermann-
städter Außenstelle des „Institutes zur Erforschung und Beseitigung des jüdischen Einflusses auf
das deutsche kirchliche Leben“, in: Zugänge. Jahrbuch des Evangelischen Freundeskreises
Siebenbürgen 41/2013, S. 57–83; Schuster, Dirk: Ein Versuch der Fortführung von Luthers
Reformation in Siebenbürgen. Die Vereinnahmung der Reformationsgeschichte durch deutsch-
christliche Vertreter der Evangelischen Landeskirche A. B. in Rumänien bis 1944, in: Jahrbuch

124 DIRK SCHUSTER

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Am darauffolgenden Tag verabschiedete die Leitung der Evangelischen Landes-
kirche A. B. in Rumänien zusätzlich eine Erklärung, die sich gegen die Anglika-
nische Kirche und deren angebliche Unterstützung des „Weltjudentums“ in
Form des sowjetischen Bolschewismus aussprach. Hierzu heißt es in der offizi-
ellen Erklärung:

Ja, man muss sagen, dass der Bolschewismus darüber hinaus jede Gottesehrfurcht aus
den Menschenherzen zu reissen unternommen, sich also von Gott selbst losgesagt hat.
Wo aber der Mensch diesen heiligen Wurzelgrund entzogen wird, da gibt es Entsee-
lung und Entmenschlichung, Unfreiheit und Unordnung, Raub am Ewigen und Un-
terdrückung der Gewissensfreiheit, da stehen die chaotischen Mächte der Finsternis
auf: Lüge und sinnlose Gewalt, Überheblichkeit und Missachtung der Grenzen, die
dem Menschen um der Gemeinschaft willen von Gott her gesetzt sind.61

Russland findet – wie bereits 1914 – Beschreibung als finster, unzivilisiert und
allgemein böse,62 doch ist der nunmehrige Grund für diese Darstellung im ver-
meintlich jüdischen Kommunismus zu sehen, den es zu bekämpfen gelte. Da-
mit kombinierte man seitens der Kirchenbewegung langgehegte rassistische
Ressentiments gegenüber Russen mit dem Antisemitismus, was wiederum die
eigene Glaubensvorstellung untermauerte. Die Erklärung der Führung der
Evangelischen Landeskirche A. B. in Rumänien richtete sich aber nicht vor-
nehmlich gegen Russland, da der Sowjet-Kommunismus ohnehin als allgemei-
nes Feindbild im deutschen Protestantismus fungierte. Vielmehr richtete sich
die Verlautbarung der Landeskirchenführung gegen England, das mit dem „jü-
disch-bolschewistischen Gottlosentum“ zusammenarbeite. Allen voran der An-
glikanischen Kirche als vormals „protestantischer Bruder“ galt nunmehr der
Hass, den die deutschsprachigen Protestanten in Rumänien verbreiteten:

Und wir protestieren als Christen dagegen [gegen die Verlautbarungen der englischen
Kirchenführung in Bezug auf das „Dritte Reich“; D. S.], weil gerade aus dem Bündnis
Englands mit dem Bolschewismus eindeutig hervorgeht, dass dieser britische Krieg in
Wahrheit nicht gegen das angebliche Heidentum des nationalsozialistischen Reiches,
sondern gegen Deutschland selbst und das deutsche Volk gerichtet ist. Und wir protes-
tieren als Christen dagegen, weil wir nicht vergessen können, dass Christus den gewal-
tigsten geistigen Kampf gegen die Religion des Judentums geführt hat, so dass es un-
möglich ist, in seinem Namen nun ein Bündnis mit den Mächten einzugehen, die die
Wiedererstehung der grossen Synagoge wollen!63

des Bundesinstituts für Kultur und Geschichte der Deutschen im östlichen Europa
22/2014, S. 375–387.

61 Verhandlungsbericht über die 8. Sitzung des Landeskonsistoriums der Evangelischen Landeskir-
che A. B. in Rumänien am 4. November 1941, Tagesordnungspunkt 88.

62 Zum Russlandbild im deutschen Protestantismus während des Ersten Weltkrieges vgl.
Hoover, Arlie J.: God, Germany, and Britian in the Great War. A Study in Clerical Nationa-
lism, New York 1989, S. 56 f.; Hammer, Karl: Deutsche Kriegstheologie (1870–1918), Mün-
chen 1971, S. 51 f.

63 Verhandlungsbericht über die 8. Sitzung des Landeskonsistoriums der Evangelischen Landeskir-
che A. B. in Rumänien am 4. November 1941, Tagesordnungspunkt 88. In der Erklärung

„DER JUDE“ ALS KRIEGSGEGNER 125

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Deutschland bzw. das deutsche Volk galten als Bewahrer des ursprünglich
wahrhaftigen Christentums und sahen sich der Bedrohung durch äußere Fein-
de gegenübergestellt, die die Vernichtung Deutschlands anstreben würden.
Ähnliche Argumentationsmuster lassen sich ebenso im deutschen Protestantis-
mus für die Zeit des Ersten Weltkrieges erkennen, nur dass nunmehr hinter
„Gottlosentum“, Kommunismus und englischem Imperialismus immer „der
Jude“ stand, der zur Erlangung der „jüdischen Weltherrschaft“ Krieg gegen
Deutschland führe.

Diese Rechtfertigungsstrukturen zeigen sich beispielhaft auch in einem Vor-
trag von Wolf Meyer-Erlach, den die Kirchenbewegung in großer Stückzahl als
Sonderdruck publizierte und kostenlos bzw. zum Selbstkostenpreis verteilte.64

Wolf Meyer-Erlach, Jenaer Professor für praktische Theologie, vormaliger Präsi-
dent der dortigen Friedrich-Schiller-Universität sowie späterer Bundesverdienst-
kreuzträger,65 ging in seinem Vortrag Der Einfluß der Juden auf das englische
Christentum zwar nicht direkt auf den Zweiten Weltkrieg ein, Walter Grund-
mann verstand die Ausführungen seines Jenaer Kollegen aber als einen Beleg
für die Notwendigkeit des gegenwärtigen „deutschen Schicksalskampfs“.66

Meyer-Erlach attestierte dem englischen Christentum offen eine vollkomme-
ne „Verjudung“.67 Der englische Kapitalismus basiere hauptsächlich auf den
Lehren Calvins, so Meyer-Erlach. Calvin habe sich wiederum auf das Alte Testa-
ment bezogen und sei entsprechend „jüdisch beeinflusst“. Dies habe letztend-
lich jenen „völkerzerstörenden Kapitalismus“ jüdischer Prägung hervorge-

selbst sowie in Staedels Erläuterungen zu dieser Erklärung finden sich noch weitere Aus-
fälle gegen England, die immer antisemitisch intendiert sind.

64 Meyer-Erlach, Wolf: Der Einfluß der Juden auf das englische Christentum, Weimar 1940.
Ähnlich auch in Meyer-Erlach, Wolf: Der englische Messias, in: Die Nationalkirche. Briefe
an Deutsche Christen 9/1940, S. 1–4.

65 Zu Meyer-Erlach vgl. Postert André: „Lieber fahre ich mit meinem Volk in die Hölle als oh-
ne mein Volk in Deinen Himmel.“ Wolf Meyer‑Erlach und der Antiintellektualismus, in: Gai-
lus, Manfred/Vollnhals, Clemens (Hrsg.): Für ein artgemäßes Christentum der Tat. Völ-
kische Theologen im „Dritten Reich“. Göttingen 2016, S. 219–237; Probst, Christopher
J.: „An incessant army of demons“: Wolf Meyer‑Erlach, Luther, and „the Jews“ in Nazi Ger-
many, in: Holocaust and Genocide Studies 23/2009, S. 441–460; Raschzok, Klaus: Wolf
Meyer‑Erlach und Hans Asmussen. Ein Vergleich zwischen der Praktischen Theologie der Deut-
schen Christen und der Bekennenden Kirche, in: ders. (Hrsg.): Zwischen Volk und Bekennt-
nis. Praktische Theologie im Dritten Reich. Leipzig 2000, S. 167–202.

66 Grundmann, Walter: Vorwort, in: ders. (Hrsg.): Christentum und Judentum. Studien zur
Erforschung ihres gegenseitigen Verhältnisses. Erster Band. Sitzungsberichte der ersten
Arbeitstagung des Institutes zur Erforschung des jüdischen Einflusses auf das deutsche
kirchliche Leben vom 1. bis 3. März 1940 in Wittenberg. Leipzig 1940, o. S.

67 Ähnlich auch die Argumentation bei Heinrich Wolf (1858–1942), einem Gymnasialleh-
rer und völkischen Schriftsteller, der 1940 für die Kirchenbewegung Deutsche Christen
einen Beitrag in deren Wochenblatt schrieb. Wolf, [Heinrich]: Fromme Heuchelei!
Englisch-jüdische Vermischung von Religion und Politik, in: Die Nationalkirche. Briefe an
Deutsche Christen 9/1940, S. 133 f.

126 DIRK SCHUSTER

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


bracht, der in England sein weltliches Reich besitze.68 Deshalb sei auch der
Bund des Alten Israels als das auserwählte Volk Gottes im Selbstverständnis der
Engländer auf diese übertragen worden. Englands Kolonialreich, seine weltwei-
ten Eroberungen und sogar der Völkerbund bedeuteten nichts anderes als den
Versuch zur Erschaffung eines englischen Gottesreichs, hinter dem sich aber
aufgrund der „jüdischen Einflüsse“ allein die Vorstellung der „jüdischen Welt-
herrschaft“ verberge.69 Dementsprechend gehörten die früheren Kriege Eng-
lands gegen die Schotten und Iren zum Vernichtungskampf des Judentums ge-
gen das Christentum, so Meyer-Erlach.70

Resümee

Die Kirchenbewegung Deutsche Christen vertrat das theologische Weltbild ei-
nes auf rassischen Grundlagen – weil vermeintlich von Gott gewollt – basieren-
den christlichen Imperium Teutonicum. Hinter allen Bestrebungen, die das
„Dritte Reich“ als die von Gott geschaffene Ordnung vermeintlich bekämpften,
stand aus Perspektive der Kirchenbewegung der Jude. Die Protagonisten der Kir-
chenbewegung stilisierten dadurch den von Hitler begonnenen Weltkrieg als
einen Kampf, den das sogenannte Weltjudentum gegen die Deutschen und da-
mit gegen das Volk Gottes führe. Dieser auf die Auslöschung des Judentums an-
gelegte Vernichtungskampf – es handelte sich aus Sicht der Kirchenbewegung
schließlich um den entscheidenden Kampf zwischen „gut“ und „böse“ – ist aber
nicht als ein Verlust christlicher Normen und Werte zu verstehen. Die Kirchen-
bewegung Deutsche Christen versah die eigene Theologie mit einer vermeint-
lich höheren Moral, welche die Vernichtung der Juden als den eigentlichen
Hauptgegner der Deutschen und damit letztendlich dem angeblich auserwähl-
ten Volk Gottes legitimierte. Vor dem Hintergrund des totalitären Machtsys-
tems des Nationalsozialismus bedeutete ein derartiger Aufruf zum „Endkampf
gegen das Judentum“ nicht den Verlust jeglicher Normenvorstellungen, son-
dern vielmehr der Erfüllung der Norm in einem totalitären Religionsverständ-
nis.71

68 Meyer-Erlach, Wolf: Der Einfluß der Juden auf das englische Christentum, in: Grundmann,
Walter (Hrsg.): Christentum und Judentum. Studien zur Erforschung ihres gegenseiti-
gen Verhältnisses. Erster Band. Sitzungsberichte der ersten Arbeitstagung des Institutes
zur Erforschung des jüdischen Einflusses auf das deutsche kirchliche Leben vom 1.
bis 3. März 1940 in Wittenberg. Leipzig 1940, S. 3–27, hier S. 18–25.

69 Ebd, S. 13–16.
70 Ebd, S. 13.
71 Zu Normen und Werten in totalitären Systemen vgl. Lübbe, Hermann: Der Totalitaris-

mus. Politische Moral als Anti-Religion, in: Forum für osteuropäische Ideen- und Zeitge-
schichte 17/2013, S. 27–43, speziell S. 33–37.

„DER JUDE“ ALS KRIEGSGEGNER 127

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Der Kampf nahm im theologischen Verständnis der Kirchenbewegung eine
metaphysische Bedeutung ein, die es verlangte, die gestellte Aufgabe bedin-
gungslos zu erfüllen:

Über die Tat wird nicht geredet, sie muß eben einfach getan werden, ja, es ist besser –
so verlangt es der Geist des deutschen Exerzierreglements –, daß überhaupt gehandelt
wird, selbst ein Fehlgriff in der Wahl der Mittel ist besser als zögernde Bedenklich-
keit.72

Die Bedingungslosigkeit war kennzeichnend für die metaphysische Kriegs- und
Gewaltvorstellung der Protagonisten der Kirchenbewegung Deutsche Christen.
Der Zweite Weltkrieg und schon die davor stattfindenden staatlichen Gewalt-
maßnahmen der Nationalsozialisten gegen Juden nahmen im Verständnis der
Kirchenbewegung die Funktion eines „Heiligen Krieges“ ein.73 Gott habe sich
dem deutschen Volk offenbart, indem er ihm Hitler sandte und damit die ver-
meintlichen Fehlentwicklungen der Vergangenheit, allen voran die postulier-
ten „Einflüsse des Judentums“, in allen Bereich des deutschen Lebens „elimi-
niert“ würden. Selber nahm man aktiv seit 1933 an diesem Kampf teil und ver-
suchte alle „jüdischen Einflüsse“ im eigenen kirchlichen Machtbereich zu „be-
seitigen“. Mit der Gründung des sogenannten Entjudungsinstituts 1939 und
der religiösen Legitimierung des Weltkrieges als einen Kampf gegen das Juden-
tum wollte die Kirchenbewegung ihren Beitrag dazu leisten, diesen Kampf zu
gewinnen.

Der Kampf gegen das Judentum war das zentrale Glaubenselement der Kir-
chenbewegung und der 1939 begonnene Weltkrieg bestätigte diese Sichtweise
einmalmehr. Grundmann, Eisenhuth, Meyer-Erlach und viele weitere Vertreter
der Kirchenbewegung Deutsche Christen verstanden diesen Krieg als einen von
Gott gewollten Schicksalskampf des deutschen Volkes und seines Christentums
gegen die „satanischen Mächte des Weltjudentums“, in welchem alle Mittel
recht waren, um dem „Willen Gottes“ – den man erkannt haben wollte – zum
Sieg zu verhelfen. Nicht der Kampf der Waffen stellte hier die „ekstatische Er-
fahrung“ (Karen Armstrong) dar, sondern der Kampf gegen „den Juden“, für
den jede Art von Gewalt legitim war, bis hin zur vollständigen physischen Ver-
nichtung des europäischen Judentums.

72 Bauer, Wilhelm: Der Krieg in religiös-metaphysischer Sicht, in: Deutsche Frömmigkeit
9/1941, S. 87–91, hier S. 88.

73 Ich stütze mich hierzu im Folgenden auf die Interpretation des „Heiligen Krieges“ von
Metz, Geschichte, S. 296.

128 DIRK SCHUSTER

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Bibliographie

Quellen
Bauer, Wilhelm: Der Krieg in religiös-metaphysischer Sicht, in: Deutsche Fröm-

migkeit 9/1914, S. 87–91.
Bauer, Wilhelm: Ein Wort an den Leser, in: Deutsche Frömmigkeit 7/1939,

S. 226–227.
Bauer, Wilhelm: Gott ist Liebe, in: Deutsche Frömmigkeit 7/1939, S. 249–251.
Dibelius, Martin: Britisches Christentum und britische Weltmacht, Berlin 1940.
Dungs, Heinz: Alles für unser Volk, in: Die Nationalkirche. Briefe an Deutsche

Christen 10/1941, Nr. 21, 01.06.1941, S. 1–2.
Dungs, Heinz: Im tapferen Vertrauen. Zum 1. September, in: Die Nationalkirche.

Briefe an Deutsche Christen 9/1940, S. 189–190.
Eisenhuth, Heinz Erich: Zur Frage der Beteiligung der Judenchristen am christlichen

Gottesdienst, in: Verbandsmitteilungen 5+6/1941, S. 125–127.
Grundmann, Walter: Die Entjudung des religiösen Lebens als Aufgabe deutscher

Theologie und Kirche, Weimar 1939.
Grundmann, Walter: Vorwort, in: ders. (Hrsg.): Christentum und Judentum.

Studien zur Erforschung ihres gegenseitigen Verhältnisses. Erster Band. Sit-
zungsberichte der ersten Arbeitstagung des Institutes zur Erforschung des jü-
dischen Einflusses auf das deutsche kirchliche Leben vom 1. bis 3. März 1940
in Wittenberg, Leipzig 1940.

Grundmann, Walter: Vorwort, in: ders. (Hrsg.): Germanentum, Christen und
Judentum. Studien zur Erforschung ihres gegenseitigen Verhältnisses. Zwei-
ter Band. Sitzungsberichte der zweiten Arbeitstagung des Instituts zur Erfor-
schung des jüdischen Einflusses auf das deutsche kirchliche Leben vom 3.
bis 5. März 1941 in Eisenach, Leipzig 1942.

Grundmann, Walter: Vorwort, in: ders. (Hrsg.): Germanentum, Christentum
und Judentum. Studien zur Erforschung ihres gegenseitigen Verhältnisses.
Dritter Band. Sitzungsberichte der dritten Arbeitstagung des Instituts zur Er-
forschung des jüdischen Einflusses auf das deutsche kirchliche Leben vom 9.
bis 11. Juni 1942 in Nürnberg, Weimar 1943.

Hempel, Johannes: Die Aufgabe von Theologie und Kirche von der Front her gesehen,
Weimar 1941.

Meyer-Erlach, Wolf: Der Einfluß der Juden auf das englische Christentum, in:
Grundmann, Walter (Hrsg.): Christentum und Judentum. Studien zur Erfor-
schung ihres gegenseitigen Verhältnisses. Erster Band. Sitzungsberichte der
ersten Arbeitstagung des Institutes zur Erforschung des jüdischen Einflusses
auf das deutsche kirchliche Leben vom 1. bis 3. März 1940 in Wittenberg,
Leipzig 1940, S. 3–27.

„DER JUDE“ ALS KRIEGSGEGNER 129

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Meyer-Erlach, Wolf: Der Einfluß der Juden auf das englische Christentum, Weimar
1940.

Meyer-Erlach, Wolf: Der englische Messias, in: Die Nationalkirche. Briefe an
Deutsche Christen 9/1940, S. 1–4.

Wolf, [Heinrich]: Fromme Heuchelei! Englisch-jüdische Vermischung von Religion
und Politik, in: Die Nationalkirche. Briefe an Deutsche Christen 9/1940.

Literatur
Armstrong, Karen: Im Namen Gottes. Religion und Gewalt, München 2014.
Arnhold, Oliver: „Entjudung“. Kirche im Abgrund. Bd. 1: Die Thüringer Kirchenbe-

wegung Deutsche Christen 1928–1939, Berlin 2010.
Arnhold, Oliver: „Entjudung“. Kirche im Abgrund. Bd. 2: Das „Institut zur Erfor-

schung und Beseitigung des jüdischen Einflusses auf das deutsche kirchliche Leben“
1939–1945, Berlin 2010.

Auffarth, Christoph: Das ‚Dritte Reich’ – das ‚Geheime Deutschland‘. Stefan George
im Kontext. Thesen, in: Braungart, Wolfgang (Hrsg.): Stefan George und die
Religion. Berlin, Boston 2015, S. 157–174.

Auffarth, Christoph: Irdische Wege und himmlischer Lohn. Kreuzzug, Jerusalem
und Fegefeuer in religionswissenschaftlicher Perspektive. Göttingen 2002.

Auffarth, Christoph: Theologie als Religionskritik in der Europäischen Religionsge-
schichte, in: Zeitschrift für Religionswissenschaft 15/2007, S. 5–27.

Baier, Helmut: Die Deutschen Christen Bayerns im Rahmen des bayerischen Kir-
chenkampfes, Nürnberg 1986.

Besier, Gerhard: The Great War and Religion in Comparative Perspective. Why the
Christian Culture of war prevailed over religiously-motivated pacisfism in 1914,
in: Kirchliche Zeitgeschichte 28/2015, S. 21–62.

Blaschke, Olaf: Die Kirchen und der Nationalsozialismus, Stuttgart 2014.
Breuer, Stefan: Die radikale Rechte in Deutschland. Eine politische Ideengeschichte

1871–1945, Stuttgart 2010.
Breuer, Stefan: Die Völkischen in Deutschland. Kaiserreich und Weimarer Republik,

Darmstadt ²2010.
Brocke, Bernhard vom: Wissenschaft und Militarismus. Der Aufruf der 93 ‚An die

Kulturwelt!‘ und der Zusammenbruch der internationalen Gelehrtenrepublik im
Ersten Weltkrieg, in: Calder, William H. (Hrsg): Wilamowitz nach 50 Jahren,
Darmstadt 1985, S. 649–719.

Clark, Mark W.: European Intellectuals at the Intersection of War, Memory and So-
cial Responsibility: Gaetano Salvemini, Thomas Mann and the Interpretation of
the two World Wars, in: Remembrance and Solidarity. Studies in the 20th cen-
tury European history 2/2014, S. 209–226.

130 DIRK SCHUSTER

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Eber, Jochen: Das „Volkstestament der Deutschen“. Die „Botschaft Gottes“. Ein
deutsch-christliches Neues Testament im Dritten Reich, in: European Journal of
Theology 18/2009, S. 29–46.

Gause, Ute: „In Arbeit und Gebet ein Heer hinter der Front!“ – Krieg, Kirche und
protestantische Christinnen zwischen 1914 und 1918, in: Boll, Friedhelm
(Hrsg.): Volksreligiosität und Kriegserleben, Münster 1997, S. 90–115.

Gladigow, Burkhard: Gewalt in Gründungsmythen, in: Buschmann, Nicolaus/
Langewiesche, Dieter (Hrsg.): Der Krieg in den Gründungsmythen europäi-
scher Nationen und der USA, Frankfurt/M., New York 2003.

Graf, Friedrich Wilhelm: ‚Wir konnten dem Rad nicht in die Speichen fallen‘. Libe-
raler Protestantismus und ‚Judenfrage‘ nach 1933, in: Kaiser, Jochen-Christoph/
Greschat, Martin (Hrsg.): Der Holocaust und die Protestanten. Analysen
einer Verstrickung, Frankfurt/M. 1988, S. 151–185.

Greschat, Martin: Der Erste Weltkrieg und die Christenheit. Ein globaler Überblick,
Stuttgart 2014.

Hall, David Ian: Wagner, Hitler, and Germany’s Rebirth after the First World War,
in: War in History 24/2017, S. 154–175.

Hall, John A.: Nationalisms: Classified and Explained, in: Daedalus 122/1993,
H. 3, S. 1–28.

Hammer, Karl: Deutsche Kriegstheologie (1870–1918), München 1971.
Heschel, Susannah: The Aryan Jesus. Christian Theologians and the Bible in Nazi

Germany, Princeton 2008.
Hesse, Hermann: Kurzgefasster Lebenslauf [1925], in: ders.: Über Literatur, Ber-

lin (Ost)/Weimar 1978 [Erstveröffentlichung 1973], S. 123–142.
Hoover, Arlie J.: God, Germany, and Britian in the Great War. A Study in Clerical

Nationalism, New York 1989.
Hürten, Heinz: Totalitäre Kirchenpolitik. Dargestellt am Fall des Nationalsozialis-

mus, in: Forum für osteuropäische Ideen- und Zeitgeschichte 17/2013, S. 65–
79.

Jerke, Birgit: Wie wurde das Neue Testament zu einem sogenannten Volkstestament
„entjudet“? Aus der Arbeit des Eisenacher „Instituts zur Erforschung und Beseiti-
gung des jüdischen Einflusses auf das deutsche kirchliche Leben“, in: Siegele-
Wenschkewitz, Leonore (Hrsg.): Christlicher Antijudaismus und Antisemi-
tismus. Theologische und kirchliche Programme Deutscher Christen, Frank-
furt/M. 1994, S. 201–234.

Koenen, Klaus: Unter dem Dröhnen der Kanonen. Arbeiten zum Alten Testament
aus der Zeit des Zweiten Weltkriegs, Neukirchen-Vluyn 1998.

Kurz, Roland: Nationalprotestantisches Denken in der Weimarer Republik. Voraus-
setzungen und Ausprägungen des Protestantismus nach dem Ersten Weltkrieg in
seiner Begegnung mit Volk und Nation, Gütersloh 2007, S. 79–82.

„DER JUDE“ ALS KRIEGSGEGNER 131

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Lehmann, Hartmut: Die Christianisierung Amerikas und die Dechristianisierung
Europas im 19. und im 20. Jahrhundert, in: ders.: Säkularisierung. Der europä-
ische Sonderweg in Sachen Religion, Göttingen 2004, S. 126–143.

Lübbe, Hermann: Der Totalitarismus. Politische Moral als Anti-Religion, in: Fo-
rum für osteuropäische Ideen- und Zeitgeschichte 17/2013, S. 27–43.

Maier, Hans: Ideen von 1914. Ideen von 1939? Zweierlei Kriegsanfänge, in: Viertel-
jahrshefte für Zeitgeschichte 38/1990, S. 525–542.

Metz, Karl Heinz: Geschichte der Gewalt. Krieg, Revolution, Terror, Darmstadt
2010.

Postert André: „Lieber fahre ich mit meinem Volk in die Hölle als ohne mein Volk
in Deinen Himmel.“ Wolf Meyer‑Erlach und der Antiintellektualismus, in: Gai-
lus, Manfred/Vollnhals, Clemens (Hrsg.): Für ein artgemäßes Christentum
der Tat. Völkische Theologen im „Dritten Reich“, Göttingen 2016, S. 219–
237.

Probst, Christopher J.: „An incessant army of demons“: Wolf Meyer‑Erlach, Luther,
and „the Jews“ in Nazi Germany, in: Holocaust and Genocide Studies 23/2009,
S. 441–460.

Puschner, Uwe: Die völkische Bewegung im wilhelminischen Kaiserreich. Sprache –
Rasse – Religion, Darmstadt 2001.

Puschner, Uwe: Völkischer Antisemitismus, in: Baltrusch, Ernst/Puschner, Uwe
(Hrsg.): Jüdische Lebenswelten. Von der Antike bis zur Gegenwart, Frank-
furt/M. 2016, S. 267–283.

Pyta, Wolfram: Dorfgemeinschaft und Parteipolitik 1918–1933. Die Verschränkung
von Milieu und Parteien in den protestantischen Landgebieten Deutschlands in der
Weimarer Republik, Düsseldorf 1995.

Raschzok, Klaus: Wolf Meyer‑Erlach und Hans Asmussen. Ein Vergleich zwischen
der Praktischen Theologie der Deutschen Christen und der Bekennenden Kirche, in:
ders. (Hrsg.): Zwischen Volk und Bekenntnis. Praktische Theologie im Drit-
ten Reich, Leipzig 2000, S. 167–202.

Schmidt, Daniela/Schuster, Dirk: „Entjudung“. Wort, Phänomen, Programm. Zur
Verwendungsgeschichte eines Begriffes, in: PaRDeS. Zeitschrift der Vereinigung
für Jüdische Studien 22/2016, S. 167–191.

Scholder, Klaus: Die Kirchen und das Dritte Reich. Bd. 1: Vorgeschichte und Zeit der
Illusionen 1918–1934, Frankfurt/M. u. w. 1977.

Schuster, Dirk: „Führer von Gottes Gnaden“. Das deutsch-christliche Verständnis
vom Erlöser Adolf Hitler, in: Zeitschrift für Religions- und Geistesgeschichte
68/2016, S. 277–285.

Schuster, Dirk: Die Lehre vom „arischen“ Christentum. Das wissenschaftliche Selbst-
verständnis im Eisenacher „Entjudungsinstitut“, Göttingen 2017.

132 DIRK SCHUSTER

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Schuster, Dirk: Ein Versuch der Fortführung von Luthers Reformation in Siebenbür-
gen. Die Vereinnahmung der Reformationsgeschichte durch deutsch-christliche Ver-
treter der Evangelischen Landeskirche A. B. in Rumänien bis 1944, in: Jahrbuch
des Bundesinstituts für Kultur und Geschichte der Deutschen im östlichen
Europa 22/2014, S. 375–387.

Schuster, Dirk: Eine unheilvolle Verbindung. Die Hermannstädter Außenstelle des
„Institutes zur Erforschung und Beseitigung des jüdischen Einflusses auf das deut-
sche kirchliche Leben“, in: Zugänge. Jahrbuch des Evangelischen Freun-
deskreises Siebenbürgen 41/2013, S. 57–83.

Schuster, Dirk: The National Socialist 'National Community' in the 'Foreign Ger-
man Community' througt the Example of Transylvanian Saxons and their Natio-
nal Church, in: Remembrance and Solidarity Sudies in 20th century European
History 5/2016, S. 13–34.

Thamer, Hans-Ulrich: Protestantismus und ‚Judenfrage‘ in der Geschichte des Drit-
ten Reiches, in: Kaiser, Jochen-Christoph/Greschat, Martin (Hrsg.): Der Holo-
caust und die Protestanten. Analysen einer Verstrickung, Frankfurt/M. 1988,
S. 216–240.

Tödt, Heinz Eduard: Komplizen, Opfer und Gegner des Hitlerregimes. Zur „inneren
Geschichte“ von protestantischer Theologie und Kirche im „Dritten Reich“, hrsg. v.
Jörg Dinger und Dirk Schulz, Gütersloh 1997.

Verhey, Jeffrey: Der „Geist von 1914“ und die Erfindung der Volksgemeinschaft,
Hamburg 2010.

Vollnhals, Clemens: „Mit Gott für Kaiser und Reich“. Kulturhegemonie und Kriegs-
theologie im Protestantismus 1870–1918, in: Holzem, Andreas (Hrsg.): Krieg
und Christentum. Religiöse Gewalttheorien in der Kriegserfahrung des Wes-
tens, Paderborn u. w. 2009, S. 656–679.

Weber, Cornelia: Altes Testament und völkische Frage. Der biblische Volksbegriff in
der alttestamentlichen Wissenschaft der nationalsozialistischen Zeit, dargestellt am
Beispiel von Johannes Hempel, Tübingen 2000.

„DER JUDE“ ALS KRIEGSGEGNER 133

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


„Du darfst der Pflicht dich nicht entziehn“. Die religiöse
Rechtfertigung hindu-nationalistischer Gewalt am Beispiel
der Bhagavad Gita

Pierre Gottschlich

Abstract

The paper describes religious justifications for the use of violence in Hinduism, specifi-
cally dealing with the Bhagavad Gita. First, it analyzes the text of the scripture in or-
der to point out certain passages that could be and have been used to rationalize devi-
ances from the overriding principle of non-violence. According to the Bhagavad Gita,
the use of force may, for instance, be permissible in acts of self-defense or in attempts
to fulfill individual duties towards society and/or the realm of religion. In a second
step, the paper deals with the interconnections between the putative justifications for
violence stemming from the Bhagavad Gita and their exploitation by a violent and
aggressive Hindu nationalism. In particular, it looks at the ways the Bhagavad Gita
has been used by Hindu nationalists to construct religious and moral defenses for acts
of violence.

Einleitung: Hinduismus und Gewalt.

Im Frühjahr 2016 kursierte im Internet ein inoffizielles Wahlkampfplakat der
hindu-nationalistischen Bharatiya Janata Party (BJP, „Indische Volkspartei“).
Der wichtige BJP-Politiker Keshav Prasad Maurya, Vorsitzender der Partei im
bevölkerungsreichsten indischen Bundesstaat Uttar Pradesh, war dort in der Po-
se des Gottes Krishna abgebildet, der bewaffnet und kampfbereit einer feindli-
chen Streitmacht gegenübersteht, in welcher die politischen Konkurrenten der
BJP Aufstellung genommen haben.1 Die Szenerie entstammt ursprünglich der
Bhagavad Gita, einer der bedeutendsten religiösen Schriften des Hinduismus.
Jedem Hindu war die Botschaft sofort klar: Krishna, eine Inkarnation des Got-
tes Vishnu, kommt auf die Erde, um die Welt zu retten, und bekämpft die Fein-
de der gerechten Ordnung. Ihr Tod ist gottgewollt, und jeder rechtschaffende

1 PTI: BJP leader Keshav Maurya poster as ‚Lord Krishna‘, Akhilesh Yadav as ‚Kaurava‘, stokes
controversy, in: The Financial Express (16. April 2016), auf: http://www.financialex-
press.com/india-news/keshav-maurya-poster-as-lord-krishna-akhilesh-yadav-as-kaurava-sto-
kes-controversy/237573/ (Stand: 27. Januar 2017).

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Hindu ist angehalten, Krishnas Streben mit allen Mitteln zu unterstützen. So
wie Krishna die Welt erlöst, sieht sich die BJP als auserkoren, Indien vor seinen
Feinden zu retten. Und auch hier sind alle Hindus aufgefordert, in diesem als
Notwehr verstandenen Ringen nach Kräften und in Ausnahmefällen auch ge-
waltsam zu helfen. Die politischen Widersacher der BJP sind in diesem Plakat
somit nichts weniger als die Feinde der göttlichen Ordnung, gegen die jedes
Mittel erlaubt ist.

Die Verknüpfung von Gewalt und Gewaltrechtfertigungen mit den oftmals
als besonders friedfertig wahrgenommenen Religionen des indischen Subkonti-
nents wirkt gerade im Auge westlicher Betrachter mitunter paradox. Insbeson-
dere die aggressiven Ausprägungen des Hindu-Nationalismus und die Gewalt-
exzesse von Pogromen wie in Gujarat 2002 schockieren die Weltöffentlichkeit
immer wieder aufs Neue und wollen nicht zum liebgewonnenen Bild des fried-
fertigen Inders passen. Dies verwundert kaum, denn generell gilt natürlich im
Hinduismus wie auch im Buddhismus das allgemeine Gebot des Nicht-Verlet-
zens und Nicht-Tötens (ahimsa). Doch dieses Gebot wurde in Südasien schon
immer unterschiedlich streng angewandt. Man unterscheidet und trennt bis
heute die religiöse Sphäre der Mönche, Priester und Asketen, in welcher das
selbstverständlich vollkommen gewaltfreie Streben nach individueller Erlösung
Vorrang hat, von der Laien-Gesellschaft, in der die kollektiven Überlebens-
zwänge sozioökonomischen Zusammenlebens gelten.2 Hier sind Ausnahmen
vom Gebot der Gewaltlosigkeit möglich, insbesondere, wenn das Verletzen
oder Töten unbeabsichtigt erfolgt. In diesem Fall lädt man keine moralische
Schuld auf sich. Gewalt ist mitunter unvermeidbar, beispielsweise zum Selbst-
schutz. Auch bewaffneter Kampf und Kriegsführung können legitim sein,
wenn sie nicht geplant und absichtsvoll erfolgen. Gewalt ist hierbei in ihrer Na-
tur reaktiv und damit gestattet. Notwehr ist also erlaubt, Expansionskrieg hin-
gegen nicht. Zudem ist es wichtig, nie aus Wut oder Hass Gewalt anzuwenden.
Hier besteht auch eine bedeutsame Verbindung zur Lehre von karma: Gewalt
soll nie zuerst angewandt werden und muss die angemessene Reaktion sein.
Die Unvermeidbarkeit und die Angemessenheit gewaltsamer Maßnahmen sind
somit die wesentlichen Rechtfertigungen für hinduistischen oder auch bud-
dhistischen Gewaltgebrauch.

Zudem kann Gewalt im Hinduismus auch als Erfüllung der Kastenpflicht le-
gitimiert werden. Gewalt und Kriegsführung gelten traditionell als Teil des kos-
mischen ‚Eigen-Gesetzes‘ (svadharma) und der Lebensregeln bestimmter gesell-
schaftlicher Schichten, vor allem von Herrscher- und Kriegerkasten (kshatriya).
Die Anwendung von Gewalt wird für diese Gruppen nicht als grundsätzliches

2 Rösel, Jakob: Kennen Hindus und Buddhisten einen gerechten Krieg? in: Werkner, Ines Jac-
queline/Liedhegener, Antonius (Hrsg.): Gerechter Krieg. Gerechter Frieden: Religionen
und friedensethische Legitimationen in aktuellen militärischen Konflikten, Wiesbaden
2009, S. 319–328.

136 PIERRE GOTTSCHLICH

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


moralisches Problem angesehen. Auch Krieg ist nicht prinzipiell abzulehnen,
sollte aber letztes Mittel sein und in seinen Folgen möglichst begrenzt werden.3
Eine wesentliche Quelle zur Gewaltrechtfertigung, insbesondere in Bezug auf
die Erfüllung der Kastenpflicht, finden Hindu-Nationalisten in der Bhagavad
Gita.

Die Bhagavad Gita und die Rechtfertigung von Gewalt

Die Bhagavad Gita (sinngemäß etwa „Gesang des Erhabenen“) ist bis heute das
am weitesten verbreitete Buch in Indien. Das Werk entstand vermutlich im
dritten oder zweiten vorchristlichen Jahrhundert und ist lediglich ein kleines
Kapitel im gewaltigen Epos Mahabharata. Die Bhagavad Gita bildet im Mahab-
harata einen Teil des sechsten Buches (Bhishma Parva, Gesang 25–42). Sie be-
steht aus 18 Gesängen, welche insgesamt 700 Strophen bzw. Doppelverse um-
fassen. Beschrieben wird ein Dialog zwischen dem Krieger Arjuna (wörtlich et-
wa „Der Weiße“) und seinem Wagenlenker Krishna (wörtlich etwa „Der
Schwarze“), der achten Inkarnation des Gottes Vishnu, der sich jedoch erst im
Laufe des Gesprächs als Gottheit zu erkennen gibt. Der Indologe Heinrich von
Stietencron sieht in der Bhagavad Gita die „Selbstoffenbarung Krishnas als
höchste Gottheit“.4 Sie gilt entsprechend frommen Hindus „als authentische
Darlegung göttlicher Lehren, als Wegweiser zum Heil, mitgeteilt von [Krish-
na], der Gott selbst ist.“5

Die Rahmenhandlung der Bhagavad Gita ist der Bruderkrieg der Kauravas
gegen die Pandavas. Beide Geschlechter sind Nachkommen der ursprünglichen
Dynastie der Kurus und des mythischen Königs Bharata. Die Kauravas bzw. Ku-
rus sind die 100 Söhne des Dhritarashtra, eines blind geborenen Königssohns,
welcher erst nach dem Tod seines an seiner statt regierenden jüngeren Bruders
Pandu auf den Thron gelangt. Der älteste Sohn des Dhritarashtra ist Duryodha-
na (wörtlich etwa „Der Unbezwingbare“). Die Pandavas bzw. Pandus sind die
fünf Söhne des Pandu (Yudhisthira, Arjuna, Bhima und die Zwillinge Nakula
und Sahadeva). Sie werden nach Pandus Tod gemeinsam mit den Kauravas am
Hofe des Dhritarashtra erzogen. Später heiraten sie alle fünf eine einzige Frau,
Draupadi. Yudhisthira, der Älteste der Pandus, verspielt jedoch bei einem ma-
nipulierten Würfelspiel gegen die Kauravas zunächst ihren Teil des Reiches,
dann ihre Freiheit und später auch ihre gemeinsame Ehefrau. König Dhrita-
rashtra gewährt Draupadi jedoch zwei Wünsche und rettet so vorerst die Situa-

3 Rösel, Gerechter Krieg, S. 323–324.
4 Stietencron, Heinrich von: Der Hinduismus. München 32010, S. 54.
5 Schneider, Johannes: Zur Einführung, in: Schneider, Johannes (Hrsg.): Bhagavadgita. Das

altindische Gedicht in der Übersetzung von Richard Garbe, neu herausgegeben von Jo-
hannes Schneider, Wiesbaden 2006, S. 7–36; hier S. 10.

„DU DARFST DER PFLICHT DICH NICHT ENTZIEHN“ 137

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


tion. Nach einem weiteren verlorenen Würfelspiel müssen die Pandavas aller-
dings für 13 Jahre in die Verbannung. Im 14. Jahr kehren sie zurück, werden
von den Kauravas erneut um ihr Anrecht betrogen und nehmen nunmehr blu-
tige Rache. Höhepunkt dieses Feldzugs ist die 18-tägige Schlacht von Kurukshe-
tra („Feld der Kurus“), heute eine Stadt im indischen Bundesstaat Haryana, et-
wa 160 km nördlich von Delhi.

Die Frage, ob es sich bei dieser Schlacht um einen Mythos oder um eine reale
Begebenheit handelt, ist noch immer nicht gänzlich geklärt. Mitunter wird die
Schlacht, sollte sie stattgefunden haben, aufgrund der Sternenkonstellation und
des mutmaßlichen Todestages des Krishna auf das dritte oder vierte vorchristli-
che Jahrtausend datiert.6 Andere Quellen vermuten aufgrund der Art der be-
schriebenen Waffen und Streitwagen eher einen Zeitpunkt um 1.000 v. Chr.
Unabhängig von der Frage der Authentizität und des Zeitpunkts des Gesche-
hens entspinnt sich in der Beschreibung der Bhagavad Gita zu Beginn der
Schlacht eine ungewöhnliche Situation, als Arjuna angesichts seiner Verwand-
ten in den Reihen der Gegner zögert, den Angriffsbefehl zu geben:

[Erzähler Sanjaya:]
Als sich der Held dann umgewandt,
Um nach der Gegner Heer zu sehn,
Sah Brüder, Lehrer, Freunde er
In seiner Feinde Scharen stehn.
Wie er so die Verwandten dort
In beider Heere Reihen sah,
Ergriff ein namenloses Leid
Das edle Herz des Ardschuna. […]

[Arjuna:]
Nicht töten mag ich diese, nein!
Und sollt‘ ich fallen selbst als Held,
Nicht um die Dreiwelt Herrschaft, nicht
Um alle Güter dieser Welt.
Wie könnten wir noch glücklich sein,
Wenn uns befleckt Verwandtenmord?
Des Frevels Schuld vernichtet uns,
Erschlagen wir die Feinde dort. […]

[Erzähler Sanjaya:]
Und Ardschuna sank leiderfüllt
Auf seines Wagens Sitz zurück,
Der Bogen glitt ihm aus der Hand,
Und Gram umflorte seinen Blick.7

6 Schneider, Zur Einführung, S. 9.
7 Bhagavad Gita, Erster Gesang, Verse 26–27, 35–36, 47 [= BG 1/26-27, 35-36, 47]; hier zitiert

in der zuerst 1870 erschienenen Übersetzung von Robert Boxberger nach: Glasenapp,
Helmuth von (Hrsg.): Bhagavadgita. Das Lied der Gottheit. Aus dem Sanskrit übersetzt
von Robert Boxberger, neu bearbeitet und herausgegeben von Helmuth von Glasenapp,
Stuttgart 2010, S. 20–22.

138 PIERRE GOTTSCHLICH

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Über die Motive für das Zögern des Arjuna gibt es unterschiedliche Interpreta-
tionen. Erstens die Sicht der Mitleidsethik: Arjuna fühlt Mitleid (krpa) mit sei-
nen Gegnern. Er ist moralisch bewegt und kann deshalb nicht töten (BG 1/28).
Zweitens die Einsicht in die Notwendigkeit der Aufrechterhaltung des prinzipi-
ellen Gesellschaftssystems: Ein großer Krieg würde zu viele Opfer fordern und
die traditionelle Ordnung des Kastensystems gefährden (BG 1/40-41, 43). Es
geht also nicht um die „moralische“ Frage des Tötens an sich, sondern um die
funktional-systemischen Folgen. Arjuna stellt in dieser Perspektive, die bei-
spielsweise Mahatma Gandhi in seiner Interpretation der Bhagavad Gita einge-
nommen hat, nicht das Töten selbst in Frage, sondern ist unglücklich darüber,
wen er töten soll.8 Drittens der Konflikt zwischen Kriegerpflicht und Familien-
zusammenhalt: Arjuna steckt in einem für ihn unauflösbaren Dilemma zwi-
schen seiner Pflicht, als Krieger dem dharma seiner Kaste zu folgen (svadharma),
und seinem Wunsch, seine gesamte Familie vor Leid zu beschützen. Er kann
nicht beides verwirklichen und zögert.9

Die Bhagavad Gita ist in der Form eines klassischen Streitgesprächs im Kern
nichts anderes als die lange und letztlich erfolgreiche Ermahnung des Krishna
an den schwankenden Arjuna, den Kampf zu beginnen.10 Nachdem Krishna
sich als Gott offenbart hat, zeigt er sich Arjuna in seiner furchterregenden, viel-
armigen Form und erklärt, dass das Schicksal der Krieger längst besiegelt ist.
Arjuna ist lediglich das „Werkzeug“ Gottes zur Vernichtung seiner Feinde,
kann aber am grundlegenden Verlauf der Dinge nichts ändern, und zwar unab-
hängig von seiner Entscheidung, zu kämpfen oder die Waffen ruhen zu lassen:

[Krishna:]
Als der Zeitgott kam ich hierher,
Um der Welt den Tod zu geben:
Selbst wenn du nicht kämpfen würdest,
Bliebe keiner hier am Leben.
Drum erhebe dich, o Tapf’rer,
Und erlange Ruhm und Ehre,
Sei mein Werkzeug nur, besiege
Die von mir zerstörten Heere.11

Ein damit verbundener Aspekt betrifft die auch in westlichen religiösen Tradi-
tionen mitunter anzutreffende Praxis des (ritualisierten) Tötens als ultimatives
Treuebekenntnis zu Gott. Es ist gerade das für ihn besonders schwierige Opfern
der Verwandten (und nicht etwa das Töten namenloser Fremder), welches den
Beweis für die bedingungslose Loyalität des Arjuna zum Göttlichen und seine

8 Graefe, Steffen: Der neue radikale Hinduismus. Indien im Kampf der Kulturen. Münster
2010, S. 180.

9 Graefe, Der neue radikale Hinduismus, S. 180.
10 Sen, Amartya: The Argumentative Indian, Writings on Indian Culture, History and Identity,

London 2005, S. 3–6.
11 BG 11/32-33; hier zitiert nach: Glasenapp (Hrsg.): Bhagavadgita, S. 73–74.

„DU DARFST DER PFLICHT DICH NICHT ENTZIEHN“ 139

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Ergebenheit in die Vorhersehung des dharma erbringt.12 Hier kann sich also
Gewalt als Ausdruck von Gottesliebe manifestieren. Das allein mag Arjuna be-
reits umstimmen. Es genügt jedoch nicht, um die breite Wirkung der Bhagavad
Gita als Gewaltlegitimation für Hindu-Nationalisten zu erklären. Das Werk
muss auch eine generelle religiöse und philosophische Rechtfertigung für die
Anwendung von Gewalt und für das Töten geben. In Übereinstimmung mit
den übergeordneten Prinzipien des Hinduismus kann man die Bhagavad Gita
dahingehend interpretieren, dass der Einsatz von Gewalt aus Notwehr und als
Selbstverteidigung immer gerechtfertigt ist. Diese Sicht entspricht Mahatma
Gandhis Auslegung der Schrift. Gandhi wollte mit seiner Kritik am zögerlichen
Arjuna „wohl sagen, dass sein Prinzip der Gewaltlosigkeit nicht als ein Dogma
verstanden werden soll“.13 Wenn es keine andere Möglichkeit gibt, den Angrei-
fer zu stoppen, ist selbst für Gandhi, den überzeugten Apostel der Gewaltlosig-
keit, das Töten legitim, da es aus Notwehr erfolgt und letztlich dem Schutz von
Leben dient.14 Die Rettung Schutzbefohlener steht auch im Mittelpunkt der
wesentlich konkreteren Aussagen, welche die Bhagavad Gita in Bezug auf die
Erfüllung der Kastenpflicht und des vorgegebenen dharma, vor allem für Krie-
ger, trifft. Nur das pflichtgemäße Handeln bringt dem wahren Gläubigen dem-
nach Hoffnung auf Erlösung. Auch eine ‚unbequeme‘ Pflicht wie das Töten
von Verwandten muss erfüllt werden:

[Krishna:]
Entsagung vorgeschrieb’nen Werks
In keinem Falle sich gebührt;
Wer aus Verblendung dieses tut,
Der wird durch Dunkelheit verführt.
Wer unbequemes Werk nicht tut,
Weil es dem Leib Beschwerde schafft,
Gewinnt nicht des Verzichtes Frucht,
Denn ihn beherrscht die Leidenschaft.
Wer vorgeschrieb’nes Werk vollzieht
Ganz ohne Hang und nur aus Pflicht,
Der übt, weil er nicht Lohn erstrebt,
Den wesenhaften Werk-Verzicht.15

12 Vgl. Kapila, Shruti: A History of Violence, in: Kapila, Shruti/Faisal, Devji (Hrsg.): Political
Thought in Action: The Bhagavad Gita and Modern India, Delhi 2013, S. 177–199; hier
S. 193.

13 Graefe, Der neue radikale Hinduismus, S. 181.
14 Es ist eine bittere Ironie, dass sich auch der Mörder Mahatma Gandhis, der Hindu-Na-

tionalist Nathuram Godse, auf genau diese Argumentation berief, als er den vermeintli-
chen Feind Indiens am 30. Januar 1948 erschoss. Davis, Richard H.: The Bhagavad Gita:
A Biography, Princeton 2015, S. 143.

15 BG 18/7-9; hier zitiert nach: Glasenapp (Hrsg.): Bhagavadgita, S. 99–100.

140 PIERRE GOTTSCHLICH

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Einer Pflicht muss auch dann nachgekommen werden, wenn sie mit „Übelstän-
den“16 wie Töten verbunden ist. Man darf eine ‚unangenehme‘ Handlung we-
der ‚verabscheuen‘ noch danach streben, „nur gute und angenehme Taten zu
vollbringen“.17 Die Erfüllung des svadharma hat stets Vorrang vor allen morali-
schen Bedenken:

[Krishna:]
Wer den durch Pflichterfüllung ehrt,
Der dieses ganze All durchdringt
Und aller Wesen Urgrund ist,
Der Mensch Vollkommenheit erringt.
Drum liege deiner Pflicht nur ob;
Und lässt dich auch die Kraft im Stich:
Wer tut, was sein Beruf gebeut,
Der ladet keine Schuld auf sich.
Du darfst der Pflicht dich nicht entziehn,
Entbehrt sie auch der Mängel nicht,
Denn Übel sind in jedem Tun,
Auch Rauch umhüllt des Feuers Licht.18

Gewalt kann auch als uneigennützige, gottgefällige Tat Rechtfertigung finden.
Die Bhagavad Gita betont ausdrücklich den Weg zu Gott über das Handeln
und die „Werktätigkeit“ (pravritti) und den Wert der Tat gegenüber dem
Nichtstun (BG 3/3-8, 5/2). Der „Pfad über das rechte Handeln“ (pravrittidharma)
verspricht im Vergleich zur Askese die schnellere Erlösung:

[Krishna:]
Entsagung zwar und Tätigkeit,
Sie führen beide wohl zum Heil,
Doch wird vor dem Entsagenden
Dem Tätigen der Preis zuteil.19

Man muss der Opferpflicht gegenüber den Göttern unbedingt folgen. Hierbei
kann auch eine vordergründig schlechte Tat wie beispielsweise ein Mord durch-
aus Gutes bewirken und gottgefällig sein, wenn diese Handlung aus reinen Mo-
tiven und nicht aus Eigennutz erfolgt (BG 3/9-13). Wenn man nicht „der Taten
Frucht erstrebt“, kann man auch keine Schuld auf sich laden (BG 4/20-21).
Selbstloses Handeln, insbesondere zum Schutz anderer, ist aus dieser Sicht stets
gottgefällig – selbst, wenn es mit Gewalt verbunden ist.

16 In der Übersetzung von Richard Garbe; hier zitiert nach: Schneider, Johannes (Hrsg.):
Bhagavadgita. Das altindische Gedicht in der Übersetzung von Richard Garbe, neu heraus-
gegeben von Johannes Schneider, Wiesbaden 2006, S. 200.

17 Sri Chinmoy: Veden, Upanishaden, Bhagavadgita: Die drei Äste am Lebensbaum Indiens,
München 2007, S. 204.

18 BG 18/46-48; hier zitiert nach: Glasenapp (Hrsg.), Bhagavadgita, S. 104.
19 BG 5/2; hier zitiert nach: Glasenapp (Hrsg.), Bhagavadgita, S. 43.

„DU DARFST DER PFLICHT DICH NICHT ENTZIEHN“ 141

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Der Hindu-Nationalismus und die Bhagavad Gita

Gewalttätige Hindu-Nationalisten haben immer wieder in der Bhagavad Gita
nach Rechtfertigungen für ihre Taten gesucht. Die Wurzeln des modernen Hin-
du-Nationalismus liegen im frühen 19. Jahrhundert, als die britischen Kolonial-
herren und unter ihnen vor allem die christlichen Puritaner begannen, die in
Indien vorgefundenen hinduistischen Traditionen zu kritisieren. Als besonders
verabscheuungswürdig galten ihnen die Vielgötterei und Idolatrie der Hindus.
Auch die Missstände des Kastenwesens, die Rolle der Frau, die Traditionen der
Kinderheirat und der Witwenverbrennung (sati) wurden heftig kritisiert. Man-
che gebildete, englischsprachige und hochkastige Hindus zeigten sich durchaus
empfänglich für diese Kritik, reagierten aber nicht mit der von den Briten er-
warteten Konvertierung zum Christentum, sondern versuchten, innerhalb ihres
eigenen Glaubens Verbesserungen zu bewirken. Unter diesen Rahmenbedin-
gungen entstanden um religiöse Reformatoren neo-hinduistische, puristische
Erweckungsbewegungen, von denen drei zu besonderer Prominenz gelangten.
Ram Mohan Roy (1772–1833) gründete 1828 in Kalkutta die Brahmo Samaj als
„Vereinigung zur Förderung eines aufgeklärten ethischen Monotheismus“. Da-
yananda Saraswati (1824–1883) schuf 1875 in Bombay die Arya Samaj („Ge-
meinschaft der Arier“). Narendranath Datta (1863–1902), besser bekannt als
Swami Vivekananda, gründete schließlich 1897 in Belur bei Kalkutta die Rama-
krishna-Mission. Alle diese Bewegungen versuchten, den Hinduismus von in-
nen heraus zu reformieren. Sie übernahmen die christlichen Kritikpunkte,
nicht aber das Christentum.20 Stattdessen leiteten die Reformkräfte eine vor-
sichtige Modernisierung des Hinduismus ein und versuchten, ihn von irratio-
nalen Glaubenselementen zu befreien. Zugleich legten sie großen Wert auf so-
ziales Engagement, errichteten Kranken- und Waisenhäuser und bemühten sich
um eine Verbesserung der Stellung der Frau. Für die Förderung der Einheit der
Nation spielte die Bhagavad Gita eine bedeutende Rolle. Swami Shraddhanan-
da, Vorsitzender der Arya Samaj, schlug 1926 beispielsweise vor, in jeder größe-
ren Stadt Indiens Tempel zu Ehren der Bhagavad Gita und Versammlungshal-
len für ihre Rezitation zu errichten.21

Mit den neo-hinduistischen Reformbewegungen in Indien waren auch Be-
strebungen verbunden, eine vermeintlich glorreiche arische Zivilisation wieder
aufleben zu lassen. Diese Überlegungen beruhten „auf der Annahme, es habe
früher eine große Zivilisation gegeben, die im Lauf der Jahrhunderte allmäh-
lich ausgehöhlt worden sei durch populäre religiöse Praktiken und Sitten, wie
‚abergläubische Bräuche‘, ‚Götzenanbetung‘, ‚Polytheismus‘ und ‚Kastenmiss-

20 Stietencron, Hinduismus, S. 86.
21 Davis, Biography, S. 115–117. Das Vorhaben wurde nur vereinzelt umgesetzt, zum Bei-

spiel in Kurukshetra, Mathura und Delhi. Davis: Biography, S. 219.

142 PIERRE GOTTSCHLICH

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


brauch‘.“22 Radikale Kräfte innerhalb dieser Strömung wandten sich explizit ge-
gen die britische Kolonialherrschaft. Nach ihrer Diagnose war die Fremdherr-
schaft durch die Briten und zuvor durch die muslimischen Mogulkaiser nur
durch die geistig-kulturelle Degenerierung der Hindus überhaupt erst möglich
geworden. Die Hindus hätten „ihren Glauben verloren“ und seien „schwach“
geworden. Das Gegenmittel und die „Heilung“ für diesen geistigen Verfall sa-
hen sie in einer Wiederentdeckung der eigenen religiös-kulturellen Wurzeln ei-
nes aus ihrer Sicht homogenen vedischen Brahmanismus und in einem gemein-
samen Kampf gegen die Feinde Indiens, der explizit auch mit Gewalt ausgetra-
gen werden sollte. Für diesen gewaltsamen Kampf gegen die westlichen Ein-
flüsse wurde nicht zuletzt auch die Bhagavad Gita instrumentalisiert. Der schot-
tische Missionar John Nicol Farquhar (1861-1929), der Ende des 19. Jahrhun-
derts nach Kalkutta kam, schrieb in seinem 1915 veröffentlichten Buch über re-
ligiöse Bewegungen in Indien, dass die „Ausrottung der Europäer“ in Indien
von den radikalen hindu-nationalistischen Kräften als „religiöse Pflicht“ ausge-
rufen und „sogar die Gita genutzt wurde, um das Morden zu lehren“.23 Tatsäch-
lich gab es indische Geheimbünde wie die Anushilan Samiti, die gewaltsam für
einen Umsturz stritten und die Treue ihre Mitglieder auf die Bhagavad Gita
schwören ließen, welche sie ausdrücklich als die religiöse Grundlage ihres Stre-
bens ansahen.24 Der militante Unabhängigkeitskämpfer Khudiram Bose
(1889-1908) war zum Beispiel stark von der Schrift inspiriert. Er tötete bei
einem missglückten Attentat auf einen britischen Kolonialbeamten zwei Frau-
en und wurde mit einer Ausgabe der Bhagavad Gita in den Händen gehängt.
Das einflussreiche Buch wurde im gewaltsamen Streben nach Unabhängigkeit
gleichsam selbst zur Waffe.25

Eine wichtige Quelle für derartige Auslegungen der Schrift schuf der indi-
sche Nationalist Bal Gangadhar Tilak (1856-1920), als er 1908 im Gefängnis
einen viel beachteten und bis heute einflussreichen Kommentar zur Bhagavad
Gita verfasste.26 Er fand in ihr die „Botschaft eines militanten Aktionismus“.27

Besonders folgenreich war die von Tilak herausgearbeitete Unterscheidung zwi-
schen Wahrhaftigkeit (satya) und Gewaltlosigkeit (ahimsa). Durch die Tren-
nung dieser beiden ursprünglich als fest miteinander verbunden verstandenen
Konzeptionen konnte Tilak die Unbedingtheit von ahimsa auflösen und „in

22 Knott, Kim: Der Hinduismus. Eine kleine Einführung, Stuttgart 22009, S. 111–112.
23 Farquhar, John Nicol: Modern Religious Movements in India, New York 1915, S. 363–364.
24 Davis, Biography, S. 127.
25 Desai, Meghnad: Bhagavad Gita. Outlines of a Secular Critique, in: Sharma, Anjana

(Hrsg.): Civilizational Dialogue: Asian Inter-connections and Cross-cultural Exchanges,
New Delhi 2013, S. 165–175; hier S. 166.

26 Die Bhagavad Gita war die beliebteste Lektüre unter inhaftierten indischen Freiheits-
kämpfern. Auch der weit verbreitete Aufsatz „The Message of the Bhagavad Gita“ von
Lajpat Rai (1865–1928) entstand im Gefängnis. Davis, Biography, S. 124, 134.

27 Desai, Secular Critique, S. 166. Übersetzung durch Verfasser.

„DU DARFST DER PFLICHT DICH NICHT ENTZIEHN“ 143

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Ausnahmefällen“ Gewaltgebrauch und Kriegsführung legitimieren.28 In Zeiten
„nationaler Krisen“ ist die Anwendung von Gewalt zum Schutz der Gesellschaft
ausdrücklich nicht nur den eigentlichen Kriegern (kshatriya) vorbehalten, son-
dern kann und muss in der Interpretation Tilaks auch von Angehörigen ande-
rer Kasten (varna) gleichsam stellvertretend ausgeübt werden.29 Zugleich beton-
te er die auch von vielen anderen Kommentatoren immer wieder hervorgeho-
bene besondere Stellung des Handelns (pravritti) gegenüber dem Nichtstun (ni-
vritti) in der Bhagavad Gita. Tilaks Rat an die indischen Nationalisten war also,
den Weg der Aktion zu gehen, der für ihn ausdrücklich auch gewalttätiges
Handeln umfasste,30 und hierbei nicht zuletzt dem Beispiel des von Tilak ver-
ehrten, legendären Marathen-Königs Shivaji zu folgen, der im 17. Jahrhundert
recht erfolgreich gegen die Herrschaft der muslimischen Mogulkaiser gekämpft
hatte.31 Beide von Tilak aus der Schrift destillierten Aspekte, die Möglichkeit
der Gewaltanwendung für alle Hindus und der Glaube an den Wert der Tat,
entfalten ihre gleichsam religiöse Wirksamkeit vor allem in echten oder ver-
meintlichen Notwehrsituationen.

Die Idee, dass sich die Hindus in einem Überlebenskampf befinden, wurde
besonders stark von Vinayak Damodar Savarkar (1883-1966), dem vielleicht
wichtigsten ideologischen Begründer des modernen Hindu-Nationalismus, ge-
prägt. Der von Anhängern als „Held“ (veer) verehrte Savarkar war ein radikaler
Freiheitskämpfer und Nationalist, der sich auch an Gewaltaktionen beteiligte.
Mit seinem 1923 in Haft entstandenem Buch „Hindutva: Who is a Hindu?“
schuf er eine Art Grundsatzprogramm eines politischen „Hindutums“ (hindut-
va) und des Hindu-Nationalismus, welches im Kern bis heute Gültigkeit bean-
sprucht. Savarkar entwarf das Bild der Hindus als einer uralten Zivilisation, die
politisch geeint in einem Goldenen Zeitalter lebten, bis ihr friedliches und
glückseliges Zusammenleben durch den Einfall der Muslime unter Mahmud
von Ghazni (971-1030) zerstört wurde: „An jenem Tag begann der Kampf auf
Leben und Tod.“32 Seither befänden sich die Hindus nach Savarkar in einem
existenziellen Konflikt mit den Nicht-Hindus.

Die Grundlagen einer nationalen Identität in der für einen erfolgreichen
Überlebenskampf unbedingt wieder zu errichtenden glorreichen „Hindu-Nati-
on“ (hindu rashtra) sah Savarkar im Zusammenspiel dreier zentraler Forderun-
gen. Die Hindus sollen ein gemeinsames Land bewohnen, welches als geogra-
phische Einheit des Gebiets zwischen dem Fluss Indus, der Gebirgskette des Hi-

28 Kapila, History of Violence, S. 188–197.
29 Robinson, Catherine A.: Interpretations of the Bhagavad-Gita and Images of the Hindu Tra-

dition, London 2006, S. 58.
30 Davis, Biography, S. 132.
31 Robinson, Interpretations, S. 59.
32 Zitiert nach: Savarkar, V. D.: Extract from Hindutva. Who is a Hindu? in: Jaffrelot,

Christophe (Hrsg.): Hindu Nationalism. A Reader, Princeton 2007, S. 87–96; hier S. 91.
Übersetzung durch Verfasser.

144 PIERRE GOTTSCHLICH

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


malaya und dem Indischem Ozean verstanden wird. Sie müssen zudem eine ge-
meinsame Abstammung, also ein einheitliches „Hindu-Blut“, teilen und der
„Rasse“ der „vedischen Arier“ angehören. Schließlich ist eine gemeinsame Kul-
tur, eben jenes „Hindutum“ (hindutva), von eminenter Bedeutung, die aus-
drücklich mehr als die geteilte Religion umfasst und auch ein einheitliches So-
zialsystem und eine gemeinsame Sprache (Sanskrit bzw. Hindi) beinhaltet. In
den Worten Savarkars:

Wir Hindus sind nicht nur verbunden durch das Band der Liebe zu unserem gemein-
samen Vaterland und durch das gemeinsame Blut, welches durch unsere Adern fließt
und unsere Herzen schlagen lässt und unsere Zuneigung warmhält, sondern auch
durch das Band der gemeinsamen Verehrung für unsere großartige Zivilisation – unse-
re Hindu-Kultur […] Wir sind eins, weil wir eine einheitliche Nation und Rasse sind
und eine gemeinsame Kultur besitzen.33

Hindu ist demnach, wer „Mutter Indien“ (bharat mata) gleichzeitig als sein Va-
terland (pitribhu) und als sein Heiliges Land (punyabhu) ansieht.34 Dies umfasst
neben Hindus auch die anderen Angehörigen der großen in Südasien entstan-
denen Religionsgemeinschaften, insbesondere Sikhs, Jainas und Buddhisten35,
schließt aber Muslime und Christen explizit aus:

Unsere mohammedanischen oder christlichen Landsleute, die ursprünglich gewaltsam
zu einer Nicht-Hindu-Religion konvertiert wurden und welche in der Folge zusam-
men mit den Hindus ein gemeinsames Vaterland und den Großteil des Reichtums un-
serer gemeinsamen Kultur – Sprache, Recht, Sitten, Folklore und Geschichte – geerbt
haben, sind keine Hindus und können nicht als solche angesehen werden. Zwar ist für
sie Hindusthan das Vaterland wie für jeden anderen Hindu, es ist jedoch nicht auch
gleichzeitig ihr Heiliges Land. Ihr Heiliges Land ist weit entfernt in Arabien oder Pa-
lästina.36

Damit hatte Savarkar eine bis heute für Hindu-Nationalisten selbstverständli-
che Wahrheit klar umrissen: „Indien ist das Land der Hindus, die indische Nati-
on ist eine Hindu-Nation, Inder zu sein heißt Hindu zu sein.“37 Waren die Ide-
en Savarkars zur Zeit ihrer Niederschrift im britisch-indischen Kolonialreich
auch für einige eigentlich säkulare Freiheitskämpfer durchaus attraktiv, zeigte
sich am Vorabend der Unabhängigkeit jedoch immer deutlicher, dass ein auch
gewaltsam ausgetragener Konflikt zwischen Hindus und Nicht-Hindus die
mühsam gewonnene Einheit der multi-religiösen und ethnisch wie sprachlich

33 Zitiert nach: Savarkar, Hindutva, S. 94–95. Übersetzung durch Verfasser.
34 Töpfer, Eric: Geistige und ideologische Grundlagen des Hindu-Nationalismus, in: Skoda,

Uwe/Voll, Klaus (Hrsg.): Der Hindu-Nationalismus in Indien. Aufstieg, Konsolidierung,
Niedergang? Berlin: Weißensee 2005, S. 1–30; hier S. 7–17.

35 Diese Sichtweise findet sich interessanterweise auch in der offiziellen Erläuterung zu Ab-
satz 2b des Artikels 25 in der indischen Verfassung.

36 Zitiert nach: Savarkar, Hindutva, S. 95. Übersetzung durch Verfasser.
37 Jürgenmeyer, Clemens: Ein Land, ein Volk, eine Kultur. Ideologie und Politik hindunationa-

ler Identität in Indien, in: Molt, Peter/Dickow, Helga (Hrsg.): Kulturen und Konflikte im
Vergleich, Baden-Baden 2007, S. 632–647; hier S. 635.

„DU DARFST DER PFLICHT DICH NICHT ENTZIEHN“ 145

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


extrem heterogenen Indischen Union zu gefährden drohte. Bereits 1925 hatte
Keshav Baliram Hedgewar (1889-1940), angeblich auf Anregung Savarkars, die
Kaderorganisation Rashtriya Swayamsevak Sangh (RSS, wörtlich etwa „Natio-
naler Freiwilligen-Bund“) gegründet. Ziel des RSS ist es bis heute, junge Hin-
dus vor den Versuchungen einer säkularen Gesellschaft zu bewahren, ihnen die
traditionellen Werte des „Hindutums“ zu vermitteln und sie nicht zuletzt für
die gewaltsame Konfrontation mit den Feinden der Hindus wehrhaft zu ma-
chen.38 Seinen Ansatz, die Charakterstärke durch geistige Erbauung und kör-
perliches Training zu festigen, bezog Hedgewar aus seiner Interpretation der
Bhagavad Gita, die er wie viele andere Aktivisten der damaligen Zeit im Ge-
fängnis intensiv studiert hatte.39 Der Ruf nach Taten blieb nicht ungehört: Der
Gandhi-Attentäter Nathuram Godse (1910-1949) war im RSS aktiv und trug bei
seiner Hinrichtung in Anlehnung an sein Vorbild Khudiram Bose die Bhagavad
Gita bei sich.40

Der langjährige RSS-Führer Mahadev Sadashivrao Golwalkar (1906-1973)
hatte noch vor dem Ende der britischen Kolonialherrschaft in seiner Schrift
über die indische Nation mehr als deutlich gemacht, dass im unabhängigen In-
dien für Nicht-Hindus nur der Weg der totalen Unterordnung bleibt:

Die Nicht-Hindus müssen die Hindu-Kultur und -Sprache annehmen, die Hindu-Reli-
gion achten und verehren lernen, und dürfen keinen anderen Ideen als der Verherrli-
chung der Hindu-Nation anhängen. Das bedeutet, sie müssen ihre Intoleranz und Un-
dankbarkeit gegenüber diesem Land mit seinen Jahrhunderte alten Traditionen aufge-
ben und eine positive Haltung der Liebe und der Hingabe annehmen – mit einem
Wort: Sie müssen aufhören, Ausländer zu sein. Wenn nicht, können sie nur in unse-
rem Land bleiben, wenn sie sich der Hindu-Nation ganz und gar unterordnen – ohne
Ansprüche, ohne Privilegien, ja selbst ohne Staatsbürgerrechte.41

Das hindu-nationalistische Projekt der Homogenisierung des Hindu-„Volkskör-
pers“ wurde seither immer wieder von Gewaltausbrüchen begleitet, die in ihrer
Legitimierung stark auf eine mutmaßliche Notwehrsituation abstellten, in der
sich die Hindus befänden, da sie in ihrem eigenen Land angeblich zur Minder-
heit und marginalisiert würden. Hier schließt sich der Kreis zur Bhagavad Gita
und ihrer Mahnung zum selbstlosen Handeln zum Schutz der (Hindu)-Gesell-
schaft. Die „Politik der Angst“ und die Konstruktion eines bedrohlichen „An-
deren“ haben sich zudem für hindu-nationalistische Parteien wie die BJP als
überaus wirksame Instrumente zur politischen Mobilisierung erwiesen.42 Auch

38 Juergensmeyer, Mark: Die Globalisierung religiöser Gewalt. Von christlichen Milizen bis al-
Qaida. Hamburg 2009, S. 176

39 Davis, Biography, S. 134–135.
40 Davis, Biography, S. 145.
41 Zitiert nach: Müller, Dominik: Indien: Die größte Demokratie der Welt? Marktmacht – Hin-

dunationalismus – Widerstand, Berlin 2014, S. 81.
42 Anand, Dibyesh: Hindu Nationalism in India and the Politics of Fear, New York 2011,

S. 151–159.

146 PIERRE GOTTSCHLICH

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


dies geschieht bisweilen mit explizitem Rückgriff auf die Bhagavad Gita. Es ist
kein Zufall, wenn das eingangs erwähnte Wahlkampfplakat einen wichtigen
BJP-Politiker in der Pose des kampfbereiten Krishna (und gerade nicht in der
Form des zweifelnden Arjuna) vor der scheinbar übermächtigen feindlichen
Streitmacht der Kauravas zeigt, in deren Reihen wiederum die politischen Kon-
trahenten der Hindu-Nationalisten auszumachen sind.43 Dazu passen die Be-
mühungen der seit 2014 amtierenden BJP-Zentralregierung, die Bhagavad Gita
zum „Nationalen Buch“ Indiens zu machen, um auch auf diese Weise die Vor-
herrschaft des Hinduismus als eine Art Staatsreligion zu sichern.44

Schlussfolgerung

Als Julius Robert Oppenheimer am 16. Juli 1945 als wissenschaftlicher Leiter
des Manhattan-Projekts die erste Atombombenexplosion beobachtete, zitierte
er angesichts der immensen Zerstörungskraft dieser neuen Waffe einen Vers
des Krishna aus der Bhagavad Gita: „I am become death, the destroyer of worlds“
(BG 11/32).45 Die Anekdote beschreibt nicht nur das Arjuna-gleiche Dilemma
Oppenheimers zwischen Pflichterfüllung und den schrecklichen Folgen seines
treulichen Dienstes, sondern verdeutlicht auch die Reichweite und Wirkmäch-
tigkeit des Buches.46 So wie Oppenheimer für einen höheren Zweck die
schrecklichste Massenvernichtungswaffe der Menschheitsgeschichte erschuf
und Trost in der Bhagavad Gita fand, vermag die Schrift dazu zu dienen, Ge-
walt zu rechtfertigen und religiös zu legitimieren. Hier bestätigt sich die be-
rühmte Einschätzung von Albert Schweitzer über den oftmals missverstande-
nen Charakter der Bhagavad Gita:

Weil sich in ihr so wunderbare Sätze von der innerlichen Losgelöstheit von der Welt,
von der haßlosen und gütigen Gesinnung und von der liebenden Hingebung an Gott
finden, pflegt man das Nicht-Ethische, das sie enthält, zu übersehen. Sie ist nicht nur
das meistgelesene, sondern auch das meist idealisierte Buch der Weltliteratur.47

43 Puniyani, Ram: Electoral Process is a Secular Activity, in: People‘s Voice (6. Januar 2017),
auf: http://peoplesvoice.in/2017/01/06/electoral-process-secular-activity-ram-puniyani/
(Stand: 27. Januar 2017).

44 Puniyani, Ram: Gita. Not a National Book but a Hindu Scripture, in: People‘s Voice (6.
Januar 2017), auf: http://peoplesvoice.in/2017/01/06/gita-not-national-book-hindu-scrip-
ture/ (Stand: 27. Januar 2017).

45 Zitiert nach: Hijiya, James A.: The Gita of J. Robert Oppenheimer, in: Proceedings of the
American Philosophical Society 2/2000, S. 123–167; hier S. 123.
In der etwas näher am Original liegenden Übersetzung von Robert Boxberger lautet der
hier bereits in einem anderen Zusammenhang erwähnte Passus: „Als der Zeitgott kam
ich hierher, um der Welt den Tod zu geben […]“ Zitiert nach: Glasenapp (Hrsg.): Bhaga-
vadgita, S. 73.

46 Davis, Biography, S. 173.
47 Zitiert nach: Schweitzer, Albert: Die Weltanschauung der indischen Denker. Mystik und

Ethik, neu herausgegeben von Johann Zürcher und Ulrich Luz. München 22010, S. 176.

„DU DARFST DER PFLICHT DICH NICHT ENTZIEHN“ 147

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Bibliographie

1. Quellen
Farquhar, John Nicol: Modern Religious Movements in India, New York 1915.
Glasenapp, Helmuth von (Hrsg.): Bhagavadgita: Das Lied der Gottheit. Aus dem

Sanskrit übersetzt von Robert Boxberger, neu bearbeitet und herausgegeben
von Helmuth von Glasenapp, Stuttgart 2010.

Savarkar, V. D.: Extract from Hindutva. Who is a Hindu? in: Jaffrelot, Christophe
(Hrsg.): Hindu Nationalism. A Reader. Princeton 2007, S. 87–96.

Schneider, Johannes (Hrsg.): Bhagavadgita. Das altindische Gedicht in der Über-
setzung von Richard Garbe, neu herausgegeben von Johannes Schneider, Wies-
baden 2006.

Schweitzer, Albert: Die Weltanschauung der indischen Denker. Mystik und Ethik,
neu herausgegeben von Johann Zürcher und Ulrich Luz. München 22010.

2. Sekundärliteratur
2.1 Aufsätze
Desai, Meghnad: Bhagavad Gita: Outlines of a Secular Critique, in: Sharma, An-

jana (Hrsg.): Civilizational Dialogue: Asian Inter-connections and Cross-cul-
tural Exchanges, New Delhi 2013, S. 165–175.

Hijiya, James A.: The Gita of J. Robert Oppenheimer, in: Proceedings of the Amer-
ican Philosophical Society 2/2000, S. 123–167.

Jürgenmeyer, Clemens: Ein Land, ein Volk, eine Kultur. Ideologie und Politik hin-
dunationaler Identität in Indien, in: Molt, Peter/Dickow, Helga (Hrsg.): Kultu-
ren und Konflikte im Vergleich, Baden-Baden 2007, S. 632–647.

Juergensmeyer, Mark: Die Globalisierung religiöser Gewalt: Von christlichen Mili-
zen bis al-Qaida, Hamburg 2009.

Kapila, Shruti: A History of Violence, in: Kapila, Shruti/Faisal, Devji (Hrsg.): Po-
litical Thought in Action: The Bhagavad Gita and Modern India, Delhi 2013,
S. 177–199.

Rösel, Jakob: Kennen Hindus und Buddhisten einen gerechten Krieg? in: Werkner,
Ines Jacqueline/Liedhegener, Antonius (Hrsg.): Gerechter Krieg. Gerechter
Frieden: Religionen und friedensethische Legitimationen in aktuellen militä-
rischen Konflikten, Wiesbaden 2009, S. 319–328.

Schneider, Johannes: Zur Einführung, in: Schneider, Johannes (Hrsg.): Bhaga-
vadgita. Das altindische Gedicht in der Übersetzung von Richard Garbe, neu
herausgegeben von Johannes Schneider, Wiesbaden 2006, S. 7–36.

148 PIERRE GOTTSCHLICH

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Töpfer, Eric: Geistige und ideologische Grundlagen des Hindu-Nationalismus, in:
Skoda, Uwe/Voll, Klaus (Hrsg.): Der Hindu-Nationalismus in Indien. Auf-
stieg – Konsolidierung – Niedergang? Berlin 2005, S. 1–30.

2.2 Monographien
Anand, Dibyesh: Hindu Nationalism in India and the Politics of Fear, New York

2011.
Davis, Richard H.: The Bhagavad Gita. A Biography, Princeton 2015.
Graefe, Steffen: Der neue radikale Hinduismus: Indien im Kampf der Kulturen,

Münster 2010.
Knott, Kim: Der Hinduismus. Eine kleine Einführung, Stuttgart 22009.
Müller, Dominik: Indien: Die größte Demokratie der Welt? Marktmacht – Hindu-

nationalismus – Widerstand, Berlin 2014.
Robinson, Catherine A.: Interpretations of the Bhagavad-Gita and Images of the

Hindu Tradition, London 2006.
Sen, Amartya: The Argumentative Indian. Writings on Indian Culture, History and

Identity, London 2005.
Sri Chinmoy: Veden, Upanishaden, Bhagavadgita. Die drei Äste am Lebensbaum In-

diens, München 2007.
Stietencron, Heinrich von: Der Hinduismus, München 32010.

2.3 Internet
PTI: BJP leader Keshav Maurya poster as ‚Lord Krishna‘, Akhilesh Yadav as ‚Kaura-

va‘, stokes controversy, in: The Financial Express (16. April 2016), auf: http://
www.financialexpress.com/india-news/keshav-maurya-poster-as-lord-krishna-
akhilesh-yadav-as-kaurava-stokes-controversy/237573/ (Stand: 27. Januar
2017).

Puniyani, Ram: Electoral Process is a Secular Activity, in: People‘s Voice (6. Januar
2017), auf: http://peoplesvoice.in/2017/01/06/electoral-process-secular-activity-
ram-puniyani/ (Stand: 27. Januar 2017).

Puniyani, Ram: Gita – Not a National Book but a Hindu Scripture, in: People‘s
Voice (6. Januar 2017), auf: http://peoplesvoice.in/2017/01/06/gita-not-natio-
nal-book-hindu-scripture/ (Stand: 27. Januar 2017).

„DU DARFST DER PFLICHT DICH NICHT ENTZIEHN“ 149

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Löwenvolk und Dharmainsel. Buddhistische
Gewaltrhetorik in Sri Lanka

Jakob Rösel

Abstract

Comparable to most established religions Buddhism equally has a hidden history of
violence. It can be studied most perfectly in the tradition and actual functioning
of “Sinhala”-Buddhism in Sri Lanka. Already since medieval times the monarchy,
aristocracy and the buddhist order of monks saw themselves surrounded by religious,
sectarian and ethnic enemies, the “Damilas”, the Tamils of South India and the nort-
hern part of the island. The late british colonial power inadvertently made a buddhist
renaissance and the evolution of an ethno-religious nationalism possible.

A Sinhala-Buddhism established itself. It was based on stereotypes against all minori-
ties, most especially against the Tamils. These xenophobic stereotypes included a speci-
fic ideology, historiography and a predisposition for violence. In consequence, there
arose since 1956 a self-propelling pro-singhalese two party-system. Constantly this eth-
nically exclusive two party-competition drove the state and society into further radica-
lization, at the end 1983 into the Singhalese–Tamil civil war. 2009 the rebellion of
the Tamil Tigers was finally suppressed in a bloodbath, yet the ethnic conflict remains
unsolved: This because its driving forces cannot be eliminated or negotiated away:
Ethno-Buddhism, a militant manichean model of history and the violent rhetoric of
the “righteous society”, the “dharmishta samajaya“.

Gewalt und Sprache

Gewalt und Sprache, gezieltes Töten und ein Leben mit und dank Sinn gehö-
ren beide unauflösbar zur Menschwerdung, zu unserer anthropologischen Kon-
stitution: Zum Vorteil der Mächtigen und zum Nachteil der Ohnmächtigen ist
es so, dass man dem Menschen solange er lebt immer noch etwas antun kann.
Die Verletzbarkeit und die Gewaltfähigkeit bilden deshalb einen entscheiden-
den Ausgangspunkt und ein fortdauerndes, unverzichtbares Element der
Macht-, Herrschafts- und Institutionenbildung. Dies alles geht nicht ohne Spra-
che: als Mimik, Gestik und Schrei ist Sprache, Sprachentstehung nicht nur ein
Teil der Gewaltgeschichte und Gewaltpraxis. Als Herrschaftslegende, als My-
thos, als Rede, Rhetorik, Ideologie und schließlich Weltbild rechtfertigt, kriti-

I.

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


siert, gradualisiert, steigert, also radikalisiert oder moderiert Sprache Gewalt,
Macht und Herrschaftsordnungen. Sprache operiert damit als Substanz, Auslö-
ser, Verschleierung, Begründung, Überhöhung und Erinnerung von und an
Gewalt. Vor allem sie ist es, die aus sozusagen stummen, selbstverständlichen,
unbewussten Herrschaftsordnungen, aus Minderheits-/ Mehrheitssituationen,
aus Macht-Ohnmachtsrelationen akute Gewalt herauslöst, auskristallisiert – sei
es als Aufstand oder Unterwerfung, Rebellion oder Repression. In den Worten
von Marx: Klasse oder Gesellschaftsgruppe „an sich“ oder „für sich“ – alles dies
jedoch nur durch Sprache. Nur Sprache schafft Macht –, schafft Rechts- oder
Unrechtsbewusstsein. Sprache ist damit, wie die Gewalt und vor allem wie der
Mensch, der sich beides geschaffen hat, unvorstellbar formbar und schöpferisch,
plastisch und produktiv. Vielleicht zu unserem Glück können wir die Möglich-
keiten von Sprache und Phantasie und von Gewalt und Herrschaft weder voll-
ständig imaginieren noch bislang ausschöpfen.

Ich will im Folgenden deshalb auch nicht die Vielfalt von Gewaltaufrufen
und Gewaltrhetorik im Fall der buddhistischen, singhalesischen Mehrheit der
Bevölkerung Sri Lankas systematisch aufzeigen. Dafür fehlt mir die notwendige
„vernakulare“ Binnenperspektive. Ich will vielmehr eine kurze Begründung
und anschließende Schilderung dieser besonderen Tradition und heute Ideolo-
gisierung religiöser und ethnischer Gewaltmotive geben.

Gewalt im Buddhismus der Singhalesen

Romantik und die Idealisierung der Philosophien Asiens haben dazu beigetra-
gen dem Buddhismus, als einer Erlösungsphilosophie von Mönchen, eine be-
sondere Friedfertigkeit zu attestieren. Aber ebenso wenig wie eine Bergpredigt
die Friedlichkeit des Christentums sichert, ebenso wenig konnten ein absolutes
Tötungsverbot und formale Weltabgewandtheit die Friedlichkeit buddhisti-
scher Zivilisationen und vor allem Herrschaft sichern. Wie die Geschichte der
buddhistischen Reiche Indiens, Ceylons und Hinterindiens zeigt, standen und
stehen sie in ihrer Gewalt- und Tötungsfähigkeit ihren Konkurrenten nicht
nach. Die buddhistische Herrschaft auf Sri Lanka, die einzige, die – abgesehen
von Tibet und Ladakh – sich in Südasien erhalten hat, zeigt das. Diese, seit dem
3. Jahrhundert v. Chr. von Südindien aus entstandene theravada-buddhistische
Zivilisation kann deshalb so gut als Exempel dienen, weil wir mehr über sie
wissen als über irgendeine andere vorislamische Herrschaft in Indien: dank
einer einzigartigen Mönchs- und Königschronik. Anfang des 6. Jahrhunderts
aus sogenannten buddhistischen Stiftungsbüchern (Punyakarma) zusammenge-
stellt, wurde diese Chronik bis zum Eintreffen der Engländer periodisch weiter-
geschrieben. Diese sogenannte große und kleine Chronik, Mahavamsa und
Chulavamsa, zeigt wie buddhistisches Gewaltverständnis, die Eroberung und

II.

152 JAKOB RÖSEL

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Verteidigung der Gesetzes-, der Dharmainsel mit der Doppelherrschaft von
buddhistischem König und Orden, Dharmaraja und Sangha unauflösbar zusam-
mengehen.1 Ganz im Gegensatz zum indischen Festland:

Hier imaginierten und rechtfertigten sich die buddhistischen Reiche im Rah-
men eines Zentrum-Peripherie-Modells: Der jeweilige regionale Hegemon ver-
fügte über große, von Reliquienhügeln (Stupas), Klöstern und Buddha-Tem-
peln geprägte Sakralzentren. Der Herrscher war Welteroberer, Chakravartin. Er
stand als Dharmaraja einem von formaler Harmonie, Hierarchie, Wohlstand
und Gewaltfreiheit, vor allem Blutopferfreiheit geprägten Gemeinwesen vor.
Gewalt, Blutopfer, Rebellion waren einer aus oft tribalen Fürstentümern zu-
sammengesetzten Peripherie vorbehalten. Wollte sich einer dieser rituell unter-
worfenen Tributarrajas zur Hegemonialstellung vorkämpfen, so musste er auf
archaische Kulte und oft brahmanische Blutopfer am Ende verzichten und sich
auf das dominante, hierarchische und konfliktfreie Mandala-Modell verpflich-
ten.

Ganz im Gegensatz zu den buddhistischen Reichen in Indien neigte die bud-
dhistische Zivilisation auf Sri Lanka frühzeitig dazu, die Gewaltakte und Tabu-
brüche, die zu ihrer Begründung notwendig waren, aufzubewahren und in den
Chroniken zu vermerken. Nach der Chronik war der Inseleroberer und Dynas-
tiebegründer Vijaya, der Enkel eines Löwen, der mit einer bengalischen Prin-
zessin zwei Mischwesen gezeugt hat. Der Vater Vijayas, Sinhabahu, tötete
schließlich den Löwenvater; mit seiner Schwester zeugte er Kinder, darunter Vi-
jaya. Vijaya, wie alle seine Nachkommen, war damit löwengleich, löwenartig:
Sihala oder Sinhala. Sihala war damit zunächst die Bezeichnung einer Dynastie
und der Aristokratie, erst sehr viel später die Bezeichnung eines ganzen Volkes.

Vijaya war ein Rebell, ein Misfit. Mit mehreren hundert Anhängern wurde er
an der westindischen Küste in Schiffe gesetzt, sein Schiff strandete auf einer In-
sel, die Vijaya mit Geschick und Gewalt eroberte und zur Löweninsel machte:
Sihala oder auch Trisihala, nach drei Zivilisationszonen benannt. Daraus wird
unter Muslimen, Portugiesen, Briten Ceilão/Ceylon. Vijaya war nicht der erste
Besucher. Bereits früher hatte der Buddha die Insel im Rahmen von drei „Luft-
reisen“ besucht. Er hatte die Dämonen, Kobolde und Schlangenwesen, die die
Insel seit jeher bewohnen mit seinem Glanz und mit seiner Feuerkraft terrori-
siert und dabei alle jene Punkte mit seinen Padmapada, seinen Lotusfüßen be-
rührt. Diese bilden bis heute die wichtigsten 16 Andachtspunkte. Im Moment
des Todes, dem Parinirvana, bestimmt der Buddha die Insel zu jenem Ort, an
dem seine Lehre künftig besonders stark erblühen wird. In eben diesem Mo-

1 Geiger, Wilhelm (Hrsg.): The Mahâvamsa or the Great Chronicle of Ceylon, Colombo 1950.
Geiger, Wilhelm (Hrsg.): Culavamsa being the more recent part of Mahâvamsa; part 1 and 2,
Colombo 1953.
Siehe auch die älteste Chronik, eine der Quellen des Mahâvamsa: Oldenburg, Hermann
(Hrsg.): The
Dîpavamsa. An Ancient Buddhist Historical Record. London 1879.

LÖWENVOLK UND DHARMAINSEL 153

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


ment strandete Viajaya mit seinen Sihalas auf der Insel. Gegen die Dämonen
und die Hexe Kuveni konnte er zunächst nichts ausrichten. Er besiegte aber Ku-
venis Kraft durch öffentlichen Beischlaf und zeugte Kinder mit ihr. Sie half ihm
daraufhin, die Insel zu erobern. Kuveni und die Kinder wurden später vertrie-
ben. Kuveni wurde von den erzürnten Dämonen erschlagen, die Kinder flohen
in das südwestliche Gebirge, wo sie als Pulindas oder Sabaras weiterlebten, also
als Veddas, die heute fast ausgestorbenen Ureinwohner der Insel. Jetzt erst wur-
den kastengemäße, rituell reine Bräute aus Indien, aus Madurai in Tamil Nadu,
aber auch aus Bengalen geholt. Das Herrschaftsamt wurde von Vijaya auf dem
Totenbett auf seinen bengalischen Neffen übertragen. Die neue Löwendynastie
und ihr Hofstaat waren also, was heute verdrängt wird, wesentlich tamilisch
und überdies brahmanisch geprägt. Monarchie und Aristokratie, heute das Lö-
wenvolk, beherrschten die Insel qua Prädestination, qua Vijayamission und qua
Eroberungserfolg. Die Dämonen wurden vernichtet. Die Bastarde, Resultate
einer Kriegslist, überlebten als Jäger und Sammler, als die gemiedenen Veddas.
Zur buddhistischen Zivilisation wurde allerdings diese Herrschaft erst zwei
Jahrhunderte später, gemäß der Chronik durch die Ankunft einer Mission aus
Nordindien. Geführt wurde sie von einem Sohn des Kaisers Ashoka. Jetzt ent-
stand eine auf Bewässerungsanlagen und Dorftempel im Kleinen, auf Dharma-
raja und Orden, Sangha, im Großen gestützte, vorgeblich „hydraulische“ Zivili-
sation. So sieht es zumindest der heutige sinhala-buddhistische Nationalismus.
Die Chroniken zeichnen aber für das erste buddhistische Jahrtausend der Insel,
also 200 v. Chr. bis 800 v. Chr. auch noch ein anderes Bild. Sie schildern eine
Insel, über die nur selten der Einheitssonnenschirm der Dharmaherrschaft
leuchtet. Jenseits des nördlichen Königslandes, Rajaratha, gab es mindestens
zwei konkurrierende Herrschaftszonen: Bergland und tiefer Süden: Malaya und
Rohana. Sihala ist eben auch Trisihala. Das Königsland, Rajaratha, selbst war
durchsetzt mit eigenständigen und oft intrigierenden Tributarfürsten, tamili-
schen Söldnern und deren Condottieri und singalesisch-tamilischen Seitenlini-
en. Die Königsbräute und hohen brahmanischen Beamten kamen aus Madurai.
Es häuften sich die Angriffe südindischer, hinduistischer Regionalreiche. Die
Adamsbrücke, die Region um Mantota, Mannar wurde von tamilischen „Vete-
ranen“ und Kriegsunternehmern besiedelt. Vor diesem Hintergrund erst wird
eine heroische Episode verständlich, die das Mahavamsa, die große Chronik, als
so bedeutend ansieht, dass sie ihr ein Drittel des Textes widmet.

Es ist dies die Geschichte vom Königssohn Dutugemunu. Zum Zeitpunkt
seiner Geburt herrschte im Königsland und im Sakralzentrum Anuradhapura
der geachtete Tamilen-, Damilaherrscher Elara. Er schützte Dharma und
Sangha. Die Sinhala Herrscher waren vertrieben und lebten im tiefen Süden.
Die heldenhafte Königsmutter Viharamahadevi, mit Dutugemunu schwanger,
hatte ein Schwangerschaftsgelüst:

154 JAKOB RÖSEL

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


1. Sie will einen Bienenstock als Kopfkissen, groß genug um 12.000 Mönche damit zu
füttern und selbst zu naschen während sie seitwärts auf ihrem schönen Bett liegt. 2. Sie
will das Wasser trinken, mit dem das Schwert gereinigt wurde, mit dem der Kopf des
ersten der Krieger Elaras abgeschlagen wurde, dies während sie auf diesem Kopf steht.
3. Sie will Lotusblumen aus den Lotusteichen Anuradhapuras [– wo Elara herrscht].2

Von Anfang an hatte Dutugemunu den Widerstandsgeist seiner Mutter. Der
kleine Dutugemunu sollte ein Stück Reiskuchen essen und dabei geloben,
künftig Frieden mit den Damilas zu halten. Er warf den Reiskuchen empört an
die Wand. Beim Schlafen zog er Hände und Knie an sich:

Wie kann ich schlafen, wenn unten das Meer und im Norden [des großen Stroms, der
Mahaweli Ganga] die Tamilen sind.

Schließlich zog er mit einer an die Schwabenstreiche erinnernden Gefolgschaft
aus, um Herrschaft und Rajaratha zurückzuerobern. In seinem Speer hattr er
Buddha-Reliquien einschließen lassen. Er tötete und ehrte Elara und baute an-
schließend Anuradhapura zur monumentalen buddhistischen Sakralmetropole
aus. Dutugemunu plagten aber Zweifel: Zu viele Krieger hatte er im Kampf ge-
gen Elara erschlagen. Der Mönch, der ihm beistand, tröstete ihn:

Deine Taten behindern nicht deinen Himmelsaufstieg. Du, Herr der Menschen, hast
(nur) einen und einen halben Menschen erschlagen. Der eine war ein Mönch (war un-
ter den Dreischutz, das Triratna gekommen); der andere hat nur die fünf Gebote (die
Laienethik), die Pancasila angenommen. Ungläubige und Menschen schlechten Lebens
waren der Rest. Sie gelten als nicht mehr als wilde Tiere.“3

Die Chronik, immerhin eine Ordenschronik zeichnet ein detailfreudiges, unbe-
kümmertes Bild von Gewalt. Vor allem wird eine raison d'état des buddhisti-
schen Staates, des Dharmastaates sichtbar, die vieles für gute Dharma- und Or-
denszwecke erlaubt: Inzest, Vatermord, Hexenbeischlaf, Verrat und, für den
Krieger- und Sihalaethos unverzichtbar, die permanente Verletzung des Tö-
tungsverbots.

Es gibt also einen unbekümmerten Gewaltfonds – vor allem vor der Etablie-
rung – der Dharmaherrschaft. Der Gewalthintergrund ist aber nicht modern,
nicht ethnisch eindeutig: zum einen ist das sihala, das „Löwenartige“ ein Merk-
mal der Aristokratie und Monarchie. Keineswegs wird das eher zweifelhafte
und nach Kasten differenzierte Volk so bezeichnet. Zum anderen sind die Da-
milas überall und auf allen Ebenen zu finden: im Ehebett, in der Verwaltung,
im Heer, in allen Landesteilen. Wirklich böse und in Ansätzen ethnisch homo-
genisiert ist der Tamile nur wenn er die Stiftungs- und Glaubensinteressen der
Sangha verletzt: Wenn die Damilas Klöster zerstören, Statuen und Schätze steh-
len. Also mehr als das tun was zeitgenössische Sieger grundsätzlich betreiben.
Die Mönchschroniken liefern aber dem modernen, religiösen und politischen

2 Geiger, The Mahâvamsa, S. 149–150.
3 Geiger, The Mahâvamsa, S. 153ff. und S. 178.

LÖWENVOLK UND DHARMAINSEL 155

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Ideologen genügend Episoden für die Ausarbeitung, für die historisch-empiri-
sche Beweisführung einer gegen Tamilen, Minderheiten und Fremdgläubige
gerichteten Gewalt oder Herrschaftsrhetorik. In einem solchen Diskurs kann
dann die Sihala-Elite rasch zum Löwenvolk, Dutugemunu zum nationalen Be-
freier, die Buddha-Prophezeiung zur nationalen Mission und die Vijaya-Anlan-
dung aus Nordindien zur indoarischen und darwinistischen Herrschafts- und
Überlegenheitslegende werden. Diese Interpretation und Transformation, also
diese moderne Gewaltrhetorik als Herrschaftsrhetorik soll im Folgenden darge-
stellt werden.

Gewaltrhetorik als Hegemonialdiskurs in der Politik der Singhalesen

Gewaltrhetorik, das klingt zunächst überraschend, zeigt sich auf Sri Lanka eher
verdeckt und abgeleitet, selten explizit und öffentlich. Gewalt ist in den
Mönchsdiskursen, Parteireden und Kommentaren der Sinhala-Intellektuellen
das große Unsichtbare – sie ist defensiv und immer die Gewalt der anderen.
Statt Gewaltrhetorik herrscht Herrschaftsrhetorik, also die Beschwörung einer
moralischen, historischen, kulturellen, entwicklungspolitischen Hegemonie.
Der Schutz dieser sakrosankten Ordnung rechtfertigt anschließend massive Ge-
walt gegen dämonisierte Gegner.

Diese Vorherrschafts- und Defensivrhetorik ruht wie in vielen vergleichbaren
Fällen auf simplen Mechanismen.
1. Die Singhalesen sehen sich wahlweise als verfolgte Minderheit – seitens der

Tamilen Südindiens oder aller Hindus – oder als demokratische, historisch
legitimierte Mehrheit, dabei entweder als eine von Ausrottung bedrohte
Spezies oder als benevolente Schutzmacht.

2. Sie fordern Entwicklung, Prosperität, Respekt und Förderung für alle, also
vorrangig die Massen, die Armen, den common man, mit anderen Worten
für die Mehrheit, die Nation.

3. Die Religion dieser Mehrheit, der Nation, der Buddhismus gilt als Philoso-
phie und damit als nationale Kultur. Die Sonderstellung und der Vorrang
dieser Kultur verletzen keinen Säkularismus und diskriminieren keine Min-
derheit. Der Buddhismus selbst ist die Lehre der Toleranz, des Rationalis-
mus und der Aufklärung. Er ist ein Geschenk an die ganze Menschheit, an
die Minderheiten und insbesondere an den materialistischen Westen. Der
Buddhismus ist der große Baum der Erkenntnis, der allen Religionen und
Minderheiten Schutz gibt – wie einst der Bodhibaum dem Buddha.

4. Die Geschichte der Singhalesen ist eine Geschichte vom Goldenen Zeitalter
einer hydraulischen Hochkultur im Norden – wie Mesopotamien oder Chi-
na –, dann der hindu-indischen, tamilischen Verfolgung und des Rückzugs
in den Südwesten um Colombo. Dann der versuchten moralischen Korrup-

III

156 JAKOB RÖSEL

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


tion und der kulturellen Vernichtung seitens der Portugiesen, Holländer
und Engländer. Am Ende aber der Wiederauferstehung durch nationale
Wiedervereinigung und durch Reformbuddhismus. Vor allem aber der Be-
freiung vom britischen und inzwischen indischen, tamilischen Imperialis-
mus. Geschichte ist also ein 2000 Jahre alter Befreiungskampf, der noch
nicht abgeschlossen ist, der nie endet. Denn in diesem Kampf stehen 15 Mil-
lionen Sinhala-Buddhisten gegen weltweit 80 Millionen Tamilen und 1,2
Milliarden Inder, überwiegend Hindus.

5. Bei diesem historischen und moralischen Ringen geht es um den Erhalt und
die Rückgewinnung einer idealen Harmonie von Glaube und Leben, Kör-
per und Geist, Bodhi und Dharmishta Samajaya, Erleuchtung und gerechter
Gesellschaft, also um die Versöhnung von Gesellschaft, Wirtschaft und Poli-
tik. Es geht um Gerechtigkeit, Wahrheit und Erlösung. Seit Anfang des 20.
Jahrhunderts wurde dies in das inzwischen ikonische Kreislaufmodell der
Nation als

Oben: Dharmaraja und Sangha
Unten: Bewässerungsteich und Reliquienhügel (in Singhala: Wäwa und
Dagoba)

gegossen. Die Sangha berät die Herrschaft, die Herrschaft sichert die Einheit,
Prosperität und Rechtschaffenheit der Sangha. Dorf und Bewässerungsan-
bau ernähren, erhalten die Dorfmönche und Dagobas, die Dorfmönche si-
chern den Frieden und Wohlstand der Bauern. Kleines und Großes treiben
einander an, im Rhythmus der Ernten, des Herrscherwechsels, der Mönchs-
ordination.

Dank Massendemokratie und Massenalphabetisierung ist dieses Schema nach
50 Jahren so verankert, dass bei Umfragen die Schulkinder ein Dorf grundsätz-
lich durch Bewässerungsteich und Stupa darstellen – obwohl die Dörfer weder
früher noch heute über Reliquienhügel und im Südwesten auch nur selten
über Bewässerungsteiche verfügen.4

Die fünf Ideologeme zeigen sich darüber hinaus in einem für den Buddhis-
mus fundamentalen Symbol: Das Symbol ist der Bobaum/Bodhibaum unter
dem der Buddha die Welten erschütternde und die Welt erlösende Einsicht
fand – obwohl der Erleuchtete daraufhin unablässig vom Teufel, von Mara und
seinen Dämonen attackiert wurde: Diese Dämonen waren Wollust, Aggression,
Furcht, Gier etc.. Sri Lanka, so das neue Symbol, ist dieser Baum und Buddha;
immerfort bekämpft von Feinden und Korruptionen. Nur hier, auf der Geset-
zesinsel, der einzigen Dharmadipa weit und breit, haben sich der Buddhismus
und auch ein Sprössling des Bobaums erhalten. Deshalb gilt es, Insel, Glaube
und Volk gegen alle Feinde zu bewahren.

4 Ausführlich dazu: Rösel, Jakob: Die Gestalt und Entstehung des singhalesischen Nationalis-
mus, Berlin 1996.

LÖWENVOLK UND DHARMAINSEL 157

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Ich kann an dieser Stelle nur sehr kurz darstellen, wie ein solches aus Para-
noia, Hochmut, Prädestinationsglauben und Aggressionstau gespeistes Welt-
bild entstehen konnte. Entscheidend ist: Das Weltbild, diese Hegemonialfikti-
on treibt seit 1956 eine ethnisch exklusive Zweiparteien- und Massendemokra-
tie an. In ihr überbieten sich zwei Parteien wechselseitig mit prosinghalesischen
Patronageangeboten und antitamilischen Diskriminierungsmaßnahmen. Und
wechseln sich damit an der Macht ab. Zur Entstehung dieses auf Halbwahrhei-
ten, Chronikinterpretationen, Sprachrassismus und Kultursuprematismus ru-
henden ethno-religiösen Nationalismus oder Fundamentalismus nur das Fol-
gende.

Alle drei sukzessiven Kolonialmächte zerstörten oder marginalisierten in
ihrem Herrschaftsraum im Südwesten, um Colombo, den Buddhismus. Ledig-
lich im Bergland des Südens blieb ein archaisches, isoliertes, theravada-buddhis-
tisches Binnenreich zurück. Reich und Dynastie wurden von den Briten 1815
aufgelöst. Seit dem 18. Jahrhundert entstand aber unter den in Glaubensangele-
genheiten indifferenten Niederländern ein aus Thailand und dann aus Birma
erneuerter Reformbuddhismus. Bislang einzigartig wurde er nicht von einem
Dharmaraja, sondern von Laienkomitees organisiert. Sie entstammten drei bis-
lang bedeutungslosen oder degradierten, seit der Kolonialzeit aber erfolgrei-
chen Kasten: Fischer inzwischen auch Schiffsbauer, Zulieferer, Seehändler;
Zimtsammler, also Zimtschäler, jetzt Zimtunternehmer; Palmheger und inzwi-
schen Palmschnapsdestillierer und Ausschankpächter. Dieser erste Laienbud-
dhismus lieh sich vom portugiesischen Missions-Katholizismus die Rites de Pas-
sage, die Idee des Glockenturms, der öffentlichen Gottesfigur, des Weihnachts-
festes und der Prozession aus. Seitdem gibt es buddhistische Geburtstage,
Hochzeiten und Bestattungsfeierlichkeiten für Laien. Es gibt Buddhas Geburts-,
Erleuchtungs- und Sterbetag inklusive Vesakhgesänge, Vesakhkarten und Ves-
akhfiguren. Zum katholischen Buddhismus trat ein protestantischer: Unter der
britischen Kolonialherrschaft zeigte sich eine aggressive und dem Laienbud-
dhisten intellektuell überlegene protestantische Mission. Diese löste auf Seiten
der Laien eine umfassende nachholende Defensivreaktion und Entwicklung
aus: Auch die Buddhisten gründeten jetzt Verlage, Zeitungen, druckten Fibeln
und Lehrtexte. Sie gründeten eigene Schulen, Internate, Spargenossenschaften,
Nähmaschinenclubs, „Gut-Sterbe-Vereinigungen“ und Priesterseminare. Dank
der Initiative des ausgemusterten amerikanischen Bürgerkriegssoldaten und
Theosophen Colonel Olcott und dessen singhalesischem Protegé wurden eine
buddhistische Fahne, ein buddhistischer Katechismus und ein YMBA (Young
Men's Buddhist Association) entworfen und gegründet. Schließlich entstand
die asienweit operierende Maha Bodhi Society. Damit wurde der Buddhismus
aber nicht nur protestantisch und offensiv, dank der Einwirkung neuer europäi-
scher Ideale und vor allem der Einwirkung europäischer Kulturwissenschaften
wurde er nationalistisch – in einem ethnisch-rassistischen Sinne. Eine verglei-

158 JAKOB RÖSEL

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


chende indogermanische, indoarische Sprachforschung, koloniale Archäologie
und die neuen Kunst- und Religionswissenschaften verschaffen ihm dazu die
wissenschaftlich-empirische Basis.5

Der Ziehsohn Olcotts, ein von Ressentiment getriebener Marginal Man, un-
terhalb der Elite, zwischen Missionsschule und buddhistisch-pietistischer Mut-
ter kreierte diesen nationalen Buddhismus. Der Ziehsohn nannte sich selbst
Anagarika Dharmapala, „hausloser Beschützer des Glaubens“. Er erfand eine im
Buddhismus nicht vorgesehene Rolle. Er spielte den Laienmönch, also den
selbsternannten nicht-ordinierten, privat lebenden und öffentlich agitierenden,
den do-it-yourself-Mönch. In dieser Funktion kreierte und propagierte er einen
neuen, rassisch und politisch exklusiven „Sinhala-Buddhismus“. Eine universale
Religion wurde ethnisch, parochial. Von nun an galt die dreifache Ausschluss-
formel: „The land, the race and the faith“ – der Singhalesen. Anagarika begründe-
te auch die bis heute gültige Doppelnatur der singhalesischen Gewalt- und
Herrschaftsrhetorik:

Nach innen, lokal, in der Sinhala-Sprache: Drohungen und Hetze gegen
Minderheiten. Nach außen, international, auf Englisch: Philosophie, Erleuch-
tung aus dem spirituellen Osten für den von Mammon besessenen Westen, Plä-
doyer für Gleichheit und Toleranz. Diese Außenseite wird heute erweitert zum
Modernisierungsdiskurs: In ihm ist nur von Sri Lankanern, nie von Singhalesen,
von der ältesten Nation und einer Great Tradition, selten vom Löwenvolk, im-
mer von Entwicklung für die Armen, aber nie von ethnisch zielgerichteten Ver-
staatlichungen und Entlassungen die Rede.

Anagarika hetzte bereits 1910 gegen alteingesessene Tamilen – Erbfeinde, Ag-
gressoren, Beamte und Kollaborateure der Briten, sowie gegen zugewanderte ta-
milische Teepflücker – Parasiten, Krankheitsträger, gegen muslimische Händler
– unlautere Konkurrenten, Rindertöter, Rindfleischesser. Insbesondere zog er
gegen die westliche Kultur und gegen die Kolonialmacht zu Felde – gegen Mis-
sionare, Tänzerinnen, Beamte; gegen Alkoholgenuss, Tabak, Röcke, Damenhü-
te, Nacktheit, Fleischverzehr, westliche Unterhaltungsmusik. Für ihn und eine
wachsende Zahl von Honoratioren, die den politisch opportunen Anglikanis-
mus mit einem privaten Reformbuddhismus verbanden, galt jetzt ein einfaches
Schema: In Sanskrit und im Mönchslatein, im Pali ist edel, nobel Arya. Die Sin-
ghalesen waren für Anagarika deshalb ein edles Volk, also in Pali: Aryavolk.
Die Singhalesen sprechen eine edle, eine arya, arische – also indoeuropäische,
nordindische – Sprache. Eine Behauptung, die philologisch umstritten bleibt.
Der Buddha selbst ist ein Edler, ein Arya des Shakya Clans. Singhalesen folgen
einem edlen, arischen, nordindischen Glauben. Sie sind mithin in einem dop-
pelten, moralischen und rassischen Sinne Edle, Aryas (Arier). Ihre Höherwer-

5 Malalgoda, Kitsiri: Buddhism in Sinhalese Society, 1750-1900: A Study of Religious Revival
and Change, Los Angeles 1976 und Almond, Phillip C.: The British discovery of Buddhism,
Cambridge 1988.

LÖWENVOLK UND DHARMAINSEL 159

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


tigkeit gegenüber allen übrigen, später- und zu spät Gekommenen zeigt sich da-
mit in ihrer Kultur, buddhistischen Philosophie, ununterbrochenen Geschichte
und ihrem Widerstandswillen. Die Minderheiten, allen voran die Tamilen, das
sind die anderen.

Dieses von akademisch und antiquarisch interessierten Inselbesuchern beför-
derte und von den Kolonialbeamten lange belächelte Konstrukt, dieser viktoria-
nische und indoarische, rassistische Buddhismus wäre vermutlich irrelevant, ab-
seitig, vielleicht unbekannt geblieben, hätte die Kolonialmacht nicht unabsicht-
lich, aus völlig andersgearteten Kalkülen dieser Außenseiterphantasie eine poli-
tische Massenwirkung verschafft, bis heute.6

1930 führte das koloniale Großbritannien aus geostrategischen, auf die indi-
sche Unabhängigkeitsbewegung und Gandhi/Nehru ausgerichteten Gründen,
auf Ceylon das allgemeine Wahlrecht und eine weitgehende Regierungsverant-
wortung seitens ceylonesischer Parteien ein: 17 Jahre vor der Unabhängigkeit
Britisch-Indiens (1947) und Ceylons (1948). Mit der Selbstverwaltung Ceylons
wollte das Empire Nehru und Gandhi ein Verhandlungsangebot machen und
unter Beweis stellen: de facto Unabhängigkeit, aber ohne nationale indische
Fahne. Das Angebot war zwecklos, in Indien, aber es determiniert die Politik
bis heute, in Sri Lanka.7

Über Nacht in die demokratische Massenpolitik gestoßen, geraten die singha-
lesischen Eliten in Panik. Sie hatten seit fast 100 Jahren Hunderttausende sin-
ghalesischer Bauern verarmt. Durch riesige Landspekulationen hatten sie den
Tee- und Kautschukplantagensektor zur Entstehung gebracht und für sich
selbst ausgedehnte, eigene Kokosplantagen errichtet. Dabei hatten sie die Mehr-
heit der Bauern zu Landlosen, Tagelöhnern, Kleinbauern und Pächtern ge-
macht; zu Unterernährten und Vertriebenen. Jetzt mussten sie mit dem Hut in
der Hand bei dieser ungeliebten Wählerkundschaft um Stimmen betteln – dies
in Konkurrenz zu kommunistischen Parteien, die eine Landverteilung verspra-
chen. Da war eine Ideologie, die das Elend und die Landlosigkeit zum Werk
der Glaubensfeinde machte, gerade recht. Diese Feinde waren indische Imperia-
listen (an die britischen traute man sich nicht), tamilische Kulis (die Singhale-
sen vertrieben), jaffnatamilische Beamte, indische Geldverleiher und muslimi-
sche Händler. Vor allem erhöhte und feierte diese Ideologie zugleich die Kultur,
Geschichte und den Widerstandswillen der Mehrheit, des Löwenvolks.

Auf den neuen Sinhala-Buddhismus gestützt, konnte man überdies den
Landlosen auch Land und Wohlstand – in Zukunft, im Norden – versprechen:
durch die Wiederbesiedlung des Königlandes, durch eine Rückeroberung der
buddhistischen terra sancta, die einst von den Tamilen zerstört wurde. Der un-

6 Seneviratne, H. L. (Hrsg.): Identity, Consciousness and the Past, Forging of Caste and Commu-
nity in India and Sri Lanka, Delhi 1997.

7 Russel, Jane: Communal Politics under the Donoughmore Constitution, 1931–1947, Dehiwala
1982.

160 JAKOB RÖSEL

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


erwartete Schachzug der Briten löst sofort die ethnische Ausrichtung der Partei-
en, eine ethnische Polarisierung des Parteienspektrums aus. Ein „Tamilkon-
gress“ organisierte die Jaffnatamilen, vor allem Beamte; ein „Ceylon-Indien-
Kongress“ organisiert die tamilischen, aus Südindien zugewanderten Plantagen-
arbeiter; eine Moors Association die Muslime; vor allem entstand 1946 aus einer
Vorgängerorganisation, aus dem Ceylon National Congress (CNC) die bis heute
dominierende United National Party (UNP). Eine dreifache Fehlbezeichnung, da
sie sich ausschließlich für den singhalesischen Wählerblock einsetzte. Nachdem
ein Dissident, der Millionärssohn S.W.R.D. Bandaranaike 1951 eine extrem sin-
hala-chauvinistische Fraktion aus der UNP herausnahm und zu einer neuen
Partei, der Sri Lanka Freedom Party (SLFP) machte, besteht ein pro-singhalesi-
sches Zweiparteiensystem. Seit 1956 üben entweder die SLFP oder die UNP die
Regierungsmacht aus, weil sie die ethno-religiöse Zweidrittelmehrheit, die Sin-
ghalesen hinter sich haben. Anagarikas kuriose Hegemonialrhetorik, der ras-
sisch und nationalistisch aufgeladene Sinhala-Buddhismus sind jetzt Parteipro-
gramm – marktwirtschaftlich moderiert bei der UNP, sozialistisch radikalisiert
bei der SLFP. Die Politik, also die sinhala-buddhistisch, herrschaftsrhetorisch
aufgeladene Zweiparteienkonkurrenz, hat sich verselbstständigt. Die Tamilpar-
teien sind bedeutungslos: Der Ceylon-Indien-Kongress wurde qua Ausbürge-
rung der Teearbeiter ausgeschaltet, der Tamilkongress spaltete sich. Die beiden
Tamilminderheiten - indische Plantagenarbeiter und Sri-Lanka-Tamilen, vor-
rangig Jaffnatamilen und deren Beamtenelite, wurden darüber hinaus systema-
tisch ausgegrenzt. Die Kulis sind ohne Wahlrecht. Die Sri-Lanka-Tamilen wer-
den durch Sprachpolitik – nur eine Staatssprache, „Sinhala only“ – und durch
Rekolonisierungsmaßnahmen zunächst aus dem Staatsapparat und dann parti-
ell von ihrem Land gedrängt. Das Resultat ist ein fast 30-jähriger Bürgerkrieg,
den die Löwenarmee 2009 um den Preis Tausender getöteter tamilischer Zivi-
listen beendete. Dabei gelang es ihr die gesamte Führungsriege der Tamil Tigers
zu liquidieren.8

Damit ist der Krieg einer Sezessions- und Terrororganisation aber nicht der
Konflikt um das Problem der tamilischen Minderheit beendet. Die Gewaltrhe-
torik, also hier die Hegemonialideologie des Sinhala-Buddhismus, hat sich ver-
selbstständigt und vervielfältigt. Zunächst: Als Weltbild, Wahrheit und natio-
nale Identität; inzwischen zusätzlich als Schulbuch, Zeitungswahrheit, Verfas-
sungsparagraph, Parteiprogramm, Ordensforderungen und entscheidend als
Parteiensystem. Keine singhalesische Partei, ob sozialistisch, zivilgesellschaft-
lich oder marktwirtschaftlich kann von der Dominanzideologie abweichen.
Und Sri Lanka hat genügend außerparlamentarische Partner, Pakistan und Chi-
na, um seine Hegemonialpolitik und Minderheitendiskriminierung trotz der
Proteste Indiens, der USA, der EU und der UN-Organisationen fortzusetzen.

8 Rösel, Jakob: Der Bürgerkrieg auf Sri Lanka: der Tamilenkonflikt: Aufstieg und Niedergang ei-
nes singhalesischen Staates, Baden-Baden 1997.

LÖWENVOLK UND DHARMAINSEL 161

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Innerstaatliche Gewaltpraxis, Pogrome, ethnische Vertreibung, staatliche
und systematische Marginalisierung gehen damit mit einem auch nach außen
gewendeten Hegemonialdiskurs einher, in dem beständig von Erleuchtung,
Kultur, Nation und kosmischem Mitleid, aber nicht von Folter, Haft und Ver-
schwindenlassen die Rede ist.

Zu unser aller, europäischer und internationaler, „Erleichterung“.

Bibliographie

1. Quellen
Geiger, Wilhelm (Hrsg.): The Mahâvamsa or the Great Chronicle of Ceylon,

Colombo 1950.
Geiger, Wilhelm (Hrsg.): Culavamsa being the more recent part of Mahâvamsa;

part 1 and 2, Colombo 1953.
Oldenburg, Hermann (Hrsg.): The Dîpavamsa – an ancient Buddhist historical re-

cord, London 1879.

2. Sekundärliteratur
2.1 Monographien
Almond, Philip C.: The British discovery of Buddhism, Cambridge 1988.
Malalgoda, Kitsiri: Buddhism in Sinhalese Society, 1750–1900: A Study of Religious

Revival and Change, Los Angeles 1976.
Russel, Jane: Communal Politics under the Donoughmore Constitution, 1931–1947,

Dehiwala 1982.
Rösel, Jakob: Die Gestalt und Entstehung des singhalesischen Nationalismus, Berlin

1996.
Rösel, Jakob: Der Bürgerkrieg auf Sri Lanka: der Tamilenkonflikt: Aufstieg und Nie-

dergang eines singhalesischen Staates, Baden-Baden 1997.

2.2 Sammelbände
Seneviratne, H. L. (Hrsg.): Identity, Consciousness and the Past, Forging of Caste

and Community in India and Sri Lanka, Delhi 1997.

162 JAKOB RÖSEL

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


The will of the masses. Der Weg vom Theologiestudenten
zum Guerillero am Beispiel von Conrado Balweg (1942–
1999)

Johann Ev. Hafner

Abstract

This article describes the way of Conrado Balweg from the Tingguian-tribe in the Cor-
dillera mountains/Philippines, who was educated in Catholic seminaries, entered a
missionary congregation, was ordained priest and joined the communist insurgency
New People’s Army. There he quickly attained the rank of a political officer and mili-
tary commander. Balweg held teachings on Marxism in remote villages, he organized
several ambushes on government troops and conducted people’s courts against traitors.
Over time he developed a special indigenous Maoism and broke away from the party-
line and, which was the reason why he was killed by the NPA in 1999. In a context-
ualized biographical portrait we track the question: How did Maoist thought become
part of Balweg’s conviction? As a hypothesis we assumed, that Maoist thought was in-
tegrated in Catholic tenets (e.g. interpreting God’s will as the will of the masses). After
a close analysis of intellectual backgrounds and political events it turned out, that
Maoist ideology superseded religious motives instead. This is crucial to understand if
violence was justified in the name of God or in the name of the people.

Vorwort

Von September 1984 bis August 1985 arbeitete ich als „Missionar auf Zeit“ in
den Philippinen.1 Damals studierte ich Philosophie und katholische Theologie
an der Universität Augsburg und lebte im Priesterseminar. Die deutschen Mis-
sionsorden hatten dieses Programm zwei Jahre vorher eingerichtet, um Interes-

1 „In den Philippinen“, da die Präposition „auf“ eine Abwertung darstellt („in Großbritan-
nien“, aber „auf Sylt“). Die von Nationalisten geforderte post-koloniale Bezeichnung „Ma-
harlika“ für „Philippinen“ verwende ich nicht. 1985 hatten die Philippinen ca. 75 Mio
Einwohner, heute sind es 100 Mio, die auf 880 Inseln zerstreut leben. Mit 91 % Christen
(80 Mio. Katholiken, 4,4 Mio. Evangelikale, 2,5 Mio. Mitglieder der Iglesia ni Christo,
1,5 Mio. „Aglipayans“ der Iglesia Filipina Independente und Independent Catholics,
1,5 Mio. Adventisten und Zeugen Jehovas und Mormonen, 1,2 Mio. div. Baptisten), 6 %
Muslime und 0,2 % tribal religious ist es das einzige überwiegend christliche Land in Asi-
en. Vgl. 2019 Philippine Statistical Yearbook, Manila 2019, 65 auf: https://psa.gov.ph/
sites/default/files/2019-PSY_0724.pdf (Stand: 9. September 2020, Zahlen von 2015).

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


sierten die Mitarbeit in Projekten außerhalb Europas zu ermöglichen. Mein
Kontaktmann war Mitglied des Steyler Ordens SVD und empfahl mir Abra,
eine Bergprovinz im Norden der Philippinen. In Europa hatten wir staunend
die Neudefinitionen durch die Befreiungstheologie gelesen: marxistische Analy-
se statt Väterstudium, Reich Gottes als Herstellung gerechter Verhältnisse, Exo-
dus als Klassenkampf, Revolution als Auferstehung, Bibelteilen statt akademi-
scher Exegese, Vorrang der Praxis, Option für die Armen statt Sakramentenver-
waltung. Die meisten Autoren stammten aus Lateinamerika, aber Philippinen
galt als lateinasiatisches Land nah verwandt: diktatorisch regiert, feudal struktu-
riert und katholisch. Freilich stammte ein großer Teil der europäischen Solida-
rität aus dem Bedürfnis, Empörung über schreiendes Unrecht in die eigene bra-
ve Bürgerlichkeit zu importieren. Das paarte sich mit der Überzeugung, dass
der Wohlstand der westlichen Welt auf der Ausbeutung der Dritten Welt beru-
he. Dazu gehörte auch das koloniale Christentum, das den außereuropäischen
Ländern übergestülpt worden war. Und so fuhr auch ich in der Hoffnung hin,
zu der Änderung all dessen etwas beitragen zu können.

Zunächst wurde ich als Lehrer in Schulen der Provinzhauptstadt Bangued
eingesetzt, bevor ich eine Reise nach Negros, die Insel der Zuckerrohr-Hacien-
das, unternahm. Die letzten sechs Monate arbeitete ich als Lehrer für Englisch
und Religion an einer Schule in Lacub. Dorthin musste man ca. drei Stunden
einen Jeep nehmen, einen Fluss durchqueren und ca. fünf Stunden über Berg
und Tal aufsteigen. Zum Dorf gehörten noch einige, weit entlegenere Ortschaf-
ten. Lacub bestand aus einfachsten Bambushütten, ohne Straßen, ohne Elektri-
zität, ohne Wasserversorgung, ohne Arzt. Die Menschen lebten vom Reis, den
sie auf Terrassen anbauten, von Fischen aus den Reisfeldern und von Gemüse.
In jeder Ortschaft gab es eine Heilerin und ein Geisterhaus, in den größeren
Orten eine Kirche und eine Schule, die die Missionare gebaut hatten. Eine Rei-
se in die Talstadt war für einfache Leute so teuer, die anderssprachige Gesell-
schaft erlebten sie dort als fremd und ihnen gegenüber so herablassend, dass sie
nur zu ganz außergewöhnlichen Anlässen abstiegen.

Da Lacub im Gebiet der New People’s Army NPA lag, war Militär samt Hub-
schrauber-Landeplatz stationiert. Seit Jahren herrschte Kriegsrecht. Täglich gab
es Nachrichten über „encounters“ und „ambushes“ an den Straßen, in Bangued
oder irgendwo in den Bergen. In einer Mischung aus Abscheu und Bewunde-
rung wurde erzählt, wie ein NPA-command wieder eine Stellung angegriffen
hatte. Immer wieder wurde von einem gewissen „Balweg“, „den Ortegas“ und
„rebel-priests“ gemunkelt. Der Hass auf die korrupte Regierung war größer als
die Furcht vor den Aufständischen. Ich war mitten im Kampfgebiet gelandet.
Aber je mehr ich Einblick in die Dinge erhielt, desto unschärfer wurde das Bild:
Einige politische killings entpuppten sich als Vollstreckung einer lang schon
schwelenden Verwandtschaftsfehde; Militärs distanzierten sich von der korrup-
ten Regierung; einheimische Priester genossen ihre Privilegien; europäische Pa-

164 JOHANN EV. HAFNER

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


tres bauten Straßen und Bewässerungen. Meine klaren Kategorien ‚Unterdrück-
te gut, Unterdrücker schlecht‘ und ‚Einheimisch gut, Einmischung schlecht‘
verschwammen. Ein Riss ging quer durch die Gemeinden und den Klerus:
Während die älteren, meist europäischen Patres der NPA gegenüber kritisch
waren, wurde sie von den jüngeren, meist philippinischen Priestern mit Sympa-
thie gesehen. Und während die Bewohner der Talgegenden, Ilocanos, ‚ihrem‘
Präsidenten Marcos, ebenfalls ein Ilocano, noch etwas Loyalität entgegenbrach-
ten, verband die Bewohner der Berggegenden, Tingguians, nichts mit dem Re-
gime. Niemand ahnte damals, dass die Diktatur von einem Volksaufstand kurz
darauf hinweggefegt werden würde.

Ein Jahr nach dem Sturz Marcos’ organisierte ich im Februar 1986 eine sechs-
wöchige Exposure-Reise, bei der die Teilnehmer*innen in einem Fischerdorf
und einem Bauerndorf leben sollten, um davor und danach in politischen Se-
minaren die Situation zu reflektieren. Nach dem Programm fuhr ich mit einem
Teil der Gruppe nach Baguio, um den Helden der Aufstandsbewegung, Conra-
do Balweg, zu treffen. Er stammte aus dem Nachbardorf meines Einsatzortes,
einige seiner Verwandten kannte ich. Als junger Steyler-Priester – er war einer
der ersten Indigenen, die geweiht wurden – hatte er den Protest der Bevölke-
rung in Abra gegen die Abholzung der Wälder organisiert, war ins Visier des
Militärs geraten und schloss sich dem kommunistischen Untergrund an. Dort
avancierte er zu einem der militärischen Führer und zum Aushängeschild der
NPA, bis er sich in der Zeit des Umsturzes mit einer eigenen Gruppe CPLA
(Cordillera Peoples’ Liberation Army) abspaltete, um einen Waffenstillstand
mit der neuen Präsidentin, Corazon Aquino, auszuhandeln. Unter Marcos war
er der meistgesuchte Mann der Philippinen, überall zuschlagend, aber nie zu
fassen. Ein Robin Hood der Bergvölker. Sein Leben war so spektakulär, dass es
1986 in einem dilettantisch gemachten Film „Father Balweg, Rebel Priest“ ver-
filmt wurde.2

2 www.youtube.com/watch?v=TRiSZNW4sjs (Regisseur: Tikoy Aguiluz/Antonio Perez, 65
min). Balweg soll in diesem Film als einfühlsamer Mensch gezeigt werden, nachdem ihn
die philippinische Presse zum Helden bzw. zum Monster stilisiert hatte. Der Film war an-
fangs ein Kassenschlager und machte Balweg auch in anderen Provinzen bekannt. Der Se-
kretär Balwegs wandte sich an den Produzenten, dass die Balweg-Bewegung einen ange-
messenen Anteil an den Einnahmen erhalten solle. Dieser lehnte jede Zahlung mit dem
Argument ab, dass man nichts daran verdient hätte und das Geld ausgegeben sei. Der
Film erhielt auf der International Movie Database das Prädikat 1,8 (von 10 für die Bestbe-
wertung).
An weiteren Versuchen, Balwegs Geschichte zu erzählen, sind mir folgende bekannt. Sei-
ne Kinder haben im Rahmen des „Cordillera Heroes Project“ mehrseitige Erinnerungen
an ihren Vater veröffentlicht. Sein ältester Bruder Bienvenido hat eigenen Angaben zufol-
ge einiges aufgeschrieben, dann aber alle Manuskripte weggeworfen, „because soldiers
were monitoring me“ (B. Balweg 4). Conchita ‚Chit‘ Quintero, freie Journalistin und Mit-
arbeiterin in Balwegs Wahlkampagne, hat eine Balweg-Biographie entworfen, die wegen
zu deutlicher Heldengeschichtsschreibung vom Verleger abgelehnt wurde. Ich konnte
Teile des Manuskripts einsehen und kopieren. Fernando Bahatan, Geschäftsführer der

THE WILL OF THE MASSES. 165

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Nach umständlichen Vorgesprächen holte uns ein Auto ab und brachte uns
in Balwegs Hauptquartier. Dort durften wir ihm Fragen stellen, die meiste Zeit
aber hielt er ein Seminar über die Vereinbarkeit von Maoismus und Katholizis-
mus sowie über den Unterschied zwischen der nationalen Befreiung, welche
die NPA verfolgte, und der indigenen Befreiung ‚seiner‘ CPLA. Dies veran-
schaulichte er durch Kreise und Pfeile an der Tafel. Selten habe ich jemanden
mit so unerschütterlicher Entschiedenheit und gleichzeitig mit so naiver Hoff-
nung auf Änderung reden hören. Die gesamte komplexe Situation der Philippi-
nen schmolz auf eine klare Forderung zusammen: Autonomie für die Indige-
nen. Das war ein neues Thema: nicht mehr Kampf für die nationale Revolution,
sondern für lokale Kulturhoheit. Die folgenden Jahre fungierte er als Sprecher
der Bergvölker, um die Zentralregierung in Manila dazu zu bewegen, ihnen
Autonomie zu gewähren. 2000 erfuhr ich in Europa, dass er ermordet worden
war.

Anlässlich der Ringvorlesung „Mit Gott auf unserer Seite“ griff ich diese Er-
lebnisse wieder auf. Ich recherchierte zu Balweg und den anderen rebel-priests,
aber außer Presseberichten war kaum etwas veröffentlicht worden. Mehrere Te-
lefoninterviews mit philippinischen Kontakten waren freundlich, aber wenig
ertragreich. Das Ordensarchiv in Rom wollte keine Auskunft zu Personalia ge-
ben. Daher flog ich zweimal nach Philippinen, um in Manila, Quezon City,
Tagaytay, Baguio, San Fernando, Banawe, Sagada, Tinglayen, Vigan, Bangued,
Lacub, Vira und Anayan ca. 30 Interviews mit Ex-Kampfgenossen, Ordensbrü-
dern, Militärs, Nachbarn und Verwandten zu führen. In Archiven in Baguio
und Bangued fand ich einige Dokumente der von ihm geführten Organisatio-
nen. Zwei unfertige Manuskripte seiner Biographie konnte ich einsehen. Hier-
bei kamen noch andere Seiten von Balweg ans Licht: seine Rolle in der CBA
(Bund der Kordillera-Stammesführer), seine Beziehung mit einer Nebenfrau,
seine Suche nach dem Yamashita-Schatz … Die Reaktionen hätten unterschied-
licher nicht sein können von „Warum wollen Sie über diesen Schlawiner
schreiben – das hat der gar nicht verdient?“ bis „I am more than willing to help
you, because I want a life-story of Balweg, also on the problematic side. In a
way that people understand what he sacrificed. He deserves a lot more. He is
the father of the Cordillera Autonomy. “ (Villarosa 4). Der vorliegende Text ist
ein Ergebnis dieser Recherchen und ein Versuch, weder Helden- noch Skandal-
geschichtsschreibung zu betreiben. Er beruht überwiegend auf Interviews.

Meine Frage ist: Wie kommt ein Mann, der aus einem der hintersten Dörfer
der Welt stammt, sich zum katholischen Ordenspriester weihen lässt und die
Gelübde der Armut, der Ehelosigkeit und des Gehorsams ablegt, dazu, sich
dem bewaffneten Kampf des kommunistischen Untergrunds gegen die Regie-

„Cordillera Bodong Association“ CBA hat beim Ende des Konversionsprogramms den
Auftrag erhalten, die Geschichte der Autonomiebewegung seit den 1980ern in der Kordil-
lera zu schreiben. Seine hervorragende Dokumentation wurde aber nie veröffentlicht.

166 JOHANN EV. HAFNER

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


rung seines Landes anzuschließen und zu einem der meist gesuchten und meist
bewunderten Guerrilleros der Philippinen zu werden? Wie kann katholische
Sozialethik und maoistische Revolutionsethik zusammengebracht werden?

Kindheit

Conrado Balweg wurde am 28.12.1944 im Dorf Bangilo in der Provinz Abra ge-
boren. Es liegt in den östlichen Bergen Abras.3 Bangilo wurde 1960 der eigens
errichteten municipality Malibcong und der dortigen Pfarrei Santa Teresita zu-
geschlagen.4 In diesem Gebiet wohnen noch heute drei Tingguian-„tribes“,5 die
sich durch ihren Dialekt unterscheiden: die Mabaka in Mataragan, die Banao in
Malibcong und die Gubang in Bangilo und Buanao, zu denen auch die Balwegs
gehören. Conrado war der Drittgeborene von sieben Kindern. Vom Vater habe
Conrado seine Nähe zur Pflanzen- und Mineralienmedizin geerbt. Nie habe er
konventionelle Arzneimittel verwendet (B. Balweg 5). Angeblich wurde er auf
der Flucht seines Dorfes vor den Japanern geboren. Die Philippinen waren am
8.12.1941 von Japan überfallen und besetzt worden, am 12.12. fuhren Soldaten
in Vigan6 ein. Anders als die Spanier und die US-Amerikaner drangen die An-
greifer bis in die letzten Bergdörfer vor. Dort folterten und exekutierten sie Per-
sonen, die sie der Unterstützung der philippinischen Guerrilla verdächtigten.
Im entlegensten Dorf Anayan (damals drei Tage Fußmarsch) werden heute

3 Bis 1958 gehörten die acht „municipal districts“ Bacag, Buneg, Lannec (Tineg), Licuan,
Baay, Mataragan, Malibcong und Bangilo zu Lacub. Das Gebiet wurde im 19. Jahrhundert
von den Augustinerpatres OSA von San Juan aus pastoriert. 1915 bereits wurde durch die
SVD eine Primary School, aber erst 1940 eine Pfarrei errichtet. Die ersten belegten Kate-
chesen erfolgten durch einen Mann aus Lacub (Juan Pe Benito) vor 1913 und Taufbesu-
che im Jahr 1913 durch den amerikanischen Steyler Theodore Buttenbruch. Dazu wird
die Anekdote berichtet: Am Weihnachtsfest 1916 interpretierte der Dorfvorsteher Tawa-
gen ein Bild von der Taufe Jesu so: Auch Jesus sei ein Heide „pagan“ gewesen, was man an
den langen Haaren sehe. Durch die Taufe sei er ein Christ geworden. Es sei es jetzt Zeit,
dass sich auch das Dorf taufen lasse. Vgl. Paguio, Sanny John (Hrsg.): Tangguyob. 50 Years
Diocese of Bangued 1955–2005, o.O. o.J., S. 86.

4 Malibcong wurde 1960 von Lacub getrennt und zu einer eigenen municipality. 1958 war
bereits eine Pfarrei errichtet worden. Erste Bambuskapellen standen in den 1950er Jahren
in Buanao, Bangilo und Malibcong. Heute gehören die Ortschaften Mataragan, Bangilo
und Malibcong „proper“ dazu. 2005 zählte Malibcong ca. 4.600 Einwohner, davon 3.400
Katholiken. Vgl. Paguio: Tangguyob, S. 90–92.

5 In Philippinen wird der Begriff „tribe“ bzw. „poli“ (Ilocano) verwendet. Auffälliger Weise
gibt es keinen entsprechenden generischen Begriff in den upland-Sprachen. Tingguians
ordnen sich ihrem tribe nur über den Eigennamen zu: „wanau wa“ (Ich bin ein Banao).
In westlichen, postkolonialen Kontexten werden Begriffe wie „Stamm“, „Volk“, „Clan“
heute vermieden, da sie primale Kulturen auf Blutsverwandtschaft reduzieren. Stattdessen
bezeichnen sich z. B. die Erstbewohner in den USA mit der politischen Kategorie „first
nations“. In Philippinen ist mir diese Umcodierung nicht begegnet. Auch „Nation“ ist ein
europäischer Begriff und steht unter Kolonialismus-Verdacht.

6 Hauptstadt der Provinz Ilocos Sur, zu der Abra damals gehörte.

THE WILL OF THE MASSES. 167

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


noch Erinnerungen daran erzählt. Von einem Missionar angesprochen, ent-
schied Conrado sich, den Weg katholischer Erziehung und später des Priester-
tums einzuschlagen: 6 Jahre in der kirchlichen Grundschule (in Malibcong), 4
Jahre im Knabenseminar „minor seminary“ während highschool (in der Pro-
vinzhauptstadt Bangued), 4 Jahre im college seminary (in Manila), 4 Jahre im
Priesterseminar „major seminary“ (in Tagaytay). Am Ende des Priesterseminars
werden die „ewige Gelübde“ abgelegt und der Kandidat zum Priester geweiht.
Danach folgen 3 Jahre Mitarbeit in Gemeinden als Kaplan, bevor man eigen-
ständiger Pfarrer wird.

Wie kam Balweg in diesem konventionellen Karriereweg in Berührung mit
revolutionären Ideen?

Studienzeit – Befreiungstheologie

Im Priesterseminar in Tagaytay hörte Balweg den deutschen Pater, Johannes
‚John‘ Füllenbach (geb. 1935 in Wied bei Köln, Theologie in St. Augustin, Li-
zentiat in Rom) in Tagaytay.7 Er hatte neben seinem Doktor in Theologie (CU
Washington) auch Soziologie studiert und war der Hauptimporteur für Befrei-
ungstheologie in Tagaytay. Alle Befragten erinnerten sich sofort an seinen Be-
griff vom Reich Gottes. Manche sprachen von der kingdom-theology Füllen-
bachs (de Ocampo 3; C. Ortega 2; Pernia 1). Füllenbach erinnert sich gut daran,
dass fünf der späteren Rebellenpriester, u. a. Balweg bei ihm studierten. Sie wa-
ren überzeugt, dass sie über die allgemein sozialistische Doktrin hinaus, – wo-
nach man Philippinen vom Joch der kapitalistischen US-Diktatur befreien müs-
se –, ihre Stämme verteidigen müssen. „Ich hätte das auch gemacht.“ (Füllen-
bach 1) Man müsse verstehen, dass die jungen Seminaristen im Zwiespalt leb-
ten: Einerseits waren sie der Stolz der Familie, da sie es geschafft haben zu stu-
dieren und Mitglied im reichen SVD-Orden zu werden; im Falle Balwegs kam
hinzu, dass er für den ersten Priester aus dem Volk der Tingguianen gehalten
wurde.8 Andererseits wandten sie sich gegen die katholische Struktur, die Bi-
schöfe und die Oberen. „Die Jungs waren nicht für violence, aber sie kamen
nicht weiter.“ (Füllenbach 2) Die Bischöfe waren alle aus der Oberschicht die
Ordensoberen stammten aus Europa und verstanden ihre Probleme nicht. Er
war ein „lieber empfindsamer Mann“, kein brillanter, eher ein mittelmäßiger
Student.

7 Ab 1981 an der Gregoriana in Rom, von wo aus er jährlich zu Kursen nach Philippinen
zurückkehrte.

8 Dies wurde von mehreren Seiten so behauptet. Tatsächlich aber war der erste tingguiani-
sche Priester – und der erste Priester aus der Provinz Abra – Metodio Balnawi Quinto aus
Lagangilang (tingguianischer Name „Apo Angao“). Er wurde am 3.04.1932 für die Diöze-
se Nueva Segovia geweiht. 2013 gab es bereits 19 tingguianische Geistliche, davon 8 Or-
dens- und 11 Diözesanpriester.

168 JOHANN EV. HAFNER

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Über Füllenbach kamen die SVD-Studenten mit Begriffen des Marxismus in
Berührung (Entfremdung, Analyse, Überbau, Materialismus). Die Analyse der
Situation (Entfremdung, Ausbeutung, Klassengegensatz) komme in der pro-
phetischen Kritik bereits vor (Anerkenntnis der Rolle christliche Kolonisatoren
und Herrscher, inklusive der Kirche). Der Vorrang des Proletariats (als Quelle
und Instrument der Revolution) habe seine Parallele in Jesu Bevorzugung der
Armen. Der Ausblick auf ein historisches Ziel (klassenlose Gesellschaft) sei
auch in der christlichen Heilsgeschichte angelegt (Paradies). Allerdings fehle
dem Kommunismus der endzeitliche Vorbehalt, wonach der Endzustand nicht
hergestellt werden könne, sondern geschenkt werde.9 Das Reich Gottes ist ein
Symbol für Gottes Gegenwart auf Erden, die Kirche soll ein Vor-Zeichen der
Erfüllung sein. Beide aber, Reich Gottes und Kirche, sind nie identisch. Schon
und Noch-nicht müssten beide gegeben sein. Kirche dürfe nicht nur auf das
Heil-Ende der Zeiten vertrösten, sondern habe die Aufgabe, hier und jetzt
schon modellhaft zu wirken.

Das Reich Gottes ist nicht außerhalb der Welt, es ist nicht die Welt, aber es ist in der
Welt. Und es hat umformende Effekte. Wir Christen müssen uns einsetzen für die Um-
wandlung und Zeichen setzen, auch wenn sie noch so klein sind. So explosive Punkte,
die die gegenwärtige Welt in Frage stellen. […] Der Marxismus ist ja nichts anderes als
eine säkulare Form der christlichen Hoffnung. Nur war der Fehler von Marx, dass er
dachte, das können wir ohne Gott erreichen. Solange die Welt besteht, wird das Reich
Gottes nur ansatzweise wirklich werden. (Füllenbach 3)

Füllenbachs Vorlesungen bewegten sich im damals üblichen Rahmen von Mo-
raltheologie, Gesellschaftskritik und Exodusspiritualität (Gustavo Gutierrez,
Leonardo Boff); auf radikalere Denker wie Clodovis Boff oder Ernesto Cardenal
bezog er sich kaum. In seinen Texten referiert er vor allem angloamerikanische
Theologen, an zweiter Stelle lateinamerikanische, an dritter deutsche. Asiati-
sche Theologen kommen fast nicht vor (vereinzelt M. Amaladoss, G. Soares
Prabhu), philippinische fehlen ganz.10 Der Übertrag auf die philippinische Dik-
tatur oder die Feudalverhältnisse wird nicht gewagt. Daher nimmt es nicht
Wunder, dass er von den jungen Filipinos zwar gehört wurde, aber wenig Ein-
fluss auf ihr Denken hatte. Zu sehr war er akademischer Philosoph, der die
Ideologie des Marxismus kritisch darlegt, als dass er zu politischer Aktion aufge-
rufen hätte. Zudem fehlte jeder Bezug zur damals maßgeblichen asiatischen
Spielart, dem Maoismus.

Im Katholizismus galt Marx bis in die 1960er Jahre als indizierter Autor, aber
in den 1970ern wurde er in der sog. Befreiungstheologie, v. a. von Jesuiten und
Franziskanern in Lateinamerika rehabilitiert. Zur Zeit, als die Rebellenpriester
studierten (Ende der 1960er), war die Befreiungstheologie noch im Entstehen.

9 Vgl. seine später publizierten Vorlesungsskripte: Füllenbach, Joseph: Theology of Liberati-
on. Philosophical-Theological Background and Main Thrust, Manila 1992, S. 149–170.

10 Vgl. Füllenbach, Theology of Liberation, S. 120.

THE WILL OF THE MASSES. 169

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Als Urknall gilt die Bischofssynode von Medellin 1968, bei der die katholische
Kirche sowohl die Repression der Militärdiktaturen in Lateinamerika als auch
die revolutionären Protestbewegungen kritisierte und den Mittelweg der ge-
waltlosen Reform wählte. Die Mehrzahl der Publikationen erschien erst da-
nach.11 Dennoch waren die Themen bereits vorher im Schwange und noch in
wilder Experimentierphase. Diese neue, stark politisierte Art der Theologie ant-
wortete auf die aktuellen Probleme von Armut und Unterdrückung und bezog
sich dabei auf die Klagen im AT (Exoduserzählung, Psalmen, Prophetenbücher)
sowie auf Jesu Hinwendung zu Kranken und Armen. Zentrale Themen sollen
stichwortartig skizziert werden:
– Befreiung. Dies wird der neue Name für Erlösung. Während dieser Begriff

in der Christentumsgeschichte entweder juridisch (redemtio Loskauf aus
dem Anspruch des Teufels) oder medizinisch (salvatio Heilung von der Ver-
wundung durch Sünde) verstanden wurde, wird er nun politisch definiert:
liberatio. Aus der Bibel wurde hierfür das Motiv des Exodus genommen, der
Auszug aus dem Land der Sklaverei. Israel wird in Ägypten zur Zwangsar-
beit herangezogen und die Ausübung der eigenen Religion verboten. Gott
lässt Mose und Aaron die Israeliten aus dem Elend herausführen und be-
straft die Ägypter mit dem Tod der Erstgeborenen und der Streitmacht. Der
Gott des Exodus ist ein Krieger, der seine Schutzbefohlenen, wenn es sein
muss, mit Gewalt befreit und ihnen, wenn es sein muss, mit Gewalt ein ei-
genes Land erobert.

– Volk Gottes. Die Kirche baut sich nicht nur aus einer Hierarchie (corpus
Christi) auf, sondern besteht zuerst als Volk Gottes (communio fidelium). Die
biblischen Begriffe laos, congregatio, communio, people boten eine basisdemo-
kratische Assoziation, die sich mit dem marxistischen Begriff des Volkes (als
Gegenüber zu den Ausbeutern) verband. Der Katholizismus war sich im
Zweiten Vatikanum bewusst geworden, dass mit dem gemeinsamen Pries-
tertum, das jeder mit der Taufe erwirbt, die Laien nicht nur hörende Kirche
sind. Die alte Aufteilung ‚Klerus für Heilsdienst, Laien für Weltdienst‘ wur-
de damit aufgehoben: Die Kleriker sind auch für soziale Aktion und Diako-
nie zuständig, die Laien sollen in Bibelkreisen das Evangelium auslegen.

– Option für die Armen: Auch die Idee, dass das Christentum sich zunächst
den Armen zuwenden müsse, wurde aus der Bibel abgeleitet, Gott stelle die
Armen anawim/ptochoi, (paradigmatisch die Fremden, Witwen und Waisen,
also all jene, die kein soziales Netz haben) unter besonderen Schutz. Man
soll den Nächsten lieben, aber unter den Nächsten gibt es eine klare Reihen-

11 Vgl. ders.: Teología de la liberación, Lima 1971 (engl. A Theology of Liberation, Mary-
knoll 1973); Assmann, Hugo: Opresión, liberación. Desafío a los cristianos, Montevideo
1971 (engl. Theology for a Nomad Chruch, Maryknoll 1975); Boff, Leonardo: Jesus Cristo
libertador. Ensaio de cristologia crítica para nosso tempo, Petrópolis 1972 (engl. Jesus Christ
Liberator. A Critical Christology for our Time, London 1981).

170 JOHANN EV. HAFNER

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


folge: die Armen zuerst.12 Auch die Reichen sind Nächste, aber sie sind
nicht arm. Die Lesart, wonach lange Armut mit Demut gleichgesetzt wor-
den war („arm im Geiste“) und der reiche Grundbesitzer ein guter Mensch
sein könne, wenn er nicht prahlt und sanftmütig ist, wurde als bourgeois ab-
gelehnt.13 Armut ist materielle Armut an Gütern und Macht. Damit kom-
men sie dem Begriff des Proletariers, der nichts außer seiner Arbeitskraft
und seiner Nachkommen (proles) hat, sehr nahe.

– Primat der Praxis. Befreiungstheologen unterscheiden moralische von
„struktureller Sünde“. Mit letzterer sind gesellschaftliche Verhältnisse ge-
meint, die zur Ausbeutung der einen und zur Bereicherung der anderen füh-
ren, die nicht aus bösartigen Entscheidungen einzelner, sondern aus dem
Fortbestehen repressiver Bedingungen bestehen. Wo Bevölkerungsschichten
täglich darben und ohne Zugang zu Wasser, Arbeit, Nahrung, Medizin sind,
weil diese Mittel von wenigen gehortet oder kontrolliert werden, da ist Ge-
walt keine Einzeltat, sondern das Gesamt der gesellschaftlichen Situation.
Wer nichts ändert, macht sich mitschuldig am Elend der Armen. Daher ge-
nüge es nicht, wohltätig zu sein und partikular Leiden zu lindern. Vielmehr
müssten die Armutsursachen behoben werden. Die alte, reaktionäre Theolo-
gie hatte den Bauern ein falsches Sündenbewusstsein für individualethische
Verfehlungen eingepflanzt, aus dem sie nur von den Priestern befreit wer-
den können. Demgegenüber haben die Armen bereits das richtige Bewusst-
sein, da sie unter den Verhältnissen leiden und so die wahren Verhältnisse
kennten. Aus der Sicht der Kommunistischen Partei der Philippinen CPP
stehen sie allein auf dem richtigen Klassenstandpunkt.

Aus all dem ergibt sich, dass die wahre Theologie nicht an den Orten der Privi-
legierten (Seminare, Universitäten) entsteht, sondern bei den Bibeltreffen in
den Dörfern. Akademische Theologie wurde als Privileg entspannter Gesell-
schaften gesehen. Theologie sollte man nicht in Bibliotheken studieren, son-
dern ‚tun‘. Hieraus entstand das Programm „doing theology“.14

12 Der Begriff bildet das Gravitationszentrum der Bischofsversammlung in Medellin und
des Werkes von Gustavo Gutierrez, dem Namensgebers der Befreiungstheologie. Auf der
Synode des lateinamerikanischen Episkopats 1978 in Puebla wird die Bevorzugung der
Armen durch den Pleonasmus „opción preferencial por los pobres“ noch unterstrichen.
Vgl. Dritte Generalversammlung des lateinamerikanischen Episkopats: La evangelización,
Nr. 1153–1156. Die exklusive und soziologische Auslegung dieser Formel führte 1986
zum Aufsehen erregenden Streit zwischen dem Vatikan und der Befreiungstheologie.

13 Vgl. z. B. Cardenal, Ernesto: Das Evangelium der Bauern von Solentiname. Gespräche über
das Leben Jesu in Lateinamerika, 4 Bde., Wuppertal 1978, hier Bd. 4, S. 20–26.

14 Vgl. dazu programmatisch Mesa, Jose M. de/Wostyn, Lode L.: Doing theology. Basic reali-
ties and processes, Quezon City 1990. Kritisch ist anzumerken, dass die Befreiungstheolo-
gie die biblischen Texte über Arme so las, als ob sie von Armen wären. Dabei wurde
übersehen, dass aus historisch-kritischer Sicht diese Texte von privilegierten, schriftkun-
digen Autoren bzw. Redaktoren verfasst wurden, die in marxistischer Lesart dann von
einem falschen Klassenstandpunkt aus geschrieben hätten.

THE WILL OF THE MASSES. 171

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Exposures – erste Politisierung

Die Kleriker sollten ihre Konvente verlassen und sich unter die Armen mischen.
In verarmten Gebieten hatten sich in Lateinamerika und später in den Philippi-
nen sog. Basisgemeinden gegründet, kleine Gruppen in bzw. jenseits der tradi-
tionellen Pfarreien. Dorthin sollten die verwöhnten Theologen gehen und die
soziale Realität kennenlernen. Das Instrument hierfür hieß „exposures“, Ausge-
setzt-werden. Exposures sind nicht Praktika im herkömmlichen Sinne, die es in
der Theologenausbildung schon lange gab (Pfarr-, Krankenhaus-, Schulprakti-
kum), sondern das Eintauchen in andere soziale Welten. Daher firmieren sie
auch unter dem Namen „immersions“.15

On our free Thursdays and Sundays we went out to the farmers, we spoke with them
and exposed ourselves to their situation. During summer-break we worked and prayed
with the people and read the Bible with them. We had our cassocks [Talare], and peo-
ple had a high esteem, but we didn’t want to manipulate them. We tried to conscien-
tize16 them, why they live in their situation. (Villarosa 2)

Diese Praktika waren etwas anderes als das bisherige Apostolat, das darin be-
stand, in Dörfern Katechesen abzuhalten. Auf Fragen der Bauern fanden die
Seminaristen keine Antwort: „Frater, when my harvest is so small, is it the will
of God then? Frater, they preach that I shall not gamble and get drunk and all
about my weekends, why is there no sermon about my daily work?“ In den So-
zialenzykliken der Päpste fanden sie nur abstrakte Ausführungen zur Gerechtig-
keit und zum Wert der Arbeit. Die Studenten erkannten, dass sie selbst keinen
Zugang zur Wirklichkeit der Bevölkerung hatten und keine Antworten aus
ihrer Theologie bieten konnten. Der Student Ed de la Torre brachte es auf den
Punkt: „Revolutionaries feel first the challenge of the situation as a nationalist
challenge. Ideology and theology come later. […] Theology as such does not
breed commitment. At best it can remove hindrances to commitment.“17

Einer der bekanntesten Organisatoren von exposures war Jerry Montemayor,
ein Rechtsprofessor der Jesuitenuniversität Ateneo in Manila. Er war durch sei-

15 Ich selbst habe 1984 solche vierwöchigen exposures organisiert. Sie bestanden aus eini-
gen Tagen politischem Seminar in Manila, einer Woche Alltagserfahrung in einem Bau-
erndorf, einigen Tagen Evaluation, einer Woche in einem Fischerdorf, einigen Tagen
Abschlussevaluation. Die Reflexionen sollten den Blick für nationale und internationale
Zusammenhänge öffnen, die Dorfaufenthalte ihn auf die lokalen Bedingungen fokussie-
ren.

16 „Conscientize/conscientization“ (wörtlich „Gewissensbildung“) wird in progressiven Mi-
lieus sehr häufig verwendet. Der Begriff meint im politischen Kontext „Bewusstma-
chung der eigenen sozialen Situation“. Die Verbform wird von „conscience/conscien-
tious“ anstatt von „consciousness/conscious“ gebildet. Sie ist offensichtlich so beliebt,
weil damit „Belehren, Indoktrinieren“ vermieden wird. Man hilft den Unterdrückten,
sich selbst ihrer Lage bewusst zu werden.

17 Torre, Edicio de la: Touching Ground, Taking Root. Theological and Political Reflections on
the Philippine Situation, Manila 1986, S. 73.

172 JOHANN EV. HAFNER

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


nen Entwurf für eine Landreform18 bekannt geworden. Montemayor konnte
als Infrastruktur die von ihm gegründete „Federation of Free Farmers“ FFF nut-
zen und warb in den Seminarien in Manila für seine Idee. Die exposure-Pro-
gramme fanden bei den progressiv eingestellten Orden wie den Jesuiten, SVD
oder CICM breite Unterstützung. Diese zunächst freiwilligen Engagements
wurden später auf Antrag der Studenten sogar zum Teil des offiziellen Curricu-
lums. Diese konnten ein Projekt wählen, FFF war eine Option unter anderen.
Nach einem zweimonatigen Training in „sociological orientation“ (Villarosa 4)
bildeten sich Zehner-Teams aus Priestern, Nonnen, Seminaristen und Laien zu
je fünf Männern und fünf Frauen. Sie wurden in Dörfer geschickt „to train
them on leadership, and the human dignity of labor” (Pernia 3). Einige Grup-
pen wandten sich an andere Studenten, „for the conscientization of the middle-
and upper-class kids“ (Pernia 3). Balweg wählte stets die Dörfer. Sein Einsatzort
war das Barrio Balabag. „The people there loved him.“ (Pernia 3) Nach den ex-
posures durch das FFF-Programm erkannte z. B. der damalige Seminarist Steve
Villarosa „I was convinced: ‚My color is red!‘ “ Balweg jedoch beteiligte sich an
der ideologischen Entwicklung des Studiums zunächst kaum. Das änderte sich
nun mit Edicio de la Torre, seinem Seminarskollegen im Jahrgang über ihm.19

Edicio de la Torre – Maoismus und „theology of struggle“

Unter den exposure-Studenten bildete sich eine Kerngruppe um Intellektuelle
wie Tony Pernia (später Ordensoberer der SVD), Manuel Pastes (später Bischof
von Occidental Mindoro) und Ed de la Torre.20 Nachdem Marcos 21.09.1972
die Proclamation 1081 unterzeichnet hatte, mit der er das Kriegsrecht über die

18 Vgl. Montemayor, Jeremias U.: The Philippine Agrarian Reform Program, Manila 1976.
Sein früheres Buch Ours to share (1966), Michigan 2006 wurde nach Aussagen von ehe-
maligen Seminaristen (Alunday 4) von den Studenten verschlungen. Montemayor stand
zwar in Kontakt mit der Linken, distanzierte sich aber deutlich von der maoistischen Be-
wegung. In einem Manual der NPA zur Unterwanderung kirchlicher Strukturen wird
dieses Zerwürfnis erwähnt: „After September 1972, however, when the diehard reac-
tionary wing of the largest social democratic organisation, the Federation of Free Farm-
ers (FFF), was completely coopted by the fascist dictatorship, many social democratic
sympathizers in the church were left with nothing to support.“ Nature of the Church
Sector. Orientation of Our Political Work and Tasks of Comrades within the Sector,
o.O. 1978, S. 10.

19 Ed de la Torre wurde 1943 geboren, Balweg 1944.
20 Ed de la Torre (später nennt er sich „dela Torre“) studierte Theologie und war während

seiner Ausbildung innerhalb der SVD für ein Praxisjahr auch in Abra eingesetzt. Schon
während seiner Studienzeit trat er der National Democratic Front bei und hielt student-
rallies. 1968 wurde er zum katholischen Priester geweiht. Am 17.02.1972 gründete er die
christlich-sozialistische Organisation „Christians for National Liberation“. „After five
years of debating with progressive forces we have decided not to be not seen. […] We
wanted to pressure the elite.“ (de la Torre 4) Als Logo wurde ein weißer Vogel vor einem
weißen Kreuz in einem roten Dreieck gewählt, als Slogan „Love your neighbor, serve

THE WILL OF THE MASSES. 173

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Philippinen verhängte und fortan über Präsidialerlasse regierte, war de la Torre
unter den ersten, die eine Protestdemonstration (siehe Abb. 121) in Manila orga-
nisierten, damals noch unter „Christians for Civil Liberties“. Dass der Diktator
diesen Entschluss fassen würde, hatten damals viele geahnt, und doch war der
Schritt eine Überraschung. Noch 1984, kurz vor dem Ende der Marcos-Dikta-
tur, erklärte mir ein niederländischer SVD-Priester, der seit 20 Jahren in den
Philippinen gearbeitet hatte, dass das Kriegsrecht von vielen begrüßt worden
sei. Man sei der Kämpfe zwischen den vielen Clans und Warlords müde gewor-
den. Was die einen als notwendigen Schritt ansahen, wurde von den anderen
als endgültiger Beweis angesehen, dass Marcos seine Maske fallen gelassen hat-
te. Marcos ließ Tausende22 von Regimekritikern inhaftieren. Die Zeit der zivi-
len Proteste schien nun vorbei zu sein. „The imposition of martial law in 1972
hastened our radicalisation process. Many of us joined the outlawed National
Democratic Front.“23 Die NDF war kein militärischer Arm der kommunisti-
schen Bewegung, schloss aber den Waffengebrauch als Mittel zu Bekämpfung
des sog. US-Marcos-dictatorship ein.

De la Torre war von anderen radikalisierten Christen, wie dem damals 19-
jährigen Benediktiner Caloy Tayag, für die NDF angeworben worden. Dieser
war einer der Redner beim Gründungskongress der „Christians for National Li-
beration“ CNL (21.08.1972), die aus der Studentenorganisation „Student Chris-
tian Movement (Kilusan Kristiyano ng Kabataang Pilipino) hervorgingen. Die
CNL fand Ähnlichkeiten zwischen der christlichen Soziallehre und den kom-
munistischen Idealen, um die philippinische Gesellschaft zu einer wahren De-
mokratie zu führen. Die Philippinen nannten sich zwar Republik, aber Demo-
kratie wurde als uneingelöstes Versprechen empfunden.

the people“. Mit „serve“ war ausdrücklich gemeint, dass sich Christen als „servants of
the revolution“ verstehen. Nach Ausrufung des Kriegsrechts am 21.11.1972 wurde de la
Torre am 13.12.1974 verhaftet. Insgesamt verbrachte er neun Jahre in Gefängnissen, da-
von mehrere Monate in Isolationshaft, bevor Präsidentin Aquino ihn 1986 im Zuge
einer Amnestie für politische Gefangene freiließ. 1987 kehrte er nicht von einer Europa-
reise zurück, da die Situation in Philippinen wegen anhaltender Morde an ehemaligen
Aktivisten zu unsicher war. Bis 1992 lebte er in Dänemark, seit seiner Rückkehr enga-
giert er sich in verschiedenen Organisationen für die Ausbildung von „grassroot com-
munity leaders“, beim Aufbau von lokalen Netzwerken (citizenship, literacy), teils in lei-
tender Position in Entwicklungsorganisationen der Regierung, teils bei Graswurzelar-
beit in NROs (z. B. ELF, TADESK, Galing Pook). Heute bezeichnet er sich als „educa-
tor“.

21 Das Bild erschien in der kurz danach verbotenen Manila Times. www.ediciodelator-
re.com/renewing-our-spirit/september-21-the-way-we-were (Stand: 15. Februar 2020).

22 Schätzungen belaufen sich auf 100.000 Personen. Vgl. Youngblood, Robert L.: Marcos
against the Church. Economic Development and Political Repression in the Philippines, Que-
zon City 1990, S. 138.

23 www.ediciodelatorre.com/about-2 (Stand: 15. März 2019).

174 JOHANN EV. HAFNER

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Abb. 1 Ed de la Torre als Redner bei einer Anti-Kriegsrecht-Demo

Auch das amerikanische Modell wurde abgelehnt, weil die USA als Teil des
Ausbeutungssystems gesehen wurden.24 Daher waren die Studenten auf der Su-
che nach einer anderen Art von Demokratie, nicht kapitalistisch, nicht neo-ko-
lonial. Der Maoismus wurde zum Vorbild und die Worte des ‚Großen Vorsit-
zenden‘ zur Inspiration, auf die man die eigene christliche Soziallehre beziehen
müsse.

Wie viele andere war auch de la Torre von dessen Ideen fasziniert. Und wie
viele andere aus dem KKKP (nicht von ungefähr ein Akronym, das dem kom-
munistischer Organisationen ähnelte) wurde Tayag verschleppt und wahr-
scheinlich ermordet. De la Torre blieb dieses Schicksal erspart: 1975 wurde er
zusammen mit anderen der „conspiracy to commit rebellion“ angeklagt, vor
ein Militärgericht gestellt und trotz der Verteidigung durch den angesehenen
Rechtsanwalt Diokno25 verurteilt. Im Verfahren wurden rechtswidrig ‚Gesetze‘
angewendet, die formal erst später erlassen wurden. 1964 war de la Torre Prä-
fekt (Studienleiter in einem katholischen Knabeninternat) in Bangued, Abra.
Unter seinen Schülern waren „two shy Tingguians who would return as priests
to their villages only to be harrassed into joining the NPA guerillas“.26

24 Die USA unterhielten riesige Militärstützpunkte in den Philippinen, hatten 1903 die
Philippinen überfallen, die Hacienderos schickten ihre Kinder zum Studium nach Kali-
fornien und hatten ihre Zweithäuser dort. Von den Linken wurden die USA für den
„Low Intensity Conflict“ verantwortlich gemacht, eine Art Gegenunterwanderung der
aufständischen Kräfte.

25 Siehe seinen Blog „Remembering Diokno“.
26 Torre, Edicio de la: Touching Ground, Taking Root. Theological and Political Reflections on

the Philippine Situation, Manila 1986, S. 3. Das Buch versammelt Texte aus den Jahren
1969–85.

THE WILL OF THE MASSES. 175

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Von allen Interviewees wurde Ed de la Torre als der klügste Kopf der Studen-
tenproteste beschrieben.27 Aufgrund seiner feurigen Reden, die sozialistische
Ideen mit biblischen Gleichnissen kombinierten, und aufgrund seiner langen
Inhaftierung wurde er zu einer Symbolfigur, wie sie Rudi Dutschke in Deutsch-
land darstellte. Im Interview erinnert er sich, dass es in den 1970ern im Westen
„a search for committed heroes“ (de la Torre 5) gab, so dass auch er in Deutsch-
land als Vorbild präsentiert wurde. Statt einer akademischen Theorie hat er Bi-
belauslegungen, Programmtexte und Gedichte geschrieben, was ihm eine brei-
tere Leserschaft einbrachte. „It was the trend to write a Filipino theology at that
time. And people excepted me to do that. But what for? I was far away in Euro-
pe then.“ (de la Torre 5). Die akademische Theologie habe versagt, weil er Bau-
ern, als sie in den workshops fragten ‚Why is our work so hard?‘, nur antworten
konnte: ‚Labor is a consequence of the original sin‘. Die Leute erwiderten: ‚But
the landlords have sins as well.‘

„Ed“ – so sein landesweiter Spitzname – hat in den Priesterseminaren Theo-
logiestudenten rekrutiert, bei Demonstrationen die Massen aufgeheizt und in
den Gefängnissen andere Inhaftierte unterrichtet. Dennoch gehört er nicht zu
den Rebellenpriestern. Nicht so sehr, weil er durch die Verhaftung am bewaff-
neten Kampf gehindert worden ist, sondern weil er eine gemäßigte Position
vertrat. Anders als der Name es insinuiert, ist seine „theology of struggle“ ein
eher anti-pathetisches Programm. Die Befreiungstheologie ergehe sich oft in
einer Siegesromantik der Unterdrückten und in Utopien.

Filipinos are religious; we believe in a God. But I think, theologically, many of us are
not Christians. We refuse to accept a concept, a God, a living God, who is thoroughly
bound up in history. […] that is the key link; because once you accept incarnation seri-
ously, wittingly or unwittingly, you are plunged into politics. […] In my own experi-
ence, most of us Christians, and church people particularly who do not go through the
specific discipline of this politics of liberation, tend to swing between an unprincipled
accommodation to the powers that be and the romantic celebration of the power of
powerlessness.28

De la Torre kritisierte, dass es nicht ausreiche, nur zwischen Unterdrückern
und Unterdrückten zu unterscheiden. Als Kind der urbanen Mittelschicht
kannte er Mischzonen wie die sozial engagierten Reichen und die totalitaris-
tisch gesinnten Armen.29 Daher legt er biblische Erzählungen gegen den Strich
aus. Es sei wohlfeil, die Exodusgeschichte als Triumph einer Sklavengruppe
über ein Weltreich zu lesen. Was ist mit den anderen Sklavenvölkern in Ägyp-

27 Interviews Pernia, B. Balweg, C. Ortega, Füllenbach, Grüner, Reinhardt.
28 Torre, Ed de la: The Philippines. Christians and the Politics of Liberation, hrsg. v. Socio-Pas-

toral Institute, Manila o. J., S. 7.
29 „those with whom I could identify most closely – middle class Christians who made the

passage from reformism to revolution from the mid-60’s to the mid-70s. There were
enough of us to call a generation, even a first generation, for a second had already begun,
those we baptized ‚martial law babies‘.“ Torre, Touching Ground, S. 2.

176 JOHANN EV. HAFNER

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


ten? Was mit den Ägyptern, die unter ihrem Pharao leiden? Es sei wohlfeil, das
Samaritergleichnis nur als Aufruf zum Mitleid mit dem Opfer zu lesen. Wäre
der Samaritaner früher gekommen und hätte er den Überfall beobachtet, wür-
de er eventuell beide Seiten verstehen: dass das Opfer nicht nur Opfer ist, son-
dern sich wehrt oder selbst einmal Täter war; dass der Räuber nicht nur Räuber
ist, sondern eine Familie ernähren muss („You can counsel the robber“ 8). Den-
noch müsse man für eine Seite Partei ergreifen; die Kirche könne sich nicht auf
eine Vermittlerrolle zurückziehen, sondern müsse sich „dazwischen werfen“
(interpose: „If you want to hit him, hit me“). In diesem Sinne sah de la Torre
seine Verhaftung als sinnvoll an, weil sich die Kirche mehr um Insassen küm-
mere, wenn viele Priester und Christen einsitzen.30 Das Ringen besteht darin,
Gerechtigkeitsforderungen auch in ungerechten Situationen laut werden zu las-
sen. Weil er den Import von ready-made Konzepten ablehnt, nennt er diese Va-
riante nicht „theology of liberation“, sondern „theology of struggle“.31 Sie un-
terschied sich dadurch, dass nicht das Endprodukt, sondern der Prozess betont
werden soll. Das „Reich Gottes“ der Gerechtigkeit mag ein hehres Ziel sein,
aber es ist – wie an sozialistischen Gesellschaften sichtbar war – nicht auf einen
Schlag zu erreichen. „So, what until then?“ (Pernia 1). Die Theologie solle auch
den Weg dorthin beschreiben.

Mit dieser Position stand de la Torre für einen nicht-militärischen Flügel der
Opposition mit ihrem Arsenal des gewaltlosen Widerstands: Petitionsarbeit,
Demonstrationen, vorstellig Werden, lästig Bleiben. Freilich benutzte der Staat
ganz andere Mittel: Gesetze, Morde, Paramilitärs. „That’s the strength of an es-

30 Torre, The Philippines, S. 10.
31 Die deutsche Übersetzung wie in „Battung, Mary Rosario u. a. (Hrsg.): Theologie des

Kampfes. Christliche Nachfolgepraxis in den Philippinen, Münster 1989“ trifft den Begriff
nur halb. „Struggle“ meint über „Kämpfen“ (fight, battle, armed struggle) hinaus vor al-
lem „Ringen“. De la Torre hat laut eigener Aussage den Begriff von Louis Hechanova
übernommen und ihn in die Nähe von class struggle/Klassenkampf gebracht. Zwar wird
der Begriff immer noch verwendet, aber bisher liegt kein Entwurf eines philippinischen
Theologen vor, der den Werken lateinamerikanischer Befreiungstheologie nahe käme.
Vgl. Aguilan, Victor: Theology of Struggle. A Postcolonial Critique of Philippine Christianity
and Society (2017), auf: www.academia.edu/32732251 (15.05.2020). Dieser Text ist eher
ein Literaturbericht. Auch die Sammelbände „Religion and Society. Towards a Theology of
Struggle, hrsg. v. Mary R. B. Battung u. a., Manila 1988“ und „Witness and Hope Amid
Struggle. Towards a Theology and Spirituality of Struggle, hrsg. v. Victoria Narciso-Apaun
u. a., Manila 1991“ enthalten eher Gelegenheitstexte denn systematische Entfaltungen.
De la Torre hat schon 1985 beklagt, dass die „theology of struggle“ nur in Reden, Lie-
dern und Gedichten vorliege, aber nicht zu einem Buch ausgearbeitet wurde, auch von
ihm selbst nicht. Zur Einordnung vgl. Harris, Anne: The Theology of Struggle. Recognizing
Its Place in Recent Philippine History, in: Kasarinlan. Philippine Journal of Third World
Studies 21,2 (2008) S. 83-107. Dieser Artikel ist besonders wertvoll, weil er auf der Aus-
wertung des Archivs der CNL 1972-96 beruht und die Faktoren aufzeigt, die zum Zu-
standekommen (Verschwinden von internen Differenzen während Krisenzeit vor 1986)
und zum Zerfall der CNL (Abhandenkommen eines klaren Feindbildes nach 1986) bei-
trugen.

THE WILL OF THE MASSES. 177

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


tablishment; it’s in power – it can afford to wait. It can presume a certain credi-
bility.“32

Dennoch hielt de la Torre an der Hoffnung fest, dass sich das Land durch
den Aufbau von solidarischen Netzwerken aus Gruppen und Organisationen –
er nennt sie „alternative power“ oder „third force“ – zum Besseren führen lasse.
Dies würde auch die Gebildeten und Urbanen in den Befreiungsprozess mit
einbinden. Er machte drei Typen von christlichem Engagement aus: Während
die traditionellen Christen eng mit dem Unterdrückungssystem kollaborierten
(„sin of commission“) und die liberalen Christen sich aus Angst vor Kommu-
nismus ins Private zurückzögen („sin of ommission“) oder über politische
Theologie nur nachdächten, träfen wahre Christen eine Entscheidung: Sie neh-
men einen systemkritischen Standpunkt ein. Aber Kritik sei nicht genug. Man
müsse eine politische Position ergreifen, und hier kommen für ihn alle in Frage,
„which the majority would understand and accept as promoting human dignity.
Maoism and the national democratic programme is one of such proposals.“33

Damit war der Maoismus als eine weltanschauliche Möglichkeit für Christen
empfohlen. Um die Situation zu beschreiben und das Ziel des Gottesreiches an-
gemessen zu formulieren,34 sollte eine eigene philippinische Sprache verwendet
werden, in die auch die Sprache Marx‘, Lenins und Maos eingeht. Die kirchli-
chen Rituale und Hilfsprogramme verbleiben in der Spießbürgerlichkeit, wenn
sie nicht eine „cultural revolution“ erführen.35 Den marxistischen Sprachge-
brauch rechtfertigte de la Torre mit einem Bonmot, an das sich sein Studienkol-
lege Steve Villarosa erinnert: „When you quote the literature of a duck, you
need not be a duck.“ (Villarosa 5).

De la Torre wurde zum Übersetzer von Christentum und Marxismus, spezi-
fisch: von katholischen und maoistischen Ideen. Er versorgte seine Kommilito-
nen mit völlig anderer Literatur,36 in der vom industriellen-militärischen Kom-
plex und vom dialektischen Materialismus die Rede war. Er war sozusagen

32 Torre, The Philippines, S. 12.
33 Torre, Touching Ground, S. 77; ähnlich S. 84.
34 „For our Christianity does not give us political and economic categories and other scien-

tific tools to correctly analyze and solve the contradictions of our society.” Torre, Touch-
ing Ground, S. 85.

35 Vgl. Torre, Touching Ground, S. 83. Im Jahr 1972, als dieser Text entstand, tobte die chi-
nesische Kulturrevolution bereits acht Jahre. Die Folgen dieser Terrorwelle (1–2 Millio-
nen Ermordungen), in der Mao das Volk zur Lynchjustiz gegen alle – besonders die par-
teiinternen – Abweichler aufforderte, verhinderten auch im Westen nicht, dass Mao als
Autorität bewundert wurde. De la Torres Text „Christians in the Struggle for National Li-
beration“ (ebd. S. 78–86) aus dem Jahr 1971 weist in Wortwahl und Argumentation star-
ke Ähnlichkeit mit dem anonym verfassten Manual für NPA-Kämpfer zur Unterwande-
rung der kirchlichen Strukturen auf. Vgl. Nature of the Church Sector. Orientation of Our
Political Work and Tasks within the Sector, Third Draft 15.05.1978 [Typoskript, 26 S.].

36 In einer seiner Reden zählt er auf: Joe Maria Sisons „Struggle for National Democracy“,
Renato Constantino; Montemayor, Amando Guerreros „Philippine Society and Revolu-
tion“, Paolo Freires „Pedagogy of the Oppressed“”, Mao Tse-Tungs „Red Book“, „Five

178 JOHANN EV. HAFNER

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


zweisprachig, denn er kannte die Tradition des Christentums und verstand die
Anliegen der Linken. Seine Antwort waren demnach weder traditionelle theo-
logische Traktate noch sozialistische Programme, sondern Gedichte und fun-
kelnd intelligente Bibelauslegungen. In den Seminaren hielt er Vorträge „teach-
ins“, u. a. mit dem Titel „Christianity and Maoism“. „We had to read the ‚black
book‘.“ (Pernia 2) Das war die Bezeichnung für die Mao-Bibel, allgemein be-
kannt als „red book“. Weil es heiße Ware war, wurde sie mit einem schwarzen
Einband versehen, so dass sie anderen Kirchenbüchern ähnelte. Die „Worte des
Vorsitzenden“37 waren eine Sammlung kerniger Sprüche von Mao Tse-tung. In
der chinesischen Kulturrevolution diente es als Motivation für Terrorwellen
nicht nur gegen alles Bürgerliche, sondern auch gegen Reformkräfte innerhalb
der kommunistischen Partei, die Maos Linie nicht teilten.38 Linke Bewegungen
in aller Welt übernahmen die Mao-Bibel und sahen darin eine authentische Al-
ternative zum verknöcherten Sowjet-Kommunismus:39 Nicht die Arbeiter, son-
dern die Bauern seien primäre Träger der Revolution; nicht die einmalige Re-

Golden Rays“ und „Selected Works“, Che Guevara … Vgl. Torre, Ed de la: The Passion,
Death and Resurrection of the Petty-Bourgeois Christian (1972), in: ders.: Touching Ground,
S. 87-96, hier S. 88. Im Interview (de la Torre 2) zählt er Autoren hinzu, welche die phil-
ippinische Identität zu beschreiben versuchten: Virgilio Enriquez‘ „Filipino psychology“
und Leonardo Mercados „Filipino philosophy“. Der Einfluss der lateinamerikanischen
Befreiungstheologie war angeblich gering. Sie lasen stattdessen die sog. politische Theo-
logie von Metz, Johann Baptist: Zur Theologie der Welt, Mainz 1973 (engl. Metz, Johann
B.: Theology of the World, New York 1969).

37 Mao Tse-tung: Worte des Vorsitzenden Mao Tse-tung, Verlag für fremdsprachige Literatur,
Peking 1966. Zur Wirkungsgeschichte vgl. Cook, Alexander C.: Mao’s Little Red Book. A
Global History, Cambridge 2014.

38 Angeblich ist es das nach der Bibel am häufigsten gedruckte Buch. Sein Gefährte, Lin
Biao, hatte 427 Passagen aus Maos Reden von 1918-1964 in 33 Kapiteln zusammenge-
stellt und landesweit verbreiten lassen. Die Worte sollten immer wieder studiert werden,
damit sich das eigene Denken dem „Denken Maos“ (Mao Tsetung sixiang) angleiche.
Mit dem handlichen Format wollte man auch die Massen erreichen, nicht nur die Par-
teikader. Das Büchlein avancierte zu einer Art Ausweis der Rechtgläubigkeit; wer es bei
sich trug und schwenkte, konnte sich vor Zugriffen sicherer fühlen. „Der Mao-Bibel
wurden heilende Kräfte zugeschrieben und es kursierten bizarre Wundergeschichten.“
Dabringhaus, Sabine: Mao Zedong, München 2008, S. 94.

39 Aus heutiger Sicht ist völlig unverständlich, wie sich Revolutionäre in Südostasien und
auch deutsche Studenten für diese Sammlung aus Binsenweisheiten, Hassparolen („Alles,
was der Feind bekämpft, müssen wir unterstützen; alles, was der Feind unterstützt, müs-
sen wir bekämpfen“) und Apodiktik („Wir müssen an die Massen glauben; wir müssen
an die Partei glauben“) begeistern konnten. Vielleicht war es der Stil der Unbedingtheit
(„darf niemals“, „unter keinen Umständen“, „auf alle Fälle“, „jeder muss“, „nur wenn“,
„ohne … gibt es keine“) oder die krasse Vereinfachung (Volk, Partei, Faschisten) oder
der Nimbus eines machtpolitisch erfolgreichen Revolutionsführers, der einen unver-
brauchten Kommunismus repräsentierte, welcher in der Sowjetunion der 1960er nicht
mehr zu entdecken war. Die Zahl der Opfer, die Maos Politik zu verantworten hatte,
wird zwischen 45 und 90 Millionen geschätzt, davon ca. 20 Millionen Ermordungen in
Arbeitslagern. Damals hatte China ca. 600 Millionen Einwohner. Vgl. Human Rights
Watch: Reeducation Through Labor in China, auf: www.hrw.org/legacy/campaigns/
china-98/laojiao.htm (Stand: 15. Mai 2020).

THE WILL OF THE MASSES. 179

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


volution, sondern ein permanenter revolutionärer Prozess bringe die neue Ge-
sellschaft; nicht die Sowjetunion, sondern die Länder der Dritten Welt führten
die Weltrevolution; nicht eine Theorie, sondern die erfolgreiche Praxis sei die
Wahrheit, weswegen sich Ideen an die faktischen Gegebenheiten anpassen müs-
sen. Für die philippinischen Studenten war Mao besonders attraktiv, da er den
Kolonialismus in den Blick nahm und von der Perspektive der Bauern ausging.
Zudem hatte Mao in den 1940er Jahren die jeweils nationale Anwendung des
internationalistischen Marxismus (Sinisierung) gefordert, so dass die philippini-
sche Linke sich ermutigt sah, einen eigenen Weg zu gehen.

De la Torres Buch „Touching Ground - Taking Root“40 macht diesen Schritt
hin zu einer genuin philippinischen Befreiungstheologie. Darin findet sich auch
sein Vortrag „The Challenge of Maoism and the Filipino Christian – Lenten
Lecture 1971“. Die akademische Befassung mit Mao, die sein Denken zur ab-
strakten Ideologie erkläre, gehe an dessen Intention vorbei. Mao wollte, dass je-
de Theorie sich durch Praxis bewähre und von dieser verändern lasse. De la
Torre referiert41 ein Zitat Maos:

Knowledge begins with practice, and theoretical knowledge which is acquired through
practice must then return to practice. The active function of knowledge manifests itself
not only in the active leap from perceptual to rational knowledge, but – and this is
more important – it must manifest itself in the leap from rational knowledge to revolu-
tionary practice. […] Often, correct knowledge can be arrived at only after many repe-
titions of the process leading from matter to consciousness and then back to matter,
that is, leading from practice to knowledge and then back to practice. Such is the
Marxist theory of knowledge, the dialectical materialist theory of knowledge.42

Der Maoismus könne auf die philippinische Situation angewendet werden,
weil er gerade kein starres Konzept ist und jedem Kontext angepasst werden
will. Wie Mao den Marxismus sinifiziert habe, so werde die Communist Party
of the Philippines ihn philippinisieren. De la Torre dachte hier an „democratic
nationalism“; Balweg hat diese Bewegung weiter zu einem indigenen Sozialismus
ausgeführt. De la Torre unterstreicht die Rolle der Bauern, die im Leninismus
vernachlässigt und erst im Maoismus erkannt worden sei;43 Balweg hat dies spä-
ter zu seinem Hauptargument gemacht: In den Bergregionen gibt es keine In-

40 Es versammelt Texte aus den Jahren 1969–85.
41 De la Torre zitiert Mao nach der (damals) fünfbändigen Ausgabe „Selected Works, Pe-

king 1969“, allerdings stellt sich bei genauer Hinsicht heraus, dass alle Zitate in der sog.
Mao-Bibel stehen. Offensichtlich hat de la Torre vor allem sie gelesen, aber nicht sie
zitiert, sondern die dort angegebenen Belegstellen in „Selected Works“. Einige seiner
Sätze sind direkt aus der Mao-Bibel plagiiert, z. B. „Where do correct ideas come from?
The neither fall down from the sky nor spring from our inner being. They are the result
of practice …“ (Torre: Touching Ground, Taking Root, S. 65) = „Where do correct ideas
come from? Do they drop from the skies? No. Are they innate in the mind? No. They
come from social practice …“ (Quotations from Chairman Mao Tse-tung, Ch. 22,5).

42 Quotations from Chairman Mao Tse-tung, Peking, 1967, Ch. 22.
43 Vgl. Torre, Touching Ground, Taking Root, S. 68.

180 JOHANN EV. HAFNER

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


dustrie und damit kein Proletariat, also sind es die landlosen Bauern, die die
Revolution machen müssen. (Balweg 2)44

De la Torre hat ganz sicher dazu beigetragen, dass Balweg sich politisierte, er
war aber nicht der Auslöser von dessen Entscheidung, zu den Waffen zu greifen.
De la Torre gehörte zu den revolutionären Christen, die Gewalt als Mittel nicht
ausschlossen, selbst wenn sie dieses Mittel nicht selbst anwenden würden. Bei
einer Begegnung mit Balweg fragte er ihn „Why have you taken up arms?“, und
dieser antwortete: „Maybe it’s a sin. But that can be forgiven.“ De la Torre:
„Yes, in our situation we had to act, it was a strategic choice after all arguments
had been exchanged. The sin which cannot be forgiven was the sin of indiffer-
ence. “ (de la Torre 5)

Zurück in die Provinz – der Übergang

Was hat dann letztlich Balweg dazu gebracht, sich der Guerilla anzuschließen?
Er war ein freundlicher, großzügiger junger Mann aus der Provinz. Mehrere er-
innern sich nur daran, dass er gut Basketball spielte und dass er extrem halsstar-
rig sein konnte. Am Ende des Studiums wurde er überraschender Weise nicht
zur Weihe zugelassen. Die Gründe sind nicht mehr eindeutig identifizierbar.
Verschiedene Vermutungen wurden in den Interviews genannt: War es wegen
seiner unterdurchschnittlichen akademischen Leistungen? (Pernia 2) Aber ge-
meinhin bilden Studienerfolge nur einen – selten ausschlaggebenden – Teil des
Urteils. Wurde er aufgrund seiner indigenen Abstammung abgelehnt? (B. Bal-
weg 1) Aber es war Ordenspolitik, gerade Indigene zur Weihe zu bringen. We-
gen marxistischer Anschauungen? Aber nach Aussagen seiner Studienkollegen
war er in der Seminarszeit zwar politisiert – wie viele andere Alumni – nicht
aber radikalisiert (Pernia, Villarosa). Am wahrscheinlichsten scheint, dass sein
aufbrausendes Wesen im strengen Regime katholischer Erziehung als Weihe-
hindernis gewertet wurde. Als die Ablehnung bekannt wurde, solidarisierten
sich seine Kurskollegen mit ihm und stellten ihre eigene Weihe zur Disposition.
Wenn er nicht geweiht werde, dann träten sie als Kandidaten zurück.‘ Die Se-
minarsleitung lenkte daraufhin ein und ließ ihn zur Priesterweihe zu. Diese
fand Ende März 1972 statt.

44 Ähnlich das harsche Urteil eines Zeitreporters, der 1985 Balwegs Truppe besuchte:
„Christliche Religion und marxistisches Gedankengut vergären in Balwegs Kopf zu
einer undogmatischen, philippinisch-hausgemachten Ideologie. In seiner utopisch-nai-
ven Weltschau glaubt er an den ‚Sieg der Moral und des Guten über das Böse, wie das in
der Geschichte immer der Fall war‘. Keines der marxistischen Standardwerke hat er gele-
sen. Nur gerade Maos Rotes Buch ist im geläufig und hat ihn beeinflußt. Genosse Dado
hat einen eigenen ‚Marxismus der Cordillera‘ entwickelt.“ Iten, Oswald: Die Guerillas auf
den Philippinen rücken vor. Nette Leute, in: Zeitmagazin Nr. 43 vom 18. Oktober 1985,
S. 10–19, hier S. 13.

THE WILL OF THE MASSES. 181

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Danach wurden die Jungpriester zu ihren ersten Einsatzorten geschickt. Im
Zuge der Philippinisierung des Klerus sandte der Orden sie nicht in die Missi-
on, d. h. in andere Länder, sondern zurück in die Heimatprovinz Abra. Dort
wurden sie einem Pfarrer als Kapläne (assistant priests) zugeordnet. Balweg
kam zuerst in die Bergpfarrei Luba-Tubo, danach als Pfarrer in die halb-ilocano,
halb-tingguian Pfarrei Sallapadan. Diese Personalpolitik führte dazu, dass in
derselben Provinz drei Arten von Priestern wirkten: die ausländischen Missio-
nare, die einheimischen Diözesanpriester (‚secular priests‘) und die einheimi-
schen Mitglieder am ausländischen Missionsorden. Zu letzteren gehörte Bal-
weg. Er war damit in zwei Welten zuhause: Zum einen hatte er die klerikale
Erziehung durchlaufen und an der internationalen Kultur eines Missionsordens
teilgenommen, zum andern war er Sohn seines Bergstammes. Während der
Diözesanklerus vergleichsweise provinziell verhaftet blieb, erlangten die philip-
pinischen SVDs einen weiten Horizont. Zu diesen Unterschieden kommt noch
der wesentliche hinzu, ob ein Priester aus dem lowlands stammt oder highlan-
der ist. Highlanders galten als backward, weniger schön (da dunkler), einfach,
rückständig. Bei Balweg kehrte sich das Inferioritäsbewusstsein in einen deutli-
chen Stammesstolz um. Die highlands hätten die bessere Gesellschaftsform:

Now, if you look at it. This part of culture is distinct from this one. If we question our
faith, which is more Christian? This type of culture or this culture? And we definitely
say this is the essence of Christianity. This relation to his fellow man is […] my life, it
has its value only if it has the right of my fellowman. The community sees to it that the
individual is developed to the full. This is why what happens to you, is the affair of the
whole society. They do not leave you alone. And at the same time, your life is for the
benefit of the whole. And that is very much expressed among the minorities. So the
individual is defined only as far as you have a relation with your fellowman. It is not a
being apart. But your personality, your individuality is there only because with the rest
of your neighbors. This is very different from here [lowland]. So the question is: this
type or system of society – no matter what the CP [Kommunistische Partei], or the So-
cial Democrats would say it or the Liberal Democrats would say it – but anyway no
matter what the type of the culture here is the [?] question. They say identity crisis is
there [Manila], that’s what they have. That’s why all this chaos, but here, they have
identity. And this type of relationship wants to colonize it into itself. This type of soci-
ety means the aspect of communalism, that defines your identity as people and [?] that
gives you identity as person. These are the dynamics for [?] each other, in the minori-
ties or the Cordillera people.“ (Balweg 4)

Cellophil - Der Weg in den Untergrund

Im Zuge einer großangelegten Konjunkturpaktes aus 14 Großprojekten plante
die Marcos-Regierung ein gigantisches Abholzungsprojekt in der Nordkordille-
ra. Allein für die Holzfirma „Cellophil“ wurden 1,2 Milliarden Dollar veran-
schlagt, für die Kredite bürgte die philippinische Entwicklungsbank. Cellophil
bestand aus zwei Zweigen: der Cellophil Processing Corporation CPC (Holz-

182 JOHANN EV. HAFNER

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


verarbeitungsfabrik) und der Cellophil Resources Corporation CRC (Abhol-
zung und Transport). 70 % des Kapitals kamen von der regierungseigenen (Na-
tional Investment and Development Corporation), 30 % von ausländischen Fir-
men. Der Zuschlag für die Holzzerkleinerung und Papierherstellung ging an
eine französische Firma. Im März 1972 erhielt die Cellophil Corporation die
„logging concession“ für 197.356 Hektar. Das Gebiet umfasste nicht nur Abra
(ca. 92.000 ha), sondern auch Teile von Kalinga-Apayao (ca. 71.000 ha), Moun-
tain Province (ca. 20.000 ha), Ilocos Norte (ca. 10.000 ha) und Ilocos Sur (ca.
4.000 ha). Allerdings war der impact auf die Bevölkerung sehr unterschiedlich.
In den betroffenen Gebieten wohnten in Abra ca. 13.000 Personen, in Kalinga-
Apayao ca. 63.000 Personen, in Mountain Province ca. 39.000 Personen, in Ilo-
cos Norte ca. 22.000 Personen und in Ilocos Sur ca. 7.000 Personen.45 Dem
Plan nach sollten die ersten Bäume schon wieder nachgewachsen sein, wenn
man die letzten verarbeitet hätte.46

Kompensationen für das von der Regierung reklamierte Land waren nicht
vorgesehen! Die Gebiete wurden einfach als Staatsland ausgewiesen. In Dolores
ließen die Landbesitzer sich 1975 enteignen und umsiedeln. Die Angaben zur
Einbeziehung der Betroffenen sind unterschiedlich. Laut dem damaligen Pres-
sesprecher versuchte Cellophil über Seminare, die Bevölkerung für das Projekt
zu gewinnen. Anders sah es bei den elders in den entlegenen Dörfern aus. Sie
sorgten sich um den Verlust ihrer indigenen Kultur. „This was the biggest prob-
lem. They were hesitant to accept. They got suspecting the side effects – but you
cannot remove social change from development.“ (Bersamina 1) Diese Zurück-
haltung dürfte nicht überraschend gekommen sein, denn schon bei früheren
Projekten haben sie den Widerstand organisiert.

When a mining company came to Lacub, they needed to build a road up there to
transport their equipment and such. My grandfather tried to convince the other elders
that they should oppose. Once the company will build the road through the village,
our culture will be destroyed. […] Later when he got sick they brought him down to
the hospital. (Bersamina 1)

Die Beharrungskraft der Bergbewohner ist seit den Zeiten der Spanier sprich-
wörtlich.47

Die meisten Interviews zu dieser Frage waren anderslautend: Niemand habe
die Bevölkerung angemessen informiert und einbezogen. Stattdessen rückte

45 Vgl. Alzate, Candelaria B.: CPLA. A Case of Institution Building Process [unveröffentlichtes
Manuskript, 272 S.], Agoo 1987, S. 78. Die Studie trägt vor allem Dokumente der CPLA,
Informationen aus 5 Interviews mit CPLA-Mitgliedern und aus 5 weiteren Interviews
zusammen.

46 Das erscheint aus heutiger Sicht höchst optimistisch. Die dort vor 40 Jahren gepflanzten
Kiefern waren im März 2020 ca. 10 Meter hoch.

47 Nathaniel Bersamina war 1976–84 in der Public Relations-Abteilung bei Cellophil ange-
stellt und arbeitete danach als Lehrer. Der letzte Satz des Zitats zeigt, dass Bersamina die
Selbstabschottung der Bergstämme für Heuchelei hält.

THE WILL OF THE MASSES. 183

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


nach ersten Protesten z. B. in Bangilo das Militär an und sperrte die Männer des
Dorfes hinter Zäune. (M. Bahatan 1) Diese Aufstandsbekämpfung wurde „ham-
letting“ genannt: Umsiedlung eines Dorfes, um es dem Einfluss von Aufwieg-
lern zu entziehen. Das strikte Vorgehen sollte sich rächen. Der Widerstand
nahm nicht ab, sondern zu. Nach einem Jahr traten Vertreter von Cellophil an
den Leiter der kirchlichen Sozialprojekte, Eugen Reinhardt, heran, um zu er-
fahren, warum die Menschen beim Bewässerungsbau der Kirche kooperieren,
beim Abholzungsprojekt jedoch nicht. (Reinhardt 05.03.2020) Beim Bewässe-
rungsprojekt stellten die Betroffenen Parzellen zur Verfügung, ebenfalls ohne
unmittelbare Kompensation, aber sie wurden aufgeklärt, als Kooperativen orga-
nisiert, welchen Nutzen sie langfristig davon haben. Dies ist bei Cellophil nicht
geschehen.

Balweg, der just in diesem Jahr nach Abra zurückkehrte, sah den Ausverkauf
seiner Heimat und organisierte den Widerstand. Dies geschah noch vor dem in-
ternational bekannten Aufstand der Indigenen gegen das Chico-River-Damm-
projekt in der Nachbarprovinz Kalinga. Insofern kommt Balweg das Verdienst
zu, als erster sozialrevolutionäre mit ökologischen Motiven verbunden zu ha-
ben. Anlass war nicht so sehr die Ausbeutung durch die reiche Klasse, sondern
die Enteignung der ancestral lands. Dieser Begriff ist vielschichtig. Zunächst
meint er diejenigen Böden, die von einer Kernfamilie aktiv bewirtschaftet und
nur innerhalb dieser Familie vererbt werden. Neben diesen „personal lands“
gibt es zweitens „corporate lands“, die von Mitgliedern einer Großfamilie be-
stellt werden, sowie drittens „communal lands“. Das sind Wälder oder Gewäs-
ser, die von allen Dorfbewohnern genutzt werden. Alle drei Landtypen werden
als „ancestral lands“ bezeichnet, die dem Dorf im Besonderen und dem Volk
im Allgemeinen gehören. Bei der Auseinandersetzung der Bergvölker mit der
philippinischen Regierung ging es vor allem um die communal lands. Die
Bergbewohner beanspruchen den Nießbrauch dieser Sachen und kennen kei-
nerlei Möglichkeit der Übertragung (Verkauf, Verleih, Vererbung), so dass sich
die Frage nach dem Eigentum nicht direkt stellt. Von außen besehen scheinen
communal lands als herrenlose Güter, welche von der Regierung für das natio-
nale Gemeinwohl (Abbau von Erzen, Bau von Staudämmen, Bau von Straßen)
beansprucht werden. Da keine Kataster vorliegen, sondern die Grenzen nur ge-
wohnheitsrechtlich festgelegt waren,48 mündet aller Streit in der Frage, wer der
Eigentümer des Berglandes ist. Resultiert das Eigentum aus dem Besitz/
Gebrauch der lokalen Völker oder aus der nationalen Souveränität? Balweg
spitzte das auf eine völkerrechtliche Frage zu: War die Kordillera je Teil der
Philippinen? Jahrhundertelang haben die Spanier vergeblich versucht, die Ber-
ge zu erobern. Der Verkauf der Philippinen an die USA und die Errichtung
einer eigenen Republik hätten demnach die Berge nicht mitenthalten. Daher

48 Der rechtliche Status von Bergwäldern war nie geregelt. Erst die Verfassung von 1987
wird die Rechte von Indigenen berücksichtigen.

184 JOHANN EV. HAFNER

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


bestand Balweg in mehreren Reden darauf, dass die Berge Eigentum der Völker
sind („belong to the people“).49

Kurz vorher war das Kriegsrecht verhängt worden und Marcos griff hart
durch. Kritiker wurden pauschal zu Kommunisten erklärt, inhaftiert und in vie-
len Fällen ermordet. Es gibt aus der Zeit des Kriegsrechts unzählige Berichte
von Amnesty über das Verschwindenlassen von kritischen Bauern und Arbei-
tern. Der Kommunismusverdacht wurde auch dann angewandt, wenn die Ver-
dächtigten sich gar nicht als Kommunisten verstanden. Das ist besonders deut-
lich bei den einfachen Leuten, „die nie die Idee hatten, Kolchosen zu gründen“
(Füllenbach 2), sondern ihr gefühltes Recht verteidigten, auf dem Land, auf
dem schon ihre Vorfahren angebaut haben, zu leben.

It was only later by the Indigenous People Rights Act IPRA (a law of the government
for the Cordillera region and all the 10% of the indigenous inhabitants of the Philip-
pines) that indigenous people got the right to keep their land which they tilled and
plowed. It was because of the resistance of Balweg and others like him that this was
achieved later on when he negotiated with the government and when he made a pact
in order to get these ,tolerance titles‘ (Executive order No. 220). This is why people
gave him the name ,Father of the Cordillera‘. (Alunday 3)

Der Widerstand bestand zunächst aus Predigten, später aus Seminaren, die in
Zyklen in den Bergpfarreien Luba, Lacub, Malibcong und Tineg abgehalten
wurden. Von den übrigen Patres in Abra wenig bemerkt vernetzten sich die Ak-
tivisten in Abra und mit Gruppen aus anderen Landesteilen (siehe Abb. 250).
1970 nahmen sie zusammen an einer Besinnungswoche teil, die von Luis Jalan-
doni,51 einem jungen Priester und dem späteren zweiten Vorsitzenden der
NDF geleitet wurde. „We had our retreat in the morning, and in the afternoon
we had rallies before the Congress or in Makati.“ (Riquiero 1)

49 Das ist ein gewisser Widerspruch, wenn gleichzeitig behauptet wird, die Bergvölker
kennten kein Eigentum. Aber um den claims des philippinischen Staates, der Ein-
schlagslizenzen an Privatfirmen vergab, zu widersprechen, musste er die Logik des Ei-
gentums übernehmen.

50 en.wikipedia.org/wiki/Communist_rebellion_in_the_Philippines (Stand: 19. Juli 2020).
51 Jalandoni stammte aus Negros, der Zuckerinsel, und rief zur revolutionären Umvertei-

lung des Landes auf. Heute ist Jalandoni der Chairman der NDF und Verhandlungsfüh-
rer bei Friedensgesprächen mit der philippinischen Regierung. Er lebt seit 1976 in Ut-
recht, wo er das Politbüro der kommunistischen Partei aufgebaut hat (1987 floh auch
der Vorsitzende der CPP, Joma Sison, dorthin). Über ihn erschien sogar eine arg helden-
epische Biographie in Form einer Graphic Novel. Vgl. Silverio, Ina A.: Louie Jalandoni -
Revolutionary. An Illustrated Biography, Manila 2015.

THE WILL OF THE MASSES. 185

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


 

 
Gebiete des bewaffneten Widerstands der NPA in den 1970ern und 1980ern 

https://en.wikipedia.org/wiki/Communist_rebellion_in_the_Philippines 
 
Noch aber einte der Widerstand gegen die Marcos-Diktatur alle Oppositionskräfte. Später 
bildeten die frischgeweihten Priester in Abra (Ed Balicao,1 Conrado Balweg, Cirilo Ortega, 
Bruno Ortega, Nilo Valerio) zusammen mit zwei europäischen Missionaren (Alois 
Goldberger, Dominic Gaioni)2 eine eigene Aktionsgruppe. Sie waren von der abwartenden 
Haltung der Diözese zum Abholzungsprojekt von Cellophil enttäuscht. Balweg wird später 
harsch kritisieren: „The bishop just kept his mouth shut … The old folks were being 
imprisoned, the houses were being burnt, the ricefields that were ready for harvest were being 
bulldozed – and no moral pronouncement yet from the church.“3 

                                                 
1 Eduardo Balicao war Priester im Vikariat Mountain Province und ab 1983 im bewaffneten Untergrund, bis er 
am 02.08.1992 in Quezon City/Manila aufgegriffen und wegen illegalen Waffenbesitzes festgenommen. 
„Among human rights circles in Baguio, Father Balicao was known to have been vocal against the regime of late 
President Ferdinand Marcos and human rights violations against people in the hinterland.“ Vgl. UCA-News 
24.8.1992: „Priest Arrested for Illegal Possession of Firearms“. 
2 Laut Joe Riquiero war auch Balicao beteiligt. Nilo Valerio wurde 1985 bei einem Schusswechsel vom Militär 
erschossen, Cirilo Ortega tauchte nach 15 Jahren im Untergrund wieder auf, wurde nach seiner Legalisierung 
vom SVD-Orden wieder aufgenommen und danach Direktor des Divine-Word Colleges in Vigan. Bruno Ortega 
war ein Mitläufer Balwegs. Er galt im Ordensseminar als wenig bemittelt, wurde aber zur Weihe zugelassen, da 
schon mehrere Tingguianen abgelehnt worden waren und eine weitere Ablehnung als parteiisch ausgelegt hätte 
werden können (Notiz von Rey Jörger, vom 24.02.1981). Er starb nach seinem Auftauchen an den Folgen einer 
Erkrankung; die NPA streute das Gerücht, dass Balweg ihn erstickt habe. Joe Riquiero ist heute Diözesanpfarrer 
in Bontoc. Obwohl Riquiero nie dem Untergrund angehörte, trägt er nach eigener Aussage noch heute und sogar 
innerhalb der Kirche das „stigma to be a NPA“.  
3 Zit. in: Grossman, Zoltan: Inside the Philippine Resistance, in: Overthrow 8,2 (1986), 8. 

Teile Abras, Kalinga, 
Mountain Province, 
Teile Ifugaos 

Manila 

Baguio 

Abra 

Abb. 2 Gebiete des bewaffneten Widerstands der NPA in den 1970ern und 1980ern

Schon damals war den Kaplänen aus den Bergen klar, dass die NPA eine andere
Agenda verfolgten als die Verteidigung der ancestral lands in den Cordilleren.
Der kommunistische Untergrund kämpfte für nationale Befreiung und einen
Systemwechsel.

Noch aber einte der Widerstand gegen die Marcos-Diktatur alle Oppositions-
kräfte. Später bildeten die frischgeweihten Priester in Abra (Ed Balicao,52 Con-
rado Balweg, Cirilo Ortega, Bruno Ortega, Nilo Valerio) zusammen mit zwei
europäischen Missionaren (Alois Goldberger, Dominic Gaioni)53 eine eigene
Aktionsgruppe. Sie waren von der abwartenden Haltung der Diözese zum Ab-

52 Eduardo Balicao war Priester im Vikariat Mountain Province und ab 1983 im bewaffne-
ten Untergrund, bis er am 02.08.1992 in Quezon City/Manila aufgegriffen und wegen
illegalen Waffenbesitzes festgenommen wurde. „Among human rights circles in Baguio,
Father Balicao was known to have been vocal against the regime of late President Ferdi-
nand Marcos and human rights violations against people in the hinterland.“ Vgl. UCA-
News 24.8.1992: „Priest Arrested for Illegal Possession of Firearms“.

53 Laut Joe Riquiero war auch Balicao beteiligt. Nilo Valerio wurde 1985 bei einem Schuss-
wechsel vom Militär erschossen, Cirilo Ortega tauchte nach 15 Jahren im Untergrund
wieder auf, wurde nach seiner Legalisierung vom SVD-Orden wieder aufgenommen
und danach Direktor des Divine-Word Colleges in Vigan. Bruno Ortega war ein Mitläu-

186 JOHANN EV. HAFNER

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


holzungsprojekt von Cellophil enttäuscht. Balweg wird später harsch kritisie-
ren: „The bishop just kept his mouth shut […] The old folks were being im-
prisoned, the houses were being burnt, the ricefields that were ready for harvest
were being bulldozed – and no moral pronouncement yet from the church.“54

Die Abra-Gruppe traf sich 1977 und 1978 in Baguio, um eine neue Art der
Gemeindearbeit zu formulieren. Ergebnis war das Programm „New Pastoral
Approaches – Community Pastoral Program“.55 Dass die Abkürzung NPA-CPP
auch als ‚New People’s Army – Communist Party of the Philippines‘ gelesen
werden konnte, war eine Provokation gegen die Kirche und insgeheim eine So-
lidaritätsadresse an die kommunistische Aufstandsbewegung. Laut einem Teil-
nehmer war der Text schon stark durch radikale Vorstellungen geprägt. Er sah
eine „legal phase“ vor (Erläutern der sozialen Situation in Philippinen, Aufklä-
rung über Rechte. Benennung von Unrecht, Einführung in die Organisation
von kleinen Gemeinden, Definition kultureller Eigenwerte). Zugleich war das
Programm auf eine „underground phase“ angelegt, auch wenn der Untergrund
nie explizit genannt wurde (C. Ortega 3). Seminarteilnehmer*innen, die sich
als besonders gelehrig und vertrauenswürdig erwiesen, wurden für weitere Se-
minare und radikaleres Engagement vorgesehen: Zielvorstellung war, ein „Kad-
re“ zu werden („to become a social or political or military leader“). Das war der
Ehrentitel für Personen, die umfassende Fähigkeiten an den Tag legten. Angeb-
lich war er aus Maos Texten entlehnt (C. Ortega 3). Zu dieser Zeit habe aber
noch keiner daran gedacht, selbst in den Untergrund zu gehen.

Bald aber geriet Balweg in das Visier des Militärs. Die Spirale aus Protest und
Verdächtigung drehte sich immer schneller. Wer die Politik und die Program-
me des Präsidenten kritisierte, erhielt schnell das Etikett „Kommunist“. In den
1970er Jahren, als der Kalte Krieg an den Nerven der Nationen zerrte, war die
Allergie besonders groß. In den Philippinen benutzten Marcos und sein Militär
diese Vokabel, um alle nichtkonformen Bewegungen vom bewaffneten Wider-
stand der NPA, deren legale Front NDF bis hin zu den vielen regimekritischen
Organisationen (EPIC, NASSA) zu denunzieren. Auf die Liste der Verdächtigen
zu geraten war keine Petitesse, da neben dem Militär auch paramilitärische Bür-
gerwehren wie die vom Militär ausgebildete und bezahlte CHDF die Initiative

fer Balwegs. Er galt im Ordensseminar als wenig bemittelt, wurde aber zur Weihe zuge-
lassen, da schon mehrere Tingguianen abgelehnt worden waren und eine weitere Ableh-
nung als parteiisch ausgelegt hätte werden können (Notiz von Rey Jörger, vom
24.02.1981). Er starb nach seinem Auftauchen an den Folgen einer Erkrankung; die
NPA streute das Gerücht, dass Balweg ihn erstickt habe. Joe Riquiero ist heute Diözesan-
pfarrer in Bontoc. Obwohl Riquiero nie dem Untergrund angehörte, trägt er nach eige-
ner Aussage noch heute und sogar innerhalb der Kirche das „stigma to be a NPA“.

54 Zit. in: Grossman, Zoltan: Inside the Philippine Resistance, in: Overthrow 8,2 (1986), S. 8.
55 Der Text umfasste ca. 50 Seiten und wollte das Basisgemeinden-Programm („BCC-CO“)

der nationalen Caritas „NASSA“ für die Kordilleren anpassen. Leider hat keiner der Be-
teiligten eine Kopie davon aufbewahrt. Auch eine Anfrage im Archiv der „Cordillera
People‘s Alliance“ CPA in Baguio war erfolglos.

THE WILL OF THE MASSES. 187

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


ergreifen konnten. So kam es zu hunderten Fällen von „extrajudical killings“,
nächtlichen Überfällen und Entführungen. Als im Juni 1979 die Patres in Abra
erfuhren, dass gegen Balweg ein Haftbefehl ausgestellt worden war, ließen zwei
von ihnen – Artemio Rillera und Eugen Reinhardt – einen „pass of safe con-
duct“ ausstellen und holten Balweg aus seiner Pfarrei, bevor das Militär ihn
festnehmen konnte. Das Fluchtauto und der Militärkonvoi begegneten sich auf
dem Weg. Sie brachten ihn in das Provinzhaus in Bangued56 (siehe Abb. 3) und
von dort in das Ordenshaus in Manila, um ihn eventuell nach Europa zu sen-
den und so aus der Schusslinie zu nehmen.

Nach einigen Tagen aber tauchte Balweg unter. Freilich hatte er dies bereits
vorbereitet: Die 14.800 Pesos für den Bau eines Internats in seiner Pfarrei Salla-
padan und ca. 10.000 Pesos auf dem Gemeindekonto waren verschwunden.57

Wahrscheinlich hat sie Balweg mit in die Berge genommen.

Abb. 3 Balwegs Zimmer im Regionalhaus der SVD, Bangued-Ubbog

Für das Untertauchen gab es eine Art underground-railroad über Manila – Ba-
guio – Berge. Balweg hatte sich schon lange vor seinem Untertauchen bewaff-
net. Für mehrere Ordensbrüder bestätigte sich nachträglich der Verdacht, einen
Wolf im Schafspelz beherbergt zu haben. Aus europäischer Sicht hatte sich Bal-
weg damit eindeutig als gewaltbereit herausgestellt. „He was about to be liqui-
dated, arrest was not a common procedure.“ (Pernia 3) Aus philippinischer

56 Nach seinem Untertauchen räumten die Missionare in Bangued das Zimmer im Di-
strikthaus, das Balweg üblicherweise benutzte. Sie fanden unter anderem „a big book –
when we opened it there was a place inside to fit a pistol“ (Reinhardt: Tagebucheintrag
vom 07.11.1980; ebenso vgl. Interviews Grüner 2, Alagao 1).

57 Vgl. Brief von Eugen Reinhardt an den Generaloberen Heekeren vom 02.11.1980, S. 3.

188 JOHANN EV. HAFNER

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Sicht war Waffenbesitz zu dieser gewalttätigen Zeit eine Lebensversicherung.
Niemand konnte auf faire Behandlung hoffen; jeder musste sich selbst schützen,
wenn er ins Visier der Diktatur geriet.

Die Phase der Gewalt

Als 1979 Balweg zur Guerilla stieß, kam er mit einer Gruppe an. Er bat darum,
ausgebildet zu werden. So durchlief er das übliche Drei-Monats-training, das
ein ehemaliger Lieutenant der Armee namens Victor Corpus durchführte. Da-
nach wurde Balweg in sog. test-missions eingesetzt. Einer der Gründer der NPA
in Nordluzon, Dexter Cerrado, berichtet:

I was with him, trying to protect him, because he is a personality. He is not military
minded. First time I bring him to an operation. I placed him in a very safe location.
One thing: When we ambushed and wipe them out and withdraw, we conducted a
counting of used ammunition. – Not a single bullet came from his gun. But I kept it
secret. – I had the impression, he was not mentally meant to kill. He joined us as a
priest, it must be his thinking ,Though shalt not kill‘. (Cerrado 2)

 
Dennoch hat Balweg getötet. Er stieg schnell zu einem commander auf. Zu

den dem Militär bekannten Überfällen gehörten die Teilnahme an einem Über-
fall auf 5 Soldaten des 44. Infanterie-Battalions am 27.02.1980 in Bangad bei
Tinglayan/Kalinga-Apayao, die Entwaffnung von Polizisten am 01.02.1981 in
Salapadan/Abra, Waffentransporte, der Überfall auf Einrichtungen der Cello-
phil Corporation in Malicong am 04.04.1982, der Überfall auf Regierungstrup-
pen im September 1982, die Anführung einer 60-Kämpfer-Truppe auf eine Poli-
ce Constabulary-Station in Talampac bei Lacub/Abra am 09.01.1983.

Vor Überfällen wurde angeblich vorab ausgekundschaftet, ob die Bevölke-
rung auch gewogen ist. „We highly respected the elders. We always consulted
with them. […] If they don’t like – do not conduct a raid, we would not. If yes
– they will contribute their youth, they bring their firearms. So, no municipali-
ty could be surprised.“ (Cerrado 2) Balweg war ein wichtiger Kundschafter, der
vorher Kontakt zu den „masses“ aufnahm und die jeweilige Operation erläuter-
te.

Laut einem Interview in der „South China Morning Post“58 haben er und sei-
ne Leute im Jahr 1979 46 Soldaten und 6 Informanten in 29 Kämpfen umge-
bracht. Sie haben Waffen erbeutet und so den Widerstand ausgeweitet, obwohl
das Militär technisch weit überlegen war. Während das Militär vor allem
Checkpoints und Lager aufbaute, blieben Balweg und seine Kämpfer stets be-
weglich. In nächtlichen Gewaltmärschen entkam er seinen Verfolgern immer

58 Zit. in: www.ibiblio.org/ahkitj/wscfap/arms1974/PRAXIS/1985/1985%20Q1n2/1985%20
q1n2.htm (Stand: 17. Februar 2020).

THE WILL OF THE MASSES. 189

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


wieder. Da er mit den Bergen und ihren Bewohnern vertraut war, konnten er
und seine Truppe sich anschleichen und zurückziehen. Obwohl ein Kopfgeld
auf ihn ausgesetzt wurde, war er über sieben Jahre – bis zum freiwilligen Frie-
densschluss – nicht zu fassen. Das Katz-und-Maus Spiel mit dem Militär setzte
sich auch in der Presse fort. Ab Dezember 1982 lieferten er und Brigadegeneral
Victorino Azada über Leserbriefe einen landesweit beachteten, sarkastischen
Schlagabtausch: In einem ersten Brief forderte der General den Guerillero auf,
in einen Dialog einzutreten. Balweg lehnte ab. Er wies die Ehre zurück, dass er
Nummer Drei in der NPA-Hierarchie sei, stattdessen gehöre er zum „cooking
committee“.59 Das Kopfgeld von 70.000 Pesos könne nicht von „concerned citi-
zens“ der Kordilleren stammen, weil die Menschen dort „are hardly able to eat
three square meals a day. […] So it’s still: Come and get me if you can, as I re-
main.“60 Daraufhin appellierte Azada an Balweg als Priester, wie er am „godless
and violent arm of communism“ mitwirken könne und warum er dem nicht
vertraue. Azada wiederholte sein Angebot: „come down to meet us in a place
on common ground at your convenience with our assurance of your safety […].
We pray [Alzate spricht angeblich auch im Namen des Erzbischofs von Lin-
gayen-Dagupan, Federico Limon, der als Dialogpartner bereitstehe] that we can
avoid a tragedy through a peaceful dialogue. Our invitation remains. Yours in
Christ, Victorino T. Azada“. Balweg lehnte ab. Kurz darauf (Februar 1983) er-
höhte das Militär das Kopfgeld auf 200.000 Pesos61 (siehe Abb. 4).

59 Der Alltag bestand aus einfachsten Tätigkeiten: Wäschewaschen (jeder seine/jede ihre),
Kochdienste (rotierend), Essen besorgen (in umliegenden Dörfern ‚erbitten‘), Seminare
besuchen, nachts marschieren oder in den Dörfern schlafen (Cerrado, 8). Tagsüber wur-
den Körperübungen in Gruppen je nach Altersgruppen von 12 bis 22 abgehalten. Vgl.
Grossman, Zoltan: Inside the Philippine Resistance, in: Overthrow 8,2 (1986), S. 8. Dazu
gehörten auch Fluchtübungen beim Warnruf „Helicopter“. Es galt lockeres Alkoholver-
bot und absolutes Verbot, sich zu betrinken. Sexuelle Verbindungen durften nur unter
strengen Regeln stattfinden.

60 In: The Ilocos Times vom 21.-27. Februar 1983, S. 3 und 7.
61 Vgl. Philippine Daily Express vom 18. Februar 1983, S. 1.

190 JOHANN EV. HAFNER

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Abb. 4 Steckbrief für Conrado Balweg.
Zeitungsausriss vom 18.02.1983, wahrscheinlich „Ilocos Review“

THE WILL OF THE MASSES. 191

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Kangoroo-courts – das eigene Gewaltmonopol

Am spektakulärsten war 1984 die Einnahme von Sadanga. Balweg kam um 4
Uhr mit 200 Kämpfern in das Bergstädtchen. Nach 30 Minuten Schusswechsel
hatten sich die stationierten Soldaten, Polizisten und paramilitärischen Bürger-
wehren (CHDF) ergeben. Dem jungen Gavi Ganggangan, später Bürgermeister
dieser Stadt, wurde von Frauen erzählt, dass die NPA seinen Vater, damals
zweiter Bürgermeister, erschossen hätten. Von Rache getrieben griff er seine
„45-rifle“ und begab sich zum Dorfplatz, wo bei Sonnenaufgang ein Tribunal
stattfinden sollte. Dort waren bereits Dorfleute und die NPA-Kämpfer, „I asked
for the topmost leader. They showed me. He was talking and smoking. At 6 a.m.
I was about to draw, when I heard the voice of my father. He attended the
meeting as well, and even invited Balweg to our house.“ (Ganggangan 1) Gang-
gangan erkannte, dass er einem Gerücht aufgesessen war. Der Überfall war so
„well executed“, dass kein Blut vergossen worden war. 15 Polizisten und 18 Pa-
ramilitärs mussten ihre Waffen abgeben. Lange stand im Raum, ob die vormali-
gen Bürgermeister, ein Polizist und ein Paramilitär, erschossen werden sollten,
da sie mit dem Marcos-Regime kollaborierten. Die Leute argumentierten, dass
die Waffen mitgenommen werden könnten, denn sie gehören der Regierung,
dass aber die Menschen am Leben bleiben sollten, denn sie gehören zum
Stamm. Und der Stamm regle alle Konflikte durch den Bodong, das Stammes-
gesetz.62 Balweg hat in dieser Struktur ein alternatives Rechtssystem gesehen,
das stärker binde als die nationalen Gesetze. Daher habe er damals die Exekuti-
on der Verdächtigen abgelehnt und sie der Dorfjustiz überlassen.

Die Bodongstruktur überzieht die Cordillera wie ein Netz. Ein Dorf kann
Dutzende Verträge mit benachbarten und entfernten Ortschaften schließen. Al-
lerdings sind diese Verträge mündlich und bilateral. Balweg wollte es zu einem
multilateralen Rechtssystem ausbauen und es zur Grundlage einer allgemeinen
Gesetzgebung machen. In vielen Interviews hat der diese Vision ausgemalt, je-
doch wurde dieser eher sozialromantische Traum nie Wirklichkeit. Die Regie-

62 „Bodong“ (kalinga) – „pechen“ (bontok), „kalon“ (tingguian) – ist ein Brauch, der die Ket-
te von Vergeltungen im Stamm oder zwischen Stämmen unterbricht. Dies geschieht
durch einen mündlichen Vertrag, den ein Repräsentant (bodong-holder) mit dem Reprä-
sentanten eines anderen Stammes schließt. Der Vertrag wird durch ein Festmahl mit
einem Tauschritual ratifiziert. Nach Vorfällen (meist Gebietsübertretung, Viehdiebstahl,
Mord, Vergewaltigung) treffen sich die bodong-holder und vereinbaren eine Strafe. Die
Forschung hierzu ist reichhaltig, weil es sich um eine noch lebendige Tradition handelt,
die allerdings in den letzten Jahrzehnten abzubrechen droht. Vgl. Benedito, Roberto M.:
The Kalinga Bodong. An Ethnographic Moment in Legal Anthropology, Ann Arbor/Michigan
1995; Prill-Brett, June: Pechen. Peace Pact Institution, Baguio 1987; Cordillera Schools
Group: Ethnography of the Major Ethnolinguistic Groups in the Cordillera, Quezon City
2003; Macaranas, Frederico M./De la Cruz, Jesselyn G. (Hrsg.): In Pursuit of the Philippine
Competitive Edge. An Oral History of a Continuing Journey by 50 Wisdom-Keepers, Makati
2007.

192 JOHANN EV. HAFNER

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


rungsbehörden in Manila haben zu seiner Zeit und auch später bei den Ent-
würfen für die Verfassung der geplanten autonomen Region jegliche indigene
Färbung gestrichen.63

Nicht nur der Kampf gegen das Militär, auch die Durchsetzung von Recht
war einer der Gründe für Gewaltanwendung. Die NPA hatte das in Cordillera
ohnehin kaum gegenwärtige Gewaltmonopol des Staates an sich gerissen. Die
von der Guerilla kontrollierten Gebiete sollten kein rechtsfreier Raum, sondern
vielmehr vorbildlich sein. Während des Kriegsrechts konnten Personen auf Ver-
dacht verhaftet und verhört werden; über Paramilitärs64 kam es zu vielen extra-
judicial killings (Morde im Auftrag von Politikern oder Militärs);65 das Militär
vor Ort verübte „abuses“. Bürger in umstrittenen Gebieten standen in der stän-
digen Gefahr, Opfer solcher Verbrechen zu werden. Ebenso schlimm war die
Unsicherheit, wann und ob ein Verbrechen überhaupt geahndet wurde. Verfah-
ren wurden entweder nicht aufgenommen, verschleppt oder gar nicht erst an-
gezeigt. Das Stammesrecht kennt Kapitalverbrechen und auch die Kapitalstrafe;
einzelne nehmen das Recht selbst in die Hand und töten Betrüger oder Die-
be.66 Es war – und ist heute noch – gefährlich, Anzeige gegen einen Amtsinha-
ber zu erstatten, weil Polizei, Lokalverwaltung und Richter oft familiär eng ver-
bunden sind. Zwar gibt es Kontrollbehörden, aber auch sie sind bestechlich.
Wer einen guten Draht zur herrschenden Familie hat, ist praktisch unverwund-
bar. Umgekehrt fürchten Menschen, dass sie wegen einer Anzeige in Ungnade
fallen und bei anderen Anliegen kein Gehör finden oder gar bedroht werden.
Die NPA war in ihren Anfangsjahren in manchen Gegenden ein Ersatz für die
fehlende Rechtssicherheit. „When the NPA was here, there was less corruption.
They also monitored. If a barangay-captain was corrupt, they sent a letter to

63 Für eine luzide Analyse des sich immer wieder durchsetzenden bürokratischen Zentral-
ismus vgl. Ferrer, Miriam C.: The Moro and the Cordillera Conflicts in the Philippines and
the Struggle for Autonomy, in: Snitwongse, Kusuma/Thomposon, W. Scott (Hrsg.): Ethnic
Conflicts in Southeast Asia, Singapore 2005, S. 109–150, hier S. 131–135.

64 Darunter fallen allerlei selbst- und regierungsernannte Gruppen wie Vigilantes, CHDF
(Civilian Home Defense Forces), ab 1987 CAFGU (Citizen Armed Force Geographical
Unit).

65 Vgl. für die damalige Zeit: Northern Luzon Human Rights Organization: Human Rights
Report, Manila 1987; Report of the Commission on Human Rights of the Philippines, May
1988; Lawyers Committee for Human Rights: Impunity. Prosecutions of Human Rights
Violations in the Philippines, New York 1991.

66 „Eines Tages kamen zwei Männer in der Nacht zu mir. Ich war erst kurz vorher geweiht
worden und hatte von der Situation hier noch keine Ahnung. Die sagten: ‚Father, we
have to kill somebody. Could you allow us to kill him?’ In ihrem Dorf sind zwei Kara-
baos gestohlen worden. Einen Karabao braucht man zum Pflügen. Ohne den kann ein
Mann seine Familie nicht ernähren. Das war für die – die hatten keine Wahl. Und die
haben rausgefunden, wer das war. Ich hab als typischer Deutscher gesagt, sie sollen zum
Dorfvorsteher gehen oder zur Polizei – kannste alles vergessen. ‚Father, we can not‘. Da
hab ich gesagt, sie sollen zum Bischof gehen. Vielleicht kann der ihnen die Erlaubnis
geben. Ich hab mich drauf nicht eingelassen. Ich glaube, die haben ihn umgebracht.“
Eugen Reinhardt am 21.02.2020.

THE WILL OF THE MASSES. 193

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


warn him. If he wouldn’t stop, they came to the barrio and sentenced him. “ (E.
Ortega am 20.02.2020) Die Kultur der Straflosigkeit „impunity“, die Korrupti-
on der Behörden, die Macht der etablierten Familienclans, die Rache zwischen
Stämmen, die Selbstjustiz einzelner, all das sollte beendet werden. Die NPA
hatte den Anspruch, Rechtssicherheit zu schaffen. In der Presse wurde dies
meist als Willkürjustiz angeprangert, – und tatsächlich gab es Beispiele von
spontanen Gewaltakten –, allerdings bemühte sich die NPA bei ihren „kango-
roo-courts“67 um Verfahrenssicherheit: „In fact it was a very long process. Most-
ly we reacted to allegations of the people. We double checked if it’s only rumor.
The indicted got a chance to defend himself. And we also tried different solu-
tions for a case.“ (C. Ortega 4) Bei Entscheidungen gibt die NPA folgende Le-
gislative an: Ein abstimmungsfähiger Vorschlag wurde erst dann abstimmungs-
fähig, wenn sowohl der Revolutionsrat des Dorfes als auch die Dorfversamm-
lung zustimmten. Die Abstimmenden sollten zu einem Drittel aus der „middle
force“, einem Drittel aus den „basic masses“ und einem Drittel aus der „local
party“ bestehen. Dadurch sollten Bestechung und Familienloyalitäten umgan-
gen werden.68

Balweg war so überzeugt von der Ordnungskraft der Ältestenräte, dass er sie
an manchen Orten reaktivierte.

He is the one who started the council of the elders again. We still have it […] because
it costs less than you bring cases to the court, for instance land parcels or stealing a
carabao. It’s not a sentence but they will set an amount and invite the community.
Sometimes the legal system is neglected. It takes a long time. They have to come down
– for them it’s a waste of time. […] When I was grade one or two they used to have
gathering. They were part of the community [Daguioman]. We feeled [sic] secured in
seeing them. (Dayag 1)

Allerdings sind auch Fälle bekannt, wo die NPA und Balweg in die Stammes-
fehden eingriffen. Angeblich wollte ein Mann, der die Butbut gegen die Sadan-
ga aufhetzte, mehrfach verwarnt. Als dies nichts half, hielt Balweg einen „peop-
le’s court“ unter Beteiligung des Dorfes (siehe Abb. 569). Der Mann wurde für
schuldig befunden und exekutiert.70

67 So der Spitzname der Volksgerichtshöfe, die von den NPA-Kämpfern in Dörfern spon-
tan auftauchten und weiterzogen. „The problem is, they killed someone in a neighbor-
ing village. They call it the kangaroo-court. I think this is communist court they copied
in Russia or China. I have not seen them doing that, but they also interrogate they sus-
pect military spies. According to some of the victims they were beat [sic]. We are fight-
ing your soldiers, and we want to change the system [lacht] like the … what we call …
no poor no rich.“ (NN aus Malibcong). Wie das Militär hart gegen mutmaßliche Infor-
manten der NPA vorging, so exekutierte die NPA mutmaßliche Kollaborateure des Mili-
tärs.

68 Mandirigma, Pulang: Images of the New People’s Army, o. O. 2004, S. 126.
69 Iten, Oswald: Nette Leute. Die Guerillas auf den Philippinen rücken vor, in: Zeitmagazin

Nr. 43 vom 18.10.1985, S. 10–19, Photo auf S. 13.
70 Grossman, Zoltan: Inside the Philippine Resistance, in: Overthrow 8,2 (1986), S. 9.

194 JOHANN EV. HAFNER

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Abb. 5 Balweg bei der Erläuterung eines Todesurteils © Oswalt Iten

Abb. 6 Dorfbewohner*innen betrauern den Liquidierten © Oswalt Iten

THE WILL OF THE MASSES. 195

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Zurück in die Legalität – der Waffenstillstand „sipat“

Wie oben erwähnt, hat sich Balweg mit einer Gruppe von Kämpfern nach dem
Sturz Marcos‘ von der NPA getrennt und eine eigene Armee, die CPLA gegrün-
det, v. a. weil seine Linie der lokalen Befreiung der Indigenen nicht mit der Par-
teilinie der nationalen Revolution zusammen passte. Dies führte über Jahre zu
gegenseitigen Verdächtigungen (Bereicherung, Waffendiebstahl), Überfällen
auf die CPLA durch NPAs (die Balweg nur knapp überlebte) und auf NPAs
durch die CPLA (z. B. Mord an Daniel Ngayaan). Sehr öffentlichkeitswirksam
schloss Balweg einen Waffenstillstand mit der Regierung, bei dem ein Ritual
des Bodong – der sipat/Friedensschluss mittels Austausch von Symbolgeschen-
ken – vollzogen wurde (siehe Abb. 7). Allerdings händigte die CPLA nicht ihre
Waffen aus, das Misstrauen war noch zu groß.

Von 1987 bis 1999 engagierte sich Balweg vor allem politisch: Aufbau eines
Cordillera-Büros in Baguio, Vorschläge für die neue Verfassung, Veranstaltung
überregionaler Kongresse von Stammesvertretern, Gesetzeseingaben, Kampag-
nenarbeit zu den Plebisziten für eine Autonomie, Bewerbung bei einer Kon-
gresswahl. Den Juristen und Politikern aus Manila war er nicht gewachsen. Sie
bremsten seine Anliegen durch extrem verlangsamte und verkomplizierte Ver-
fahren aus, beteiligten ihn, aber nie mehr an entscheidender Stelle. Das Plebis-
zit scheiterte, die Gelder wurden umgeleitet, Geschäftsführer wurden dazwi-
schen geschaltet, Balwegs Kongressbewerbung blieb erfolglos.

Im Dezember 1999 entschloss er sich gegen alle Warnungen, mit seiner Fa-
milie und unbewaffnet in sein Heimatdorf zu fahren, um dort an einem Fest
teilzunehmen und Frieden mit ehemaligen Gegnern zu schließen. Es sollte
nicht dazu kommen. Ein von seinem jüngeren Bruder geführtes Kommando
schlich sich im Morgengrauen an. Der Mörder robbte unter die auf Pfählen ste-
hende Küche des Hauses und erschoss ihn durch den Spaltenboden. Daraufhin
wurde das Todesurteil von 1986 mit den Vorwürfen der Kommunistischen Par-
tei gegen ihn öffentlich verlesen. Das 13 Jahre frühere Todesurteil wurde zeit-
gleich Zeitungen zugespielt und später im Internet veröffentlicht, wo es noch
heute zu lesen ist.71

71 www.arkibongbayan.org/2011/2011-04April20-internet/ndfweb/national/cordi/bal.html
(Stand: 10.3.2016). Von der Welle der Sympathiekundgebungen nach Balwegs Tod ge-
troffen sah sich die CPP genötigt, das Urteil zwei Tage später breiter zu begründen. Vgl.
Statement der NPA „Chadli Molintas Command: Conrado Balweg – a tool of the C.I.A.
“ Die Pressemitteilung ergeht sich in übertriebenen Vorwürfen gegen ihn („wanted to
abolish all people’s organizations in the area“, „insidious plan to dispossess the people of
their ancestral lands“, „partnership with the imperialist Newcrest Mining Corporation“,
„branded [resisting elders] as communist“) und gegen die CPLA (Massaker, Vergewalti-
gung, Mord, Sabotage, Einschüchterung, Konfiskationen). Wenigstens einer der Ankla-
gepunkte – Übergriffe beim Cordillera Day in Tubo 1998 – ist laut Augenzeugenberich-
ten (vgl. Dayag 1) nicht zutreffend. Die CPP begann zudem, Schusswechsel mit dem Mi-
litär den Balweg-Leuten zuzuschreiben.

196 JOHANN EV. HAFNER

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Abb. 7 Austausch von Friedensgeschenken. Rosenkranz (Aquino), Schild und Speer (Balweg)
Von links: Präsidentin Aquino, Stämmevertreter Ag-yao, Balweg, General Ramos (hinter Bal-

weg), Verteidigungsminister Enrile. Photo © Peppot Ilagan

Abb. 8 Mausoleum von Azon und Conrado Balweg, Bangued/Abra. Schild und Speer im
Giebel eingeritzt

THE WILL OF THE MASSES. 197

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Abb. 9 Grabplatte von Conrado Balweg. „We are the collective Lord of our Land and master
of our history“

Balweg starb auf der Stelle am 31. 12. 1999 (siehe Abb. 8 und 9). Die Gewalt
hatte ihn eingeholt.72

Konklusionen

Nach dieser biographischen Skizze lässt sich die Leitfrage nun beantworten:
Wie kommt ein katholischer Priester dazu, sich dem bewaffneten Kampf einer
Guerillaarmee anzuschließen?
1. Wo Alternativen fehlen, liegt die Gewaltoption nahe: Im Studium wurden

zwar Elemente von Befreiungstheologie vermittelt, aber diesen fehlte die
Anwendung auf die konkrete Lebensrealität. Sie verblieben im Individual-
moralischen, eine kraftvolle Sozialethik lag nicht vor. Die Mittel zivilen Wi-
derstands durch Demonstrationen, Gebete und picket-lines waren ausge-
schöpft.

2. Vereinfachungen wirken radikalisierend, Differenzierungen moderierend:
Die theoretische Berührung mit Marxismus im Studium hat kaum etwas be-
wirkt. Erst die Anwendung marxistischer Klassenanalyse während eines
Praktikums brachte ihn dazu, die Revolution zu denken. Stichwortgeber wa-
ren aber nicht die Schriften von Marx und Engels, sondern Vorträge über
Maos Strategie, die Bauern zum Subjekt der Revolution zu machen. Die
Simplizität und Radikalität von Maos Sprüchen und die Ausblendung der
brutalen Kehrseite der chinesischen Revolution erleichterten die Ausbrei-
tung dieser Vorstellungen.

72 Für eine ausführliche Darstellung der letzten Jahre und der politischen Kontexte verwei-
se ich auf mein Buch Die Rebellenpriester, Baden-Baden 2020 (In Vorbreitung).

198 JOHANN EV. HAFNER

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


3. Die Unterdrücker erschaffen ihre Gegner: Balweg empört sich über den Aus-
verkauf seiner Heimat an einen Holzkonzern, organisiert den Widerstand,
wird als Kommunist verdächtigt und landet auf der Abschussliste des Mili-
tärs. Um seiner Verhaftung, evtl. seiner Ermordung zuvorzukommen,
‚flieht‘ er in den Untergrund. „My curiosity toward communism was born
from being called one. Then I began to read about communism. I found out
that without realizing it I was already a communist. From that point it was
not difficult for me to embrace Marxism.“73

4. Revolutionäre sehen in Reformern ihre ärgsten Feinde: Während der langen
Ausbildungszeit fiel die Lebenswelt in katholischen Seminaren einerseits
und in den Heimatdörfern andererseits extrem auseinander. Hieraus entwi-
ckelte sich eine grundsätzliche Kritik, dass die Kirche Teil des Unterdrü-
ckungssystems wäre. Die sozioökonomischen Anstrengungen der Orden
und Diözesen (Aufbau von Kooperativen, Modellfarmen, Bewässerungsanla-
gen) wurden als reaktionäres Kurieren an Symptomen heftig abgelehnt.

5. Je konkreter das Schutzgut und der Gegner, desto stärker der Widerstand:
Die ökologischen Motive waren mindestens so treibend wie die sozioökono-
mischen. Der Entschluss, zu den Waffen zu greifen, wurde erst gefasst, als
die Ausbeutung an der Vernichtung der Bergwälder sichtbar wurde. Mit ih-
nen wäre nicht nur die Lebensgrundlage, sondern auch die Lebensweise der
Bergvölker verschwunden.74 Dieses Motiv war anschaulicher als abstrakte
Klassenanalysen und trug zur Mobilisierung des Widerstandes bei. Sein Geg-
ner war dann weniger der ferne US-Imperialismus, sondern der Manila-Zen-
tralismus.

6. Impunity provoziert Selbstjustiz: Das Kriegsrecht unterdrückte Kritik ge-
waltsam und trieb Verdächtige, die nicht auf einen Rechtsstaat hoffen konn-
ten, in den Untergrund. Dort beanspruchte die NPA, die Rechtssicherheit
herzustellen, die sie sonst vermisst hatte. Hierzu wurden Volksgerichtshöfe
eingerichtet, die auch Todesurteile fällten und vollstreckten. Die Furcht vor
ihnen hat tatsächlich die anomischen Verhältnisse verbessert.

7. Gewalt wird stets als Gegengewalt gerechtfertigt: Sowohl das Militär als
auch die Guerilla sahen sich im Recht, sich gegen Angriffe zu verteidigen.

In the final analysis it comes down to the use of a just violence over an unjust
one. When an unjust war is declared, that unjust war should be eliminated by
mankind. Marcos has declared an unjust war on the Filipino people. So a revolu-
tion which is a just war against an unjust one [, that] is the guarantee of your

73 Biag, Ando: The Highest Point of Love is to be a Revolutionary. Interview with Father Conra-
do Balweg, in: AMPO (Japan Asia Quarterly Review) Vol. 16, No. 4 (1984), S. 48–56, hier
S. 50.

74 Mit der Betonung des Naturschutzes war Balweg geradezu prophetisch. Die Entwaldung
schreitet auch heute noch voran, nicht durch internationale Holzkonzerne, sondern
durch die illegales small-scale mining und gedankenlose kaingin-Wirtschaft (Wander-
feldbau durch Brandrodung) der Indigenen selbst.

THE WILL OF THE MASSES. 199

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


affirmation, of your trust in mankind. […] We cannot do our work if we do not
arm ourselves, because the government would simply block our activities.75

 
8. Religiöse und revolutionäre Semantik mischen sich kaum: Sobald die Rebel-

lenpriester in den Untergrund eingetreten waren, wurde ihre christliche Se-
mantik vollständig von parteikonformer Sprache überformt (masses, classes,
consciousness). Nirgends haben die Rebellenpriester ihren Kampf als andere
Form der Messe interpretiert. Anders als in den Entwürfen zur „theology of
struggle“ spielten biblische Motive (exodus, incarnation, mercy) keine Rolle
mehr mit Ausnahme von generalisierbaren Begriffen wie „love“ und „justi-
ce“. Die abstrakten Spitzenwerte des Christentums wurden in den revolutio-
nären Diskurs exportiert, aber biblische Begründungen tauchten bei der
Rechtfertigung von Gewalt nicht auf.

Lebensdaten von Conrado Balweg

1944 28.12. Geburt in Bangilo während der Angriffe japanischer Soldaten

 „Befreiung“ der Philippinen durch US-Streitkräfte

 formale Unabhängigkeit der Philippinen, weitgehende Kontrolle der Wirtschaft durch die
USA

1951–57 St. Joseph Elementary School in Bangilo
1953 Miterleben eines Bodong-Rituals in Bangilo
1957–61? Colegio de Sagrado Corazon (heute Divine Word College) in Bangued
1961–65 „Philosophy“ SVD-Christ the King Seminary in Quezon City
1965 Ferdinand Marcos wird Präsident
1966–71 Theologiestudium SVD-Seminary in Tagaytay, Praktika im Dorf Balabag über FFF-Im-

mersions
1967 Regency (übliches Praktikumsjahr nach zweitem Jahr Theologie)
1968 Gründung der CPP (Kommunistische Partei)
1969 Gründung der NPA (New People’s Army)
1972 21.09. Kriegsrecht (formal bis 1981), Präsidialdiktatur, Verfolgung linksgerichteter Kritiker

 März: Priesterweihe

1972–76 Kaplan/assistant priest in Luba-Tubo
1973 Abholzungslizenz für die Cellophil Corporation – von Balweg bekämpft

 Balweg gründet „Cordillera Bodong Movement“

1973–76 Manabo-Irrigation Project – von Balweg kritisiert

 Gründung der NDF (National Democratic Front) als politischen Arm der NPA

 Vernetzung mit Gesinnungsgenossen in Mountain Province

75 Biag, The Highest Point of Love is to be a Revolutionary, S. 51.

200 JOHANN EV. HAFNER

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


 Koautor von „New Pastoral Approaches“, Seminare in Bergpfarreien

1976–79 Pfarrer/parish priest in Sallapadan
1978 Organisation von Widerstand, Kontaktaufnahme zu „Ka Walter“ (NPA)
1979 Juni: Haftbefehl gegen Balweg, Rettungsaktion durch seine Mitbrüder

 Juli: Eintritt in den Untergrund, über Manila und Baguio in die Berge Kalingas, mehr-
monatiges Training

1980? 01.02. Geburt von Sohn Arbie
1981 27.11. Geburt von Sohn Conrado
1982 Corazon Cortel, Katechistin und seine zukünftige Frau, geht in den Untergrund
1983 Ermordung des Oppositionsführers Ninoy Aquino
1984 Verhaftung von Corazon Cortel in Baguio (bis 03.1986)
1985 Beziehung zu Ka Tina, gemeinsamer Sohn Jordan

 24.08. Tod von Nilo Valerio (ebenfalls Rebellenpriester) und der Katechistinnen Cris-
teta Fernandez und Soledad Salvador

1986 22.02. Massendemonstrationen in Manila gegen Wahlfälschung, sog. People Power Revoluti-
on, Flucht Marcos‘, Witwe Aquinos wird zur Präsidentin ausgerufen

 Gründung der CPLA

 13.09. Waffenstillstand „Mt. Data Peace Accord“ Balwegs mit Präsidentin Aquino

 28.11. –01.12. Manabo Peace Congress, Pagta für CAR

 Dezember: Todesurteil der CPP-NPA gegen Balweg

1987 Geburt von Tochter Biya

 02.02. Neuwahlen, Neue Verfassung

08.07. Kinostart von „Father Balweg, Rebel Priest“

 15.07. Executive Order 220 zur Einrichtung einer Autonomen Region

21.07. Attentat der NPA auf Balweg und Gefolgsleute in Singit/Licuan, acht Tote
1988 02.01. Tod von Bruno Ortega (ebenfalls Rebellenpriester)

 12.05. Präsidentschaftswahlen, Kontakt zu Präsident Estrada

1990 Geburt von Tochter Dei
1992–98 Fidel Ramos Präsident (ehem. AFP-General, dann Verteidigungsminister)
1993 Geburt von Sohn Eric
1994 Umzug nach Bangued
1998 Kandidatur bei Kongresswahlen, nicht erfolgreich

Planung einer Europareise mit ca. 15 Genossen
1999 Dezember: Brief an Präsident Estrada (1998–2001)

31.12. Ermordung durch ein NPA-Kommando in Bangilo (oft fälschlich 30.12. ange-
geben)

2008 10.03. Tod der Witwe Corazon (Herzattacke)

THE WILL OF THE MASSES. 201

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Quellen

Interviews mit: Antonio Alagao SVD (ehem. Provinzial, Klassenkamerad und
Studienkommilitone), Anonym (ehem. NPA), Marcelino Apalin (ehem. Ar-
beiter der Cellophil Corporation), Fernando Bahatan (ehem. Funktionär in
der CBA), Marcelina Bahatan (Dorfnachbarin und Funktionärin in der
CBA), Bienvenido Balweg (ehem. Philosophielehrer, älterer Bruder), Joven-
cio Balweg (jüngerer Bruder, Municipal councelor), Wadipaul Belmonte
(Lehrer in Lacub), Nathaniel Bersamina (ehem. Pressesprecher der Cellophil
Corporation), Dexter Cerrado (erster NPA ‘Ka Sungar’, ehem. CPLA), Anna-
liza Dayag (Jugendliche aus Lacub), Fernando Eduarte (Diözesanpriester),
Alfredo Dangani (Provincial Director, Oberster Polizeioffizier im Abra,
ehem. NPA), Johannes Füllenbach (ehem. Philosophie-Professor der SVD-
Hochschule Tagaytay), Gavi Ganggangan (Secretary General der CBA seit
1990, später Bürgermeister von Sadanga), Valentin Grüner SVD (ehem. Bau-
unternehmer, Ordensbruder), Daisy Lee (ehem. Funktionärin im CEB), Vic-
toria Lumidao (Nachbarin, Freundin der Schwester), Jun de Ocampo SVD
(Seminarskommilitone, Ordenspriester), Cirilo Ortega SVD (ehem. Direktor
des Divine Word College Vigan, Ordenspriester, lange im Untergrund), Se-
verina „Ella“ Ortega (Municipal physician „Kreisärztin“), Eusebio Ortega
(Gemeinderatsmitglied in Lacub), Liberato Ortega (Diözesanpriester, Re-
gens des Major Seminary der Norddiözesen), Joe Riquiero (Seminarskollege,
Diözesanpriester i.R.), Pura Sumangil (Concerned Citizens for Good Go-
vernment/CSO Representative), Elmer Tadeo (Musiker, Dorfnachbar), Luis
Antonio Tagle (ehem. Erzbischof von Manila, Kardinal), Art Tibaldo (Pho-
tograph, Filmproduzent), Ed de la Torre (Anführer der Studentenproteste,
ehem. SVD, Gründer der CNL), Miriam Villarosa (Unterstützerin der CP-
LA), Steve Villarosa † (Verlagsleiter, Studienkollege, Schatzsucher).

Umfassende Informationen lieferten Oscar Alunday SVD (Direktor des John
Paul I. Biblical Pastoral Center, Ordenskollege Balwegs) und Eugen Rein-
hardt (ehem. Director der Social Action in Abra, ehem. SVD-Mitglied, Diö-
zesanpriester, ideologischer Gegenpol Balwegs).

Hinweise und Materialien von: Gil Alejandria SVD, Candeleria Alzate, Aida
Balweg, Leo Boethin SVD, Leticia Madriaga, Marcs Castañeda, Leonardo Tu-
baña, Christian Meier, Leonardo Mercado SVD, Nilo Peig, Jan Pingel, Cari-
ña Quintero, Maye C. Ritchell.

Die Interviews werden nach der Seite ihrer Transkription zitiert, z. B. „(Villaro-
sa 8)“. Bei Namensgleichheit wird der Vorname mit angegeben, z. B. „(C. Orte-
ga)“, bei einfachen Informationen werden Namen und Datum angegeben, z. B.
„(Reinhardt 05.03.2020)“. Die Interviews wurden im Februar 2016 und im Fe-
bruar 2020 geführt, das Interview mit Conrado Balweg im September 1986.

202 JOHANN EV. HAFNER

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Die meisten Interviews liegen mir als Audio-Mitschnitt vor. Um der Aus-
kunftsbereitschaft willen habe ich versichert, die Mitschnitte nicht ins Netz zu
stellen. Einige Befragte lehnten den Mitschnitt oder die namentliche Nennung
ab.

Literatur
Aguilan, Victor: Theology of Struggle. A Postcolonial Critique of Philippine Christia-

nity and Society (2017), auf: www.academia.edu/32732251 (Stand: 15. Mai
2020).

Alzate, Candelaria B.: CPLA. A Case of Institution Building Process [unveröf-
fentlichtes Manuskript, 272 S.], Agoo 1987.

Assmann, Hugo: Opresión, liberación. Desafío a los cristianos, Montevideo 1971.
Battung, Mary Rosario u. a. (Hrsg.): Theologie des Kampfes. Christliche Nachfolge-

praxis in den Philippinen, Münster 1989.
Benedito, Roberto M.: The Kalinga Bodong. An Ethnographic Moment in Legal An-

thropology, Ann Arbor/Michigan 1995.
Biag, Ando: The Highest Point of Love is to be a Revolutionary. Interview with Fa-

ther Conrado Balweg, in: AMPO (Japan Asia Quarterly Review) Vol. 16, No. 4
(1984), S. 48–56.

Boff, Leonardo: Jesus Cristo libertador. Ensaio de cristologia crítica para nosso tempo,
Petrópolis 1972.

Cardenal, Ernesto: Das Evangelium der Bauern von Solentiname. Gespräche über
das Leben Jesu in Lateinamerika, 4 Bde., Wuppertal 1978.

Cook, Alexander C.: Mao’s Little Red Book. A Global History, Cambridge 2014.
Cordillera Schools Group: Ethnography of the Major Ethnolinguistic Groups in the

Cordillera, Quezon City 2003.
Dabringhaus, Sabine: Mao Zedong, München 2008.
Ferrer, Miriam C.: The Moro and the Cordillera Conflicts in the Philippines and the

Struggle for Autonomy, in: Snitwongse, Kusuma/Thomposon, W. Scott
(Hrsg.): Ethnic Conflicts in Southeast Asia, Singapore 2005, S. 109–150.

Füllenbach, Joseph: Teología de la liberación, Lima 1971.
Füllenbach, Joseph: Theology of Liberation. Philosophical-Theological Background

and Main Thrust, Manila 1992.
Grossman, Zoltan: Inside the Philippine Resistance, in: Overthrow 8,2 (1986).
Hafner, Johann: Die Rebellenpriester, Baden-Baden 2020 (In Vorbereitung).
Harris, Anne: The Theology of Struggle. Recognizing Its Place in Recent Philippine

History, in: Kasarinlan. Philippine Journal of Third World Studies 21,2
(2008) S. 83–107.

THE WILL OF THE MASSES. 203

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Human Rights Watch: Reeducation Through Labor in China, auf: www.hrw.org/
legacy/campaigns/china-98/laojiao.htm (Stand: 15. Mai 2020).

Iten, Oswald: Die Guerillas auf den Philippinen rücken vor. Nette Leute, in: Zeit-
magazin Nr. 43 vom 18. Oktober 1985, S. 10–19.

Johann Baptist Metz: Zur Theologie der Welt, Mainz 1973.
Lawyers Committee for Human Rights: Impunity. Prosecutions of Human Rights

Violations in the Philippines, New York 1991.
Macaranas, Frederico M./De la Cruz, Jesselyn G. (Hrsg.): In Pursuit of the Philip-

pine Competitive Edge. An Oral History of a Continuing Journey by 50 Wisdom-
Keepers, Makati 2007.

Mandirigma, Pulang: Images of the New People’s Army, o. O. 2004.
Mao Tse-tung: Worte des Vorsitzenden Mao Tse-tung, Peking 1966.
Mesa, Jose M. de/Wostyn, Lode L.: Doing theology. Basic realities and processes,

Quezon City 1990.
Montemayor, Jeremias U.: The Philippine Agrarian Reform Program, Manila 1976.
Northern Luzon Human Rights Organization: Human Rights Report, Manila

1987.
Paguio, Sanny John (Hrsg.): Tangguyob. 50 Years Diocese of Bangued S 1955–2005,

o.O. o.J.
Philippine Daily Express vom 18. Februar1983.
Prill-Brett, June: Pechen. Peace Pact Institution, Baguio 1987.
Battung, Mary R. B. u. a. (Hrsg.): Religion and Society. Towards a Theology of

Struggle, Manila 1988
Report of the Commission on Human Rights of the Philippines, May 1988.
Silverio, Ina A.: Louie Jalandoni - Revolutionary. An Illustrated Biography, Manila

2015.
The Ilocos Times vom 21.–27. Februar 1983.
Torre, Ed de la: The Passion, Death and Resurrection of the Petty-Bourgeois Christi-

an (1972), in: ders.: Touching Ground, S. 87–96.
Torre, Ed de la: The Philippines. Christians and the Politics of Liberation, hrsg. v.

Socio-Pastoral Institute, Manila o. J.
Torre, Edicio de la: Touching Ground, Taking Root. Theological and Political Re-

flections on the Philippine Situation, Manila 1986.
Narciso-Apaun u. a. (Hrsg.): Witness and Hope Amid Struggle. Towards a Theology

and Spirituality of Struggle, 1991.
Youngblood, Robert L.: Marcos against the Church. Economic Development and

Political Repression in the Philippines, Quezon City 1990.

204 JOHANN EV. HAFNER

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


„Denn euch habe ich das Land gegeben, es zu besitzen“1

Jüdische Positionen zum Konflikt um das Heilige Land.
Shlomo Goren und Michael Lerner

Hans-Michael Haußig

Abstract

In the Six-Day-War 1967 Israel conquered territories until then under control of Arab
states. Contrary to the attitude of the secular and pragmatic majority of Israeli society,
which might have been accepted surrendering of these territories in exchange for peace
and recognition by Arab states, Messianic-Zionist forces strongly rejected compromises
of this kind. According to them, the Tora vehemently forbids surrendering of any part
of the Holy Land. One of its champions was the former military and chief rabbi of
Israel, Shlomo Goren. According to his exegesis of the traditional sources of Judaism,
the Jewish people has the exclusive right on the whole of Ereẓ Israel. Palestinian Arabs
have no legitimate national rights in it and may be tolerated only under certain con-
ditions. Although Goren does not explicitly call for their banishment, his attitude may
be conceived as the source for further violent conflicts, since it seems hardly probable,
that Goren’s conditions will be acceptable to the Palestinians. The American rabbi
Michael Lerner criticizes such nationalistic “settler Judaism” as a renunciation of Ju-
daism’s universalistic message. According to him a compromise with the Arabs and the
endeavor for a peace-agreement accepted by both sides is an imperative. The paper
shows, that the controversy on the Holy Land is not restricted to a conflict between
Israelis and Palestinians, but has an inner Jewish dimension too.

Einleitung – Historischer Hintergrund

Im Sechstagekrieg 1967 eroberte Israel Gebiete, die bis dahin unter jordanischer
bzw. ägyptischer Verwaltung standen und heutzutage als „Westbank“ und „Ga-
zastreifen“ bekannt sind bzw. in hebräischer Bezeichnung vor allem in den
Kreisen religiöser Zionisten auch als Judäa, Samaria und Gaza (hebr. Yehuda,
Shomron we-‛Aza, abgekürzt als YeSHa‛) bezeichnet werden. Dadurch kam ein
großer Teil der palästinensischen Bevölkerung unter direkte israelische Herr-
schaft. Zunächst wurden bezüglich der eroberten Gebiete keine konkreten Plä-
ne umgesetzt; lediglich gewisse sicherheitsrelevante Bereiche, wie das Jordantal,

1 Num 33,53.

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


wurden durch israelische Siedler bevölkert, um einen gewissen Schutzstreifen
gegen mögliche Einfälle aus Jordanien zu bilden. Größere Siedlungsaktivitäten
sind darüber hinaus zunächst nicht erfolgt. Eine Ausnahme bildete jedoch eine
Gruppe von 33 orthodoxen Juden, die sich als Schweizer Touristen ausgaben
und sich unter der Leitung von Rabbi Moshe Levinger im Park Hotel in der
Altstadt von Hebron einmietete. Sie sollte den Kern der späteren jüdischen An-
siedlung innerhalb der Stadt bzw. die Basis der Gründung der nahe gelegenen
jüdischen Siedlung Qiryat Arba bilden.

Seitens der israelischen Regierung sah man in den eroberten Gebieten wohl
ein mögliches Faustpfand für einen Frieden mit den arabischen Nachbarn,
doch geschah zunächst nichts Konkretes, was nicht zuletzt auch an der Weige-
rung der arabischen Staaten zu jeglichen Verhandlungen mit Israel lag. Wäh-
rend die Mehrheit der seinerzeit überwiegend säkular eingestellten israelischen
Öffentlichkeit und die Regierung eine mehr oder weniger pragmatische Ein-
stellung zum Umgang mit den eroberten Gebieten hatte, sahen zahlreiche Ver-
treter des religiösen Zionismus den israelischen Sieg im Sechstagekrieg wie ein
Wunder an. Die Tatsache, dass zentrale Orte der biblischen Geschichte unter
direkte jüdische Kontrolle gelangten, war für religiöse Menschen nicht nur das
Resultat eines zufälligen militärischen Sieges, sondern musste ihrer Ansicht
nach als ein Ereignis von weitreichenderer Bedeutung verstanden werden. Viele
erblickten in dem israelischen Sieg eine erste Stufe der künftigen Erlösung.

Die eroberten Gebiete waren diejenigen Teile Ereẓ Israels2, in denen sich die
maßgeblichen Ereignisse der biblischen Geschichte abgespielt haben, wogegen
die Regionen des 1948 entstandenen Staates Israel, insbesondere die Küstenge-
biete um den Großraum Tel Aviv herum, im Vergleich dazu nur marginale Be-
deutung besaßen. Besondere Bedeutung kam in diesem Zusammenhang auch
Jerusalem und dem Tempelberg zu, auf dem sich auch zwei zentrale muslimi-
sche Heiligtümer, nämlich der Felsendom und die Al-Aqsa-Moschee befanden.
Bis zum Sechstagekrieg stand lediglich Westjerusalem unter israelischer Herr-
schaft. Die eigentlichen zentralen jüdischen Heiligtümer, die Westmauer und
der Tempelberg befanden sich jedoch in Ostjerusalem unter jordanischer Herr-
schaft. Im Gegensatz zu der säkular und pragmatisch ausgerichteten Mehrheit
der israelischen Bevölkerung lehnten die religiös zionistischen messianisch aus-
gerichteten Kräfte innerhalb der israelischen Gesellschaft die Aufgabe der ein-
mal eroberten Gebiete von Ereẓ Israel im Austausch für Frieden und Anerken-
nung durch die Araber vehement ab. Den Quellen der Tora entnahmen sie das
ausdrückliche Verbot, die eroberten Gebiete aufzugeben. Wenn an dem An-

2 Ereẓ Israel ist in den traditionellen jüdischen Quellen die Bezeichnung für das Heilige
Land bzw. für Palästina. Sie ist daher auch im israelischen Kontext die gebräuchliche Be-
zeichnung, wenn zwischen dem Staat Israel (medinat yisra‛el) und dem gesamten Heiligen
Land unterschieden werden soll. Da es hier um eine Darstellung religiös zionistischer Po-
sitionen geht, wird in der Regel dieser Ausdruck zur Bezeichnung der im internationalen
Kontext als Palästina oder Heiliges Land bezeichneten geographischen Einheit verwendet.

206 HANS-MICHAEL HAUSSIG

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


spruch auf jüdischen Besitz von Judäa, Samaria und Gaza festgehalten werden
soll, stellt sich jedoch die Frage, was dann mit der arabisch-palästinensischen
Bevölkerung zu geschehen habe, die nicht gewillt ist, sich dem jüdischen An-
spruch unterzuordnen und ihrerseits die Gebiete der Westbank und des Gaza-
streifens beansprucht. In der Bibel wird die Landnahme durch die Israeliten als
Abfolge kriegerischer Auseinandersetzungen geschildert. Für die religiösen Zio-
nisten stellte sich die Frage, ob die dort enthaltenen Schilderungen Aktualität
für die gegenwärtige Auseinandersetzung innerhalb des Landes besitzen?

Nach der Zerstörung des Zweiten Tempels verfügte das jüdische Volk nicht
mehr über einen souveränen Status innerhalb Ereẓ Israels. Daher finden sich in-
nerhalb der rabbinischen Quellen zwar Aussagen zur Eroberung des Landes, je-
doch stellen diese kein zentrales Thema dar.3 Es lassen sich aus der rabbini-
schen Literatur zudem keine eindeutigen Schlussfolgerungen ziehen, da hier
immer unterschiedliche Meinungen nebeneinander stehen und die Minder-
heitsmeinung gegenüber der Mehrheitsmeinung Aktualisierung erfahren kann.
Ausführungen mittelalterlicher Autoritäten, wie Maimonides (Moshe ben Mai-
mon) oder Nachmanides (Moshe ben Nachman), die immer wieder als Grund-
lage halachischer Ausführungen zu den Modalitäten des Krieges angeführt wer-
den, haben daher letztendlich nur theoretische Bedeutung. Erst mit der ver-
stärkten jüdischen Besiedlung des Landes und nach der Etablierung des Staates
Israel sollten diese jedoch für manche Kreise auch aktuelle Bedeutung gewin-
nen. Die de facto Souveränität über ganz Ereẓ Israel musste die Frage der Stel-
lung des Landes und seiner Bewohner zwangsläufig auf die Tagesordnung hala-
chischer (religionsgesetzlicher) Diskussionen setzen.

Vor allem der frühere oberste Militärrabbiner und spätere Oberrabbiner des
Landes Shlomo Goren hat sich wiederholt zu diesem Fragenkomplex geäußert.
Gorens Ausführungen sind daher auch bedeutsam für heutige Auffassungen be-
züglich der Rolle des Landes und der Stellung seiner Bewohner sowie zur prak-
tischen Umsetzung der Landaneignung aus der Sicht des Religionsgesetzes, der
Halacha. Seiner Ansicht nach besteht aus der Perspektive der jüdischen Traditi-
on ein grundlegender und ausschließlicher Anspruch des jüdischen Volkes auf
Ereẓ Israel. Goren zeigt jedoch gleichzeitig auf, dass bei der Durchsetzung die-
ses Anspruchs nicht willkürlich vorgegangen werden darf, sondern bestimmte
Grundsätze berücksichtigt werden müssen. Goren plädiert an keiner Stelle für
eine systematische Vertreibung der palästinensischen Bevölkerung oder für eine
willkürliche Landaneignung. Er spricht den Palästinensern nicht gewisse Rech-
te innerhalb des Landes ab, doch negiert sein Ansatz ihren Anspruch auf jegli-

3 Vgl. hierzu den guten Überblick bei Ingber, Michael: Obligatory War, Optional War and
Forbidden War – und der ersehnte Friede. Zur Lehre von Krieg und Frieden aus der Perspektive
des Judentums, in: Werkner, Ines-Jacqueline und Liedhegener, Antonius (Hrsg.): Gerechter
Krieg. Gerechter Frieden. Religionen und friedensethische Legitimationen in aktuellen
militärischen Konflikten, Wiesbaden 2009, 245–270.

„DENN EUCH HABE ICH DAS LAND GEGEBEN, ES ZU BESITZEN“ 207

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


che nationale Souveränität und dürfte daher den Ausgangspunkt für weitere
Konflikte bilden.

Dieser Ansatz stellt jedoch nur einen möglichen Umgang mit dem Konflikt
aus einer religiösen Perspektive des Judentums dar. Teilweise als Reaktion ge-
gen die nationalistisch argumentierenden religiösen Kräfte traten Kreise auf,
die ebenfalls aus religiösen Gründen für eine Übergabe der eroberten Gebiete
und für einen Frieden mit den Palästinensern eintraten und bereit waren, ihre
nationale Souveränität über Teile von Ereẓ Israel anzuerkennen. Der recht ein-
flussreiche amerikanische Rabbiner Michael Lerner steht für liberale Haltun-
gen innerhalb des amerikanischen Judentums, wonach die jüdische Tradition
nicht einseitig nationalistisch aufzufassen sei, sondern der universalistische
Charakter des Judentums betont werden sollte. Auf dieser Basis sind Kompro-
misse mit den Arabern und das Bemühen um einen von beiden Seiten akzep-
tierten Friedensschluss für ihn eine Notwendigkeit.

Die Auseinandersetzung um die Übergabe der besetzten Gebiete stellt also
nicht nur einen jüdisch-palästinensischen Konflikt dar, sondern weist auch eine
innerjüdische Dimension auf, die sich sowohl innerhalb des Staates Israel zeigt,
aber auch unter amerikanischen Juden und darüber hinaus auch auf Diskrepan-
zen zwischen der Mehrheit der israelischen Juden und den amerikanischen Ju-
den verweist, so dass vielfach die Frage gestellt wird, ob beide Gruppen des Ju-
dentums noch über gemeinsame ethische Grundsätze verfügen.4

Rav Shlomo Goren

Rav Shlomo Goren war der erste oberste Militärrabbiner Israels und später für
zehn Jahre aschkenasischer Oberrabbiner des Landes. Er galt als einer der füh-
renden Vertreter des religiösen Zionismus und erregte insbesondere hinsicht-
lich seiner Auffassungen im Zusammenhang mit dem Tempelberg Aufsehen.
Berühmtheit erlangte auch das Bild, das ihn zeigt, wie er nach der Einnahme
Ost-Jerusalems an der Westmauer das Schofar, das Widderhorn, bläst und in
einer Hand eine Torarolle hält (siehe Abb. 1). Obwohl er in öffentlichen Ver-
lautbarungen radikale Strömungen und den jüdischen Terrorismus kritisierte,
galt er selbst stets als Hardliner unter den Vertretern des religiösen Zionismus,
der jegliche Friedensübereinkünfte mit den benachbarten arabischen Staaten
und den Palästinensern um den Preis der Aufgabe von erobertem Land ablehn-
te.

4 Über die inneren Konflikte des US-amerikanischen Judentums hinsichtlich des Nahost-
Konflikts sowie über die diesbezüglichen Meinungsverschiedenheiten zwischen US-ameri-
kanischen Juden und Israelis vgl. Beinart, Peter: Die amerikanischen Juden und Israel. Was
falsch läuft, München 2013; ferner: Jonathan S. Tobin: Die beiden größten jüdischen Gemein-
den der Welt driften immer weiter auseinander, https://www.mena-watch.com/groesste-juedi-
sche-gemeinden-driften-auseinander/.

208 HANS-MICHAEL HAUSSIG

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Goren wurde 1917 in Polen geboren, kam jedoch als kleines Kind in das da-
malige britische Mandatsgebiet Palästina, wo sich die Familie chassidischer Prä-
gung schließlich in der neugegründeten Siedlung Kfar Chassidim in der Umge-
bung von Haifa niederließ, an deren Gründung seine Eltern einen maßgebli-
chen Anteil hatten.

Goren zeichnete sich als begabter Schüler aus und begann bereits vor der Er-
langung seiner Bar Mizwah an der renommierten Talmudhochschule (Jeschi-
wa) von Hebron zu lernen, die aufgrund von Pogromen an der jüdischen Be-
völkerung der Stadt zu dieser Zeit bereits nach Jerusalem transferiert worden
war. Seine Begabung erregte die Aufmerksamkeit sowohl einiger religiöser als
auch säkularer Persönlichkeiten, so auch des wohl bedeutendsten hebräischen
Dichters seiner Zeit, Chaim Nachman Bialik (1873–1934), der ihm aus eigener
Tasche ein Stipendium bezahlte5. Bereits im Alter von siebzehn Jahren wurde
er zum Rabbiner ordiniert und veröffentlichte sein erstes Buch. 1936 meldete er

5 Edrei, Aryeh: milḥama, halakha u-ge’ula. ẓava u-milḥama be-maḥshevet ha-halakha shel ha-rav
Shlomo Goren, Cathedra 125, 2009, S. 119–148, S. 120ff.

Abb. 1 Shlomo Goren

„DENN EUCH HABE ICH DAS LAND GEGEBEN, ES ZU BESITZEN“ 209

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


sich als Freiwilliger zur Hagana, der jüdischen Selbstverteidigungsgruppe, die
später in die Armee des selbstständigen Staates Israel überging. Nach dem Un-
abhängigkeitskrieg wurde er durch Fürsprache des damaligen aschkenasischen
Oberrabbiners Jizchaq Herzog, dem Vater des späteren Staatspräsidenten
Chaim Herzog, und des Religionsministers Yehudah Leib Maimon (Fischmann)
durch Ministerpräsident Ben Gurion zum ersten Oberrabbiner der israelischen
Armee ernannt, eine Position, die er bis zum Jahre 1968 innehaben sollte.

Nach dem Sechstagekrieg bemühte sich Goren, jüdische Präsenz auf dem
Tempelberg zu etablieren und dort eine Synagoge zu errichten. Dies wurde
ihm seitens der Militärführung untersagt, doch gelang es ihm und einigen sei-
ner Anhänger mehrmals, dort ein jüdisches Gebet abzuhalten. Später ergab sich
eine Kontroverse darüber, ob Goren eine Zerstörung der muslimischen Heilig-
tümer auf dem Tempelberg befürwortet habe. Von ihm selbst wurde dies wie-
derholt bestritten.6

Im Jahre 1972 wurde er zum aschkenasischen Oberrabbiner Israels gewählt
und übte dieses Amt die folgenden zehn Jahre aus. Nach seinem Rückzug grün-
dete er eine Jeschiwa und war wie auch zuvor publizistisch tätig. In scharfer
Weise kritisierte er das Abkommen von Oslo mit der PLO.

Goren veröffentlichte seine Ansichten im Wesentlichen in Form von religi-
onsgesetzlichen (halachischen) Abhandlungen oder Responsen (she’elot u-tshu-
vot); bei letzteren handelt sich formal um Anfragen von Rabbinern und Laien
zu religionsgesetzlich (halachisch) relevanten Problemen, bei der seitens des Be-
fragten eine Antwort auf der Basis der überlieferten autoritativen Quellen er-
wartet wird.7 Insofern enthalten Gorens Ausführungen stets umfangreiche Be-
züge zur Bibel, den rabbinischen Quellen und mittelalterlichen Gelehrten. Es
fällt auf, dass Gorens Responsen tendenziell weniger durch eine komplizierte
Fachterminologie als sonstige Texte dieses Genres geprägt sind, die oft zahlrei-

6 So einigen Internetseiten zufolge, die sich hierfür als Quelle stets auf Masalha, Nur: The
Bible and Zionism: Invented Traditions, Archeology and Post-Colonialism in Palestine-Israel,
London 2007 stützen, der sich seinerseits wiederrum auf ein Interview mit General Uzi
Narkiss in Ha’aretz sowie eine Militärtagung beruft, die im Armeesender öffentlich über-
tragen worden sein soll. Beide Quellen konnten nicht verifiziert werden. Weder bei Inba-
ri, Motti: Jewish Fundamentalism and the Temple Mountain (Hebr.), Jerusalem 2008, der
auch auf Goren eingeht (S. 23ff) noch bei Eisen, Robert: Religious Zionism, Jewish Law,
and the Morality of War. How Five Rabbis Confronted One of Modern Judaism’s Grea-
test Challenges, Oxford 2017, das ein umfangreiches Kapitel zu Goren enthält, wird da-
von etwas erwähnt. Goren vertrat allerdings auf der Grundlage seiner Lesart des Jerusale-
mer Talmuds die Ansicht, dass vor Eintritt der messianischen Periode ein provisorischer
Tempel (bet miqdash zemani) errichtet werden kann. Vgl. Goren, Shlomo: shlemut ha-areẓ
le-or ha-halakha, in: Goren, Shlomo: torat ha-medina. meḥqar halakhti histori ba-nos’im
ha-‛omdim ba-roma shel medinat yisra’el me’az tequmata, Jerusalem 5756 (=1996), S. 68–102:
S. 100–101 (im folgenden THM); ders.: medinat yisrael l-fi ḥazon va-nevu’a we-ha-halakha,
in: THM S. 465–475: S. 474.

7 Vgl. dazu Zohar, Zvi: Art. Responsen, in: Enzyklopädie jüdischer Geschichte und Literatur,
Online Ausgabe https://referenceworks.brillonline.com/entries/enzyklopaedie-judischer-
geschichte-und-kultur/responsen-COM_0741?s.num=27&s.start=20.

210 HANS-MICHAEL HAUSSIG

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


che spezifische Abkürzungen und häufige Textpassagen in Aramäisch enthalten,
so dass sie für den nicht rabbinisch geschulten Leser nur begrenzt verständlich
sind. Zwar führt auch Goren gelegentlich wörtliche Zitate in Aramäisch an,
doch sind diese vergleichsweise sparsam und zuweilen wird ihnen auch eine
Übersetzung beigegeben. Ob diesem leicht vereinfachten Stil die grundsätzliche
Überlegung zugrunde lag, auch breiteren Kreisen verständlich zu sein, lässt sich
allerdings nicht feststellen. Es scheint jedoch, dass sie diesen Zweck erreicht ha-
ben, denn Gorens Veröffentlichungen weisen eine wesentlich größere Verbrei-
tung auf, als dies ansonsten bei Responsensammlungen üblich ist, die sich
meist nur in rabbinischen Bibliotheken befinden und von halachisch geschul-
ten Fachgelehrten rezipiert werden. Ansonsten weist sein Argumentationsstil
Merkmale auf, die für das Genre der traditionellen rabbinischen Literatur cha-
rakteristisch sind. Es geht hier darum nachzuweisen, wie ein bestimmter Sach-
verhalt auf der Grundlage der überlieferten Tradition verstanden werden muss.
Dazu ist es notwendig, aus den Quellen Ansichten und Vergleiche heranzuzie-
hen und sie zu dem verhandelten Gegenstand in Beziehung zu setzen. Nur ver-
einzelt weicht Goren von diesem Verfahren ab, wenn er etwa im Zusammen-
hang mit den Palästinensern die allgemeine Geschichte bemüht, wogegen er
sich ansonsten geradezu hermetisch auf einen halachischen Diskurs zum Um-
gang mit dem Heiligen Land und seinen Bewohnern beschränkt. Hinsichtlich
der von ihm benutzten Quellen ist auffällig, dass Goren viel stärker als andere
rabbinische Autoritäten unmittelbar auf die Quellen der Bibel Bezug nimmt.
Darüber hinaus zieht Goren zu seiner Argumentation auch die apokryphen
Makkabäer-Bücher und den jüdisch-hellenistischen Historiker Josephus Flavius
(38-100) heran, die innerhalb des normativen Judentums ansonsten weder tra-
diert noch als Quellen konsultiert wurden.8

Maßgebliche Positionen zur Stellung des Heiligen Landes und seiner Bewoh-
ner finden sich in verschiedenen Kapiteln seiner Responsensammlung torat ha-
medīnāh (Lehre des Staates), die zwei Jahre nach seinem Tod erschienen ist,
aber ältere bereits vorher veröffentlichte Ausführungen enthält.9 Hier ist insbe-
sondere das Responsum über den halachischen Status von Judäa, Samaria und
des Gazastreifens hervorzuheben, das auf eine Anfrage des Sekretariats der Rab-
biner YeSHa‛s aus Har Berakha entstanden ist.10

Nach Ansicht von Goren ist die jüdische Herrschaft über Ereẓ Israel die
Grundlage der ganzen Tora Israels, denn wir finden sie in der ersten Gottesrede
an Abraham (Gen 12,1) angesprochen, wo die Aufforderung ergeht, das Land
zu besiedeln; einige Verse weiter wird die Zusicherung gegeben, dass das Land
für ihn und seine Nachkommen bestimmt sei (Gen 12,7). Vor diesem Gebot

8 Eisen, Religious Zionism (s. Anm. 6), S. 199.
9 Goren, THM (s. Anm. 6 für die vollständige Zitierung).

10 Goren, Shlomo: ma‛amadam ha-halakhti shel Yehuda, Shomron we-Ḥevel ‛Azza, THM
S. 114–134.

„DENN EUCH HABE ICH DAS LAND GEGEBEN, ES ZU BESITZEN“ 211

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


hat Abraham kein anderes erhalten.11 Das Gebot der Besiedlung Ereẓ Israels
wiegt demnach alle (anderen) Gebote der Tora auf. Goren zufolge, der für diese
Ansicht einige Belegstellen aus frühen rabbinischen Texten anführt, bedeutet
dies, dass es nicht nur die Pflicht eines jeden Juden sei, in Ereẓ Israel zu leben
und die Gebote der Besiedlung des Landes auszuführen, sondern auch seitens
des Landes selbst besteht der Anspruch, dass es durch Juden besiedelt werde.12

Hieraus ergibt sich für Goren nun die Schlussfolgerung, dass das Land nicht
den Händen von Fremden (nokrim) überlassen werden darf, sondern jüdischer
Souveränität unterstellt werden muss.13

Jeden Tag, an dem wir nicht das geheiligte Ereẓ Israel der Souveränität Israels unter-
stellen, übertreten wir ein Gebot der Tora, in der wir angewiesen sind‚ das Land in Be-
sitz zu nehmen, das Gott – er möge erhöht sein – unseren Vätern Abraham, Isaak und
Jakob gegeben hat, damit wir es nicht in der Hand von irgend einer anderen Nation
oder leer lassen und das besagt (der Schriftvers Num 33,53) ‚und ihr sollt das Land in
Besitz nehmen und euch darin niederlassen, denn euch habe ich das Land gegeben‘.14

Durch die Eroberungen im Sechstagekrieg sind nun Judäa und Samaria unter
israelische Kontrolle gekommen, doch bedeutet dies, dass dort auch jüdische
Souveränität gegeben ist? Zunächst ist Goren zufolge festzustellen, dass sich
nach internationalem Völkerrecht unterschiedliche Positionen ergeben und die
israelische Regierung zunächst nicht bestrebt war, die eroberten Gebiete zu an-
nektieren und sich stattdessen mehr als eine Art zeitweiliger Ordnungsmacht
oder Treuhänder verstand.15 Goren ist jedoch bestrebt nachzuweisen, dass die
Halacha einen derartigen Status nicht anerkennt. Ein im Krieg erobertes Gebiet
muss als vollständiger Erwerb angesehen werden und insofern kann die Rolle
des Staates Israel nicht als diejenige eines bloßen Treuhänders verstanden wer-
den. Vielmehr hat der Staat Israel im Sechstagekrieg die vollständige Souveräni-
tät (ba‛alut) über Judäa, Samaria und Gaza erlangt.16 Es ist Goren zufolge nicht
von Bedeutung, dass sich die israelische Regierung nur als Sachverwalter der er-
oberten Gebiete versteht und eine Rückgabe an die Araber in Erwägung zieht.
Seitens der Tora besteht ein eindeutiges Verbot, auf einmal eroberte Gebiete
von Ereẓ Israel zu verzichten.17

Goren gesteht zu, dass gemäß Maimonides in nachbiblischer Zeit und vor
dem Kommen des Messias keine Verpflichtung zur Durchführung eines Pflicht-

11 Goren, shlemut ha-areẓ (s. Anm. 6), S. 68.
12 Goren, ma‛amadam ha-halakhti (s. Anm. 10), S. 114. Die Logik dieser Aussage liegt hala-

chisch darin begründet, dass im Prinzip jeder Jude in seinem Leben die 613 Gebote und
Verbote der Tora erfüllen soll und einen Teil derselben bilden Bestimmungen, die mit
Ereẓ Israel und dem Tempel in Verbindung stehen.

13 Goren, ma‛amadam ha-halakhti (s. Anm. 10), S. 115.
14 Goren, ma‛amadam ha-halakhti (s. Anm. 10), S. 117.
15 Goren, ma‛amadam ha-halakhti (s. Anm. 10), S. 117.
16 Goren, ma‛amadam ha-halakhti (s. Anm. 10), S. 119.
17 Goren, ma‛amadam ha-halakhti (s. Anm. 10), S. 125.

212 HANS-MICHAEL HAUSSIG

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


krieges (milḥemet miẓva bzw. milḥemet ḥova), d. h. eines Krieges zur Eroberung
Ereẓ Israels, besteht, doch sind die eroberten Gebiete durch die Umstände der
notwendigen Selbstverteidigung um der Verteidigung des Lebens willen wäh-
rend des Unabhängigkeitskrieges und des Sechstagekrieges in jüdische Hand
gekommen und unter diesem Aspekt läge, so Goren, auch nach Ansicht von
Maimonides die Verpflichtung zur Eroberung vor.18 Maimonides Position, wo-
nach Eroberungskriege in nachbiblischer Zeit nicht verpflichtend sind, ist Go-
ren zufolge nur für diejenige Zeit relevant, in der die Juden in der Diaspora leb-
ten oder die fremden Nationen stärker als Israel waren, jedoch wenn Israel stär-
ker als diese ist, „ist es uns verboten, den Götzendienern [die] zwischen uns [le-
ben], das Land zu überlassen“.19

Es stellt sich angesichts dieser Aussage die Frage, wie dementsprechend mit
der arabisch-palästinensischen Bevölkerung der eroberten Gebiete zu verfahren
ist? Auch hierfür stellt die Halacha Goren zufolge klare Grundsätze auf. Wäh-
rend Götzendienern (‛ovde kokhavim u-mazalot) keinerlei Duldung gewährt
werden darf, kann denjenigen, die die noachidischen Gebote akzeptieren, das
Wohnrecht im Land zugestanden werden.20 Sie besitzen die Stellung eines ger
toshav. Die genaue Aufzählung der sieben noachidischen Gebote variiert zuwei-
len, doch werden im Allgemeinen dazu die Verbote von Mord, Diebstahl, Göt-
zendienst, Gotteslästerung, der Verzehr lebender Tiere, Unzucht sowie das Ge-
bot der Errichtung von Gerichten bzw. die Einrichtung einer Rechtsprechung
gezählt.21 Diese Klassifizierung trifft im Prinzip auch auf die Muslime zu, die
Goren zufolge zumindest nicht zu den Götzendienern gerechnet werden kön-
nen.22 In der halachischen Diskussion über den ger toshav besteht nun jedoch
eine Meinungsverschiedenheit darüber, ob diese Akzeptanz quasi gegeben ist
oder ob dem ein formaler Akt seitens der potentiellen Noachiden vor einem
rabbinischen Gerichtshof vorauszugehen habe? Hier ergeben sich in den hala-
chischen Ausführungen Gorens Probleme, die eine Duldung der arabischen Be-
völkerung des Landes praktisch unmöglich machen. Goren stützt sich hierbei
auf Maimonides, wonach ein derartiger formaler Akt notwendig sei, dieser aber
nur in einem Jubeljahr erfolgen kann. Mithin ist eine halachische Akzeptanz ei-
nes ger toshav praktisch nicht möglich. Goren holt jedoch noch weiter aus und
bringt Argumente gegen eine grundsätzliche Anerkennung der arabischen Be-
völkerung als Noachiden vor. Zwar besteht kein Zweifel daran, dass die Araber

18 Goren, ma‛amadam ha-halakhti (s. Anm. 10), S. 118.
19 Goren, ma‛amadam ha-halakhti (s. Anm. 10), S. 119.
20 Shlomo Goren: adamat ha-qodesh u-piquaḥ nefesh mi-nequdat mabat ha-halakha, THM (s.

Anm. 6), S. 28–42: S. 29; ma‛amadam ha-halakhti (s. Anm. 10), S. 119. Derjenige, der die
noachidischen Gebote annimmt, wird als ger toshav bezeichnet. Zu unterscheiden ist die-
ser vom Proselyten, ger ṣedeq, der die gesamte Tora annimmt. Vgl. Shemen, N.: di bazi-
ung zum fremden. loit TaNaKh, talmud un rabbanische literatur, Toronto 1945, S. 157.

21 Vgl. Babylonischer Talmud Sanhedrin 56 a–b.
22 Goren, adamat ha-qodesh (s. Anm. 20), S. 29.

„DENN EUCH HABE ICH DAS LAND GEGEBEN, ES ZU BESITZEN“ 213

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Monotheisten sind und in jeder Hinsicht Gott anerkennen, doch gibt es unter
ihnen diejenigen, die die Intifada und somit die Tötung von Juden unterstüt-
zen, sei es aktiv oder passiv. Damit verstoßen sie jedoch gegen das Verbot der
Tötung, das eines der grundlegenden noachidischen Gebote darstellt.23 Gegen
eine Anerkennung auch derjenigen Araber als Noachiden, die sich nicht an Tö-
tungen beteiligt haben oder diese rechtfertigen, spricht laut Goren die Basis
ihrer Praktizierung der besagten Gebote. Nach Ansicht von Maimonides zählt
nur derjenige als Noachide, der die noachidischen Gebote praktiziert, weil die-
se durch die Tora Moses gegeben sind. Die Araber stützen sich jedoch auf den
Koran und Muhammad – auf die Christen unter ihnen nimmt Goren keinen
Bezug – sodass sie auch aus diesem Grund nicht als Noachiden anerkannt wer-
den können.24 Maimonides kann sich allerdings bei dem von ihm genannten
Kriterium der Anerkennung des göttlichen Ursprungs der noachidischen Gebo-
te nicht auf den Talmud berufen und insofern konnte bisher nicht in befriedi-
gender Weise der Grund für diese wenig rational erscheinende Forderung
durch den wohl größten Rationalisten des Judentums geklärt werden.25

Wenn es also nach Maimonides, so Goren, unmöglich ist, ihnen den Status
eines ger toshav zuzuerkennen und ihnen auf diese Weise das Aufenthaltsrecht
in Ereẓ Israel zu gewähren, wäre eigentlich die Konsequenz ihre Vertreibung.
Hier macht Goren jedoch einen Rückzieher, wobei er zunächst die halachische
Argumentation verlässt und die allgemeine Geschichte bemüht. So weist er zu-
nächst darauf hin, dass in der Vergangenheit keine arabische Souveränität über
Ereẓ Israel oder Teile davon bestanden habe. Auch die Jordanier, die nach dem
Unabhängigkeitskrieg die Westbank erobert haben, können nicht als souverä-
ner Faktor angesehen werden, denn ihre Annexion Judäas, Samarias und Jerusa-
lems wurde international nicht anerkannt. Auch die in Ereẓ Israel lebenden
Araber haben das Land niemals beherrscht, denn zu keiner Zeit wurde ihnen
von irgendeiner Seite ein souveräner Status zuerkannt.26 Darüber hinaus pole-
misiert Goren gegen das Selbstverständnis der arabischen Bevölkerung als Pa-
lästinenser. So weist er darauf hin, dass keine historische oder abstammungs-
mäßige Beziehung zwischen der arabischen Bevölkerung Ereẓ Israels und den
antiken Philistern besteht, wie sie zuweilen postuliert wird; darüber hinaus ist
die Adaption des Namens „Palästinenser“ sehr jungen Datums und tritt erst seit

23 Goren, ma‛amadam ha-halakhti (s. Anm. 10), S. 120/21.
24 Goren, adamat ha-qodesh (s. Anm. 20), 30, ders., ma‛amadam ha-halakhti (s. Anm. 10),

S. 121.
25 Vgl. Schwarzschild, Steven: Do Noachites Have to Believe in Revelation? (A Passage in Dis-

pute between Maimonides, Spinoza, Mendelssohn, and Hermann Cohen) A Contribution to a
Jewish View of Natural Law, in: ders. The Pursuit of the Ideal. Jewish Writings of Steven
Schwarzschild, ed. by Kellner, Menachem, Albany 1990, 29-60 (ursprüngl. Jewish
Quaterly Review 52, 1962, 297–308 und 53, 1962, 30–65).

26 Goren, ma‛amadam ha-halakhti, S. 125.

214 HANS-MICHAEL HAUSSIG

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


den fünfziger Jahren auf.27 Insofern scheint es auch aus historischer Perspektive
Goren zufolge nicht gerechtfertigt, dass die Araber nationale Rechte in Ereẓ Is-
rael einfordern. Was den Arabern, die im Lande wohnen, im Gegensatz zu den
Auffassungen von Maimonides, jedoch in Übereinstimmung mit anderen Auto-
ritäten, gewährt werden kann, ist das bürgerliche Wohnrecht in ihren Dörfern,
die Reglung interner Angelegenheiten wie Bildung, Rechtsprechung etc., so-
fern sie nicht in terroristische Aktivitäten, wie vor allem der Unterstützung der
PLO, verwickelt sind. Dies fasst Goren als ein individuelles Recht auf und sieht
hierin kein Zugeständnis an ein Kollektiv. Jegliche Bildung überregionaler Gre-
mien muss den Arabern jedoch verwehrt werden, da daraus der Anspruch auf
die Bildung eines nationalen Faktors abgeleitet werden könnte.28 Die Bildung
überregionaler Gremien, auch wenn sie unter Aufsicht einer Behörde des Staa-
tes Israel erfolgte, bürge zudem die Gefahr, dass diese für die Durchsetzung na-
tionaler Interessen durch die Araber instrumentalisiert würde29.

Doch macht Goren sogleich einen Einwand geltend, der dieses Zugeständnis
praktisch wieder aufhebt. Während für Maimonides wie erwähnt Pflichtkriege
ausgesetzt sind, sind für Nachmanides die Bestimmungen der Tora für alle Zeit
verpflichtend und dies gilt auch für die Durchführung von Pflichtkriegen. In
der Tora steht nicht nur der Befehl, das Land, das Gott den Israeliten gegeben
hat, in Besitz zu nehmen (Num 33,53), sondern auch: „Wenn ihr die Einwoh-
ner des Landes vor euch nicht vertreibt, dann werden die, die von ihnen übrig-
bleiben, zu Splittern in euren Augen und zu Stacheln in eurer Seite. Sie werden
euch in dem Land, in dem ihr wohnt, in eine große Gefahr bringen“ (Num
33,55). Diese Schriftstelle besteht laut Goren „zu unserem Bedauern“ und er
führt hierzu noch die Auslegung des Targum Onkelos an, der die Bedeutung
des Verses erweitert und davon spricht, dass die Völker, die Israel im Lande ver-
bleiben lässt, die Waffen erheben und Israel bedrängen werden. In diesem Tar-
gum sieht Goren eine „genaue Schilderung der Intifada unserer Zeit“.30

Goren ruft allerdings an keiner Stelle explizit zur Umsetzung seiner aus sei-
ner Lesart der Traditionsliteratur gewonnenen Schlussfolgerungen auf und
auch sonst finden sich bei ihm keine unmittelbaren Aufrufe zu gewalttätigen
Aktionen. Dies mag darin begründet liegen, dass aus der Perspektive der Hala-
cha nur eine jüdische Regierung zu einem Pflichtkrieg aufrufen darf; unabhän-
gig davon besteht nur im Falle einer unmittelbaren Bedrohung die Verpflich-
tung zum Verteidigungskrieg, ohne dass dieser explizit erklärt werden müsste.
Goren dürfte seine Ausführungen vermutlich in erster Linie als Exposition der
halachischen Diskussion innerhalb der jüdischen Tradition verstanden haben
und die Schlussfolgerung aus diesen anderen (halachisch befugteren) Personen

27 Goren, ma‛amadam ha-halakhti, S. 131.
28 Goren, ma‛amadam ha-halakhti, S. 125 und 129.
29 Goren, ma‛amadam ha-halakhti, S. 131.
30 Goren, ma‛amadam ha-halakhti, S. 126.

„DENN EUCH HABE ICH DAS LAND GEGEBEN, ES ZU BESITZEN“ 215

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


überlassen haben wollen.31 Die Position der Palästinenser wird bei ihm, mit
Ausnahme der Zurückweisung ihrer nationalen Ansprüche, nicht referiert. Sie
scheint bei der Erläuterung halachischer Grundsätze aus seiner Sicht letztend-
lich auch nicht relevant, da von vornherein feststeht, dass sie nicht mit den
Grundsätzen der Halacha in Übereinstimmung zu bringen ist.

Gorens Zurückhaltung hinsichtlich einer expliziten Gewaltanwendung ge-
gen die arabische Bevölkerung könnte sich aber auch dadurch erklären, dass er
in seiner Position als Oberrabbiner eine gewisse Brückenfunktion wahrnehmen
musste. Einerseits ist er zunächst als oberster Militärrabbiner und später als
Oberrabbiner in gewisser Weise ein Vertreter des Establishments, auch wenn
dieses ihn, zumindest unter sozialdemokratischer Vorherrschaft eher entgegen-
gewirkt und selbst die rechtsnationalistische Likud-Regierung unter Menahem
Begin ihn eher gebremst hat. Andererseits steht er in der religiösen Tradition
und ist dabei insbesondere der messianistischen Strömung innerhalb des reli-
giösen Zionismus verpflichtet. Zwischen diesen beiden Polen musste er in
einem bestimmten Maße ausbalancieren. Andere Erklärungen weisen darauf
hin, dass Goren selbst generell eine Abscheu gegen den Einsatz physischer Ge-
walt hatte, wofür zahlreiche Äußerungen in seinen Responsen und Aufsätzen
zur Ethik des Krieges sprechen.

Erst nach seinem Tode sollte der Einfluss seiner Ansichten, insbesondere be-
züglich der Frage des Tempelbaus, in deutlich radikalerer Form stärker in das
Zentrum der Gesellschaft vordringen. Gegenwärtig (2020) wird auch seitens der
israelischen Regierung die Annexion zumindest von Teilen der Westbank erwo-
gen, wenn auch mehrheitlich nicht aus halachischen Gründen. Darüber hinaus
konnten Anhänger des Rechts auf jüdisches Gebet auf dem Tempelberg, wie
Yehuda Glick oder Moshe Feiglin, die sich auch für die Errichtung eines dritten
Tempels einsetzen, für mehrere Jahre als Abgeordnete der Regierungspartei Li-
kud in der Knesset sitzen. Feiglin gelang es sogar, bei einer Wahl für den Vorsitz
der Likud-Partei mit 12,5 % der Stimmen den dritten Platz zu erobern.

31 Vgl. Eisen, Religious Zionism (s. Anm. 6), S. 196, der ebenfalls die Ansicht vertritt, dass
Gorens Ausführungen „more theoretical in nature“ sind. „They are concerned with ex-
ploring Halakhah in order to define a range of positions on a given matter and refine
our understanding of the distinctions between those positions“. Es kann in diesem Zu-
sammenhang auch darauf hingewiesen werden, dass Goren in einem 1965 veröffentlich-
ten Beitrag für die Zeitschrift Maḥanayim, der Zeitschrift des Oberrabbinats des Militärs,
der die Frage von Pflicht- und Ermessenskriegen diskutiert, nicht zur Eroberung der da-
mals noch unter jordanischer Verwaltung stehenden Gebiete von Judäa und Samaria
aufruft. Vgl. Goren, Shlomo: ẓava u-milḥama l-or ha-halakha, Maḥanayyim 97, 1965
http://www.daat.ac.il/he-il/kitveyet/mahanayim/goren-milhama-halaha.htm.

216 HANS-MICHAEL HAUSSIG

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Rabbi Michael Lerner

Michael Lerner wurde 1943 in den USA in Newark, New Jersey geboren, wo er
auch aufwuchs. Sein Vater war der Vizepräsident der Zionistischen Organisati-
on Amerikas und stand in persönlichem Kontakt zu israelischen Persönlichkei-
ten, wie David Ben Gurion, Abba Eban oder Golda Meir, die im Hause der Fa-
milie gelegentlich zu Gast waren. Lerner besuchte anfangs eine christliche Pri-
vatschule, wo er sich aufgrund der zahlreichen dort stattfinden religiösen Akti-
vitäten isoliert fühlte, wechselte später jedoch auf eine öffentliche Schule, wo
80 % seiner Mitschüler einen jüdischen Hintergrund hatten. Nach Abschluss
seiner schulischen Ausbildung studierte er an der Columbia Universität in New
York, später an der Universität von California in Berkeley, wo er zunächst in
Philosophie promovierte und später am Wright Institut in Berkeley auch in Kli-
nischer und Sozialer Psychologie. Während seiner Studentenzeit war er auch in
der Neuen Linken engagiert. Nach seinen Promotionen hatte er verschiedene
akademische Stellen inne. Lerner studierte darüber hinaus drei Jahre am Jewish
Theological Seminary in New York, wo einer seiner Lehrer der Rabbiner und
Religionsphilosoph Abraham Joshua Heschel war, der sich neben seiner akade-
mischen Tätigkeit auch in der Bürgerrechtsbewegung und gegen den Vietnam-
krieg engagiert hat und für Lerner stets eine Vorbildfunktion hatte. 1995 erhielt
er seine rabbinische Ordination und ist gegenwärtig an der Beyt Tikkun Syn-
agoge in Berkeley als Rabbiner tätig (siehe Abb. 2).

Lerner zählt zu den führenden Repräsentanten der Jewish Renewal Move-
ment. Diese relativ kleine und teilweise heterogene Strömung, die hauptsäch-
lich im amerikanischen Judentum Fuß gefasst hat, bemüht sich um eine Mo-
dernisierung des Judentums, greift dabei jedoch auf gewisse traditionelle Ele-
mente aus Kabbalah und Chassidismus zurück. Gleichzeitig verfolgt sie eine
starke interreligiöse Agenda. Viele ihrer Vertreter waren, wie Lerner, zuvor in
der Neuen Linken und in der Bürgerrechtsbewegung aktiv und sind auch ge-
genwärtig in zahlreichen Friedens- und Bürgerrechtsaktivitäten engagiert.32

32 Zur Jewish Renewal Movement, s. Kaplan, Dana Evan: Contemporary American Judaism.
Transformation and Renewal, New York 2009, S. 258–284; Groesberg, Rabbi Sholom: Je-
wish Renewal: A Journey. The Movement’s History, Ideology and Future, New York u. a. 2008.

„DENN EUCH HABE ICH DAS LAND GEGEBEN, ES ZU BESITZEN“ 217

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Abb. 2 Michael Lerner

Lerner ist seit 1986 Herausgeber von Tiqqun, einer zweimonatlich erscheinen-
den Zeitschrift, die die amerikanische und israelische Kultur, Politik, Religion
und Geschichte aus einer linken progressiven jüdischen Sicht analysiert und
kommentiert.33 Daneben hat er zahlreiche Bücher zu unterschiedlichen The-
men verfasst, so grundlegende Schriften zur jüdischen Erneuerung,34 zur politi-
schen Situation in den USA35 oder zum Antisemitismus unter Linken.36 Er ist
ein vielgelesener Autor und gelangte mit einigen seiner Bücher auch auf die
Bestseller-Listen in den USA. Seine wesentlichen Aussagen zum Nahostkonflikt
und seine Vorschläge zu dessen friedlicher Lösung finden sich zunächst in sei-
nem Buch zur jüdischen Erneuerung37 und in erweiterter Form in seinem Em-
bracing Israel/Palestine, in dem er zunächst umfassend die Geschichte des israe-
lisch-palästinensischen Konflikts beschreibt und sich dabei bemüht, sowohl die

33 Die Website ist erreichbar unter https://www.tikkun.org/magazine.
34 Lerner, Michael: Jewish Renewal. Path to Healing and Transformation, 1994; ders. Spirit

Matters, Charlottesville/VA 2000.
35 Lerner, Michael: Thee Left Hand of God. Healing America’s Political and Spiritual Crisis,

San Francisco 2006.
36 Lerner, Michael: The Socialism of Fools. Anti-Semitism on the Left, Oakland, CA/Jerusalem

1992
37 Lerner, Jewish Renewal (s. Anm. 34), S. 219–264.

218 HANS-MICHAEL HAUSSIG

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


jüdische als auch die palästinensische Position adäquat darzustellen.38 Sein letz-
tes Buch kreist um eine veränderte Einstellung zur Politik und plädiert für
einen neuen Sozialismus, der auf Liebe, Freundlichkeit und gegenseitigem Mit-
gefühl aufbaut.39

Obwohl Lerner Rabbiner ist, ist seine Herangehensweise an das Problem des
jüdisch-palästinensischen Konflikts ganz anders als die von Goren. Während
Goren seine Auffassungen im Wesentlichen aus einer Auslegung und Aktuali-
sierung traditioneller Quellen gewinnt, entwickelt Lerner einen umfassenderen
Zugang zum Konflikt, der zwar auch auf die traditionellen Texte bezugnimmt,
doch darüber hinaus Erkenntnisse aus Psychologie, Geschichte und Konfliktbe-
wältigungsstrategie verarbeitet. Letztere „säkulare“ Konzepte setzt er freilich
mit Begriffen aus der jüdischen Tradition in Verbindung. Dabei spielt der Be-
griff des Tiqqun bei ihm eine zentrale Rolle. Dieser Begriff, der vor allem in der
lurianischen Kabbalah des 16. Jahrhunderts eine wesentliche Bedeutung gewin-
nen sollte, wird bei Lerner mit „healing and transformation“ übersetzt. Als Ziel
sieht er an, nicht nur das Böse zu identifizieren, sondern es zu ändern und zu
transformieren.40

Lerner vertritt zunächst die Position, dass beide Seiten – sowohl die israeli-
sche als auch die palästinensische Seite – legitime Ansprüche auf das Land ha-
ben. Ein erster Schritt auf dem Weg zum Frieden wäre laut Lerner daher, sich
gegenseitig zuzuhören und sich der Position des anderen gegenüber zu öff-
nen.41 In Lerners eigenen Worten: „The moral essence of Judaism, Christianity,
and Islam requires embracing both peoples in Israel/Palestine. The task is not to
determine ‘who is right’ but to build a path that will be best for both peo-
ples“.42 Für Juden fordert er, das Judentum aus den Händen derjenigen zurück-
zufordern, die es irrtümlicherweise mit der Politik eines Ultra-Nationalismus,
Fundamentalismus oder ethnischem Chauvinismus gleichsetzen. Lerner spricht
hier auch vom „Siedler-Judentum“ („Settler Judaism“) und sieht in diesem eine
Rebellion gegen Gott und die heiligsten und kostbarsten Werte der jüdischen
Tradition, durch die zentrale Prinzipien des Judentums, wie den Nächsten und
den Fremden zu lieben oder der Gerechtigkeit nachzujagen, verletzt werden.43

Es stellt sich natürlich die Frage, wie mit denjenigen Stellen der Tora bzw.
der Hebräischen Bibel umzugehen ist, die zu Gewalt und anderen Grausamkei-
ten aufrufen. Sind diese nicht auch Teil der Tora und stellen sie nicht, wie am

38 Lerner, Michael: Embracing Israel/Palestine. A Strategy to Heal and Transform the Middle
East, Berkeley/CA 2011; ferner: Lerner, Michael:: The Geneva Accord. And Other Strategies
of Healing the Israeli-Palestinian Conflict, Berkeley/California 2004.

39 Lerner, Michael:: Revolutionary Love. A Political Manifesto to Heal and Transform the
World, Oakland/CA 2019.

40 Lerner, Embracing (s. Anm. 38), S. 9.
41 Lerner, Embracing (s. Anm. 38), S. 4.
42 Lerner, Embracing (s. Anm. 38), S. 10.
43 Lerner, Embracing (s. Anm. 38), S. 11.

„DENN EUCH HABE ICH DAS LAND GEGEBEN, ES ZU BESITZEN“ 219

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Beispiel von Goren gezeigt wurde, einen wesentlichen Anknüpfungspunkt für
Einstellungen und Handlungen dar? Lerner leugnet dies nicht und spricht von
den zwei Stimmen Gottes in der Tora, die miteinander in einer beständigen
Auseinandersetzung stehen. Auf der einen Seite findet sich die Stimme der
Transzendenz und ihr gegenüber steht die Stimme von Grausamkeit. Dass bei-
de widersprüchlichen Tendenzen nebeneinander im Offenbarungsbuch stehen,
erklärt Lerner damit, dass es verletzte und beschränkte menschliche Wesen –
wie wir selbst und unsere Vorfahren – waren, die die Tora erhalten haben und
ebensolche Rezeptoren, die sie uns vermittelt haben. Doch auch wenn die Stim-
me von angehäuftem Schmerz („accumulated pain“) als Stimme Gottes identifi-
ziert wird, ermöglicht uns die Tora auch, Gottes Stimme als Kritik daran wahr-
zunehmen.44 Lerner unterscheidet in späteren Veröffentlichungen auch zwi-
schen der rechten Hand Gottes, die für Gewalt, Eroberung und Abgrenzung
steht, und der linken Hand Gottes, die Liebe, Nachsicht und Großzügigkeit re-
präsentiert.45 Lerner möchte nicht diejenigen verurteilen, die Gott unter dem
gewaltsamen Aspekt, wie er etwa in der Josua-Tradition von der Eroberung des
Landes zum Ausdruck kommt, wahrnehmen, jedoch in „unequivocal terms“ sa-
gen: „This is not the voice of God, but the voice of pain and cruelty masquera-
ding as the voice of God. “46 Die Stimme Gottes erblickt Lerner in denjenigen
Teilen der jüdischen Tradition, “that tend to lead you to believe that the world
can be changed from one dominated by pain, oppression, patriarchy, and evil
to one in which human beings can live together in love and justice”.47 Den
möglichen Einwand, dass wenn wir widerstreitende Prinzipien in der Tora an-
nehmen, die Entscheidung darüber, was die Stimme Gottes und was die Stim-
me des angesammelten Bösen ist, menschlichem Urteil überlassen, bejaht Ler-
ner, sieht aber darin nichts neues. Um die Tora zu verstehen, haben wir uns im-
mer auf menschliche Urteile verlassen müssen. Als die Rabbis nach der Zerstö-
rung des Tempels die Opfergesetze als Grundlage für die Bestimmungen für das
Gebet anwandten und dementsprechend änderten, wussten sie, dass davon
nichts im biblischen Text zu finden ist. Nach bestem Willen und Können än-
derten die Rabbinen den einfachen Wortsinn des Textes der Schrift, um die Er-
fahrung der Tora lebendig zu halten und der eigenen Zeit und den jeweils ak-
tuellen Umständen anzupassen.48 Insofern beruht die Behauptung, dass man
nur die eigenen Werte und Überzeugungen in den Text hineinliest, anstatt ihn
unmittelbar zu verstehen, auf einem grundlegenden Missverständnis: In dem
Moment, wo man sich einen Rabbi, eine Jeschiwah, eine Theorie literarischer
Interpretation oder einen hermeneutischen Stil auswählt, geht man an die Tex-

44 Lerner, Jewish Renewal (s. Anm. 34), S. 94–95.
45 Lerner, Embracing (s. Anm. 38), S. 30; S. 345 ff. Vgl. dazu weiter unten.
46 Lerner, Jewish Renewal (s. Anm. 34), S. 92.
47 Lerner, Jewish Renewal (s. Anm. 34), S. 95.
48 Lerner, Jewish Renewal (s. Anm. 34), S. 97–98.

220 HANS-MICHAEL HAUSSIG

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


te aus der Perspektive eines bestimmten Diskursrahmens heran. Um ein Bei-
spiel dafür zu erhalten, wie alt dieses Verfahren der Neuinterpretation von Tex-
ten ist, genügt es etwa, die Darstellung der Erzväter in den rabbinischen Quel-
len zu untersuchen, die dort so dargestellt werden, als hätten sie bereits die ge-
samte erst durch Moses gegebene Tora beachtet.49 So sind es in heutiger Zeit
auch wir, die darüber entscheiden, welches die Stimme Gottes ist und die die
Verantwortung zur Bewahrung und Übermittlung der Überlieferung an die
kommende Generation tragen.50 Lerner sieht sich dementsprechend ganz in
der jüdischen Tradition und wie auch in früheren Generationen das Verständ-
nis des Offenbarungstextes von zeitbedingten Faktoren und Interpretationen
abhing, so ist dies auch heutzutage der Fall, wenn man der Frage nachgeht, was
uns die Offenbarung für unsere heutige Zeit aufträgt. Die Stimme Gottes zu
hören, bedeutet daher heutzutage, jedes intellektuelle, emotionale und spiritu-
elle Werkzeug, das uns zur Verfügung steht, zu gebrauchen. Lerner gesteht ein,
dass man dabei Irrtümern ausgesetzt ist, doch was wir aus unserer Beschäfti-
gung mit marxistischer Theorie, feministischer Theorie, Kritischer Theorie, aus
der Psychoanalyse, aus Musik, Kunst, Poesie und Meditation gelernt haben, ist,
dass diese Methodologien uns dabei helfen, uns von unserem eingeschränkten
psychologischen Erbe loszulösen und uns von den Ketten der Angst und Grau-
samkeit, die von einer auf die andere Generation übergingen, zu distanzieren.51

In seinem späteren Werk „Embracing Palestine“ gebraucht Lerner zu dieser
Gegenüberstellung das Bild von der linken und der rechten Hand Gottes, wo-
bei erstere für die friedfertige Einstellung steht, letztere für Machtstreben, Ge-
walt und Abgrenzung gegenüber dem anderen.52 In zahlreichen religiösen Ge-
meinschaften, so auch in vielen jüdischen Gemeinden, dominiert die Orientie-
rung an der rechten Hand Gottes; zwischen beiden besteht eine beständige Aus-
einandersetzung.53 Gegenwärtig dominiert innerhalb des jüdischen Volkes die
Tendenz zur rechten Hand Gottes. Dies erklärt sich für Lerner dadurch, dass
das jüdische Volk im Lauf seiner Geschichte viele Enttäuschungen und Kata-
strophen erfahren hat, angefangen von der Zerstörung des ersten und zweiten
Tempels, des Exils, den Pogromen in der christlichen Welt im Mittelalter und
zuletzt den Holocaust. Diese Ereignisse unterminierten die traditionelle Auffas-
sung des gütigen und für sein Volk sorgenden Gottes. Der Zionismus begann
daher als eine säkulare Bewegung, die die Ansicht vertrat, dass der Jude nicht

49 Lerner, Jewish Renewal (s. Anm. 34), S. 99–100; Lerner verweist hier auf Gen 18, wo von
dem Besuch der Boten, bei Abraham berichtet wird. Hierbei tischt Abraham ihnen ein
Kalb zusammen mit Milch und Butter auf, was nach rabbinischer Auffassung eine
grundlegende Verletzung der Kashrut-Regeln bezüglich Fleischigem und Milchigem
darstellt (vgl. mChulin 4).

50 Lerner, Jewish Renewal (s. Anm. 34), S. 100–101.
51 Lerner, Jewish Renewal (s. Anm. 38), S. 101.
52 Lerner, Embracing (s. Anm. 38), S. 345 ff.
53 Lerner, Embracing (s. Anm. 38), S. 350–354.

„DENN EUCH HABE ICH DAS LAND GEGEBEN, ES ZU BESITZEN“ 221

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


mehr machtlos seiner feindlichen Umwelt ausgeliefert sein sollte, sondern den
von ihr ausgehenden feindlichen Bestrebungen gegenübertreten sollte. Daher
sah man von Anfang an die Notwendigkeit der Schaffung eines jüdischen Staa-
tes. In diesem Kontext wurde jedoch nach Ansicht von Lerner eine neue Form
des Götzendienstes (idolatry) geboren, die er als „Siedler Judentum“ (Settler Ju-
daism) bezeichnet. Strömungen, in denen die rechte Hand Gottes dominierte,
bestanden vom Anfang der Bibel und dauern bis in unsere heutige Zeit fort,
doch wurden sie immer wieder durch gegenläufige Tendenzen der linken
Hand ausbalanciert. Ein Beispiel dafür sieht Lerner etwa in der Liturgie des
höchsten jüdischen Feiertages, dem Jom Kippur, wo die Worte der Bibel über
den barmherzigen und gnädigen Gott rezitiert werden.54 Settler Judaism wurde
die dominante Form des religiösen Zionismus in den Jahren nach dem Sechsta-
gekrieg von 1967. Lerner zitiert als Belege zwei in zahlreichen Synagogen ge-
sprochene Gebete, in denen der Staat Israel als erste Manifestation der Erlösung
bezeichnet wird und (im zweiten Gebet) dazu aufgefordert wird, die israelische
Armee zu segnen und das mit den Worten „It is Hashem55, your God, who goes
with you to battle your enemies to save you“. Gott wird Lerner zufolge hier na-
tionalen Interessen dienstbar gemacht und das göttliche auf enge egoistische In-
teressen reduziert. Der Dienst Gottes wird durch den Dienst der Macht ersetzt.
Obwohl jeder im abstrakten Sinne für Frieden betet, gibt es jedoch kein ver-
gleichbares Gebet für die Friedensbewegung.56

Die Tora fordert auf, den Fremden zu lieben wie sich selbst und einige Verse
weiter, den Fremden, der im Lande Israel wohnt, nicht zu bedrücken. „Er soll
wie einer von euch sein und ihr sollt ihn lieben, wie euch selbst, denn ihr wart
(auch) Fremde im Land Ägypten“ (Lev 19,33). Lerner zufolge ist es eine grund-
legende Verzerrung des Judentums, die machtvollen ethischen Gebote, die in
diesen Worten artikuliert werden, zu ignorieren. Das bedrückendste am Sied-
ler-Judentum ist das von dessen Vertretern häufig zu hörende Argument „that
others do“ und der, wie Lerner es bezeichnet, „realism“. Man hört häufig das
Argument, dass an Israel ein doppelter Standard angelegt wird, wogegen Un-
recht in anderen Ländern nicht verdammt wird. Unter dem Gesichtspunkt der
linken Hand Gottes sieht Lerner diese Argumente jedoch als extrem subversiv
zu der ursprünglichen Konzeption des jüdischen Volkes an. Die Tora fordert
uns an keiner Stelle auf, eine soziologische Studie über die Moralität anderer
Nationen zu unternehmen und sich dann deren moralischen Werten und Nor-
men anzupassen. Vielmehr legt uns die Tora eine besondere Verantwortung
auf, der Welt einen Weg zu zeigen, wie wir in Übereinstimmung mit unserem
Verständnis von Gottes Offenbarung leben können.57 Wir bedürfen eines

54 Lerner, Embracing (s. Anm. 38), S. 356.
55 Wörtl. „der Name“ – Bezeichnung Gottes.
56 Lerner, Embracing (s. Anm. 38), S. 357–359.
57 Lerner, Embracing (s. Anm. 38), S. 362–363.

222 HANS-MICHAEL HAUSSIG

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


emanzipatorischen Judentums, das die Liebe für den anderen betont und un-
zweideutig die linke Hand Gottes ergreift. Lerner nennt als praktische Konse-
quenz eines emanzipatorischen Judentums nicht nur den jüdischen Mitmen-
schen, sondern jeden Menschen auf der Erde in gleicher Weise zu lieben. Da-
rüber hinaus ist uns die Aufgabe auferlegt, die Erde zu bewahren und eine öko-
logische Katastrophe zu verhindern sowie patriarchale Traditionen und das pa-
triarchale Gottesbild zu überwinden.58

Lerner geht also von unterschiedlichen Auffassungen des Judentums aus. Er
beschränkt sich nicht darauf, allein die jüdische Tradition zu explizieren, son-
dern greift auf Erkenntnisse aus verschiedenen Strömungen und wissenschaftli-
chen Erkenntnissen zurück. Damit befindet er sich nach eigener Auffassung
ganz auf dem Boden der jüdischen Tradition, die in ihren Interpretationen
auch vom jeweiligen Zeitgeist abhängig war. Auch alle anderen Religionen
müssen seiner Ansicht nach diejenigen Traditionen überwinden, die sich an der
rechten Hand Gottes orientieren. Wenn emanzipatorische Auffassungen in den
einzelnen Religionen Boden gewinnen, besteht die Chance, auch innerhalb des
israelisch-palästinensischen Konflikts zu einem wahren und dauerhaften Frie-
den zu gelangen.59

Fazit

Es lässt sich letztendlich nicht definitiv entscheiden, ob Goren oder Lerner die
jüdische Tradition adäquater auslegen, denn beide stehen für unterschiedliche
Herangehensweisen. Sie müssen daher zwangsläufig zu völlig unterschiedli-
chen Schlussfolgerungen darüber kommen, inwieweit eine Lösung des israe-
lisch-palästinensischen Konflikts möglich ist. Goren praktiziert im Wesentli-
chen die traditionelle Auslegungsmethode, die sich überwiegend nur der tradi-
tionellen Quellen bedient, jedoch Ansätze außerhalb dieser kaum zur Diskussi-
on heranzieht. Demgegenüber erscheint Lerner innovativer, sieht sich aber
auch als genuiner Ausleger der Tradition, die er jedoch mit den Mitteln zeitge-
nössischer Hermeneutiken zu durchdringen versucht. Während Goren aus
einer halachischen Perspektive argumentiert, stehen für Lerner moralisch-ethi-
sche Werte im Mittelpunkt seiner Ausführungen. Goren muss aufgrund seiner
halachischen Auswertung zwangsläufig zu dem Ergebnis kommen, dass auf
Ereẓ Israel ein ausschließlich jüdischer Anspruch besteht und letztendlich für
Nichtjuden kein Platz darin ist, wogegen Lerner aufgrund seiner mehr ethisch
und von halachischen Gesichtspunkten weitgehend unabhängigen Lesart zu
dem Ergebnis kommt, dass sowohl Juden als auch Palästinenser Anspruch auf
das Land haben.

58 Lerner, Embracing (s. Anm. 38), S. 368–371.
59 Lerner, Embracing (s. Anm. 38), S. 372–376.

„DENN EUCH HABE ICH DAS LAND GEGEBEN, ES ZU BESITZEN“ 223

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Die unterschiedlichen Herangehensweisen dürften sich auch durch die un-
terschiedliche Sozialisation beider erklären lassen. Während Goren in einem or-
thodox geprägten Milieu aufwuchs und das Umfeld des religiösen Zionismus
praktisch nie verlassen hat, entstammte Lerner einem eher säkular geprägten El-
ternhaus und war durch seine Engagements in der Bürgerrechtsbewegung, der
Neuen Linken und schließlich der Jewish Renewal Movement in unterschiedli-
che Milieus eingetaucht. Dies erleichterte ihm, das Judentum unter stärker plu-
ralistischen Gesichtspunkten zu sehen.

Es finden sich innerhalb des Judentums also Ansätze, die sowohl zu einer
Verschärfung des Konflikts beitragen können, als auch solche, die die Basis für
eine friedliche Lösung desselben beinhalten.

Bibliographie

1. Quellen
Goren, Shlomo: adamat ha-qodesh u-piquaḥ nefesh mi-nequdat mabat ha-halakha,

in: ders.: torat ha-medina. meḥqar halakhti histori ba-nos’im ha-‛omdim ba-
roma shel medinat yisra’el me’az tequmata, Jerusalem 5756 (=1996), S. 28–42.

Goren, Shlomo: ‛are yehuda we-‛are yisra’el, in: ders.: torat ha-medina. meḥqar
halakhti histori ba-nos’im ha-‛omdim ba-roma shel medinat yisra’el me’az te-
qumata, Jerusalem 5756 (=1996), S. 103–113.

Goren, Shlomo: ma‛amadam ha-halakhti shel Yehuda, Shomron we-Ḥevel ‛Azza,
in: ders.: torat ha-medina. meḥqar halakhti histori ba-nos’im ha-‛omdim ba-
roma shel medinat yisra’el me’az tequmata, Jerusalem 5756 (=1996), S. 114–
134.

Goren, Shlomo: ma‛amad ha-shilton be-yisra’el l-fi-ha-halakha, in: ders: torat ha-
medina. meḥqar halakhti histori ba-nos’im ha-‛omdim ba-roma shel medinat
yisra’el me’az tequmata, Jerusalem 5756 (=1996), S. 18–27.

Goren, Shlomo: medinat yisra’el l-fi ḥazon va-nevu’a we-ha-halakha, in: ders.: to-
rat ha-medina. meḥqar halakhti histori ba-nos’im ha-‛omdim ba-roma shel
medinat yisra’el me’az tequmata, Jerusalem 5756 (=1996), S. 465–475

Goren, Shlomo: milḥemet miẓva u-milḥemet reshut, Maḥanayyim 69, 1962 http://
www.daat.ac.il/he-il/kitveyet/mahanayim/goren-milhemet-mitsva.htm
(Stand: 29. Juli 2020).

Goren, Shlomo: shlemut ha-areẓ le-or ha-halakha, in: ders.: torat ha-medina.
meḥqar halakhti histori ba-nos’im ha-‛omdim ba-roma shel medinat yisra’el
me’az tequmata, Jerusalem 5756 (=1996), S. 68–102.

Goren, Ha-Raḇ Shlomo: torat ha-medina. meḥqar halakhti histori ba-nos’im
ha-‛omdim ba-roma shel medinat yisra’el me’az tequmata, Jerusalem 5756
(=1996).

224 HANS-MICHAEL HAUSSIG

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Goren, Shlomo: ẓava u-milḥama l-or ha-halakha, Maḥanayyim 97, 1965 http://
www.daat.ac.il/he-il/kitveyet/mahanayim/goren-milhama-halaha.htm (Stand:
29. Juli 2020).

Lerner, Michael: Embracing Israel/Palestine. A Strategy to Heal and Transform the
Middle East, Berkeley/CA 2011.

Lerner, Michael: Jewish Renewal. Path to Healing and Transformation, 1994.
Lerner, Michael: Revolutionary Love. A Political Manifesto to Heal and Transform

the World, Oakland/CA 2019.
Lerner, Michael: Spirit Matters, Charlottesville/VA 2000.
Lerner, Michael: The Geneva Accord. And Other Strategies of Healing the Israeli-Pa-

lestinian Conflict, Berkeley/CA 2004.
Lerner, Michael: The Left Hand of God. Healing America’s Political and Spiritual

Crisis, San Francisco 2006.
Lerner, Michael: The Socialism of Fools. Anti-Semitism on the Left, Oakland, CA/

Jerusalem 1992.

2 Sekundärliteratur
Beinart, Peter: Die amerikanischen Juden und Israel. Was falsch läuft, München

2013.
Edrei, Aryeh: milḥama, halakha u-ge’ula. ẓava u-milḥama be-maḥshevet ha-halakha

shel ha-rav Shlomo Goren, Cathedra 125, 2009, S. 119–148.
Eisen, Robert: Religious Zionism, Jewish Law, and the Morality of War. How Five

Rabbis Confronted One of Modern Judaism’s Greatest Challenges, Oxford 2017.
Groesberg, Rabbi Sholom: Jewish Renewal: A Journey. The Movement’s History,

Ideology and Future, New York u. a. 2008.
Inbari, Motti: Jewish Fundamentalism and the Temple Mountain (Hebr.),

Jerusalem 2008.
Ingber, Michael: Obligatory War, Optional War and Forbidden War – und der er-

sehnte Friede. Zur Lehre von Krieg und Frieden aus der Perspektive des Judentums,
in: Ines-Jacqueline Werkner und Antonius Liedhegener (Hrsg.): Gerechter
Krieg. Gerechter Frieden. Religionen und friedensethische Legitimationen in
aktuellen militärischen Konflikten, Wiesbaden 2009, S. 245–270.

Kaplan, Dana Evan: Contemporary American Judaism. Transformation and Rene-
wal, New York 2009, S. 258–284.

Mescheloff, Shifra: ‛emdato shel ha-rav goren bi-dvar mesirat shetaḥim temurat
shalom, Meḥqare Yehuda we-Shomron 22, 5773 (=2013), S. 243–259.

Mescheloff, Shifra: hashqafato ha-ẓionit shel ha-rav shlomo goren, Israel 20, 2012,
S. 81–106.

„DENN EUCH HABE ICH DAS LAND GEGEBEN, ES ZU BESITZEN“ 225

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Schwarzschild, Steven: Do Noachites Have to Believe in Revelation? (A Passage in
Dispute between Maimonides, Spinoza, Mendelssohn, and Hermann Cohen) A
Contribution to a Jewish View of Natural Law, in: ders. The Pursuit of the Ideal.
Jewish Writings of Steven Schwarzschild, ed. By Menachem Kellner, Albany
1990, 29-60 (ursprüngl. Jewish Quaterly Review 52, 1962, S. 297–308 und 53,
1962, S. 30–65).

Shemen, N.: di baziung zum fremden. loyt TaNaḴ, talmud un rabbanishe literatur,
Toronto 1945.

Tobin, Jonathan S.: Die beiden größten jüdischen Gemeinden der Welt driften im-
mer weiter auseinander, h ttps://www.mena-watch.com/groesste-juedische-ge-
meinden-driften-auseinander/ (Stand: 29. Juli 2020).

Zohar, Zvi: Art. Responsen, in: Enzyklopädie jüdischer Geschichte und Literatur,
Online Ausgabe h ttps://referenceworks.brillonline.com/entries/enzyklopa-
edie-judischer-geschichte-und-kultur/responsen-COM_0741?
s.num=27&s.start=20.

Bilder
https://en.wikipedia.org/wiki/File:Six_Day_War._Army_chief_chaplain_rabbi_

Shlomo_Goren,_who_is_surrounded_by_IDF_soldiers,_blows_the_shofar_i
n_front_of_the_western_wall_in_Jerusalem._June_1967._D327-043.jpg

https://en.wikipedia.org/wiki/Michael_Lerner_(rabbi)#/media/File:Rabbi_Mich
ael_Lerner_-_Cropped.jpg

226 HANS-MICHAEL HAUSSIG

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Die religiösen Unterströmungen im aktuellen Ukraine-
Konflikt

Norbert P. Franz

Abstract

The current conflict between Russia and Ukraine is not only a political one, it also has
also a deep-rooted background in the intricate history of the churches. The article
shows the interest of Ukrainian politics in an Orthodox Church independent of the
Moscow Patriarchate, and how, conversely, the Russian government is questioning
Ukraine’s cultural and ecclesiastical independence. The Russian Orthodox Church's
doctrine on war and peace contains statements about the nation that can be used poli-
tically by the Russian government.
Bisweilen gibt es Fotos von Soldaten segnenden Priestern, im Übrigen aber
spielen in der Berichterstattung um die Konflikte in der Ukraine religiöse Fra-
gen selten eine Rolle. Dennoch gibt es sie, denn die Situation der Religionen ist
verworren. „In wohl keinem anderen Staat Mittel- und Osteuropas stellt sich
die kirchliche Lage derart kompliziert dar wie in der Ukraine“ (Bremer 2008,
21). In der Gemengelage der Beweggründe der Konflikt- und Kriegsparteien er-
kennt man die religiösen Aspekte bisweilen erst auf den zweiten Blick: kirchen-
politische Interessen und zumindest Unterströmungen religiöser Art, und sei es
auch nur, dass diese eingesetzt werden, um Ängste zu schüren oder Gefahren
heraufzubeschwören. Diesen Bildern und Konzepten, historischen Reminiszen-
zen und Aktualisierungen sind die folgenden Ausführungen gewidmet.1 Dabei
geht es nicht um die Frage, ob Religionen an sich ein Gewaltpotential bereit-
halten oder zur Verfügung stellen. Es geht um Religion, die in kulturelle und
politische Bilder und Konzepte eingelagert wurde und von Ideologen instru-
mentalisiert werden kann. Die in den Religionen vorhandenen Kohärenzkräfte
lassen sich – wenn die Sprache hinreichend unscharf ist – anscheinend leicht
für säkulare Gruppenbildungen nutzen.

1 Für weitere Aspekte und v. a. detaillierte Darstellungen vgl. Richter, Katja: The Post-Soviet
Russian Orthodox Church. Politics, Culture and Greater Russia. Routledge, Lendon-New
York 2013; Mykhaleyko, Andriy: Gott auf dem Majdan. Die Rolle der Kirchen in der Ukraine-
Krise, in: ContaCOr 17, Sonderausgabe. Collegium Orientale Oriens-Occidens e. V., Eich-
stätt 2015 und Wanner, Catherine (Ed.): Euxenios, Nr. 17, auf: http://www.gce.unisg.ch/~/
media/internet/content/dateien/instituteundcenters/gce/euxeinos/euxeinos
%2017_2015.pdf (Stand:12. Januar 2017) verwiesen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Vorgeschichte

Dass auf dem Gebiet der heutigen Ukraine vier2 orthodoxe Kirchen mehr oder
weniger friedlich koexistieren, lässt sich nur aus der Geschichte erklären, die ih-
rerseits auch zu verstehen hilft, warum die Nationenbildungsprozesse so
schwierig verlaufen (sind).

Die Rus’

Der erste Staat auf dem Gebiet des heutigen Russlands, Belarus’ und der Ukrai-
ne war die – folgt man der Chronik: im Jahr 862 begründete – Kiever Rus’.
Dort führte der Großfürst Vladimir I. Svjatoslavič im Jahr 988 das Christentum
als Staatsreligion ein. Die Missionare kamen aus Konstantinopel, und von dort
schickte der jeweilige Patriarch in den späteren Jahren, als in der Rus’ eigen-
ständige kirchliche Strukturen entstanden waren, jeweils den Metropoliten.
Dieser residierte in der Hauptstadt Kiev und war fast immer ein Grieche. Als in
den 1230er Jahren die Rus’ von den Tataren erobert wurde, zogen nördlicher
gelegene Fürstentümer die Großfürstenwürde an sich, und der Metropolit ver-
legte seine Kathedra zunächst nach Vladimir an der Kljazma, dann nach Mos-
kau.

Die westlichen und südlichen Territorien der etwa zu drei Dritteln von den
Tataren eroberten Kiever Rus’ fielen Zug um Zug an das Großfürstentum Li-
tauen, das im Süden auch die Tataren vertrieb und bis ans Schwarze Meer ex-
pandierte. Im litauischen Herrschaftsbereich stellten die orthodoxen Ostslaven
bald die Mehrheit der Bevölkerung, daneben gab es in den stark wachsenden
Städten armenische und tatarische Bevölkerung, auch viele Deutsche, und v. a.
Juden siedelten sich dort an. Wichtigster Konkurrent des immer enger mit
Polen verbündeten Großfürstentums Litauen war im Nordosten Moskau, des-
sen Großfürsten bis 1480 von den tatarischen Chanen abhängig waren. Mit
Moskau führte Litauen über die Jahrhunderte viele Kriege um die Städte und
Ländereien der alten Rus’.

Der litauische Großfürst bemühte sich beim Patriarchen von Konstantinopel
um einen eigenen Metropoliten für seine orthodoxen Untertaten, die sich prin-
zipiell dem Patriarchat von Konstantinopel verbunden wussten. Das Bemühen
um eine eigene Metropolie hatte nicht immer Erfolg, gab es aber einen Metro-
politen für Litauen, nannte der sich – wie die früheren Inhaber des Amtes:
Митрополит Киевский и всея Руси („Metropolit von Kiev und der ganzen
Rus’“), später „von Kiev, Galizien und der ganzen Rus’“. Er residierte meist im

1.

1.1

2 In kulturwissenschaftlicher Perspektive ist die sog. griechisch-katholische Kirche eine or-
thodoxe, denn sie steht in der Tradition der entsprechenden Kirchenordnung, und auch
ihr Ritus ist der ostkirchliche.

228 NORBERT P. FRANZ

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


zu Litauen gehörenden Kiev, später bisweilen in Wilna. Gegen einen solchen
Metropoliten protestierte natürlich der Moskauer Großfürst und Zar, denn sein
Metropolit nannte sich Митрополит Московский и всея Руси („Metropolit von
Moskau und der ganzen Rus’“).

Rus’ (Русь) war aber nicht nur die Bezeichnung des früheren Reiches, Rus’
war ursprünglich auch der Name für dessen Bevölkerung, und Rus’skij
(русьский) war das entsprechende Adjektiv. Dessen Pluralform russkie (русские)
wurde bald auch zur Bezeichnung der Bevölkerung gebraucht, unabhängig da-
von unter welcher Herrschaft sie lebte, solange sie orthodox war und „Rus-
sisch“ sprach, also die Sprache, mit der sich die östlichen Slaven untereinander
verständigten. Ein Metropolit „der ganzen Rus’“ zu sein, hieß also sich für alle
diese „Russen“ zuständig zu fühlen. Sie waren – wohlgemerkt – keine Russen
im modernen Sinn, die Nationalstaaten und mit ihnen die nationalstaatlichen
Konzepte von „russisch“, „belarussisch“ und „ukrainisch“ entstanden erst Jahr-
hunderte später.

Das Zeitalter der Vervielfachung der Kirchen

In der historischen Entwicklung der Kirchen sind die 1590er Jahre von beson-
derer Wichtigkeit. Damals war Konstantinopel bereits seit 130 Jahren türkisch,
und auch die anderen alten Patriarchate wie Jerusalem, Antiochien und Alexan-
dria standen unter osmanischer Oberhoheit. Nur der Moskoviter Staat war mi-
litärisch stark und wirtschaftlich erfolgreich, und der amtierende Zar Boris Go-
dunov überzeugte die orthodoxen Patriarchen, dass es an der Zeit sei, dem
Moskauer Metropoliten den Rang eines Patriarchen zuzuerkennen. Das ge-
schah im Jahr 1590. Dieser Patriarch ging nun davon aus, dass ihm auch die
Bistümer zugeordnet seien, die im polnisch-litauischen Staat lagen. Die meisten
der dortigen Bischöfe aber wollten dies nicht und gingen deshalb auf den Vor-
schlag ein, sich dem römischen Patriarchen (sprich: dem Papst) zu unterstellen,
der ihnen versprach, ihren Ritus und ihr Rechtssystem anzuerkennen. Die ent-
sprechende Union wurde 1596 in der Stadt Brest geschlossen. Seit der Zeit gibt
es auf dem Gebiet der weißrussischen und westukrainischen Territorien eine
unierte orthodoxe Kirche, die heute „ukrainische griechisch-katholische Kir-
che“ (UGKK) genannt wird.

Der östliche Teil der ukrainischen Territorien, der Kosakenstaat, sah sich von
Polen administrativ und konfessionell bedrängt und unterstellte sich 1654 dem
Moskauer Zaren. So die russische Lesart des Schwurs, Ukrainer sprechen von
einem temporären Bündnis. Jedenfalls wurde 1685 der Kiever Metropolit dem
Moskauer Patriarchen untergeordnet. Der westliche Teil des Kosakenstaates
verblieb in Polen-Litauen und kam erst in den 1790er Jahren während der Tei-
lungen Polens an Russland, Ostgalizien wurde Österreich zugeschlagen. Dort
blieb die unierte Kirche stark, in den Russland untergeordneten Teilungsgebie-

1.2

DIE RELIGIÖSEN UNTERSTRÖMUNGEN IM AKTUELLEN UKRAINE-KONFLIKT 229

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


ten versuchte die orthodoxe Kirche Russlands möglichst viele Gemeinden und
ganze Bistümer an sich zu binden, dies nicht zuletzt durch die zwangsweise In-
tegration der Unierten in die Russische Kirche 1839. Die orthodoxe Kirche war
mittlerweile staatlich dominiert, Peter I. hatte die Institution des Patriarchats
durch eine Synodalverfassung ersetzt. Staatliches und kirchliches Handeln lässt
sich für diese Zeit nicht genau trennen. Diese Zwangsvereinigung muss auch
im Kontext weiterer Maßnahmen gesehen werden, die die russische Regierung
Mitte des 19. Jahrhunderts ergriff, um der entstehenden ukrainischen National-
bewegung die institutionellen Verankerung zu nehmen: 1863 wurde der Schul-
unterricht in Ukrainisch verboten, 1876 die Einfuhr von Büchern (aus Galizien)
untersagt.

Die Moderne

Als 1917 das Zarenreich unterging, kehrte die Russische Orthodoxe Kirche zur
Patriarchats-Struktur zurück. Der erste gewählte Patriarch Tichon starb schon
1925, und der Sowjetstaat verhinderte eine Nachwahl. Erst 1943, während des
Zweiten Weltkriegs, gestand Stalin der Kirche wieder einen Patriarchen zu. Ti-
chon hatte noch Патриарх Московский и всея России („Patriarch von Moskau
und ganz Russland“) geheißen, sein Nachfolger Aleksij I. nahm 1943 den Titel
eines Патриарх Московский и всея Руси („Patriarch von Moskau und der gan-
zen Rus’“) an. Das war mehr als nur die Wiederaufnahme eines alten Titels – es
war der kirchenrechtliche Anspruch auf die Gebiete, die nach dem ersten Welt-
krieg an das wiedererstandene Polen gegangen und im Herbst 1939 von Stalin
in Folge des Molotov-Ribbentrop-Paktes militärisch besetzt worden waren:
belarussische Gebiete, die westliche Ukraine und Ostpolen. Dort hatten sich
viele Kirchengemeinden gleich 1917/18 – da sie sich nun außerhalb der Reich-
weite des russischen Staates befanden – wieder aus der kirchlichen Zwangsuni-
on mit Moskau befreit. Nach der vierten Teilung Polens 1939 wurde die unierte
Kirche im sowjetischen Teilungsbiet wieder verboten, die Gemeinden sollten
sich – wenn es sie überhaupt noch geben durfte – nach Moskau orientieren. Die
Synode von Lviv gab 1946 dieser Zwangsvereinigung eine Scheinlegitimation.

Während des Ersten Weltkriegs hatte sich parallel zu den Strukturen der rus-
sischen Staatskirche 1917 eine eigenständige Ukrainische Orthodoxe Kirche for-
miert, wie es während des russischen Bürgerkriegs auch eine kurze Phase eines
unabhängigen ukrainischen Staates gegeben hatte. Diese Kirche erklärte sich
1921 – ohne Zustimmung der anderen orthodoxen Kirchen – autokephal, und
die im Bürgerkrieg siegreichen Truppen der Bolschewiki liquidierten diese Kir-
che erst einmal nicht, weil sie mit ihr Druck auf die russische Kirche ausüben
zu können hofften.

Im Zuge des allgemeinen Kampfes gegen die Religionen wurden bald darauf
alle Kirchen unterdrückt, die ukrainische autokephale Kirche organisierte sich

1.3

230 NORBERT P. FRANZ

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


in der Diaspora des Exils neu und unterstellte sich 1924 dem Patriarchat von
Konstantinopel. Ihr kanonischer Status blieb strittig. Nach dem Ende des So-
wjetstaates kehrte sie 1991 in die Ukraine zurück, Gemeinden schlossen sich ihr
an. Sie wird als Ukrainische Autokephale Orthodoxe Kirche (UAOK) bezeich-
net.

Das Moskauer Patriarchat, das nach dem Ende des Zweiten Weltkriegs eine
Art Monopolstellung erlangt hatte, organisierte die auf dem Territorium der
Ukraine gelegenen Bistümer als eine eigene Metropolie, die Ukrainische Ortho-
doxe Kirche in kanonischer Verbundenheit mit dem Patriarchat Moskau (UOK
MP). Nach Erlangung der politischen Unabhängigkeit der Ukraine drängte der
damalige Metropolit Filaret (Denisenko) auf einen autokephalen Status. Als
dieser nicht gewährt wurde, gründete er eine eigenständige Ukrainische Ortho-
doxe Kirche (Kiever Patriarchat) (UOK KP). Die aus dem Exil zurückgekehrte
UAOK arbeitete eine Zeit lang mit ihr zusammen, 1993 trennten sie sich. Der
Wunsch nach Autokephalie ist mehr als 100 Jahre alt und wurde im Moskauer
Patriarchat eher dilatorisch behandelt. Kirchliche und weltliche Autoritäten der
Ukraine setzten spätestens 2014 (Krim-Annexion und Krieg im Donbass) nicht
mehr auf ein Einvernehmen mit dem Moskauer Patriarchat. Vielen Ukrainern
erschien der Patriarch als – meist stiller – Unterstützer der aggressiven russi-
schen Politik. So wandte man sich an den Patriarchen von Konstantinopel.3

Auf dessen Vermittlung schlossen sich UOK KP und UAOK Ende 2018 wie-
der zusammen, und zwar zu der Orthodoxen Kirche der Ukraine (OKU). Der
Patriarch von Konstantinopel entließ diese im Januar 2019 im Beisein des
Staatspräsidenten der Ukraine in die Autokephalie. Dass die OKU einen neuge-
wählten Metropoliten als Oberhaupt hat, verärgerte das bisherige Oberhaupt
der UOK, der ja schon ein „Kiever Patriarchat“ gegründet zu haben glaubte.
Dieses hatte allerdings in den anderen orthodoxen Kirchen keine Anerkennung
gefunden. Trotzdem schloss er sich der Kirchenvereinigung nicht an. Also vier,
bzw. drei Kirchen und ein Rest neben- und oft genug gegeneinander: Die Rus-
sische Orthodoxe Kirche mit der ihr zugeordnete Kiever Metropolie, die mit
Rom unierte Kirche, die beiden zur autokephalen OKU Fusionierten und die
Reste der OKU KP. Und das sind nur die Kirchen mit orthodoxer Tradition –

3 Der russische Theologe und Religionssoziologe Sergej Čapnin schreibt im Sommer 2018,
die Russische Orthodoxe Kirche sei in ihrer Selbstwahrnehmung als „Reichskirche“
(Церковь империи) gefangen und tue sich deshalb besonders schwer, dem Wunsch nach
Autokephalie zu entsprechen. Sie habe in gewisser Weise die Rolle der Sowjetunion über-
nommen („Das russische Reich brach zusammen, die Sowjetunion brach zusammen, aber
die Kirche blieb trotz der Verfolgung innerhalb der Grenzen des Reiches und vereinte die
orthodoxen Gemeinschaften in den Ländern, die nach dem Zusammenbruch der UdSSR
die Unabhängigkeit erlangt hatten.“ - Российская империя рухнула, Советский Союз
рухнул, а церковь, несмотря на гонения, осталась в границах империи и объединяет
православные общины в тех странах, которые после распада СССР получили
независимость. Vgl. Čapnin, Sergej: Avtokefalija provoslavnoj cerkvi na Ukraine. Čto terjaet
Rossija? in: Moskovskij centr Karnegi, 23.05.2018. (Stand: 25.07.2020).

DIE RELIGIÖSEN UNTERSTRÖMUNGEN IM AKTUELLEN UKRAINE-KONFLIKT 231

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


daneben gibt es Katholiken und Protestanten und Freikirchen unterschiedlichs-
ter Richtungen, Juden und Muslime …

Was die Größenverhältnisse angeht, galt 20144 bzw. 2016:

Glaubensgemeinschaft % in der Gesamt-
bevölkerung 2014

Anzahl der Gemein-
den 2014

Nov. 2016

Orthodoxe
    UOK MP
    UOK KP
    UOAK

70,2 18.162 (65,2 %)
4.738 (17,0 %)
1.183 (04,3 %)

64,75

Mit Rom Unierte (UGKK) 7,8 3.769 (13,5 %) 8,2
Römisch-Katholische 1.0  0,8

Protestantisch 1.0  1,2

Islam 0,2   
Juden 0,1   
„einfach Christen“ 6,3  12,7

Andere 0,2   
Keiner Religionsgemeinschaft zugehörig 12,5   
Ohne Antwort 0,7   

Angesichts dessen ist verständlich, dass es in den frühen 1990er Jahren biswei-
len zu handfesten Auseinandersetzungen um Kirchengebäude und andere Im-
mobilien kam.6 Streit gibt es bis heute (2020) in den Gemeinden über den Ver-
bleib in der Kirchenstruktur der UOK (MP) oder einen Wechsel in die der
OKU. Bis März 2019 hatten 502 Pfarreien diesen Wechsel vollzogen (Matreveli
2019, 6) – genauere Zahlen über Prozentanteile an der Bevölkerung sind nicht
veröffentlicht.

4 Zahlen für 2014 nach Mykhaleyko, Gott auf dem Majdan. Dort noch genauere Zahlen
auch über die Zahl der Geistlichen u. ä.

5 Einer Umfrage des Razumkov-Zentrums zufolge hatte sich schon bis 2016 das Verhältnis
zuungunsten des Moskauer Patriarchats verschoben: Von den mehr als befragten 2000
Ukrainern erklärten sich 23,3 % der Orthodoxen der UOK MP zugehörig, aber 39,5 % der
UOK KP. Der UOAK rechneten sich 4,8 % zu, und etwas ein Viertel aller Orthodoxen
wollte sich nicht festlegen. Vgl. NÖK: Nearly half of Ukrainian Orthodox support the unified
Local Orthodox Church – a poll, in: Nachrichtendienst Östliche Kirchen, 2016, Ausgabe 49
(08. Dezember 2016), S. 49).

6 „Die lokalen konfessionellen Auseinandersetzungen zwischen den Orthodoxen und den
Unierten, die ungeklärten Fragen des Kircheneigentums, vor allem der Kirchengebäude,
die Spaltung in eine griechisch-katholische und eine orthodoxe Gemeinde sowie zum Teil
heftige Auseinandersetzungen belasten die innerukrainische konfessionelle Lage.“
(Mykhaleyko, Gott auf dem Majdan, S. 17).

232 NORBERT P. FRANZ

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Die Religionsgemeinschaften und der Euro-Majdan

Umso erstaunlicher ist es, dass die Kirchen während der Proteste auf dem Kie-
ver Majdan-Platz insgesamt (und überwiegend gemeinsam) eine sehr mäßigen-
de Rolle gespielt haben. Diese Proteste begannen am 21. November 2013 und
nahmen, als die Polizei sie mit Gewalt zu unterbinden suchte, den Charakter
einer Massenbewegung an. Im Dezember waren üblicherweise eine halbe bis
eine Million Menschen bei den Kundgebungen. Tausende okkupierten den
Platz. Die christlichen Kirchen hatten sich an der Debatte um das Assoziie-
rungsabkommen mit der EU beteiligt. Die meisten waren dafür, andere dage-
gen. So lehnten etwa die Mönche eines Klosters, das sich nach Moskau orien-
tierte, Europa als Ort der „aggressiven Propaganda sexueller Perversionen“ ab
(Zimmermann 2014, 260). Nachdem es aber zum Massenprotest gekommen
war, war jedoch die Solidarität der Geistlichen mit den Protestierenden groß.
Das hat u. a. damit zu tun, dass sich 2010 knapp drei Viertel der Bevölkerung
der Ukraine als gläubig bezeichneten. In den westlichen Landesteilen ist die
unierte Kirche sehr stark, im Osten ist die Säkularisierung weiter fortgeschrit-
ten. Im Westen bezeichnen sich 90 % der Bevölkerung als religiös. Bei einer
Umfrage aus dem März 2015 gaben 62 % der Teilnehmenden an, sie vertrauten
„der Kirche“, sagten allerdings nicht welcher, gegenüber 8 % Vertrauen in poli-
tische Parteien ein sehr hoher Wert (Risu 2015).

Wenn also etwa ein Viertel der Gesamtbevölkerung die Moskauer Kirche als
ihre ansieht, erklärt das zumindest zum Teil deren Zurückhaltung bei der Frage
nach der Legitimität des Protests, der in einem Umsturz endete. Die Moskauer
Regierung hatte dagegen schnell die Erklärung parat, es habe ein faschistischer
Staatsstreich stattgefunden. Andere Motive für die abwartende Haltung der
Moskauer Kirche mögen gewesen sein, dass es auch in ihren Reihen etliche gab,
die den Staatspräsidenten Janukovyč loswerden wollten (Zimmermann 2014,
262). Und drittens schließlich befand sie sich in einer Situation der Konkur-
renz. Die Autokephale Kirche erklärte, immer an der Seite des Volkes zu ste-
hen, und die Unierten begrüßten die Westorientierung sowieso. So kam es, dass
Seminaristen aller drei Kirchen bei den Protesten mitmachten, und als am
21. Januar die ersten Schüsse fielen, standen orthodoxe Mönche des Moskauer
Patriarchats mit Kreuzen und Ikonen stundenlang zwischen Polizisten und De-
monstranten (siehe Abb. 1). Vertreter der anderen Kirchen und Religionen ge-
sellten sich dazu und beteten für den Frieden. Die Bilder gingen um die Welt
und sind noch heute im Internet zu sehen. Die Kirchen boten Asyl, Geistliche
spendeten Trost, man sah religiöse Symbole an den Barrikaden (siehe Abb. 2) –
ein eigentlich religiöses oder kirchenpolitisches Motiv war bei den Kämpfen-
den anscheinend aber nicht auszumachen.

  

2.

DIE RELIGIÖSEN UNTERSTRÖMUNGEN IM AKTUELLEN UKRAINE-KONFLIKT 233

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Abb. 1 Priester zwischen den Fronten

Abb. 2 Religiöse Symbole in den Barrikaden

Da die russische Regierung früh Gerüchte streute, in der Ukraine hätten nun
Faschisten und Antisemiten das Sagen, richtete sich viel Aufmerksamkeit auf
die ukrainischen Juden. Deren Lager war gespalten: Der Vorsitzende des Ukrai-
nischen Jüdischen Komitees übte scharfe Kritik an den Protesten, während der
Kiever Oberrabbiner die Westorientierung begrüßte. Einige Aktivisten auf dem
Majdan outeten sich als Juden. Dabei wurde öffentlich, dass es in der Protestbe-
wegung z. B. eine „Jüdische Hundertschaft“ gab. Deren Mitglieder gaben zu
verstehen, dass sie keinen gefährlichen Antisemitismus am Werk sahen. In der
Tat verfehlte die als ausgesprochen chauvinistisch eingeschätzte Svoboda-Partei
bei der Parlamentswahl 2014 die 5 %-Hürde. Das hinderte Moskau nicht, die
Vorwürfe aufrechtzuerhalten. Jüdische Gruppierungen, von denen vorher nie
jemand gehört hatte, stützten die Moskauer These, was den Kiever Oberrabbi-

234 NORBERT P. FRANZ

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


ner Blajch schließlich zu der Aussage bewegte, die eigentliche antisemitische
Gefahr komme aus Moskau. Auch der chassidische Oberrabbiner erklärte, es ge-
be keinen Antisemitismus in der Ukraine.

Die tatarischen Muslime waren dagegen nur mit Statements, die die Proteste
unterstützten, in der Öffentlichkeit. Für sie bedeutete eine unabhängige mit
dem Westen verbandelte Ukraine eine bessere Garantie für religiöse und kultu-
relle Pluralität als eine nach Moskau orientierte.

Das Verhalten der Kirchenführer während der Proteste und des Sturzes der
Regierung Janukovyč war nicht nur pragmatisch und den Besonderheiten der
Situation angepasst. Es stand auch im Einklang mit den eigenen Festlegungen.

Orthodoxe Theorie zu Krieg und Nation

Auf ihrer Moskauer Synode hatte die Russische Orthodoxe Kirche im August
2000 Grundlagen einer Sozialdoktrin7 verabschiedet und sich damit zum ersten
Mal in ihrer Geschichte explizit zu dem Verhältnis von Staat und Kirche schrift-
lich festgelegt. Das achte Kapitel dieser Sozialdoktrin ist „Krieg und Frieden“
gewidmet.

Der Krieg wird dort gleich im ersten Satz als „Erscheinungsform […] des
brudermordenden Hasses“8 definiert (Thesing 2001, 63). Er ist „Böses. Der
Grund des Krieges, wie überhaut im Bösen des Menschen, liegt im sündhaften
Missbrauch der gottgegebenen Freiheit.“9 (Ibid.) Solche Aussagen werden je-
weils mit Zitaten aus der Bibel hinterlegt.

Das Dokument ist aber nicht nur eine Herleitung von gesellschaftlichen Posi-
tionen aus den biblischen Grundlagen, es ist auch der Versuch, die Kirche mit
ihrer Geschichte in der gegenwärtigen politischen und gesellschaftlichen Reali-
tät zu verorten. Zur historischen Erfahrung gehöre, dass Krieg ein zwar „uner-
wünschtes, allerdings unumgängliches Mittel“10 sein könne. Dies im Fall, dass
man das eigene Leben und das seiner Nächsten schützen müsse. Aus der Not-
wehr wird das Recht auf kollektive Selbstverteidigung abgeleitet, wobei sich die
Russische Orthodoxe Kirche ausdrücklich auf die westkirchliche Tradition be-
ruft und auch schon vom hl. Augustinus genannte Bedingungen auflistet.

Die Kirche sieht es ausdrücklich als ihre Aufgabe an, mit Aufrufen und Ver-
handlungen friedensbewahrend zu wirken, damit es erst gar nicht zum Krieg
kommt.

3.

7 Основы социальной концепции.
8 […] проявлением […] братоубийственной ненависти. (Osnovy: social‘noj koncepcii Russ-

koj Provaoslavnoj Cerkvi, auf: http://www.patriarchia.ru/db/print/141422.html (Stand: 26.
März 2015)., o. S.).

9 Война есть зло. Причина его, как и зла в человеке вообще, — греховное
злоупотребление богоданной свободой, […]. (l. c.).

10 […] нежелательным, но вынужденным средством. (l. c.).

DIE RELIGIÖSEN UNTERSTRÖMUNGEN IM AKTUELLEN UKRAINE-KONFLIKT 235

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Wie in den anderen christlich geprägten Ländern war auch in der Rus’ und
später in Russland der Krieg mit Sozialprestige besetzt, es galt als ehrenhaft, das
eigene Land nicht nur zu verteidigen, sondern auch zu vergrößern, zumal
wenn die Gegner nicht dieselbe Religion hatten. Dabei verschränkten sich bis-
weilen politische und religiöse Kategorien: Aleksandr Jaroslavič, seit 1236 Fürst
von Novgorod und in dieser Funktion Heerführer in den (siegreichen) Kriegen
gegen die Schweden und die Ritter des Deutschen Ordens, wurde 1546 heilig-
gesprochen „ausschließlich auf der Grundlage weltlicher Taten“ (Torke 1985, 23)
und als solcher Heiliger war er dann auch Schutzpatron besonders für Soldaten.

Die Vermischung von Heiligkeit und Heldentum11 ist nur ein nebensächli-
ches Problem. Viel wichtiger ist, dass alle Selbstverteidigungstheorien mit dem
Phänomen zu tun haben, dass die modernen Kriege (und vielleicht nicht nur
die modernen) niemand begonnen haben will. Niemand definiert sich als Ag-
gressor, alle verteidigen sich nur selbst.

Für das gespannte nachbarschaftliche Verhältnis zwischen Russland und der
Ukraine ist nicht so sehr das Kapitel „Krieg und Frieden“ in der Sozialdoktrin
problematisch als vielmehr die Definition von „Kirche und Nation“. Da ist
zwar zunächst von dem universalen „und folglich übernationalen Charakter“12

der christlichen Kirche die Rede, im nächsten Teilkapitel heißt es: „Der univer-
sale Charakter der Kirche bedeutet allerdings nicht, daß die Christen kein
Recht auf nationale Eigenart und nationale Selbstverwirklichung hätten. Im
Gegenteil, die Kirche verbindet in sich das universale mit dem nationalen Prin-
zip.“13 Die universale Kirche besteht in dieser Lesart also aus einer „gewissen
Zahl autokephaler Landeskirchen“14 – was aber eine „Landeskirche“ (Pomest-
naja Cerkov‘ – mit Großbuchstaben) ist, oder wie eine solche entsteht, wird
nicht gesagt. Traditionell verweist die orthodoxe Ekklesiologie auf den Kanon
34 der Apostolischen Kanones,15 die aus dem 5. Jahrhundert stammen. „Dort

11 Dazu auch eine Ausstellung und Katalog im Ikonenmuseum Recklinghausen. Vgl. Hau-
stein-Bartsch, Eva (Hrsg.): Von Drachenkämpfern und anderen Helden. Kriegerheilige auf
Ikonen, Ausstellungskatalog, Recklinghausen 2016.

12 имеет вселенский и, следовательно, наднациональный характер. (l. c.).
13 Вселенский характер Церкви, однако, не означает того, чтобы христиане не имели

права на национальную самобытность, национальное самовыражение. Напротив,
Церковь соединяет в себе вселенское начало с национальным. (l. c.).

14 из множества Автокефальных Поместных Церквей. (l. c.).
15 „Die sog. Apostolische Kanones (Ἱεροὶ Κανόνες τῶν ἁγίων καὶ πανσέπτων Ἀποστόλων,

Heilige Kanones der heiligen und hochverehrten Apostel) ist eine Sammlung von, an-
geblich von den Aposteln stammenden, 85 kirchlichen Rechtssätzen in Form von Syn-
odalbestimmungen, die zwischen dem Ende des 4. und der Mitte des 5. Jahrhunderts in
Syrien entstanden sind.“
(http://orthpedia.de/index.php/Heilige_Kanones_der_heiligen_und_hochverehr-
ten_Apostel).

236 NORBERT P. FRANZ

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


heißt es, dass die Bischöfe eines jeden ethnos einen protos unter sich kennen sol-
len“16 (Bremer 117).

Damit hängt das Recht auf kirchliche Eigenständigkeit am ethnos, am Volks-
Begriff. Wegen der aus diesem Begriff resultierenden Komplikationen hat
Theodor Nikolaou die Sprachverwendung der Apostolischen Kanones einer phi-
lologischen Analyse unterzogen und festgestellt, dass die Deutung in Richtung
des modernen Nation-Begriffs nicht historisch ist. Schon in der Bibel, z. B. im
Petrusbrief, „sind alle Christen, unabhängig von Rasse, Farbe, Geschlecht, etc.
das ‚heilige Volk‘. Hier erhält der Ausdruck eine übernationale ökumenische
Bedeutung.“ (Nikolaou 2005, 88)

Die Russische Orthodoxe Kirche geht trotzdem von einem modernen Ver-
ständnis aus: Sie bestimmt ihn inhaltlich als eine sich ihrer (z. B. kulturellen)
Eigenheiten bewusste Gruppe (also eher im Sinne von „Nation“) bzw. formal
als Bürger eines Staates.17 In den Patriotismus-Begriff will sie beides einbezie-
hen:

Der christliche Patriotismus bezieht sich in gleicher Weise auf die Nation als ethnische
Gemeinschaft als auf die Gemeinschaft der Staatsbürger. Der orthodoxe Christ ist auf-
gerufen, sein Vaterland, im Sinne eines bestimmten Territoriums, zu lieben, desglei-
chen seine über die Welt verstreuten Blutsbrüder.18 (Thesing 2001, 19)

Angesichts dieser Terminologie bietet – ob sie es will oder nicht – die Russische
Orthodoxe Kirche vielen die Möglichkeit, sich mit problematischen Schlussfol-
gerungen auf sie zu berufen.

16 Wörtlich: Τοὺς ἐπισκόπους ἐκάστου ἔθνους εἰδέναι χρὴ τὸν ἐν αὐτοῖς πρῶτον καὶ ἡγεῖσται
αὐτον ὡς κεφαλήν [...]. Vgl. Metzler, Marcel (Ed.): Les constitutions apostoliques (Vol 3,
livres VII et VIII), in: Sources Chrétiennes, 336. Les Éditions du Cerf, Paris 1987.

17 Die Unterschiede in der Schwerpunktsetzung „universal“ und „national“ zeigen sich in
der Namensgebung: Die Russische Orthodoxe Kirche (Русская Православная Церковь)
bestimmt durch die Voranstellung des Russischen ihre Orthodoxie national, während
die Bezeichnung OKU (Православна Церква України) sich auf der Linie der griechi-
schen Ekklesiologie als Teil der universalen Kirche auf einem bestimmten Territorium
definiert.

18 Христианский патриотизм одновременно проявляется по отношению к нации как
этнической общности и как общности граждан государства. Православный
христианин призван любить свое отечество, имеющее территориальное измерение, и
своих братьев по крови, живущих по всему миру. (l.c.).

DIE RELIGIÖSEN UNTERSTRÖMUNGEN IM AKTUELLEN UKRAINE-KONFLIKT 237

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Die Praxis

Die Institution Religion geht nicht in der Organisationsform Kirche auf, und
die Theologie ist nicht deckungsgleich mit der volkskirchlichen Frömmigkeit.
Religionen sind hochkomplexe Phänomene. Während die UOK KP und die
UGKK aus ihrer Bindung an die Ukraine keinen Hehl machen, muss das Mos-
kauer Patriarchat zwischen seiner Verbindung mit den Spitzen der Russischen
Föderation und einer Loyalität zum ukrainischen Staat einen Ausgleich schaf-
fen, weil es sonst in dem politischen Konflikt zwischen den Nachbarstaaten zu
offensichtlich als Partei auftritt. Das würde ihm weitere Gemeinden entfrem-
den.

An der kirchlichen Basis dagegen wird solche Zurückhaltung weniger geübt,
es kommt wohl öfter zu handfesten Konflikten, die Teile des größeren politi-
schen Konflikts sind. Die russische Nachrichtenagentur Interfax hat einen
Zweig Interfax religija eingerichtet, der Zusammenstöße zwischen den Pfarreien
oder religiösen Gruppen auf dem Gebiet der Ukraine auch auf Englisch öffent-
lich macht – immer dann, wenn Mitglieder der UOK MP in Mitleidenschaft ge-
zogen werden. So hieß es z. B. am 26. März 2015 unter dem Titel „Another
Moscow Patriarchate church seized in Ukraine“ in einer Meldung, unter den et-
wa 100 Angreifern seien auch fünf Kleriker des „selbsternannten Kiever Patriar-
chats“19 gewesen. Die Behörden hätten nach dem Vorfall die Kirche versiegelt.
Auf der anderen Seite berichten Vertreter der UOK PK, ihre Gemeinden auf
der Krim würden – seit die Krim Russland zugeschlagen wurde – systematisch
bedrängt. Gehörten zur Diözese Simferopol vorher 48 Gemeinden, sei es heute
nur noch eine Handvoll. Die Behörden legten z. B. hohe Mietpreise für die Ge-
bäude und Bearbeitungsgebühren fest. So sollten die Gemeinden gedrängt wer-
den, sich der UOK MP anzuschließen (Schmidt 2015). Die Meldungen über
Konflikte anlässlich von Orientierungswechseln, aber auch Feiern, Wallfahrten
u. ä. reißen nicht ab.

Die Kirchenleitungen bemühen sich in ihren offiziellen Statements zu Krieg
und Frieden in der Regel um eine möglichst große Kongruenz mit der eigenen
Lehre, es gibt aber auch schon einmal markige Worte aus dem Mund von Hier-
archen. So nannte der – von Moskau nicht anerkannte – Kiever Patriarch Fila-
ret den russischen Präsidenten einen „Lügner und Mörder“, Erzbischof Kli-
ment aus Semfiropol sagt, auch an den Händen des Moskauer Patriarchen kle-
be Blut. (Schmidt 2015). Deshalb rücke – so der Bischof – die Kirche des Kiever
Patriarchats auf der Krim enger an die katholische Kirche heran. Deren Priester
sind oft Polen, denen die russischen Behörden aber die Aufenthaltserlaubnis
nicht verlängern. Das bestätigt auch der mit Ökumene-Fragen betraute Jesuit
Christoph Hermann in einem Beitrag in Radio Vaticana. Auch er weiß von aus-

4.

19 „There were five clergymen of the self-proclaimed Kiev Patriarchate among the 100 at-
tackers.“

238 NORBERT P. FRANZ

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


gewiesenen katholischen Priestern nicht nur auf der Krim, sondern auch in den
Rebellen-Gebieten. Moskau unterstütze die Separatisten, gehe aber selbst mit
harter Hand gegen Sezessionsbestrebungen in Sibirien vor. Der Konflikt sei
nicht religiöser Natur, sondern politischer.

Die Versuchungen der Politik

Die nicht wirklich geklärte Rolle des Nationalen in der Selbstdefinition der or-
thodoxen Kirchen ist für viele Politiker eine Versuchung, die gemeinschaftsstif-
tenden Potentiale der Kirchen für den nationalen Zusammenhalt oder zur Mo-
bilisierung für eine aggressive Politik zu nutzen – oder dies zumindest zu ver-
suchen.

Die ukrainischen Varianten

Die Russische Orthodoxe Kirche führt sich direkt auf die Kiever Anfänge zu-
rück und hatte sich im Jubiläum des Jahres 1988 („Tausend Jahre Taufe der
Rus’“) mit großer Selbstverständlichkeit als deren Alleinerbe gefeiert. Als nach
dem Zerfall der Sowjetunion die Ukraine als selbständiger Staat aus der Erb-
masse hervorging, unterstütze deren erster Präsident, Leonid Kravčuk
(1991-1994) die Idee eines Kiever Patriarchats, während sein Amtsnachfolger
Leonid Kučma (1994-2005) die Zuordnung zum Moskauer Patriarchat beibe-
halten wollte. Trotzdem erkannte die Regierung im Jahr 2000 die Loslösung ei-
nes Teils der UOK von Moskau und deren Selbständigkeitserklärung als UOK
KP sogleich an. Als nach der Stichwahl um das Präsidentenamt im November
2004 Wahlbeobachtern (unter ihnen der OSZE) Hinweise auf Wahlfälschun-
gen zugunsten Janukovyčs vorlagen, entstand aus den Protesten die sog. Orange
Revolution, in deren Verlauf Vertreter der UOK KP, der UGKK und zweier
protestantischer Kirchen den Protest durch einen Brief unterstützten. Die UOK
MP dagegen unterstützte Janukovyč, die UOAK blieb unentschieden. Schließ-
lich wurde Viktor Juščenko Präsident (2005-2010), und dieser unterstützte die
UOK PK, Viktor Janukovyč (2010-2014) wieder eher das Moskauer Patriarchat
(Bremer 2008, 23). Dass dieser nach dem Euromajdan das Land verlassen muss-
te, hat die Position des Moskauer Patriarchats in der Ukraine weiter geschwächt.

Für die politische Führung der Ukraine ist die Idee einer Nationalkirche an-
scheinend sehr verlockend. So lancierte zum Jahr 2008 der damalige Staatspräsi-
dent Juščenko die Idee, auch die Ukrainisch Orthodoxe Kirche solle der „Taufe
der Rus’“ als ihres Gründungsaktes gedenken und eine 1020-Jahrfeier ausrich-
ten. Dazu reisten auch die Patriarchen von Moskau und Konstantinopel an, zu
einem Einvernehmen in Bezug auf die Situation der Kirchen am Ort kam es je-
doch nicht. Auch das vom Ökumenischen Patriarchen 2016 nach Kreta eingela-

5.

5.1

DIE RELIGIÖSEN UNTERSTRÖMUNGEN IM AKTUELLEN UKRAINE-KONFLIKT 239

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


dene Panorthodoxe Konzil konnte – da die Russische Kirche ihre Teilnahme
absagte – den Status der UOK KP und der UOAK nicht klären. Dass der schwe-
lende Konflikt um die Kirchen der Ukraine einer der Gründe für die Absenz
der Russischen Kirche war, wird daraus deutlich, dass nur wenige Wochen
nach dem Konzil die russische Agentur Interfax ein Interview verbreitete, in
dem ein Vertreter der UOK MP dem Patriarchen von Konstantinopel vorwirft,
schon vor 19 Jahren sich aufgrund politischen Drucks aus den USA einer Ver-
urteilung der „schismatischen“ UOK KP entzogen zu haben (NÖK 2016, 41).

Der Umstand, dass der damalige Staatspräsident Petro Porošenko 2019 bei
der Unterzeichnung des Autokephalie-Tomus für die OKU in Istanbul anwe-
send war, unterstreicht noch einmal das Interesse der Staatsführung an einer
vom Moskauer Patriarchat unabhängigen Kirche.20

Russlands integralistische Variante

Dass die Ukraine nicht integraler Bestandteil Russlands sein sollte, war für die
russischen Regierungen im 19. Jahrhundert undenkbar. Damals war es üblich,
von ihr als Малороссия („Kleinrussland“) zu sprechen21 – aus der Petersburger
Perspektive gab es nur ein großes Russland, ein Klein- und ein Weißrussland.
Letztere waren Grenzregionen, aber kein Ausland. Alles war Russland. Die mo-
derne Rossija verstand sich als alleinige Nachfolgerin der mittelalterlichen Rus’.

Es waren die Bolschewiki, die den Terminus „Kleinrussland“ nicht mehr be-
nutzen wollten und ihn für offizielle Anlässe verboten, weil er abwertend klin-
ge und die Ukrainer beleidige. Die nationalen Implikationen glaubten sie hin-
ter sich gelassen zu haben. Sie waren sich – zumindest öffentlich – sicher, alle
unterdrückten Völker der Erde würden sich mit Freuden einer Union der So-
wjetrepubliken anschließen. Da bedürfe es keines Zwanges mehr. Im August
1991 nach dem Putschversuch in Moskau sah die damalige Regierung in Kiev
das Verhältnis zum sowjetischen Vaterland allerdings skeptischer: die Ukraine
war eine der ersten Sowjetrepubliken, die Schritte zur Erlangung der Unabhän-
gigkeit und zum Austritt aus der Union einleitete.22

Das postsowjetische Russland hat die Rhetorik von der „natürlichen Heimat
aller Werktätigen“ hinter sich gelassen und stattdessen die (pan-)slavischen

5.2

20 Das ukrainische Kulturministerium ging zeitgleich dazu über, in ihren Dokumenten die
UOK MP unter einem anderen Namen zu führen, denn sie sei ja eigentlich eine russi-
sche Kirche. Das aber verbot ihm der Oberste Gerichtshof, da gegen ein entsprechendes
Gesetz eine Klage vorlag.

21 Eine Übernahme aus der Kanzleidiktion des Patriarchats von Konstantinopel (Μικρὰ
Ῥωσία), von wo aus der Metropolit von Kiev auf dem kleinen (kurzen) Weg erreichbar
war, die nördlichen Gebiete der Rus’ waren die des großen Weges (Μεγάλη Ῥωσία).

22 Die Verchovna Rada verabschiedete am 24. August 1991 eine formale Unabhängigkeits-
erklärung, ihr folgte am 1. Dezember 1991 ein Referendum.

240 NORBERT P. FRANZ

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Konzepte des 19. Jahrhunderts wiederbelebt. In dieser Tradition ist Russland
die „natürliche“ Schutzmacht für die slavischen Brudervölker, woraus sich be-
sonders enge, familiäre Beziehungen zwischen Russland und etwa der Ukraine
ableiten lassen.

Schon Aleksandr Solženicyn hatte, als er 1990 seine Vorstellungen von der
postsowjetischen Zukunft Russlands öffentlich machte, von einem Volk in drei
Zweigen gesprochen, das besonders enge Verhältnis zu den Ukrainern betont
und diese direkt angesprochen: „Nur durch das entsetzliche Unglück der Mon-
golenüberfälle und später durch die polnische Kolonialherrschaft hat sich unser
Volk in drei Zweige gegliedert.“23

Die aktuelle russische Politik verbindet diese slavischen Vorstellungen mit
geschichtspolitischen Elementen, die religiös-kirchliche Momente einbeziehen,
worin die Kontinuität der Russischen Orthodoxen Kirche eine gewichtige Rolle
spielt. Anders gesagt: der Anspruch der Russischen Orthodoxen Kirche, die Su-
prastruktur auch für Belarussen und Ukrainer zu sein, ist neben dem „völki-
schen“ Argument eine wichtige Stütze für den Anspruch der russischen Regie-
rung, sich in die Angelegenheiten der Ukraine einmischen zu können. Die
Grundlagen der Politik werden z. T. in der Religion und darin v. a. in einem
starken Konservativismus definiert. In einer programmatischen Rede auf dem
Valdaj-Forum warf Präsident Putin 2013 dem Westen vor, seine christliche Prä-
gung zu verraten:

Wir sehen, wie viele euro-atlantische Länder faktisch auf dem Weg sind, sich von ihren
Wurzeln loszusagen, darunter auch von den christlichen Werten, die das Fundament
der westlichen Zivilisation bilden. Sie negieren die moralischen Prinzipien und jede
traditionelle Identität: die nationale, die kulturelle, die religiöse und sogar die ge-
schlechtliche. Man betreibt eine Politik, die die Familie mit vielen Kindern auf eine
Stufe stellt mit einer eingeschlechtlichen Partnerschaft, den Glauben an Gott mit dem
an den Satan.24

Ein anderes Beispiel dafür stellt die besondere Hervorhebung der Krim dar in
ihrer „zivilisatorischen und sakralen Bedeutung“ für Russland (Putin 2014),
durch die sie zu einem dem Jerusalemer Tempelberg vergleichbaren „heiligen
Ort“ geworden sei. Schließlich sei an das Monument für den „apostelgleichen“
Vladimir I. erinnert, das in Moskau am Staatsfeiertag 2016 durch Vladimir Pu-
tin enthüllt wurde. Der russländische Staat stellt sich demonstrativ religiös-kul-

23 Да народ наш и разделялся на три ветви лишь по грозной беде монгольского
нашествия да польской колонизации. Vgl. Solženicyn, Aleksandr: Kak nam obustroit‘
Rossiju?, in: Komsomol‘skaja pravda, 18. September 1990, auf: http://www.lib.ru/
PROZA/SOLZHENICYN/s_kak_1990.txt (Stand: 12.01.2017).

24 „Мы видим, как многие евроатлантические страны фактически пошли по пути отказа
от своих корней, в том числе и от христианских ценностей, составляющих основу
западной цивилизации. Отрицаются нравственные начала и любая традиционная
идентичность: нацио-нальная, культурная, религиозная или даже половая. Проводится
политика, ставящая на один уровень многодетную семью и однополое партнерство,
веру в бога или веру в сатану.“ (Putin 2013).

DIE RELIGIÖSEN UNTERSTRÖMUNGEN IM AKTUELLEN UKRAINE-KONFLIKT 241

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


turell und staatlich in die Tradition der Rus’ und pflegt eine ähnliche Rhetorik
wie die Kirche.

Die Kirche ihrerseits pflegt eine nationale Rhetorik. Der spätere Patriarch Ki-
rill II. hatte, als er noch Metropolit vom Smolensk war, 1998 in einem Inter-
view mit der Zeitung Zavtra die Nähe zum Staat betont und dabei festgestellt:
„Die Verantwortung für Russland lässt sich nicht von der Verantwortung für
das Schicksal der russischen Orthodoxie trennen“25 (Gundjaev 1998, 13). Jeder
Mensch habe in den letzten beiden Jahrtausenden eine einfache Wahl gehabt:
„Bist du mit Christus oder mit dem Teufel?“ (Ibid., 12). Dieselbe Alternative
machte auch Präsident Putin auf, als er 2013 im Valdaj-Forum dem Westen vor-
warf, er stelle den Glauben an Gott auf eine Stufe mit dem an den Satan.26

Diese enge, bis in die Terminologie gehende Verbundenheit lässt – wie oben
angedeutet – viele Möglichkeiten zu, staatliches Handeln mit kirchlichen Kon-
zepten zu rechtfertigen. Man musste z. B. nur die russischsprachigen Ukrainer
zu „russischen Brüdern im Blute“ erklären, und schon stand die Besetzung der
Krim durch russische Truppen, die die „Russen“ vor ukrainischen „Faschisten“
schützen, im Einklang mit der Sozialdoktrin der Kirche. In deren Patriotismus-
konzept ist der orthodoxe Christ aufgerufen, „seine über die Welt verstreuten
Blutsbrüder“ zu lieben.

Auf der Argumentationsebene der slavischen Verwandtschaft spricht Präsi-
dent Putin der Ukraine sogar eine kulturelle Identität ab. Im August 2014 er-
klärte er öffentlich, das russische und das ukrainische Volk seien praktisch ei-
nes27. Bereits vor der Annexion der Krim hatte Putin Ukrainer und Russen
„praktisch ein Volk“ genannt, und er benutzte den aus den Zeiten Katharinas d.
Gr. stammenden Begriff Новороссия („Neurussland“)28 für die südostukraini-
schen Gebiete.

Es ist eine gut strukturierte mediale Kampagne, wenn sich Präsident Putin in
dem aus dem 18. und 19. Jahrhundert bekannten semantischen Feld bewegt,
das eine Rossija vorsieht und mehrere nachgeordnete Teil-Russlands. Parallel
dazu hat auch ein Duma-Abgeordneter vorgeschlagen, man solle doch wieder
zu der alten Terminologie zurückkehren und nur noch von „Kleinrussland“
sprechen. Konsequent bis in die Terminologie versucht die derzeitige russländi-

25 „Ответственность за Россию неотделима от ответственности за судьбы Русского
Православия. [...] со Христом ты или со диаволом.“ Vgl. Gundjaev, Kirill (Metropolit):
Rossija. Strana bogorodicy [Interview geführt von Aleksandr Prochanov], in: Zavtra,
Nr. 41 (5. Oktober 1998.), auf: http://old.zavtra.ru/content/view/1998-10-062all/ (Stand:
12. Januar 2017).

26 S. o. Fußnote 23.
27 https://www.youtube.com/watch?v=4JvgrAtut3Q.
28 Dieser Begriff war unter Katharina II. eingeführt worden, um damit die Territorien zu

bezeichnen, die ihr damaliger Favorit, der Fürst Potemkin, für das Russische Reich von
den Tataren erobert hatte.

242 NORBERT P. FRANZ

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


sche Regierung die kulturellen Grundlagen der staatlichen Unabhängigkeit der
Ukraine zu bestreiten.

Die Russische Orthodoxe Kirche stützt nicht nur mittels des Rus’-Begriffs die
ausgreifenden Tendenzen der Regierung Russlands. Sie benutzt die Einheits-
und Brüderlichkeitstopoi der christlichen Theologie auch in einer politisch zu-
mindest missverständlichen Weise.

So fand z. B. am 25. Mai 2013, also noch lange vor dem Beginn des sog. Eu-
romajdan, das VIII. Internationale Festival am Tag der slavischen Literatur gera-
de in der russisch-ukrainischen Grenzregion von Belgorod und Luhansk statt.
Das Thema lautete: „Wir sind Slaven – in der Einheit liegt unsere Kraft“29 und
stand unter dem Patronat des Moskauer Patriarchen Kirills II. (NÖK 2013, 21).

Das wäre nicht weiter erwähnenswert, wäre nicht gerade die Berufung auf
das Russen und Ukrainern gemeinsame Slaventum immer wieder auch bei anti-
amerikanischen Demonstrationen30 hervorgehoben worden. Als ein amerikani-
sches Kriegsschiff in einem ukrainischen Hafen anlegte, protestierten Frauen
mit Losungen wie "Schande über die Lakaien der USA - wir sind Slaven"
(Abb.3). Schließlich erscholl der Ruf „Мы – братья, мы – славяне“ („Wir sind
Brüder, wir sind Slaven“) auch, als während der Besetzung der ukrainischen
Militäranlagen auf der Krim die nicht gekennzeichneten russischen Truppen
die Kasernen erstürmten. Unter der Losung „Wir sind keine Yankees, wir sind
Slaven. Unsere Brüder sind die Russen“31 finden sich mehrere Videos der ukrai-

29 „Славяне мы — в единстве наша сила“.
30 http://reactor.cc/post/770210.
31 „Мы не янки мы славяне наши братья россияне“.

Abb. 3 Antiamerikanische Demonstration

DIE RELIGIÖSEN UNTERSTRÖMUNGEN IM AKTUELLEN UKRAINE-KONFLIKT 243

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


nischen Separatisten im Netz. Die Akzentuierung der Slavizität ist also alles an-
dere als politisch harmlos.

Die imperiale Variante (Dugin)

„Orthodoxie“ ist kein geschützter Begriff, und so gibt es auch außerhalb der ge-
weihten Vertreter der Kirchen genügend selbsternannte Interpreten der Ortho-
doxie. Als ein solcher stellt sich gerne Aleksandr Dugin, der Führer der Eurasi-
schen Bewegung, dar. In einem Spiegel-Interview vom Herbst 2014 definiert er
sich als orthodoxer Christ, der sich in seinem gesellschaftspolitischen Konserva-
tivismus von seinem Gesprächspartner nicht akzeptiert fühlt:

Bei Ihnen gibt es Gay-paraden – okay, dann marschiert. Dass es bei uns keine gibt, hal-
tet ihr für eine Verletzung der Menschenrechte. Wir sagen daraufhin: Haut ab! Oder
Ihr wollt dem Islam erklären, was Feminismus ist und wer Femen ist und warum Frau-
en mit Männern gleichzustellen sind. Das ist Kolonisation. Ich bin orthodoxer Christ
[…]. (Neef 2014, 122)

Bei ihm ist die orthodoxe Spiritualität zu einem starren Kultur-Konservativis-
mus geworden. Er beruft sich auf den Schriftsteller und Publizisten Fedor Dost-
oevskij, den Philosophen Konstantin Leont‘ev und den Kulturtheoretiker Niko-
laj Danilevskij. Über Dostoevskij sagt er:

Für Dostojewski und die Slawophilen ist Russland eine besondere Form der Zivilisati-
on – keine europäische, keine asiatische, sondern eine orthodoxe. Mit eigenen Vorstell-
ungen über Moral, Ethik, Religion, Macht und Politik. (Ibid.)

Die Orthodoxie verdünnt er so sehr, dass sie ihm letztlich als ein nationales
Allheilmittel in den möglichen Konflikten zwischen den Religionen dient. Er
sagt:

Der orthodoxe Geist ist nicht exklusiv. Im Unterschied zum Katholizismus hat die Or-
thodoxie eine gewisse Flexibilität. Wir Russen sind keine Nationalisten, wir waren nie
eine Nation. Wenn wir von den ‚Unsrigen‘ sprechen, dann ist das nicht ethnisch ge-
meint. Auch der Tschetschene gehört zu uns und der Usbeke. Wir haben den türki-
schen und mongolischen Völkern gesagt: Ihr seid jetzt Teil der orthodoxen Kultur und
wir werden euch nicht verfolgen. […] Wenn wir von einem orthodoxen Volksgeist
sprechen, heißt das nicht, dass wir anderen Kulturen den Krieg erklären (Ibid., 122/123)

Gleichzeitig bekräftigt er in demselben Interview seinen Aufruf, man solle die
Ukrainer, die das Gewerkschaftshaus in Odessa angezündet haben „töten, töten,
töten.“ (Ibid., 121) Seine Basis, die sich auf die Orthodoxie beruft, ja sie zu in-
terpretieren bereit ist, ist also eindeutig kriegsgestimmt.

Was den von Dugin im orthodoxen Geist vereinnahmten Islam angeht, so
gibt es dort ganz andere Stimmen: Islam-Führer, Publizisten wie Orchan
Džemal‘ oder der tschetschenische Anwalt Dagir Chasavov plädieren dafür, in
mehrheitlich muslimisch bevölkerten Regionen Russlands islamisches Recht

5.3

244 NORBERT P. FRANZ

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


einzuführen. Chasavov drohte im Fernsehen, wer diese Neuordnung der Dinge
aufhalten wolle, den erwarte ein wenig beneidenswertes Los:

Wir werden Moskau – hier leben zwei Millionen Muslime – in Blut ertränken. Moskau
wird ein zweites Totes Meer32 (Ludwig 2012).

Die Politisierung des Islam in Russland hat gerade erst begonnen. Zwar setzen
europakritische Bewegungen und Parteien in Westeuropa bereits ihre Hoffnun-
gen auf Putins Russland als Garanten einer anderen Moderne, einer autoritären
und vermeintlich sicheren. Ob das Angebot, mit dem Islam eine gemeinsame
kulturpolitische Front gegen den Westen mit seiner als Libertinage geschmäh-
ten Liberalität zu bilden, aber tatsächlich angenommen wird, bleibt abzuwar-
ten.

Die orthodoxe Kirche Russlands könnte zumindest den deutlichsten In-
Dienst-Nahmen des „Orthodoxen“ öffentlich widersprechen und die Differen-
zen zwischen Religion und imperialer Politik benennen. Wenn sie es wollte.

Bibliographie

Bremer, Thomas: Zur kirchlichen Situation in der Ukraine, in: Ukraine-Analysen,
Nr. 43 (09. September 2008), S. 21–24.

Bremer, Thomas/Gazer, Hacik Rafi/Lange, Christian (Hrsg.): Die orthodoxen Kir-
chen der byzantinischen Tradition, Darmstadt 2008.

Čapnin, Sergej: Avtokefalija provoslavnoj cerkvi na Ukraine. Čto terjaet Rossija? in:
Moskovskij centr Karnegi, 23.05.2018. (Stand: 25.07.2020).

Gundjaev, Kirill (Metropolit): Rossija. Strana bogorodicy [Interview geführt von
Aleksandr Prochanov], in: Zavtra, Nr. 41 (5. Oktober 1998.), auf: http://
old.zavtra.ru/content/view/1998-10-062all/ (Stand: 12. Januar 2017).

[Dt.: „Rußland. Heimstätte der Gottesgebärerin“, in: Stimme der Orthodoxie
1998, Heft 4, S. 13.].

Haustein-Bartsch, Eva (Hrsg.): Von Drachenkämpfern und anderen Helden. Krie-
gerheilige auf Ikonen, Ausstellungskatalog, Recklinghausen 2016.

Ludwig, Michael: Ankündigung eines Blutbades. Ein bekannter Anwalt fordert in
Moskau Schariagerichte, in: FAZ, 2012, Nr. 99 (27. April), S. 6.

Matreveli, Tornike: Tornike Metreveli zu Wahlen und Religion in der Ukraine
(18. April 2019), in: Autokephalie in der Ukraine. Hintergrundberichte aus
NÖK seit April 2018. NÖK, Januar 2020, S. 5–6.

Metzler, Marcel (ed.): Les constitutions apostoliques (Vol 3, livres VII et VIII), in:
Sources Chrétiennes, 336. Les Éditions du Cerf, Paris 1987.

6.

32 „Любые попытки изменить этого будет оболётся кровью. Тут будет второе мёртвое
озеро. Мы залём город кровью.“

DIE RELIGIÖSEN UNTERSTRÖMUNGEN IM AKTUELLEN UKRAINE-KONFLIKT 245

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Mykhaleyko, Andriy: Gott auf dem Majdan. Die Rolle der Kirchen in der Ukraine-
Krise, in: ContaCOr 17, Sonderausgabe. Collegium Orientale Oriens-Occi-
dens e. V., Eichstätt 2015.

N.N.: Putin provoziert Ukraine mit Nazi-Vergleich, auf: http://www.zeit.de/poli-
tik/ausland/2014-08/putin-wehrmacht-vergleich (Stand: 12. Januar 2017).

N.N.: Kämpfe in der Ostukraine: Putin vergleicht ukrainische Armee mit Wehrmacht,
auf: http://www.spiegel.de/politik/ausland/ukraine-putin-vergleicht-ukrainisc
he-armee-mit-wehrmacht-a-988827.html (Stand: 12. Januar 2017).

Neef, Christian: „Jeder Westler ist ein Rassist“. Spiegel-Gespräch, in: Der Spiegel,
2014, Nr. 29, S.

120–125.
Nikolaou, Theodoros: Die Orthodoxe Kirche im Spannungsfeld von Kultur, Nation

und Religion, St. Ottilien 2005.
NÖK: 8th International Festival of Slavic Literature and Culture held in Russian-

Ukrainian border regions, in: Nachrichtendienst Östliche Kirchen, 2013, Aus-
gabe 21 (30. Mai 2013).

NÖK: Moskau: Kirche will auch ökonomische Abkoppelung vom Westen, in: Nach-
richtendienst Östliche Kirchen, 2014, Ausgabe 45 (20. November 2014).

NÖK: Another Moscow Patriarchate church seized in Ukraine, in: Nachrichten-
dienst Östliche Kirchen, 2015, Ausgabe 12 (26. März 2015).

NÖK: Russland: Moskauer Patriarchat greift Batholomaios I. an, in: Nachrichten-
dienst Östliche Kirchen, 2016, Ausgabe 41 (13. Oktober 2016).

NÖK: Nearly half of Ukrainian Orthodox support the unified Local Orthodox
Church – a poll, in: Nachrichtendienst Östliche Kirchen, 2016, Ausgabe 49
(08. Dezember 2016).

Osnovy: Osnovy social‘noj koncepcii Russkoj Provaoslavnoj Cerkvi, auf: http://
www.patriarchia.ru/db/print/141422.html (Stand: 26. März 2015).

Putin, Vladimir: Zasedanie meždunarodnogo diskussionnogo kluba «Valdaj», auf:
http://kremlin.ru/events/president/news/19243 (Stand: 22. November 2016).

Putin, Vladimir: Poslanie Presidenta Federal´nomu Sobraniju, in: http://krem-
lin.ru/events/president/news/47173 (Stand: 22. November 2016).

Richter, Katja: The Post-Soviet Russian Orthodox Church. Politics, Culture and
Greater Russia. Routledge, Lendon-New York 2013.

Risu (Religijno-informacijna služba Ukrainy): Cerkva je liderom rejtyngu doviry
ukrakjincev, auf: http://risu.org.ua/ua/index/all_news/community/social_ques-
tioning/59519/ (Stand: 26. März 2015).

Schmidt, Friedrich: Ein streitbarere Erzbischof in Zeiten der Besatzung, in: FAZ,
2015, Nr. 75 (30. März), S. 5.

246 NORBERT P. FRANZ

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Solženicyn, Aleksandr: Kak nam obustroit‘ Rossiju?, in: Komsomol‘skaja pravda,
18. September 1990, auf: http://www.lib.ru/PROZA/SOLZHENICYN/s_kak_
1990.txt (Stand: 12.01.2017).

Thesing, Josef/ Uertz, Rudolf (Hrsg.): Die Grundlagen der Sozialdoktrin der Rus-
sisch-Orthodoxen Kirche (= Osnovy social‘noj koncepcii Russkoj Provaoslavnoj
Cerkvi), übers. v. Christina Christova, St. Augustin 2001.

Torke, Hans-Joachim: Aleksandr Nevksij, in: Lexikon der Geschichte Rußlands,
hrsg. v. Hans-Joachim Torke, München 1985, S. 21–23.

Wanner, Catherine (Ed.): Euxenios, Nr. 17, auf: http://www.gce.unisg.ch/~/
media/internet/content/dateien/instituteundcenters/gce/euxeinos/euxeinos
%2017_2015.pdf (Stand:12. Januar 2017).

Zimmermann, Margarete/Melnikow, Michael: „Gott ist mit uns!“. Die Kirchen
und der Euromajdan“, in: Osteuropa, Jg. 64 (2014), Heft 5-6, S. 159–276.

Internetvideos:
https://www.youtube.com/watch?v=4JvgrAtut3Q (Stand: 29. Juli 2020).

http://reactor.cc/post/770210 (Stand: 25. Juli 2020).

Bilder:
Priester auf dem Majdan: ©Steffen Dobbert http://www.steffendobbert.de/wp-c
ontent/uploads/2014/03/kiew-priester.jpg (Stand: 12. Januar 2017).

Ikone vor Autoreifen: ©Markus Surges, http://www.dosentelefon.eu/ukraine-
russland-krise-die-religioese-dimension/ (Stand:12. Februar 2017).

DIE RELIGIÖSEN UNTERSTRÖMUNGEN IM AKTUELLEN UKRAINE-KONFLIKT 247

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Über die Verfasser

Prof. Dr. iur. utr. Eckart Klein
Studium der Rechtswissenschaften an den Universitäten Freiburg/Br., Göttin-
gen, Lausanne und Heidelberg, Juristische Staatsexamina 1968 und 1971, 1973
Promotion in Heidelberg (Die verfassungsrechtliche Problematik des ministerialfrei-
en Raumes), 1974–1976 wissenschaftlicher Mitarbeiter am Bundesverfassungs-
gericht in Karlsruhe, 1976–1981 Referent am Max-Planck-Institut für ausländi-
sches öffentliches Recht und Völkerrecht in Heidelberg, 1980 in Heidelberg
Habilitation (Statusverträge im Völkerrecht), 1981–1994 Inhaber des Lehrstuhls
für Öffentliches Recht, Völker- und Europarecht an der Johannes Gutenberg-
Universität Mainz und 1994 – 2008 des Lehrstuhls für Staatsrecht, Völkerrecht
und Europarecht sowie bis 2009 Direktor des MenschenRechtsZentrums der
Universität Potsdam. 1995–2002 Mitglied des Menschenrechtsausschusses der
Vereinten Nationen (Genf, New York), von 1995–2011 Richter am Staatsge-
richtshof der Freien Hansestadt Bremen. Vielfältige Lehrtätigkeit im Ausland,
insbesondere Frankreich (Paris), Ungarn (Szeged) und USA (Miami). Arbeits-
schwerpunkte: Grund- und Menschenrechte, Recht der Staaten und Internatio-
nalen Organisationen, Verfassungs- und Verfassungsprozessrecht.

Kadir Sancı, M.A.
Studium der Islamischen und Jüdisch-Christlichen Religionswissenschaften
und Pädagogik an der Goethe-Universität in Frankfurt a. M. Seit 2011 Imam
und Vorstands- bzw. Stiftungsratsmitglied des House of One in Berlin. 2011–
2013 Lehraufträge im Fach Religionswissenschaft an der Universität Potsdam.
Seit 2013 akademischer Mitarbeiter am Institut für Jüdische Studien und Religi-
onswissenschaft der Universität Potsdam. Arbeitsschwerpunkte: u. a. Islamische
Wissenschaftsdisziplinen, Hadithwissenschaften, Koranexegese, Islamische Nor-
menlehre, Interreligiöser Dialog und Islam in Deutschland.

Dr. jur. mag. iur. Arhan Kardaş
Studium der Rechtswissenschaften, Philosophie, Geschichte an der Universität
Wien, den Universitäten Ankara, Bilkent und Gazi. Promotion 2019 an der
Friedrich Alexander Universität Nürnberg-Erlangen (Die Gleichstellung der Frau
im menschenrechtlichen und islamrechtlichen Verständnis unter besonderer Berück-
sichtigung des Wahl- und Erbrechts, eine vergleichende Analyse). Seit 2016 Lehrauf-
träge im Fach Jüdische Studien und Religionswissenschaft an der Universität
Potsdam und seit 2019 in Respect Graduate School, Bethlehem, USA. Arbeits-
schwerpunkte: Menschenrechte und islamische Normenlehre, Religions- und
Rechtsphilosophie sowie Geschichte, interreligiöser Dialog bzw. Theologie, Ko-
ranexegese, islamische Mystik.

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Prof. (Apl.) Dr. Marie-Luise Heckmann
Studium der Mittleren und Neueren Geschichte, Philosophie, Kunstgeschichte
und Katholischen Theologe an der Westfälischen Wilhelms-Universität in
Münster, der Université Paris X (Nanterre) und der Écoles Pratique des Hautes
Études Sociales (Paris). Promotion 1990 an der Westfälischen Wilhelms-Univer-
sität in Münster (Caritas und Memoria mittelalterlicher Bischöfe). Habilitation
2000 an der Universität der Hansestadt Hamburg (Mit- und Ersatzherrscher. Re-
genten, Generalstatthalter, Kurfürsten und Reichsvikare in Regnum und Imperium
vom 13. bis zum frühen 15. Jahrhundert), Umhabilitierung 2006 an die Universi-
tät Potsdam. Lehrstuhlvertretungen an der Ruhr-Universität Bochum, der Uni-
versität der Hansestadt Hamburg und der Universität des Saarlands, Gastprofes-
sur an der Nicolaus-Copernicus-Universität in Toruń, Lehraufträge an der Frei-
en Universität und der Humboldt-Universität Berlin, der Universität Bremen
und der Universität Würzburg. Seit 2016 Außerplanmäßige Professorin für Mit-
telalterliche Geschichte an der Universität Potsdam. Arbeitsschwerpunkte: Kir-
chen-, Umwelt- und Militärgeschichte, Verfassungs- und Vorstellungsgeschichte,
Historische Hilfswissenschaften, insbesondere Diplomatik und Kodikologie.

Dr. Dirk Schuster
Studium der Mittleren/Neueren Geschichte sowie Religionswissenschaft an der
Universität Leipzig. Promotion 2016 an der Freien Universität Berlin (Die Lehre
vom „arischen“ Christentum. Das wissenschaftliche Selbstverständnis im Eisenacher
„Entjudungsinstitut“, Göttingen 2017). 2011–2014 Promotionsstipendiat der
Friedrich-Naumann-Stiftung für die Freiheit. 2013–2014 Lehraufträge am Reli-
gionswissenschaftlichen Institut der Freien Universität Berlin. 2015–2016 wis-
senschaftlicher Mitarbeiter des Drittmittelprojekts Edition der Sitzungsprotokolle
des Evangelischen Landeskonsistoriums in Rumänien an der Universität Koblenz-
Landau. Seit 2014 akademischer Mitarbeiter am Institut für Jüdische Studien
und Religionswissenschaft der Universität Potsdam. Arbeitsschwerpunkte: In-
terdependenzen von Religion und Politik, Religion im Nationalsozialismus,
Geschichte der Evangelischen Landeskirche A. B. in Rumänien, Neue Religiöse
Bewegungen, Atheismus in der Moderne.

Dr. Pierre Gottschlich
Studium der Politikwissenschaft, Nordamerikanischen Literatur und Kultur
und Sportwissenschaft an der Universität Rostock und der University of Ne-
braska at Kearney. Promotion 2010 an der Universität Rostock (Die indische
Diaspora in den Vereinigten Staaten von Amerika). Seit 2004 wissenschaftlicher
Mitarbeiter am Lehrstuhl für Internationale Politik und Entwicklungszusam-
menarbeit an der Universität Rostock; seit 2019 Lehrstuhlvertreter für Politi-
sche Theorie und Ideengeschichte an der Universität Rostock. Arbeitsschwer-
punkte: Area Studies: Südasien; Geschichte, Kultur, Regierungssystem, Außen-
und Sicherheitspolitik Indiens; Transnationale Migration und indische Diaspo-

250 ÜBER DIE VERFASSER

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


ra; Kollektividentitäten und Religiosität; Krisen- und Konfliktforschung mit
Schwerpunkt Asien.

Dr. Jakob Rösel
Studium der Indologie, Soziologie und Politikwissenschaft an der Albert-Lud-
wigs-Universität Freiburg im Breisgau; Promotion 1976 an der Universität Frei-
burg („Der Palast des Herrn der Welt“ – Struktur und Funktionsweise der nordindi-
schen Pilgerstadt Puri/Orissa); 1979 Postgraduate Studies an der University of
Chicago, Committee on South Asian Studies; 1980–1985 Wissenschaftlicher
Mitarbeiter am Soziologischen Institut Freiburg; 1993 Habilitation in Freiburg
(„Der Tamilenkonflikt auf Sri Lanka“ – Genese und Wirkung eines singhalesischen
und tamilischen Nationalismus); 2000–2014 Inhaber des Lehrstuhls „Internatio-
nale Politik und Entwicklungspolitik“ am Institut für Politik und Verwaltungs-
wissenschaften, Universität Rostock; Arbeitsschwerpunkte: Demokratisierungs-
prozesse in Südasien, ethnische und religiöse Konfliktlagen, europäische Inte-
gration – dazu acht Monografien und zahlreiche Zeitschriftenbeiträge.

Prof. Dr. Johann Ev. Hafner
1982–88 Studium der Philosophie und Theologie in Augsburg, München und
Vigan/Philippinen. 1990–2002 Assistent am Lehrstuhl für Pastoraltheologie an
der Universität Augsburg. 1995 Promotion in Philosophie. 1996/1997 Visiting
lecturer für an der University of Dayton/USA. 2001 Habilitation für Systemati-
sche Theologie. Seit 2005 Diakon. Seit 2004 Professor für Religionswissenschaft
mit dem Schwerpunkt Christentum an der Universität Potsdam. 2010–2014
Dekan der Philosophischen Fakultät. 2015/2016 Visiting researcher an der Uni-
versity of Southern California/Los Angeles. Forschungsschwerpunkte: Revolu-
tionäres Christentum in den Philippinen, Niedrige Transzendenz (Engel und
Mischwesen), Systemtheorie, Mehrweltentheorie

Dr. Hans-Michael Haußig
Studium der Religionswissenschaft, Judaistik und Semitistik an der Freien Uni-
versität Berlin und der Hebräischen Universität Jerusalem. Promotion 1997 an
der Freien Universität Berlin (Der Religionsbegriff in den Religionen. Studien zum
Selbst- und Religionsverständnis in Hinduismus, Buddhismus, Judentum und Islam,
Berlin und Bodenheim 1999). 1997–1999 Lehraufträge im Fach Religionswis-
senschaft an der Philipps-Universität in Marburg. Seit 1999 wissenschaftlicher
Mitarbeiter für Religionswissenschaft, Jüdische Studien und Lebensgestaltung-
Ethik-Religionskunde (LER) an der Universität Potsdam. Arbeitsschwerpunkte:
Religionsvergleichende Fragestellungen, Religionstheorie, Methodologie der
Religionswissenschaft, Judentum: Jüdische Mystik, Religionsgeschichte des
neuzeitlichen Judentums, Islam.
 

ÜBER DIE VERFASSER 251

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659


Prof. Dr. Norbert P. Franz
Studium der Slavistik, Romanistik und Geschichte in Mainz und Rom, 1979
Promotion zum Dr. phil. in Mainz mit einer Arbeit über Evgenij Zamjatin,
1986 Habilitation ebenda mit einer Studie zum russischen Krimi. 1994 Profes-
sur in Berlin (HUB), 1995 Professor für Ostslavische Literaturen und Kulturen
an der Universität Potsdam. Arbeitsschwerpunkte: Klassische russische Litera-
tur und unterhaltende Genres, russisches Kino, Literatur und Religion (Mono-
graphie über den Teufel in der russischen Literatur).

252 ÜBER DIE VERFASSER

https://doi.org/10.5771/9783956506659 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:20:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956506659

	Cover
	Einleitung
	Die Beiträge des Bandes
	Bibliographie

	Religiöse Aufrufe zur Gewalt und Menschenrechte
	A. Einführende Bemerkungen
	I. Die menschenrechtliche Dimension religiös motivierter Gewaltaufrufe
	II. Verpflichtungsadressaten menschenrechtlicher Normen
	III. Rechtsgrundlagen der Menschenrechte
	IV. Problem der Vorbehalte
	V. Allgemeines Verhältnis von Religion und Gewalt

	B. Menschenrechte und Gewaltaufrufe
	I. Staatliche religiös motivierte Aufrufe zur Gewalt
	1. Zwischenstaatliche Gewaltanwendung
	2. Gewaltausübung durch den Staat
	a) Staatliches Gewaltmonopol
	b) Todesstrafe
	c) Körperstrafen
	d) Religion als Staatsreligion
	e) Blasphemiegesetze


	II. Individuelle religiös motivierte Aufrufe zur Gewalt und Menschenrechte
	1. Keine Drittwirkung der Grund- und Menschenrechte
	2. Kollision grundrechtlicher Werte
	a) Keine gewaltsame Grundrechtsausübung
	b) Keine Hierarchie der Grund- und Menschenrechte
	c) Bedeutung des Staates für den Menschenrechtsschutz


	III. Die Bedeutung des Scharia-Vorbehalts
	1. Vorbehalte allgemein
	2. Der Scharia-Vorbehalt
	a) Grundlage der Scharia
	b) Die Vorbehalte islamischer Staaten
	c) Kairoer Erklärung und Arabische Charta der Menschenrechte
	d) Rechtswirkung des Scharia-Vorbehalts



	C. Fazit
	Bibliographie

	Gewaltaufrufe im frühen Islam. Zwischen Religiosität und Profanität
	Thematisierung der religiösen Gewalt in der islamischen Normenlehre
	Die Wertigkeit des Krieges im Islam
	Gründe für die Legitimation des Krieges
	Die Minderheitsmeinung unter der Gelehrtenschaft
	Die Mehrheitsmeinung unter der Gelehrtenschaft

	Stellungnahme zu den Argumenten der Minderheitsmeinung
	Widersprüchliche Argumente innerhalb der Minderheitsmeinung
	Die Abrogationsproblematik in der Minderheitsmeinung
	Die Überlieferung als Argumentationsquelle innerhalb der Minderheitsmeinung
	Weitere Argumente von den Vertretern der Mehrheitsmeinung
	Die Konsequenzen

	Die koranischen Gewaltaufrufe im Kontext der Lebensbiographie des Propheten
	Die mekkanische Zeit
	Die Auswanderung und der Beginn der medinischen Zeit
	Von Vertreibung zum Kriegszustand (casus belli)
	Die Erlaubnis für die Verteidigung
	Die Aufforderung zur Verteidigung während der Pilgerreise
	Die Verpflichtung zum Kampf im anstehenden Krieg
	Die Grenzen des Krieges
	Der Friedensvertrag von Ḥudaybiyya
	Die Sure at-tawba und die Auseinandersetzungen mit der Stadt Ṭāʾif

	Fazit
	Bibliographie

	Christen und Gewalt ‒ Kreuzzugsaufrufe und Kreuzzugskritik nach dem Fall von Jerusalem (1187). Mit einem Ausblick auf die Gegenwart
	Forschungsstand
	Die Kreuzzugsaufrufe Gregors VIII. und Innozenz‘ III.
	Kreuzzugskritik
	Physische Gewalt in den Augen von Christen – damals und heute
	Bibliographie

	„Der Jude“ als Kriegsgegner. Der Zweite Weltkrieg aus Perspektive völkischer Protestanten
	Das theologische Weltbild der Kirchenbewegung Deutsche Christen
	„Der Jude“ als eigentlicher Kriegsgegner
	Resümee
	Bibliographie

	„Du darfst der Pflicht dich nicht entziehn“. Die religiöse Rechtfertigung hindu-nationalistischer Gewalt am Beispiel der Bhagavad Gita
	Einleitung: Hinduismus und Gewalt.
	Die Bhagavad Gita und die Rechtfertigung von Gewalt
	Der Hindu-Nationalismus und die Bhagavad Gita
	Schlussfolgerung
	Bibliographie

	Löwenvolk und Dharmainsel. Buddhistische Gewaltrhetorik in Sri Lanka
	I. Gewalt und Sprache
	II. Gewalt im Buddhismus der Singhalesen
	III Gewaltrhetorik als Hegemonialdiskurs in der Politik der Singhalesen
	Bibliographie

	The will of the masses. Der Weg vom Theologiestudenten zum Guerillero am Beispiel von Conrado Balweg (1942–1999)
	Vorwort
	Kindheit
	Studienzeit – Befreiungstheologie
	Exposures – erste Politisierung
	Edicio de la Torre – Maoismus und „theology of struggle“
	Zurück in die Provinz – der Übergang
	Cellophil - Der Weg in den Untergrund
	Die Phase der Gewalt
	Kangoroo-courts – das eigene Gewaltmonopol
	Zurück in die Legalität – der Waffenstillstand „sipat“
	Konklusionen
	Lebensdaten von Conrado Balweg
	Quellen

	„Denn euch habe ich das Land gegeben, es zu besitzen“ Jüdische Positionen zum Konflikt um das Heilige Land. Shlomo Goren und Michael Lerner
	Einleitung – Historischer Hintergrund
	Rav Shlomo Goren
	Rabbi Michael Lerner
	Fazit
	Bibliographie

	Die religiösen Unterströmungen im aktuellen Ukraine-Konflikt
	1. Vorgeschichte
	1.1 Die Rus’
	1.2 Das Zeitalter der Vervielfachung der Kirchen
	1.3 Die Moderne

	2. Die Religionsgemeinschaften und der Euro-Majdan
	3. Orthodoxe Theorie zu Krieg und Nation
	4. Die Praxis
	5. Die Versuchungen der Politik
	5.1 Die ukrainischen Varianten
	5.2 Russlands integralistische Variante
	5.3 Die imperiale Variante (Dugin)

	6. Bibliographie

	Über die Verfasser

