Im Begriffsgeflecht. Zur Entstehung der
Bildungssemantik um 1800 zwischen

Selbstorganisation, Leben, Mensch und Markt

SEBASTIAN MANHART

Humboldt gibt in seiner Anthropologie fiir die Praxis der Bildung eine para-
doxe Maxime aus. Die gezielte Charakterbildung solle alles ,,nicht anders, als
unter der Bedingung einer vollkommenen Freiheit ausfiihren [...]. Alles soll
von selbst entstehn [...]. Alles geschehe ,,mit gidnzlicher Vermeidung alles
Scheins von Absicht* (Humboldt 1960c: 345). Aber wie soll das gehen? Wie
kann eine gezielte Bildung stattfinden und doch alles von selbst ablaufen?
Wie iiberldsst man etwas seinen inneren Kriften, seinem eigenen Wachs-
tumspfad, wenn man es doch bilden will, und das Ergebnis der Bildung of-
fenbar einen Unterschied gegeniiber dem bloBen Wachstum macht? Wie kann
es ,vollkommene Freiheit’ geben, wo eine bestimmte Bildung stattfindet?
Und wie hat man sich eine Handlung vorzustellen, die so gewollt wird, als ob
man sie nicht will, die man also absichtlich unabsichtlich tut? Dass diese und
dhnliche Fragen nahe liegen, wenn man Freiheit und Ordnung zusammen
verwirklichen will, war nicht nur Humboldt bewusst. Es sind Konzepte wie
Bildung und Markt, die es seit dem 18. Jahrhundert erlauben, sowohl diese
Probleme aufzuwerfen als auch deren Lésung dauerhaft aufzuschieben.

Ohne die Existenz anderer Bedeutungsquellen bestreiten zu wollen, ist es
vor allem die im Folgenden niher erlduterte Fassung von Bildung, welche die
weite Verbreitung des Begriffs ermoglicht hat. Bildung bringt die soeben an-
gedeutete paradoxe Konstellation im Umgang mit selbsttitigen, sich selbst
organisierenden Zusammenhingen — und das ist schon bei Humboldt und sei-
nen Zeitgenossen nicht nur der Mensch — ndmlich so auf den Begriff, dass de-
ren ,,Auflosung® einer vielfiltigen konkreten Praxis iiberlassen werden kann.
Auf diese Weise wird Bildung zum zentralen semantischen Attraktor des sich
langsam entfaltenden Erziehungssystems, der den in jeder Erziehungspraxis

165



https://doi.org/10.14361/9783839408599-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEBASTIAN MANHART

aufscheinenden Widerspruch von freier Entfaltung und externer Beeinflus-
sung der Subjekte so zu behandeln erlaubt, dass die Paradoxie nicht dauerhaft
die Praxis oder die Kommunikation paralysiert. Ganz im Gegenteil scheint
nichts so anregend auf Kommunikation zu wirken wie eine semantisch schon
bekleidete Paradoxie.

Die Vereinnahmung von Bildung durch die Erzichungswissenschaft, ihre
Rolle als Leitsemantik fiir die paddagogische Praxis, ist aber zum Ausgang der
Aufklarung noch alles andere als ausgemacht. Die Semantik des Bildungsbeg-
riffs stabilisiert sich um 1800 in einem Netz von Parallelbegriffen, die sich
wechselseitig illustrieren, partiell substituieren, miteinander konkurrieren und
hieriiber semantisch allméhlich pfadabhingig evoluieren. Bemerkenswerter-
weise ist der diesem Begriffsgeflecht zugrunde liegende gemeinsame Prob-
lembezug und damit die Verwandtschaft einiger zentraler Begriffe der Mo-
derne in den gegenwirtigen Diskussionen insbesondere der Erziehungswis-
senschaft und Sozialpiddagogik kaum noch prisent. So ist es zwar wieder iib-
lich geworden, sich auf Bildung zu berufen, wenn es um die Ausweitung oder
auch Verteidigung des Einflussbereiches der Erziehungswissenschaft geht. In
der oft moralisch grundierten Kritik am Neoliberalismus, an den Methoden
der Kontextsteuerung im New Public Management oder an den individuali-
sierten Zumutungen selbstorganisierten lebenslangen Lernens kommt zumeist
gar nicht in den Blick, dass der mit Bildung verbundene Anspruch an die
Selbsttdtigkeit der Subjekte gerade in dieser Hinsicht kein sanftes Ruhekissen
ist. Die historisch mit dem Bildungsbegriff verbundenen formalen Analogien
im Umgang mit dem Phénomen sich selbst organisierender Systeme machen
diesen, wenn schon nicht untauglich, so doch zu einem schwierigen Kandida-
ten, wenn es um eine diesbeziigliche Verteidigung der Padagogik geht. Einen
besonders hohen Stellenwert geniefit in der Debatte nach wie vor der Hum-
boldtsche Begriffsvorschlag. Dies ist bemerkenswert, weil kaum ein anderer
der bekannteren deutschen Liberalen mit seiner politisch-sozialen Auffassung
so nah am interventionsabstinenten Nachtwichterstaat, so weit weg vom So-
zial- und Wohlfahrtsstaat ist wie er. Humboldts Staatsauffassung entspricht
sein Bildungs- und Subjektbegriff und dies hat neben historischen vor allem
theoriesystematische Griinde. Seine aus dieser Konstellation abgeleiteten For-
derungen, z.B. fiir die Armenpflege (Humboldt 1960a: 84ff.), wiirden nicht
wenige derjenigen, die sich heute gern auch auf Humboldts Bildungsbegriff
und Menschenbild berufen, schlicht als neoliberal geifleln. Seine Attraktivitat
fiir die pddagogische Debatte ldsst sich vermutlich damit erkldren, dass sein
Konzept von Bildung am Anfang des padagogischen Bildungsdiskurses zu
stehen scheint und iiber die Beziige auf Selbsttéitigkeit, Freiheit und Mensch-

166

14,02.2026, 08:13:27. /del OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839408599-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IM BEGRIFFSGEFLECHT

heitlichkeit leicht der hohe moralische Anspruch der Pidagogik bedient wer-
den kann.'

Die hier in Rede stehende Fassung des Bildungsbegriffs gehort in den
Kontext eines Perspektivenwechsels, der in Reaktion auf das Scheitern abso-
lutistischer Reformanstrengungen und der Franzosischen Revolution tiber das
ganze politisch-philosophische Spektrum hinweg stattfindet. Dominiert in der
Aufklarung, verkiirzt gesagt, die Vorstellung einer Freisetzung der Vernunft
aus den tiberkommenen Verhéltnissen, so gewinnen um 1800 jene die Ober-
hand, die sich um eine stirkere soziale und naturbezogene Riickbindung der
Vernunft bemiihen. Das fiihrt nicht nur bei konservativen Autoren dazu, die
Vernunfthaltigkeit der gegebenen Verhiltnisse zu betonen, sondern auch de-
ren Wandel, den nach wie vor erwarteten Fortschritt, als lebendige Entwick-
lung zu konzeptualisieren. Je nach politischer Ausrichtung ist dann dieses
Fortschreiten dem Wollen des Einzelnen mal mehr, mal weniger entzogen.
Vor dem Hintergrund der in der Revolution sinnfillig gewordenen Gefahr ei-
ner zunehmenden Erosion der Tradition durch die blof kontingenten Ent-
scheidungen des Einzelnen wéchst die Distanz zu der dem Denken der Auf-
klarung zugeschriebene Annahme einer {ibermiBigen Verniinftigkeit des
Menschen. Es ist eine der zahlreichen Ironien der Geschichte, dass die zum
Ende der Aufklarung immer stirker betonte Freiheit und Vernunft des Men-
schen, die Moglichkeit seiner individuellen Selbstbestimmung durch die Ver-
nunft, in ihrer Bedeutung gerade durch den systematischen Gebrauch der
Vernunft erheblich beschnitten wird. Es sind ndmlich gerade die im Rahmen
des neuen Wissenschaftsverstindnisses der Philosophischen Fakultdt ent-
wickelten Konzeptualisierungen von Freiheit als Selbsttitigkeit und Selbstor-
ganisation (vgl. Manhart: 2005; 2008a), die dazu fiithren, dass die Erwartun-
gen an die individuellen Steuerungsméglichkeiten des Einzelnen sowohl ge-
geniiber sich selbst als auch im Hinblick auf soziale Zusammenhénge herab-
gesetzt werden.

Fiir den hier interessierenden Zusammenhang ist dabei von zentraler Be-
deutung, dass diese wissenschaftlichen Einsichten im Kontext sich iiberla-
gernder disziplindr-semantischer Felder gewonnen werden, deren semanti-
schen Verflechtungen z.B. am gemeinsamen Problembezug zentraler Begriffe
und Theoreme abgelesen werden konnen (vgl. Manhart 2006; 2007). Bei dem
Versuch der wissenschaftlichen Erkldrung des biologischen Lebens, der Be-
schreibung komplexer Tauschprozesse als Marktgeschehen und der Konstitu-
tion des Individuums wie auch gesellschaftlicher Ordnungsmuster als Bildung
werden auf ganz dhnliche Weise traditionelle Beschreibungsmuster gottlicher
wie menschlicher Selbsttitigkeit und Selbstorganisation reformuliert und d.h.

1 Zu einigen gegenldufigen Konsequenzen der fiir ,Bildung spezifischen Verbin-
dung von Freiheit, Wissen, Sozialisation und Erziehung in der Gegenwart sowie
zu den strukturellen Ndhen der Begriffe Bildung und Markt vgl. Manhart 2008b.

167

14,02.2026, 08:13:27. /del OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839408599-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEBASTIAN MANHART

begrifflich auf wissenschaftliche, also methodisch konstituierte ,,Gegenstin-
de* bezogen. Die diesen Erklarungen und Beschreibungen zugrunde liegen-
den logischen Kausalmodelle liegen aber den noch kaum ausgeprigten dis-
ziplindren Unterscheidungen wie auch jener von Natur- und Kulturwissen-
schaften voraus. Biologische Lebensprozesse, wirtschaftliches Marktgesche-
hen und die Bildung des Menschen und seiner Geschichte illustrieren sich da-
her in vielen Schriften der Zeit wechselseitig. Dem Lebensbegriff kommt
hierbei allerdings eine gewisse Fiithrungsrolle zu. Denn zum einen l4uft tiber
diesen die Zurtickdrangung bzw. Ergénzung der in der Aufkldarung dominie-
renden linear-kausalen Ordnungsvorstellungen (Mechanik, Maschinenmeta-
phorik) und der daran gekoppelten tabellarisch-hierarischen Nomenklaturen
(Linnés Ordnung der Arten, die Tabellenstatistik, Enzyclopddien) zugunsten
auf wechselseitiger Bedingtheit und Zirkularitit abstellender Kausal- und
Ordnungskonzepte, die regelméfBig mit dem Verweis auf den lebendigen Or-
ganismus illustriert werden. Zum anderen statten sich die Wissenschaften des
noch weitgehend undifferenzierten disziplindr-semantischen Feldes der
Staats- und Geschichtswissenschaften, zu denen auch die noch wenig profi-
lierte ,,Erzichungswissenschaft zihlt, mit der unauthaltsam anwachsenden
Dignitét der empirischen Wissenschaften aus, ohne sich dabei allerdings auf
die Physik® beziehen zu miissen (vgl. Manhart 2008a).

Mit den theoretischen Konzepten des Lebens, der Bildung oder des Mark-
tes wird eine verniinftige Begriindung einer relativen Unverfiigbarkeit der
menschlich-sozialen Verhéltnisse moglich, die den weiter anwachsenden poli-
tischen Steuerungsambitionen absolutistischer, etatistischer wie auch demo-
kratischer Provenienz entgegenstehen. Es entspricht den politischen Tenden-
zen der Zeit, dass es die Analogie erlaubt, die Vernunft vom einzelnen Men-
schen auf tiberindividuelle Allgemeinheiten iibergehen zu lassen: auf die Idee
der Menschheit und Geschichte bei Herder und Humboldt, den Staat bei He-
gel, oder wie bei den Anhédngern von Adam Smith auf die Wirtschaft. Hier
vermittelt dann die selbsttitige Wirkung der invisible hand im Marktgesche-
hen die individuell gar nicht immer verniinftigen Entscheidungen des Einzel-
nen zur Verniinftigkeit des Ganzen. Auch die weiterhin verbreiteten Erzie-
hungsambitionen werden zumindest auf der Theorieebene dahingehend modi-
fiziert, dass der Mensch nur in Riicksicht auf die externen Eingriffen entzoge-
nen Bildungsbedingungen seiner Natur, seine als Bildsamkeit gefasste Selbst-
tatigkeit erzogen werden kann. Das ist an sich nicht neu, bedarf aber in den
Zeiten der neuen Wissenschaftsauffassung anderer Begriindungsmuster, die

2 Deren schon fortgeschrittene Mathematisierung wird von zahlreichen Vertretern
der anderen Wissenschaften in der Philosophischen Fakultit als eine Art symbo-
lischer Mechanisierung begriffen, was deren Befiirchtung nahrt, auf diese Weise
bloB ,totes Wissen®, statt ,lebendiger Erkenntnis‘ zu produzieren.

168

14,02.2026, 08:13:27. /del OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839408599-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IM BEGRIFFSGEFLECHT

der Bildungsbegriff bedient. Schlielich ist auch die Selbsttitigkeit der be-
wussten Kontrolle dieses Einzelnen weitgehend entzogen.

Humboldt ist nicht nur eine Schliisselfigur bei der Etablierung des Bil-
dungsbegriffs, sondern auch bei der Transmission biologisch grundierter
Konzepte der Selbstorganisation in das disziplindr-semantische Feld der Er-
zichungswissenschaft und der Geschichte. Neben der langen, hier nicht be-
ricksichtigten theologischen Tradition einer Formulierung von Konzepten der
Selbstverursachung ist der Begriff des sich selbst organisierenden Lebens und
seiner organischen Ordnung fiir Humboldt von grundlegender Bedeutung. Die
Kontamination des Bildungsbegriffs mit Einsichten aus der biologischen For-
schung kann hier allerdings nur exemplarisch {iber ihre Reflexion bei Kant in
den Blick kommen. Kant hat in fiir den damaligen Diskurs seltener Klarheit
die Selbstorganisation des Lebens konzeptualisiert und mittels Analogiebil-
dung die Ubertragung der dabei gewonnenen begrifflichen Méglichkeiten auf
das Feld sozialer Zusammenhinge empfohlen (I). Der Verweis auf einige
weitere Autoren wie auch Humboldts Verbindung von Bildung und Lebens-
begriff soll die weite Verbreitung der dabei entwickelten Semantik belegen.
Es kann aber auch hier nur bei Andeutungen bleiben (IT).> Ein kurzer Blick
auf einige sich aus der Theorie der Selbstorganisation ergebende Konsequen-
zen fiir die Moglichkeiten einer Steuerung entsprechender Prozesse beschlief3t
die hier vorgenommene Rekonstruktion des Bildungsbegriffs (III).

In seiner Kritik der Urteilskraft verbindet Kant den philosophischen Diskurs
iiber die Schwierigkeiten der Kausalerkenntnis explizit mit den zu seiner Zeit
aktuellen Erkenntnissen aus der Biologie, um daran die Notwendigkeit einer
eigenstidndigen Beschreibungs- und Erkldrungsform bestimmter, ndmlich
selbsttitiger Naturprodukte zu demonstrieren.* Kant geht von dem Problem
aus, dass es in der Natur Gegenstdnde gebe, die sich nicht befriedigend aus —
hinsichtlich ihrer Produkte zufilligen — Ursache-Wirkungs-Mechanismen er-
klaren lassen. Gemeint sind an dieser Stelle erst einmal Lebewesen; jedoch
geht es Kant vor allem darum, die Mittel in die Hand zu bekommen, die Ver-
nunftfihigkeit des Menschen mit seiner Freiheit und damit einer anderen
Form der Verursachung wissenschaftlich zusammen zu denken. Wie aller-
dings die ,,Vereinigung zweier ganz verschiedener Arten von Kausalitdt in

3 Vgl fiir weitere Belege Manhart 2005 und ausfiihrlicher auch hinsichtlich der
mittelalterlichen philosophisch-theologischen Tradition Manhart 2008.

4 Vgl zum diskursgeschichtlichen Hintergrund von Kants Uberlegungen in der
entstehenden Biologie der Aufklarungszeit Lenoire 1985; zu dessen Vorge-
schichte im so genannten ,,Vitalismus der Aufklarung* bei Herder u.a. vgl. Pross
1999; Reill 1994; Garber 1999.

169

14,02.2026, 08:13:27. /del OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839408599-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEBASTIAN MANHART

einem Korper zu denken sei, ,begreift unsere Vernunft nicht; sie liegt im
tibersinnlichen Substrat der Natur (UK A370). Versuche man es trotzdem, so
miisse neben der dem Verstand zuginglichen Ursache-Wirkungs-Verkniip-
fung (nexus effectivus) auch noch eine ,,Kausalverbindung nach einem Ver-
nunftbegriffe” in Anspruch genommen werden. Kant betont, dass es sich hier
lediglich um eine ,Als ob‘-Unterstellung von Naturzwecken im Sinne eines
nexus finalis handelt, auf die man angewiesen sei, wenn man nicht auf Gott
als Erklarung zuriickgreifen wolle (UK A286). Uber den wahren Charakter
der in Frage stehenden inneren Struktur organischer Korper kann das mensch-
liche Erkenntnisvermdgen aber nichts herausfinden, gerade weil sich der
menschliche Geist des Konzeptes der raumzeitlichen Kausalitit als Bedin-
gung der Moglichkeit verniinftiger Erkenntnis bedienen muss.” Genau dies
gibt Kants durchaus nicht so zuriickhaltenden Zeitgenossen und Nachfolgern
reichhaltige Moglichkeiten zur religios-mystischen Aufladung des Lebens-
wie auch Bildungsbegriffs wie es bei seiner Verwendung zur Beschreibung
der konstitutiven Dynamik menschlicher Individuen, des Marktes oder von
Staaten auch tiberaus niitzlich ist, dass er einen Prozess auf den Begriff bringt,
dessen Elemente immer beides, sowohl Zweck als auch Mittel sind.

Denn nach Kant sind es nun folgende Bestimmungen, die es nétig ma-
chen, Naturprodukte als Naturzwecke zu denken: ,.ein Ding existiert als Na-
turzweck, wenn es von sich selbst [...] Ursache und Wirkung ist*“ (UK A282).
So kénne man das Wachstum eines Baumes nur erkldren unter der Vorausset-
zung, dass ,,die Materie*, die der Baum sich aus der Umwelt ,hinzusetzt®,
von ihm ,,zu spezifisch-eigentimlicher Qualitit™ , ,verarbeitet™ werde, ,,welche
der Naturmechanism aufler ihr nicht liefern kann, und [er — S.M.] bildet sich
selbst weiter aus, vermittelst eines Stoffes, der, seiner Mischung nach, sein
eignes Produkt ist (UK A283).6 Die einzelnen Teile eines solchen Naturpro-
duktes sind also ,,nur durch ihre Bezichung auf das Ganze moglich® (ebd.
A286). Und will man jetzt nicht, wie bei einem Kunstwerk, dessen Schopfer
zur Ursache erklidren, dann miisse man annehmen, ,,daf} die Teile desselben
sich dadurch zur Einheit eines Ganzen verbinden, daf} sie voneinander wech-
selseitig Ursache und Wirkung ihrer Form sind.“ Das bedeutet, dass ein Teil
nicht ,,nur durch alle tibrigen da ist“, sondern ,,auch als um [...] des Ganzen
willen existierend, d.i. als Werkzeug (Organ) gedacht“ werden muss, dass
aber zugleich kein Werkzeug ist, indem es ,.,ein die andern Teile hervorbrin-

5 Zur grundsitzlichen Kritik dieses Vermogens, die hier als Hintergrund von
Kants Als-ob-Strategie immer mitzudenken ist vgl. Kant KrV A19ff.

6 Die Néhen dieser Formulierung zu den Autopoiesis-Konzepten der neueren Sys-
temtheorie sind natiirlich kein Zufall, sondern beruhen auf der Bearbeitung des-
selben Problems, wie auch die Inanspruchnahme der Zellbiologie zur Erarbei-
tung und Illustration des Konzeptes (Maturana, Luhmann) auf ganz &hnliche
disziplindre Konstellationen verweist.

170

14,02.2026, 08:13:27. /del OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839408599-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IM BEGRIFFSGEFLECHT

gendes Organ ist“ (ebd. A287). Ein solches ,,Produkt“ heifle dann zu Recht
ein ,,sich selbst organisierendes Wesen‘ (ebd. A288).

Da aber an der Herstellung jener selbstorganisierten Stofflichkeit auB3er-
halb des Naturproduktes alle Kunst scheitere (ebd. A283), sind der menschli-
chen Fahigkeit zur technischen Reproduktion dieser Selbstorganisation deut-
liche Grenzen gesetzt. Diese Konsequenz aus dem Konzept eines lebendigen
Naturprodukts macht dessen Nutzung sowohl fiir konservative Interpretatio-
nen der sozialen Wirklichkeit nach der Revolution als auch fiir marktliberale
Theoretisierungen des Wirtschaftsgeschehens attraktiv. Das Lebendige gibt
aber auch die Vorlage fiir jene ab, die unter der Bildung des Menschen sein
selbsttitiges Werden — geistig wie korperlich — verstehen, in das Einzugreifen
tunlichst vermieden werden soll. Zu diesen gehort auch Humboldt, dessen
Staat sich daneben noch aus Wirtschaft und Armenwesen strikt heraushilt,
zumindest solange, wie es ihm an einer addquaten Bildungstheorie, die eine
Theorie der Selbstorganisation ist, fehlt.”

Kant nimmt nun zur Erlduterung des sich selbst organisierenden Organis-
mus noch einmal kritisch das Maschinenmodell auf. Von der kausalen Me-
chanik soll auf diese Weise die bildende Kraft der lebendigen Natur abge-
grenzt werden. In einer Uhr, so Kant, sei zwar ,,ein Teil das Werkzeug der
Bewegung der andern®, aber kein Teil bringe das andere hervor und daher
gewonnen diese ihre Form durch ein Wesen, das auflerhalb dieser Uhr stehen
miisse. Keine Uhr bringe eine andere Uhr hervor oder bessere sich selber aus,
»welches alles wir dagegen von der organisierten Natur erwarten kénnen.*
Die organisierte Natur ,,besitzt daher fir Kant in Abgrenzung von der blof
mechanisch arbeitenden Maschine eine ,,in sich bildende Kraft, [...] eine sich
fortpflanzende bildende Kraft, welche durch das Bewegungsvermogen allein
(den Mechanism) nicht erkldrt werden kann* (UK A289f.). Kant verweist
darauf, dass eine so verstandene organisierte Natur kein ,,Analogon der
Kunst* sein kann, die sich nicht selbst hervorbringen konne, sondern eher ein
»Analogon des Lebens, womit die hier interessierende, weil in der Folgezeit
so massiv ausgebaute zentrale Analogie zwischen Bildung und sich selbst
hervorbringendem, sich selbst organisierendem Leben als Analogie ganz
wortlich im Spiel wiére. Zugleich macht er gerade in diesem Zusammenhang
noch einmal auf einen Punkt aufmerksam, der in der Rezeption vermutlich ei-
nen nicht geringen Teil der Attraktivitit des Lebens- wie Bildungskonzeptes
ausmacht. Denn bei der Erkldrung des Lebens, so Kant, miisse man bekennen,
dass man die ,,blofle Materie* zur Erkldrung dann eigentlich mit einem ,,Prin-
zip*, also einer Seele begaben miisse, womit man sich den Kiinstler doch
wieder in das Haus der Materie holen wiirde. Gegeniiber einer Erkldrung mit

7  Zu Humboldts Versuch eine praktisch relevante Bildungstheorie vorzulegen vgl.
seinen einleitend zitierten ,,Plan einer vergleichenden Anthropologie” (Hum-
boldt 1960c¢).

171

14,02.2026, 08:13:27. /del OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839408599-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEBASTIAN MANHART

Bezug auf Gott hitte man dann eigentlich nichts gewonnen (ebd.). Kant geht
es ja, seinem Verstdndnis von Wissenschaft folgend, um eine Erkldrung von
Naturprodukten, die mit dem ,kleinst-moglichen Aufwande des Ubernatiirli-
chen* auskommt, also nicht nur der Theologie, sondern auch der Teleologie
so wenig als moglich Bedeutung einrdumt (vgl. UK A374).% Allerdings ist
auch er fest davon iiberzeugt, dass sich das Problem ,,der ersten Erzeugung
eines in sich selbst Zwecke enthaltenden und durch sie allein begreiflichen
Dinges“ (UK A368) nicht allein im Rekurs auf ein ,,Aggregat vieler Substan-
zen“, also blof3 kontingenter materieller ,,Ursachen®, befriedigend 16sen lasse.
Das selbstorganisierte Ganze ist eben nicht die Summe seiner Teile. Daher sei
die ,,Autokratie der Materie in Erzeugungen, welche von unserem Verstande
nur als Zwecke begriffen werden konnen, [...] ein Wort ohne Bedeutung* (UK
A369).°

In der Art wie Kant hier das Problem der Selbstorganisation der Selbstor-
ganisation am Beispiel der Entstehung des Lebens behandelt, weif3 er sich mit
seinem naturwissenschaftlichen Gewdhrsmann ,,Herr(n) Hofr. Blumenbach*
einig, auf dessen biologische Forschungen er sich im besonderen Maf3e stiitzt.
Dieser Umgang mit dem Problem ist gerade auch fiir die Geistes- und Kul-
turwissenschaften zentral, weil seine wissenschaftliche Vertagung, d.h. seine
Formulierung und Reformulierung, nicht aber Losung, bis in die Gegenwart'’
vor allem auch tiber den Lebens- und Bildungsbegriff lduft. Dies induziert
auch dessen besondere semantische Qualitit, sein unscharfes Bedeutungs-
spektrum zwischen Wissenschaft, Alltag und mystisch-moralischer Uberho-
hung. Kant markiert aber noch deutlich das Problem, dass mit dem Rekurs auf
,lebendige Bildung® in sozialen Zusammenhédngen zumeist cher verschleiert
wird: ,,Denn, dal rohe Materie sich nach mechanischen Gesetzen urspriing-
lich selbst gebildet habe, da3 aus der Natur des Leblosen Leben habe ent-
springen, und daf3 Materie in die Form einer sich selbst erhaltenden Zweck-
miBigkeit sich von selbst habe fiigen konnen®, erklire Blumenbach mit
Recht, so Kant, ,fiir vernunftwidrig”. Trotzdem erklire er, soweit es gehe,
mithilfe des ,,Naturmechanism®, indem er dieses ,,Vermogen der Materie* ei-
nen ,,Bildungstrieb” nenne, der ,,gleichsam unter der hoheren Leitung™ eines
,unerforschlichen Prinzip/s] “ ihrer ,,urspriinglichen Organisation* stehe (UK

8 Kant startet in dieser Frage also einen neuen Anlauf einer so weit wie moglich
gehenden wissenschaftlichen Erklarung; denn schon Leibniz hatte ja flir sein
Prinzip der ,préstabilierten Harmonie®, also des Zusammenhangs von Koérper
und Geist genau dasselbe in Anspruch genommen: ,,Eben dies aber nenne ich
die pristabilierte Harmonie. Hierbei wird jeder Begriff des Wunders aus den
rein natiirlichen Ereignissen entfernt; vielmehr geht alles seinen geregelten,
durchaus verstiandlichen Weg® (Leibniz 1996b: 320).

9 Dies geht gegen Herder (vgl. Kant 1998e: 791 [A21]).

10 Leben ist ja bis heute auch naturwissenschaftlich noch nicht voll verstanden,
vielleicht weil es das Leben als ein Gesamtphidnomen schlicht nicht gibt.

172

14,02.2026, 08:13:27. /del OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839408599-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IM BEGRIFFSGEFLECHT

A375). Das aber nehmen nicht nur Fichte'' und Humboldt in ihren Bildungs-
konzepten wie auch die historischen Staatswissenschaftler im Hinblick auf die
Stufen der Entwicklung und die formale Ewigkeit des Staates wieder auf,
sondern dies hatte im Grundsatz auch schon Leibniz fiir seine Monaden pos-
tuliert, allerdings nicht in Bezug auf die Kausalitit der Freiheit, sondern auf
die Verursachung durch Gott. Die Entstechung von Monaden sei ndmlich nur
als Schopfung vorstellbar und ihre Existenz deshalb ewig.'> Denn was wie
Tiere und Pflanzen und damit auch die Seele ,,nicht zu leben beginnt,” hort
auch nicht ,,zu leben auf™ (Leibniz 1996b: 322). Die Bewegung der Monaden
konne nur einem ,,inneren Prinzip“ folgen, d.h. sie bewegen sich von selbst,
da eine duBlere Ursache ,,ja keinen Einflu} auf ihr Inneres haben‘ kénne.
Und auch diese innere Bewegung, soweit sie ein Effekt von ,,Perzeptionen”
der Monade ist, sei ,,aus mechanischen Griinden, d.h. aus Gestalt und Bewe-
gung, nicht erkldrbar (Leibniz 1996¢: 605).

Von Anfang an l4uft die Figur der Selbstorganisation also auf das Dilem-
ma der eigenen Begriindung, die Selbstorganisation der Selbstorganisation
hinaus und auch der ,,Bildungstrieb* ist nur eine Chiffre fiir das Fehlen einer
Erklarung. Man verankert in der Zirkularitit des Lebendigen, was man nicht
erkldren kann, und lésst sich dann, zumindest in der Folgezeit von seiner Ent-
faltung als individuellem Leben, Bildung oder Markt faszinieren. Das Kon-
zept des Lebens erscheint als evidenter (ich lebe, also funktioniert Selbstorga-
nisation!) wie auch naturwissenschaftlich ausreichend abgesicherter Vorgriff
auf eine dann allerdings bis heute ausbleibende theoretische Losung. Der Bil-
dungsdiskurs ist einer der tiberaus wortreichen Stringe einer Ver- und Bear-
beitungen dieser Parusieverzogerung.

Fiir die Zeitgenossen der Revolution lag es nahe, die hier gewonnenen be-
grifflichen Moglichkeiten auf soziale Verhiltnisse zu tibertragen. Dabei konn-
te man die ,organisierte Sozialitdt® einmal als Natur, als ,,Analogon des Le-
bens“ im Sinne Kants auffassen, ein andermal als ,,Analogon der Kunst“ be-
trachten, eine nicht nur politisch niitzliche Ambivalenz. Da menschliches Le-
ben offensichtlich mit der allmahlichen Entstehung von Bewusstsein einher-
geht, konnte auch dieser Strang mit seinen Beziigen zu Freiheit, Vernunft, So-
zialitdt und Sittlichkeit an das Begriffsfeld von Leben und Bildung ange-
schlossen werden. ,,Vermittelst der Vernunft“, so behauptet und nutzt Kant

11 Fichte liegt hinsichtlich des Lebensbegriffs teilweise noch stirker auf der Ar-
gumentationslinie Humboldts (vgl. Fichte 1971: 109ff.).

12 Insoweit sind alle Lebewesen ewig (vgl. Leibniz 1996a: 310).

13 Leibniz nennt diese auch ,Lebensprinzipien®, also ,,Seelen (vgl. Leibniz
1996b: 319).

14 Leibniz 1996c: 604. Fiir Leibniz steht fest, dass dann zumindest in dem ,,Sa-
men* ,,nicht nur der organische Kérper [...], sondern auch eine Seele in diesem
Korper und mit einem Worte, das Lebewesen selbst, enthalten ist (,,Praformati-
on“) (ebd.: 617).

173

14,02.2026, 08:13:27. /del OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839408599-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEBASTIAN MANHART

selbst jene Verbindung von Freiheit und Leben, ,,ist der Seele des Menschen
ein Geist (mens, [...]) beigegeben, damit er nicht, ein blo dem Mechanism
der Natur und ihren technisch-praktischen, sondern auch ein der Spontaneitit
der Freiheit und ihren moralisch-praktischen Gesetzen angemessenes Leben
fithre. Dieses Lebensprinzip®, Fichte spricht wenig spéter stirker naturalisie-
rend vom ,Lebenstrieb‘, ,,griindet sich nicht auf Begriffen des Sinnlichen,
welche insgesamt zuvorderst [...] Wissenschaft, d.i. theoretische Erkenntnis
voraussetzen, sondern es geht zundchst und unmittelbar von einer Idee des
Ubersinnlichen aus, namlich der Freiheit, und vom moralischen kategori-
schen Imperativ* (Kant, 1998b: A495f.). Diese ,,Idee des Ubersinnlichen®, die
»hyperphysische Grundlage des Lebens des Menschen® ldsst sich auch fiir
Kant doch immerhin als ,,Lebensprinzip®, d.i. das ,,Bildungsprinzip* illustrie-
ren und wie das Leben sein eigener Zweck ist, so ist auch der kategorische
Imperativ kein ,,bloes Mittel, sondern [...] an sich selbst Pflicht“, d.h.
Zweck (ebd.) und gleiches gilt in Analogie hierzu fiir Bildung, Person, Staat
und Markt. Das die Analogie dabei tragende Moment ist, so Kant in einer Re-
flexion tiber die Notwendigkeit der Versinnlichung unsinnlicher Verstandes-
begriffe, die unterstellte ,,Ahnlichkeit [...] zwischen der Regel, iiber beide* —
Staat und Handmiihle sind seine Beispiele — hinsichtlich ihrer ,,Kausalitét®,
also ihres Zusammenhangs ,,zu reflektieren® (UK A253). Bei den hier interes-
sierenden Analogiebildungen von Leben und Bildung, Leben/Bildung und
Geist, Leben/Bildung und Geschichte, Leben/Bildung/Organismus und Staat
etc. fungiert das Leben als das grundlegende ,,Symbol fiir die Reflexion®
(ebd.). Kant selbst hat schon darauf hingewiesen, dass die Ubertragung des
Wortes Organisation, das er eindeutig aus dem Feld der Reflexionen zur
Struktur des Zusammenhangs von organischen Lebewesen entnimmt, auf den
Staat durchaus ,,schicklich® sei. ,,Denn jedes Glied soll freilich in einem sol-
chen Ganzen® — also dem Staat — ,,nicht blo3 Mittel, sondern zugleich auch
Zweck, und, indem es zu der Moglichkeit des Ganzen mitwirkt, durch die
Idee des Ganzen wiederum, seiner Stelle und Funktion nach, bestimmt sein‘
(UK A290)." Schon parallel zu Kant und verstirkt in der Folgezeit wird diese
Moglichkeit der Analogiebildung zwischen dem Leben, seiner Bildung und
organisierten sozialen Zusammenhdngen von zahlreichen weiteren Autoren
genutzt; man verzichtet allerdings zumeist auf Kants zuriickhaltende Fassung

15 In der zweiten Auflage der ,Kritik der reinen Vernunft [1787]“ parallelisiert er
den Aufbau seiner Kritik mit der ,,Natur der ,,reinen spekulativen Vernuntft [...],
die einen wahren Gliederbau enthilt, worin alles Organ ist, ndmlich alles um ei-
nes willen und ein jedes einzelne um aller willen, mithin jede noch so kleine
Gebrechlichkeit, sie sei ein Fehler (Irrtum) oder Mangel, sich im Gebrauche un-
ausbleiblich verraten muf3“ (KrV B XXXVIIf.).

174

14,02.2026, 08:13:27. /del OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839408599-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IM BEGRIFFSGEFLECHT

einer Naturzwecklehre im Modus des Als-ob und ontologisiert diese auch im
Bereich des Sozialen. '

Uberhaupt sind die sich an den Lebens- und Naturzweckdiskurs anschlieBen-
den Konzepte und Debatten von den begrifflichen Differenzierungen und wis-
senschaftlichen Skrupeln, die sich noch bei Kant finden, zumeist weitgehend
frei. So wird immer wieder gern und emphatisch ein direkter Zusammenhang
von Leben und Gott hergestellt. In den Worten des seinerzeit recht bekannten
Professors fiir Medizin Christoph Wilhelm Hufeland hort sich das dann z.B.
SO an:

Unbestreitbar gehort die Lebenskraft unter die allgemeinsten, unbegreiflichsten und
gewaltigsten Krifte der Natur. Sie erfiillt, sie bewegt alles, sie ist hochstwahrschein-
lich der Grundquell, aus dem alle tibrigen Krifte der physischen, vorziiglich organi-
schen Welt flieBen. Sie ist’s, die alles hervorbringt, erhélt, erneuert, durch die die
Schopfung [...] hervorgeht, als das erste Mal, da sie aus der Hand ihres Schopfers
kam. Sie ist unerschopflich, unendlich — ein wahrer Hauch der Gottheit. Sie ist’s
endlich, die, verfeinert und durch eine vollkommene Organisation exaltiert, sogar
die Denk- und Seelenkraft entflammt, und dem verniinftigen Wesen zugleich mit
dem Leben auch das Gefiihl und das Gliick des Lebens gibt (Hufeland 1984: 35).

Hufeland gehort auch zu denjenigen, die das Wort ,,Bildungstrieb* in direk-
tem Zusammenhang mit Selbstproduktion und Selbstorganisation verwenden.

Die ndchsten Wirkungen der Lebenskraft sind nicht bloB, Eindriicke und Reize zu
perzipieren und darauf zuriickzuwirken, sondern auch die Bestandteile, die dem
Korper zugefiihrt werden, in die organische Natur umzuwandeln (d.h. sie nach orga-
nischen Gesetzen zu verbinden) und ihnen auch die Form und Struktur zu geben, die
der Zweck des Organismus erfordert (d.h. die plastische Kraft, Reproduktionskraft,
Bildungstrieb) (Hufeland 1984: 46).

Nur durch weitere Analogiebildungen kann ein solcher Bildungsbegriff pada-
gogisch werden, wobei die der Analogie zugrunde liegende Annahme be-
stimmter Kausalverhiltnisse im Sinne der Selbstorganisation/Selbsttétigkeit

16 Es kommt fiir die hier unterstellte Begriffsverschiebung iibrigens nicht darauf
an, ob Kant von seinen Zeitgenossen so gelesen worden ist. Der Nachweis fiir
die hier unterstellte Begriffsumstellung wird rein empirisch durch entsprechende
Belegstellen erbracht. Sie selber kann nicht von der Kantrezeption abhéngen,
sondern Kants Ausfithrungen sind ein Teil von ihr. Thre Darlegung dient hier zur
exemplarischen ErschlieBung des Raums der damals verfiigbaren Denkmdoglich-
keiten.

175

14,02.2026, 08:13:27. /del OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839408599-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEBASTIAN MANHART

nun auch im menschlichen Individuum als gegeben unterstellt wird. Diese
Ubertragung bis hin zur Fusion von Selbstorganisation und Freiheit als Vor-
aussetzung und Ergebnis von Bildung scheint den Zeitgenossen nun kaum
Schwierigkeiten bereitet zu haben.

So wird auch Jean Paul, um nur ein weiteres Beispiel aus dem Ubergangs-
feld von Biologie und Piddagogik zu nennen, poetisch-mystisch, betont das
fehlende Wissen und spielt auf die seinerzeit recht zahlreichen elektrisch-
galvanischen Experimente und Theorien an, wenn er von den Ursachen des
Lebens und der mit diesem Phédnomen bezeichneten Organisierung der nur
mechanisch verbundenen Koérpermassen spricht: ,,.Der Seelenblitz, den wir
Leben nennen, und von welchem wir nicht wissen, aus welcher Sonnenwolke
er fahrt, schldgt ein in die Koérperwelt und schmelzt die sprode Masse zu sei-
nem Gehiuse um, das fortgliiht, bis der Tod ihn durch die Nihe einer andern
Welt weiter entlockt™ (Paul 1963: 63). Das Problem der Selbstorganisation
der Selbstorganisation wird noch an der gleichen Stelle angesprochen und,
wie bei Kant und Fichte, durch das AuBerkraftsetzen der Zeitenfolge und mit
dem Verweis auf den ,,Bildungstrieb* als Basis der Selbsttétigkeit aufgefan-
gen. Im ,,Ur-Nu“ habe sich, so Jean Paul, ,,der unsichtbare Ich-Strahl zum
Farbenspektrum seiner korperlichen Erscheinung auf einmal gebrochen® und
»erst hinter ihm* schlage ,,der Puls die erste Sekunde® an. Da sei aber schon
tiber Anlagen, Geschlecht und Aussehen eines jeden Kindes ,,entschieden®.
,Denn die Einheit des Organismus, dieses Staats im Weltstaate” — man beach-
te die Verkettung von Leben, Kind, Organismus und Staat —, ,,d.h. das ver-
korperte System von Gesetzen, kann nicht allméhlich, wie die einzelnen Tei-
le, die es regiert, sich anhdufen; z.B. der Bildungstrieb, der das durchsichtige
Kind-Antlitz nach dem viterlichen oder groBvéterlichen abformt, kann nicht
in den neunmonatlichen Phantasien der Mutter, sondern mufl im Kinde selber
wohnen* (ebd.). Die urspriinglich als (theo-)logischer Fehler gegeiflelte kau-
sale Zirkularitét einer Selbstschopfung wird ausgehend vom Phidnomen des
Lebens um 1800 zur iiblichen Konzeptualisierungsform zahlreicher sozialer
Ordnungen und ihrer Dynamik (Markt, Staat, Geschichte etc.). Ein dement-
sprechendes Verstandnis von Bildung entsteht und stabilisiert sich im Rah-
men einer semantischen Familiendhnlichkeit mit diesen Begriffen und legt
zugleich dhnliche Praktiken des Umgangs mit den Phanomenen nahe — bis hin
zu damit verbundenen Werten und Zielen (Freiheit, Individualitit, Originali-
tit). Die erst einmal als Problem erscheinende wissenschaftlich prekére Se-
mantik bietet allerdings die Mdglichkeit, die logischen Aporien einer Selbst-
begriindung durch einen Ebenenwechsel aufzufangen, was der Attraktivitit
des Konzeptes offensichtlich nicht gerade geschadet hat. Je nach Interessenla-
ge lasst sich dieser Ebenenwechsel namlich zur Postulierung einer transzen-
denten Freiheitskausalitdt und/oder des Einflusses Gottes nutzen und steht
damit vielféltigen politischen Instrumentalisierungen offen.

176

14,02.2026, 08:13:27. /del OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839408599-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IM BEGRIFFSGEFLECHT

Auch bei Humboldt'” findet sich der Zusammenhang von Bildung und
Leben und dabei der Schritt tiber die Naturkausalitidt hinaus hin zur allein
noch durch Gott bedingten und daher fiir den Menschen zwar erfahrbaren,
sich aber der wissenschaftlichen Analyse letztlich entziehenden geheimnis-
vollen Freiheitskausalitdt. Unter die Kategorie des Lebendigen fillt auch bei
ihm nicht nur der Mensch, sondern es werden ebenso die hinter den sozialen
Zusammenhangsstrukturen und der geschichtlichen Entwicklung stehenden
Krifte, die ,Ideen und ,Wirkprinzipien® als lebendig apostrophiert (vgl.
Humboldt 1960f.). Damit verdndert sich auch die Wissenschaft. In einer Re-
flexion auf die aus der Struktur des Lebendigen folgenden methodischen
Schwierigkeiten der Forschung betont Humboldt, dass ,,jede Erscheinung in
der Natur, ohne Ausnahme, [...] nach nothwendigen Gesetzen aus den Um-
standen erkldrt werden* koénne und im Sinne einer die Vernunft befriedigen-
den Erkldarung, die ,,auf Vernichtung des Zufalls gerichtet sei (Humboldt
1960d: 380), auch erklédrt werden muss. Zugleich fordere aber diese Vernunft
auch, dass ,,alle Handlungen, auch die kleinste nicht ausgenommen* durch die
eigene Kraft verursacht werden miissten, ohne dass weder das eine noch das
andere ,,bewiesen werden koénne®. In aller Deutlichkeit zeigt sich hier das
schon von Kant bekannte Dilemma, welches aus dem Versuch entsteht, die
menschliche Natur, das menschliche Leben, mit den Mitteln der menschlichen
Natur zu erforschen. Auf die Erkenntnis der wissenschaftlich nicht aufklérba-
ren paradoxen Struktur der individuellen wie sozialen Existenz des Menschen
reagiert Humboldt mit der Ubernahme der neuen Begriffe bzw. Begriffsfas-
sungen Leben, Selbsttitigkeit, Bildung, Individualitdt. Explizit in Kenntnis
dieser Paradoxie verkniipft er sie zu einem neuen Theoriegebdude wie auch
methodischen Ansatz. Weder der Mensch, so Humboldt, kénne eine Schranke
seines Erkenntnisvermdgens leiden, und dieses treibe ihn zur Einsicht in seine
vollige Bedingtheit, noch konne er von seiner sittlichen Freiheit absehen, die
einer volligen Bedingtheit durch die Welt der Erscheinungen schlicht entge-
genstehe (vgl. Humboldt 1960d: 381). Methodisch verlangt daher Humboldt
jede Kette menschlicher Akte so weit zurlickzuverfolgen, bis auf eine ,,Hand-
lung urspriinglicher Selbstthitigkeit™, bis zu einem ,,unbegreiflichen Punkt®
(Humboldt 1960e: 511). Nur in dieser methodischen Synthese von Kausalana-
lyse und Freiheitsunterstellung glaubt er dem ,,Geist der Menschheit™ nahe
kommen zu konnen, der eine ,lebendige Kraft sei, die ,,iiberall belebende
Funken® aussendet, aber nur bei freier Entfaltung eine ,,bildende Kraft* sein
kann (Humboldt 1960e: 512f)). Der Zufall, die ,,Willkiihr, ist als Entste-

17 Vgl. zum Folgenden aus der reichhaltigen Literatur zu Humboldt nur Benner
1995; Koller 1999; zu den historisch-begriftlichen Voraussetzungen und Konse-
quenzen vgl. Vierhaus 1972; Tenorth 1997; Tenorth 2003; Witte 2003; A. Scha-
fer 2005, bes. S. 150ff.

177

14,02.2026, 08:13:27. /del OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839408599-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEBASTIAN MANHART

hungsgrund auch hier die explizit ausgeschlossene Alternative.'® Humboldts
Riickfiithrung aller menschlichen Akte auf einen ,,unbegreiflichen Punkt* lduft
daher mit der Annahme einer ,urspriinglichen Selbstthadtigkeit*, wie schon bei
Kant, Leibniz, Fichte und Hufeland, auf das fiir ,,Leben® konstitutive, aber
eben nicht weiter ,erforschbare Lebens- und Bildungsprinzip® hinaus (UK
A375; vgl. Hufeland 46; Leibniz 1996b: 322). Dieses ,Geheimnis® steht am
Ende jeder Kausalanalyse, egal ob sie zeitlich-historisch oder systematisch
vorgeht.

Es ist die Selbsttitigkeit in der Form der Selbstreferentialitit, die nicht nur
Humboldt am ,Leben‘ — neben der Verkniipfung von Freiheits- und Naturkau-
salitit — fasziniert und die insbesondere hinsichtlich der Wirksamkeit von di-
rekten Interventionen den nun auch theoretisch begriindbaren Zweifel auf-
kommen lédsst, ob nicht, wenn Selbsttitigkeit und Freiheit hinsichtlich von
Mensch und Gemeinschaft vorauszusetzen sind, von selbst alles viel besser
geschieht. Dementsprechend geht Humboldt hinsichtlich der Entstehung von
Personen im Kontext des sozialen Zusammenlebens davon aus, dass es fiir die
Entstehung einer ,,originelle[n] Individualitdt™ aus dieser bildenden Kraft des
Lebens geniige, wenn man sich ,,nur vollkommen zum Menschen® ,ausbilde*
und dabei den ,,Spielraum‘ nutze, den ,,die allgemeine Trefflichkeit der Man-
nigfaltigkeit im Einzelnen in jeder Gattung erlaubt“. Die Unterstellung einer
selbsttdtigen Lebens- bzw. Bildungskraft ermdoglicht es, die der Freiheit als
Prinzip zutriagliche Vorstellung zu pflegen, man konne auf direkte Interventi-
onen, also z.B. auf Erziehung, weitgehend verzichten. Die lebendige Kraft
wirkt ndmlich vor allem jenseits der Erziehung, also ,,nicht durch angelegte
Plane, absichtliche Verdnderungen, iiberhaupt nicht durch eine auf die andern
gerichtete Thitigkeit”. ,,Seine bildende Kraft” ,,iibt“ das allein durch sich
selbst wachsende Leben vielmehr ,,bloss dadurch, dass es da ist, dass es han-
delt und wahrgenommen wird“. Diese aus sich selbst entstehende, lebendige
und daher ,bildende Kraft“ (Humboldt 1960e: 512f.) ist der ,,Geist der
Menschheit™ (ebd.: 514). Er bildet die ,,Individualitit®, indem es in dieser das
mit seinem eigenen Prinzip Gemeinsame — den Bildungstrieb des Lebens —
zur ,erwiarmenden Flamme™ entfache. Die unbestimmte Méglichkeit der Gat-
tung, d.h. die individuelle Moglichkeit zur Willkiir, wird in diesem zirkuldren
Prozess der Bildung zur Individualitdt geldutert, d.h. (selbst-)bestimmt. Dieses
Individuum ,,bestimmt® in den Akten seiner Auseinandersetzung mit der
Umwelt ,,die andere Individualitét™ so, dass sie das ihr ,,eigenthiimlichste [...]
aufzufinden® in die Lage versetzt wird, indem es die ,,innere geistige Lebens-
kraft™ weckt. Von selbst ,,bildet” sich daher der ,,Charakter, der nur deshalb

18 Vgl. Humboldt 1960d: 381. So auch schon Kant (GMS BA125), wo er ausfiihrt,
dass die Annahme von Freiheit der Vernunft ,,notwendig", wie ,,reine Vernunft
[...] aber praktisch sein konne, das zu erklédren, dazu ist alle menschliche Ver-
nunft gdnzlich unvermdgend.

178

14,02.2026, 08:13:27. /del OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839408599-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IM BEGRIFFSGEFLECHT

dem Individuum auch ,,gemdss ist“. Immer gehe es also um die Wirkungen
von lebendigen Personen oder Werken; denn der ,,grosse Mensch prégt seine
Person auch seinem Werke ein“ und selbstverstandlich ist nur das ,,lebendige*
Werk in der Lage auch zu ,,bilden®, wihrend das ,,todte* nur ,,belehren* kon-
ne (ebd.: 513). Leben und Tod — deutlicher kann man den Unterschied zwi-
schen Bildung und Unterricht kaum formulieren. In jedem Fall hat die daraus
resultierende ,,Vervollkommnung* auch keine Grenze — das schon bekannte
Element der Unendlichkeit —; denn ,.es ist die Energie einer lebendigen Kraft,
und das Leben wichst durch das Leben* und genau deshalb ist es auch von
einer ,,allgemeinen Wirksamkeit™ (ebd.: 512). Erginzend sei hier erneut an
eine Formulierung Jean Pauls erinnert, die seiner gymnasialen Antrittsrede
entnommen ist: ,,Da sich jedes Leben durch nichts fortpflanzt als durch sich
selber, z.B. nur Taten durch Taten, Worte durch Worte, Erziehen durch Erzie-
hen®, so bestiinde fiir Erzicher nur die Hoffnung Zoglinge zu Erziehern zu
veredeln — eine Hoffnung, die nicht nur fiir einen Erzieher von durchaus zwei-
felhafter Qualitét ist und der bei Jean Paul eine ebenso groe Hoffnung auf
die Unwirksamkeit jeder geplanten Erziehung entspricht (vgl. Paul 1963: 29).

Dass sich diese absichtslose Dynamik und Fortpflanzung des Lebens, die Be-
einflussung der Individuen durch sie, wenn man von ihr weil, entsprechend
der im Leben angelegten und im Menschen auch hervorgebrachten Synthese
von Geist und Natur selbst wieder absichtlich benutzen 14sst, hat schon bei
Humboldt zu einer die Selbsttitigkeit beriicksichtigenden Fassung von Erzie-
hung gefiihrt, die von ihm als absichtlich unabsichtlicher Prozess der Bildung
konzipiert wird (vgl. Manhart 2003). Die Verflechtung von Freiheits- und Na-
turkausalitit im Leben ist die Basis fiir die zu Beginn angefiihrte Anweisung
Humboldts, Bildungsprozesse ohne allen ,Anschein von Absichtlichkeit® ab-
laufen zu lassen. Das ist als Anweisung natiirlich nur sinnvoll, wenn absicht-
liche Interventionen trotz allem weiterhin moglich sind. Der liberale Staats-
skeptiker Humboldt entwickelt sein Bildungskonzept auch in Auseinanderset-
zung mit den Erziehungsprogrammen der Staatspidagogik seiner Zeit. In sei-
nen Uberlegungen zu den ,Grenzen der Wirksamkeit des Staates® lehnt er
1792 denn auch die direkte staatliche Einflussnahme auf den Einzelnen ab.
Symptomatisch ist die zur Begriindung eingesetzte Metaphorik: Wer im
Dienste des Staates anderes vorschlage, der miisse sich den Vorwurf gefallen
lassen, aus ,,Menschen Maschinen machen* zu wollen (Humboldt 1960a: 72),
tote Mechanismen also, wihrend ,,Bildung® als selbsttitige, lebendige Ent-
wicklung des Menschen zu einem harmonischen ,,Ganzen“ ,Freiheit“ und
»Mannigfaltigkeit der Situationen® voraussetze (ebd.: 64), zwei Elemente, die

179

14,02.2026, 08:13:27. /del OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839408599-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEBASTIAN MANHART

mit dem Zwang und der Gleichformigkeit des staatlichen Handelns nicht ge-
geben seien.

,Bildung® dient seither sowohl als Strukturkategorie wie als Steuerungs-
begriff, bezeichnet also Ursache und Folge, Ergebnis und Prozess, die Ver-
bindung von Innen und AuBlen eines mit der Umwelt immer in Kontakt ste-
henden, sich aber selbst organisierenden Lebendigen. Bildung meint zugleich
die Form des je konkreten lebendigen Subjekts wie auch des dieses Subjekt
bildenden Prozesses. Bildung ist auf den Menschen bezogen entweder Selbst-
bildung als Charakterformung in aktiver Auseinandersetzung mit der Umwelt
oder die iiberaus anspruchsvolle, die Selbsttitigkeit und Freiheit des Men-
schen anerkennende und d.h. praktisch in die Beeinflussung mit einkalkulie-
rende Variante der Erziehung, deren organische wie intelligible Basis die
Selbstorganisation des Lebendigen ist. Bildung in dieser Form ist, modern ge-
sprochen, bewusst gesteuerte Sozialisation, was praktisch bedeutet, dass sie
nicht steuerbar ist. Bildung geschieht dabei immer absichtlich unabsichtlich.
Sie kann vom Individuum ausgehen, das sich bestimmten Umwelterfahrungen
absichtlich aussetzt, die dann als Bildungsmittel unabsichtlich auf es wirken.
Oder Bildung geht von der Umwelt aus; dann beruht sie auf der Manipulation
dieser Umwelt durch einen dann nicht selten abstrakten Erzieher, z.B. die
Universitiat oder den Staat. Auf ,lebendige® Volker und Staaten iibertragen,
wie es im 19. Jahrhundert tiblich ist (Kultur- und Bildungsstufenlehren), lauft
deren Bildung ganz analog zu der des einzelnen Menschen weitgehend als
Selbstbildung ab, indem sich das Volk und der Staat selbsttitig mit der sie
umgebenden Natur und ihren Nachbarn auseinandersetzen. Die historisch
nachvollziechbare Bildungsrichtung des Volkes und des Staates ist dann von
der Politik ebenso zu beachten, wie die mit der jeweiligen Bildungsstufe vor-
gegebene Angemessenheit jeder einzelnen Maflnahme (vgl. Manhart 2008a).
Das gleiche gilt von der ebenfalls mit einzukalkulierenden Eigenlogik der ge-
sellschaftlichen Teilbereiche wie Wirtschaft, Recht und Erziehung.

Bildung als aktiver Prozess setzt die Freiheit als Selbsttitigkeit voraus.
Der ,unbegreifliche Punkt‘, an dem sich seither die theoretischen und prakti-
schen Modelle abarbeiten, bleibt die Selbstorganisation der Selbstorganisati-
on. Den Sprung von der unbelebten Natur zum Leben, von der Passivitit des
Bewirkten als Folge einer causa efficiens zur Aktivitit der zumeist mit der
causa finalis in Verbindung gebrachten Selbsttitigkeit kann man bis heute
nicht iberzeugend erkldren und im 19. Jahrhundert kommt man ohne einen
Lebens- und Bildungstrieb als naturwissenschaftliches Gegenstiick zur Frei-
heit nicht aus. Die Entstehung des Lebens bleibt ein Geheimnis, dass mit dem
Verweis auf eine im Anfang wie auch aktuell vorliegende und wissenschaft-
lich nicht weiter aufkldrbare zirkuldre Verkniipfung von Ursachen und Wir-
kungen nur immer wieder beschreibend aktualisiert wird. Wissenschaftsme-
thodisch lauft die Abwendung vom Vorbild einer linearen Mechanik auf

180



https://doi.org/10.14361/9783839408599-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IM BEGRIFFSGEFLECHT

ernste Zweifel an der Erklarungskraft bzw. der Reichweite der causa efficiens
hinaus und eroffnet damit die Mdoglichkeit die causa finalis erneut zu Ehren
kommen zu lassen — eine fiir die Geisteswissenschaften des 19. Jahrhunderts
elementare Voraussetzung im Blick auf die spdtere Behauptung methodischer
Eigensténdigkeit. Die diesbeziigliche Pointe der hier angedeuteten Diskursge-
schichte ist aber, dass man sich bei dieser wissenschaftlichen Rehabilitierung
der causa finalis nicht von den ,Naturwissenschaften‘ abwendet, sondern erst
einmal lediglich einen Wechsel von der Physik zur Biologie als Leitwissen-
schaft vollzieht. Auch ersetzt man nicht sogleich die Methode des Erklédrens
durch die des Verstehens. In der Zeit des Vormérz spielt diese Differenz denn
auch wissenschaftssystematisch noch kaum eine Rolle. Denkbar bleibt nim-
lich auch eine funktionale, organologische Beschreibung selbsttitiger Zu-
sammenhdnge. Allerdings: Der Wechsel der Erkliarungsstrategie und die da-
mit verbundene Abwendung von der Physik und die Hinwendung zur Biolo-
gie verringern langfristig den Kontakt zur Mathematik. Der Weg der ,Gei-
steswissenschaften® fiihrt erst einmal weg von Forschungsstrategien, die auf
die mathematische Absicherung der Ergebnisse tiber Messungen setzen.
Steuerungstheoretisch lduft die Operationalisierung des Konzeptes der
Freiheit als Selbstorganisation auf Formen der Kontextsteuerung hinaus, die
zumeist als Bildung von Personen begrifflich erfasst und nicht selten auch
normativ aufgeladen werden. Man denke nur an Schleiermachers Salon, die
Universitit Humboldts bis hin zur Lernumgebungen arrangierenden konstruk-
tivistischen Didaktik oder der gegenwirtigen Frithpddagogik (Liegle 2006, G.
Schifer 2005; Fthenakis 2004). Die Strukturanalogien zu wirtschaftsliberalen
Steuerungstheorien sowohl der Subjekte iiber Anreizsysteme als auch des
Marktes durch Rechtsvorgaben oder im Falle des Finanzmarktes tiber die in-
direkte Steuerung der Geldmenge durch Zinsen sind offensichtlich.' Zwar
kann man nun scheinbar leicht individuelle Einzigartigkeit als Ergebnis von
Bildung gegen blof individuelle Eigenstindigkeit als Ergebnis und Voraus-
setzung des Marktes ausspielen. Die aus diesem Anspruch fiir die Padagogik
resultierenden Probleme hat allerdings schon Schleiermacher im Blick auf die
besonderen Bedingungen massenhaft ablaufender organisierter Erziehungs-
prozesse deutlich gesehen: Denn die Vorstellung einer selbsttitigen Entwick-
lung bote unzweifelhaft die Moglichkeit, so Schleiermacher, sich entweder
mit der Hervorbringung des allgemein menschlichen oder des besonderen zu
befassen. ,,Und so wird wohl auch wahr sein, da3, wer in der Ausiibung der
einen begriffen ist, sich iiber die andere trostet (Schleiermacher 2000: 289).
Will nun aber z.B. ,,der Staat* zur allgemeinen Gleichheit erziehen, so kénne
er ,,nicht von der Voraussetzung ausgehen, daf die Ahnlichkeit mit dem Staa-

19 Vgl. auch zur , kommunikative[n] Gouvernance* des Marktes wie seiner Akteu-
re Priddat 2005: 243ff.

181

14,02.2026, 08:13:27. /del OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839408599-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEBASTIAN MANHART

te schon angeboren sei, [...] sondern” die Regierung ,,will eben dieses Prinzip
erst erwecken und hineinbilden. Die von ihr geordnete Erziehung wird also
eine biirgerliche sein, die hohere Ausbildung der Eigentiimlichkeit aber wird
sie entweder von selbst kommen sehen oder sie den Bemiithungen anderer
iiberlassen® (ebd.). Hingegen sei es nun typischer ,pddagogischer Diinkel“
genau diese Eigentiimlichkeit herausbilden zu wollen:

denn nichts verleitet mehr zu leerer Selbstgefilligkeit als die Einbildung, diese zarte
Bliite der Natur, mag sie sich nun als Genie in der Kunst und Wissenschaft oder als
charakteristische Anmut im Leben offenbaren, durch kiinstliche Mittel hervorlocken
und zeitigen zu konnen, ein Abweg auf welchen die 6ffentliche Erziehung, eben
weil sie nur in groBen Massen arbeitet, zum Gliick niemals verfallen kann (Schlei-
ermacher 2000: 290).

Neben ambitionierten Modellen einer totalen Kontextsteuerung a la Rousseau
erlaubt also gerade auch die Unterstellung von Selbsttitigkeit auf Seiten der
Subjekte einen pragmatischen Umgang mit den Mitteln und ein entspanntes
Verhiltnis zu den Folgen organisierter Erziechung. Dass gerade auch der
Markt, wie jedes Element der Geschichte tiberhaupt, ein Bildungsmittel sein
konne, daran hitte es jedenfalls weder flir Schleiermacher noch fiir Humboldt
einen Zweifel gegeben.

Ganz in dem bisher diskutierten Sinne reflektiert auch Jakob Friedrich
Fries® 1803 die beschriinkten Einflussmdglichkeiten des einzelnen Menschen
gegeniiber einer sich iiber ihn hinweg und durch ihn hindurch vollziehenden,
sich also selbsttitig organisierenden Geschichte der Menschheit. Ein schon
bei Kant, Herder und Lessing auftauchendes Verstindnis von Bildung auf-
nehmend, das die Geschichte der Menschheit wie auch des einzelnen Indivi-
duums als zumindest im Hinblick auf ihre Selbsttitigkeit analoge Prozesse
auffasst, fithren fiir ihn alle Steuerungsversuche derselben in ein zentrales Di-
lemma. Dessen Formulierung als ein die Vernunftambitionen jedes planméafi-
gen Handelns bestidndig konterkarierenden Paradox, dass sich nur durch das
Genie einzelner Helden der Praxis auflosen 14f3t, ist besonders auch fiir den
padagogischen Diskurs tiber die duBere Beeinflussung von Selbstorganisati-
onsprozessen, also Bildung, symptomatisch geworden:

Geschichtlich stellt die Bildung eines Volkes den Kampf der Reflexion oder Speku-
lation mit der rohen Natiirlichkeit vor. Sobald ein Volk die erste Rohheit verldft, so
zeigen sich in allerley Versuchen der Kiinstlichkeit Eingriffe des Verstandes, wel-

20 Fries war mit den Diskussionen um die Ursache und Kausalstruktur des Leben-
digen aus seiner Jenaer Professorenzeit gut vertraut ebenso wie mit der Kanti-
schen Philosophie, der er in seinen Werken immer wieder seine Reverenz er-
wies.

182

14,02.2026, 08:13:27. /del OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839408599-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IM BEGRIFFSGEFLECHT

cher danach ringt der Natur die Leitung der Geschifte abzunehmen und sie der
Kunst in die Hande zu liefern. Hierdurch muf} ein langer Zustand des Streites und
der Inkonsequenz herbeygefiihrt werden, von dem alle Geschichte der Menschen
bisher nur verschiedene Grade zeigt, bis endlich einmal die Regierungen im Stande
sein werden, ihre Verwaltung nach einer Uebersicht des Ganzen zu leiten, wodurch
der Sieg des Nachdenkens und der Vernunft iiber die Natur errungen wére, indem
sich dann die Bildung des Menschen mit Konsequenz planméBig betreiben liele,
und somit das Menschengeschlecht die Ziigel seines politischen Schicksals dem Un-
gefihr entrissen hétte und sich nun mit freyer Selbstthatigkeit zu bewegen vermoch-
te. Dieser Zustand der Veredlung der Menschheit ist ein Ideal, dessen Erreichbarkeit
nicht bestritten werden kann; nur daf} sich freylich nicht planméBig die Planlosigkeit
aufheben 14Bt, sondern alles durch einzelne geschickte Griffe und die hervortretende
Kraft einzelner Helden erlangt werden mul3 (Fries 1974: 140f.).

Neben einer in den organisationalen Gefligen der Moderne erzwungenen
pragmatischen Praxis im Sinne Schleiermachers erlaubt es ein an Freiheit und
Selbstbestimmung gekoppeltes Konzept von Bildung, im alltdglichen Schei-
tern an der praktischen Erreichbarkeit dieses Ideals festzuhalten und ein mora-
lisch aufgeladenes Selbstverstdndnis des Padagogen zu pflegen, der sich in
seiner Rolle als tragischer Held im fast aussichtslosen Ringen mit den gegen-
laufigen Méachten der Moderne doch recht gemiitlich einrichtet. Eine Positio-
nierung, die dem wissenschaftlichen Diskurs der Erziehungswissenschaft
nicht nur bei der Auswahl seiner Klassiker, sondern vor allem auch seiner
Gegner selten gut getan hat.

Literatur

Benner, Dietrich (1995): Wilhelm von Humboldts Bildungstheorie. Eine
problemgeschichtliche Studie zum Begriindungszusammenhang neuzeitli-
cher Bildungsreform, Weinheim: Juventa.

Fichte, Johann Gottlieb (1971): ,,System der Sittenlehre nach den Principien
der Wissenschaftslehre [1798].“ In: Samtliche Werke. Hg. von 1. H. Fich-
te, Bd. IV: Zur Rechts und Sittenlehre II, Berlin: Veit, S. 1-365.

Fries, Jakob Friedrich (1971): Philosophische Rechtslehre und Kritik aller po-
sitiven Gesetzgebung, mit Beleuchtung der gewohnlichen Fehler in der
Bearbeitung des Naturrechts [1803]. In: Sémtliche Schriften. Bd. 9:
Schriften zur angewandten Philosophie, Aalen: Scientia.

Fthenakis, E. Wassilios (2004): ,,Bildung neu konzeptualisiert: Zur (ldngst
filligen) Reform der frithkindlichen Bildung.“ In: Christine Henry-
Huthmacher (Hg.), Jedes Kind zdhlt: Neue Wege der frithkindlichen Bil-
dung, Erziehung und Betreuung, St. Augustin: 0.A.

183

14,02.2026, 08:13:27. /del OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839408599-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEBASTIAN MANHART

Garber, Jorn (1999): ,,Selbstreferenz und Objektivitit: Organisationsmodelle
von Menschheits- und Weltgeschichte in der deutschen Spataufklarung.*
In: Hans Erich Bodecker/Peter Hanns Reill/Jiirgen Schlumbohn (Hg.),
Wissenschaft als kulturelle Praxis, 1750-1900, Géttingen: Vandenhoeck
& Ruprecht, S. 137-185.

Hufeland, Christoph Wilhelm (1984): Makrobiotik oder die Kunst, das
menschliche Leben zu verldangern [1796], Frankfurt/M.: Insel.

Humboldt, Wilhelm von (1960a): ,,Ideen zu einem Versuch, die Grinzen der
Wirksamkeit des Staates zu bestimmen [1792].“ In: Schriften zur Anthro-
pologie und Geschichte. Werke in fiinf Banden. Hg. von Andreas Flitner
und Klaus Giel, Bd. I: Schriften zur Anthropologie und Geschichte,
Darmstadt: WBG (abgekiirzt: Werke Bd. 1), S. 56-233.

Humboldt, Wilhelm von (1960b): ,,Theorie der Bildung [ca. 1792]. In: Wer-
ke Bd. I, S. 234-240.

Humboldt, Wilhelm von (1960c): ,,Plan einer vergleichenden Anthropologie
[ca. 1795].“ In: Werke Bd. I, S. 337-375.

Humboldt, Wilhelm von (1960d): ,,Das achtzehnte Jahrhundert [1796]. In:
Werke Bd. I, S. 376-505.

Humboldt, Wilhelm von (1960e): ,,Uber den Geist der Menschheit [1797].%
In: Werke Bd. I, S. 506-518.

Humboldt, Wilhelm von (1960f): ,,Betrachtungen tiber die Weltgeschichte.*
In: Werke Bd. I, S. 567-584.

Kant, Immanuel (1998a): Kritik der reinen Vernunft. In: Werke in sechs Bén-
den. Hg. von Wilhelm Weischedel, Bd. II, Darmstadt: WBG [zit. KrV].
Kant, Immanuel (1998b): ,,Verkiindigung des nahen Abschlusses eines Trak-
tates zum ewigen Frieden in der Philosophie.” In: Werke, Bd. III: Schrif-
ten zur Metaphysik und Logik. Hg. von Wilhelm Weischedel, Darmstadt:

WBG, S. 405-416.

Kant, Immanuel (1998c): Grundlegung zur Metaphysik der Sitten [1785]. In:
Werke in sechs Banden. Hg. von Wilhelm Weischedel, Bd. IV: Schriften
zur Ethik und Religionsphilosophie, Darmstadt: WBG [zit. GMS].

Kant, Immanuel (1998d): Kritik der Urteilskraft. In: Werke in sechs Bénden.
Hg. von Wilhelm Weischedel, Bd. V: Kritik der Urteilskraft und Schriften
zur Naturphilosophie, Darmstadt: WBG [zit. UK].

Kant, Immanuel (1998e¢): ,,Rezension zu Johann Gottfried Herders Ideen Teil
I. und II [1785].” In: Werke in sechs Banden. Hg. von Wilhelm Weische-
del, Bd. VI: Schriften zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik
und Padagogik, Darmstadt: WBG, S. 781-794.

Koller, Hans-Christoph (1999): Bildung und Widerstreit. Zur Struktur biogra-
phischer Bildungsprozesse in der (Post-)Moderne, Miinchen: Fink.

Leibniz, Gottfried Wilhelm (1996a): ,,Betrachtungen iiber die Lehre von ei-
nem einigen, allumfassenden Geiste.“ In: Philosophische Werke in vier

184



https://doi.org/10.14361/9783839408599-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IM BEGRIFFSGEFLECHT

Bianden. Hg. von Ernst Cassirer. Bd. 1: Hauptschriften zur Grundlegung
der Philosophie, Teil 1, Hamburg: Meiner, S. 305-316.

Leibniz, Gottfried Wilhelm (1996b): ,,Betrachtungen iiber die Lebensprinzi-
pien und tiber die plastischen Naturen.“ In: Philosophische Werke in vier
Bénden. Hg. von Ernst Cassirer. Bd. 1: Hauptschriften zur Grundlegung
der Philosophie, Teil 1, Hamburg: Meiner, S. 317-326.

Leibniz, Gottfried Wilhelm (1996c¢): ,,Monadologie.“ In: Philosophische
Werke in vier Bianden. Hg. von Ernst Cassirer. Bd. 2: Hauptschriften zur
Grundlegung der Philosophie, Teil 2, Hamburg: Meiner, S. 603-621.

Lenoire, Timothy (1985): ,,Kant, von Baer und das kausal-historische Denken
in der Biologie.* In: Berichte zur Wissenschaftsgeschichte 8, S. 99-114.

Liegle, Ludwig (2006): Bildung und Erziehung in der frithen Kindheit, Stutt-
gart: Kohlhammer.

Manbhart, Sebastian (2003): ,,Absichtlich unabsichtlich. Zum Verhéltnis von
Politik, Bildung und Padagogik um 1800. In: Dirk Rustemeyer (Hg.), Er-
ziehung in der Moderne. Festschrift fiir Franzjorg Baumgart, Wiirzburg:
Konigshausen & Neumann, S. 95-142.

Manhart, Sebastian (2005): ,,Der metaphorische Mensch. Zur Analogiebil-
dung von Mensch, Staat und Geschichte in der Aufklirung und im Vor-
mirz.” In: Friedrich Jaeger/Jiirgen Straub (Hg.), Was ist der Mensch, was
Geschichte? Anndherungen an eine kulturwissenschaftliche Anthropolo-
gie, Bielefeld: transcript, S. 241-278.

Manhart, Sebastian (2006): ,,Disziplindre Felder. Zur Theorie der Disziplin-
bildung am Beispiel der Geschichts- und Staatswissenschaften im Vor-
mirz.“ In: Dirk Rustemeyer (Hg.), Formfelder. Genealogien von Ord-
nung, Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann, S. 141-176.

Manhart, Sebastian (2007): ,,Disziplin, Fach und Studiengang. Grundbegriffe
der Disziplingeschichtsschreibung.” In: Zeitschrift fiir padagogische His-
toriographie 13, 2, S. 14-22.

Manbhart, Sebastian (2008a): In den Feldern des Wissens. Zum Verhiltnis von
Studiengang, Fach und disziplindrer Semantik in den Geschichts- und
Staatswissenschaften (1780-1860), Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann
(in Vorbereitung).

Manhart, Sebastian (2008b): ,,Der Preis der Freiheit. Bildung, Wissen Organi-
sation.” Erscheint in: ZSE (in Vorbereitung).

Paul, Jean (1963): Levana oder Erziehungslehre [1806], Paderborn: Scho-
ningh.

Priddat, Birger P. (2005): Unvollstindige Akteure. Komplexer werdende
Okonomie, Wiesbaden: VS.

Pross, Wolfgang (1999): ,,Die Begriindung der Geschichte aus der Natur:
Herders Konzept von ,Gesetzen‘ in der Geschichte.“ In: Hans Erich Bo-
decker/Peter Hanns Reill/Jiirgen Schlumbohn (Hg.), Wissenschaft als kul-

185



https://doi.org/10.14361/9783839408599-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEBASTIAN MANHART

turelle Praxis, 1750-1900, Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, S. 187-
225.

Reill, Peter Hanns (1994): ,.Die Historisierung von Natur und Mensch. Der
Zusammenhang von Naturwissenschaften und historischem Denken im
Entstehungsproze3 der modernen Naturwissenschaften. In: Wolfgang
Kiittler/Jorn Riisen/Ernst Schulin (Hg.), Geschichtsdiskurs Bd. 2: Anfinge
des historischen Denkens, Frankfurt/M.: Fischer, S. 48-61.

Schifer, Alfred (2005): Einfithrung in die Erziehungsphilosophie, Weinheim:
Beltz.

Schifer, Gerd E. (2005): Bildung beginnt mit der Geburt, Weinheim: Beltz.

Schleiermacher, Friedrich Daniel Ernst (2000): Uber den Beruf des Staates
zur Erziehung. In: Pddagogische Schriften, Bd. I. Hg. von Michael Wink-
ler, Frankfurt/M.: Suhrkamp, S. 272-290.

Tenorth, Heinz-Elmar (1997): ,,,Bildung‘ — Thematisierungsformen und Ver-
wendungsweisen in der Erziehungswissenschaft.” In: Zeitschrift fiir Pdda-
gogik 43, S. 969-984.

Tenorth, Heinz-Elmar (2003): ,,Form der Bildung — Bildung der Form.“ In:
Heinz-Elmar Tenorth (Hg.), Form der Bildung — Bildung der Form, Wein-
heim: Beltz, S. 7-21.

Vierhaus, Rudolf (1972): ,,Bildung.” In: Otto Brunner u.a. (Hg.), Geschichtli-
che Grundbegriffe Bd. I, Stuttgart: Klett-Cotta, S. 508-551.

Witte, Egbert (2003): ,,Bildung und Imagination. Einige historische und sys-
tematische Uberlegungen.“ In: Thomas Dewender/Thomas Welt (Hg.),
Imagination — Fiktion — Kreation. Das kulturschaffende Vermogen der
Phantasie, Miinchen: Saur, S. 317-340.

186



https://doi.org/10.14361/9783839408599-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

