
Die Kluge Jüdin – oder: wie wurde aus

Hannah Arendt Hannah Arendt? Ein Beitrag

zur jüdischen Sozialgeschichte

Stefanie Schüler-Springorum

Politische Bewegungen brauchen ikonische Figuren, Leitsterne oder, wie man

früher sagte: Helden – und bis vor kurzem brauchten sie auch eine »usable

past«, eine gangbare imaginäre Brücke in die Vergangenheit, die es ihnen er-

möglichte, sich selbst mit dem »Kraftstrom der Geschichte« zu verbinden.1

Schon vor vielen Jahren hat Eric Hobsbawm dieses Phänomen als »erfunde-

ne Tradition« beschrieben und als deren Eigenart herausgearbeitet, »dass die

Kontinuität mit der historischen Vergangenheit, auf die Bezug genommen

wird, weithin künstlich ist« (Hobsbawm/Ranger 1992: 1f.). Dies gilt einmal

mehr für die zweite Frauenbewegung beziehungsweise den Feminismus, der

sich in seiner westdeutschen Variante seit den 1970er Jahren auf die Suche

nach nicht kontaminierten Vorbildern in der eigenen, deutschen Geschich-

te machte und dabei recht schnell bei den »Salondamen« landete: Henriet-

te Herz, Dorothea Schlegel und Rahel Varnhagen wurden als frühe Beispiele

für selbstbestimmte weibliche Lebensentwürfe wiederentdeckt und entspre-

chend literarisch-historisch gefeiert (Lund 2012). Das in diesen Werken ent-

worfene Bild der jüdischen Salonnièren, die sich aus den Fesseln arrangierter

Ehen befreiten, ihre Liebe zu christlichen Männern auslebten und als eman-

zipierte Frauen auf einer kleinen egalitären Insel der Seligen geistreiche Ge-

spräche mit Gleichgesinnten führten, ist schon vor längerer Zeit von Ulrike

Weckel und Barbara Hahn als Projektion und Wunschdenken späterer Ge-

nerationen entlarvt worden: Weder waren die Beziehungen wirklich egali-

1 Die Klimakrise stellt uns vor solch große Herausforderungen, dass ein Anknüpfen an

die Vergangenheit sinnlos erscheint, und auch die Tatsache, dass die Heldin der Be-

wegung ein kleines dünnes Mädchen mit Asperger-Syndrom ist, mag ein Verweis auf

eine neue Form von Mobilisierung angesichts einer neuen Form von Bedrohung sein.

https://doi.org/10.14361/9783839461686-018 - am 14.02.2026, 06:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Stefanie Schüler-Springorum

tär – hierfür ist gerade Dorotheas anonym bleibende Arbeit für ihren Mann

Friedrich Schlegel ein Beispiel – noch waren die Salons wirklich antisemitis-

musfreie Orte (Weckel 1996; Hahn 1997). Aber dies ist eine andere Geschichte,

denn was mich hier interessiert, ist die Ambivalenz dieser Heldinnenvereh-

rung, die zum einen, vielleicht unbewusst, antijüdische Komponenten der

feministischen Patriarchatskritik aufnahm, zum anderen aber eine Traditi-

onslinie begründete, in der die bewunderten, gebildeten, geistreichen und

mutigen Frauen in der deutschen Geschichte vorwiegend Jüdinnen waren.

Diese Traditionslinie führt über Fanny Lewald zu den zentralen Figuren der

ersten, der bürgerlichen Frauenbewegung und dabei vor allem zu deren ra-

dikaleren und daher interessanteren Vertreterinnen wie Hedwig Dohm oder

Anita Augspurg. Und letztlich lassen sich auch so unterschiedliche Persön-

lichkeiten wie Rosa Luxemburg oder Hannah Arendt hier einordnen, auch

wenn beide alles andere als Frauenrechtlerinnen waren. Kurzum, das Bild der

gebildeten Frau im 19., der Intellektuellen im 20. Jahrhundert ist zumindest

in der deutschen Perspektive jüdisch konnotiert: die Kluge Jüdin als feminis-

tische Variante der Schönen Jüdin?

Dass diese Engführung eines komplexen historischen Phänomens nicht

ohne Fallstricke ist, belegen breit rezipierte Werke von angesehenen Kollegen

wie Götz Aly, in denen es von flinken, schlagfertigen, intelligenten (und meist

jungen) jüdischen Frauen und Mädchen nur so wimmelt (Aly 2011). Spätes-

tens wenn frau über solche, antisemitische Zerrbilder reproduzierende, phi-

losemitische Fantasien stolpert, sollte sie sich fragen, ob es wirklich niemals

dicke, faule, konservative und dumme Jüdinnen gegeben hat. Oder anders

gesagt: Es scheint angebracht, die Kluge Jüdin zurückzuholen auf den Boden

der jüdischen Sozialgeschichte.

Denn: es hat sie ja wirklich gegeben, die vielen jüdischen Pionierinnen in

Kunst undWissenschaft, in Sozialarbeit und Politik – und nicht zuletzt in der

bürgerlichen Frauenbewegung, für die man einen Anteil von ca. einem Drit-

tel Frauen jüdischer Herkunft errechnet hat (Fassmann 1996: 13). In der For-

schung wird dieses Phänomen standardmäßig mit dem Begriff der »Überre-

präsentation« von Jüdinnen in diesem oder jenem gesellschaftlichen Bereich

gekennzeichnet. Dies ist aus meiner Sicht durchaus nicht unproblematisch,

da auf diese Weise eine ethnisch-religiöse Spaltung der weiblichen Bevölke-

rung impliziert und perpetuiert und zugleich der dritte zentrale Faktor jedwe-

der ernstzunehmenden historischen Analyse vernachlässigt wird: die Klasse.

Die durch diese Etikettierung bewirkte Fokussierung auf »das Judentum« als

Ursache für weibliche Avantgardepositionen führt direkt zum Klischee der

https://doi.org/10.14361/9783839461686-018 - am 14.02.2026, 06:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Kluge Jüdin – oder: wie wurde aus Hannah Arendt Hannah Arendt? 207

»besonderen Bildungsnähe« jüdischer Familien, das, wie alle Klischees, einen

wahren Kern besitzt. Dieser jedoch ist erst einmal herauszuschälen aus einer

historischen Gemengelage, die weitaus komplexer ist, als es die weiblichen

Pionier-Biographien vermuten lassen.

Gehen wir also einmal zurück in jene Zeit, als die berühmten Salonniè-

ren in Berlin den Missmut, ja die Ablehnung und Verachtung der jüdischen

Gemeinschaft auf sich zogen – so sie deren ›modernen‹ Lebenswandel über-

haupt zur Kenntnis nahm. Denn um 1800 lebte die große Mehrheit der deut-

schen Jüdinnen und Juden, circa 80 Prozent, in äußerst prekären materiel-

len Verhältnissen auf dem Land und in kleinen Städtchen. Das Leben spielte

sich für beide Geschlechter im eng abgesteckten religiösen Rahmen ab, der

wiederum eine feste hierarchische Rollenzuweisung aufwies: Während sich

der Status des Mannes traditionell nach seiner Gelehrsamkeit bemaß, wa-

ren Frauen sowohl vom religiösen Lernen als auch von der Gemeinschaft in

der Gemeinde prinzipiell ausgeschlossen. Der im Vergleich zum Christentum

hohe Stellenwert der männlichen Bildung im Judentum führte also umge-

kehrt zunächst einmal zu einer völligen Nichtbeachtung der Mädchen (Eliav

2006). Daran hatte auch der Aufbruch der jüdischen Aufklärung in der zwei-

ten Hälfte des 18. Jahrhunderts zunächst nichts geändert, hatte doch die erste

Generation der Maskilim, der stürmischen jungen Modernisierer, die Situa-

tion der Mädchen und Frauen kaum im Blick gehabt und changierte statt-

dessen zwischen Desinteresse und männerbündlerischer Frauenverachtung

(Feiner 2007). Die neue Form der maskilischen Öffentlichkeit, ihr in Vereinen

und bei regelmäßigen Kaffeehaustreffen gelebter romantisierender Freund-

schaftskult, aber auch ganz konkret die Sprache ihrer Veröffentlichungen –

das Hebräische – schloss Frauen explizit aus, ja mehr noch, die meistenMas-

kilim hätten – wenn sie sich denn dazu geäußert hätten – Frauen die Fähig-

keit zum rationalen Denken und vernünftigen Diskutieren vermutlich glatt-

weg abgesprochen. Schon der Stammvater der jüdischen Aufklärung, Moses

Mendelssohn, hatte seine Verlobte Fromet Guggenheim wissen lassen: »Ei-

ne mässige Lectür kleidet dem Frauenzimmer, aber keine Gelehrsamkeit. Ein

Mädchen, das sich die Augen rotgelesen, verdint ausgelacht zu werden.«2 Vor

diesem Hintergrund erscheint es kaum erstaunlich, dass weibliche Bildung

und Entwicklung, von ganz wenigen Ausnahmen abgesehen, nie zum bedeu-

tenden Thema der jüdischen Aufklärung wurde und sich sämtliche Projekte,

2 MosesMendelssohn an Fromet Guggenheim, 10.11.1761, zitiert nach: Feiner 2007: 249f.

https://doi.org/10.14361/9783839461686-018 - am 14.02.2026, 06:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Stefanie Schüler-Springorum

allen voran die Schulen, immer auf den männlichen Teil der jüdischen Ge-

meinschaft bezogen. So war die Analphabetenrate unter jüdischen Männern

und Frauen um 1800 zwar niedriger als in der Gesamtbevölkerung, aber zu-

gleich sehr viel stärker geschlechtlich segregiert: Relativ gesehen waren mehr

jüdische als christliche Frauen des Lesens und Schreibens unkundig (Kaplan

2003: 154).

Die Wirkmacht des so oft beschworenen ›traditionellen jüdischen

Bildungsideals‹ traf also auf die deutlichen Grenzen der religiös festgeschrie-

benen Geschlechterhierarchie (man lese dazu aktuell Deborah Feldman!3)

– und es war paradoxerweise erst deren Umformung hin zur bürgerli-

chen Geschlechterideologie, durch die dieses ›Bildungsideal‹ schließlich

(und auf Umwegen) auch Einfluss auf die Lebensgestaltung von jüdischen

Mädchen und Frauen erlangen konnte. Denn in den Dekaden nach 1800

sollten die Partizipationswünsche, politischen Hoffnungen und religiösen

Bedürfnisse der jüdischen Minderheit auf eine Gesamtgesellschaft stoßen,

in der die gebildeten, staatstragenden Kreise gerade dabei waren, sich zu

einem national gedachten Gemeinwesen zu stilisieren, dessen idealisierter

Kern die bürgerliche Familie mit ihren ›naturgegebenen‹, polar gedachten

Geschlechterrollen als primärer und vorbildlicher gesellschaftlicher Ord-

nungsraum bildete (Lässig 2004). Es ist kein Zufall, dass die Debatte um

Geschlechterrollen um 1800 aufflammte und auch jüdische Denker in den

folgenden Dekaden magisch anzog: Durch Aufklärung und deren jüdisches

Pendant, die Haskala, durch die Französische Revolution und die Eman-

zipationsgesetzgebung, aber auch durch eine neue Nationalbewegung, die

mit antijüdischer Hetze und Krawallen einherging, war die alte Ordnung,

die christliche und die jüdische Lebenswelt gleichermaßen erschüttert. Für

die bis dahin am Rande der Gesellschaft lebende Minderheit aber waren

die Folgen ungleich dramatischer: Das gesamte Gefüge der Generationen-

und Geschlechterbeziehungen schien ins Wanken geraten zu sein und die

Rettung erblickten nun auch die »jüdischen Meisterdenker« (Lässig 2004) in

der Idealisierung der wohlgeordneten, den Weg der Aufklärung besonnen

beschreitenden jüdischen Familie. Indem sie diese als ideale bürgerliche

Familie entwarfen, verknüpften sie Integrationsbestrebungen beziehungs-

weise -legitimierungen eng mit der Ausgestaltung der privaten Lebenswelt

– und hier rückten nun die Frauen in den Fokus. In dem Maße, in dem die

traditionelle – männliche – jüdische Religionspraxis in den Hintergrund trat

3 Feldman 2016.

https://doi.org/10.14361/9783839461686-018 - am 14.02.2026, 06:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Kluge Jüdin – oder: wie wurde aus Hannah Arendt Hannah Arendt? 209

und Religiosität zu einem individuellen, in der Familie zelebrierten Erlebnis

wurde, oblag es nun den weiblichen Familienmitgliedern, diesen Raum zu

gestalten, als sittliche Erfahrung an die nächste Generation weiterzugeben

und damit nicht zuletzt jüdische Ansprüche auf gesellschaftliche Teilhabe zu

untermauern.

Angesichts der vielfach traditionell lebenden Familien warman darauf be-

dacht, diese neue Rolle an Altbekanntes anknüpfen zu lassen, und so war die

»Priesterin des Hauses«, die am Schabbat die Kerzen anzündet, nicht zufäl-

lig das immer wieder zitierte Lieblingsbild dieses Prozesses; schließlich war

dies die einzige bedeutende religiöse Funktion, die Frauen auch im traditio-

nellen Judentum immer schon zu erfüllen hatten (Baader 1998). Es ist da-

her sicher kein Zufall, dass sich genau dieses Bild bis ins 20. Jahrhundert in

unzähligen Erinnerungen wiederfindet, in denen jüdische Frauen, aber auch

Männer dieWelt ihrer Großmütter als heile jüdische Vergangenheit beschwö-

ren (Gebhardt 2006). Denn insgesamt bedeutete die Familiarisierung der jü-

dischen Religion zwar einen beeindruckenden Bedeutungs- und Verantwor-

tungszuwachs für die Ehefrau und Mutter, gleichzeitig aber wurde der Ver-

zicht auf die religionsgesetzlich begründete Vorherrschaft des Mannes kom-

pensiert durch seine bürgerliche Aufwertung als alleiniges, ökonomisch ver-

antwortliches Familienoberhaupt. Indem die Familie ins Zentrum der geleb-

ten jüdischen Frömmigkeit rückte und damit die Fortexistenz der Minderheit

gewährleisten sollte, wurde die traditionelle Geschlechterhierarchie lediglich

religiös neu verankert, aber nicht grundsätzlich verändert (Richarz 2006).

Was sich jedoch änderte, waren die Partizipations- und Bildungsmöglich-

keiten jüdischer Frauen. Denn um diese vielgestaltige Aufgabe wirklich, in-

haltlich wie gefühlsmäßig, ausfüllen zu können, mussten Frauen nicht nur

in bestimmte Bereiche des religiösen Lebens ihrer Gemeinschaft einbezogen

werden, sondern auch die entsprechende Ausbildung dafür erhalten: Fortan

diskutierte man in den jüdischen Zeitschriften über Religionsunterricht und

»Konfirmation« für Mädchen sowie die Einführung deutschsprachiger Pre-

digten und Gebete, damit Frauen dem Gottesdienst überhaupt folgen konn-

ten. Bildung für Mädchen im Judentum meinte also zunächst religiöse Bil-

dung zur Vorbereitung auf ihre Rolle als künftige Mütter, die religiöses Wis-

sen und Empfinden schließlich nur weitergeben konnten, wenn sie selbst da-

von durchdrungen waren. Als Pendant zu den zwanzig, dreißig Jahre älteren

Knabenschulen wurden nun, ab 1800, in einigen deutschen Städten auch Re-

formschulen für Mädchen gegründet. Interessanterweise ließ ausgerechnet

in Berlin die erste, von der Gemeinde getragene Mädchenschule bis 1835 auf

https://doi.org/10.14361/9783839461686-018 - am 14.02.2026, 06:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Stefanie Schüler-Springorum

sich warten. Ziel all dieser Schulen war es, jüdischen Jungen und Mädchen

der Unterschicht ein Mindestmaß an religiösem und weltlichem Wissen zu

vermitteln, wodurch man hoffte, nach und nach auch die bürgerlichen Fami-

lien vom Konzept der jüdischen Bildung für beide Geschlechter überzeugen

zu können. Denn eine zu ambitionierte Ausbildung der Mädchen, deren ei-

gentliche Berufung ja Haus und Kinder sein sollte, war auch in den besseren

jüdischen Kreisen von Anfang an keineswegs unumstritten (Baader 2006).

Es war letztlich die Einführung der allgemeinen Schulpflicht auch für jü-

dische Kinder Anfang des 19. Jahrhunderts in den verschiedenen deutschen

Staaten, die bewirkte, dass viele Eltern ihre Töchter nun auf die allgemei-

nen Volksschulen schickten. Eine kleine, aber erfolgreiche Ausnahme bilde-

te das minoritäre Schulwesen der neoorthodoxen Gemeinden, das seit Mit-

te des 19. Jahrhunderts konsequent großen Wert auf weibliche Bildung leg-

te, anfangs sogar koedukativ arbeitete und so mehrere Generationen religiös

und säkular gut ausgebildeter junger Frauen heranzog. Während in diesem

spezifischen Fall der deutschen Neoorthodoxie die Möglichkeit der breiten

Mädchenbildung also tatsächlich an die jüdische Religionszugehörigkeit ge-

knüpft war, war es für die breite Masse der jüdischen Töchter um 1850 ihre

Zugehörigkeit zur Mittelschicht, die ihnen Bildungsmöglichkeiten eröffnete.

Denn mittlerweile war einem stattlichen Anteil der jüdischen Familien der

Aufstieg ins Bürgertum gelungen, dies jedoch mehrheitlich in den kaufmän-

nischen Berufen, denen allgemein – aus Sicht naserümpfender Akademiker

– weiterhin eine gewisse Bildungsferne attestiert wurde (Kaplan 1991). Vor

dem Hintergrund der zentralen Rolle, die Bildung als soziales Aufstiegsve-

hikel und bürgerliches Distinktionsmerkmal für das deutsche Judentum ins-

gesamt besaß, und dem außerordentlichen Aufholbedarf jüdischer Frauen in

diesem Bereich lässt sich folgende These formulieren: Vielleicht war es ge-

rade diese prekäre Position am Rande des ›bürgerlichen Wertehimmels‹, die

Herkunft aus eher demMateriellen verpflichteten Kaufmanns- und Händler-

familien, die dazu führte, dass die Töchter der jüdischen Mittelschicht sofort

begannen, jede Ausweitung der Bildungsmöglichkeiten in auffallend stärke-

rem Maße zu nutzen als christliche Mädchen, aber auch als jüdische Jungen.

Die Zahlen sind bekannt: Schon um die Jahrhundertwende gingen ein Fünf-

tel der jüdischen, aber nur zwei Prozent der christlichen Mädchen auf eine

höhere Mädchenschule. Erklärt sich dies noch aus der Klassenzugehörigkeit,

so liefert der Geschlechtervergleich deutliche Belege für das spezifisch weib-

lich-jüdische Bildungsstreben. InWien etwamachten jüdische Jungen an den

Gymnasien circa 30 Prozent aller Schüler aus, jüdische Mädchen hingegen

https://doi.org/10.14361/9783839461686-018 - am 14.02.2026, 06:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Kluge Jüdin – oder: wie wurde aus Hannah Arendt Hannah Arendt? 211

stellten fast die Hälfte der Lyzeumsbesucherinnen (Schüler-Springorum 2014:

62). Ein bis zwei Generationen später wiederholt sich dieser Befund bei der

akademischen Bildung. Bekanntlich wurden Frauen in Deutschland 1908 zum

Studium zugelassen, und auch hier stürmten junge Jüdinnen vorneweg und

überholten rasch die jüdischen Männer, was ihren relativen Anteil an den Ge-

samtstudierenden anging. Vor dem Ersten Weltkrieg waren über zehn Pro-

zent der Studentinnen in Deutschland Jüdinnen, in Berlin machten sie so-

gar ein Viertel aus und in Österreich mehr als ein Drittel. Dementsprechend

waren sie auch unter den ersten Frauen mit akademischen Abschlussgraden

prominent vertreten (Freidenreich 2002).

Jüdische Mädchen können also mit Fug und Recht als Pionierinnen der

Frauenbildung in Deutschland gelten. Allerdings sagen diese Zahlen weder

etwas über den Inhalt noch über den Status ihrer Bildung aus. In beidem un-

terschieden sie sich nämlich weiterhin deutlich von den Jungen: So berichten

nicht wenige dieser Pionierinnen in ihren Autobiographien davon, dass ihre

Ausbildung im Grunde nicht ernst genommen wurde, sondern eher als ver-

gnüglicher Luxus galt, von dem keine Lebensentscheidungen abhingen, da sie

ja später doch heiraten würden. Ähnliche Unterschiede lassen sich am Bei-

spiel des weiterhin stattfindenden gemeindlichen Religionsunterrichts zei-

gen, der den Jungen religiöses ›Wissen‹, den Mädchen aber in erster Linie

religiöse ›Gefühle‹ vermitteln sollte.

Diese qualitativen Unterschiede und die ihnen weiterhin zugrunde lie-

genden bürgerlichen Geschlechterbilder wiederum teilten christliche wie jü-

dische Familien. Auch war der Prozess der Feminisierung und Privatisierung

des Religiösen ein allgemeines Phänomen der Modernisierung im 19. Jahr-

hundert, nicht eines der jüdischen Minderheit allein. Die familiäre Bürger-

religion band beide Geschlechter in unterschiedlichen Rollen in dieses Sys-

tem ein; anders als bei den christlichen Konfessionen hing hier jedoch nicht

mehr nur das Überleben der religiösen Gemeinschaft, sondern das der Ge-

meinschaft überhaupt von einer im jüdischen Sinne ›funktionalen‹ Familie

ab. Dies wiederum vervielfachte den Druck auf ›beide‹ Geschlechter inner-

halb der so mit Erwartungen, Wünschen und Anforderungen überfrachteten

Familie als »individueller Aushandlungsort jüdischer Identität« (Volkov 1990).

Dieser hohe Konformitätsdruck innerhalb einer Minderheit, die sich ih-

rer bürgerlichen Reputation stets unsicher blieb und daher umsomehr auf die

Einhaltung traditioneller geschlechtsspezifischer Rollenerwartungen dräng-

te, findet sich auch in zahlreichen Biographien wieder, wenn zum Beispiel

Schwestern schildern,wie streng die Eltern auf schulisches Versagen der Söh-

https://doi.org/10.14361/9783839461686-018 - am 14.02.2026, 06:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Stefanie Schüler-Springorum

ne reagierten: »Wenn mein Bruder mal mit einer etwas schlechteren Note in

Latein aus der Schule kam«, erinnerte sich beispielsweise die Wienerin Toni

Stolper, »dann war das eine Familienkatastrophe. Flüsternd, mit Tränen in

den Augen und Leidensmiene saßen wir am Tisch, als ob gerade jemand im

Haus gestorben wäre« (Lieber: 2010, 223). Sie selbst habe viel mehr Freiheiten

besessen, weil eine Berufstätigkeit für sie ohnehin nicht vorgesehen war.

Die soziale Position, die Klasse, das Geschlecht und die Religion hatten al-

so jeweils durchaus ambivalente Auswirkungen auf die Bildungs- und Lebens-

chancen jüdischer Frauen. Oder, um endlich auch die Frage im Titel dieses

Beitrages zu beantworten: Hannah Arendt war das Produkt schon der nächs-

ten Generation, als Tochter einer gebildeten, pädagogisch engagierten wie

politisch interessierten selbstbewussten jüdischen Mutter, die noch dazu in

einer Stadt aufwuchs, die zu Recht als eine der liberalsten in Deutschland

galt (Schüler-Springorum 2000). Und dennoch mag man darüber spekulie-

ren, was aus der hochbegabten jungen Königsbergerin geworden wäre, hätte

sie einen oder gar mehrere Brüder gehabt.

Eine kluge Frau wäre sie vermutlich so oder so geworden. Eine Jüdin war

sie auch, dies war für sie so selbstverständlich wie ihre Geschlechtszugehörig-

keit.4 Als »Kluge Jüdin« sollten wir jedoch weder Hannah Arendt noch andere

große Vorbilder essentialisieren.

Literatur

Aly, Götz (2011): Warum die Deutschen? Warum die Juden? Gleichheit, Neid

und Rassenhass, Frankfurt a.M.

Arendt, Hannah (1989): Nach Auschwitz. Essays und Kommentare I, Berlin.

Baader, Benjamin M. (1998): »From the ›Priestess of the Home‹ to ›The Rabbi’s

Brilliant Daughter‹«, in: Leo Baeck Institute Year Book 43, S. 47-72.

Baader, Benjamin M. (2006): Gender, Judaism, and Bourgeois Culture in Ger-

many, 1800-1870, Bloomington.

Dick, Jutta/Sassenberg, Martina (Hg.): Jüdische Frauen im 19. und 20. Jahr-

hundert, Reinbek 1993.

Eliav, Mordechai (2001): Jüdische Erziehung in Deutschland im Zeitalter der

Aufklärung und der Emanzipation, Münster.

4 Hannah Arendt an Gershom Sholem, 20.7.1963, in: Hannah Arendt: Nach Auschwitz.

Essays und Kommentare I, Berlin 1989, S. 71-79, hier S. 72.

https://doi.org/10.14361/9783839461686-018 - am 14.02.2026, 06:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Kluge Jüdin – oder: wie wurde aus Hannah Arendt Hannah Arendt? 213

Faßmann, Irmgard (1996): Jüdinnen in der deutschen Frauenbewegung 1865-

1919, Hildesheim.

Feiner, Shmuel (2007): Haskala – Jüdische Aufklärung. Geschichte einer kul-

turellen Revolution, Hildesheim.

Feldman, Deborah (2016): Unorthodox, Zürich.

Freidenreich, Harriet P. (2002): Female, Jewish and Educated: Jewish Univer-

sity Women in Central Europe, Bloomington.

Gebhardt, Miriam (2006): »Der Fall Clara Geißmar, oder von der Verfüh-

rungskunst weiblicher Autobiographik«, in: Kirsten Heinsohn/Stefanie

Schüler-Springorum (Hg.), Deutsch-Jüdische Geschichte als Geschlech-

tergeschichte. Studien zum 19. und 20. Jahrhundert, Göttingen, S. 233-

249.

Hahn, Barbara (1997): Der Mythos vom Salon. »›Rahels Dachstube‹ als histo-

rische Fiktion«, in: Hartwig Schultz (Hg.), Salons der Romantik. Beiträge

eines Wiepersdorfer Kolloquiums zur Theorie und Geschichte der Salons,

Berlin, S. 213-234.

Hobsbawm, Eric/Ranger, Terence (1992): The Invention of Tradition, Cam-

bridge.

Kaplan, Marion A. (1991): The Making of the Jewish Middle Class. Women,

Family, and Identity in Imperial Germany, New York.

Kaplan, Marion A. (Hg.) (2003): Geschichte des jüdischen Alltags in Deutsch-

land. Vom 17. Jahrhundert bis 1945, München.

Lässig, Simone (2004): Jüdische Wege ins Bürgertum.Kulturelles Kapital und

sozialer Aufstieg im 19. Jahrhundert, Göttingen.

Lieber, Julie (2010): »Crafting the Future of Judaism: Gender and Religious Ed-

ucation in Vienna 1867-1914«, in: Leo Baeck Institute Yearbook 55, S. 205-

248.

Lund, Hannah Lotte (2012): Der Berliner »jüdische Salon« um 1800. Emanzi-

pation in der Debatte, Berlin.

Richarz, Monika (2006): »Geschlechterhierarchie und Frauenarbeit seit der

Vormoderne«, in: Kirsten Heinsohn/Stefanie Schüler-Springorum (Hg.),

Deutsch-Jüdische Geschichte als Geschlechtergeschichte. Studien zum 19.

und 20. Jahrhundert, Göttingen, S. 87-104.

Schüler-Springorum, Stefanie (2000): »Hannah Arendt und Königsberg«, in:

Michael Brocke/Margret Heitmann/Harald Lordick (Hg.), Geschichte und

Kultur der Juden in Ost- und Westpreußen, Hildesheim, S. 511-529.

Schüler-Springorum, Stefanie (2014): Perspektiven Jüdischer Geschichte: Ge-

schlecht und Differenz, Paderborn.

https://doi.org/10.14361/9783839461686-018 - am 14.02.2026, 06:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Stefanie Schüler-Springorum

Volkov, Shulamit (1990): »Jüdische Assimilation und Eigenart im Kaiserreich«,

in: dies., Antisemitismus als kultureller Code, München, S. 131-145.

Weckel,Ulrike (1996): »Der Fieberfrost des Freiherrn. Zur Polemik gegenweib-

liche Gelehrsamkeit und ihren Folgen für die Geselligkeit der Geschlech-

ter«, in: Elke Kleinau/Claudia Opitz (Hg.), Geschichte der Mädchen- und

Frauenbildung in Deutschland, Frankfurt a.M., S. 360-372.

https://doi.org/10.14361/9783839461686-018 - am 14.02.2026, 06:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

