2 Menschenrechte — Kanon und Kontestation

Den historischen Menschenrechtserkldrungen des ausgehenden 18. Jahrhunderts
haftet der Nimbus einer progressiv-optimistischen Programmatik an. Im Text der
Déclaration des droits de I’homme et du citoyen (1789) beispielsweise wird die
Erfahrung von Unterdriickung ausgesprochen und zugleich ein selbstbewusster
Rechtsanspruch behauptet, aus dem heraus ein Paradigma allgemeiner Bean-
spruchung normativer Rechte gebildet wird, die per se — also unabhéngig von ei-
ner geltenden Gesetzesordnung — gelten sollen. Menschenrechte erhalten somit
die Funktion eines Imperativs, der die Verlautbarung von Unrecht und die For-
derung nach Gerechtigkeit miteinander verschmilzt (vgl. Vismann 1996: 328;
Balibar 2011: 286). Die Franzésische Erkldrung der Menschen- und Biirger-
rechte aus dem Jahr 1789 und bereits die Virginia Declaration of Rights aus dem
Jahr 1776 verstehen sich als Vorwegnahme eines Zukiinftigen — Gleichheit und
Freiheit sind Prinzipien, die es rechtlich tiberhaupt erst zu konstituieren und poli-
tisch zu verwirklichen gilt, schlielich existieren sie damals noch nicht in der
Realpolitik des feudalen Europas.

Zugleich blendet eine auf den transatlantischen Raum zwischen Europa und
Nordamerika fokussierte Betrachtung aus, dass im Zuge der Forderung nach
universeller Gleichheit und Freiheit nicht nur Frauen, Arbeiter innen oder Be-
sitzlose aus dem Geltungsbereich der Menschenrechte ausgeschlossen bleiben.
Die vollmundige egalitidre Rhetorik der (weilen mannlichen) Revolutionire wie
auch bereits der (weilen ménnlichen) Naturrechtler basiert vor allem auf einer
systematischen Marginalisierung und Diskriminierung von Nicht-Européer_in-
nen und Nicht-Weilen. Menschenrechte bleiben People of Color nicht nur fak-
tisch, sondern auch bereits auf der theoretischen Ebene vorenthalten.

Die Marginalisierung des Nicht-Europdischen im Menschenrechtsdiskurs
zeigt sich bis heute sehr aufschlussreich an der nach wie vor ausbleibenden oder,
wenn iiberhaupt thematisiert, dann verzerrenden Thematisierung der Haitiani-
schen Revolution. Noch immer wird sie nicht im historischen Kontext der nord-

- am 13.02.2026, 00:30:



https://doi.org/10.14361/9783839447406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28 | Grenzen der Menschenrechte

amerikanischen und der franzosischen Revolution am Ende des 18. im Ubergang
zum 19. Jahrhundert verortet, sondern meistenteils verschwiegen, verharmlost
oder aber dimonisiert,! von einer Einordnung in den Kanon der Menschenrechts-
theorien und -praktiken der Moderne ganz zu schweigen. Die Haitianische Revo-
lution ist gleichermafBlen das Sinnbild der Verdringung des Nicht-Europdischen
und der damit verbundenen Konstitution als das ,Andere der vermeintlich zivi-
lisierten Moderne. Aus der Perspektive der kanonisierten Historiographie der
Menschenrechte wird dieser (vermeintliche) zivilisatorische Fortschritt durch die
Allgemeine Erklirung der Menschenrechte (AEMR) aus dem Jahre 1948 ent-
sprechend verkdrpert.

Unter Beriicksichtigung vielféltiger Kontestationen des Menschenrechts-
kanons in den letzten 200 Jahren ldsst sich zeigen, dass die in der Allgemeinen
Erklirung der Menschenrechte (1948) enthaltene Menschenrechtskonzeption
von drei Ambivalenzen gekennzeichnet ist. Die erste Ambivalenz der Menschen-
rechte besteht in ihrem historischen Doppelcharakter von Verheilung und Ver-
sagen. Einerseits verkorpert die Forderung nach Freiheit und Gleichheit eine un-
geheure politische und soziale Sprengkraft, andererseits verbleibt sie lediglich
rhetorisch an genau jenen Punkten, an denen sie echte Inklusion zu versprechen
vorgibt. Die zweite Ambivalenz besteht im Spannungsverhéltnis von Universali-
tdt und Historizitdt. Wéhrend der Anspruch der Menschenrechte sich dadurch
auszeichnet, wenn nicht faktisch universell giiltig, so doch mindestens universa-
lisierbar zu sein (vgl. Pollmann 2009), so zeigt sich doch an ihrem historischen
Entstehungskontext im europdischen modernen Naturrecht sehr deutlich, dass
sowohl ihre formal-begriffliche Gestalt als auch ihre Gehalte historischen Be-
dingungen und entsprechenden Vorstellungen unterworfen sind, die eine Uber-
zeitlichkeit im Sinne einer Zeitlosigkeit der Menschenrechte fraglich erscheinen
lassen. Dies spiegelt sich auch in der Ambiguitit wider, mit der einerseits die ge-
samte Menschheit als Matrix einer verbindenden moralischen und politischen
Identitét beschworen wird (vgl. Hoover 2013b: 935), andererseits aber nationale
Befugnisse wie etwa nationalstaatliche Souverinitit unangetastet bleiben, die die
Reichweite von Menschenrechten z.B. dadurch einschranken, dass deren Gewéh-
rung vom Staatsbiirger innenstatus abhéngig gemacht wird. Die Universalitit
menschenrechtlicher Geltung findet also bereits an territorialen Grenzen ihr En-
de, obwohl sie als transkulturell und iiberzeitlich proklamiert wird. In diesem
Punkt wird die dritte Ambivalenz von Affirmation und Kritik beriihrt. Men-
schenrechte zu befiirworten, versteht sich fiir den Grofteil der Theoretiker innen
des Globalen Nordens von selbst, besteht hier allenfalls eine Kontroverse iiber

1 Vgl. Trouillot 2002; Girard 2011; Buck-Morss 2011.

- am 13.02.2026, 00:30:


https://doi.org/10.14361/9783839447406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menschrechte — Kanon und Kontestation | 29

begriindungstheoretische Details. Anders sieht es bei postkolonialistischen Au-
tor_innen aus, die nicht nur Kritik an einer eventuell metaphysikverdéchtigen
Begriindung iiben, sondern in grundsétzlicher Weise die Blindstellen und Ver-
zerrungen des derzeitigen Menschenrechtsdiskurses inklusive seiner Genese aus
einem eurozentrischen Zivilisations- und Fortschrittsnarrativ anprangern. Dabei
wird nicht verleugnet, dass die Idee fundamentaler Rechte fiir emanzipatorische
Bewegungen, allen voran fiir die nordamerikanische, die franzosische und die
haitianische Revolution, eine grofle Rolle spielt, und zwar als Ressource fiir Kri-
tik an bestehenden Verhéltnissen gesellschaftlichen und politischen Unrechts
wie als Maligabe fiir zu verfolgende progressive und erméchtigende Ziele
gleichermallen. Dennoch werden die Menschenrechte fiir ihre ,,false abstractions
that deny while entrenching real differences and concrete identities and for pro-
moting egoism and atomism at the expense of community and solidarity* (Bay-
nes 2000: 452) kritisiert.

Aus diesen drei Ambivalenzen ergibt sich ein paradoxes Bild der Menschen-
rechte. Auf der einen Seite findet sich in den theoretischen Ansdtzen und insbe-
sondere in den entsprechenden Bezugnahmen auf die Allgemeine Erkidrung der
Menschenrechte (1948) eine kanonische Sammlung von Menschenrechten, in
der die klassischen liberalen Rechte einen zentralen Stellenwert einnehmen. Le-
ben, Freiheit, Gleichheit — diese drei Rechtsgehalte gehdren zu den Kernelemen-
ten von Menschenrechtskonzeptionen. In Thomas Marshalls Lesart bilden die
individuellen Freiheitsrechte den Grundbestand an Menschenrechten, auf den
weitere politische Teilnahme- und soziale Teilhaberechte folgen (vgl. Marshall
1992; Lohmann 2010: 146). Doch entziindet sich nicht erst an der Einteilung in
,Klassen‘ oder ,Generationen‘ von Menschenrechten (vgl. Fritzsche 2004: 24f;
Menke/Pollmann 2007: 118f.) eine Kontroverse dariiber, welche Rechtsgehalte
den Status als Menschenrechte iiberhaupt erhalten sollten. In grundsétzlicherer
Weise steht zur Debatte, inwiefern die genannten Ambivalenzen das emanzipa-
torische ,Projekt der Menschenrechte in Misskredit bringen kdnnten. Sémtliche
drei Ambivalenzen stehen im Zusammenhang mit der begrifflichen Spannung
zwischen dem abstrakt-allgemeinen und vorstaatlichen Charakter der Menschen-
rechte einerseits und dem Umstand andererseits, dass diese fast ausschlieB3lich in
Form von konkreten nationalstaatlich gewéhrleisteten Biirger innenrechten zur
politischen Geltung gelangen. Unter dieser Pramisse ist u.a. die Exklusion von
Nicht-Staatsbiirger innen aus dem Gewéhrleistungsbereich der Menschenrechte
unvermeidbar, was das inklusive Potential der Menschenrechte in Bezug auf po-
litische Teilhabe minimiert. Doch ist es gerade der Ausschluss von Nicht-Staats-
biirger_innen aus dem Bereich der politischen Teilhabe, der in normativer Hin-
sicht als problematisch anzusehen ist. Aus diesem Grund wird in der vorliegen-

- am 13.02.2026, 00:30:


https://doi.org/10.14361/9783839447406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30 | Grenzen der Menschenrechte

den Studie das derzeit vorherrschende Menschenrechtsverstindnis, das von mo-
ralischen Rechten ausgeht, die politisch umzusetzen sind, kontestiert und einer
alternativen Lesart von Menschenrechten als politischen Rechten gegeniiberge-
stellt. Mit dem Terminus ,,politische Rechte” meine ich, wie bereits in der Ein-
leitung erldutert, zweierlei: Zum einen gehe ich davon aus, dass die Bestimmung
der Menschenrechte dem diskursiven Prozess nicht axiomatisch vorgegeben ist,
sondern dass mogliche Interpretationen der Menschenrechtsgehalte dem politi-
schen Aushandlungsprozess anheimgestellt sind. Zum anderen sind Menschen-
rechte, verstanden als politische Rechte, genau jene Rechte, auf die Menschen
sich im politischen Kampf um Erméchtigung beziehen — also in den Momenten,
in denen politische Akteur innen in politischen Subjektivationsprozessen um die
Verwirklichung der Menschenrechte ringen.

Wenn im Folgenden von ,Kritik‘ oder ,kritischen Perspektiven bzw. ,Kon-
testationen‘ die Rede sein wird, ist damit gemeint, dass die derzeit dominante
Menschenrechtslesart zunéchst weniger ,,in the spirit of correction as in the spirit
of interrogation* (Marks 2012: 316) befragt werden soll. Mit anderen Worten:
Es soll zunéchst nachvollzogen werden, worin die hohe Attraktivitidt der Men-
schenrechtsidee fiir den moral- und politiktheoretischen Diskurs besteht, und zu-
gleich aufgezeigt werden, worin die begrifflichen Problematiken bestehen. Es
wird nach den Leer- und Blindstellen des regelrecht ,romantischen‘ Menschen-
rechtsnarrativs gefragt und danach, inwiefern es selbst innerhalb von problemati-
schen partikularistischen Vorannahmen verortet ist, die es selbst nicht oder nur
ungeniigend reflektiert (vgl. Marks 2012: 317; s. auch Odinkalu 1999). In den
folgenden Abschnitten dieses zweiten Kapitels werden die historischen Wei-
chenstellungen fiir das heutige Menschenrechtsverstindnis erldutert und das
Wechselverhiltnis von Kanon und Kritik der Menschenrechte dargelegt.

2.1 DAS VERSPRECHEN DER MENSCHENRECHTE

Mit der Idee ,universeller’ Menschenrechte, die allen Menschen gleichermaf3en
aufgrund ihres Menschseins zukommen, verbindet sich am Ende des 18. Jahr-
hunderts ein Versprechen der Verwirklichung von Freiheit und Gleichheit aller
Menschen in Form entsprechender zu achtender Rechtsanspriiche. Thren verhei-
Bungsvollen Charakter tragen die Menschenrechte als Erbe des modernen natur-
rechtlichen Denkens, das mit der Individualisierung, Subjektivierung und Plura-
lisierung des Rechtsgedankens dem Individuum einen Zuwachs an unverduferli-
chen Schutzanspriichen in Aussicht stellt, durch den es sich der Willkiir obrig-
keitlicher Politik immer weniger ausgeliefert sieht. Diese Anspriiche werden zu-

- am 13.02.2026, 00:30:


https://doi.org/10.14361/9783839447406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menschrechte — Kanon und Kontestation | 31

néchst als vorstaatliche konzipiert, die nicht einer hierarchisch gegliederten Ge-
sellschaftsordnung, sondern allein der menschlichen ,Natur bzw. dem mensch-
lichen ,Wesen‘ entstammen. Menschenrechte werden somit als herrschaftsbe-
grenzende Rechte verstanden, die sich gegen stindebezogene Zuschreibungen
von Bevorzugungen und Benachteiligungen wenden und ihrerseits den Staat in
die Pflicht nehmen, den individuellen Schutzanspruch dieser subjektiven Rechte
zu achten. Der rechtsphilosophische Diskurs der Aufklirung seit dem 16./17.
Jahrhundert konturiert mafgeblich die Vorlduferkonzepte der spiteren Men-
schenrechte.? Nach einer ldngeren Pause der systematischen Auseinandersetzung
mit der Idee der Menschenrechte wihrend des 19. Jahrhunderts (vgl. Hofmann
2010) wird der verheiBungsvolle Charakter der Menschenrechte im Post-Block-
bildungszeitalter, d.h. im Ubergang vom 20. zum 21. Jahrhundert, erneut be-
schworen. Menschenrechte gelten nunmehr regelrecht als ,,last utopia“ (Moyn
2010), die weitestgehend unabhingig von weltanschaulichen Parteilichkeiten Pa-
tin fiir die Idee grenziiberschreitender Gerechtigkeit und eine Politik, die dem
Individuum unverduBerliche Schutzwiirdigkeit zusichert, steht.> Bereits im Ver-
lauf der zweiten Hélfte des 20. Jahrhunderts lédsst sich anhand der Intensivierung
einer Menschenrechtsrhetorik nachvollziehen, wie Menschenrechte zu einem
festen Bestandteil internationaler Politik, also zwischen- und suprastaatlicher
Organisationen und Gremien, werden (vgl. Eckel 2014: 10f.). Im Unterschied zu
dem vom 16. bis 18. Jahrhundert wéahrenden rechtsphilosophisch ausgerichteten
Diskurs iiber Natur- bzw. Menschenrechte finden sich allerdings seit den 1990er
Jahren verstérkt in der Moralphilosophie zahlreiche Ansétze, die sich dem ambi-
tionierten Versuch einer begrifflichen und inhaltlichen Definition der Menschen-
rechte verschreiben — hauptsédchlich gemi den vier normativen Leitkategorien,
Freiheit, Wiirde, bloes Leben und angemessenes Leben. In der moraltheoreti-
schen Lesart stellen sich Menschenrechte als moralisch begriindete Anspriiche

2 Zur Rolle der Rechtsphilosophie der Aufkldrung im Zusammenhang mit der Entwick-
lung der Menschenrechtsidee vgl. Brandt 1982. Zu den wichtigsten rechtsphiloso-
phisch argumentierenden Theoretiker innen, die sich anhand einer Unterscheidung
zwischen ,erworbener® und ,angeborener Freiheit mit der Frage nach der Begriin-
dungsméglichkeit eines von positivem Recht unabhéngigen subjektiven Rechts ausei-
nandersetzen, zihlt Reinhardt Brandt u.a. Francis Bacon, René Descartes, John Locke,
Christian Wolff, Christian Thomasius, Giambattista Vico, Montesquieu, David Hume
und Henry Home. Auch Thomas Hobbes, Spinoza, Immanuel Kant sowie Ralph
Cudworth, Samuel Clarke und George Berkeley sind zumindest ausfiihrlicher mit der
damaligen Rechtstheorie vertraut (vgl. Brandt 1982a: 1-2).

3 Vgl. Honneth 2013: 256; Menke/Pollmann 2007: 98ff., 208ff.

- am 13.02.2026, 00:30:



https://doi.org/10.14361/9783839447406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32 | Grenzen der Menschenrechte

auf politisch zu realisierende Grundrechte dar (vgl. Pollmann 2008: 10f.; Men-
ke/Pollmann 2007: Kap. 1). Diese Vorstellung von zunidchst moralisch gedach-
ten, aber politisch umzusetzenden Rechten ist fiir weite Bereiche des sogenann-
ten westlichen theoretischen Diskurses {iber Menschenrechte relevant, vermittelt
sie doch den Eindruck, besonders anschlussféhig nicht nur fiir moralische, son-
dern sowohl fiir juridische als auch politische Zuginge zu sein. Als moralische
Rechte bedeuten Menschenrechte den grundlegenden Anspruch eines jeden In-
dividuums, unabhéngig von bestehenden Gesetzen einer bestimmten politischen
Gemeinschaft unverduBerliche Rechte zugesprochen zu bekommen, die ihm auf-
grund seines Menschseins (bzw. seiner ,Natur‘, seines ,Wesens‘ oder seiner
,Vernunftfahigkeit* zukommen). Die begriindungstheoretischen Ansétze sind
hierbei vielféltig. Der Rekurs auf die menschliche Natur gilt unter postmetaphy-
sischen Ansitzen, z.B. aufgrund eines als problematisch angesehenen Essentia-
lismus, als umstritten. Stattdessen schlagen Autor innen entweder einen rekon-
struktiven Begriff menschlicher Bediirfnisse und Féhigkeiten (vgl. Nussbaum
1999: 189; Pauer-Studer 1999: 10) vor, der die Grundlage fiir bediirfnisorientier-
te Rechte darstellt, oder argumentieren fiir eine diskursiv zu ermittelnde Konzep-
tion der Vernunft.*

Zudem ist es weithin verbreitet, Menschenrechte im Rahmen einer Theorie
der gleichen Achtung oder einer Theorie menschlicher Wiirde zu begriinden.
Dabei differenziert sich der Bereich intern noch einmal stark hinsichtlich ver-
schiedener Thematiken, angefangen bei der Begriindung einzelner Menschen-
rechte, {iber die Begriindung des Anspruchs auf Universalitit, bis hin zur Be-
griindung des Kriteriums der Unteilbarkeit (vgl. Pollmann 2008: 12f.; Men-
ke/Pollmann 2007: Kap. 2). Nach der Uberzeugung etlicher Theoretiker innen
sollten Menschenrechte im Uberschneidungsbereich von Moral, Recht und Poli-
tik angesiedelt werden, womit sie als komplexe Rechte zu verstehen sind, die —
je nach Auslegung und Anwendungsgebiet — auch juridische Geltung (Verfas-
sungsstatus) sowie politische Relevanz (Grund- und Biirger innenrechte) haben
(vgl. Pollmann 2008: 12; Lohmann 1998). Der moraltheoretische Zugang ver-
steht sich zudem als besonders anschlussfahig fiir die kosmopolitische Theorie-
bildung und die Theorie globaler Gerechtigkeit (vgl. Pogge 2002b; Brock/
Brighouse 2005). Hier sind es vor allem, ausgehend von einer klassisch-liberalen
Auffassung der Menschenrechte im Gefolge von John Locke und Immanuel
Kant, die individuellen Freiheitsrechte, die im Zentrum stehen. Wahrend fiir vie-
le liberalistisch argumentierende Ansétze das Freiheitsrecht im Vordergrund
steht und soziale wie politische Teilhabe eher aulen vor gelassen werden, finden

4 Vgl. Habermas 1968, 1994; Forst 1999.

- am 13.02.2026, 00:30:


https://doi.org/10.14361/9783839447406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menschrechte — Kanon und Kontestation | 33

diese in republikanischen Ansétzen im Anschluss an Jean-Jacques Rousseau eine
stirkere Beachtung. Dabei ist jedoch sowohl bei liberalen als auch republikani-
schen Zugéngen mitunter die Tendenz zu beobachten, Menschenrechte monoli-
thisch auf ein zentrales Recht — beim Liberalismus ist es das Freiheitsrecht, beim
Republikanismus das Recht auf die Teilhabe an der Volkssouverénitit — zuriick-
zufiihren (vgl. Pollmann 2008: 14f.). Diese Fokussierung erweist sich jedoch
zumeist als nicht {iberzeugend, weil die Reduktion auf ein einziges Recht nur um
den Preis der Vernachlédssigung anderer wichtiger menschenrechtlicher Giiter zu
haben ist. So ignoriert der Fokus auf das Freiheitsrecht im liberalen Ansatz, dass
Teilhabe, und zwar auch soziale, notwendigerweise zur Autonomie eines Indivi-
duums gehort, wihrend umgekehrt ein Fokus auf den Zugang zur Volkssouvera-
nitit beim republikanischen Ansatz vernachléssigt, dass individuelle Freiheit um
der Wiirde des Einzelnen willen einen unverduferlichen Wert darstellt. Dariiber
hinaus besteht in grundsitzlicher Hinsicht die Frage, ob von einem einzigen
Menschenrecht iiberhaupt sinnvoll die Rede sein kann oder ob Menschenrechte
nicht ohnehin im Plural gedacht werden miissen, da die unterschiedlichen Gehal-
te der Menschenrechte nicht auf einen einzigen zuriickgefiihrt werden konnen.’
Thren verheiBungsvollen Ruf verdanken die Menschenrechte vor allem nicht
zuletzt ihrer innerhalb des moraltheoretischen Diskurses profilierten normativen
Kraft, der souverdnen Gewalt des Staates anhand des Rechts eines jeden Indivi-
duums auf ein autonomes Leben Grenzen aufzuzeigen (vgl. Honneth 2013: 268).
Menschenrechten haftet daher der Nimbus an, als Quasi-Schutzschild des Ein-
zelnen gegen Tyrannei, Folter, Entrechtung oder Exklusion fungieren zu kénnen,
nicht nur in Form einer ,,critical morality by which the positive morality of prac-
tices and conduct of states, communities, and individuals open themselves to a
continual process of de-/re-evaluation” (Baxi 2006: 14), sondern durchaus auch
in praktischer Hinsicht im Sinne einer ,,insurrectionary praxis“ (Baxi 2006: 22).
Mit ,,insurrectionary praxis“ meint Upendra Baxi vielfdltige Erméachtigungs-
kampfe, angefangen bei Anti-Apartheidskdmpfen iiber Kdémpfe von Subalternen
um Teilhabe bis hin zu feministischen und queeren Auseinandersetzungen iiber
die Gleichberechtigung der Geschlechter, sexueller Orientierungen und gender-
bezogener Lebensentwiirfe. Diese Kdmpfe treten an unterschiedlichen Orten der
Welt und in verschiedenen Kontexten auf und beziehen sich ungeachtet ihrer
Vielfaltigkeit auf ebenjene universale Idee, nach der Individuen unabhingige
und unteilbare Rechte einzufordern berechtigt sind. Diese zahlreichen und diver-
sen Bewegungen fiihren dabei zu einer Verbreitung und Universalisierung der

S Zu begriindungstheoretischen Debatte vgl. u.a. Lohmann 2005, 2010; Pollmann 2008;
Gesang 2011.

- am 13.02.2026, 00:30:


https://doi.org/10.14361/9783839447406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34 | Grenzen der Menschenrechte

Menschenrechte bei gleichzeitiger Pluralisierung ihrer je spezifischen Bedeu-
tungsgehalte (vgl. Baxi 2006: 23).

TIhren nachhaltigen Niederschlag findet die in moralischer Hinsicht so offen-
sichtlich attraktive Idee der Menschenrechte vor allem jedoch in der Allgemeinen
Erklirung der Menschenrechte aus dem Jahre 1948. Insbesondere im Zuge der
Etablierung eines internationalen Menschenrechtsregimes sind hier einschligige
Fortschritte hinsichtlich der Gleichberechtigung aller Menschen und ihrer indi-
viduellen wie kollektiven Emanzipation zu verbuchen. Die Verbreitung und
Durchsetzung der Menschenrechtsidee ab der zweiten Halfte des 20. Jahrhun-
derts wird daher auch nicht nur von offizieller Seite als ,Erfolgsprojekt® gewer-
tet. Menschenrechte konnten zu einem der wichtigsten normativen Maf3stébe zur
Beurteilung von politischen Handlungen nationalstaatlicher, nicht-staatlicher und
auch privater Akteur _innen sowie inter- und transnationaler Strukturen avancie-
ren. Ausgehend von der Charta der Vereinten Nationen aus dem Jahre 1945 bil-
den die Allgemeine Erkldrung der Menschenrechte (1948) sowie der UN-Zi-
vilpakt und der UN-Sozialpakt (beide 1966) grundlegende Bestandteile einer
rechtlichen und politischen Implementierung von Menschenrechten auf nationa-
ler, inter- und transnationaler Ebene. Die Gesamtheit sowohl der weltweiten als
auch regionalen — und hier insbesondere der europiischen — Abkommen® bietet —
neben zentralen Institutionen wie den UNO-Hauptorganen und regionalen Ein-
richtungen wie dem Européischen Gerichtshof fiir Menschenrechte — mittlerwei-
le eine Reihe von Instrumentarien und Institutionen zum Zwecke des Menschen-
rechtsschutzes. In Bezug auf Menschenrechte haben die Vereinten Nationen bis-
lang immerhin dreilig rechtsverbindliche Abkommen und mehr als fiinfzig Re-
solutionen der Generalvollversammlung initiiert (vgl. Buergenthal/Thiirer 2010:
4). Im Volkerrecht wird von einem regelrechten Paradigmenwechsel, mitunter
gar von einer Revolutionierung tradierter Strukturen gesprochen (vgl. u.a.
Bernstorff 2008). Galten Menschenrechtsfragen klassischerweise als rein inner-
staatliche Angelegenheit, so kann heute von einer Tendenz des Vdlkerrechts hin
zu einer zunehmend menschenrechtsbasierten globalen Konstitutionalisierung
ausgegangen werden (vgl. u.a. Kokott 1999: 182; Fischer-Lescano/Kommer
2009: 93ff.). Als ausschlaggebendes Kriterium gilt hier die Interpretation des

6 In chronologischer Reihenfolge sind als wichtigste Abkommen u.a. die Européische
Menschenrechtskonvention aus dem Jahre 1953, die Anti-Rassismus-Konvention von
1965, der UN-Sozialpakt und der UN-Zivilpakt (beide 1966), die Frauenrechtskonven-
tion (1979), die Anti-Folterkonvention (1984), die Kinderrechtskonvention (1989), die
Wanderarbeiterkonvention (1990), die Behindertenrechtskonvention sowie die Kon-

vention gegen das Verschwindenlassen (beide 2006) zu nennen.

- am 13.02.2026, 00:30:


https://doi.org/10.14361/9783839447406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menschrechte — Kanon und Kontestation | 35

Menschenrechtskatalogs als Bestandteil des Volkergewohnheitsrechts (vgl. Art.
38, Abs. 1b des Statuts des Internationalen Gerichtshofes).” Zwar ist nur eine
Auswahl an Menschenrechten und nicht der umfassende Katalog, wie er in der
Allgemeinen Erkldrung der Menschenrechte vorliegt, gemeint, doch werden z.B.
die beiden UN-Pakte aus dem Jahr 1966, bestimmte Artikel der Rassen- und
Frauendiskriminierungskonventionen sowie der Folter- und Kinderkonvention
mittlerweile als Teile des Volkergewohnheitsrechtes angesehen. Das Individuum
als Tréger in der universellen Menschenrechte erhdlt damit auch im Vélkerrecht
Subjektstatus. Das bedeutet zwar nicht, dass

,jede vertraglich geschitzte menschenrechtliche Regelung tatséchlich auch Individual-
rechte zuweist. Manche Konventionen verstehen sich lediglich als Niederlegung staatli-
cher Schutzpflichten im Menschenrechtsbereich, ohne gleichzeitig Individualrechte zu
gewihren. (Hobe 2008: 167)

Doch besteht kein Zweifel mehr dariiber, dass Menschenrechte nicht nur auf der
rhetorischen, sondern auf der konkreten rechtspolitischen Ebene einen Stellen-
wert erreicht haben, der in vielerlei Hinsicht unhintergehbar geworden ist. Eine
weitere Dimension des internationalen Menschenrechtsregimes bildet etwa die
sogenannte Drittwirkung, die den Menschenrechten, zumindest in Europa, zuge-
sprochen wird. Dies bedeutet, dass Menschenrechte auch fiir das Verhéltnis zwi-
schen Nicht-Vertragsmitgliedern der Vereinten Nationen, etwa privaten Wirt-
schaftsunternehmen bzw. einzelnen Individuen, gelten. Die mittlerweile stark
ausgedehnte Reichweite der Menschenrechte in den Bereichen des nationalen
und internationalen Rechts vermittelt den Eindruck eines hohen Schutzwertes fiir
das Individuum. In der Tat gewidhren die aufgezéhlten Institutionen und Instru-
mentarien einem groBen Personenkreis umfassenden Schutz — allerdings kommt
dieser in erster Linie den Staatsbiirger innen der Lénder zu, die entsprechende
Menschenrechtsabkommen ratifiziert haben.

Angesichts der Erfolge des internationalen Menschenrechtsregimes kann je-
doch nicht iibersehen werden, dass die Einlosung des Versprechens der Men-
schenrechte fiir einen betrachtlichen Anteil von Menschen weltweit nach wie vor
auf sich warten ldsst. Noch immer sind vielerorts politische, 6konomische, sozia-
le oder kulturelle Strukturen der Ungerechtigkeit fiir teils massive Verletzungen
von Freiheit und Gleichheit verantwortlich. Schwerwiegende Einschrankungen
der personlichen wie politischen Selbstentfaltung von Individuen sind in vielfal-

7 https://www.unric.org/de/component/content/article/86-statut-des-internationalen-
gerichtshofs (24.11.2018).

- am 13.02.2026, 00:30:


https://doi.org/10.14361/9783839447406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36 | Grenzen der Menschenrechte

tiger Weise auf Unterdriickung, Freiheitsberaubung, Ausbeutung, Diskriminie-
rung oder Marginalisierung zuriickzufiihren; in vielen Lindern dieser Welt ist
die rechtlich-politische Gleichberechtigung von Menschen unterschiedlicher kul-
tureller Selbstverstdndnisse, sozialer Schichtenzuordnung, Geschlechtsidentiti-
ten, sexueller Orientierungen oder unterschiedlicher nationaler Zugehdorigkeit
blof eine Idee und weit entfernt davon, implementiert zu werden. In etlichen
Féllen handelt es sich dabei tatsdchlich entweder um die Missachtung oder zu-
mindest um eine unzureichende Umsetzung der Menschenrechte, fiir die be-
stimmte Akteur innen unter Umstédnden auch eindeutig zur Rechenschaft gezo-
gen werden kénnten.® So ist das paradoxe Phinomen einer immer héheren An-
zahl an Ratifizierungen von Menschenrechtsabkommen, die aber lediglich auf
dem Papier bestehen und héufig in der Praxis keine Verbesserung der Menschen-
rechtspraxis bringen, zu beobachten. Der Stand der Ratifizierungen allein sagt
wenig liber die faktische Ausgestaltung und Geltung der Menschenrechte aus.’
Die Unterzeichnung von Abkommen bleibt dann blofes ,,window dressing"
(Hafner-Burton/Tsutsui 2005: 1373), und viele Verrechtlichungsprozesse tragen
daher letztlich lediglich Fassadencharakter (vgl. Kreide 2008: 11ff.).

Doch nicht immer liegt Ignoranz oder fehlende Bereitschaft staatlicherseits
vor, wenn Menschenrechte nicht zur Geltung kommen. Wéaren nur menschliches
Unvermdgen, institutionelle Defizite oder schlichtweg politischer Unwille der
Grund, dass Menschenrechte nicht gewéhrt werden, bestiinde kein Anlass, iiber
die konzeptionellen Aspekte der Menschenrechte nachzudenken. Daher sei an
dieser Stelle betont, dass es im Folgenden nicht um die realpolitischen Méngel
einer praktischen Umsetzung geht. So skandalds die Defizite im Einzelnen sind
— meine Untersuchung zielt auf etwas anderes ab: Unter den gegenwértigen
Konzeptionen von Menschenrechten ist besonders eine Variante im theoreti-
schen Diskurs weit verbreitet. Diese geht von universellen moralischen, d.h.
vorpolitischen Rechten aus, die von nationalstaatlich verfassten Gemeinwesen
und transnationalen Institutionen zu gewdhren und zu garantieren sind.'® Dieses
moraltheoretisch begriindete Verstdndnis von Menschenrechten, das gemeinhin
liberalistischen Ansdtzen zugeordnet wird, mehr oder weniger direkt in der Tra-
dition des neuzeitlichen Naturrechtsdiskurses steht und sich zumeist auf einen
sogenannten universalisierbaren Minimalkatalog fundmentaler Rechte auf Le-

8 Vgl. die kontroverse Diskussion um die Frage der Zuschreibung politischer Verant-
wortung bei Miller 2001; Young 2006, 2007.

9  Vgl. Kreide 2008: 13 sowie u.a. Hafner-Burton/Tsutsui 2005; Liese 2006.

10 Vgl. v.a. Bielefeldt 2010; Gosepath 1998; Lohmann 1998, 2010; Pollmann 2008; Tu-
gendhat 1993, 2001.

- am 13.02.2026, 00:30:


https://doi.org/10.14361/9783839447406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menschrechte — Kanon und Kontestation | 37

ben, Sicherheit, persénliche Freiheit und formale Gleichheit beruft,!!

ist jedoch
dann als inaddquat anzusehen, wenn auf den emanzipativen Charakter der Men-
schenrechte abgestellt werden soll. Wie ausfiihrlicher im 4. Kapitel darzustellen
sein wird, ist die dem moraltheoretischen Menschenrechtsverstindnis zugrunde-
liegende Vorstellung eines abstrakten, kontextunabhéngigen Rechtssubjekts als
problematisch anzusehen. Politische Mitbestimmung wird fiir das Individuum
nicht im gleichen Mafe als schutzwiirdiges Gut angenommen wie Leben, Frei-
heit oder Besitz. Es handelt sich bei genauerem Hinsehen um ein vor- bzw.
nicht-politisches Lebewesen, das als Menschenrechtstriger in imaginiert wird.
Die vorliegende Studie richtet ihr Augenmerk daher auf die Moglichkeit einer al-
ternativen Lesart von Menschenrechten. Meine Untersuchung geht von der The-
se aus, dass es aufgrund der begrifflichen Schwierigkeiten und Defizite der ver-
breiteten Menschenrechtslesarten einen dringenden Bedarf an nachhaltiger Re-
flexion und Revision gibt.

Eine zentrale begriffliche Schwierigkeit besteht in der Problematik des unge-
16sten Spannungsverhiltnisses zwischen Identitdt und Nichtidentitit von Men-
schen- und Biirger innenrechten, die bereits in der Einleitung mit der These von
Tautologie und Leere der Menschenrechte benannt wurde.'> Wihrend Men-
schenrechte fiir Staatsangehérige als selbstverstéindliche Rechte!* wahrnehmbar
sind, bleibt ihr Versprechen fiir einen nicht unbetrachtlichen Anteil der Men-
schen weltweit nach wie vor ein leeres: Migrant innen (in unterschiedlichem
Male, d.h. je nach Aufenthaltsstatus) und vor allem Fliichtlingen, Staatenlosen
und undokumentierten Migrant innen'* werden Menschenrechte nicht im glei-

11 Fiir den hiesigen Zusammenhang ist entscheidend, dass sie in der Regel kein Recht
auf politische Partizipation enthalten. Dagegen siche u.a. Peter 2013.

12 Vgl. Arendt 1986a: 620, 2011: 400f.; Ranciére 2011a: 484; Zhang 2014: 245.

13 Zumindest wenn es sich um Staaten handelt, die Menschenrechte in Form von Grund-
oder Biirger innenrechten gewéhren.

14 Die Zuschreibung einer ,illegalen‘ Zuwanderung in tagespolitischen Debatten und im
allgemeinen Sprachgebrauch erfolgt hdufig in diskriminierender Absicht und reprodu-
ziert ein negatives Stereotyp, weshalb im Folgenden auf diese Bezeichnung verzichtet
wird. In Riicksicht auf die Betroffenen wird daher statt von ,illegalen‘ Migrant innen
von Migrant innen in irreguldrer Situation (,,migrants in an irregular situation
[OHCHR Report 2013: 69]) gesprochen. Die Umsténde, unter denen Zuwander innen
sich auf nicht-regulire Weise in Ziellindern authalten, sind so vielfiltig wie die
Griinde fiir Migration insgesamt (Schwenken 2006: 307). Auf die rechtlichen, politi-
schen und gesellschaftlichen Dimensionen der Variante von Zuwanderung, die im ju-

ristischen Kontext zunehmend kriminalisiert wird (vgl. den Kurzbericht der Agentur

- am 13.02.2026, 00:30:


https://doi.org/10.14361/9783839447406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38 | Grenzen der Menschenrechte

chen Mafe zuteil wie Staatsangehorigen. Es handelt sich hier um jene, die sich
in der paradoxen Situation befinden, sich zwar in moralischer Hinsicht auf Men-
schenrechte durchaus berufen zu kdnnen, diese aber genau deshalb faktisch nicht
gewihrt bekommen, weil sie {iber keine staatsbiirgerlichen Rechte verfiigen. Nun
ist es keineswegs so, dass der Menschenrechtskatalog der Allgemeinen Erkld-
rung der Menschenrechte (1948) diesem Phdnomen blind gegeniiber wire. Arti-
kel 15 etwa versucht gerade, dem Problem insofern zu begegnen, als hierin dezi-
diert ein Recht auf Staatsbiirgerschaft formuliert wird (Art. 15 Abs. 1 AEMR
1948: ,,Jeder hat das Recht auf eine Staatsbiirgerschaft).!* Es kénnte also argu-
mentiert werden, dass der Entzug oder die Aberkennung einer Staatsbiirgerschaft
lediglich eine kontingente Verletzung der Menschenrechte darstellt, die unter der
Bedingung einer Implementierung des Artikels 15 in nationalstaatlichen Verfas-
sungen vermieden wiirde. Ein Staat, der diesen Artikel 15 garantiert, kommt sei-
ner dem Recht des Individuums auf Staatsangehorigkeit (vgl. Art. 15 Abs. 2
AEMR 1948) korrespondierenden Pflicht zur Gewdhrleistung dieses Rechts
nach. Folglich besteht kein Grund, die der AEMR zugrunde liegende Konzeption
von Menschenrechten infrage zu stellen, weil der entsprechende Katalog Staats-
biirgerschaft, die die Voraussetzung fiir die Gewéhrung von Menschenrechten
darstellt, als Gut schiitzt. Diese Argumentation zdumt jedoch das Pferd von hin-
ten auf, denn sie macht politische Beteiligung von der offiziell anerkannten Zu-
gehdrigkeit zum Staat abhdngig. Folgt man hingegen einer Lesart, die die Mog-
lichkeit zur politischen Mitbestimmung als zentral und unverzichtbar fiir ein
selbstbestimmtes menschliches Leben ansieht, so miisste politischer Partizipati-
on Menschenrechtsstatus zugesprochen werden und nationale Zugehdrigkeit ei-
nen zweitrangigen Stellenwert einnehmen. Politische Teilhabe wird in dieser
Lesart als zu schiitzendes Gut anerkannt. Sie bildet den Ausgangspunkt, von dem
aus Zugehorigkeit zu einer politischen Gemeinschaft neu reflektiert werden
kann. Von hier aus lassen sich, wie zu zeigen sein wird, Probleme wie Margina-
lisierung, Diskriminierung und Exklusion zunéchst theoretisch anders beleuchten
und gegebenenfalls effektiver politisch behandeln.

der Europdischen Union fiir Grundrechte, FRA 2014), kann hier nicht ndher einge-
gangen werden. Mit undokumentierten Migrant innen sind Zuwander innen gemeint,
die tiber keinen offiziellen Aufenthaltsstatus verfiigen.

15 Art. 15 AEMR 1948 lautet vollstandig: ,,1. Jeder hat das Recht auf eine Staatsangeho-
rigkeit. 2. Niemandem darf seine Staatsangehorigkeit willkiirlich entzogen noch das
Recht versagt werden, seine Staatsangehorigkeit zu wechseln®, www.un.org/depts/
german/menschenrechte/aemr.pdf (24.11.2018).

- am 13.02.2026, 00:30:


https://doi.org/10.14361/9783839447406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menschrechte — Kanon und Kontestation | 39

Besieht man sich die Situation von Flichtlingen, Staatenlosen und undoku-
mentierten Migrant innen genauer, kdnnen nicht ausschlielich fehlende bzw.
defizitdre politisch-rechtliche Strukturen fiir eine ausbleibende Verwirklichung
der Menschenrechte verantwortlich gemacht werden.!® Die Ursachen hierfiir
mogen im Einzelfall unterschiedlich und strukturell gesehen vielféltig und kom-
plex sein. Selbst wenn der Ausspruch ,,refugees are human rights violations ma-
de visible®“!” durchaus zutrifft, so soll es im Folgenden nicht um eine Untersu-
chung der vielfiltigen Griinde fiir failed states, Biirger innenkriege oder Geno-
zid gehen. Denn auch in sogenannten Friedenszeiten und unter den Bedingungen
stabiler Staatlichkeit bleibt das Problem des Ausschlusses bestimmter Personen
aus dem Bereich politischer Teilhabe bestehen. Mein Blick richtet sich folglich
vielmehr auf problematische Aspekte der vorherrschenden Konzeption der Men-
schenrechte selbst, die eine faktische Realisierung von Freiheit und Gleichheit in
wichtigen Aspekten erschweren. Die vorliegende Studie befasst sich daher im
Kern mit der Frage, ob die Hindernisse der Entfaltung von Freiheit und Gleich-
heit lediglich einer liickenhaften politisch-rechtlichen Umsetzung der Menschen-
rechte zuzuschreiben sind oder ob nicht die gdngige Menschenrechtskonzeption
selbst als defizitdr hinsichtlich des Anspruchs auf vollumfingliche Entfaltung
von Freiheits- und Gleichheitspostulaten anzusehen ist.

Die zentrale These dieser Studie geht davon aus, dass eine kritische Ausei-
nandersetzung mit dem vorherrschenden Menschenrechtsverstdndnis und der
Versuch einer addquateren Lesart der Menschenrechte eine der drdngendsten
Herausforderungen fiir die gegenwartige Politische Theorie darstellt. Dies mag

16 Der Gedanke, dass nicht (ausschlieBlich) externe Griinde ausschlaggebend fiir die Be-
hinderung einer umfénglichen Entfaltung der Menschenrechte sind, sondern dass
eventuell (auch) spezifische begriffliche Merkmale, Konturen und Weichenstellungen
der Form von Menschenrechtskonzeption, wie sie in der Allgemeinen Erkldrung der
Menschenrechte (1948) kodifiziert ist, dazu beitragen, dass Freiheit und Gleichheit
von Individuen nur unzureichend garantiert werden kénnen, mag befremdlich anmu-
ten oder félschlicherweise den Anschein der Ndhe zur konservativen oder (kultur-)
relativistisch begriindeten Ablehnung der Menschenrechte wecken (vgl. Burke 2011).
Inwiefern die hier vorgebrachte Kritik an Menschenrechten keinesfalls mit konserva-
tiven oder relativistischen Argumenten zu verwechseln ist, wird insbesondere in Ab-
schnitt 2.3 und in Kap. 4 dargelegt.

17 Vgl. die gleichnamige Paneldiskussion vom 6.3.2014 am Carr Center for Human
Rights Policy der Harvard Kennedy School (USA) unter Beteiligung u.a. von Luise
Druke (vgl. Druke 2014), einsehbar unter http://www.youtube.com/watch?v=XqO2w9
-VUSw (24.11.2018).

- am 13.02.2026, 00:30:


http://www.youtube.com/watch?v=XqO2w9
https://doi.org/10.14361/9783839447406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.youtube.com/watch?v=XqO2w9

40 | Grenzen der Menschenrechte

realitdtsvergessen oder gar zynisch klingen angesichts der vielfaltigen VerstoBe
gegen Menschenrechte, die tagtiglich auf der Welt passieren und fiir deren Ahn-
dung es prinzipiell bereits rechtliche und politische Instrumentarien gibt — mo-
gen sie noch so defizitir angewendet werden. Wenn herausgearbeitet werden
soll, inwiefern das Verstindnis der Menschenrechte bereits auf der begrifflichen
Ebene differenziert und erweitert werden konnte, so geschieht dies genau in der
Absicht, die Argumentation fiir einen weiter reichenden Ausbau bereits beste-
hender Instrumentarien, Institutionen und Strukturen zu schérfen. Dariiber hin-
aus wird aufgezeigt, dass jedoch einige grundlegende Weichenstellungen der
konzeptionellen Erfassung der Menschenrechte nétig sind, um bestehende Ver-
fahrensweisen des Menschenrechtsschutzes zu verbessern und in bestimmten
Aspekten sogar prinzipiell zu veréndern.

Die herkommliche und fiir die meisten derzeit in Betracht kommenden In-
strumentarien verbindliche Konzeption der Menschenrechte nimmt, darauf wur-
de nun mehrfach hingewiesen, ihren Ausgang in der Allgemeinen Erkildrung der
Menschenrechte aus dem Jahre 1948, die zweifellos ein Novum in der Geschich-
te darstellt. Die Erkldrung enthélt jedoch ein bestimmtes theoriegeschichtliches
Erbe aus dem 18. Jahrhundert, durch das der Eindruck entsteht, es handle sich
um eine kontinuierliche Weiterentwicklung einer zunichst rein theoretischen
Idee hin zu ihrer globalen Verwirklichung. Die historische Forschung zum Be-
griff der Menschenrechte zeigt hingegen, dass entgegen dem verbreiteten Bild
einer ,,bruchlosen Evolution der Menschenrechte® (Hoffmann 2010: 9) das Kon-
zept universaler Rechte fiir alle Menschen vielmehr als historisch kontingenter
Gegenstand von Politik selbst aufzufassen ist. Die Menschheitsverbrechen im
Kontext des Zweiten Weltkriegs und der Schoah, die genozidalen und kriegeri-
schen Konflikte nicht zuletzt im Zusammenhang der Dekolonisierung in der
zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts sowie zahlreiche Biirger innenkriege und
binnenpolitische Konflikte haben das heutige Verstindnis der Menschenrechte
geformt, das von einem moralischen Universalismus ausgeht (vgl. Hoffmann
2010: 9). Dieser unterscheidet sich zwar von den naturrechtlichen Vorstellungen
des 16. und 17. Jahrhunderts, transportiert gleichzeitig aber das Spannungsver-
héltnis zwischen Biirger- und Menschenrechten, das sich schlieflich in prakti-
scher Hinsicht fiir viele Menschen auf der Welt als problematisch erweist, wenn
es um die Frage nach In- und Exklusion bei der politischen Partizipation geht.

Die vorliegende Studie beschiftigt sich folglich mit dem Umstand, dass das
Problem der Betroffenen nicht (bzw. nicht ausschlieBlich) in einer unzureichen-
den faktischen Umsetzung eines ,an sich‘ richtigen und vermeintlich historisch
verbiirgten Menschenrechtskonzepts besteht. Stattdessen zeigt sich, dass das li-
berale Erbe der derzeit vorherrschenden Konzeptionen der Menschenrechte, wie

- am 13.02.2026, 00:30:



https://doi.org/10.14361/9783839447406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menschrechte — Kanon und Kontestation | 41

es sich in der Allgemeinen Erklirung der Menschenrechte (1948) und in zahlrei-
chen korrespondierenden menschenrechtlichen Vertrdgen niederschlégt, zentrale
Probleme verursacht, die unweigerlich zu praktischen Ungerechtigkeiten fiihren.
Deren konzeptioneller Ursprung wird héufig nicht erfasst. Deshalb bieten die
Menschenrechte kaum Orientierung fiir entsprechende Instrumentarien der Ab-
hilfe. Es geht mir in meiner Studie daher vor allem darum, die konzeptuellen
Mingel und Defizite der derzeitigen Menschenrechtskonzeption herauszuarbei-
ten, um neue Ansitze eines differenzierteren und adidquateren Menschenrechts-
verstidndnisses fruchtbar machen zu konnen.

2.2 MENSCHENRECHTE IN DER IDEENGESCHICHTE

Obwohl neuere historische Studien aufzeigen, dass die Geschichte der Men-
schenrechte keinem fortlaufenden, sondern vielmehr einem diskontinuierlichen
Gang folgt (vgl. Hoffmann 2010; Moyn 2010), finden sich immer wieder philo-
sophiehistorische Versuche, in fritheren Epochen wenn nicht Menschenrechte in
der heutigen Gestalt subjektiver Rechte, so doch zumindest in Form von maB-
geblichen moralischen, ethischen und rechtlichen Vorlduferkonzepten ausfindig
zu machen. Dieser hdufig in der Diskussion um Gehalt und Bedeutung der Men-
schenrechte anzutreffende Riickgriff auf selektive historische Konzeptionen von
Recht oder Gerechtigkeit geschieht zumeist in der Absicht einer Bekriftigung
bestimmter menschenrechtlicher Bedeutungsgehalte anhand ihrer angeblichen
Uberzeitlichkeit. Mit dem vermeintlichen Nachweis einer rekonstruierbaren Tra-
dition menschenrechtlichen Denkens soll etwa die Annahme einer transkulturel-
len und zeitiibergreifenden Giiltigkeit menschenrechtsbezogener Ideen, z.B. der
angeborenen menschlichen Wiirde, der Freiheit oder Gleichheit, erhértet werden.
Es wird versucht, an vergessene bzw. verloren geglaubte Bedeutungsgehalte von
frithen Menschenrechtskonzeptionen sowie an Ideen und Theoreme, die als de-
ren Vorldufer gelten konnten, anzukniipfen (vgl. Oestreich 1978). In diesem Ab-
schnitt sollen zwei Varianten der historischen Bezugnahme auf Menschenrechte
vorgestellt werden, von denen die eine, hier als Perlentauchen-Vorgehensweise
bezeichnet,'® als weniger iiberzeugend erachtet wird. Die andere, genealogisch

18 Mit der Bezeichnung ,,Perlentaucher charakterisiert Hannah Arendt Walter Benja-
mins ,,Umgangs mit der Vergangenheit™ (Arendt 2006: 85). Dessen an der Gegenwart
verzweifelnde Beschéftigung mit Vergangenem, das nicht kontinuierlich, sondern nur
vor dem Hintergrund des Traditionsbruchs erkennbar sei, unterscheidet sich allerdings

stark von der hier diskutierten Variante, die von einer, wenngleich verborgenen, Kon-

- am 13.02.2026, 00:30:



https://doi.org/10.14361/9783839447406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42 | Grenzen der Menschenrechte

orientierte, wird hingegen als eine Herangehensweise aufgefasst, die sich insbe-
sondere als erhellend fiir die systematische Untersuchung von problematischen
Aspekten der Menschenrechte erweist. Mit der folgenden Darstellung mdchte
ich vor allem der relativ weit verbreiteten Auffassung widersprechen, dass der
Gehalt der Menschenrechte per se von epocheniibergreifender und transkulturel-
ler Giiltigkeit sei und dabei lediglich verschiedene historische Ausformungen er-
fahre. Menschenrechtsvorstellungen existieren hingegen keinesfalls ,immer
schon‘. Sie sind eingebettet in spezifische kulturelle, politische, soziale und dko-
nomische Zusammenhénge. Das heif3it auch, dass sie weder zu allen Zeiten pra-
sent waren noch iiberall auf der Welt geteilt wurden. Umso wichtiger ist es da-
her, sich um iiberzeugende Argumente fiir eine Menschenrechtskonzeption, die
auf politische und soziale Probleme unserer gegenwdrtigen Zeit eine Antwort
darstellen konnte, zu bemiihen.

Zunichst werde ich in kurzen Strichen die Methode des Perlentauchens skiz-
zieren. Hier werden bestimmte begriffliche Aspekte des heutigen Menschen-
rechtsverstindnisses, etwa die Idee der Gleichheit oder das universale Recht auf
individuelle Freiheit, herausgeldst aus dem jeweiligen historischen Kontext als
iiberzeitlich oder zumindest ihrem Sinn nach als immer wieder aufs Neue an-
schlussfahig fiir eine jeweilige Epoche betrachtet. Diese Bedeutungsgehalte wer-
den in verschiedenen Texten iiber weite Zeitrdume hinweg aufgespiirt und in ei-
ner Art fragmentierter Tradition menschenrechtlichen Denkens inventarisiert.
Vermeintlich ,immer schon® vorhandene menschenrechtliche Vorstellungen und
Kriterien werden somit gewissermallen als Priifstein genommen fiir Untersu-
chungen, die sich der Frage widmen, inwieweit sich menschenrechtliche Ideen
bereits vor der Moderne oder gar vor der Neuzeit aufspiiren lassen. Ein Beispiel
ist die Annahme, dass bereits in der Antike rudimentidre Ansétze fiir die Auffas-
sung eines von bestehenden Gesetzen unabhdngigen Rechts zu finden seien.
Nach dieser Lesart verkorpere etwa die Figur der Antigone aus der Tragddie des
Sophokles (ca. 442 v.u.Z.) die Kritik an einer bestehenden Ordnung (den Geset-
zen des Konigs Kreon) mit Verweis auf eine hdohere, ndmlich géttliche, Ord-
nung. Die Bezugnahme auf diese hohere Ordnung geschieht im Modus des Reli-
gidsen, Antigone will den Leichnam ihres Bruders Polyneikes gemd3 dem kulti-
schen Ritus erdbestatten, um ihm eine angemessene letzte Ruhestétte zu ermog-
lichen. Sie stellt sich mit diesem Anspruch gegen den Befehl des gemeinsamen

tinuitdt menschenrechtlichen Denkens ausgeht. Gemeinsam ist beiden jedoch, dass im
metaphorischen Tauchvorgang ,kristallisierte Formen und Gestalten von ,,Denk-
bruchstiicken* (ebd.: 97) geborgen werden konnen, die die Zeit jenseits ihres Entste-

hungskontextes tiberdauern.

- am 13.02.2026, 00:30:


https://doi.org/10.14361/9783839447406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menschrechte — Kanon und Kontestation | 43

Onkels Kreon, der Polyneikes als Feind seiner Herrschaft betrachtet und ihm ei-
ne menschenwiirdige Beerdigung verweigert, indem er anordnet, seinen Leich-
nam vor den Toren der Stadt Theben liegen zu lassen und damit den Tieren zum
FraB3 zu iibergeben. Antigone argumentiert, dass kein menschliches Gesetz die
iibergeordneten, unwandelbaren ,Gottgebote® brechen kdnne und sie sich aus-
schlieBlich letzteren verpflichtet fiihle, weil sie das Urteil des Onkels fiir (mora-
lisch) falsch halte. Ob das Beispiel der Antigone tatsdchlich dafiir in Anspruch
genommen werden kann, Aufschliisse iiber ein vorneuzeitliches Naturrechtsden-
ken oder gar iiber ein primodernes Menschenrechtsdenken zu geben, ist aller-
dings zu bezweifeln. Antigone bezieht sich in der entsprechenden Textstelle
(vgl. Sophokles 1981: 41, Z. 450ff.) zwar auf eine iiberpositive Wertvorstellung,
nidmlich auf gottliches Gebot. Eventuell ist Antigones Bezugnahme auf eine den
menschengemachten Gesetzen iiberlegene Ordnung jedoch eher als Zeichen ge-
schwisterlicher Zuneigung, die auch einer abergldubischen Furcht vor Bestra-
fung entstammen konnte, wie es eine psychoanalytische Deutung nahelegen
wiirde, zu verstehen (vgl. Ténnies 2011: 22). Georg Wilhelm Friedrich Hegel hat
den Konflikt als Widerstreit zwischen der Verpflichtung gegeniiber verwandt-
schaftlichen Beziehungen und dem Gehorsam gegeniiber der Staatsrdson ver-
standen (vgl. Hegel 1986a: 324-354 [BB, VI, A., a.-b.]). Das Beispiel der Anti-
gone zeigt, dass der Interpretationsspielraum grof3 ist und im Laufe der Ge-
schichte vielfdltig ausgestaltet wurde. Im Kontext meiner Untersuchung ist je-
doch eine ganz andere Frage weitaus relevanter, ndmlich die, inwiefern die Be-
zugnahme auf eine gesetzesunabhingige Ordnung, die ein bestehendes Werte-
muster infrage stellen soll, schon ausreicht, um als menschenrechtlicher An-
spruch auf Korrektur herrschender Normen und Strukturen gelten zu kdnnen.
Antigones Motiv konnte auch der Ausdruck eines elitdren (Selbst-)Verstind-
nisses von Familienehre sein, das glaubt, sich an vorherrschende Gesetze, die
Lfiir alle gelten‘, nicht orientieren zu miissen. Es konnte sich aulerdem um eine
emotionale Reaktion auf familienpolitische Machtkdmpfe handeln, bei der die
Anrufung einer gottlichen Ordnung nur aus Selbstrechtfertigungsgriinden er-
folgt. Selbst wenn man Antigones Handeln und Sprechen weder psychologisiert
noch bagatellisiert und durchaus bereit ist, darin einen subversiven Impetus zu
sehen, verfiigt Antigones Motiv, sich auf eine iiberpositive Werteordnung zu be-
ziehen, nicht iiber die argumentative Kraft, daraus einen allgemeinen und uni-
versalisierbaren Rechtsanspruch eines Subjekts formulieren. Antigone bean-
sprucht nicht so sehr als Mensch ein Recht auf Gerechtigkeit (fiir den Bruder),
sondern vor allem als Gehorsame gegeniiber einem religidsen Ritus. Der Kon-
flikt zwischen Kreons Beharren auf seinem alleingiiltigen Herrschaftsanspruch
und Antigones Anrufung einer hoheren Ordnung ist daher eher als Antagonis-

- am 13.02.2026, 00:30:


https://doi.org/10.14361/9783839447406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44 | Grenzen der Menschenrechte

mus zwischen menschlicher und gottlicher Ordnung zu lesen. Die Gedankenfi-
gur, als Mensch Rechte zu haben, die einer herrschenden Ordnung eventuell ent-
gegenstehen, ohne auf eine gottliche Instanz Bezug zu nehmen, ist dem antiken
Denken fremd. Unbestritten bleibt, wie gesagt, der subversive Impuls gegen die
Machtdemonstration des Kreon (vgl. Butler 2001), auch wenn Antigone dafiir
kein sdkulares Vokabular findet.

Ahnliche Schwierigkeiten zeigen sich bei dem Versuch, antike Philosophen
wie Platon oder Aristoteles fiir menschenrechtliche Theoreme zu reklamieren.
Die leitende Annahme fiir dieses Unterfangen lautet, dass auch ohne sprachliche
Aquivalente fiir den neuzeitlichen bzw. modernen Begriff der Menschenrechte
die menschenrechtliche Idee ,,der Sache nach* (Horn 2012: 1, Herv. i. Orig.) in
einer jeweiligen Epoche prasent gemacht werden konne. In diesem Sinne inter-
pretiert Gregory Vlastos Platons Bezeichnung fiir ,das Gerechte® (ta dikaia) in
einem recht weiten Verstdndnis als moralisches Recht des Akteurs A, aus dem
Pflichten fiir einen Akteur B resultieren (vgl. Vlastos 1995: 124). Die entspre-
chenden Textstellen im platonischen Werk geben jedoch keinen Aufschluss dar-
iiber, dass Individuen gleichermafen und unabhingig von Tugend, Stand oder
Veranlagung'® Rechte zugesprochen wiirden. Ahnlich iiberzeugt auch Aristoteles
nicht als Gewéhrsmann eines universellen Naturrechts, das schon als Vorversion
des modernen Menschenrechts gelten konnte. Vorsichtiger kann allenfalls von
einem ,ungeschriebenen Gesetz, wie Christoph Horn anhand der Rede vom ,ag-
raphos nomos‘ in der Aristotelischen Nikomachischen Ethik und der Rhetorik
aufzeigt, gesprochen werden (vgl. Aristoteles 1995a: 1134b 18, 1999: 1.10, 13;
Horn 2012: 3). In dessen Schrift Politik verortet Horn jedoch durchaus ,,men-
schenrechtsaffine* Vorstellungen, wie etwa Egalitdt, Freiheit oder ein Recht auf
Privateigentum (vgl. Horn 2005: 113-117). Doch stehen die Ergebnisse seiner
Analyse auf recht wackligem Fundament. Das Prinzip der Egalitét ist nicht zu
verwechseln mit der modernen Vorstellung von Gleichheit, die allen Menschen
zukommt. ,,Nun will aber ein Staat moglichst aus gleichen und &hnlichen Biir-
gern bestehen®, heiflit es im 11. Kapitel des 4. Buches der Politik (Aristoteles
1995b: 1295b 25f.). Damit ist aber keine allgemeine (Rechts-)Gleichheit ge-
meint, sondern es wird damit diejenige Verfassung charakterisiert, die die Basis
einer moglichst stabilen Polis sein kann. Mdglichst gleicher Besitz ist in Aristo-
teles® Augen offensichtlich der Sicherung und Stabilitdt einer politischen Ge-
meinschaft zutriglich. Ebenso entpuppt sich das vermeintliche Recht auf Freiheit

19 Vgl. die prominente Rechtfertigung der stindeordnungsbedingten Arbeitsteilung in-
nerhalb des Idealstaates entlang charakterlicher und korperlicher Dispositionen in der
Politeia (Platon 1991: Buch III-1V).

- am 13.02.2026, 00:30:


https://doi.org/10.14361/9783839447406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menschrechte — Kanon und Kontestation | 45

lediglich als Freiheitsrecht fiir Biirger (der Demokratie), und das heiflt: aus-
schlieBlich fiir ménnliche Personen, die — je nach Verfassung — iiber die geeigne-
te Abstammung verfligen. Von allgemeiner Giiltigkeit, aus der Frauen,
Sklav_innen, Metdk innen, Besitzlose und Barbar innen nicht ausgeschlossen
sind, ist bei Aristoteles keine Rede (vgl. Aristoteles 1995b: 1280a 4-6). Die Vor-
stellung unverdufBerlicher und gleicher Rechte, die unabhingig von Verfassung
und Gesetzen Individuen zugeschrieben wiirden, ist nicht Bestandteil des aristo-
telischen Denkens. Die genannten Beispiele stellen aber bei ndherem Hinsehen
nicht einmal Ansédtze dar, die als Vorlaufer spaterer Menschenrechtsideen gelten
konnten. Und so wird der Anspruch, in den Menschenrechten eine iiberhistori-
sche Konstante vorzufinden, enttduscht. Menschenrechte im modernen Ver-
stdndnis, d.h. im Sinne eines Differenzkriteriums zwischen positivem und nicht-
positivem Recht, sind nach Ansicht Hubert Canciks daher als Errungenschaft der
Nachantike zu verstehen (Cancik 2005: 94). Begriffe wie ,Menschenwiirde®,
,Religionsfreiheit®, ,Toleranz‘, ,Person‘, ,Gleichheit‘, ,Natur- und Vernunft-
recht’, ,Weltbiirgerrecht®, auf deren lateinische Entsprechungen gern im Rahmen
der Kontinuitétslesart verwiesen wird, haben jedoch in der romischen Kultur ei-
nen anderen Ort, Zusammenhang und vor allem ein anderes Gewicht als in der
Neuzeit und Moderne. Beispielsweise gilt als Erstbeleg fiir den Begriff der Men-
schenwiirde durchaus Ciceros Schrift De officiis (dt.: Vom pflichtgemdfsen Han-
deln). Jedoch ist mit ,,dignitas“ nicht etwa die Erhabenheit eines Menschen, son-
dern die erzieherische Sorge des Vaters gegeniiber dem Sohn gemeint (vgl. Cice-
ro 1976: 1, 30, 106; Cancik 2005: 94). Es handelt sich also um einen génzlich
anderen Wortsinn als beispielsweise im Falle Samuel Pufendorfs spéterer , Wiir-
de® bzw. ,dignitas‘ (vgl. Pufendorf 1998: lib. III, cap. II, § 1), die fiir dessen
Anthropologie von zentraler Bedeutung ist. Der Begriff der Wiirde bleibt ohne
Tragweite, da er von anderen Autor_innen der Zeit nicht aufgegriffen wird. Ein
anderes Beispiel ist die Vorstellung freier und gleicher Menschen, die sich zwar
bereits in den Digesten des Ulpian , also im 3. Jahrhundert n.u.Z., finden lasst —
allerdings noch nicht in der Bedeutung von Grundbegriffen, wie sie die neuzeit-
lichen Autor_innen bilden, und vor allem noch nicht in der spéteren systemati-
schen Zentralstellung.?

An der bemiihten Suche nach Urspriingen und Vorldufern von Menschen-
rechten zeigt sich zweierlei. Zum einen scheint mit der (vermeintlichen) Existenz
menschenrechtlicher Ansétze bereits in frithen Texten eine transhistorische Be-
deutung menschenrechtlicher Ideen eher beschworen denn bewiesen werden zu

20 Vgl. Ulpians Digesten zit. n. Behrens/Kniitel/Kupisch/Seiler 1995: 50, 17.32; Canzik
2005: 97.

- am 13.02.2026, 00:30:


https://doi.org/10.14361/9783839447406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46 | Grenzen der Menschenrechte

konnen. Sogenannte ,Belege* fiir ein hohes Alter der Idee der Menschenrechte
dienen augenscheinlich einem argumentativen Reservoir, das zur Verteidigung
der universellen Giiltigkeit der Menschenrechte gegen zeitgendssische kulturre-
lativistische Einwéinde in Anspruch genommen werden soll (vgl. auch Pollmann
2012b). Mit der Bezugnahme auf eine (angenommene) Kontinuitdt menschen-
rechtlicher Theoriebildung sind Argumente leichter auer Kraft zu setzen, die in
der historischen Verortung von Menschenrechtsideen eine Schwichung des
normativen Anliegens ihrer politischen Durchsetzung befiirchten. Genau hierin
droht jedoch zum anderen die Gefahr einer Schmilerung und Vereinseitigung
der Pluralitit menschenrechtstheoretischer Ansdtze — und zwar sowohl in zeitli-
cher als auch kultureller Hinsicht. Selbst eine mit allem nétigen historischen
Fingerspitzengefiihl vorgenommene Spurensuche nach frithen menschenrecht-
lich anmutenden Funden kann nicht dariiber hinwegtiauschen, dass eine einseiti-
ge Kontinuitit menschenrechtlicher Theoreme nicht nachgewiesen werden kann.
Im Gegenteil, der genealogische Blick, der sogleich erldutert wird, zeigt, dass es
nicht die eine Idee der Menschenrechte, sondern ihrer viele gibt. In systemati-
scher Hinsicht sind die Interpretationsversuche wenig liberzeugend, da sie eher
iiber die Absichten und Vorannahmen der Untersuchenden Auskunft zu geben
scheinen als iiber den Forschungsgegenstand selbst.

Fiir die hier interessierende Forschungsfrage nach problematischen Aspekten
des modernen Menschenrechtsdenkens gibt es also eine Strategie, die iiberzeu-
gender ist als das Perlentauchen nach Kontinuitdten und Anschlussstellen. Es ist
damit die Zuwendung zu ausgewdhlten historischen Diskurslinien gemeint, an-
hand deren nachvollzogen werden kann, welche verschiedenen Bedeutungen
Theoretiker innen des 16. bis 18. Jahrhunderts dem Begriff des natiirlichen
Rechts/des Naturrechts zumessen. Einige ausgewdéhlte Bedeutungsgehalte ver-
mogen dabei Aufschluss liber das zeitgendssische Verstindnis der Menschen-
rechte, wie es am prominentesten in der Allgemeinen Erkldrung der Menschen-
rechte (1948) zur Geltung kommt, zu geben. Die methodologische Strategie un-
terscheidet sich vom Perlentauchen insofern, als es nicht um einen Aufweis einer
transhistorischen oder transkulturellen Giiltigkeit bestimmter Menschenrechts-
gehalte geht. Der genealogische Blick in die Ideengeschichte hat neben einer
hermeneutischen auch eine kritisch-erlduternde Funktion.

So kann z.B. angesichts des historischen Entstehungskontextes des Konzepts
angeborener oder natiirlicher Rechte nachvollzogen werden, inwiefern die Idee
der Menschenrechte ihren bereits in Kap. 2.1 angesprochenen verheiffungsvollen
Charakter erhélt, der sich in den Erkldrungen des ausgehenden 18. Jahrhunderts,
d.h. in der Virginia Declaration of Rights (1776), der United States Declaration
of Independence (Unabhdngigkeitserkldrung der Vereinigten Staaten, ebenfalls

- am 13.02.2026, 00:30:


https://doi.org/10.14361/9783839447406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menschrechte — Kanon und Kontestation | 47

1776), der Franzosischen Menschen- und Biirgerrechtserklirung (1789) und
nicht zuletzt in der Haitianischen Unabhdngigkeitserkldirung (1804) nieder-
schldgt. Da die Idee natiirlicher, von stindischer Ordnung losgeldster und ,,un-
verduBerlicher?! Rechte des Individuums, wie sie in diesen Dokumenten zur
Sprache gebracht wird, jedoch nicht aus dem Nichts kommt,?? lohnt ein kurzer
Blick auf ausgewdhlte historische Linien einer sich etablierenden Begriffsbil-
dung innerhalb der Naturrechtsdiskussion, deren genealogisch zu ermittelnde
Vorlauferbegrifflichkeiten zwar keine eindeutige Datierung einer ,Geburtsstun-
de® der Menschenrechte nahelegen, aber dennoch dazu beitragen konnen, prob-
lematische Aspekte des heutigen Menschenrechtsverstindnisses ein Stiick weit
zu erhellen. Sowohl Affirmation als auch Kritik der paradigmatischen Men-
schenrechtskonzeption, wie sie in der Allgemeinen Erklirung der Menschen-
rechte aus dem Jahre 1948 vorzufinden ist, lassen sich unter Beriicksichtigung
einer ideengeschichtlichen Betrachtung differenzierter erkléren.

Als entscheidend fiir die Entstehung von Menschenrechtsideen kann das
neuzeitliche Naturrecht (im Unterschied zum antiken und mittelalterlichen) an-
gesehen werden (vgl. Oestreich 1978: 33ff.), das im Zeitalter der konfessionellen
Kriege nicht zuletzt dazu dient, Politik als Ordnungs- und Handlungsinstanz so-
wohl innerhalb der sich ausprigenden Territorialstaaten (Thomas Hobbes) als
auch im Geflige von Staaten (Hugo Grotius) auf eine neue Grundlage zu stellen
(vgl. Dann 1995: 1). Damit mdgen in erster Linie bestimmte staatstheoretische
und volkerrechtliche Absichten in ihrem zeitbezogenen Zusammenhang erklart
werden, doch ist die nachhaltige ideengeschichtliche Wirkung, die die neuzeitli-

21 So der Wortlaut der United States Declaration of Independence vom 4. Juli 1776 (dt.
zit. n. Fritzsche 2004: 187). Die englische Originalfassung lautet: ,,[...] that they are
endowed by their Creator with certain unalienable Rights®, https://www.archives.gov/
founding-docs/declaration-transcript (24.11.2018).

22 Das Aufkommen und die theoretische Entwicklung der Menschenrechtsidee lassen
sich zum einen ideengeschichtlich anhand des Diskurses {iber das moderne Naturrecht
erldutern. Zum anderen sollte jedoch nicht auBer Acht gelassen werden, dass die
Komplexitiat und Heterogenitdt der Theorien des klassischen Naturrechts, ,,0b kon-
traktualistisch oder anti-kontraktualistisch, etatistisch oder 6konomistisch“ (Balibar
2011: 285), in eine verbliiffende Homogenitéit miindet, die mit dem Aufstieg der sozi-
alen Klasse der Bourgeoisie einhergeht. So représentiere die ,,Einfachheit der Men-
schenrechtserklarung auf dem Feld der Ideen [...] die wirkliche soziale Komplexitét
der Franzosischen Revolution [...]: Es ist eine Revolution, die unmittelbar mit ihrer
eigenen inneren Anfechtung zu kdmpfen hat, ohne die sie gar nicht existieren wiirde,
und die unablissig der Einheit ihrer Gegensitze hinterherlduft. (Balibar 2011: 285)

- am 13.02.2026, 00:30:


https://doi.org/10.14361/9783839447406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48 | Grenzen der Menschenrechte

che und schlielich moderne Naturrechtstheorie in der Folge zeitigen wird, von
erheblicher Bedeutung fiir die heutige Diskussion iiber Menschenrechte. Denn
bereits hier wird von einem Naturrecht als Grundlage aller zu schiitzenden Rech-
te ausgegangen (vgl. Grotius 1950: I, 1, XI, 1 sowie die Vorrede, § 39; Vogt
2012: 21), das weder das antike noch das mittelalterliche Denken in dieser Form
kannte. Als Quelle dieses natiirlichen Rechts gilt nicht mehr in erster Linie eine
theologisch begriindete Instanz oder ein wie auch immer geartetes Telos, son-
dern, und dies wird auch als der ,.epochale Ubergang vom spitscholastischen
zum neuzeitlichen Naturrecht™ (Ilting 1978: 278; vgl. Konig 1994) bezeichnet,
die menschliche Vernunft (vgl. Grotius 1950: Vorrede, § 9). Dieser epochale
Wechsel liegt zu einem nicht geringen Anteil daran, dass nun nicht mehr vor-
nehmlich Theologen, sondern sdkular argumentierende Philosophen und Juristen
(wie z.B. Hugo Grotius, aber auch schon Alberico Gentili) iiber das Naturrecht,
und zwar im Zusammenhang volkerrechtlicher Fragen in Bezug auf den gerech-
ten Krieg, nachdenken (vgl. Ilting 1978: 278; Steiger 2013: 21ff.). Thren Nieder-
schlag findet die neuartige Reflexion des Naturrechts daher nicht mehr nur in
scholastischen Abhandlungen, sondern in rechtstheoretischen Streitschriften
(vgl. u.a. Grotius 1919). Nach Hugo Grotius’ Vorstellung lsst sich ein ius natu-
rale (natlirliches Recht) vom ius voluntarium (positives Recht) unterscheiden.
Wihrend letzteres verdnderlich ist, betrachtet er das Naturrecht als ,,so unverin-
derlich, daf3 selbst Gott es nicht verdndern kann* (Grotius 1950: I, 1, X, 5). Kern
dieses unverdnderlichen natiirlichen Rechts sind bestimmte natiirliche menschli-
che Eigenschaften, ndmlich einerseits der Wunsch nach Selbsterhaltung, ande-
rerseits die Fahigkeit zur Soziabilitdt (vgl. Grotius 1950: Vorrede §§ 4-6). Groti-
us stellt damit seine Idee von Naturrecht explizit auf eine anthropologische
Grundlage (vgl. Aure 2008: Rn. 11), die fiir das spétere Menschenrechtsver-
standnis, das sich ebenfalls auf menschliche natiirliche Eigenschaften bzw. auf
die menschliche ,Natur‘ beziehen wird, von entscheidender Bedeutung sein
wird. Umstritten in der Forschung ist jedoch, ob Grotius in gleichem Malle wie
Thomas Hobbes das Verdienst zukommt, als Begriinder des modernen Natur-
rechts im engeren Sinne gelten zu konnen. Diese Frage, die den Eindruck eines
rein akademischen Streitfalls erwecken mag, ist insofern fiir die hier vorgenom-
mene Untersuchung relevant, als ndmlich der Vorwurf gegeniiber Grotius, kei-
nen hinreichenden Grund fiir die Geltung des Naturrechts zu liefern und darum
die Legitimitdt eines subjektiven natiirlichen Rechts lediglich vorzugeben, regel-
recht ein Beweis dafiir ist, wie attraktiv der schlichte Verweis auf eine menschli-
che ,Natur* im rechtstheoretischen Diskurs der Zeit bereits war.?> Karl-Heinz II-

23 Eine géngige Einschitzung lautet, dass Grotius’ Naturrechtskonzeption im Grunde

- am 13.02.2026, 00:30:


https://doi.org/10.14361/9783839447406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menschrechte — Kanon und Kontestation | 49

ting hingegen vermisst an Grotius’ Argumentation zu Recht eine stichhaltige
Begriindung fiir die entsprechenden Grundnormen des Naturrechts, wie sie
schlieBlich Thomas Hobbes in der Schrift De Cive (Hobbes 1966a) und im Levi-
athan (Hobbes 1966b) zu geben vermag (vgl. Ilting 1978: 280f.).

Wihrend bei Autoren wie Hugo Grotius, Samuel Pufendorf oder John Locke
das natiirliche Recht gleichermalen aus menschlicher Vernunft und/oder aus
gottlicher Quelle abgeleitet wird, bricht Thomas Hobbes mit der fiir die Antike
und das Mittelalter durchgédngig maBgeblichen theologischen Tradition des Na-
turrechts, deren unterschiedlichen Konzeptionen die Berufung auf eine vom
menschlichen Willen unabhéngige Instanz, ndmlich in Form der Natur- oder
Schopfungsordnung, gemeinsam ist (vgl. Iliting 1978: 280f.; Hiigli 1984: 585).
Die Begriindung des natiirlichen Rechts ist nun bei Hobbes allein von menschli-
cher Vernunft bzw. menschlichem Willen abhéngig (vgl. Hobbes 1966: 99).
Bemerkenswert ist das Argument, dass der Mensch Trédger subjektiver Freiheits-
rechte sei. Damit wird impliziert, dass alles, was die Freiheit des Einzelnen ein-
schrinkt, einer Rechtfertigung bedarf, die ,,schlieBlich auf einen Willensakt des
Individuums selbst zuriickfithren muss® (Ilting 1978: 281). Diese Vorstellung ist
nicht nur insofern neuartig,® als sie eine Absage an die auBermenschliche In-
stanz Gottes bedeutet. Indem Individuen in einem vor-gemeinschaftlichen Na-
turzustand imaginiert werden, ermdglicht sie vielmehr iiberhaupt erst einen ent-
sprechenden Argumentationsgang fiir eine sdkulare Begriindung politischer
Herrschaft: Der Staat kann sich ndmlich im Lichte dieser Fiktion als eine aus
dem Willen der Individuen direkt abgeleitete Einrichtung darstellen lassen. Noch
entscheidender ist jedoch, dass Individuen natiirliche Rechte haben, bevor sie
sich fiir die Einrichtung eines Staates entscheiden (vgl. Locke 1952: insb. §§ 5-
7). Diese naturrechtliche Idee stellt die entscheidende Weiche fiir zahlreiche da-
rauffolgende rechts-, moral- und politiktheoretische Konzeptionen, die ein siku-
lar begriindetes Recht unabhéngig von positivem Recht annehmen.

genommen Theoretikern der spanischen Spitscholastik verhaftet bleibt (vgl. Ilting
1978: 2791.). Im Gegensatz dazu wird in jiingeren Darstellungen Grotius’ Bedeutung
fiir die Ausbildung einer Konzeption subjektiven Rechts im Rahmen seiner Natur-
rechtsdiskussion hervorgehoben (vgl. Straumann 2006; Aure 2008).

24 Hasso Hofmann betont, dass Hobbes’ Naturzustandskonzeption tatsichlich als ,,epo-
chemachend® zu bewerten sei, weil sie anders als historische Vorldufer des status na-
turalis, die z.T. (wenngleich mit abweichenden Bedeutungen) bis in die Antike zu-

riickreichen, nun ,,systembildende Bedeutung® erlangen (Hofmann 1981: 19).

- am 13.02.2026, 00:30:


https://doi.org/10.14361/9783839447406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50 | Grenzen der Menschenrechte

Die vernunfttheoretisch bzw. voluntaristisch begriindeten Auffassungen® des
natiirlichen und damit gleichen Rechts eines jeden Menschen stellen wesentlich
eine Abkehr von hierarchiebezogenen Rechtstraditionen dar. So spielen z.B. die
Freiheit und Gleichheit der Rechtspartner eine auch in normativer Hinsicht ent-
scheidende Rolle in den naturrechtlichen politiktheoretischen Konzeptionen. Ei-
ne geldufige Erlduterung des Zusammenhangs erfolgt zumeist {iber eine marxis-
tisch inspirierte Verortung dieses Denkens in einer Form von Widerspiegelung
biirgerlich-6konomischer Werte. Sicherlich stellt die biirgerlich-kontraktualis-
tische Vorstellung eines Gesellschaftszustandes, in dem nach Auffassung von
Thomas Hobbes oder John Locke das angenommene natiirliche Recht des Men-
schen iiberhaupt erst verwirklicht und auch gewahrt werden kann (vgl. Hobbes
1966b; Locke 1977), eine der beriihmtesten davon dar. Und genau diese These
eines subjektiven, dem Menschen als Menschen zukommenden Rechts ist
schlieBlich in der zweiten Hélfte des 18. Jahrhunderts zentral sowohl fiir die ju-
ristische als auch die sozialphilosophische Diskussion um eine mogliche politi-
sche, ja revolutiondre Erméchtigung, die schlielich z.B. in der nordamerikani-
schen Unabhéngigkeitserkldrung und der Franzosischen Revolution eine konkre-
te Ausgestaltung erfahrt: Wéhrend die nordamerikanischen Kolonist innen in
den 1770er Jahren ihren Protest gegen das britische Mutterland unter Verweis
auf natiirliche Rechte begriinden und diese in die Verfassung ihrer Staatsgriin-
dung aufnehmen, verbinden sich in der Franzosischen Revolution ebenfalls Kon-
stitutionalismus und Naturrecht (vgl. Dann 1995). Die Erklarung der natiirlichen
Menschen- und Biirgerrechte benennt diese natiirlichen, subjektiven Rechte des
Einzelnen nun auch eindeutig so: als Rechte des Menschen im Unterschied zu
Rechten des Biirgers. Dass in selbiger Erklarung zugleich jedoch auch gewis-
sermallen die Identitdt von Menschen- und Biirgerrechten behauptet wird, ist ei-
ner der problematischen Punkte, auf die im Laufe der Studie noch ausfiihrlicher
eingegangen wird. Festzuhalten sei an dieser Stelle jedenfalls, dass das Natur-
recht im Rahmen vertrags- und verfassungstheoretischer Debatten nun zum
,Probierstein® fiir alle Rechtsverhéltnisse?® wird. Soweit zum Einfluss der Natur-

25 Vgl. dazu die weniger auf den Willen oder die Vernunft, sondern vielmehr auf die
Wiirde des Menschen abstellende Argumentation bei Samuel Pufendorf. In De jure
naturae et gentium legt er dar, dass die ,,dignitas humane naturae* (Pufendorf 1998:
lib. II, cap. I, § 5) aus der auf Vervollkommnung ausgerichteten Freiheit erwéchst
(vgl. Klein 2012: 27). Die Wiirde des Menschen gilt als Basis natiirlicher Gleichheit
(vgl. Pufendorf 1998: Lib. 111, cap. 2, § 1).

26 Vgl. Birtsch 1995: 117; siehe auch Kants Wendung vom ,,Probirstein der Rechtmé-
Bigkeit eines jeden offentlichen Gesetzes* (Kant 1968b: 297).

- am 13.02.2026, 00:30:


https://doi.org/10.14361/9783839447406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menschrechte — Kanon und Kontestation | 51

rechtsdiskussion auf die verfassungsrechtliche Theorie. In der Diskussion um die
Begriindung politischer Herrschaft gewinnt zur selben Zeit die rousseausche Idee
der Volkssouverinitit an Bedeutung. Kombiniert mit der naturrechtlichen Kon-
zeption freier und gleicher verniinftiger Individuen, aus deren gemeinsamem
Willen das Gemeinwesen gebildet wird, geht das natiirliche Recht, das urspriing-
lich als unabhéngig (d.h. entweder zeitlich vor oder rdumlich au3erhalb) der po-
litischen Gemeinschaft gedacht wird, in das gesellschaftliche Biirger-Recht iiber.
Dieser Moment des Wandels vom natiirlichen in gesellschaftliches Recht ist ge-
nau jener Dreh- und Angelpunkt, um den es in dieser Studie gehen wird. Die
Idee eines Ubergangs vom Natur- in den staatsbiirgerlichen Zustand wirft die fiir
die vorliegende Studie wichtige systematische Frage auf, inwiefern der originire
Gehalt des natiirlichen Rechts tatsdchlich im biirgerlichen Recht bewahrt werden
kann. Rousseaus affirmative Antwort stiitzt sich auf das keinesfalls unproblema-
tische Konstrukt einer volonté générale, die der Malistab alles individuellen
Wollens im Gesellschaftszustand ist. In seiner Schrift Contrat social (dt.: Gesell-
schaftsvertrag) beschreibt er, wie der Verlust der natiirlichen Freiheit und des
natiirlichen Rechts im Ubergang vom Natur- in den Gesellschaftszustand durch
den Gewinn der biirgerlichen Freiheit und des Eigentumsrechts gegeneinander
abgewogen werden konne (vgl. Rousseau 1977: I, 8). Durch den Eintritt in den
Gesellschaftszustand entledigen sich sdmtliche zukiinftigen Biirger gleicherma-
Ben ihrer natiirlichen Rechte und Freiheiten zugunsten des Gemeinwesens, um
mit diesem Akt der Alienation alle Freiheiten und Rechte in vergesellschafteter
Form zu erhalten. Die rousseausche Antwort ist jedoch nicht zufriedenstellend.
Denn in dem Moment der Vergesellschaftung entsteht das nicht unerhebliche
Problem, dass eine Identitét von natiirlichem und vergesellschaftetem Recht be-
hauptet wird, die zumindest in dieser postulierten ontologischen Form nicht zu-
trifft. Diese Identitdt konnte allein, wie Rainer Brandt zu Recht anmerkt, um den
Preis der Eliminierung eines moglichen Rechts, das z.B. gegen eine fehlgeleitete
Staatsgewalt in Anspruch zu nehmen wire, erlangt werden. Ein solches Recht
wird jedoch gerade im Zuge der Alienation aller zukiinftigen Biirger ausge-
schlossen. Somit bleibt keinerlei Reservat iibrig, in dem weiterhin subjektive
Rechte aus dem nicht-gesellschaftlichen Zustand geltend gemacht werden kénn-
ten, denn die volonté générale ist — als Ausdruck der Identitdt des Willens aller
einzelnen Individuen mit dem Allgemeinwillen — begrifflich irrtumsunfahig (vgl.
Rousseau 1977: 1, 6 u. 1, 8; vgl. Brandt 2012: 40). Die Berufung auf ein Recht
unabhingig von dem staatlich sanktionierten Recht ist aber genau der Sinn natiir-
licher Rechte, der auch fiir Menschenrechte in Anspruch genommen wird.
Rousseau relativiert zwar durchaus seine Behauptung, die Freiheit bleibe erhal-
ten ,,wie zuvor” (Rousseau 1977: 17), indem er die natiirliche und die biirgerli-

- am 13.02.2026, 00:30:



https://doi.org/10.14361/9783839447406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52 | Grenzen der Menschenrechte

che Freiheit begrifflich nachdriicklich unterscheidet (vgl. Rousseau 1977: 1, 8).
Fiir John Locke hingegen bilden gerade die natiirlichen Rechte (das Recht auf
das eigene Leben, auf Freiheit und auf Eigentum, vgl. Locke 1952: §§ 2-3, 6-7)
den Mafstab, mit dem sich die Legitimitdt der staatlichen Ordnung sowie die Er-
richtung politischer Gewalt iiberhaupt erst begriinden lédsst (vgl. Laukoétter/Siep
2012: 30).

Nun muss konstatiert werden, dass keiner der bisher genannten Autoren die
Bezeichnung ,Menschenrecht‘, wie er seit dem 20. Jahrhundert einschlégig ist,
noch den Terminus ,Naturrecht® bereits in diesem spezifischen Sinne verwendet.
Es handelt sich vielmehr um eine Rechtskonstruktion, in der (vornehmlich
ménnliche, weille) Menschen als Triager innen subjektiver Rechte unabhingig
von geltendem Recht gelten. Die Rede ist also von Menschen im sogenannten
Naturzustand. Und diese Idee eines vorstaatlichen Zustands ist es, die als Be-
zugspunkt fiir die Formulierung der Menschenrechte fungiert. Sie ist deshalb so
attraktiv fiir die Konzeptualisierung von Menschenrechten, weil angenommen
wird, dass erst aus einem Ort aufferhalb der politischen und gesellschaftlichen
Ordnung heraus ein Recht des Menschen schlechthin konstruiert werden konne.
Und wiederum ist es genau diese Konstruktion aus dem Off der politischen Ord-
nung, die sich von den Gegner_innen der Menschenrechte den Vorwurf des Spe-
kulativen (vgl. Burke 2011: 43) bzw. den Vorwurf des ,,nonsense” (Bentham
2011) einhandelt.

Auch wenn die Idee angeborener Rechte des ,Menschen schlechthin® nicht
von Vornherein eine ausschlielich liberale Idee ist, die sozusagen vom Besit-
zindividualismus (vgl. MacPherson 1967) zum Neoliberalismus fiihrt, wie von
Kritiker innen hiufig unterstellt, geht mit der Loslosung der angeborenen Rech-
te aus dem vertragstheoretischen Zusammenhang eine fiir Autoren wie Christian
Wolff oder Carl Friedrich Bahrdt noch ungespaltene Verbindung zwischen Ge-
meingutidee und Individualeigentum tatséchlich verloren (vgl. Garber 1981:
113). Diese Verbindung findet sich beispielsweise auch noch bei Pufendorf in
der Vermittlung zwischen Einzelnem und gesellschaftlichem Ganzen durch die
Wechselseitigkeit von Rechten und Pflichten (vgl. Pufendorf 1998).?” Der Ein-
zelne ist dem Ganzen begriindungstheoretisch in Form von Pflichten verbunden,
bei Hobbes hingegen bildet das radikal vereinzelte Individuum das legitimations-

27 Vgl. in diesem Zusammenhang auch den Gedankengang Christian Wolffs, dem zufol-
ge fiir den Einzelnen wie fiir die Gesellschaft eine Pflicht zur Selbstvervollkommnung
(Perfektibilitdt) besteht. Im Umkehrschluss korrespondieren dieser Pflicht entspre-
chende vorstaatliche Rechte, deren der Mensch zur Erfiillung seiner Pflicht grundsétz-
lich bedarf (vgl. Wolff 1968; vgl. Schroder 2012: 181).

- am 13.02.2026, 00:30:


https://doi.org/10.14361/9783839447406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menschrechte — Kanon und Kontestation | 53

theoretische Fundament des zu errichtenden Gesellschaftszustandes. Hier liegt
eine entscheidende historische Weichenstellung: Wihrend ,life, liberty, estate’
urspriinglich als Recht an etwas (das bereits durch Ubereinkunft existiert) zu
verstehen sind, so verschiebt sich die Bedeutung hin zu einem Recht auf etwas,
das individuell und potentiell gegen andere bzw. in Konkurrenz zur Gemein-
schaft zu fordern wire. Die Gegnerin dieses Rechts wird in der politischen Herr-
schaft, d.h. in Form der Regierung bzw. zunehmend in der Staatsgewalt verortet,
die potentiell in einen als rechtlich anerkannten Besitzstand eingreifen kann. Die
hobbesschen natiirlichen Rechte der Einzelnen sind nun nicht mehr in ein Ge-
flecht von Pflichten eingebundenjedes Individuum verfiigt {iber das fundamenta-
le und zugleich in der Tat riicksichtslose ,Recht auf alles. Dieses ,Recht auf al-
les® kann erst durch den Gesellschaftsvertrag, der einen ungebundenen Dritten
als absoluten Souverin begiinstigt, beschrinkt werden (vgl. Hobbes 1966b: 99;
Schroder 2012: 180f.). Zwar subjektiviert auch Locke die Rechte des Einzelnen
in einem fiir die frithneuzeitlich-barocke Diskussion unbekannten Mafle, doch
konstruiert er den Menschen im Naturzustand nicht so vollstindig isoliert von
der Gemeinschaft und auf sein Eigeninteresse bezogen wie Hobbes. Und interes-
santerweise ist es der Liberalismus Lockes, der eine dhnliche Argumentation wie
Christian Thomasius anstimmt, nach der die Abwehrrechte des Individuums ge-
gen staatlichen Machtmissbrauch nicht so sehr einem verabsolutierten Einzelwe-
sen Schutz gegen die Gemeinschaft bieten sollen, sondern vielmehr auf eine
Grundregel des Naturrechts angespielt wird, Lebensbedingungen und Wohlbe-
finden der Menschen zu férdern und Ungliick zu vermeiden (vgl. Thomasius
1979: 1, 6, §21).

Der Fokus des naturrechtlichen Diskurses wird schlielich auf die Idee von
Gegenstaatlichkeit gerichtet, die sich im Ubergang vom traditionellen (d.h. theo-
logisch oder spéter zunehmend vernunfttheoretisch begriindeten) Naturrecht zur
Idee angeborener Menschenrechte (welche nun nicht mehr eigens begriindet,
sondern als ,evident® gesetzt werden) immer stirker herauskristallisiert. Und
obwohl der Staat als faktischer oder mindestens potentieller Opponent des Indi-
viduums imaginiert wird, soll das Ziel staatlichen Handelns nun vornehmlich in
der Sicherung von Menschenrechten liegen, die sich in den meisten Ansétzen
des ausgehenden 18. Jahrhunderts als Rechte iiber das ,,Personal- und Realeigen-
tum“ (Schlettwein 1980: 449) zusammenfassen lassen. Der Titel von Johann
August Schlettweins Schrift Die Rechte der Menschheit oder der einzige wahre
Grund aller Gesetze, Ordnungen und Verfassungen lasst sich hier geradezu pro-
grammatisch lesen. Staatliche Willkiir sei die Hauptursache fiir Ungerechtigkeit,
die durch die Gewéhrleistung der ,,Rechte der Menschheit” beendet werden kon-
ne (vgl. Schlettwein 1980: Vorrede). In liberalistischen Argumentationen wird

- am 13.02.2026, 00:30:


https://doi.org/10.14361/9783839447406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54 | Grenzen der Menschenrechte

dieser privatrechtliche Aspekt immer eine entscheidende Rolle spielen. Gleich-
wohl hat das Motiv einer Abwehr gegen (willkiirlichen) staatlichen Einfluss
durchaus auch offentlich-rechtlichen Charakter. SchlieBlich erhélt der originére
Menschenrechtsgedanke in den Deklarationstexten des ausgehenden 18. Jahr-
hunderts genau jenen Stellenwert, der iiberhaupt erst die Bildung von &ffentli-
chen Institutionen wie einer Nation, einer Verfassung und 6ffentlichen Gesetzen
zu rechtfertigen vermag.

2.3 WARUM KRITIK?

Wenn im Folgenden von Kritik an den Menschenrechten die Rede sein wird,
grenzt sich diese von traditionalistischen und (kultur-)relativistischen Kritiken an
der Idee subjektiver, universaler und unverduferlicher Rechte dezidiert ab. Statt-
dessen werden ausgewihlte problematische Aspekte ihrer politischen Reichweite
beleuchtet, deren Erlduterung letztendlich jedoch zu einer Verteidigung und Un-
termauerung der normativen Dimension von Menschenrechten beitrdgt. Die vor-
gebrachten Kritikpunkte verbinden sich somit mit der Absicht, die emanzipatori-
schen Potentiale der Menschenrechte umso deutlicher zu betonen. Im Rahmen
einer alternativen Konzeption von Menschenrechten sollen ihre gerechtigkeits-
fordernden Aspekte begrifflich herausgearbeitet werden. Ein Rekurs beispiels-
weise auf die konservative Kritik an der Franzosischen Revolution geschieht al-
lein aus dem Grund, die bereits angesprochene und in Kap. 3.3 ausfiihrlicher
diskutierte begriffliche Spannung zwischen Menschen- und Biirger innenrechten
zu erldutern. Diese begriffliche Spannung wird von vielen gegenwirtigen Men-
schenrechtskonzeptionen aufler Acht gelassen, vielmehr konzentrieren sie sich
darauf, die normativen Zielsetzungen der Menschenrechte, die in der Idee welt-
weiter wechselseitiger Achtung unter der Voraussetzung gleicher Freiheit kul-
minieren, als uniibertrumpfbares Ideal zu rechtfertigen (vgl. Douzinas 2000: 1).
Gleichwohl dufert eine Reihe von durchaus menschenrechtsaffinen Theoreti-
ker_innen Zweifel am moralischen Ideal. Das grofite Problem besteht fiir sie da-
rin, dass Gehalt und Intention der historischen Erklarungen des 18. Jahrhunderts
knapp zwei Jahrhunderte spéter ohne eine umfénglichere Differenzierung in den
weltpolitischen Kontext der 1940er Jahre transferiert wurde. Begriffliche Impli-
kationen werden in diesem Zuge verschleiert und verzerrt, die im Anschluss an
die Naturrechtslehre der frithen Neuzeit und in der Neuinterpretation der unmit-
telbar vorrevolutiondren Zeit des 18. Jahrhunderts eine spezifische sozial- und
theoriegeschichtliche Bedeutung hatten, im 20. Jahrhundert allerdings einem
vollig anders gelagerten geschichtlichen Prozess anheimgestellt werden. Insbe-

- am 13.02.2026, 00:30:


https://doi.org/10.14361/9783839447406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menschrechte — Kanon und Kontestation | 55

sondere fiir die Theoretiker innen im Kontext der Franzdsischen Revolution
spielt etwa die Affirmation des Volkssouverénitéits- und damit des Nationsbe-
griffs zur Durchsetzung und Gewdhrleistung von Menschenrechten eine ent-
scheidende Rolle.?® Die Zusammenfiihrung von Menschenrechts- und Volkssou-
verdnitétsidee hat jedoch die teils progressive, teils verhdngnisvolle Ineinsset-
zung von Menschen- und Biirger innenrechten zur Folge, die letztlich dazu
fiihrt, dass Menschenrechte unter den Bedingungen von nationalstaatlicher Sou-
verdnitit leerzulaufen drohen. Und genau jenen Mechanismus hat Hannah
Arendt vor Augen, wenn sie ihre harsche Kritik an den Menschenrechten iibt, die
sie iibrigens vorbringt, als die Proklamation der Allgemeinen Erklirung der
Menschenrechte (1948) gerade einmal ein paar Monate zuriickliegt. Freilich lie3
sich damals noch nicht absehen, welche Fortschritte die Menschenrechtserkla-
rung innerhalb nationaler Rechtsprechungen, im Volkerrecht und hinsichtlich
sowohl der zwischenstaatlichen Beziehungen als auch der Etablierung transnati-
onaler Institutionen motivieren wiirde.

Um zu verdeutlichen, warum eine Kritik an dem derzeit im Globalen Norden
vorherrschenden liberalistisch geprigten Menschenrechtsverstdndnis nicht nur
sinnvoll, sondern sogar unerldsslich ist, ist es erforderlich, die im vorigen Kapi-
tel zur Ideengeschichte erlduterten Aspekte des menschenrechtlichen Erbes mo-
dernen Naturrechts und seiner problematischen Implikationen zu rekonstruieren.
Es mag unverstdndlich erscheinen, die Idee der Menschenrechte, deren Genese
selbst einem kritischen Impuls entstammt, skeptisch zu betrachten. In der Tat
wird die Idee der Menschenrechte im Zusammenhang der nordamerikanischen
und Franzosischen Revolution im letzten Drittel des 18. Jahrhunderts sowohl im
theoretischen als auch im praxisbezogenen Diskurs als kritische Idee behandelt,
die sich mit emanzipatorischen Absichten verbindet. Insbesondere die Idee an-
geborener statt verlichener? oder erworbener Rechte versteht sich selbst als eine
progressive Kritik bestehender politischer und sozialer Verhéltnisse. Die nicht
nur aufriittelnde, sondern mitunter regelrecht verstorende Radikalitdt der Idee
unteilbarer, fundamentaler, subjektiver Rechte, die im Kontext der Franzdsi-
schen Revolution zur Entfaltung gebracht wird, besteht in der selbstbewussten
Behauptung von Anspriichen des Individuums, die gegen bestehende politische,
rechtliche und soziokulturelle Regeln zur Geltung gebracht werden. Dabei er-
weist sich der Akt der 6ffentlichen Verkiindigung der Déclaration des droits de

28 Vgl. u.a. Sieyes 2011; de Gouges 1999; Paine 2011.

29 Vgl. jedoch dazu Ernst Tugendhats Auffassung von Menschenrechten als verlichenen,
weil nicht metaphysisch begriindbaren Rechten (vgl. Tugendhat 2001: 27; sowie Dou-
zinas 2000:4).

- am 13.02.2026, 00:30:


https://doi.org/10.14361/9783839447406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56 | Grenzen der Menschenrechte

I’homme et du citoyen (1789) als unerhorter Akt — handelt es sich bei der Dekla-
ration um eine aus Sicht der damaligen Rechtspraxis durchaus fragwiirdige An-
gelegenheit: Die als ,Rechte deklarierten Menschenrechte sind im strengen ju-
ristischen Sinne keine, wie Cornelia Vismann hervorhebt. Denn mit dem Termi-
nus ,Deklaration‘ wird im franzosischen Staatsrecht der 1780er Jahre die
rechtswirksame Interpretation eines bestehenden Rechts durch den formlichen
Akt des Justizministers bezeichnet (vgl. Samwer 1970: 379; Vismann 1996:
232).

Bei der Ausrufung der Menschenrechte malien sich die Akteur innen hinge-
gen an, einen Akt der Auslegung zu begehen, der selbst {iberhaupt erst neues
Recht setzt — und zwar allein durch die Berufung auf ein natiirliches Recht,
Rechte zu beanspruchen, die als angeboren und damit als nicht erklarungsbediirf-
tig gelten sollen. Die Franzésische Erkldrung der Menschen- und Biirgerrechte
(1789) stellt somit einen Text dar, der mit selbstbewusster Geste normativ-
vernunftrechtliche Geltung setzt und im gleichen Zug seine kodifizierte Fassung
von ihr ableitet. Damit wohnt ihr im Grunde genommen ein ,,eigentiimlicher
Chiasmus* (Vismann 1996: 323) inne, der dadurch zustande kommt, dass die
Erklarung bestimmter Rechte zuallererst in dem Recht auf diese Erkldrung be-
steht: Auslegung und Rechtsetzung fallen hier unmittelbar zusammen, indem
sich zwei Texte ineinanderschieben. Zum einen soll die Erkldrung als Verfas-
sungstext iiber Biirgerrechte, zum anderen als allgemeine Erklarung universaler
Menschenrechte gelten. Dieser selbsterméchtigende Akt der Verschrinkung
zweier (durchaus, wie im weiteren Verlauf gezeigt wird, auch im Widerspruch
zueinander stehender) Texte nimmt explizit Bezug auf Unterdriickungserfahrun-
gen. Das Aussprechen dieser Unrechtserfahrungen spielt beim Rekurs auf eine
Normativitit jenseits der bestehenden feudalen Ordnung des von Louis XVI re-
gierten Frankreichs eine eminente Rolle. Stindeprivilegien, politische Unterdrii-
ckung, Ungleichbehandlung der Geschlechter, soziale Ausgrenzung und die
Verarmung grofer Bevolkerungsgruppen sowie die Praxis des transatlantischen
Sklavenhandels werden angeprangert und vor dem Publikum der Zeit in Form
von Abhandlungen, 6ffentlichen Reden, Manifesten und Theaterstiicken skanda-
lisiert. Die Kritik an der Versklavung nicht-europdischer Menschen, die etwa
von Autor_innen wie Francis Hutcheson, Montesquieu, Condorcet oder Olympe
de Gouges (vgl. Eckert 2010) nachdriicklich verlautbart wird, findet sich auch
schon in der spanischen Barockscholastik des frithen 16. Jahrhunderts. Bartho-
lomé de las Casas beispielsweise sieht die Unterdriickung und Versklavung der
Indios in Lateinamerika durch die spanischen Kolonialist_innen als unvereinbar
mit dem Naturrecht an (vgl. Dahms 1990: 17ff.; Gillner 1997: 108ff.). In &hnli-
cher Weise beziehen sich sowohl Francisco de Vitoria als auch Francisco Suérez

- am 13.02.2026, 00:30:


https://doi.org/10.14361/9783839447406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menschrechte — Kanon und Kontestation | 57

auf die Idee der freien Geburt eines jeden Menschen und seiner daraus resultie-
renden natiirlichen Freiheit. Auch hier wird bereits das Individuum als Trédger in
angeborener Rechte, zumindest eines Rechts auf Freiheit, konzipiert. Doch ver-
bleibt diese Idee eingebettet in christliche Morallehren, die allenfalls einzelne,
von Brutalitit gekennzeichnete, Kolonialisierungs- und Versklavungspraktiken
verurteilen, nicht aber das theologisch abgestiitzte Gefiige einer gesamten Ge-
sellschaftsordnung angreifen.’® Dies wird erst das Programm der franzosischen
Menschen- und Biirgerrechtserkldrung sein, die fortan als Kampfansage fiir Pro-
gressivitdt und Emanzipation gilt.

Gleichwohl ist das der Aufkldarung verpflichtete Selbstverstindnis des Men-
schenrechtsdiskurses kritisch zu befragen, denn im Zuge der emphatischen Af-
firmation eines auf Befreiung und Erméchtigung abzielenden Konzepts subjekti-
ver Rechte werden problematische Konnotationen zentraler Begriffe wie des In-
dividuums, der Autonomie oder des Universalismus ausgeklammert und igno-
riert. Letztlich erweist sich der Menschenrechtsdiskurs in bestimmten Hinsichten
als durchaus weniger reflektiert, als es der Selbstanspruch der Aufkldrung, be-
stehende Verhéltnisse rational zu durchdringen, vorgibt. Insbesondere die dem
Menschenrechtsdiskurs zugrunde liegende Imagination einer progressiven und
emanzipatorischen Konzeption subjektiver Rechte basiert auf einer nicht unprob-
lematischen Konstruktion eines ,unaufgekldrten‘, ,unzivilisierten‘ bzw. ,unent-
wickelten® ,4Anderen‘. Dieses flir ihre Legitimierung konstitutive ,Andere‘ der
Menschenrechte wird jedoch erst durch das Fortschrittsnarrativ diskursiv er-
zeugt. So bedingt die moralische Aufwertung vernunfttheoretischer und aufkla-
rerischer Begriffe regelrecht eine Abwertung all jener Werte und Praktiken, die
der Maf3igabe des Fortschritts nicht entsprechen. Problematisch ist die Abwer-
tung nicht-aufklérerischer Phidnomene insofern, als die Zuschreibungen des
,Vormodernen‘, ,Riickstdndigen‘ und ,Voraufklérerischen‘ nicht ,unschuldig’
sind. ,Fortschritt und ,Emanzipation® werden als abendlédndisch-européische Er-
rungenschaften gefasst, wiahrend das ,Unzivilisierte’ und ,Wilde‘ im AuBereuro-
piischen angesiedelt wird. So kritisieren postkoloniale Theoretiker innen, dass
sich in politischer Hinsicht bis heute die Unterscheidung zwischen ,Zivilisie-
rung‘ und ,Unzivilisiertem‘ wiederfinde in der Unterscheidung zwischen liberal-
demokratischen und undemokratischen Staaten (vgl. Chimni 2012: 301). Die
Abwertung von nicht-europdischen Werten, Praktiken, Institutionen, ja bis hin
zur Marginalisierung und Diskriminierung von Menschen aus Fleisch und Blut
wird als vereinbar mit der emanzipatorischen Absicht des Menschenrechtsdis-

30 Vgl. Vitoria 1934 (zit. n. Starck 2004: 19); Vitoria 1917: I, I, 1; Suarez 1655: 24, 111, 2
(zit. n. Schroder 2012: 180); Brust 2012: 346.

- am 13.02.2026, 00:30:


https://doi.org/10.14361/9783839447406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58 | Grenzen der Menschenrechte

kurses angesehen. In den Texten der Aufklirung finden sich zutiefst wider-
spriichliche Aussagen von Autor innen, die auf der einen Seite die Praxis der
Sklaverei verurteilen, zugleich jedoch von der Inferioritdt nicht-européischer
Menschen und deren Un- bzw. noch nicht vollstindig ausgepragten Fahigkeit zur
Selbstindigkeit ausgehen.’! Eine dhnliche Ambivalenz zeigt sich bereits an der
innerhalb des frithaufklarerischen Diskurses vorgebrachten Empdérung iiber die
moralische Verwerflichkeit des Sklavenhandels, die jedoch die politische Unter-
driickung von Menschen nicht-européischer Herkunft ignoriert. Dieser Wider-
spruch wird iiber Lockes Theorie natiirlicher Rechte hinaus bis weit in den Men-

31 In Aussagen einschldgiger Autoren der Aufklarung wie Herder und Kant, aber auch in
AuBerungen Hegels offenbart sich eine auffillige Ambivalenz hinsichtlich des Un-
rechts der Sklaverei, das scharf verurteilt wird, und den von Unrecht Betroffenen, die
mit rassistischen Zuschreibungen bedacht werden. In Herders Ideen zur Philosophie
der Geschichte der Menschheit st6f3t man etwa zum einen auf Sitze wie den, dass ,,ei-
ne Zeit kommen [muf3], da wir auf unsern unmenschlichen Negerhandel [sic] ebenso
bedaurend zuriicksehen werden als auf die alten Romersklaven® (Herder 1963: 355).
Zum anderen vergleicht Herder People of Colour mit Affen und kontrastiert — auch
wenn er die Einheit der Menschen zu betonen versucht — die ,,Negervernunft [sic]“
mit dem ,,Gehirn der feinsten Menschenbildung™ (Herder 1963: 346 sowie 152ff.), das
dem européischen Raum zugeordnet wird. Auch sein Zeitgenosse Kant empfindet of-
fensichtlich keinen Widerspruch zwischen der moralischen Verurteilung der Kolonia-
lisierung einerseits (vgl. Kant 1977d) und einer abwertenden und rassistisch geférbten
Charakterisierung der im Zuge von Kolonialisationspraktiken versklavten Menschen
andererseits. Die ,,Negers [sic] von Afrika“ beispielsweise werden im vierten Ab-
schnitt seiner Beobachtungen iiber das Gefiihl des Schonen und Erhabenen unter dem
Titel ,,Von den Nationalcharaktern, in so fern sie auf dem unterschiedlichen Gefiihl
des Erhabenen und Schénen beruhen® als Menschen dargestellt, die von Natur aus
kein Gefiihl hitten, das iiber das ,.Ldppische hinausgehe (Kant 1968a: 253). Bei He-
gel schlieBlich heifit es in den Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte: ,,.Der
einzige wesentliche Zusammenhang, den die Neger [sic] mit den Europdern gehabt
haben und noch haben, ist der der Sklaverei. In dieser sehen die Neger [sic] nichts
ihnen Unangemessenes [...]. Die Lehre, die wir aus diesem Zustand der Sklaverei bei
den Negern [sic] ziehen [...], ist die, welche wir aus der Idee kennen, daB3 der Natur-
zustand selbst der Zustand absoluten und durchgéngigen Unrechts ist. [...]. Die Skla-
verei ist an und fiir sich Unrecht, denn das Wesen des Menschen ist die Freiheit, doch
zu dieser muB er erst reif werden. Es ist also die allméhliche Abschaffung der Sklave-
rei etwas Angemesseneres und Richtigeres als ihre plotzliche Aufhebung® (Hegel
1986b: 128f.).

- am 13.02.2026, 00:30:


https://doi.org/10.14361/9783839447406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menschrechte — Kanon und Kontestation | 59

schenrechtsdiskurs des 20. und 21. Jahrhunderts unreflektiert tradiert: So wird
zwar moralische Gleichachtung fiir alle menschlichen Lebewesen von den Na-
tur- und Menschenrechtstheoretiker innen gefordert, von politischer Inklusion
und Gleichberechtigung ist jedoch nur in wenigen Féllen die Rede. Die Deklara-
tionen der Menschenrechte tragen in Nordamerika und Europa langfristig tat-
séchlich dazu bei, eine Neuordnung politischer und sozialer Strukturen herbeizu-
fithren, hinsichtlich der zeitgleich stattfindenden Kolonialisierungspraktiken
bleiben sie jedoch auffillig stumm. Das Narrativ progressiver und emanzipatori-

32 einer Kritik un-

scher Menschenrechte soll daher in Bezug auf seine ,dark side
terzogen werden. Wie bereits in der Einleitung erwahnt, wird dabei jedoch nicht
die Kehrseite einer unvollkommenen Realisierung der Menschenrechtsidee, son-
dern deren begriffliche Kehrseite in den Blick genommen. Die begriffliche Kehr-
seite zeigt sich daran, dass der ,helle‘, aufklirerische Diskurs der Menschenrech-
te nicht zufdllig oder unbedarft einen Schatten wirft, nein, er benétigt, dies kann
nicht héufig genug betont werden, eine diistere Negativfolie des ,Anderen‘, ge-
gen die er sich, selbststilisierend, abgrenzen kann. Entscheidend ist daher fiir die
folgende Untersuchung, den Verweisungszusammenhang zwischen der kriti-
schen Funktion von Menschenrechten einerseits und ihren zugleich zur Disposi-
tion stehenden problematischen implizierten Normen und Gehalten andererseits
aufzuzeigen. Wichtige Einsichten liefern insbesondere gesellschaftstheoretische,
feministische und postkoloniale Kritiker innen (vgl. ausfiihrlicher Kap. 4), die
u.a. aufzeigen, dass die menschenrechtliche Kritik an bestehenden Unrechtsver-
héltnissen vom 18. Jahrhundert bis heute mehrheitlich auf einer ,,white male sub-
jectivity based on a normative construction of the category ,human‘*“ (Suarez-
Krabbe 2014: 211) fuBit, die selbst nicht geniigend reflektiert wird. Der Vorwurf
gegeniiber der Konzeption der Menschenrechte, einen eurozentrischen Bias zu
haben, ist dabei lediglich ein Gemeinplatz, offenbart der historische Entste-
hungskontext der Idee der Menschenrechte zweifellos, dass diese ihren Ausgang
in der europdischen Naturrechtsdebatte des 16. und 17. Jahrhundert nimmt. Aus-
schlaggebend fiir die Herausbildung eines Rechtsverstindnisses, das vom Sub-
jekt ausgeht, ist erstens die grundlegende Verénderung der politischen Ordnung,
bei der das stindebezogene Geflecht vielfdltiger intermedidrer Rechte und
Pflichten durch den modernen Staat mit seinem Gewaltmonopol ersetzt wird.
Zweitens spielt die Entstehung der biirgerlich-gesellschaftlichen Sphére eine ent-
scheidende Rolle. Hier formt sich eine Sphére aus, in der die Freiheit der Indivi-

32 Vgl. u.a. Kapur 2006; Douzinas 2007; Sala-Molins 2008; Mignolo 2011. Positiv be-
setzt im Sinne einer lokal verwurzelten Globalisierung ,von unten® ist der Begriff der

,other side of human rights hingegen bei Sousa Santos (2002: 25ff.).

- am 13.02.2026, 00:30:


https://doi.org/10.14361/9783839447406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60 | Grenzen der Menschenrechte

duen staatlichen Schutzes bedarf — vornehmlich, um private Vertrdge miteinan-
der abzuschlielen, die nicht von auf3en, erst recht nicht seitens des Staates selbst,
beschrinkt werden konnen (vgl. Weber 1980: 97ff.; Menke 2009: 2f.). In syste-
matischer Hinsicht sind nun zwei zentrale Aspekte fiir die Konturierung der
Theorie der Menschenrechte von Bedeutung. Zum einen die Individualisierung
der subjektiven Menschenrechte und zum anderen deren Universalisierung. Zu-
gleich erweisen sich diese beiden Aspekte jedoch auch als problematisch. Unter
der Pramisse der Gleichheit — ndmlich gleicher Freiheit — vermag der individua-
lisierte Freiheitsbegriff sein normativ bedeutsames Profil auszuprdgen. So wird
der individuelle Status, Rechtstriger in zu sein, einem — vermeintlich abstrakten
— Subjekt zugeschrieben, das sich allerdings mit einem genaueren Blick in die
Ideengeschichte, wie bereits erwéhnt, als weiller besitzender Mann entpuppt.
Dieses Recht des abstrakten Subjekts wird in einem néchsten Schritt universali-
siert, wobei die genannten kulturell und gesellschaftlich bedingten partikularen
Konnotationen des dem Recht zugrunde liegenden Subjektbegriffs unreflektiert
bleiben. Kritiker innen monieren entsprechend, dass die Behauptung eines abs-
trakten, universellen Subjekts dessen spezifische historische und gesellschaftli-
che Verortung im spezifisch europdisch-abendldandischen Partikularismus ver-
schleiere.®® Unter der MaBgabe formaler Egalitit und Allgemeinheit werden
nicht nur soziodkonomische und vergeschlechtlichte Machtstrukturen européi-
scher Gesellschaften ignoriert, sondern deren inegalitire Auswirkungen auf der
Basis eines kolonialistischen Menschenbildes invisibilisiert. Dies zeigt sich an
der Verleugnung bestimmter globalgesellschaftlicher Asymmetrien. So werden
zwar die politischen und sozialen Ungleichheiten in europdischen bzw. europi-
isch geprigten Gesellschaften, z.B. im Zuge der Unabhingigkeitsbestrebung
(USA) und der Revolutionen (u.a. England, Frankreich, Polen) skandalisiert, die
Unterdriickung und Ausbeutung ganzer Volker im Zuge der Kolonialisierung
hingegen nicht nur verharmlost, sondern sogar gerechtfertigt. John Lockes Theo-
rie natiirlicher Rechte des Menschen enthilt beispielsweise einerseits die Pramis-
se menschlicher Gleichheit. Andererseits legitimiert er einzelne koloniale Prakti-
ken, obwohl sie diesem Gleichheitsgebot diametral entgegenstehen. Uberdies
stehen sie auch in Opposition zur dezidiert liberalen Verurteilung von Rassis-
mus, Sklaverei und den Kolonisierungspraktiken etwa der Spanier auf dem siid-
amerikanischen Kontinent, deren Brutalitdt und Tendenz zur Eliminierung gan-
zer Bevolkerungen Locke explizit kritisiert (vgl. Parekh 1995: 88, 91; Arneil
1996: Kap. 5). Dies liegt an der problematischen Implikation der Bedeutung des
Rechts auf Individualeigentum. Ohne diese zentrale Idee wére die Konzeption

33 Vgl u.a. Parekh 1995; Kapur 2006: 673f.; Suarez-Krabbe 2014: 2141ft.

- am 13.02.2026, 00:30:


https://doi.org/10.14361/9783839447406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menschrechte — Kanon und Kontestation | 61

individueller Freiheit vermutlich niemals zu plausibilisieren gewesen. Gleich-
wohl beruht sie auf der spezifischen anthropologischen Annahme menschlicher
Merkmale, die das besitzindividualistische Denken und Handeln der européi-
schen Gesellschaft naturalisiert und verabsolutiert (vgl. MacPherson 1967). In-
dem Locke die individuelle Aneignung von Besitz bzw. Eigentum als sowohl na-
tirlich als auch als verniinftig (Locke 1952: § 30) voraussetzt, meint er indigene
Lebensweisen als un- bzw. noch-nicht-geniigend-zivilisiert einschétzen zu kon-
nen und ihre Unterweisung unter die Vormundschaft der Europder empfehlen zu
konnen. Nun ist es zweifelsohne aus der Retrospektive leicht, die unreflektierten
Verallgemeinerungen einer vermeintlich universalen Natur des Menschen als
Verschleierung von Partikularismen — nédmlich in diesem Falle der ,manners of
englishmen® — zu entlarven. Und dass die Universalisierung der Menschenrechte
in der Theorie in eine Provinzialisierung in der Praxis miindete (vgl. Eckert
2013: 246), ldsst sich ebenfalls nachweisen. Viel interessanter ist es allerdings,
die Wirksamkeit bestimmter begrifflicher Implikationen hinsichtlich der syste-
matischen Menschenrechtstheorieentwicklung genauer zu untersuchen. Als be-
sonders problematisch ist hier ndmlich die Verfestigung des Trennungsdisposi-
tivs zwischen moralischen und politischen Rechten anzusehen. Wéhrend ndamlich
den Indigenen das Recht auf politische Autonomie versagt bleibt — Locke gesteht
ihnen ihre eigene Selbstwahrnehmung als politische Korperschaft und damit den
erforderlichen Respekt gegeniiber ihrer Lebensweise nicht zu, weil ihre Organi-
sationsform nicht dem européischen Modell nationaler Souverénitét entspricht —
und daher weder die Landnahme noch ihre Vertreibung als unrecht gelten miis-
sen, betrachtet Locke sie als in moralischer Hinsicht durchaus zu schonende Le-
bewesen (vgl. Parekh 1995: 92). Die Unterscheidung zwischen moralischen und
politischen Anspriichen findet sich nach wie vor im Menschenrechtsdiskurs des
20. Jahrhunderts. Wéhrend die moralische Schutzwiirdigkeit eines jeden Men-
schen auBer Frage steht, sieht es bei der Gewiahrung politischer Rechte ginzlich
anders aus. Hannah Arendt kritisiert etwa an der Allgemeinen Erkldrung der
Menschenrechte aus dem Jahr 1948, dass auch sie Menschenrechte in erster Li-
nie als universale moralische Rechte identifiziert. Thre Kritik an diesem Deklara-
tionstext, auf die beriihmte Formel der ,,Aporien der Menschenrechte* (Arendt
1986a: 601) gebracht, beruht auf der ebenso scharfsichtigen wie idiosynkrati-
schen Einsicht, dass die in der Erkldrung verlautbarten Menschenrechte das ei-
gentliche Problem derjenigen, die auf sie angewiesen sind, nicht zu erfassen
vermogen, weil sie flir sie letztlich moralische, d.h. vorstaatliche Rechte bleiben:
Fliichtlinge, Staatenlose und sogenannte undokumentierte Migrierende sind ohne
den staatlichen Schutz in Form von Biirger innenrechten vom Vollzug eines
menschenwiirdigen Lebens ausgeschlossen. Statt diesen Personengruppen den

- am 13.02.2026, 00:30:


https://doi.org/10.14361/9783839447406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62 | Grenzen der Menschenrechte

Zugang zu Autonomie zu ermoglichen, werden sie in einen Zustand faktischer
Rechtlosigkeit versetzt, in dem Betroffene auf das bloBe Uberleben zuriickge-
worfen wiirden.** AuBerhalb des Schutzbereiches staatsbiirgerlicher Rechte blie-
ben Menschenrechte vorstaatliche bzw. — so weit geht zumindest Hannah Arendt
— vor-politische Rechte und damit weitgehend wirkungslos.

Entsprechend plastisch malt Arendt die Merkmale des Zustands der Rechtlo-
sigkeit aus (vgl. Arendt 1986b; 2011). Der Zustand der Rechtlosigkeit, d.h. des
erzwungenen AuBlerhalb eines politischen Gemeinwesens, besteht fiir Arendt
hauptsdchlich in drei Verlusten. Erstens im Verlust der soziokulturellen Zugeho-
rigkeit (,,Heimat™) ohne die Moglichkeit, eine neue Form der Zugehdrigkeit zu
finden. In der fehlenden Moglichkeit einer neuen Zugehdrigkeit unterscheide
sich der Fliichtling vom freiwillig bzw. erfolgreich Migrierenden. Zweitens re-
sultiere Rechtlosigkeit aus dem Verlust des Schutzes durch eine Regierung. Am
schwersten allerdings wiege drittens der Verlust der Zugehorigkeit zur ,,Men-
schenwelt” (vgl. Arendt 1986a: 610). Rechtlose haben aus Arendts Perspektive
,»die Beziige zu der von Menschen errichteten Welt und zu allen jenen Bezirken
menschlichen Lebens, die das Ergebnis gemeinsamer Arbeit sind, verloren
(Arendt 1986a: 621). Arendt stellt in diesem Zusammenhang klar, dass die Apo-
rie der Menschenrechte nicht in dem Verlust des einen oder anderen Menschen-
rechts besteht, sondern sich in dem einen Punkt manifestiert, in dem ,der
Mensch den Standort in der Welt verliert, durch den allein er iiberhaupt Rechte
haben kann* (Arendt 1986a: 613). Das Individuum befinde sich trotz der Exis-
tenz eines Menschenrechtsregimes quasi im Naturzustand. ,,Innerhalb der zivili-
sierten Welt [...] ist der Naturzustand [...] in den Staaten- und Rechtslosen ver-
korpert, die, indem sie aus allen menschlichen Gemeinschaften herausgeschleu-
dert wurden, auf ihre naturhafte Gegebenheit und nur auf sie zuriickgeworfen
sind.*“ (Arendt 1986a: 623) Die Parallele zwischen dem ,,Naturzustand, in dem es
,nur* Menschenrechte gibt, und dem Zustand der Staatenlosigkeit, in welchem
alle anderen Rechte verloren gegangen sind* (Arendt 1986a: 621), bestehe darin,
dass der Mensch als Staatenloser ,,gleichzeitig der Mensch und das Individuum
iiberhaupt, das allerallgemeinste und das allerspeziellste (Arendt 1986a: 624)
sei. Dieser Doppelstatus des Allerallgemeinsten und Allerspeziellsten ist jedoch
ein begrifflich-metaphysischer bzw. ein moralischer, der damit vorpolitisch

34 Im Einzelnen mdgen sich die Lebensbedingungen der genannten Personengruppen
jeweils unterscheiden. Hier geht es um den Umstand, dass bestimmte zentrale Berei-
che eines menschenwiirdigen Lebens wie z.B. eine angemessene Gesundheitsversor-
gung, ein gesicherter Aufenthalt sowie politische und soziale Rechte fiir diese Men-

schen unter den Bedingungen von Flucht oder Staatenlosigkeit unzugénglich sind.

- am 13.02.2026, 00:30:


https://doi.org/10.14361/9783839447406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menschrechte — Kanon und Kontestation | 63

bleibt (vgl. Volk 2008: 131). Das staatenlose Individuum ist zwar durchaus ein
Mensch, aber, dies betont Arendt, ,.er ist doch dies gerade nicht durch die gegen-
seitig sich garantierende Gleichheit der Rechte* (Arendt 1986a: 624), d.h. nicht
im politischen Sinne. Arendt ldsst uns also den/die Migrant in als emblemati-
sche philosophische Figur erkennen, deren Status die Widerspriiche zwischen
einer auf nationale Zugehorigkeit fokussierten Staatsbiirgerschaft (citizenship)
und dem Menschenrechtsdiskurs offenbart (vgl. Krause 2008: 331). Wie in den
Kap. 6 und 7 gezeigt wird, kann die Figur des Fliichtlings aber ebenso in sehr
praktischer Hinsicht darauf verweisen, dass politische Partizipation begrifflich
nicht notwendigerweise an Staatsbiirgerschaft gekniipft ist: ,,Lastly, the migrant
comes into view as a potential political actor; protests by sans papiers become
visible as sites of active citizenship* (Krause 2008: 331).

Arendt duflert ihre Kritik an den Menschenrechten erstmals in einem kurzen
Artikel aus dem Jahre 1949.% Die hier und zwei Jahre spiter im neunten Kapitel
ihrer Studie Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft (Arendt 1986a) vorge-
brachten Argumente stellen ,,einen kompletten Verrifl der zeitgendssischen Ver-
suche [...], die Idee der Menschenrechte als politische Grundlage wiederzubele-
ben“ (Menke 2008: 131), dar. Vor allem versucht Arendt, die dem naturrecht-
lich-liberalistischen Begriff der Menschenrechte innewohnende Paradoxie der
Idee eines abstrakten Individuums aufzudecken. Sie nimmt dabei Ansto am Be-
griff des ,,Menschen iiberhaupt” (Arendt 1986a: 604), der, gemél naturrechtli-
cher Tradition, das menschliche Lebewesen nicht als in seine kulturellen, politi-
schen und soziodkonomischen Zusammenhéinge eingebundenes, sondern als von
seinen historischen Beziigen losgeldstes Individuum begreift. Nach Arendts Auf-
fassung besteht allerdings ein Widerspruch zwischen dem abstrakten Menschen
und dem Merkmal der Pluralitdt menschlicher Existenz, den der geltende Men-
schenrechtsbegriff nicht angemessen zu fassen vermag. Thre Kritik bezieht sich
auf den Umstand, dass Menschenrechte trotz vielféltiger Implementationen nach
wie vor im Wesentlichen nicht-politische Rechte bleiben. Menschenrechte wer-
den zwar — abstrakt — jedem Menschen auf der Welt als unverduf3erlich und un-
abdingbar zugesprochen. Das Problem bestehe jedoch darin, dass sie auB3erhalb
des Wirkungsbereichs einer politischen Gemeinschaft bzw. jenseits von interna-

35 Mit der Bedeutungsverschiebung des Aufsatztitels vom englischen Original ,,The
,Rights of Man‘. What Are They?* aus dem Jahre 1949 iiber die deutsche Fassung ,,Es
gibt nur ein einziges Menschenrecht (Arendt 2011) aus dem gleichen Jahr bis hin zu
,Die Aporien der Menschenrechte” (Arendt 1986a: 601-625), dem XX. Kapitel in
Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft (im englischen Original erschienen im
Jahre 1951) setzt sich Menke auseinander (vgl. Menke 2008).

- am 13.02.2026, 00:30:


https://doi.org/10.14361/9783839447406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64 | Grenzen der Menschenrechte

tionalen Vertrdgen und einigen Bereichen des Voélkerrechts keinen faktischen
Rechtsanspruch garantieren. Mit anderen Worten: Menschenrechte erlangen kei-
ne politische Bedeutung, solange sie nicht ohnehin als Biirger- bzw. Grundrechte
in nationalen Verfassungen verankert sind.

Arendts These von der Ausweglosigkeit der Menschenrechte bildet den Aus-
gangspunkt eines seit den 1990er Jahren stetigen Diskussionsprozesses um Ge-
halt und Stellenwert der Menschenrechte, der von zum Teil kontrdren Positionen
geprigt ist.*® Einerseits ist unter den Rezipient_innen der Tenor zu vernehmen,
dass Arendts Kritik angesichts der Errungenschaften des sich zunehmend etab-
lierenden globalen Menschenrechtsregimes mittlerweile als iiberholt bzw. nicht
zutreffend einzustufen sei (vgl. Brunkhorst 1996; Cohen 1996). Andererseits er-
scheint Arendts Verdikt angesichts der zahlreichen Beispiele fiir die vielerorts
tatséchlich ausweglose Lage von Fliichtlingen und Staatenlosen, die in zahlrei-
chen Fillen nicht einmal ihr physisches Uberleben bewahren kénnen, nach wie
vor aktuell: Die Praxis der europdischen Grenzschutzagentur ,,Frontex“, Boots-
fliichtlinge auf See abzufangen und sie auch in humanitéren Notlagen zuriickzu-
schicken (vgl. Heck 2011: 71; Leisering 2016) sowie diejenigen, die das Fest-
land erreicht haben, zu inhaftieren und oftmals willkiirlich abzuschieben (vgl.
Kopp 2011: 95f.), wird von Menschenrechtsorganisationen nicht nur als volker-
rechtswidrig eingeschitzt, sondern in vielen Fillen als schwerwiegende Men-
schenrechtsverletzung erachtet (vgl. Buckel 2011). — Aktuell scheint Arendts
Verdikt also durchaus zu sein, und dies, obwohl die Menschenrechtsdeklaration
eine (fiir Hannah Arendt vermutlich unvorstellbare) Fiille an Errungenschaften
des internationalen Menschenrechtsregimes nach sich gezogen hat. Die unbe-
streitbare Zunahme der faktischen politischen und rechtlichen Wirksamkeit von
Menschenrechten mildet ihre konzeptuellen Probleme lediglich ab, wéhrend die
eigentliche Spannung der Menschenrechtskonzeption, einerseits moralisch-
universale Giiltigkeit zu beanspruchen, andererseits unter den Bedingungen nati-
onalstaatlicher Territorial- und Souverénitétsprinzipien in politischer Hinsicht an
ihre Grenzen der Wirksamkeit zu gelangen, nach wie vor bestehen bleibt. Wie
bereits erwihnt, moniert sie hier insbesondere, dass der intendierte umfangliche
menschenrechtliche Schutz in erster Linie Menschen, die ohnehin Tréger innen
von (staatsbiirgerlichen) Rechten sind, zugutekommt, wéhrend er fiir alle ibrigen
sich eher als ,,unbrauchbar und fatal“ (Pollmann 2012c: 358) erweise. Arendts
Zuspitzung ist sicherlich in einigen Punkten als iibertrieben einzustufen. Gleich-
wohl betrifft sie tatséchlich das virulente Begriffsklarungsproblem, das sich aus
den konzeptuellen und ideengeschichtlichen Kontroversen ergibt, die zwischen

36 Vgl. vor allem Brunkhorst 1996; Michelman 1996; Ranciére 2011a; Schaap 2011.

- am 13.02.2026, 00:30:


https://doi.org/10.14361/9783839447406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menschrechte — Kanon und Kontestation | 65

den naturrechtlichen Menschenrechtserklarungen des 18. Jahrhunderts und ihrer
rechtspositivistischen Gegenposition entstehen und die ihren Widerhall im ge-
genwirtigen Streit zwischen verfassungs- sowie volkerrechtlichen, moralphilo-
sophischen und schlielich demokratietheoretischen Konzeptionen erfahren (vgl.
Pollmann 2012¢: 358f.; Lohmann 2010).

Aus gesellschaftstheoretischer, feministischer und postkolonialer Perspektive
wird dabei insbesondere die aus dem Naturrecht stammende und fiir die Konzep-
tion der Menschenrechte so zentrale theoretische Figur des abstrakten Men-
schen, die in der konkreten Situation von Flucht oder Staatenlosigkeit regelrecht
pervertiert wird, nicht nur dahingehend problematisiert, dass deren begriffliche
Einschreibungen ihrer vorgeblichen Uberzeitlichkeit und Kontextunabhingigkeit
entgegenstehen. Das abstrakte Individuum als Trdger in subjektiver Rechte mit-
samt der in ihm vermeintlich inhdrenten ,selbstevidenten‘ Universalitdt wird im
Zuge der Problematisierung seines zeitgeschichtlichen Entstehungszusammen-
hangs nicht nur als historisch kontingente Figur dekonstruiert. Nicht allein die
Annahme eines geschlechts- und herkunftslosen Subjekts wird insofern als Fehl-
konzeption angesehen, als sie sich blind gegeniiber sozial, geschlechtlich und
geographisch konnotierten Vermachtungsstrukturen erweist. Die Annahme eines
abstrakten Individuums als Menschenrechtssubjekt erweist sich vor allem hin-
sichtlich der hier untersuchten Thematik insofern als problematisch, als mit der
Loslosung des Individuums aus geschichtlichen, sozialen und politischen Kon-
texten eine Menschenrechtslesart vornehmlich unter moralisch-humanitéren Ge-
sichtspunkten befordert wird: Die Fokussierung auf das abstrakte Individuum er-
leichtert eine Sichtweise, in der die moralische Dimension menschlichen Lebens
eine Vorrangstellung gegeniiber der sozialen und politischen Verortung von
Menschen erhélt. Dadurch, dass aus einer moralischen Perspektive leibliche Un-
versehrtheit und Freiheit im Sinne der Abwesenheit von Zwang im Vordergrund
stehen, werden Kriterien, die mit einem liberalistischen Verstidndnis von Freiheit
iibereinstimmen, fiir die Lesart der Menschenrechte somit maf3geblich. Es ist ja
gerade das liberale Trennungsdispositiv, fiir das die Differenz zwischen Privat-
heit und Offentlichkeit/Politik konstitutiv ist und das die Sphére des Moralischen
vom Bereich des Politischen trennt. Das Subjekt der Menschenrechte ist eines,
das der Sphire des Moralischen, wihrend der/die Staatsbiirger in der Sphére des
Politischen zugeordnet wird. Gemaf3 dieser Aufteilung nimmt die gegenwértige
Menschenrechtsinterpretation daher den Ausschluss von Nicht-Staatsbiirger in-
nen aus dem Bereich des Politischen nicht als Problem wahr. Der progressive
Aspekt, der gerade in der Abstraktion des Individuums von spezifischen Affilia-
tionen und Kontexten gesehen wird, droht sich in sein Gegenteil zu verkehren,
indem das Subjekt auf seine abstrakte, vorpolitische Dimension festgeschrieben

- am 13.02.2026, 00:30:


https://doi.org/10.14361/9783839447406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66 | Grenzen der Menschenrechte

wird. Und es handelt sich hierbei, das darf nicht iibersechen werden, um eine
ebenso historisch kontingente Vorstellung wie die Idee des privilegierten Polis-
biirgers im antiken Griechenland.

Mit dem Verweis auf die historische Kontingenz des Geltungsanspruchs von
Menschenrechten soll freilich keinesfalls in Abrede gestellt werden, dass die
Umsetzung von Menschenrechten seit der Verlautbarung ihrer Idee auch mora-
lisch dringend geboten sein mag. In der vorliegenden Studie geht es jedoch um
eine andere Fragestellung. Anhand einer historisch-kritischen Verortung des
Aufkommens menschenrechtlicher Ideen kann gezeigt werden, inwiefern be-
stimmte Bedeutungsgehalte der Menschenrechte zu unterschiedlichen Zeiten und
unter unterschiedlichen historischen Bedingungen mehr oder weniger Relevanz
haben. Manche Bedeutungsgehalte hétten auch schon zu einem fritheren Zeit-
punkt hervorgehoben werden kénnen oder miissen. Im Falle eines Rechts auf po-
litische Partizipation, so die These meiner Studie, ist die Zeit ladngst iiberfallig,
um ihm innerhalb des Katalogs an Menschenrechten einen héheren Stellenwert
zuzumessen. Damit wiirde sich das Verstdndnis der Menschenrechte insgesamt
dndern. Autor_innen wie Hannah Arendt, Jacques Ranciére oder Giorgio Agam-
ben weisen daher mit Nachdruck darauf hin, dass sich ein kritisches Menschen-
rechtsverstdndnis von der Annahme verabschieden miisse, in Menschenrechten
in erster Linie moralisch begriindete Rechte zu sehen, deren Universalitét in mo-
ralischer Hinsicht vollumfénglich begriindbar ist, deren faktische Schutzwirkung
jedoch von der nationalstaatlichen Implementierungen in Form von staatsbiirger-
lichen Rechten abhédngt, womit die moralisch begriindeten Rechte hinsichtlich
ihres normativen Universalititsanspruchs massiven Einschrankungen unterwor-
fen sind.*’

Damit ist der zentrale Punkt meiner Untersuchung, das Spannungsverhiltnis
zwischen Menschen- und Biirger innenrechten, beriihrt. Die Spannung zwischen
Menschen- und Biirger innenrechten entsteht dadurch, dass Menschenrechte ei-
nerseits ihren universellen Charakter einbiilen, wenn sie — z.B. in Form von
Grundrechten eines Nationalstaats — garantiert werden und dann nur noch fiir
Staatsbiirger_innen gelten (vgl. Pollmann 2012a: 132). Anderseits basiert das
Konzept der Biirger innenrechte genau darauf, einen Unterschied zwischen dem
abstrakten Menschen und dem/der Staatsbiirger in zu machen. Autor_innen wie
Hauke Brunkhorst gehen zwar davon aus, dass trotz der begrifflichen (und fakti-
schen) Differenz zwischen Menschen- und Biirgerrechten ein ,identischer
Kerngehalt bestehen bleibt, nicht zuletzt in Form von staatlich garantierten
Grundrechten (vgl. Brunkhorst 2012: 100f.). Genau jene Auffassung soll hier je-

37 Vgl. Arendt 1986, 2011; Ranciere 2011a; Agamben 2001, 2002.

- am 13.02.2026, 00:30:


https://doi.org/10.14361/9783839447406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menschrechte — Kanon und Kontestation | 67

doch kritisch beleuchtet werden. Dabei grenzt sich die hier vorgenommene kriti-
sche Auseinandersetzung mit der gegenwértig dominierenden Menschenrechts-
lesart von anderen, z.T. prominenten Einwénden gegen Menschenrechte dezi-
diert ab, von denen drei Varianten hier kurz erwidhnt werden sollen.

Erstens beriicksichtigt meine Studie keine Kritik an den Menschenrechten,
die unter der Rubrik des Ideologieverdachts anzusiedeln wire (vgl. Douzinas
2000). So geht es mir nicht darum, aufzuzeigen, in welchen Hinsichten internati-
onale und nationale politische Akteur innen in performative Widerspriiche ver-
strickt sind, wenn sie sich einer allgemein iiblich gewordenen Menschenrechts-
rhetorik bedienen. Dass Menschenrechte auch — oder gerade — von jenen im
Munde gefiihrt werden, die sie verletzen, ist ein weit verbreitetes Phdnomen
(vgl. Menke/Pollmann 2007: 9), dessen Griinde allerdings eher einer soziologi-
schen Untersuchung zu unterziehen wiren. Der Umstand, dass Vertreter_innen
von Nationalstaaten, militdrischen Organisationen, internationalen wie nationa-
len Wirtschaftsunternehmen oder Weltreligionen sich bei der Rechtfertigung ih-
res Handelns oftmals auf Menschenrechte — bzw. auf deren z.T. recht eigenwilli-
ge Interpretation — berufen, obwohl die Rede im Kontrast zu ihrem Handeln
steht, sollte sicherlich skandalisiert, moralisch verurteilt und politisch bekdmpft
werden. Doch in diesen Fillen ist der Menschenrechtskonzeption selbst keine
,Schuld‘ zuzuweisen. Vielmehr handelt es sich hierbei eindeutig um eine Miss-
deutung bis hin zum absichtsvollen Missbrauch der Menschenrechte, der nicht
selten von der sprachlichen auf die Handlungsebene iibergeht.

Zweitens wird die insbesondere wihrend der 1990er und frithen 2000er Jahre
geflihrte Debatte um Menschenrechte als Minimalstandards oder als umfassen-
dere Gerechtigkeitsstandards®® hier nicht weiter beriicksichtigt. In der entspre-
chenden Debatte geht es um die Unterscheidung zwischen einer Konzeption ge-
haltvoller menschenrechtlich basierter Gerechtigkeit (die allerdings vornehmlich
auf die domestische Sphire beschrinkt bleibt) einerseits und einer minimal-
ethisch begriindeten Humanitét in der transnationalen Sphére andererseits, die im
Wesentlichen in der vieldiskutierten humanitdren Pflicht zur Hilfeleistung, der
berithmten ,,duty of assistance* (Rawls 1999: 37), besteht. Rawls vertritt die An-
sicht, dass die Annahme einer umfassenden Gerechtigkeit auf transnationaler
Ebene nicht zu begriinden sei und allenfalls die Option einer Rechtfertigung der
Pflicht zur Hilfeleistung (die in ihrer normativen Giiltigkeit freilich schwach aus-
fallt) bestehe. Die Unterscheidung zwischen Gerechtigkeit und Humanitét beruht
dabei auf der dualistischen Annahme, dass aufgrund der unterschiedlichen insti-

38 Vgl. als wichtigste und zugleich stellvertretend fiir weitere Rawls 1999; Beitz 2000,
2005; Tan 2004; Nagel 2005; Cohen/Sabel 2006.

- am 13.02.2026, 00:30:


https://doi.org/10.14361/9783839447406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68 | Grenzen der Menschenrechte

tutionellen Beschaffenheit der beiden Ebenen nur je verschiedene Moralprinzi-
pien gelten konnen.* Rawls’ Verstéindnis der Menschenrechte als moralische
Standards, die auBerhalb des Kontextes des nationalstaatlich verfassten Rechts-
staates keine politische Bedeutung erhalte, kann hier als ein weiteres Beispiel fiir
eine nicht-plausible Lesart der Menschenrechte gelten, die der politischen Parti-
zipation nur eine marginale Rolle zuweist. In Kap. 6.3 werde ich darlegen, in-
wiefern die Diskussion um eine minimalistische Konzeption der Menschenrechte
eine wenig erkenntnisférdernde Debatte darstellt, solange diese als moralische
Rechte aufgefasst werden. Anhand des Ansatzes von Fabienne Peter (2013) zei-
ge ich, dass es durchaus moglich ist, das Recht auf politische Partizipation sogar
zu entsprechenden ,,minimal lists of human rights“ (Peter 2013: 1) zu zdhlen.
Drittens werden Ansitze, die mogliche Alternativen der politischen Partizi-
pation von Rechtlosen jenseits eines Menschenrechtsdenkens suchen (vgl. u.a.
Agamben 2001; Zizek 2005) ebenfalls nicht behandelt. Das bedeutet also, dass
die Idee des Rechts nicht aufgegeben wird. Der Impuls, die Idee individuell zu-
schreibbaren Rechts als eurozentrisch, hegemonial, kolonialistisch und imperia-
listisch zu identifizieren und aufgrund einer darauf antwortenden Fundamental-
kritik zu verwerfen, ist insbesondere unter postkolonialistischen (vgl. u.a. Baxi
2006; Spivak 2008), postoperaistischen (vgl. u.a. Hardt/Negri 2002, 2004, 2009)
oder anarchistischen Theorien zugeneigten (vgl. u.a. Chomsky 2001) Au-
tor_innen durchaus verbreitet. Die Skepsis gegeniiber einem als westlich gepréagt
angesehenen globalen Recht bezieht sich dabei vor allem auf den Umstand, dass
dieses zumeist von imperialen Strukturen durchgesetzt wurde, ohne auf lokale
Spezifika hinsichtlich kultureller Gepflogenheiten und bestehender Institutionen
Riicksicht zu nehmen. Auch Menschenrechte werden in diesem Kontext als Ok-
troyierung westlicher Vorstellungen gesehen, die Subalterne haufig mit dem Di-
lemma konfrontieren, sich selbst als Subjekt einer Geschichte begreifen zu miis-
sen, die ihnen duBerlich ist und aus deren Herrschafts- und Handlungskontexten
sie ausgeschlossen waren bzw. nach wie vor sind. Gleichwohl vermégen die Kri-
tiken nicht zu belegen, dass die Preisgabe von als westlich charakterisierten
Menschenrechtsstandards tatsdchlich eine liberzeugende Alternative der Erméch-
tigung subalterner Personen(-gruppen) bietet. Stattdessen scheint die Identifizie-
rung der Menschenrechte mit westlichen Normen die bindre Codierung von
Nord/Siid, Fortschritt/Traditionalismus, Rationalitét/Irrationalitit, Entwicklung/

39 Vgl. im Gegensatz dazu die monistische These Liam Murphys, die sich in der Aus-
sage ,[a]ny plausible overall political/moral view must, at the fundamental level,
evaluate the justice of institutions with normative principles that apply also to peo-

ple’s choices” (Murphy 1998: 253) zusammenfassen lésst.

- am 13.02.2026, 00:30:


https://doi.org/10.14361/9783839447406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menschrechte — Kanon und Kontestation | 69

Unterentwicklung bzw. Universalismus/Relativismus nur zu reartikulieren und
dabei zu perpetuieren. Nach Ansicht etlicher, auch dem Postkolonialismus zuge-
horiger, Theoretiker innen besteht eine vielversprechendere Strategie in dem
Aufbrechen dieser Dichotomien und der Er6ffnung diversifizierter Aushandlun-
gen und Kémpfe — fiir Rechte (vgl. Merz 2011: 88). Rechte, und zwar explizit
Menschenrechte, konnen dabei ein addquates Erméachtigungsinstrument darstel-
len.

Von entscheidender Bedeutung ist, dass die Definitionen und Auslegungen
der Menschenrechtsgehalte nicht fraglos als Setzungen ,von oben‘ oder ,seitens
des Westens‘/,des ,Globalen Nordens® bzw. als autor_innenlose Vorgaben he-
gemonialer Strukturen hingenommen, sondern selbst zum Gegenstand von Aus-
einandersetzungen gemacht werden. In diesem Sinne sollen in der vorliegenden
Studie Fragen aufgeworfen werden, die den Diskurs fiir alternative Verstdndnis-
varianten moglicher Menschenrechtsgehalte 6ffnen. Costas Douzinas beispiels-
weise versucht die Debatte anhand folgender Fragen einzuleiten:

,,What historical circumstances led to the emergence of natural and later human rights?
What are the philosophical premises of the discourse of rights? What is today the nature,
function and action of human rights, according to liberalism and its many philosophical
critics? Are human rights a form of politics? Are they the postmodern answer to the ex-
haustion of the grand theories and grandiose political utopias of modernity?* (Douzinas
2000: 3)

Auch fiir Douzinas steht dabei fest, dass ein genealogischer Blick in die Ideenge-
schichte des Natur- und Menschenrechtsdiskurses hilfreich sein kann. Vor dem
Hintergrund, dass in meiner Studie der Ideengeschichte der Menschenrechte
durchaus eine gewisse Bedeutung zugemessen wird, ist es eventuell hilfreich, zu
betonen, dass die hier thematisierten historischen und gegenwértigen Menschen-
rechtskritiken keinesfalls mit den zeitgendssischen Einwéinden gegen die Fran-
zbsische Revolution und der Idee universeller Rechte zu vergleichen sind: Kritik
an den Menschenrechten duflern dort zumeist konservative, revolutionsfeindliche
Stimmen, von denen eine der beriihmteren diejenige von Edmund Burke sein
diirfte, vor allem Einwidnde gegen die Vorstellung eines abstrakten, nicht-
positiven Rechts. Burke verunglimpft etwa die in der Franzésischen Evkldrung
der Menschen- und Biirgerrechte (1789) formulierten Menschenrechte als rein
,.spekulative Rechte* (Burke 2011: 43) und damit lediglich ,,eingebildete Rech-
te*, die sich in praktischer Hinsicht als umso falscher erwiesen, je richtiger sie
theoretisch zu sein vorgédben (Burke 2011: 50). Und auch Jeremy Bentham stof3t
in das gleiche Horn, wenn er die Menschenrechte gar als ,,Unsinn auf Stelzen®

- am 13.02.2026, 00:30:


https://doi.org/10.14361/9783839447406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70 | Grenzen der Menschenrechte

(Bentham 2011) bezeichnet. Er wiederum verh6hnt die natiirlichen und ante-
legalen Rechte des Menschen als hoffnungslos unbestimmt und ungereimt. Die
Widerspriichlichkeit des Naturrechtsbegriffs als Fundament der Menschenrechte
bestehe darin, dass juridische Termini in das Gebiet der Moral iibertragen wiir-
den, obwohl die Rede von subjektiven Rechten allein im Kontext einer positiven
Rechtsordnung einen prézisen Sinn ergebe. Somit verblieben diese blof postu-
lierten Rechte im Bereich des Metaphysischen, also ohne jegliche Durchset-
zungskraft.** Diesen Punkt greift mehr als 150 Jahre spiter Hannah Arendt auf,
wenn sie den einerseits tautologischen, andererseits leeren Sinn der Menschen-
rechte, sofern sie nicht positiviert worden sind, kritisiert. Burkes und Benthams
Ablehnung der Menschenrechtsidee steht bekanntlich in scharfem Kontrast zur
Bejahung vieler Zeitgenossen (vgl. Paine 2011) und insbesondere auch -genos-
sinnen (vgl. de Gouges 1999; Wollstonecraft 1999) der Franzdsischen Revoluti-
on, die in ihr in erster Linie die ,,tonality of dissent, rebellion [...], the reform
and early socialist movements* (Douzinas 2000: 7/8) vernehmen. Sie speist sich
bei beiden traditionalistisch argumentierenden Theoretikern aus einer bestimm-
ten Rechtsauffassung, die Freiheit nicht als angeborenes Menschenrecht, sondern
als ,,Fideikommif* (Burke 2011: 44), und Gleichheit zwar durchaus als natiirli-
che menschliche Eigenschaft, vielmehr aber noch — mit Blick auf reale Gesetze —
als von geltendem Recht abhéngigen sozialen Status (Bentham 2011: 69) begrei-
fen. Nach dieser Rechtsauffassung konnen Menschen ausschlieBlich Rechte auf
der Grundlage von Gesetzen zugesprochen werden, die wiederum ausschlie3lich
innerhalb des Rahmens einer (z.B. vertragstheoretisch begriindeten) staatlichen
Ordnung Giiltigkeit haben. Folglich gibt es kein anderes als biirgerliches Recht,
und deshalb muss gemdB dieser traditionalistischen Rechtsauffassung die Forde-
rung nach abstrakten, von konkreten Gesetzen abgelosten Menschenrechten leer
bleiben (vgl. Hoffmann 2012: 70).

Da das Interesse der vorliegenden Studie sich nicht in einem historischen o-
der ideengeschichtlichen Zugang zur Menschenrechtsdebatte erschopft, sondern
in der systematischen Untersuchung der Bedingungen und Mdglichkeiten eines
universalen Rechts auf politische Partizipation liegt, wird es in den folgenden
Kapiteln im Wesentlichen um zwei Fragen gehen. Zum einen soll geklért wer-
den, inwiefern ein Menschenrecht auf politische Mitbestimmung einen zentralen
Stellenwert innerhalb der derzeit verbreiteten Konzeption der Menschenrechte
erhalten kann. Zum anderen untersuche ich, inwiefern Menschenrechte weniger
als Ausdruck eines moralischen Kosmopolitismus, wie er etwa u.a. von Au-

40 Vgl. Bentham 1987: 73, 118; s. auch Stepanians 2005: 276; Pollmann 2012c: 358.

- am 13.02.2026, 00:30:


https://doi.org/10.14361/9783839447406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menschrechte — Kanon und Kontestation | 71

tor_innen wie Thomas Pogge, Simon Caney oder Gillian Brock vertreten wird,*!
sondern als dezidiert politische Rechte zu verstehen sind. Diese wiren als Be-
standteil eines politischen Kosmopolitismus zu erachten, der wiederum keines-
falls in der Vorstellung eines globalen Staatengebildes aufgehen miisste, sondern
sich stattdessen als offen gegeniiber vielfdltigen Konzeptionen des Politischen,
z.B. Formen transnationaler Demokratie, Demokratie jenseits von Nationalstaat-
lichkeit oder der sogenannten ,,Demokratie ohne Volk* (Colliot-Théléne 2011)
erwiese. In diesem Lichte erschiene das Problem des Ausschlusses bestimmter
Personengruppen aus dem Bereich der politischen Mitbestimmung auf national-
staatlicher Ebene nicht mehr allein als Folge externer Menschenrechtsverletzun-
gen — z.B. als Folge von Biirgerkriegen, Vertreibung, politischer Verfolgung o-
der der Aberkennung von Staatsangehorigkeit. Politische Exklusion gélte dann
als ein von jeglichem Staat zu beseitigender Missstand, weil die Benachteiligung
bestimmter Personengruppen innerhalb von demokratischen Rechtsstaaten unter
normativem Gesichtspunkt in Widerspruch zur demokratischen Legitimation ge-
riete. LOst man sich davon, dass Menschenrechte allein in Form nationalstaatlich
gewihrleisteter Grundrechte, d.h. als ,verwandelte® Menschenrechte (vgl. Poll-
mann 2012a: 130) das geforderte Recht auf politische Partizipation, gewdhren
konnten, erweitert sich die Perspektive auf Bedingungen und Mdglichkeiten po-
litischer Partizipation unabhdngig von einer spezifischen Staatszugehorigkeit.
Erst dann liee sich tatsdchlich von ,universalen‘ Rechten sprechen. In der er-
weiterten Perspektive auf den Zusammenhang von Menschenrechten und politi-
scher Partizipation stellen sich Anschlussfragen, z.B. inwiefern aus dem Men-
schenrecht auf politische Partizipation notwendigerweise ein Menschenrecht auf
Demokratie zu folgern sei.*? Eine andere Frage zielt darauf, inwiefern sich aus
einem Recht auf politische Partizipation Rechte des Individuums auf Mitwirkung
sowohl auf nationalstaatlicher als auch auf transnationaler Ebene ergében. Eine
Deklination denkbarer praktischer Umsetzungsmoglichkeiten eines normativ zu
rechtfertigenden Rechts auf politische Partizipation wird nicht Bestandteil mei-
ner Studie sein. Im Vordergrund meiner Untersuchung stehen die begrifflichen
Weichenstellungen fiir ein Menschenrecht auf politische Partizipation anhand
einer kritischen Rekonstruktion der Konturen und Gehalte von Menschenrech-
ten. Sowohl in epistemologischer als auch in programmatischer Hinsicht schlie-
Be ich mich der im folgenden Zitat zur Sprache kommenden Auffassung von Jo-
seph Hoover und Marta Ifiiguez De Heredias an, dass

41 Vgl. Pogge 2002a, 2002b; Caney 2005; Brock 2009.
42 Vgl. Kreide 2008: 19, 2016a, 2016b; Nisstrom 2014; dagegen: Peter 2013.

- am 13.02.2026, 00:30:


https://doi.org/10.14361/9783839447406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72 | Grenzen der Menschenrechte

,.[a]ttempting to avoid the philosophical pathology of demanding that the world reflect our
conception of it, we base our reflection on the ambiguous, and potentially unpatterned,
texture of human rights practice — taking seriously the idea that human rights express a re-
lationship of power, importantly concerned with its legitimate arrangement and limitation*
(Hoover/Iiguez De Heredia 2011: 191).

- am 13.02.2026, 00:30:


https://doi.org/10.14361/9783839447406-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

