
4. Die Kränkungsbewegungen und die Notwendigkeit

einer Beobachtertheorie

Mit der aufkommenden Erkenntniskritik am Ende des 20. Jahrhunderts1, das heißt

mit dem aufkommenden Zweifel an universalistischen und letztbegründeten Ansätzen,

wurde derWeg für denKonstruktivismus selbst erst gelegt.Während sich,wie inKapitel

1.1 dargestellt, eine Reihe von verschiedenen Konstruktivismen herausgebildet haben,

grenzt sich der interaktionistische Konstruktivismus von den sehr stark subjektivistisch

orientierten Konstruktivismen ab und sieht sich selbst als kritische Erkenntnislehre in

der Postmoderne, die Wissen epistemiologisch als soziale Konstruktion begreift und

eine explizite Beobachtertheorie aufstellt, die den/die Beobachter*in selbst als Varia-

ble begreift und reflektiert. Damit wird sowohl einer Überbewertung der subjektiven

Erkenntnis als Ausdruck vonWirklichkeitskonstruktionen, als auch einer unhinterfrag-

ten Beobachterwirklichkeit der Moderne eine Absage erteilt. Dies geschieht einerseits

durch die Perspektivenvielfalt des interaktionistischen Konstruktivismus im Sinne der

Unterscheidung von Selbst- und Fremdzwängen mit den entsprechenden Beobachter-

perspektiven sowie andererseits durch die Analyse der vonReich skizzierten drei großen

Kränkungsbewegungen der Vernunft und deren Konsequenzen für eine konstruktivis-

tische Theorie.2 Folgend werden diese Kränkungsbewegungen und die Konsequenzen

für eine Beobachtertheorie dargestellt.

4.1 Absolut und Relativ

Die Kränkung zwischen absolut und relativ deutet sowohl auf das Scheitern der Behaup-

tungabsoluterWahrheit als auchderBehauptung,dass allesWissen relativ ist,hin.Reich

beleuchtet dabei sprachphilosophische Entwicklungen und Neuorientierungen, die zu

1 Diese deutet sich allerdings auch schon früher an, so z.B. bei Dewey (vgl. Reich 2009a, 32).

2 Den Begriff der Kränkungsbewegung nimmt Reich von Freud auf. Freud machte drei Kränkungs-

bewegungen der Vernunft aus: 1) das kopernikanische Weltbild, 2) die Theorien Darwins und 3)

seine eigene Theorie der Psychoanalyse.

https://doi.org/10.14361/9783839474006-007 - am 14.02.2026, 06:10:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Katarina Schneider-Bertan: Kritische Pädagogik im 21. Jahrhundert

einer Dekonstruktion von Wahrheit und Wirklichkeit beigetragen haben und eine kon-

struktivistische Beobachtertheorie zur Folge haben.

So können beispielsweise in der Überführung sinnlicher Erfahrungen in Begriffe

und damit in Wirklichkeit Trugbilder ausgemacht werden, die die Unmöglichkeit des

So-Seins vonWirklichkeit aufzeigen und die Notwendigkeit der Anerkennung von Kon-

tingenz begründen.Ein erstes Trugbild ergibt sich aus demRiss, der durch die Überfüh-

rung von Imaginationen in Symbole entsteht (vgl. Reich 2009a, 69f.). Zur Verständigung

durch Sprache bedarf es immer eines*r Anderen, der/die in der Lage sein muss, die

Bedeutung des Gesagten zu erfassen. Dies setzt einerseits einen kulturell vermittelten

Symbolvorrat voraus, den ich und der/die Andere teilenmüssen, um überhaupt sinnvoll

miteinander kommunizieren zu können, zum anderen kommt erschwerend hinzu,

dass das Bezeichnete (Signifikat) selbst einen Antagonismus repräsentiert, da es immer

eine Bezeichnung enthält, darüber hinaus aber auch noch weitere möglich sind (vgl.

ebd., 70). Durch Sprache werden Imaginationen auf einen Begriff reduziert und somit

vereinfacht. Dies ist die Basis, um Verständigung überhaupt zu ermöglichen, denn die

vielen Auchs können sprachlich nur durch Vereinfachung vermittelt werden. Das heißt,

dass sich die Wahrheit der Dinge immer nur vermittelt äußern kann (vgl. ebd., 71). Und

so wird Beobachtung immer zu einer »Grenzerfahrung der unendlichenVermittlung von

Realität und Imagination« (ebd., 71f; Herv. i. Orig.). Die Konsequenz ist, dass der/die

Beobachter*in die Unmöglichkeit eines So-Seins von Wirklichkeit hinnehmen muss

(vgl. ebd., 73).

Wir finden jedoch auch im Konstruktivismus Wahrheitsbehauptungen, deren Re-

lativität allerdings immer in der Abhängigkeit des kulturellen Kontextes gesehen wird,

wofür unter anderem der Pragmatist John Dewey ein wichtiger Wegbereiter war. Für

Dewey gilt die Handlung als zentraler Zugang zur Lösung erkenntniskritischer Schwie-

rigkeiten. Durch Handlungen (zum Beispiel als Problemlösung) konstruieren wir, denn

Dinge sind nicht von außen gegeben, sondern werden durch Handlungen erzeugt (vgl.

ebd., 76). Dabei greifen wir laut Dewey mit unseren Denkwerkzeugen in unser experi-

enceein,das als kulturelle Vermitteltheit, als Erfahrungs- undHandlungsraumdient,um

denDualismus von innerer und äußererWelt zuüberwindenunddarausWissenundEr-

kenntnis zu gewinnen (vgl. ebd., 77f.).

Hier eröffnet Reich wie oben bereits gesehen, drei Prozesse der Herstellung sozia-

ler und kultureller Wirklichkeit: die Rekonstruktion, die Dekonstruktion und die Kon-

struktion. In der Rekonstruktion steckt der bereits vorhandene Kontext, den es zu erfas-

sen gilt, um damit Handlungsvoraussetzungen offenzulegen. Die Dekonstruktion deu-

tet den grundsätzlichen Zweifel einer Letztbegründung an und verweist auf die Relativi-

tät vonBehauptbarkeit durchdieBe-undUmschreibungvonKontexten.DieKonstrukti-

onzeigt auf,dasswirdurchHandlungenauchganz»neue«Realitätenerzeugen,diedann

von Beobachter*innen wieder re-/de-/konstruiert werden (vgl. ebd., 82f.). Hier wird ein

erster Schlüsselaspekt des interaktionistischen Konstruktivismus deutlich, nämlich die

Verwobenheit vonBeobachter-,Teilnehmer-undAkteursrolle.Der/dieBeobachter*in ist

immer schon Teilnehmer*in an einer Verständigung undAkteur*in in neuenKontexten,

wodurch eine Reflexion des Handelns erst möglich wird (vgl. ebd., 83).

Eine (poststrukturalistische) Neuorientierung haben des Weiteren vor allemMichel

Foucault und JacquesDerridamit ihrer »Philosophie derDifferenz« vorangetrieben.Dif-

https://doi.org/10.14361/9783839474006-007 - am 14.02.2026, 06:10:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Kränkungsbewegungen und die Notwendigkeit einer Beobachtertheorie 45

ferenz in deren Sinne bedeutet, Eindeutigkeit und eindeutig Identifizierbares, das heißt

abgeschlossene Identitäten, Diskurse und Strukturen zu vermeiden. Somacht Foucault

vor allem im 19. Jahrhundert eine Vervielfältigung von Wirklichkeit zu Wirklichkeiten

aus (vgl. Reich 2009a, 138). »Die Zeit der Realität scheint für alle gleich zu sein, aber dies

ist ein Schein, denn siewird unterschiedlich erfahren.Die Endlichkeit des je subjektiven

Seins erreicht das, was eben noch Realität für alle sein sollte, um sich als Erfahrung des

modernen Denkens zu begreifen.« (Reich 2009a, 137) Im Verlauf der Moderne lässt sich

keine allgemeine Ordnung der Dingemehr herstellen und es erscheint eine größere Un-

schärfe, die einen Zugang zu einemkonstruktivistischenVerständnis eröffnet (vgl. ebd.,

143).

AuchDerrida zielt mit seiner Dekonstruktion auf die Unmöglichkeit der Schließung

eines Diskurses und somit auf die Unmöglichkeit der Letztbegründung von Bedeutung

undWahrheit ab. ImAnschluss an strukturalistischeTheorien,wie etwa jenen von Saus-

sure,wird von einer nie zu stabilisierendenBeziehung zwischenSignifikant undSignifi-

kat3 ausgegangen, was stets die Verschiebung von Bedeutungen möglich macht. Daran

anknüpfend kann somit, laut Derrida, nicht von einem alles beherrschenden Referen-

ten wie dem Signifikat ausgegangenwerden, da das Signifikat selbst nur ein Signifikant

ist, der seine Bedeutung differentiell erhält (vgl.Moebius 2003, 84). Jedes Zeichen erhält

durch einen Platz in der Signifikantenkette vorübergehend Bedeutung, verweist aber

immer gleichzeitig auf Elemente oder Spuren anderer Zeichen, wodurch sich ein Über-

schuss an Bedeutung ergibt (vgl. ebd.). Mit dem Neologismus der différance beschreibt

Derrida die arbiträre Setzung vonBegriffen inDichotomien sowie die permanente Sinn-

aufschiebung in Wort und Schrift, wobei sich das Wort aus den französischen Begrif-

fen des Differenzierens und des Aufschiebens ableitet. Durch die Dekonstruktion wird

zunächst die Hierarchie von Oppositionspaaren (beispielsweiseMann/Frau) umgekehrt

und gezeigt, dass es dem ersten Begriff an Bedeutung mangelt und dieser von Zweite-

rem abhängt beziehungsweise durch Elemente des Zweiten ergänzt werden muss (vgl.

ebd., 96f.). Der so entstehende Bedeutungsüberschuss wird in der Dichotomie geleug-

net, kann aber durch die Dekonstruktion aufgedeckt und verschoben werden. Im Zuge

der Auseinandersetzungmit den Kränkungsbewegungen der Vernunft in konstruktivis-

tischer Hinsicht übt Reich Kritik an Derrida. Reich zufolge übersteige er nicht die Ebe-

ne von Zeichen und Sprache durch eine Meta-Position (zum Beispiel des/der Beobach-

ters/in) (vgl. Reich 2009a, 148). Entgegen Derridas Annahme des Primats des Zeichens,

argumentiert Reich für die primäre Stellung des Beobachters, »denn es gibt eine unend-

licheDerivationderZeichen, sie irrenumher, siewechselndieSchauplätzeund selbst die

Beobachter, obwohl sie doch immer Beobachter benötigen, die sie herstellen und situie-

ren, aufnehmen und re-markieren, rekonstruieren und de-konstruieren. Dies ist durch

die Pluralisierung der Beobachter der Verlust einer ursprünglichen Bedeutung, von der

alles andere abgeleitet werden könnte« (ebd., 149; Herv. i. Orig.). Und auch hier eröffnet

3 Ferdinand de Saussure unterscheidet zwischen Signifikant (»Klangbild«) und Signifikat (demKon-

zept/der Idee). EinWort/ein Zeichen ergibt sich aus der Verbindung von Signifikant und Signifikat,

wobei die Bedeutung eines Wortes unabhängig vom Klangbild und dem Konzept ist. Die Bedeu-

tung eines Wortes beruht auf Konventionen einer Sprache (»langue«) einer Gemeinschaft und er-

gibt sich aus einemDifferenzsystem (»Tag« erhält Bedeutung durch die Abgrenzung von »Nacht«).

https://doi.org/10.14361/9783839474006-007 - am 14.02.2026, 06:10:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Katarina Schneider-Bertan: Kritische Pädagogik im 21. Jahrhundert

sich die Verwobenheit der drei Perspektiven von Beobachter*in, Teilnehmer*in und Ak-

teur*in dahingehend, dass der/die Beobachter*in immer gleichzeitig Teilnehmer*in ist,

in die/den bereits viele Kontexte eingeschrieben sind. »Als Akteuremögen sie dies leben,

aber sie können sich auch auflehnen und die Perspektivenwechseln, bis sie sich als Texte

neu in die Beobachtungen eingeschrieben haben.« (Ebd.) Durch Derridas Konzept der

Dekonstruktion hat sich die Vernunft pluralisiert und dieMöglichkeit für konstruktivis-

tische Auseinandersetzungen eröffnet.

Die Anerkennung der Unmöglichkeit von wahrer Erkenntnis, Letztbegründung und

Eindeutigkeit ist für die Perspektiven der Cultural Studies und der Critical Pedagogy ganz

entscheidend,da nur aufGrundlage der Anerkennung vonKontingenz, gesellschaftliche

Veränderung sowie hegemoniale Auseinandersetzungen möglich sind. Ganz besonders

im Hinblick auf die gesellschaftliche Transformation vor demHintergrund postmoder-

nerDiversität ist die AnerkennungderUnschärfe vonErkenntnis undWahrheit notwen-

dig, um alte, tradierte Vorstellungen aufbrechen und neue, progressive Sichtweisen er-

möglichen zu können. Erst die Dekonstruktion der binären Dichotomien von beispiels-

weise wir-sie oder normal-abnormal kann den Raum für Konstruktionen schaffen.

4.2 Selbst und Anderer

Aus der ersten Kränkungsbewegung wissen wir, dass sich die Wahrheit der Dinge im-

mer nur vermittelt äußern kannund zwar bisher über ZeichenundSymbole,die für etwas

stehen. In der zweiten Kränkungsbewegung sehen wir, dass die Vernunft, um Geltung

zu erreichen, nie autonom sein kann, sondern immer an eine Verständigung mit ande-

ren Subjekten gebunden ist (vgl. Reich 2009a, 231). Hier greift Reich auf Hegels Beispiel

von Herr und Knecht zurück, um auf den Aspekt der wechselseitigen Anerkennung der

Subjekte aufmerksam zumachen, die erst durch solche Anerkennung als ihr Selbst oder

Anderer erscheinen. In der Metapher von Herr und Knecht erkennen wir, dass die Ver-

hältnissedesSelbst zumAnderen immerdoppelseitig sindund ich einBild vonmir selbst

nur in der Anerkennung einer Vermittlungmit Anderen gewinne (vgl. ebd., 234).

Als doppelseitig erscheinen die Verhältnisse, da sie sich in dem Spannungsverhält-

nis von Fremd- und Selbstzwängen bewegen. In der Fremdbeherrschung zeigt sich die

Macht und Herrschaft eines ungleichMächtigeren, in der Selbstbeherrschung kommen

imaginativ vermittelte symbolische Begrenzungen zum Tragen (vgl. ebd., 232). Ein

Selbstbewusstsein bildet sich nur über die Anerkennung eines Anderen, doch dafür

muss ich mich selbst verlieren, um mich im Anderen zu sehen. Erst so sehe ich wer ich

bin und kann mich daraufhin verändern. Um diese Bewegung aufzuheben, um zu sich

selbst zu kommen, ist das Subjekt stets in einem Machtkampf mit anderen Subjekten

gefangen, was sich zum Beispiel im Kampf um Anerkennung vor dem Hintergrund

sozialer Differenzen in kulturellen Praktiken zeigt. In einer dritten Position kommt

es schließlich zur Rückkehr in sich selbst, wobei Reich im Gegensatz zu Hegel keine

Versöhnungsmöglichkeiten in den Anerkennungsbewegungen sieht, sondern nur die

Wiederkehr dieser (vgl. Reich 2009a, 237).

Die Unterscheidung dieser Anerkennungsbewegungen enthält eine Beobachtungs-

logik, die Reich über Hegel hinaus erweitert, indem er unter anderem mit Sartre das

https://doi.org/10.14361/9783839474006-007 - am 14.02.2026, 06:10:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Kränkungsbewegungen und die Notwendigkeit einer Beobachtertheorie 47

Verhältnis von Selbst und Anderem präzisiert und sich dem Imaginären, als weiterer

Instanz zur Realitätskonstruktion neben dem Symbolischen zuwendet. Das Imaginäre

greift als Vorstellungskraft des Subjekts in die symbolische Ordnung ein, geht jedoch

niemals völlig in ihr auf. Vor allem steht hier die zirkuläre Verwobenheit mit dem Ande-

ren im Mittelpunkt, die »dem Ich-Beobachter [erst erlaubt], sich in der Welt selbst als

Blickender zu situieren, also sich als Beobachter von Beobachtungen anderer Beobach-

ter zu unterscheiden und hierüber zu verständigen« (ebd., 253). Sartre sieht Subjekte

als über das Erblicktwerden miteinander vermittelt, das heißt, dass ein Ich, das durch

den Blick eines Anderen erblickt wird, sich im Blick des Anderen sieht und sich so vor-

übergehend konstituiert. Subjektwerdung ist nur mit und durch den Anderen möglich.

Während im interaktionistischen Konstruktivismus angelehnt an Lacan, das Imaginäre

als immer schonmit demSymbolischen und Realen verwoben angesehenwird, ist es bei

Sartre scharf vomSymbolischengetrennt. IndiesemZusammenhangkritisiert Reichdie

Vernachlässigung des Blickes des Dritten, der immer schon im imaginären Konstrukt

vorhanden und mit dem Inneren des Selbst, seinen Imaginationen, Wahrnehmungen

und Vorstellungen verwoben ist (vgl. ebd., 257). Dieser (unsichtbare) Dritte, der immer

Teil von Interaktionen und Beziehungen ist, ist stets in die Imaginationen der Subjekte

eingelassen, formt und beeinflusst sie.

Eine weitere, weitreichende Auseinandersetzung in der Frage um Realitäts- und

Subjektkonstruktionen in Interaktionen bietet der symbolische Interaktionismus

Meads. Die Vermittlung zwischen Subjekten, die bei Hegel über »etwas« geschieht,

funktioniert laut Mead über die Selbstwahrnehmung. Das Ich weiß sich nur durch die

Selbstwahrnehmungvon sich zuunterscheidenundkanndadurchmit einemAnderen in

Interaktion treten (vgl. Reich 2009a, 280f.). Hieraus ergeben sich die drei Perspektiven

von »I«, »Me« und »Self«. Mead erschuf innerhalb des vorrangig von ihm entwickelten

symbolischen Interaktionismus ein Kommunikationsmodell, durch das er veranschau-

licht, wie sich die Identität in Interaktion mit dem »generalisierten Anderen« generiert

(vgl. Reich 2010, 77).

Demnach entsteht die Identität in einem fortwährenden Interaktionsprozess mit

dem generalisierten Anderen, wobei die Interaktion nicht auf den Sender – Empfänger

beschränkt ist, sondern der Interaktion, neben dem Anderen, permanent Prozesse bei-

wohnen, die das »Self« – die Identität – konstituieren (vgl. ebd., 80). Das »Self« bildet

sich aus dem Spannungsverhältnis von »I« und »Me«. Während das »I« das ist, was wir

als Subjekt selbst empfinden und wahrnehmen, ist das »Me« das, was unter dem Ein-

fluss des Anderen als eine Haltung nach außen entwickelt wird. Im »Me« setzen sich

Erfahrungen durch Andere, in Form von Konventionen, Gewohnheiten und Rollen fest

(vgl. ebd., 78). Entscheidend ist, dass das Verhalten immer über das Verhalten Ande-

rer zurückgespiegelt und dadurch beeinflusst wird (vgl. ebd., 77). Immer ist der Blick

des Dritten immanent, das heißt es gibt eine stets zusehende Umwelt, wodurch sich ein

innerer Blick entwickelt – das integrierte Selbst (vgl. ebd., 78). Durch die Wirkung des

Spannungsverhältnisses zwischen dem spontanen »I« und demkontrollierendem »Me«,

sowie dem Bezug zu Anderen, entsteht zunehmend ein integriertes Bild des eigenen

Selbst, das Rollen und damit Haltungen herausbildet (vgl. ebd., 79). In der Kindheit bil-

det sich die erste Identität im Rollenspiel (play) mit den signifikant Anderen, welche die

engen Bezugspersonen darstellen. Das Kind übernimmt die Rollen, handelt und denkt

https://doi.org/10.14361/9783839474006-007 - am 14.02.2026, 06:10:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Katarina Schneider-Bertan: Kritische Pädagogik im 21. Jahrhundert

von deren Standpunkten aus. Es lernt sich auf andere Identitäten einzulassen und be-

kommt dadurch ein Gefühl für die Rolle der Anderen, und durch die Reaktion der An-

deren auf sein Verhalten wiederum ein Gefühl für sich selbst. Das älter werdende Kind

lernt anschließendnebendenBezugspersonenvieleunterschiedlicheMenschenkennen.

ImWettkampf (game) muss es die vielenHaltungen (Rollen) der generalisierten Anderen

und seine eigeneHaltung ihnen gegenüber zu einemGanzen organisieren. In der Inter-

aktion wird aus den Erwartungen der generalisierten Anderen und den entsprechenden

Rollenübernahmen die Identität gebildet. Der verinnerlichte Andere, sprich die Haltun-

gen in der Gesellschaft sowie die Perspektiven, die auf Andere geworfen werden, sind

Elemente des Selbst.

So zeigt sich, dass kein Individuum Realitätskonstruktionen aus sich alleine heraus

vornehmen kann, sondern diese immer an die Interaktion mit Anderen gebunden sind

(vgl.Reich2009a,289).ObwohlMeaddieStarrheit zwischenSubjektundObjekt auflösen

kann, stellt sich das Verhalten des Subjekts als eine hauptsächlich von außen (über Er-

wartungen) gesteuerte Interaktion dar, wobei imaginäre Kräfte (wie das Begehren) wei-

testgehend keine Beachtung finden (vgl. ebd., 285). Diese Art Reduktionismus auf die

symbolische Ordnung wird als Argumentationsausgang für die dritte Kränkungsbewe-

gunggesehen,nämlich dieUnterscheidung vonbewusst undunbewusst sowie die damit

einhergehende Beachtung der imaginären Perspektive.

4.3 Bewusst und Unbewusst

Mit der »Entdeckung« des Unbewussten als Grundlage der Identität, der Sexualität und

des Begehrens leistete Sigmund Freud im 20. Jahrhundert einen bis heute wirkmächti-

gen Beitrag zurDezentrierung des vermeintlich autonomen, einheitlichen Subjekts und

bildet für Reich die Grundlage der dritten Kränkungsbewegung. Aufbauend auf Freud

und Hegel entwickelt Reich eine konstruktivistische Beobachtertheorie, die sich auch

unbewussten Aspekten zuwendet.

Freuds Einführung der dreiteiligen psychischen Struktur – das Es, das Ich und das

Über-Ich – verdeutlicht, dass der Großteil der menschlichen Entscheidungen unbewusst

motiviert ist und die Subjektivität ein Produkt unbewusster psychischer Prozesse dar-

stellt (vgl. Hall 1996f, 606). Durch Lacan werden die Arbeiten Freuds neuinterpretiert,

indem er zur Erklärung psychischer Prozesse auf Ansätze undMethoden des Struktura-

lismus undder Linguistik zurückgreift.Währenddie Sprachwissenschaften des 19. Jahr-

hunderts Sprache als Resultat einer historischen Entwicklung, und Wörter und Laute

isoliert betrachten (Diachronie), wenden Strukturalisten den Blick auf den systemati-

schen Aufbau von Sprache. Dabei zeigt sich Sprache als ein komplexes Zusammenspiel

gleichzeitigerElemente (Synchronie),wobeiRegelnundGesetzmäßigkeitenderSprache

im Unbewussten verbleiben (vgl. Pagel 1989, 8).

Besonders anhand der sprachwissenschaftlichen Theorien Ferdinand de Saussures

entwickelt Lacan eine Theorie des Unbewussten als einer Sprache des Begehrens und

prägt damit entscheidend den französischen Strukturalismus. Dabei sieht Lacan als

Grundlage der Psychoanalyse die Feststellung »Das Ich (je) ist nicht das Ich (moi)«,

da hinter dem denkenden Subjekt ein anderes Subjekt zur Sprache kommt (vgl. ebd.,

https://doi.org/10.14361/9783839474006-007 - am 14.02.2026, 06:10:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Kränkungsbewegungen und die Notwendigkeit einer Beobachtertheorie 49

24). In Anlehnung an Freuds dreiteiliges Psychenmodell skizziert Lacan ebenfalls drei

Register der Psyche und integriert darin das Phänomen der Sprache sowie die Rolle

von Interaktionen (vgl. Reich 2009a, 454). Ihm zufolge ist die Subjektivität dreifach

dezentriert im Sinne: 1) Ich ist ein anderer, 2) das Sprechen des Subjekts ist der Diskurs

des Anderen und 3) das Begehren ist das Begehren des Anderen (vgl. Pagel 1989, 56).

Nach Lacans Subjekttheorie löst sich das Subjekt nicht nur im Sinne Michel Foucaults

in eine Vielzahl von Subjektpositionen und Subjektivierungspraktiken auf, sondern ist

in sich selbst gespalten. Für Lacan ist das Unbewusste strukturiert wie eine Sprache,

da das Unbewusste die Dimension ist, in der sich das Subjekt durch die Entfaltung

der Sprechwirkung bestimmt (vgl. Lacan 1978, 156). Das heißt das Unbewusste ist ein

sprachliches Phänomen. Das Unbewusste als Diskurs des Anderen deutet darauf hin,

dass das Subjekt ein durch Sprache und Sprechen determiniertes ist und am Ort des

Anderen anfängt, wenn dort der erste Signifikant auftaucht (vgl. ebd., 208), das heißt

das Subjekt kommt erst im analytischen Dialog zur Sprache (vgl. Pagel 1989, 17).

Lacanunterscheidetdenkleinenanderen (a) vomgroßenAnderen (A),wobei der klei-

ne andere die imaginäre Spiegelidentifikation ist, das Ideal-Ich, die Reflexion und Pro-

jektiondesSelbst.DergroßeAndere stellt die tatsächlicheAndersheit dar, sowohldieAn-

dersheit eines anderenSubjekts,als auchdie symbolischeOrdnung,die inderBeziehung

zumanderenSubjekt vermittelt (vgl.Evans 1996, 133). Fruchtbarwird Lacans Sprachkon-

zept in den drei psychischen Registern die er seinem Subjektkonzept zugrunde legt und

das durch eine spezifische Beziehung zur Sprache charakterisiert ist. In seinemModell

wird deutlich, dass nicht nur die Sprache, sondern auch das Begehren und das Unbe-

wusste, als Effekte der Sprache, von zentraler Bedeutung sind.Das vermeintlich einheit-

liche Subjekt wird stets durch das Zusammenwirken von Prozessen des Imaginären und

von unbewussten Elementen hergestellt (vgl. Hipfl 2009, 85f.).

Diese drei Register – das Symbolische, das Imaginäre und das Reale – können als

Beobachterpositionen angesehen werden, die von Reich weiterentwickelt werden und

Grundbegriffe des interaktionistischen Konstruktivismus darstellen. Explizit im Sinne

einer interaktionistisch-konstruktivistischen Pädagogik werden die drei Beobachter-

perspektiven in Kapitel 5.2 erörtert. An dieser Stelle galt es vorerst die Unschärfe in

der Erkenntnis unter Zuhilfenahme der Kategorie des Unbewussten zu verdeutlichen

und damit die Notwendigkeit einer interaktionistisch-konstruktivistischen Beobach-

tertheorie aufzuzeigen.

https://doi.org/10.14361/9783839474006-007 - am 14.02.2026, 06:10:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839474006-007 - am 14.02.2026, 06:10:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

