2. Jesus Christus

Literatur

Stefan Schreiber: Die Anfiinge der Christologie, Deutungen Jesu im Neuen Testament, 2015.

2.3 Jesus Christus als geschichtliche Selbstoffenbarung Gottes

In einer systematischen Christologie ist zu kliren, wer oder was Jesus Christus war be-
ziehungsweise ist und welche Bedeutung er in der Welt- und Menschheitsgeschichte hat,
was er in ihr bewirkt hat. Es geht also einerseits um seine Person oder sein Sein und an-
dererseits um seine Bedeutung oder seine ,,Funktion fiir Welt und Mensch. Mit seinem
Personsein befasst sich die Christologie im engeren Sinn (Kap. 2.3.1), mit seinem Heils-
und Erlésungswerk die Soteriologie (Kap. 2.3.2). Da Jesus Christus gemif christlicher
Tradition nicht nur Mensch, sondern zugleich Gott war, stellt seine Offenbarung die ein-
zigartige geschichtliche Selbstoffenbarung Gottes dar.

2.3.1 Die Person Jesu Christi

Bevor etwas zum Verstindnis der Person Jesu Christi gesagt wird (Kap. 2.3.1.2), muss
kurz darauf hingewiesen werden, dass die Menschwerdung des ewigen Logos-Sohnes
theologisch nicht véllig isoliert betrachtet werden darf, sondern als Teil seiner universa-
len Sendung zu begreifen ist (Kap. 2.3.1.1).

2.3.1.1 Die universale Sendung des Logos-Sohnes

Obwohl sich unter den frithen Christen der Glaube an die Dreifaltigkeit Gottes als Vater,
Sohn und Heiliger Geist erst allmahlich aus dem Glauben an Jesus Christus entwickelt
hat, darf und muss in einer systematischen Lehre von Jesus Christus die Lehre von der
Dreieinigkeit Gottes in Grundziigen vorausgesetzt werden. Christologie und Trinitits-
lehre hingen untrennbar miteinander zusammen.

Der aus dem Neuen Testament heraus entfalteten traditionellen Lehre zufolge ist der
Vater in der Gottheit der ursprungslose Ursprung, aus dem der Sohn und (durch den Sohn)
der Heilige Geist hervorgeht.*”
den Sendungen ,nach auflen“, nimlich in die Welt. Der Vater sendet den Sohn und (durch

Diesen beiden inneren Hervorgingen entsprechen die bei-

den Sohn) den Heiligen Geist zu den Menschen in der Welt. Traditionell wird die Sen-
dung des Sohnes auf seine Menschwerdung in Jesus von Nazaret beschrinkt und lasst
man die Sendung des Geistes mit dem Pfingstereignis nach Ostern anheben. In dieser
Sicht setzt die Sendung des Geistes Leben, Sterben und Auferstehen Jesu Christi voraus.

Diese Sicht wird jedoch bereits fragwiirdig, wenn man jene Stellen aus dem Neuen
Testament ernst nimmt, die ein besonderes Wirken des Geistes Gottes bei der Empfing-
nis und im Leben Jesu bezeugen.*”* Die Sendung des Geistes findet schon mitten im Le-

471 Kap.3.3.1.3.
472 Kap.2.2.5.2.

13.02.2026, 20:09:34. - O

259


https://doi.org/10.14361/9783839442890-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

260

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

ben Jesu statt, etwa wenn es bei der Taufe Jesu heif3t, dass der Geist (sichtbar in Gestalt
einer Taube) auf ihn herabgekommen ist, oder fillt mit der Sendung des Sohnes zeitlich
zusammen, wenn der Engel bei der Verkiindigung Maria sagt: ,Heiliger Geist wird iiber
dich kommen“”.

Beriicksichtigt man dariiber hinaus eine ganze Reihe von Aussagen aus dem Alten
Testament, sind sowohl die Sendung des Sohnes als auch die des Geistes zuriickzuverle-
gen. Wird der Sohn Gottes von der Weisheit und dem Wort Gottes her verstanden, wie das
im Neuen Testament geschieht, dann ist im Wirken der priexistenten Weisheit und des
gottlichen Wortes bereits ein Wirken des ewigen Sohnes zu erkennen. Im Johannespro-
log wird diese Verbindung ausdriicklich hergestellt: das Wort, das ,,im Anfang* bei Gott

war und Gott war*’

, ist kein anderes als das Wort, durch das Gott ,,im Anfang“ Himmel
und Erde schuf, indem er sprach: ,Es werde ..“.*”> Dem Wort Gottes wird im Alten Testa-
ment jedoch nicht nur ein schépferisches Wirken bei der Erschaffung und der Erhaltung

476

der Welt zugesprochen*”®, sondern auch eine Sendung in die Welt und ein besonderes

Wirken in Menschen.*”” So etwa sandte Jahwe sein Wort, um Menschen in Bedringnis

478 Bei diesem heilenden und be-

und Not zu heilen und zu befreien aus ihren Gruben.
freienden Wirken des Logos handelt es sich nicht mehr um ein schopferisches Wirken zur
Erschaffung und Erhaltung der nichtgéttlichen Welt, sondern um ein gnadenhaftes Wir-
ken, bei dem Menschen etwas vom géttlichen Leben selbst mitgeteilt wird.*”

Ganz dhnlich wird von der bereits personifiziert gedachten Weisheit Gottes gesagt,
dass sie beispielsweise aufrichtige Rede verkorpert, Erkenntnis, Rat und Hilfe gewihre,
Leben gelingen lisst.** Noch deutlicher wird vom Geist Gottes ein unmittelbares gna-
denhaftes Wirken ausgesagt, das belebt und inspiriert, Menschen mit Gott und unter-
einander verbindet sowie allererst fiireinander 6ffnet, Mut und Lebensfreude schenkt,
den Menschen erneuert. Dass nicht nur der Geist, sondern auch der Logos-Sohn immer
schon zu den Menschen gesandtist und unmittelbar in ihnen wirkt, kommt am deutlichs-
ten wiederum im Johannesprolog zum Ausdruck, wenn von ihm gesagt wird, ,das wahre
Licht“zu sein, ,das jeden Menschen erleuchtet“.®" So betrachtet stellt seine Menschwer-
dung nicht den Beginn seiner Sendung, sondern ein inhaltliches Moment innerhalb sei-
ner universalen Sendung dar, wenn auch ein ganz besonderes. Denn durch sie kann er ganz
anders, nimlich als Mensch in der Welt wirken, durch sie die Situation der Menschen und
ihre Geschichte grundlegend und nachhaltig verindern, durch sie die Herrschaft Gottes auf
Erden einfithren beziehungsweise in ihre Endphase fithren. Weil Jesus Christus kein an-
derer als der inkarnierte Logos-Sohn ist, kann er nach seiner leiblichen Auferstehung fiir
immer in der Kirche leiblich gegenwirtig sein und in noch nicht dagewesener Intensitit
im Geist auf Erden wirken.

473 Lk 3,22;/Lk1,35; vgl. Mt 1,20.

474 Joh1,1.

475 Gen121.3.6u.a.

476 Vgl. Kol1,17.

477 Jes 9,7;55,10f; Ps147,18.

478 Ps107,20.

479 Kap.1.3.3.3.

480 Spr8,6-8; /Spr 8,12—14; / Spr 8,35.
481 Joh1,9.

13.02.2026, 20:09:34. - O



https://doi.org/10.14361/9783839442890-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Jesus Christus

2.3.1.2 Jesus Christus: wahrer Mensch und wahrer Gott

Die Erscheinungen des Auferstandenen hatten bei den Jiingern nicht nur den Glauben an
die Auferstehung Jesu Christi und die Auferstehung aller Menschen ausgel6st, sondern
auch den Glauben an die Hoheit Christi. Sehr frith war ihnen unter dem Beistand des
Heiligen Geistes aufgegangen, dass Jesus mehr als der auferweckte Mensch war, dass er
beim Vater erhoht war und als Herr gottliche Vollmacht besaf3, auch wenn bis zur Formu-
lierung des Bekenntnisses von Thomas im Johannesevangelium: ,Mein Herr und mein
Gott!“** noch einige Zeit verstreichen sollte.

In der nachapostolischen Zeit, niherhin in der patristischen und konziliaren Zeit vom
2. biszum 7. Jahrhundert, suchten Christen dann mithilfe griechischer Philosophie das Sein
Jesu Christi theologisch genauer zu kliren. Die Geschichte dieser christologischen Suche
liest sich nachtriglich vor allem wie eine Geschichte von Irrtiimern oder Hiresien, aus
denen die Kirche gelernt hat. Zunichst drohte eine Verkiirzung des Menschseins Jesu. Dem
gnostischen Doketismus (2. Jh.) zufolge besaf Jesus nur einen Scheinleib, da die Materie
als schlechte Wirklichkeit galt und daher fiir Christus unpassend schien. Der Logos war
nicht wahrhaft Mensch geworden, er erschien nur wie ein Mensch. Dem hielten frithe
Theologen wie Ignatius von Antiochien (gest. um117) entgegen: dann sei der Mensch auch
nicht wahrhaft, sondern nur scheinbar gerettet. Nur wenn der Gottessohn ,wahrhaftig
und wirklich Fleisch geworden ist, gelitten hat und am Kreuz gestorben ist, kann Jesus
Christus der Offenbarer des ganzen Ausmafles der Liebe Gottes und die reale Erlosung
des ganzen Menschen sein.**

Irenius von Lyon (ca. 135-202), der bedeutendste Theologe des 2. Jahrhunderts, hat-
te es auf der einen Seite mit dualistischen Gnostikern und Markion (ca. 90-160), die die
materielle Schopfung verloren gaben, zu tun, auf der anderen Seite aber auch mit dem
sektiererisch gewordenen Judenchristentum der Ebioniten, die Jesus Christus fiir einen
bloRen Menschen hielten. Fiir ihn erstreckte sich der Heilsplan Gottes von der Schop-
fung bis zu ihrer endgiiltigen Vollendung. Schlissel fiir diesen Plan war der ewige Sohn
Gottes, der Mensch wird und durch seine Menschwerdung die gesamte Menschheit, ja
das All in sich zusammenfasst. ,Ein und derselbe Jesus Christus“ist, so Irendus, der ,Sub-
stanz“nach Gott und Mensch, weshalb er als ,Mittler [...] beide zusammenfiithren und die
Menschen Gott nahebringen“ kann.*** Der Sohn und Logos Gottes, der seit der Schép-
fung in einer unabsehbaren Folge von Offenbarungen Gotteserkenntnis vermittelt hat,
ist als Hohepunkt aller Offenbarung ,in Jesus Christus leibhaftig Mensch geworden, damit
wir die rettende Liebe Gottes erfahren und zum Leben in Freiheit, Liebe und Unsterb-
lichkeit erweckt werden“®. In diesem Zusammenhang formuliert Irenius erstmals das
bereits erwihnte Tauschmotiv, das sich von da an wie ein roter Faden durch die altkirch-
liche Christologie ziehen wird:

482 Joh 20,28.

483 Vgl. Kessler 328.

484 Irendus: Adv. Haer. 11118,7.
485 Kessler329.

13.02.2026, 20:09:34. - O

261


https://doi.org/10.14361/9783839442890-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

262

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

Der Sohn Gottes ,ist aus grenzenloser Liebe geworden, was wir sind, um uns zu dem
zu machen, was er ist 4%

Wihrend Irenius im griechischen Osten nur selten von Siinden und Vergebung gespro-
chen hatte, riickte fitr Tertullian (gest. nach 220) im lateinischen Westen beides in den
Mittelpunkt. Er begriff das Werk Christi als Wiederherstellung (restitutio) der durch die
Siinde gestérten Ordnung (ordo) und daher Erlésung als Riickkehr in den Zustand vor der
Siinde. Wihrend bei Irendus der wunderbare Tausch und der umfassende Prozess der
Erhebung und Vollendung der Menschheit im Vordergrund stand, ging der Blick Tertul-
lians zuriick zu einem vermeintlich reinen Anfang der urspriinglichen paradiesischen
Ordnung. Wihrend fiir Irendus der Tod Jesu sein im Ganzen heilsbedeutsames Leben
abschlief3t, sieht Tertullian in seinem Tod (am Kreuz) den Zweck seines Kommens in die
Welt, das ,eigentliche Fundament des Evangeliums und unseres Heils“**”. Dadurch, dass
diese Sicht, vor allem durch Cyprian von Karthago (gest. 258), im lateinischen Westen
weitervermittelt wurde, wurde eine theologische Fehlentwicklung eingeleitet, die, be-
sonders iiber Augustinus und die Reformatoren, bis heute die westliche Theologie prigt.
Das theologische Interesse verlagerte sich vom Leben Jesu ,,auf die Erlosung von der Siin-
de als abzutragender Schuldenlast“4®®. Die Christologie konzentrierte sich ganz auf die
Passion und den Tod Jesu Christi und verstand seine Erlosungstat als , Reparation®, als
Behebung und Wiedergutmachung des durch eine vermeintliche Ursiinde entstandenen
furchtbaren Schadens in Welt und Menschheit.

Schon im 2. Jahrhundert und spiter erneut im 3. Jahrhundert drohte eine Leugnung
oder Verkiirzung des Gottseins Jesu Christi auch von adoptionistischer Seite. Im Adoptia-
nismus galt Jesus nur als ein Mensch, wenn auch von Gott besonders erwihlt und zu sei-
nem privilegierten Sohn adoptiert. Dem Monarchianismus zufolge war der Sohn Gottes
zwar Gott, unterschied sich aber nicht wirklich vom Vater, da es nur den einen und einzi-
gen Gott, das eine gottliche Prinzip gibe. Gemifd dem Subordinatianismus war der Logos
zwar Gott, aber in allem dem Vater untergeordnet und so Gott nur in einem zweitrangi-
gen Sinn. Das fithrte schliefllich zur Auffassung des Arius (ca. 260-327) beziehungsweise
des Arianismus, es handle sich beim Logos zwar um das erste, iiber alle anderen Geschdp-
fe erhabene Geschopf, aber eben nur um ein Geschépf, nicht um Gott.

Auf die Tendenzen, das Gottsein Jesu Christi zu leugnen oder abzuschwichen, ant-
wortete das Konzil von Nizda (325) in seinem Glaubensbekenntnis mit der dogmatischen
Formel von der Wesensgleichheit*®* des Sohnes mit dem Vater:

JWir glauben an (den) einen Gott, den Vater, [...], und an (den) einen Herrn Jesus Chris-
tus, den Sohn Cottes, als Einziggeborener aus dem Vater gezeugt, das heifdt aus dem
Wesen des Vaters, Gott aus Gott, Lichtaus Licht, wahrer Gott aus wahrem Cott, gezeugt,
nicht geschaffen, wesensgleich dem Vater, durch den alles geworden ist, was im Him-
mel und was auf der Erde ist, der wegen uns Menschen und um unseres Heiles willen
herabgestiegen und Fleisch und Mensch geworden ist, gelitten hat und auferstanden

486 Irenaus: V Praef.

487 Tertullian: Adv. Marc. 111 8,5.
488 Kessler 331.

489 Criech.: homoousia.

13.02.2026, 20:09:34. - O



https://doi.org/10.14361/9783839442890-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Jesus Christus

ist am dritten Tage, hinaufgestiegen ist in die Himmel und kommt, Lebende und Tote
zu richten [...].“4%°

Mit dem nizinischen Glaubensbekenntnis hat die Kirche klargestellt, dass der Glaube an
die Menschwerdung Gottes ebenso zentral ist wie der Glaube an die Auferstehung Jesu
Christi. Denn nur ,wenn der praexistente Logos (Wort) und Sohn Gottes von der Welt, in
der er wirkt, seinem Wesen (usia) nach klar unterschieden und wirklich nichts anderes
als Gott selbst ist, kann er etwas in die Welt bringen, was diese nicht selbst bieten kann:
Gemeinschaft mit Gott, Erlésung, unvergingliches Leben“.

Das eigentliche Motiv und positive Anliegen des Konzils wurde am deutlichsten
greifbar bei Athanasius dem Groflen von Alexandrien (300-373), der die Inkarnati-
onslehre und die Soteriologie miteinander verkniipfte und eine zusammenhingende
Erlésungs- oder Heilslehre von oben her entwickelte: Wenn in Jesus Christus nicht Gott
selbst zu uns gekommen wire, hitte er uns nicht mit Gott verbinden konnen und wire
er nicht der wahre Offenbarer Gottes und der wirkliche Retter, als der er im Neuen
Testament geglaubt wird. Denn aus Siinde und Tod kann uns nur Gott selbst erlésen,
indem er uns an seinem Leben in Gnade und Vollendung teilnehmen lasst. So formuliert
Athanasius im Sinn des Tauschmotivs, wie bereits zitiert:

,Er [der Gott-Logos] ist Mensch geworden, damit wir vergéttlicht wiirden 4

Die Vergéttlichung des Menschen durch die Menschwerdung Gottes bedeutet nicht seine
Vergottung. Aber sie meint, dass die Menschen durch den, der Sohn Gottes von Natur
ist, aus Gnade und Annahme zu Sohnen beziehungsweise Kindern des Vaters gemacht
werden und an seinem gottlichen Leben wahrhaft teilhaben.

Nachdem nunmehr die wahre Gottheit Christi auf3er Frage stand, war das Menschsein
Jesu wieder gefiihrdet. Nach Apollinaris von Laodicea (ca. 315-390) besafd Christus einen
menschlichen Leib und eine Seele als Lebensprinzip. An die Stelle der geistigen Seele,
dasheiflt der Seele als Geistprinzip, trat jedoch bei ihm der géttliche Logos. Christus war
ganz Gott, aber kein vollstindiger Mensch. Den Haupteinwand gegen diese Auffassung
formulierte Gregor von Nazianz (329-390) so:

,Was [vom Logos bei seiner Inkarnation] nicht angenommen worden ist, das ist auch
nicht geheilt; was aber mit Gott vereint ist, das wird auch gerettet4*3

Weil der Logos ganz Mensch wurde, wird der ganze Mensch mitsamt seiner geistigen
Seele geheilt, befreit und leiblich auferweckt. Spiter bestand das Konzil von Chalcedon
(451) darauf, dass Christus auch wahrhaft Mensch war und eine wirkliche verniinftige
Seele besaf’. Gemifd Chalcedon ist Jesus Christus wahrer Gott und wahrer Mensch, voll-
kommen der Gottheit nach und vollkommen der Menschheit nach.

490 DH125.

491  Kessler 338.

492 Athanasius: De Inc. 54,3.

493 Gregor von Nazianz: Ep.101,7.

13.02.2026, 20:09:34. - O

263


https://doi.org/10.14361/9783839442890-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

264

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

Neben der Frage nach der Gottheit und dem Menschsein Jesu ging es im 4. und 5.
Jahrhundert auch um die Frage nach der Einheit und der Zweiheit in Christus. Die alex-
andrinische Schule ging, dem Schema von Logos-Sarx (Wort-Fleisch) entsprechend, vom
gottlichen Logos aus und hatte vor allem die Einheit Christi im Blick. Die antiochenische
Schule nahm, dem Schema von Anthropos-Logos (Mensch-Wort) entsprechend, das kon-
krete geschichtliche Menschsein Jesu Christi zum Ausgangspunkt und hielt vor allem an
der Zweiheit des Gottlichen und Menschlichen in Christus fest. In beiden Schulen bil-
deten sich schliefllich einseitige christologische Positionen. Auf der einen Seite iiberbe-
tonte der Nestorianismus die Zweiheit in Christus, indem er zwei prosopa (Hypostasen,
d. h. individuelle Wirklichkeiten, ,Gestalten“) in Christus annahm. Auf der anderen Sei-
te iiberstrapazierte Eutyches (ca. 378-454) mit seinem Monophysitismus die Einheit in
Christus, indem er von nur einer einzigen Natur, nimlich der géttlichen Natur in Chris-
tus nach der Vereinigung der Naturen sprach. Das Konzil von Chalcedon suchte beiden
Schulen, der von Antiochien und der von Alexandrien, Rechnung zu tragen und gleich-
zeitig ihre Einseitigkeiten zu vermeiden, indem es schrieb:

,Derselbe [Jesus Christus] ist vollkommen in der Gottheit und derselbe ist vollkommen
in der Menschheit; derselbe ist wahrhaft Gott und wahrhaft Mensch aus vernunftbe-
gabter Seele und Leib; derselbe ist der Gottheit nach dem Vater wesensgleich und der
Menschheit nach uns wesensgleich, in allem uns gleich aufer der Siinde.“4%*

Das ganze Bekenntnis des Konzils gilt ,ein und dem selben“ Subjekt, dem Sohn, unse-
rem Herrn Jesus Christus. , Diesem einzigen tragenden Subjekt kommen alle Aussagen zu:
wahres Gottsein und Menschsein, und zwar als Wesensgleichheit mit Gott und mit uns
(neu gegeniiber Nizia).“*”® Jesus Christus ist also wahrer Gott und wahrer Mensch.

Wie das Konzil weiter hervorhebt, sind und bleiben die beiden Naturen auch nach
der Einung unterschieden:

,Ein und derselbe ist Christus, der einziggeborene Sohn und Herr, der in zwei Naturen
unvermischt, unverdnderlich, ungetrennt und unteilbar erkannt wird, wobei nirgends
wegen der Einung der Unterschied der Naturen aufgehoben ist, vielmehr die Eigen-
tlmlichkeitjeder der beiden Naturen gewahrt bleibt und sich in einer Person und einer
Hypostase vereinigt.“%¢

Christus besteht nicht nur ,aus“ zwei Naturen sondern ,,in“ zwei Naturen. Seine Einheit
ist eine Einheit der Person oder Hypostase, eine Person-Einheit. Ein und derselbe Jesus
Christus existiert ,in zwei Naturen, die — unvermischt und ungetrennt — zu einer Person
zusammenkommen“’. Er ist ganz Gott und ganz Mensch in einer Person.

Damit hat das Konzil die Frage, was Christus ist, mit der Aussage beantwortet: Er ist
unverkiirzt wahrer Mensch und unverkiirzt wahrer Gott, und zwar so, dass die beiden
Naturen weder miteinander vermischt noch voneinander getrennt sind. Die Frage, wer

494 DH301.
495 Kessler 351.
496 DH 302.
497 Kessler352.

13.02.2026, 20:09:34. - O



https://doi.org/10.14361/9783839442890-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Jesus Christus

Christus, hat es mit der Aussage beantwortet: Er ist die zweite géttliche Person, der Sohn
beziehungsweise Logos, der eine menschliche Natur mit sich vereinigt hat.

Das Konzil bestitigte auch die sogenannte Idiomenkommunikation. Ihr zufolge ist die
Inkarnation nur ernst genommen, wenn man von dem mit der menschlichen Natur Je-
su personal geeinten Logos sagt, dass er geboren worden ist, gelitten hat und gestorben
ist, wie man auch umgekehrt sagen kann, dass Jesus allwissend war. Konkrete gottliche
und menschliche Attribute Christi sind austauschbar. Das bedeutet jedoch nicht, dass
die beiden Naturen an sich miteinander identifiziert werden diirfen. Die unendliche Na-
tur Gottes wird nicht durch die Menschwerdung des Sohnes identisch mit der endlichen
Natur des Menschen.

Um das Verhiltnis zwischen der gottlichen Hypostase/Person und der menschlichen
zu kliren, formulierte nach dem Konzil von Chalcedon Leontius von Jerusalem im 6.
Jahrhundert: ,Wir sagen, dass der Logos eine Einzel-Natur in die eigene Hypostase iiber-
nommen hat.“*® Der Mensch Jesus existiert nicht ohne Hypostase/Person, aber auch
nicht mit eigener, das heiflt vom Logos getrennter Hypostase/Person, sondern von An-
fang an (enhypostatisch) in der Hypostase/Person des Logos. ,Nicht die Natur [Gottes],
sondern die Hypostase des [Gott-]Logos erfihrt eine Erginzung” durch die Menschwer-
dung.*?

Thren Abschluss hat die altkirchliche Christologie im III. Konzil von Konstantinopel
(680/681) gefunden. Gegen die Lehre des Monotheletismus, dass es in Jesus Christus nur
einen Willen gebe, wurde verkiindet,

,dass sowohl zwei natirliche Weisen des Wollens bzw. Willen als auch zwei natirli-
che Tatigkeiten ungetrennt, unverdnderlich, unteilbar und unvermischt in ihm sind;
und die zwei natirlichen Willen sind einander nicht entgegengesetzt — das sei ferne!
— [..]; vielmehr ist sein menschlicher Wille folgsam und widerstrebt und widersetzt
sich nicht, sondern ordnet sich seinem géttlichen und allmachtigen Willen unter.*®°

Da zum Menschsein Jesu auch ein wirklich menschliches Wollen und Titigsein gehort,
durch das er Gott frei gegeniibersteht, sprach das Konzil von zwei Willens- und Wirkver-
migen, einem menschlichen und einem gottlichen, in Christus. Wenn der menschliche
Wille (die Freiheit) Jesu nichts als das passive Instrument des géttlichen Willens gewesen
wire, ohne jede eigene Bewegung, dann hitte der inkarnierte Sohn gerade das nicht an-
genommen und geheilt, worum es ging: den Menschen als freies Subjekt. Wenn Jesus in
allem den Willen Gottes tun will, macht das sein Wollen ,nicht weniger, sondern gerade
mehr menschlich und wahrhaft human®, mindert das seine menschliche Freiheit nicht,
sondern stirkt und erfiillt sie.”

So ldsst sich im Rickblick grob vereinfachend und zusammenfassend feststellen:
Wiahrend die Kirchenviter in einer ersten Phase die Elemente der Christologie fixierten
— das wahre Menschsein und das wahre Gottsein Christi —, bemiihten sie sich in einer

498 Leontius: Contr. Nest. 1,20.
499 Ebd.1,42; vgl. Kessler 355.
500 DH 556.

501 Kessler358.

13.02.2026, 20:09:34. - O

265


https://doi.org/10.14361/9783839442890-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

266

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

zweiten Phase um eine Synthese der Elemente: Christus ist ein und dieselbe Person in
zwei verschiedenen Naturen. Diese Lehre blieb Grundlage der Christologie.
Von der Patristik an iiber das Mittelalter bis ins 20. Jahrhundert herrschte in der

n*°?, vor, konnte doch

Theologie die Deszendenzchristologie, die Christologie ,von obe
der Glaube an Gott und seine Menschwerdung lange Zeit als selbstverstindlich voraus-

gesetzt werden.

LAlsinder Neuzeit dieser Glaube zunehmend fragwiirdiger wurde, als gleichzeitig sich
die historische Forschunginnerhalb der Theologie zunehmend etablierte und die Not-
wenigkeit bestand, die Aussagen des Glaubens mit den Erkenntnissen der historisch-
kritischen Exegese und der historischen Jesusforschung zu vermitteln, erwies sich die-
se Art von Christologie als unzureichend und geriet in Verdacht, die Bedeutung der
Historie und die Erkenntnisse der historisch-kritischen Forschung zu iberspringen. Die
dadurch ausgel6ste Reflexion auf das angemessene methodische Vorgehen fiihrte zur
Christologie von unten’ An ihrem Beginn steht eine exegetisch-historische Vergewis-
serung mit dem Ziel, die christologischen Aussagen am Mafistab der Geschichte Jesu
zu priifen und zu rechtfertigen. Die menschliche Geschichte und das Geschick Jesu ist
der Ausgangspunkt und der Maf3stab; alle christologischen Aussagen miissen sich dar-
an ausweisen und an sie riickbinden lassen %

Aus diesen Griinden empfiehlt es sich aus erkenntnislogischen und hermeneutischen
Griinden mit der Christologie von unten zu beginnen und ihr einen methodischen Vor-
rang gegeniiber der Christologie von oben einzuriumen. Dieser Vorrang bedeutet kei-
neswegs die Preisgabe der gottlichen Herkunft Jesu. Auch steht er nicht im Widerspruch
zur Entwicklung einer Christologie ,von oben'. Denn theologisch ldsst sich die mensch-
liche Wirklichkeit Jesu von Nazaret nur im Licht seiner Herkunft von Gott und seiner
Beziehung zu ihm angemessen verstehen. ,In diesem Sinne ist es die bleibende Aufgabe
aller Christologie, die Geschichte Jesu, sein Leben, Handeln und Sterben als Tat Gottes
und Selbstoffenbarung Gottes zu bedenken und die Gegenwart Gottes in Jesus von Na-
zaret zu erschliefen.“***

Christologie von unten und Christologie von oben sind aufeinander verwiesen und
erginzen einander. Der geschichtliche Jesus ,unten war nicht nur ein auRergewdhnli-
cher oder vorbildlicher Mensch. Vielmehr war und ist er der, der er ist, nur ,von oben*
als der Sohn Gottes, der von Ewigkeit her zu Gott gehért. ,Umgekehrt wissen wir vom
ewigen Sohn Gottes nur, weil er sich ,unter, im konkreten Menschen Jesus inkarniert
hat. %

Prominenter Vertreter einer Christologie von oben war im 20. Jahrhundert Karl
Barth, prominenter Vertreter einer Christologie von unten Karl Rahner. Fiir Barth of-
fenbart Jesus Christus Gott nicht nur wie die Propheten durch sein Handeln, nimlich
sein Reden und sein zeichenhaftes Tun, sondern vor allem durch sein Sein. Denn in ihm
offenbart sich Gott durch sich selbst, insofern sich der Vater wirklich selbst durch den

502 Kap.2.2.5.3.

503 Pemsel-Maier 21f.
504 Ebd. 22.

505 Ebd.

13.02.2026, 20:09:34. - O



https://doi.org/10.14361/9783839442890-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Jesus Christus

Sohn offenbart und im Geist offenbar ist.**® Das bedeutet, dass nur bei der Offenbarung
Jesu Christi Selbstoffenbarung Gottes im eigentlichen Sinn vorliegt.**” Der inkarnierte
Logos-Sohn ist die geschichtliche Selbstoffenbarung Gottes, wihrend der Heilige Geist die
innerliche Selbstoffenbarung Gottes darstellt. Jesus Christus ist gottliche Selbstoffenba-
rung, weil bei seiner Offenbarung nicht nur der Offenbarte, sondern auch der Offenbarer
selbst Gott ist. Das schlieft jedoch fir Barth nicht aus, dass sich der gottliche Logos-
Sohn auch auflerhalb seiner Inkarnation in Jesus von Nazaret auf verschiedene Weisen
offenbart.>®

Neben und innerhalb einer Christologie von oben, in der er ausdriicklich tiber die
Menschwerdung Gottes nachdenkt®”, hat Rahner auch und vor allem eine Christologie
von unten entwickelt, die sich im Begriff des absoluten Heilsbringers oder Heilsmittlers kris-
tallisiert. Mit diesem Begriff meint er jenes geschichtliche Subjekt, in dem der Vorgang
der absoluten Selbstmitteilung oder Selbstoffenbarung Gottes ,an die geistige Welt als
ganze unwiderruflich da ist¢, eindeutig als unwiderruflich erkannt werden kann und zu
seinem Hohepunkt kommt.”° ,Eben diesen Anfang der irreversibel gliickenden Heilsge-
schichte, der so in diesem Sinne Fiille der Zeit, Ende der bisher gleichsam noch offe-
nen Heils- und Offenbarungsgeschichte ist, nennen wir den absoluten Heilbringer.“"
Als solcher hat sich aber mit seinem einzigartigen Anspruch im Sinn impliziter Christo-
logie Jesus Christus gezeigt. Er selbst ,hat sich nicht blof3 fiir einen der vielen Propheten
gehalten, die grundsitzlich eine unabgeschlossene Reihe bilden, die nach vorn immer
offen ist, sondern er hat sich als den eschatologischen Propheten, den absoluten und end-
giiltigen Heilbringer verstanden™
sich selbst jene radikale, siegreiche Zugewendetheit Gottes zu sich, die es vorher unter
den ,Stindern' so nicht gab“, erfahren hat und sie ,als bedeutsam, endgiiltig und unwi-

. Dieses Selbstverstindnis griindete darin, dasser ,in

derruflich fiir alle Menschen* gewusst hat.*™ Sein einzigartiger Anspruch, der absolute
Heilsmittler zu sein, hat sich durch seine Auferstehung bestitigt und als siegreich er-
wiesen.™

Nach Rahner tiberholt solch eine ,Aszendenzchristologie®, die beim historisch greif-
baren Anspruch Jesu und der Erfahrung seiner Auferstehung ansetzt und an vielen Stel-
len des Neuen Testaments noch greifbar ist, ,das Dilemma zwischen einer ,funktionalen’
und ,essentialen’ Christologie von vornherein als Scheinproblem*”. Das heifdt, sie ver-
mittelt zwischen einer Christologie, welche die Heilshedeutung Jesu zu ergriinden sucht
(Soteriologie), und einer, die das Wesen oder Sein Jesu zu bestimmen sucht (Christolo-
gie im engeren Sinn). Denn in der ,Grenzidee“ des absoluten Heilsbringers ist bereits

506 Kap.3.3.7.1.

507 Bd.1,Kap.3.3.3.

508 Bd.1,Kap.3.3.2.4.

509 Rahner: Grundkurs des Glaubens [= Gk], 204/211-219/226).
510 Ebd.188/194.

511 Ebd.188/195).

512 Ebd. 236/243.

513 Ebd. 244/251.

514 Ebd. 256/263; 267/275.

515 Ebd. 268/276.

13.02.2026, 20:09:34. - O

267


https://doi.org/10.14361/9783839442890-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

268

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

“jener Begriff der hypostatischen Einheit von Gott und Mensch* enthalten, ,der den ei-
gentlichen Inhalt des christlichen Dogmas von der Inkarnation ausmacht.> Ist Jesus
Christus in der Geschichte das absolute Heilsereignis, bei dem sich Gott den Menschen
als ihr Heil auf absolute Weise aussagt und zusagt, ,dann ist der Sich-Zusagende und
sich selbst Aussagende, eben Gott, ,priexistent“”. Anders gesagt: Um den Menschen
das Heil Gottes unwiderruflich und absolut bringen zu kénnen, wie er das mit seiner Bot-
schaft von der Herrschaft Gottes und seiner eigenen Vollmacht beansprucht, muss Jesus
Christus selbst priexistenter Gott sein.

Fir Rahner lasst sich so mit einer Christologie von unten die klassische Christologie
von oben erreichen.”® Mit seinem Begriff vom absoluten Heilsbringer schliefit er jedoch
nicht aus, dass es in der Offenbarungs- und Heilsgeschichte der Menschheit andere,
wenn auch nicht absolute Heilsbringergestalten gegeben hat, das heiflt charismatische
oder spirituelle Personlichkeiten, die zu ihrer Zeit in ihrer Kultur unter dem Wirken des
Heiligen Geistes das Heil Gottes vielen Menschen vermittelt haben.” Zu ihnen wiren
zweifelsohne Griinder groRer Religionen wie Buddha oder Muhammad zu rechnen.*

Versucht man, sich mit den altkirchlichen Vorgaben dem Geheimnis der Person Je-
su Christi ,von oben“ zu nihern, hilft die Formel: Die zweite gottliche Person, der Lo-
gos oder Sohn, hat bei der Menschwerdung die konkrete menschliche Natur Jesu als ih-
re eigene Wirklichkeit angenommen. Dadurch hat sich ihre gottliche Natur nicht mit der
menschlichen vermischt, aber untrennbar vereint, so dass sie nach der Menschwerdung
eine andere Person war als zuvor. War sie zuvor, wie es dem metaphysischen Wesen Got-
tes entspricht, in sich und an sich selbst unverinderlich, wird sie, indem sie eine verander-
liche menschliche Natur als ihr eigenes Sein annimmt, selber am anderen verdnderlich.>**

Wird die Idiomenkommunikation von daher nicht als oberflichliches Sprachspiel
aufgefasst, bedeutet das, dass alles, was Jesus in seinem menschlichen Leben erlebt und
erleidet, auch den gottlichen Logos betrifft und beriihrt. So sehr hat sich die zweite gott-
liche Person mit dem Menschen Jesus ,identifiziert, dass die Geschichte Jesu wahrhaft
ihre Geschichte, wahrhaft die Geschichte Gottes ist. Leidet Jesus, so leidet sie unendlich
mitihm, stirbter, stirbt sie auf gottliche Weise mitihm. Dieses Mitleiden und Mitsterben
des Logos-Sohnes darf allerdings nicht als ein Leiden und Sterben aufgefasst werden,
das ihm zusitzlich zum Leiden Jesu an und fiir sich zukime. Wer in der Theologie oder
Christologie Gott ein Leiden an und fiir sich zuspricht, das von Welt und Mensch letzt-
lich unabhingig ist, vermenschlicht Gott und verherrlicht das Leiden. Das unendliche
Mitleiden Gottes mit seinen leidenden Geschépfen gehért zu seiner Vollkommenbheit.
Ein Leiden unabhingig von der Schépfung wiirde seine Unvollkommenheit bedeuten.
Nur weil Gott an und fiir sich iiber dem Leiden steht, nicht in sich leidet, sondern nur
am anderen, kann er mit der leidenden Kreatur unendlich mitleiden und sie von allem
Leid erlosen. Indem er im Sohn die menschliche Natur Jesu als seine eigene Wirklichkeit

516 Ebd.191/198.

517 Ebd. 289/297.

518 Dazu auch HaTh 545-610.

519 Vgl. Rahner: Ck 305/312.

520 Kap.2.4.

521 Vgl. Rahner: Ck 212/219; 290/297.

13.02.2026, 20:09:34. - O



https://doi.org/10.14361/9783839442890-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Jesus Christus

annimmt, nimmt er zugleich das Menschsein aller Menschen als sein eigenes Sein an,
vereint er sich mit allen Menschen und mit der Welt.

Versucht man, sich ,von unten“, vom Menschen her dem Geheimnis der Person Je-
su Christi zu nihern, konnte als Formel dienen: Jesus hat als Mensch auf vollkommen
Weise das gelebt, was die zweite gottliche Person ihrem Wesen nach ist, nimlich die
vollkommene Bezogenheit auf den Vater und auf den Geist.”** Der Mensch ist theolo-
gisch betrachtet das Wesen, das dynamisch auf Gott bezogen ist.*** Je mehr er sich in
Gott verliert, desto mehr gewinnt er sich. Am Leben Jesu zeigt sich, dass er ganz Mensch
war, weil er sich ganz dem Vater iibergeben und ganz aus dem Heiligen Geist heraus ge-
lebt hat. So betrachtet ist er beziehungsweise die Menschwerdung Gottes in ihm ,der
einmalig hochste Fall des Wesensvollzugs der menschlichen Wirklichkeit, der darin be-
steht, dass der Mensch ist, indem er sich weggibt in das absolute Geheimnis hinein, das
wir Gott nennen“**. An Jesus Christus wird deutlich, was von Rahner und anderen als
gnadentheologischer Grundsatz des Christentums formuliert wurde:

,die Ausrichtung auf Cott und die Eigenstidndigkeit des Menschen wachsen im selben
und nicht im umgekehrten Mafs. An Jesus Christus ist ablesbar, wie Menschen freier,
selbstbestimmter und zugleich selbstloser werden, je mehr sie sich fiir Gott 6ffnen und
aufihn einlassen. Auf diesem Hintergrund, nichtim Sinne moralischer Perfektion oder
Vorbildhaftigkeit, sondern allein von der Beziehung zu Gott her erschlieft sich, was ge-
meint ist, wenn Chalcedon davon spricht, dass Jesus Christus in allem dem Menschen
gleich ist, aufRer der Siinde.**

Die hypostatische Union, das heifit die einzigartige personhafte Einheit des gottlichen
Logos-Sohnes mit dem Menschen Jesus als Hochstfall des Menschenseins, dirfte sich
im Bewusstsein Jesu als unmittelbares Erleben der Gegenwart Gottes ausgewirkt haben.
Sie konnte sich aber dariiber hinaus in seinem Selbstbewusstsein als Ahnung von seiner
Identitit mit dem Logos-Sohn niedergeschlagen haben. Vor ihr her lisst sich auch die
immer noch virulente Frage beantworten, ob Jesus stindigen konnte. Versteht man un-
ter Siinde das, was in der Tradition Todsiinde genannt und als Trennung des Menschen
von Gott gedeutet wurde, war es ihm metaphysisch nicht méglich zu siindigen, da er
nicht nur Mensch, sondern zugleich Gott war. Als gottmenschlicher Person war es ihm
unmoglich, sich wissentlich und willentlich fiir Béses zu entscheiden oder Béses zu tun.
Aber als Mensch war er, zumindest nach neuzeitlichem Verstindnis, ein moralisches Sub-
jekt, das eine echte Freiheit auch Gott gegeniiber besessen haben muss. Das Neue Testa-
ment scheint eine solche Freiheit Jesu vorauszusetzen, wenn es im Hebrierbrief von ihm
sagt, dass er ,in allem wie wir versucht worden ist, aber nicht gesiindigt hat“, oder in den
synoptischen Evangelien von seinen Versuchungen in der Wiiste erzihlt.® Echte Versu-
chung setzt die Moglichkeit voraus, ihr zu erliegen. Allerdings kann die Versuchung Jesu,
wenn obige Uberlegungen stimmen, nur darin bestanden haben, Gutes zu unterlassen.

522  Kap.3.3.1.3;3.3.2; 3,3.3.

523 Kap.1.3.3.3.

524 Rahner: Gk 210/216.

525 Pemsel-Maier182.

526 Hebr 4,15; / Mk 1,12f; Mt 4,1-11; Lk 4,1-13.

13.02.2026, 20:09:34. - O

269


https://doi.org/10.14361/9783839442890-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

270

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

Als moralisches Subjekt konnte er sich aufgrund der hypostatischen Union nicht fir bs-
se Handlungen, wohl aber fiir oder gegen gute Handlungen entscheiden. Die Frage wire
dann, ob er fihig war, gute Handlungen zu unterlassen, ohne dass diese Unterlassung
moralisch verwerflich und damit Siinde gewesen wire. Moglich ist das bei sogenannten
iberpflichtmifSigen oder iibergebiihrlichen (supererogatorischen) Handlungen, die zwar in
sich gut, sogar besonders gut sind, zu denen der Mensch aber moralisch nicht verpflich-
tetist. So waren etwa frithe Christen wihrend der Verfolgung im Rémischen Reich, auch
wenn dies damals umstritten war, nicht zum Martyrium verpflichtet. In diese Richtung
weist auch die ,Versuchung“Jesu gegen Ende seines Lebens im Garten Getsemani, als er
den Vater bittet, den Kelch des Leidens an ihm voriibergehen zu lassen. Jesus wire es
moglich gewesen, sich der Verhaftung und Verurteilung, der Folter und dem gewaltsa-
men Tod zu entziehen. Aber er widersteht der Versuchung, indem er beim Gebet zum
Vater hinzufiigt: ,Aber nicht mein, sondern dein Wille soll geschehen.“*?® Hitte er sich
dem Leiden entzogen, hitte er dem Willen des Vaters nicht entsprochen und eine gute
Handlung unterlassen, ohne dass diese Unterlassung Siinde im schweren Sinn gewesen
wire. Ob man seine mogliche Unterlassung dann nicht bloR als einen Fehler oder eine
moralisch suboptimale Option, sondern als Stinde im weiteren Sinn hitte bewerten kon-
nen, mag offenbleiben. Jedenfalls war Jesus ein freies moralisches Subjekt wie wir, auch
wenn er im strengen Sinn nicht siindigen konnte und insofern eine zur Siinde unfihige
Person war.

Literatur

Hans Kessler: Christologie, in: Theodor Schneider (Hg.): Handbuch der Dogmatik, Bd.1, 2.,
erginzte und korrigierte Auflage 2002, 241—442.

Sabine Pemsel-Maier: Gott und Jesus Christus. Orientierungswissen Christologie, 2016.

Karl Rahner: Grundkurs des Glaubens. Einfiihrung in den Begriff des Christentums [= Gk], in:
Samtliche Werke, Band 26,1999.

Georg Gasser/Ludwig Jaskolla/Thomas Schartl (Hg.): Handbuch fiir analytische Theologie
[=HaTh], 2017.

2.3.2 Die Bedeutung Jesu

Nachdem nun hauptsichlich zu kliren versucht wurde, was es mit der Person Jesu auf
sich hat, soll in diesem Abschnitt die soteriologische Frage nach der Bedeutung Jesu fiir
die Menschheit vertieft werden. Dazu werden zunichst einige westliche Soteriologien,
die um Begriffe wie Strafe, Sithne, Genugtuung oder Opfer kreisen, genauer vorgestellt
(Kap. 2.3.2.1). Da sie den Verdacht theologischer Konstrukte erwecken, die weder der
Realitit Gottes noch der Realitit der Menschen und der Welt standhalten, wird ihnen
anschlief}end eine inkarnatorische Offenbarungssoteriologie gegeniibergestellt, in der

527 Mt 26,39.
528 Lk 22,42.

13.02.2026, 20:09:34. - O



https://doi.org/10.14361/9783839442890-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Jesus Christus

Jesus nicht als stellvertretendes Sithnopfer, sondern als absoluter Offenbarer und Mittler
der Liebe Gottes wahrgenommen wird und in deren Zentrum nicht die Siinde, sondern
die Entwicklung und Erh6hung des Menschen steht (Kap. 2.3.2.2).

2.3.2.1 Die Fehlentwicklung westlicher Soteriologien

In der westlich-lateinischen Christologie war seit Tertullian ,,das Unheil primir in der Siin-
de lokalisiert und der als freiwillige menschliche Sithnetat verstandene Leidenstod Jesu
Christi ins Zentrum des Heilsinteresses geriickt*?’. Solche Lehren vom Erlésungswerk
Christi sind problematisch oder unzureichend, sofern fiir sie die (historische) Ursiinde
mit entsprechenden katastrophalen Folgen fiir die gesamte Menschheit die entscheiden-
de theologische Voraussetzung fiir das Heilswerk Christi darstellt; sofern sie, mit dieser
Fehleinschitzung zusammenhingend, nur eine Phase im Leben Jesu, nimlich sein Lei-
den und Sterben am Kreuz, als heilsbedeutsam und erlésend betrachten; sofern bei ih-
nen durch das Sithnopfer Jesu Christi Gott umgestimmt oder besinftigt wird beziehungs-
weise durch das stellvertretende Leiden Christi die gestorte Schopfungsordnung wieder
hergestellt wird; und sofern in ihnen (straf-)rechtliches Denken vorherrscht. All diesen Leh-
ren ist gemeinsam, dass sie die absolute Liebe Gottes mehr oder weniger stark verdun-
keln.

Auch Anselm von Canterbury (1033-1109) fasste Leiden und Sterben Jesu als stellver-
tretende Siihne auf und orientierte sich in seiner Soteriologie an rechtlichem, wenn auch
nicht an strafrechtlichem Denken. In seinem Werk Cur deus homo (ca. 1094-1098) entfal-
tete er die Satisfaktionstheorie, die die weitere westliche Christologie stark prigen sollte.
Ihr zufolge gab Gott als unumschrinkter Herr alles Geschaffenen dem All seine Ordnuny.
Der Mensch erkannte die Stellung Gottes aber nicht an. Durch die Ursiinde entstellte
und (zer-)storte er die ihm von Gott vorgegebene Schépfungsordnung, entehrte er Gott,
verweigerte er ihm die schuldige Ehre. Die Siinde als Raub an der dufleren Ehre Gottes
verlangte Wiedergutmachung, entweder durch Strafe oder durch Genugtuung. Da Gott den
Menschen nicht mit Entzug der Seligkeit bestrafen wollte, blieb ,als einziger Weg zur Er-
16sung nur die Satisfaktion®, die zwei Bedingungen erfiillen musste: sie musste erstens
ungeschuldet sein und zweitens ,die (im Blick auf den Rang des Verletzten) unendliche
Schwere der Schuld aufwiegen, also von unendlichem Wert sein“.**® Damit war aber ,das
arme Menschlein“, wie Anselm sagt, iiberfordert.” Solche Genugtuung konnte nur Gott
selber leisten. Doch da der Mensch sie schuldete, war es erforderlich, dass das Menschen-
geschlecht ,von sich her aufstehe und sich wieder aufrichte* und auf diese Weise in sei-
ner ,Wiirde [..] voll wiederhergestellt werde.* Somit blieb als einziger Ausweg, ,dass
ein Gott-Mensch die Genugtuung leiste*. In diesem Sinn war die Menschwerdung Got-
tes notwendig. Durch den ungeschuldeten Tod des Gott-Menschen, der als der Siindlose nicht
todeswiirdig war, durch seine freiwillige Lebenshingabe, die von unendlich groRem Wert

529 Kessler3s8.

530 Kessler360.

531 Anselm: Cur deus homo [= Cdh], | 24.
532 Ebd. Il 8.

533 Ebd.Il9.

13.02.2026, 20:09:34. - O

2n


https://doi.org/10.14361/9783839442890-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

272

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

war, l6ste Jesus Christus ein, was fir die Siinden der ganzen Welt geschuldet war, und
stellte so sowohl die Ehre Gottes als auch die Wiirde des Menschen wieder her.

Obwohl es Anselm in seiner Soteriologie gerade nicht um Strafe, sondern um Genug-
tuung geht und er die freiwillige Selbsthingabe Jesu Christi betont, bleibt er durch sei-
ne ganze Gedankenfithrung und seine stark juridische (rechtliche) Begrifflichkeit ,der
juristischen Logik des Zuriickzahlens verhaftet“**. Neben dem Denkmuster des germa-
nisch-feudalen Lehensrechts (Pflicht- und Treueverhiltnis gegeniiber dem Lehensherren,
bei Verletzung der Ehre des Herrn Wiederherstellung derselben, usw.) greift er auf die
lateinisch-christliche Ordnungsmetaphysik (mit Begriffen wie Ordnung, Richtigkeit und Ge-
rechtigkeit) sowie direkt auf juridische Kategorien (Geschuldetes, Riickzahlung, Wieder-
gutmachung) zuriick. Die stellvertretende Sithne Jesu Christi erscheint auf diese Weise
bei ihm ,als freiwillige Ubernahme der Verbindlichkeit des Menschengeschlechts Gott
gegeniiber und als entsprechende Bereinigung nicht getilgter Schuld .

Der Aspekt der Strafe trat dann bei Martin Luther (1483-1546) wieder deutlich zutage.
Fir ihn kommt es in seiner biblisch verwurzelten Kreuzes- und Rechtfertigungschristo-
logie bei der Erlésung ganz auf die von Gott gebildete Personeinheit der beiden Naturen
Christi an. Der Glaube sagt von Christus nicht nur, dass Gott in ihm ist, sondern dass er
Gott selbst ist. Von diesem inkarnatorischen Ansatz her deutet Luther ,Christi Heilswerk
als Versohnung (mit Gott) und Erlsung (von Siinde, Tod und Teufel); als Versshnung
handelt Christus in Richtung auf Gott, als Erléser handelt er am Menschen*. Er geht
dabeivon der radikalen Verlorenheit des Menschen aus, der von Geburt an ganz in Siinde
und Verderben verstrickt ist.>’

,Der heilige Cott ziirnt, weil seine Gerechtigkeit und Liebe verletzt sind. Nur durch ei-
ne Tat gehorsamer Liebe (Tun des Gesetzes Gottes) kann das rechte Verhiltnis wieder-
hergestellt und Gott verséhnt werden. Christus, der Siindlose, ist, sich entdufdernd, in
unsere Situation eingetreten, hatsich unsere Siinden, Tod und Hélle zu eigen gemacht
und am Kreuz die uns und mir zustehende Strafe erlitten (Strafleiden), den Zorn Got-
tes und die Qual der Trennung von Gott gefiihlt. Christus ,opfert sich selbst, Gott zu
versohnen, auf dass wir durch ihn Zuversicht haben zu Gott*38 «3°

Luthers inkarnatorischer Ansatz ist mit der Offenbarungssoteriologie, wie sie hier in
diesem Werk vertreten wird, vereinbar. An seiner Soteriologie ist jedoch insbesondere
zuriickzuweisen, dass hier nicht Gott in Jesus Christus Welt und Menschen mit sich ver-
s6hnt™*°, sondern Jesus Christus Gott mit dem Menschen verséhnt, dass der Mensch ganz
und gar als Siinder verstanden wird, dass er aufgrund seiner Siinde die Hollenstrafe ver-
dient hat, dass Jesus Christus Gott durch sein Strafleiden und durch sein Opfer versohnt.

534 Kessler361.

535 Ebd.

536 Ebd.368.

537 Kap.1.3.2.2.

538 M. Luther, Kirchenpostille [1522], WA 10/1,1,718,2f.
539 Kessler368.

540 2 Kors5,19.

13.02.2026, 20:09:34. - O



https://doi.org/10.14361/9783839442890-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Jesus Christus

So wenig der Mensch, wie Luther zu Recht hervorgehoben hat, den Himmel als Lohn
fiir (gute) Werke verdient hat, so wenig hat er auf der anderen Seite die Hoélle als Strafe
fiir seine Siinden verdient. Gegen eine iibersteigerte Stindentheologie ist ganz allgemein
einzuwenden, dass sie die Liebe Jesu Christi und die Liebe Gottes nicht gréfRer macht und
dem Schopfergott nicht gerecht wird. Der Mensch ist durch die Siinde nicht ganz und
gar verdorben. Jesus Christus hat offenbart, wer Gott wahrhalft ist, aber auch wer der
Mensch wahrhaft ist. Dieser Mensch ist aber nicht nur Siinder. So hat auch zur Zeit Jesu
nicht ganz Israel seine Botschaft vom Reich und der Liebe Gottes zuriickgewiesen. Wenn

S bezeugt das,

es etwa heifdt, ,die Juden“ hitten Jesus getdtet oder den Teufel zum Vater
dass es antijudaistische Tendenzen im Neuen Testament gibt, nicht aber, dass das gesam-
te Volk der Juden Jesus abgelehnt hitte. Ohne Jiingerinnen und Jinger, die bei all ihren
in den Evangelien dokumentierten personlichen Schwichen Jesus vertraut haben, gibe
es keinen Glauben an seine Auferstehung, keine Kirche und kein Christentum. Konkret
waren es einige wenige aus der jiidischen Obrigkeit und war es insbesondere Pontius Pi-
latus, der fiir die Kreuzigung Jesu verantwortlich war. Ihre Ablehnung und Vernichtung
Jesu stand weder paradigmatisch (beispielhaft) fiir eine Ablehnung durch das gesam-
te Volk Israel noch paradigmatisch fiir eine Ablehnung durch die gesamte Menschheit.
Weil es immer wieder in der Menschheitsgeschichte schlimmste Verbrecher besonders
unter Machthabern gibt***, heif8t das nicht, dass alle Menschen grofite Siinder sind. In
jedem Menschen schlummert zwar ein Abgrund des Bosen, jeder ist zu schlimmer Ge-
walttat fihig. Aber dieser Abgrund ist noch einmal vom géttlichen Urgrund unterfangen,
weshalb tatsichlich nicht alle Menschen, sondern nur einige wenige Scheusale und Mas-
senmorder werden.

Luthers Fixierung auf die Siinde des Menschen entspricht seine Fixierung auf das Kreuz
beim Verséhnungs- und Erlésungsgeschehen. Fiir ihn heiflt gemif seiner These 20 in
der Heidelberger Disputation von 1518 nur der ,mit Recht ein Theologe, der das, was von
Gottes Wesen sichtbar und der Welt zugewandt ist, als in Leiden und im Kreuz darge-
stellt, begreift“>*. In der Erliuterung zu dieser These schreibt er zwar: ,So ist es fiir nie-
mand genug und niitze, Gott in seiner Herrlichkeit und Majestit zu erkennen, wenn er
ihn nicht zugleich in der Niedrigkeit und Schmach seines Kreuzes erkennt.“ Aber bei der
Erliuterung zu These 21 formuliert er in der Disputation schlief8lich ganz einseitig: ,Gott
aber kann nur in Kreuz und Leiden gefunden werden.“*** Auch wenn seine Fixierung auf
das Kreuz in These 21 durch den vorausgehenden Blick auf Gottes Herrlichkeit und die
Auferstehung in These 20 relativiert ist, ,bleibt“, wie der evangelische Theologe Micha-
el Welker schreibt, ,eine problematische Spannung, die iiber Jahrhunderte hinweg die
Theologie und die Christologie im Besonderen schwer belastet [hat]“***. Welker warnt:
,Eine Theologie des Kreuzes kann und darf nicht von der Auferstehung abstrahieren,
wenn sie nicht in einer ebenso abgriindigen wie problematischen Leidensmystik oder in

541 1Thess 2,15; /Joh 8,44.

542 Vgl. Mk10,42.

543 Luther: WA 1, 362; zit. nach Welker 133.
544 Ebd.; zit. nach Welker 334.

545 Welker141.

13.02.2026, 20:09:34. - O

273


https://doi.org/10.14361/9783839442890-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

274

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

trotzigen Beschwdrungen von Paradoxien als vermeintliche Offenbarung ein trauriges
Ende finden will.“*4¢

Die Passion Jesu pro nobis (,fir uns®), sein Leiden und Sterben uns zugute und uns zu-
liebe, wurde von christlichen Theologen sehr unterschiedlich gedeutet: im Neuen Testa-
ment als Opfer, Sithne oder Losegeld, von Kirchenvitern als Tausch oder Sieg iiber Tod
und Teufel, von Anselm als verdienstliche Genugtuung oder von Luther als stellvertre-
tendes Strafleiden. Im Licht der Auferstehung und im Rahmen einer inkarnatorischen
Offenbarungssoteriologie scheint sie nur als Tausch, als Zeichen des Sieges iiber Siinde,
Tod und ,Teufel“ (d. h. das Bése) und als Zeichen und Werkzeug der verschnenden Liebe
Gottes angemessen gedeutet. Sie sollte weder als Opfertod noch als Sithne oder Genug-
tuung noch als stellvertretendes Leiden aufgefasst werden.

Der Begrift des Opfertodes ist irrefithrend, weil sich Jesus nicht selbst einem zorni-
gen Vatergott als Opfer dargebracht hat, um ihn gnidig zu stimmen, wie man im Wes-
ten hiufig angenommen hat. ,Denn der Vater Jesu Christi musste nicht erst verséhnlich
gestimmt werden.“**” Nicht der Mensch (oder Christus an seiner Stelle) muss Gott ver-
séhnen, vielmehr hat Gott selbst in Christus die Menschenwelt mit sich verséhnt, wie
Paulus unmissverstindlich sagt: ,Ja, Gott war es, der in Christus die Welt mit sich ver-
s6hnt hat.*® Und er hat das getan, weil er die Welt ,so sehr geliebt“ hat.>*

Im Neuen Testament wird nur im Hebrierbrief und im Epheserbrief der Tod Jesu
als Opfer gedeutet.”® Beide Briefe greifen dabei auf den alttestamentlichen Opferkult
zuriick, bei dem Gott von Menschen ein Opfer dargebracht wurde, das heift Menschen
Gott gegeniiber gehandelt haben, um irgendeine Gnade von ihm zu empfangen. Auch
wenn im Hebrierbrief das Opfer Christi als freiwilliges Selbstopfer verstanden wird™",
andert das nichts an der Handlungsrichtung: Nicht Gott handelt durch die Selbsthingabe
Jesu am Menschen, indem er ihm dadurch seine Liebe offenbart und sein Heil sichtbar
schenkt, sondern Jesus bringt als Hohepriester Gott ein Opfer fiir die Siinden dar, wenn
auch sich selbst, und erwirkt dadurch bei Gott die Tilgung der Siinden, weshalb er (und
nicht Gott) hier als , Urheber des Heils* gilt.>**

Mit dem Begriff der Siihne geht im strafrechtlichen und alltiglichen Verstindnis ei-
ne Ausgleichsleistung fur eine begangenen Verfehlung einher oder, wo das nicht (mehr)
méglich ist, das Auf-sich-Nehmen einer entsprechenden Strafe. So biifit etwa ein Ver-
brecher im Gefingnis seine Freiheitsstrafe ab und sithnt damit fiir seine Schuld. Dieses
Sithneverstindnis lasst sich gewiss nicht auf Jesus ibertragen. Jesus bifdt nicht mit sei-
nem Leiden und Sterben die Strafe ab, die Gott eigentlich den Menschen aufgrund ihrer
Schuld zugedacht hat. Sein gewaltsamer Tod ist kein Ersatz fiir den Ausgleich, den die
Menschen fir ihre Schuld hitten leisten miissen.

546 Ebd.

547 Kessler 415.

548 2 Kors,19.

549 Joh3,16.

550 Ephs,2.

551 Hebr9,14.25.28.

552 Hebr10,12;/7,27;10,10-14; [ 9,12.24.26.28; [ 5,9.
553 Vgl. Pemsel-Maier 153.

13.02.2026, 20:09:34. - O



https://doi.org/10.14361/9783839442890-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Jesus Christus

Nach alttestamentlichem Sithneverstindnis ist es nicht der Mensch, der fiir seine
Schuld zu sithnen hat.’* Vielmehr wird ihm Sithne von Gott gewihrt, weil seine Siinde
zu michtig ist, als dass er sie selbst abbiifien, entsithnen, wiedergutmachen kénnte. So
betet etwa der Psalmist: ,Du erhérst das Bittgebet. Alles Fleisch wird zu dir kommen.
Siindenlasten, die mir zu schwer sind, unsere Frevel, nur du kannst sie sithnen.“*>
Problematisch bei der Anwendung dieses Sithneverstindnisses auf den Tod Jesu im
Neuen Testament ist und bleibt jedoch, dass Gott anscheinend nur durch den blutigen,
gewaltsamen Tod Jesu als des Schuldlosen den schuldig gewordenen Menschen seine
Sithne gewihren kann oder will. So schreibt Paulus iiber Jesus Christus im Romerbrief:
,Ihn hat Gott aufgerichtet als Sithnemal — wirksam durch Glauben - in seinem Blut,
zum Erweis seiner Gerechtigkeit durch die Vergebung der Siinden.*>® Das heifdt: Gott
hat Jesus dazu bestimmt, mit seinem Blut Sithne zu leisten; er hat ihn éffentlich am
Kreuz als Sithnopfer aufgestellt, um zu zeigen, dass er die vorher von den Menschen
begangenen Siinden ungestraft lisst. Gemif3 einem solchen Sithneverstindnis kann nur
durch das ,Blut“ des Unschuldigen Siindenvergebung und Sithne geschehen, nur durch
,Blut“ das durch die Siinde tatsichlich oder vermeintlich gestorte Verhiltnis zwischen
Gott und Mensch wiederhergestellt werden. Das Entscheidende und Wesentliche am
Erlosungs- und Heilsgeschehen scheint weniger Jesu Haltung der Liebe, die sich durch
sein ganzes Leben hindurch gezeigt hat, als sein gewaltsamer, blutiger Tod zu sein.
Wenigstens ein Dutzend Mal ist vom Blut Jesu in diesem Sinn die Rede.™” Nach der
Siihne- oder Vergeltungslogik hatte Gott keine andere Moglichkeit, dem Menschen seine
Siinde zu vergeben, die Schuld des Menschen zu entsithnen, den siindigen Menschen
mit sich zu vers6hnen als durch das Blut seines schuldlosen Sohnes. Laut Hebrierbrief
gibt es bereits vom ersten Bund her keine Vergebung, ,ohne dass Blut vergossen wird*,
weshalb Christus auch nur ,mit seinem eigenen Blut“ Erlésung bewirken und Mittler
des neuen Bundes werden konnte.>®

Auch der Begriff der Stellvertretung, der juristischer Herkunft ist, fihrt kaum wei-
ter. Nimmt man nicht an, der Mensch habe fiir Siinde und Schuld die Héllenstrafe ver-
dient und Jesus habe stellvertretend fiir ihn diese Strafe am Kreuz oder nach seinem Tod
durch den Abstieg in die Holle durchlitten, gibt es im Grunde nichts, was Jesus Christus
dem Menschen durch sein Leiden und Sterben am Kreuz einfach abgenommen hitte:
nicht die Siinde, nicht das Leid, nicht die Erfahrung von Gottferne, nicht den Tod. Auch
nach dem Lebensende Christi siindigt der Mensch, leidet er unter den Folgen eigener
und fremder Schuld, bleibt ihm die Erfahrung der Gottferne nicht erspart, muss er ster-
ben. Der Tod Jesu bewahrt ihn vor all dem nicht.

Da Jesu Stellvertretung offenkundig nicht Ersatz bedeutet, wird sie hiufig als eine
Art Stellentausch verstanden. Jesus nimmt die Stelle des siindigen Menschen ein, indem
er mit seiner Menschwerdung in den Machtbereich der Siinde und der Gottferne ein-
tritt, damit der Mensch seine Stelle einnimmt, indem er ihm nachfolgt und ein Leben der

554 Vgl. Kessler 248f; 297—299; 416—418; Pemsel-Maier 154—156.

555 Ps65,3f.

556 Rom 3,25.

557 R6m 5,9; Eph1,7; 2,13; Kol 1,20; Hebr 9,7, 10,19; 1 Petr1,2.19; 1 Joh 1,7; Offb 1,5; 5,9 w.a.
558 Hebr9,22;/9,12.

13.02.2026, 20:09:34. - O

275


https://doi.org/10.14361/9783839442890-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

276

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

Hingabe an Gott und die Mitmenschen lebt. Dass Jesus ihr ,Stellvertreter* ist, bedeutet
dann, dass er als wahrer Mensch Vorbild und Urbild aller Menschen ist und insofern die
Menschheit reprisentiert. ,Da er in seinem Leben und Sterben der Gott ganz entspre-
chende, wahre Mensch, also das Urbild des Menschen schlechthin in seinem Verhiltnis
zu Gott und den anderen ist, reprasentiert er in sich alle ibrigen Menschen, nicht wie sie
immer schon sind, sondern wie sie noch werden sollen; alle sollen ja seinem Bild gleich-
gestaltet werden.*>® Statt missverstindlich von Jesu ,Stellvertretung” sollte man dann
aber besser gleich von seiner Ur- und Vorbildlichkeit sprechen.

Nicht nur missverstandlich, sondern hochst problematisch ist hingegen der Begriff
der Stellvertretung, wenn mit ihm ein stellvertretendes (Straf-)Leiden Jesu gemeint ist.
Nichtwenige Theologen teilten bis ins 20. Jahrhundert hinein die Annahme einer solchen
Stellvertretung; auf evangelischer Seite beispielsweise Karl Barth, Wolfhart Pannenberg
und Jirgen Moltmann, aufkatholischer Seite beispielsweise Jean Daniélou und Hans Urs
von Balthasar. Ein stellvertretendes Strafleiden Jesu ist mit Gottes Selbstoffenbarung in Je-
sus Christus als eindeutige Liebe nicht zu vereinbaren. Vertreter dieser Auffassung kon-
nen sich auch nicht ohne Weiteres auf Paulus berufen. Zwar geht dieser von der ursiin-
digen Verlorenheit des Menschen und vom Zorn Gottes aus und denkt im Grunde straf-
rechtlich.>® Aber er diirfte kein direkt verurteilendes Handeln Gottes gegeniiber seinem
Sohn im Sinn haben, wenn er im zweiten Korintherbrief schreibt: , Er [Gott] hat den, der
keine Siinde kannte, fiir uns zur Siinde gemacht, damit wir in ihm Gerechtigkeit Gottes
wiirden.*® Solche und hnliche Stellen sollten nicht in dem Sinn interpretiert werden,
dass Gott seinen Sohn stellvertretend fiir die Siinde der Menschen furchtbar leiden lisst,
sondern dass er ihm zumutet, das furchtbare Unrecht und Leid, das ihm siindige Men-
schen zufiigen, in Liebe zu ertragen. In diese Richtung wire auch die Fluchstelle im Gala-
terbrief zu verstehen: ,Christus hat uns vom Fluch des Gesetzes freigekauft, indem er fiir
uns zum Fluch geworden ist; denn es steht geschrieben: Verflucht ist jeder, der am Holz
hingt.“*** Nicht Gott hat Jesus verflucht und bestraft, sondern siindige Menschen haben
ihn zum ,Fluch und zur , Siinde“ gemacht. Nicht Gott war hier der Handelnde, sondern
menschliche Akteure, die allenfalls ,meinten, er sei von Gott geschlagen“®. Aber Gott
hat seinem Sohn auferlegt, diesen Fluch und diese Siinde in Liebe zu durchleiden, um
so seine absolute Liebe den Menschen nahezubringen und innerweltlich erfahrbar zu
machen. Christus erleidet also nicht stellvertretend fiir alle Menschen eine von Gott von
auflen aufgebiirdete Siindenstrafe. Wohl aber verlangt ihm Gott ab, sich aus Liebe auf
eine (nicht nur, aber auch) bose Welt der Liigen und der Zerstérung (und damit der Gott-
ferne) ,fiir uns“bis in letzter Konsequenz einzulassen, um uns so die géttliche Liebe zu
offenbaren.

559 Kessler 421.

560 ROmM1,18-32; 5,12—21; 8,3.33f.
561 2 Kor 5,21; vgl. Kol 2,14.

562 Gal3,13.

563 Jes53,4.

13.02.2026, 20:09:34. - O



https://doi.org/10.14361/9783839442890-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Jesus Christus

Literatur

Anselm von Canterbury: Warum Cott Mensch geworden, 2016.
Michael Welker: Gottes Offenbarung. Christologie, 3. Auflage 2016.

2.3.2.2 Jesus Christus: absoluter Offenbarer und Mittler der Liebe Gottes

Mit (straf-)rechtlichen Kategorien ldsst sich das Wesentliche der Wirksamkeit und der
Bedeutung Jesu Christi nicht erfassen. Jesus hat einen Gott der Liebe geoffenbart. Wie
dieser Gott nicht verpflichtet“ war, Menschen iiberhaupt das irdische Leben, geschwei-
ge denn das ewige Leben zu schenken, ist der Mensch als freier Partner seiner Liebe auch
nicht, gewissermafien als sein , Eigentum*, dazu ,verpflichtet®, Gott, sich selbst und den
Nichsten zu lieben — jedenfalls nicht in einem rechtlichen, héchstens in einem sittlichen
oder religiosen Sinn. Wie es rechtlich keine , Pflicht“ gibt, zu lieben, so gibt es auch kein
,Recht“ darauf, geliebt zu werden. Liebe ist ein personales Geschehen zwischen freien
Personen, kein Rechtsvertrag. Die Siinde des Menschen stellt deshalb eine sittliche oder
religiése Schuld, nicht aber eine Schuld im strafrechtlichen Sinn mit entsprechenden
Konsequenzen dar. Im strafrechtlichen Kontext erscheint Gott primdr als Strafrichter, der
zugleich Gesetzgeber und Strafausfithrender ist, der Mensch als durch die ursiindliche
Ubertretung des géttlichen Gesetzes schwer schuldig Gewordener, der gerechterweise zur
Hochststrafe verurteilt worden ist, und Jesus Christus schlieflich als der, der durch sein Lei-
den und Sterben als Unschuldiger die gerechte Strafe auf sich genommen hat, auf diese
Weise rechtlich die Schuld des Menschen wieder ausgeglichen und die Sache Gottes und
des Menschen wieder in Ordnung gebracht hat. Jesus Christus hat aber nicht nur und
nicht in erster Linie einen Richtergott verkiindet. Vielmehr hat er durch sein Reden, sein
Handeln und sein ganzes Leben einen Gott geoffenbart, dessen absolute Liebe viel eher
in Bildern von einem barmherzigen Vater, von einem guten Hirten, einem Therapeuten,
einem Erzieher oder Lehrer als im Bild von einem Richter eingefangen ist.

Neben Anselm von Canterbury und Martin Luther, die hier als Beispiele fur
(straf-)rechtliches Denken angefithrt wurden, gab es in der westlich-lateinischen
Tradition auch Denker, die soteriologisch eine andere Richtung eingeschlagen haben.
So hat bereits Peter Abaelard (1052-1142) an Anselms Satisfaktionstheorie Ungereimt-
heiten und Schwachstellen aufgedeckt. In Christus hat er ,vor allem die dynamisch-
aktive Manifestation der Liebe Gottes gesehen, welche die Siinder erfasst und zu ver-
trauender Gegenliebe erweckt“**. Diese Liebe ,bedeutet zugleich Vergebung und innere
Verwandlung®“®.

Thomas von Aquin (1225-1274) hat Abaelards Ansatz dann in sein umfassendes theo-
logisches System integriert und neben der biblischen und lateinischen verstirkt auch
die griechische Uberlieferung in ihrer Fiille aufgenommen. Fiir ihn ist Jesus Christus der

564 Kessler361.
565 Ebd.

13.02.2026, 20:09:34. - O

277


https://doi.org/10.14361/9783839442890-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

278

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

Weg zu Gott: Christus ,,als Mensch ist fiir uns der Weg, zu Gott hinzustreben**¢. In Got-
tes Wesen sieht Thomas reine Giite und Liebe, die sich selbst an die Menschen verstromt.
,Gott behilt sich nicht bei sich selbst, sondern vereint sich mit den geschaffenen Men-
schen und diesen mit sich zu seinem Heil.**” In der Welt wirkt Gott durch Menschen
als Instrumente. ,Die Erlosung aber wirkt Gott durch ein einzigartiges Instrument, das
ihm allein vorbehalten, weil stindig mit ihm vereint ist [...]: durch die Menschheit des
inkarnierten Gottessohnes.“*®®

Die Christologie des Thomas ist folglich theozentrisch: Gott ist der Hauptakteur,
Christus ,nur“ Werkzeug und Mittel. Dass seine Menschheit Instrument der Gottheit
ist, bedeutet aber nicht, dass der Mensch Jesus Christus keinen eigenen freien Willen
besessen hitte. Jesus hat sich in Freiheit mit dem Erlésungswillen Gottes identifiziert,
indem er Gott gehorchte und aus der Liebe lebte. Seine Menschheit war mithin selbst-
tiatiges Werkzeug der versbhnenden Liebe Gottes. Alles, was er in ihr lebte und litt, war
darum ,fiir uns heilbringend“*®. Sein gesamtes irdisches Leben und Leiden wurde zum
wirksamen Offenbarungszeichen, an dem ,der Mensch erkennt, wie sehr ihn Gott liebt®,
und das ,uns zur (Gottes-)Liebe provoziert“.’® In der Liebe geschieht aber Vergebung, in
ihr besteht die Vollendung des menschlichen Heils.

,Beherrschend in der thomanischen Soteriologie ist [somit] die Liebe Gottes, die Chris-
ti geschichtliches Dasein bestimmt und uns zur Gegenliebe ruft und bewegt. Die Erl6-
sung griindet zutiefst im Geheimnis der Liebe Gottes zu den Menschen und der radi-
kalen, liebenden Verbundenheit Christi mit den anderen Menschen "

Gott ist Liebe.”” Nicht um sich selbst in irgendeiner Weise zu vervollkommnen, was
gar nicht moglich wire, sondern aus absoluter Liebe beschliefit er seit Ewigkeit, eine
Welt mit Menschen zu erschaffen und selbst Mensch darin zu werden, um die Menschen
nach ihrem Tod fiir immer an seinem eigenen Leben Anteil zu geben. Wie besonders
Franziskanertheologen, allen voran Johannes Duns Scotus (1266-1308), richtig erkannt
haben, wire Gott im Sinn einer ,absoluten Inkarnation“ auch dann Mensch geworden,
wenn ,Adam“ nicht gesiindigt hitte beziehungsweise Menschen nicht siindigen wiirden.
Selbstverstindlich wusste Gott auf seine Weise im Voraus, dass der Mensch fehlen wiir-
de, hat er ihn doch nicht als vollkommenes Wesen, sondern als ein sich entwickelndes
Wesen in einer sich entwickelnden Welt geschaffen, damit er auf diese Weise freier Part-
ner seiner Liebe wird. Ein solcher Mensch in einer solchen Umgebung wiirde unvermeid-
lich Fehler machen, wiirde unvermeidlich siindigen. Da er als Lebewesen von héheren,
instinktgesteuerten Tieren abstammt, muss er sich erst noch zu einem umfassend lie-
benden Wesen entwickeln.

566 Thomas: Summa theologica [= Sth], | .2 prooem.
567 Kessler362 (Sthlll g.1).

568 Ebd.363.

569 Thomas: Sthlll q.50 a.6c.

570 Ebd. Il q.46 a.3c primo.

571 Kessler 365.

572 1)oh 4,16.

13.02.2026, 20:09:34. - O



https://doi.org/10.14361/9783839442890-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Jesus Christus

Eine Soteriologie innerhalb einer evolutiven Weltanschauung macht die menschliche
Siinde als solche nicht geringer, ordnet sie aber anders ein und bewertet sie damit
anders, als dies viele traditionelle Soteriologien tun. Ihnen zufolge hat der Mensch
durch seine Ursiinde die von Gott vorgegebene Schépfungsordnung (den Ordo) so schwer
gestort und sich so sehr von Gott abgewandt und getrennt, dass Gott in seinem Sohn
selbst Mensch werden musste, um das Verhiltnis von Gott und Mensch wieder in Ord-
nung zu bringen. Da es aber in einer evolutiven Welt und Menschheit niemals einen
vollkommenen Flecken Erde (ein Paradies) und ebenso wenig vollkommene Menschen
(Adam und Eva) gegeben hat und darum auch niemals zu einer Ursiinde als historischer
Tat zweier Menschen am Beginn der Menschheitsgeschichte mit katastrophalen Aus-
wirkungen auf jeden einzelnen Menschen und die gesamte Menschheit bis zum Ende
der Geschichte gekommen ist, war es auch fiir Gott niemals in diesem Sinne notwendig,
seinen Sohn in die Welt zu senden, damit er durch seine Menschwerdung, genauer
gesagt, seinen unschuldigen Tod diese furchtbare Tat durch Sithne wiedergutmacht
und die Menschheit aus dem Tod oder vor dem ewigen Tod rettet.

Gott wollte im Sohn Mensch werden, nicht wegen, sondern trotz der Siinde der Men-
schen. Er wollte es, um einer von ihnen zu sein und sie durch seine Erniedrigung zu
sich zu erhéhen. Er wollte an ihrem sterblichen Leben teilnehmen, um sie an seinem
unverginglichen Leben teilhaben zu lassen. So sollte es fiir immer zu einem wunderbaren
Tausch zwischen gottlichem und menschlichem Leben kommen, sollten sich fiir immer
Gott und Welt, Himmel und Erde miteinander verbinden.

Dementsprechend sandte Gott seinen Sohn in die Welt, um ihnen seine bedingungs-
und grenzenlose, seine unerschopfliche und absolute Liebe zu offenbaren. Er sandte ihn,
damit er ihnen als wahrer Mensch ein Beispiel gibt und vorlebt, was es heifit, selbstlos
und allumfassend zu lieben, damit er sie zu géttlicher Liebe ermutigt, begeistert und
erzieht. Er sandte ihn, um ihnen die Vergebung ihrer Siinden bewusst zu machen, aber
mehr noch, um ihnen zu zeigen, dass er sie aus dem Tod retten wird und ewiges Leben fir
sie bereithilt. Er sandte ihn, damit sie durch ihn, seinen Sohn, fiir immer und ewig mit
ihm versohnt sind.

In seiner unverbriichlichen Liebe hat Gott den Menschen immer schon ihre Siinde
vergeben. Wenn es heif3t, er habe in Jesus Christus die Welt mit sich verséhnt>”, bedeu-
tet das, dass durch seinen Sohn diese Vergebung auf eine Weise bei den Menschen an-
gekommen ist, wie das vorher nicht der Fall war. So betrachtet geschieht in Christus die
Vers6hnung. Auch sind fiir Gott alle Menschen immer schon seine S6hne und Téchter.
Siewerden es nicht erst durch die Menschwerdung seines Sohnes. Sie bediirfen nicht erst
der ,Versohnung* durch Christus, um Kinder Gottes zu werden. Indem der einzigartige
Sohn Gottes in die Welt kommt, wird aber ihre Gotteskindschaft auf eine nie dagewesene
Weise sichtbar, greifbar und erfahrbar.

Seiner Sendung entsprechend hat Jesus Christus als menschgewordener Logos-Sohn
seinen Mitmenschen nicht nur am bitteren Ende, sondern im Ganzen seines Lebens die
Liebe des Vaters geoffenbart und nahegebracht. Da er wirklicher Mensch war, war er
auch selbst ein sich entwickelndes Wesen. Wie alle anderen Menschen musste er lernen,
wusste er vieles nicht und musste sich erkundigen, musste sich mit seinem Nichtwissen

573 2 Kor5,19.

13.02.2026, 20:09:34. - O

279


https://doi.org/10.14361/9783839442890-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

280

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

etwa beziiglich des Zeitpunkts des Weltendes zufriedengeben.* Er musste sich kérper-
lich, seelisch und geistig entwickeln, weshalb er wie wir in allem versucht wurde und mit
unseren Schwichen mitfithlen konnte und immer noch kann, ohne selbst gesiindigt zu
haben.”” Selbst geistlich musste er heranreifen. So hat er, obwohl er der Sohn war, erst
durch Leiden, wie der Hebraerbrief kithn sagt, ,den Gehorsam gelernt“’”®. Nicht, dass er
nicht schon vorher dem Vater gehorsam gewesen wire. Aber ihm ist erst im Laufe seines
Lebens in der ganzen Tragweite aufgegangen, was der Gehorsam als stindiger Bereit-
schaft auf Gott zu horen in sich einschliefdt. Weil der Mensch (aktuell) erst werden muss,
was er (potenziell) ist, darf die Menschwerdung Gottes nicht auf das Ereignis von Empfing-
nis oder Geburt Jesu beschrinkt werden. Weil sich Jesus erst noch menschlich entwickeln
musste, war auch die Menschwerdung Gottes in ihm nicht einfach von vornherein gege-
ben, sondern dauerte als Geschehen sein Leben lang an und wurde erst mit seinem Tod
und seiner Auferstehung abgeschlossen.

Schon in seiner Kindheit und Jugend diirfte sich sein besonderes Verhiltnis zum Va-
ter bemerkbar gemacht haben. Als Erwachsener diirfte er die Liebe des Vaters zunehmend
ausgestrahlt haben. Nach der Taufe durch Johannes nimmt er seine Sendung, die Liebe
des Vaters zu den Menschen zu bringen, aktiv auf. Wenn er Kranke heilt und Menschen
die Siindenvergebung zuspricht, wenn er als Weisheitslehrer spricht oder in Gleichnis-
sen die Herrschaft Gottes veranschaulicht, wenn er als Armer mit seinen Jiingern von
Ort zu Ort zieht und predigt oder wenn er sich besonders den Armen zuwendet, tut er
im Grunde immer nur das Eine: er bezeugt und vermittelt die absolute Liebe Gottes. Er
zeigt sie in allem, was er sagt und tut. Durch ihn kommt sie bei den Menschen an. Sie
wird erkennbar an seiner Person, an seinem ganzen Wesen, ist er doch als vom Geist
ganz Erfullter ganz Mensch fiir andere, der sich von ihrem Leid zutiefst betreffen lisst
und unermiidlich fiir sie einsetzt. Nicht zuletzt tut er einen Gott kund, der in seiner Liebe
auch noch dem letzten Menschen, der verlorenzugehen droht, nachgeht und ihn sucht,
bis erihn gefunden hat, um ihn zu retten.””” Sein himmlischer Vater will nicht, dass auch

578

nur einer von den Kleinen verloren geht.>”® Auch er selbst ist als Sohn gekommen, um zu

suchen und zu retten, was verloren ist.”””
Besonders eindriicklich offenbart Jesus die Liebe Gottes am Ende seines Lebens durch
sein Leiden und Sterben am Kreuz. Schon im Neuen Testament, etwa in den Abend-

5% und dann in der Tradition, etwa im Konstantinopolitanischen Glau-

581

mahlsworten
bensbekenntnis von 381 (,fiir uns gekreuzigt“)**, wurde ihm eine besondere soteriolo-
gische Bedeutung zuerkannt, indem gesagt wurde: Er hat fiir uns gelitten und er ist fiir
uns gestorben.

Sein Leiden begann nach dem letzten Abendmahl im Garten Getsemani. Als er sich

dort im Gebet, gestirkt durch den Engel, dazu durchgerungen hat, den Willen des Va-

574 Lk 2,40.52; u.a.; /z. B. Mk 5,30; 8,27.29; / Mk 13,32.
575 Hebr 4,14f.

576 Hebrs,8.

577 Lk1s,4.8.

578 Mt18,14.

579 Lk19,10.

580 1Kor24; Mt 26,28; Mk 14,24; Lk 22,19.20.

581 DH150.

13.02.2026, 20:09:34. - O



https://doi.org/10.14361/9783839442890-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Jesus Christus

ters zu erfiillen, steht er auf und geht Judas, dem Verriter, und seinen Gegnern entge-
gen582
bekannten romischen Statthalter Pontius Pilatus iibergeben werden. Die Szene darf als

, die ihn verhaften, verhéren, verurteilen und schliefdlich dem als duflerst brutal

eine Schliisselstelle der Selbstoffenbarung Gottes in Jesus von Nazaret gelten. Jesus nahm
das Leiden und den gewaltsamen Tod bewusst und freiwillig auf sich. Damit erfillte er
den Willen des Vaters. Gott wollte nicht, dass Menschen seinen Sohn umbringen, sich auf
furchtbare Weise an ihm versiindigen. Aber als die Widersacher Jesu seine Beseitigung
beschlossen hatten, mutet er ihm zu, sich diesem gewaltsamen Tod nicht zu entziehen,
sondern in Liebe zu durchleiden und so das Bése zu unterlaufen. Indem sich Jesus dem
Bosen ausliefert, sich von ihm ohne Gegenwehr treffen lisst, es aushilt und ihm in seiner
Liebe standhilt, offenbart er die Liebe Gottes. Gott lisst den Menschen in seiner Siind-
haftigkeit und Bosheit nicht nur nicht im Stich, sondern geht ihm von sich aus entgegen
und liefert sich ihm scheinbar ohnmichtig aus, um gerade so das Bose zu itberwinden.
Gott lisst sich in seiner Liebe von nichts und niemandem aufhalten. Seine Liebe kennt
keine Grenze. Er vergibt auch die schlimmsten Verbrechen, wie aus dem Wort des lu-
kanischen Jesus im Hinblick auf die, die ihn kreuzigen, hervorgeht: ,Vater, vergib ihnen,
denn sie wissen nicht, was sie tun.“

In seiner Passion ging Jesus in der Feindesliebe bis zum AufRersten. Sein Dasein fiir
andere steigerte sich bis zur Lebenshingabe. Von Getsemani an durchlitt er eine letz-
te menschliche Einsamkeit. Am Kreuz fithlte er sich zutiefst vom Vater selbst verlassen,
wie der Todesschrei nach Markus vermuten lisst: ,Mein Gott, mein Gott, warum hast
du mich verlassen?® ohne sein Vertrauen in ithn zu verlieren, wie wiederum der Todes-
schrei nach Lukas zu verstehen gibt: ,Vater, in deine Hinde lege ich meinen Geist.“®
Wie sich Jesus bei seinem 6ffentlichen Wirken besonders mit den Armen und Hilflosen
solidarisiert hat, solidarisiert er sich nun durch sein freiwilliges Leiden und Sterben be-
sonders mit allen wehrlosen Opfern von Gewalt. Dabei schlief3t er niemanden aus seiner
Liebe aus, auch nicht seine Gegner, die ihn hinrichten. Auch wenn er sich mit bestimm-
ten Menschen besonders solidarisiert, identifiziert er sich mit allen. Damit offenbart er
einen Gott, der sich im Sinn absoluter Inkarnation aus Liebe von vornherein und grund-
satzlich mit jedem Menschen identifiziert, sich aber in konkreten Situationen besonders
mit den Opfern menschlicher Ungerechtigkeit und Gewalt solidarisiert.

Obwohl der grausame Kreuzestod Jesu angesichts der hohen Bereitschaft Michtiger,
Menschen, die ihre Macht gefihrden oder auch nur gefihrden kénnten, gewaltsam zu
beseitigen, historisch betrachtet durchaus unter das Erwartbare fillt, ist er theologisch
betrachtet fiir das Heil der Menschen nicht notwendig. Jesus hitte ,auch einen anderen,
nicht gewaltsamen Tod sterben kénnen**®¢. Er hitte die absolute Liebe Gottes auch of-
fenbaren kénnen, wenn er beispielsweise mit 60 Jahren eines friedvollen Todes gestorben
wire. Das Kreuz war nicht notwendigerweise ,vorherbestimmt“ und , Bestandteil eines

582 Mk14,42; Mt 26,46; vgl. Joh 18,4.
583 Lk 23,34.

584 Mk15,34.37; Mt 27,46.50.

585 Lk 23,46; vgl. Joh 19,30.

586 Pemsel-Maier151.

13.02.2026, 20:09:34. - O

281


https://doi.org/10.14361/9783839442890-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

282

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

gottlichen Heilsplanes“.*®” In ihm scheint aber in besonderer Weise die Gegenwart Got-
tes unter den Menschen auf, der in seiner Liebe entschieden auf der Seite der Opfer steht
und dennoch den Titern vergibt.

Erst im Licht der Auferstehung wurde die Heilsbedeutung des Kreuzestodes Jesu er-
sichtlich, als in ihm das Leben den Sieg iber den Tod davontrug. Seine Passion und seine
Auferstehung gehéren von daher aufs engste zusammen. Sie bilden das eine Pessach Jesu,
seinen Durchgang und Hiniibergang vom irdischen zum himmlischen Leben.

Die Auferweckung war die souverdne Tat Gottes, des Vaters, durch den Geist an Jesus,
dem Sohn.*® Diese Tat ist die Machttat und Heilstat Gottes schlechthin. Wihrend Gott-
vater zu Jesu Lebzeiten durch ihn in der Welt gehandelt hat, handelt er nun an ihm als
Getotetem und Gestorbenem aufierhalb von Raum und Zeit und jenseits der Geschichte,
wie wir sie in der Welt kennen. Allerdings tut er auch das nicht an seiner Freiheit vorbei.
Jesus hat als Mensch durch seine duferste Gottes- und Nichstenliebe selbst zu seiner
Auferstehung beigetragen. Als Gottmensch ist er nicht nur auferweckt worden, sondern
selber auferstanden. Von seiner Selbstauferstehung kann auch insofern gesprochen wer-
den, als er durch seine Auferweckung und Erhéhung in jene Herrlichkeit des Vaters ein-
tritt, die er als der ewige Sohn schon vor der Weltschépfung besaf3.’® Der Sohn hat, wie
es bei Johannes heif3t, die gottliche Macht, sein Leben hinzugeben, aber es sich auch wie-

der zu nehmen.”*°

Indem er als von den Toten Auferstandener seinen Jiingerinnen und
Jingern erscheint, offenbart er sich selbst und offenbart er Gott endgiiltig als Gott des
Lebens, als denjenigen, der Herr ist iiber die Lebenden und die Toten.

Jesus Christus hat also, so lisst sich zusammenfassen, nicht nur wie die alttesta-
mentlichen Propheten durch seine Botschaft und durch zeichenhafte Handlungen, son-
dern durch sein ganzes Leben und Schicksal, durch seine Person geoffenbart und be-
zeugt, wer Gott ist und wer der Mensch ist. Schon allein dadurch, dass der ewige Sohn
Gottes Mensch wird, wird offenbar, dass alle Menschen Kinder Gottes sind und es in
Ewigkeit bleiben werden. Konkret offenbart Jesus durch seine Auferstehung, dass alle
Menschen wie er von den Toten auferstehen werden, dass jeder Mensch wie er vollendet
bei Gott leben wird. Wie Jesus Menschen, denen er zu Lebzeiten begegnet ist, zu volle-
rem Menschsein befreit hat, indem er ihre inneren und dufieren Krankheiten geheilt, ihr
Leiden beendet oder abgemildert und ihnen die Vergebung ihrer Siinden zugesprochen
hat, wird er als auferstandener und erhdhter Herr jeden Menschen bei der Begegnung
im Tod erl6sen, das heif’t von allem befreien, was ihn in seinem Leben daran gehindert
hat, selbstlos und grenzenlos zu lieben und so ganz er selbst zu sein.*”!

Beim gesamten Offenbarungs- und Erlésungs- oder Heilsgeschehen im Leben Je-
su ist Gott der eigentlich Handelnde. Die Heilsinitiative geht ganz von ihm aus. Das Heil
kommt allein von ihm.

Um den Menschen seine Liebe und ihr Heil zu offenbaren und nahezubringen, be-

dient er sich des Menschen Jesus. Dieser bewirkt nicht seinen Heilswillen, sondern fiihrt

587 Ebd.

588 Eph1,19f; Rom 8,11.
589 Joh17,5.

590 Joh10,18.

591 Bd.3,Kap.3.3.3.

13.02.2026, 20:09:34. - O



https://doi.org/10.14361/9783839442890-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Jesus Christus

ihn aus, verursacht nicht seine Liebe, sondern gibt sie an die Menschen weiter. Dass er
das aber auf einzigartige Weise und in einzigartiger Deutlichkeit tut, weist daraufhin, dass
er die Liebe Gottes fiir alle Menschen bedeutsam und wirksam zum Ausdruck bringt,
dass er einzigartiger Offenbarer und Mittler, einzigartige Instrumentalursache (Werk-
zeug) Gottes ist, dass er letztlich der Gottmensch, der sich durch sich selbst offenbarende
Gott selber ist.

DaGottden Menschen als freien Partner seiner Liebe erschaffen hat, istjeder Mensch
durch die Liebe, die er in seinem Leben erfihrt, wie gro® oder gering sie auch immer
sein mag, herausgefordert, eine Antwort zu geben. Da er schon Kind Gottes ist, geht es
fiir ihn nicht darum, zu entscheiden, ob er es sein will oder nicht, sondern nur darum,
inwieweit er schon in seinem Leben seiner Gotteskindschaft entsprechen und das heif3t
ein liebender Mensch sein will. Innerhalb sehr individueller Grenzen und Méglichkeiten
bestimmt er in Freiheit selbst, in welchem Maf$ und auf welche Art und Weise er Kind
Gottes ist, inwieweit er sich in seinem Leben nicht von egoistischen Interessen, sondern
von der Liebe leiten lisst und damit selbst ein Werkzeug der Liebe Gottes fiir andere
Menschen in der Welt wird. Da die Liebe als solche immer zu einer Antwort einlidt, ist
jeder Mensch freier Partner der Liebe Gottes, auch wenn er nicht an einen liebenden Gott
glaubt. Christen wissen jedoch durch ihren Glauben an Jesus Christus um die absolute
Liebe Gottes und ihre Partnerschaft mit Gott.

2.4 Erldsung, Befreiung und Verwandlung in nichtchristlichen Weltreligionen

Dank des Wirkens des Heiligen Geistes haben auch nichtchristliche Weltreligionen ih-
re eigenen Offenbarungen, ihre eigenen Zuginge zu Gott oder dem Géttlichen, ihre ei-
genen konkreten Heils-und Erlésungswege. In diesem religionswissenschaftlichen Teil
geht es um die Vorstellungen von Erlésung im Islam (Kap. 2.4.1), im philosophischen
Daoismus (Kap. 2.4.2), in den Hindu-Religionen (Kap. 2.4.3) und im Buddhismus (Kap.
2.4.4).

2.4.1 Erlosungim Islam

Der Islam geht auf den Propheten Muhammad zuriick, der zwar keine Erlosergestalt,
aber der Offenbarer des Korans war (Kap. 2.4.1.1). Auf der Basis jidisch-christlichen Stin-
denbewusstseins hat sich im Islam eine Vorstellung von Erlésung entwickelt, die unab-
hingig von einem menschlichen Erlgser ist und Siindenvergebung unmittelbar durch
Gottbedeutet (Kap. 2.4.1.2). In diesem Sinn erlangt der Muslim Erlésung vor allem, wenn
er sich Gott hingibt und seinem Willen unterwirft, also das tut, was Islam bedeutet: Hin-
gabe an Gott, Unterwerfung unter seinen Willen. Grundsitzlich stehen ihm dabei zwei
Moglichkeiten zur Verfiigung: Er kann zum einen versuchen, moglichst treu das Gesetz
zu erfiillen (Kap. 2.4.1.3), und er kann sich zum anderen bemiihen, die mystische Einheit
mit Gott zu erlangen (Kap. 2.4.1.4).

13.02.2026, 20:09:34. - O

283


https://doi.org/10.14361/9783839442890-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

