
2. Jesus Christus 259 

Literatur 

Stefan Schreiber: Die Anfänge der Christologie, Deutungen Jesu im Neuen Testament, 2015. 

2.3 Jesus Christus als geschichtliche Selbstoffenbarung Gottes 

In einer systematischen Christologie ist zu klären, wer oder was Jesus Christus war be
ziehungsweise ist und welche Bedeutung er in der Welt- und Menschheitsgeschichte hat, 
was er in ihr bewirkt hat. Es geht also einerseits um seine Person oder sein Sein und an
dererseits um seine Bedeutung oder seine „Funktion“ für Welt und Mensch. Mit seinem 
Personsein befasst sich die Christologie im engeren Sinn (Kap. 2.3.1), mit seinem Heils- 
und Erlösungswerk die Soteriologie (Kap. 2.3.2). Da Jesus Christus gemäß christlicher 
Tradition nicht nur Mensch, sondern zugleich Gott war, stellt seine Offenbarung die ein
zigartige geschichtliche Selbstoffenbarung Gottes dar. 

2.3.1 Die Person Jesu Christi 

Bevor etwas zum Verständnis der Person Jesu Christi gesagt wird (Kap. 2.3.1.2), muss 
kurz darauf hingewiesen werden, dass die Menschwerdung des ewigen Logos-Sohnes 
theologisch nicht völlig isoliert betrachtet werden darf, sondern als Teil seiner universa
len Sendung zu begreifen ist (Kap. 2.3.1.1). 

2.3.1.1 Die universale Sendung des Logos-Sohnes 
Obwohl sich unter den frühen Christen der Glaube an die Dreifaltigkeit Gottes als Vater, 
Sohn und Heiliger Geist erst allmählich aus dem Glauben an Jesus Christus entwickelt 
hat, darf und muss in einer systematischen Lehre von Jesus Christus die Lehre von der 
Dreieinigkeit Gottes in Grundzügen vorausgesetzt werden. Christologie und Trinitäts
lehre hängen untrennbar miteinander zusammen. 

Der aus dem Neuen Testament heraus entfalteten traditionellen Lehre zufolge ist der 
Vater in der Gottheit der ursprungslose Ursprung, aus dem der Sohn und (durch den Sohn) 
der Heilige Geist hervorgeht.471 Diesen beiden inneren Hervorgängen entsprechen die bei
den Sendungen „nach außen“, nämlich in die Welt. Der Vater sendet den Sohn und (durch 
den Sohn) den Heiligen Geist zu den Menschen in der Welt. Traditionell wird die Sen
dung des Sohnes auf seine Menschwerdung in Jesus von Nazaret beschränkt und lässt 
man die Sendung des Geistes mit dem Pfingstereignis nach Ostern anheben. In dieser 
Sicht setzt die Sendung des Geistes Leben, Sterben und Auferstehen Jesu Christi voraus. 

Diese Sicht wird jedoch bereits fragwürdig, wenn man jene Stellen aus dem Neuen 
Testament ernst nimmt, die ein besonderes Wirken des Geistes Gottes bei der Empfäng
nis und im Leben Jesu bezeugen.472 Die Sendung des Geistes findet schon mitten im Le

471 Kap. 3.3.1.3. 
472 Kap. 2.2.5.2. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-010 - am 13.02.2026, 20:09:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


260 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

ben Jesu statt, etwa wenn es bei der Taufe Jesu heißt, dass der Geist (sichtbar in Gestalt 
einer Taube) auf ihn herabgekommen ist, oder fällt mit der Sendung des Sohnes zeitlich 
zusammen, wenn der Engel bei der Verkündigung Maria sagt: „Heiliger Geist wird über 
dich kommen“473. 

Berücksichtigt man darüber hinaus eine ganze Reihe von Aussagen aus dem Alten 
Testament, sind sowohl die Sendung des Sohnes als auch die des Geistes zurückzuverle
gen. Wird der Sohn Gottes von der Weisheit und dem Wort Gottes her verstanden, wie das 
im Neuen Testament geschieht, dann ist im Wirken der präexistenten Weisheit und des 
göttlichen Wortes bereits ein Wirken des ewigen Sohnes zu erkennen. Im Johannespro
log wird diese Verbindung ausdrücklich hergestellt: das Wort, das „im Anfang“ bei Gott 
war und Gott war474, ist kein anderes als das Wort, durch das Gott „im Anfang“ Himmel 
und Erde schuf, indem er sprach: „Es werde …“.475 Dem Wort Gottes wird im Alten Testa
ment jedoch nicht nur ein schöpferisches Wirken bei der Erschaffung und der Erhaltung 
der Welt zugesprochen476, sondern auch eine Sendung in die Welt und ein besonderes 
Wirken in Menschen.477 So etwa sandte Jahwe sein Wort, um Menschen in Bedrängnis 
und Not zu heilen und zu befreien aus ihren Gruben.478 Bei diesem heilenden und be
freienden Wirken des Logos handelt es sich nicht mehr um ein schöpferisches Wirken zur 
Erschaffung und Erhaltung der nichtgöttlichen Welt, sondern um ein gnadenhaftes Wir
ken, bei dem Menschen etwas vom göttlichen Leben selbst mitgeteilt wird.479 

Ganz ähnlich wird von der bereits personifiziert gedachten Weisheit Gottes gesagt, 
dass sie beispielsweise aufrichtige Rede verkörpert, Erkenntnis, Rat und Hilfe gewährt, 
Leben gelingen lässt.480 Noch deutlicher wird vom Geist Gottes ein unmittelbares gna
denhaftes Wirken ausgesagt, das belebt und inspiriert, Menschen mit Gott und unter
einander verbindet sowie allererst füreinander öffnet, Mut und Lebensfreude schenkt, 
den Menschen erneuert. Dass nicht nur der Geist, sondern auch der Logos-Sohn immer 
schon zu den Menschen gesandt ist und unmittelbar in ihnen wirkt, kommt am deutlichs
ten wiederum im Johannesprolog zum Ausdruck, wenn von ihm gesagt wird, „das wahre 
Licht“ zu sein, „das jeden Menschen erleuchtet“.481 So betrachtet stellt seine Menschwer
dung nicht den Beginn seiner Sendung, sondern ein inhaltliches Moment innerhalb sei
ner universalen Sendung dar, wenn auch ein ganz besonderes. Denn durch sie kann er ganz 
anders, nämlich als Mensch in der Welt wirken, durch sie die Situation der Menschen und 
ihre Geschichte grundlegend und nachhaltig verändern, durch sie die Herrschaft Gottes auf 
Erden einführen beziehungsweise in ihre Endphase führen. Weil Jesus Christus kein an
derer als der inkarnierte Logos-Sohn ist, kann er nach seiner leiblichen Auferstehung für 
immer in der Kirche leiblich gegenwärtig sein und in noch nicht dagewesener Intensität 
im Geist auf Erden wirken. 

473 Lk 3,22; / Lk 1,35; vgl. Mt 1,20. 
474 Joh 1,1. 
475 Gen 1,1.3.6 u.a. 
476 Vgl. Kol 1,17. 
477 Jes 9,7; 55,10f; Ps 147,18. 
478 Ps 107,20. 
479 Kap. 1.3.3.3. 
480 Spr 8,6–8; / Spr 8,12–14; / Spr 8,35. 
481 Joh 1,9. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-010 - am 13.02.2026, 20:09:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 261 

2.3.1.2 Jesus Christus: wahrer Mensch und wahrer Gott 
Die Erscheinungen des Auferstandenen hatten bei den Jüngern nicht nur den Glauben an 
die Auferstehung Jesu Christi und die Auferstehung aller Menschen ausgelöst, sondern 
auch den Glauben an die Hoheit Christi. Sehr früh war ihnen unter dem Beistand des 
Heiligen Geistes aufgegangen, dass Jesus mehr als der auferweckte Mensch war, dass er 
beim Vater erhöht war und als Herr göttliche Vollmacht besaß, auch wenn bis zur Formu
lierung des Bekenntnisses von Thomas im Johannesevangelium: „Mein Herr und mein 
Gott!“482, noch einige Zeit verstreichen sollte. 

In der nachapostolischen Zeit, näherhin in der patristischen und konziliaren Zeit vom 
2. bis zum 7. Jahrhundert, suchten Christen dann mithilfe griechischer Philosophie das Sein 
Jesu Christi theologisch genauer zu klären. Die Geschichte dieser christologischen Suche 
liest sich nachträglich vor allem wie eine Geschichte von Irrtümern oder Häresien, aus 
denen die Kirche gelernt hat. Zunächst drohte eine Verkürzung des Menschseins Jesu. Dem 
gnostischen Doketismus (2. Jh.) zufolge besaß Jesus nur einen Scheinleib, da die Materie 
als schlechte Wirklichkeit galt und daher für Christus unpassend schien. Der Logos war 
nicht wahrhaft Mensch geworden, er erschien nur wie ein Mensch. Dem hielten frühe 
Theologen wie Ignatius von Antiochien (gest. um 117) entgegen: dann sei der Mensch auch 
nicht wahrhaft, sondern nur scheinbar gerettet. Nur wenn der Gottessohn „wahrhaftig“ 
und wirklich Fleisch geworden ist, gelitten hat und am Kreuz gestorben ist, kann Jesus 
Christus der Offenbarer des ganzen Ausmaßes der Liebe Gottes und die reale Erlösung 
des ganzen Menschen sein.483 

Irenäus von Lyon (ca. 135–202), der bedeutendste Theologe des 2. Jahrhunderts, hat
te es auf der einen Seite mit dualistischen Gnostikern und Markion (ca. 90–160), die die 
materielle Schöpfung verloren gaben, zu tun, auf der anderen Seite aber auch mit dem 
sektiererisch gewordenen Judenchristentum der Ebioniten, die Jesus Christus für einen 
bloßen Menschen hielten. Für ihn erstreckte sich der Heilsplan Gottes von der Schöp
fung bis zu ihrer endgültigen Vollendung. Schlüssel für diesen Plan war der ewige Sohn 
Gottes, der Mensch wird und durch seine Menschwerdung die gesamte Menschheit, ja 
das All in sich zusammenfasst. „Ein und derselbe Jesus Christus“ ist, so Irenäus, der „Sub
stanz“ nach Gott und Mensch, weshalb er als „Mittler […] beide zusammenführen und die 
Menschen Gott nahebringen“ kann.484 Der Sohn und Logos Gottes, der seit der Schöp
fung in einer unabsehbaren Folge von Offenbarungen Gotteserkenntnis vermittelt hat, 
ist als Höhepunkt aller Offenbarung „in Jesus Christus leibhaftig Mensch geworden, damit 
wir die rettende Liebe Gottes erfahren und zum Leben in Freiheit, Liebe und Unsterb
lichkeit erweckt werden“485. In diesem Zusammenhang formuliert Irenäus erstmals das 
bereits erwähnte Tauschmotiv, das sich von da an wie ein roter Faden durch die altkirch
liche Christologie ziehen wird: 

482 Joh 20,28. 
483 Vgl. Kessler 328. 
484 Irenäus: Adv. Haer. III 18,7. 
485 Kessler 329. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-010 - am 13.02.2026, 20:09:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


262 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Der Sohn Gottes „ist aus grenzenloser Liebe geworden, was wir sind, um uns zu dem 
zu machen, was er ist.“486 

Während Irenäus im griechischen Osten nur selten von Sünden und Vergebung gespro
chen hatte, rückte für Tertullian (gest. nach 220) im lateinischen Westen beides in den 
Mittelpunkt. Er begriff das Werk Christi als Wiederherstellung (restitutio) der durch die 
Sünde gestörten Ordnung (ordo) und daher Erlösung als Rückkehr in den Zustand vor der 
Sünde. Während bei Irenäus der wunderbare Tausch und der umfassende Prozess der 
Erhebung und Vollendung der Menschheit im Vordergrund stand, ging der Blick Tertul
lians zurück zu einem vermeintlich reinen Anfang der ursprünglichen paradiesischen 
Ordnung. Während für Irenäus der Tod Jesu sein im Ganzen heilsbedeutsames Leben 
abschließt, sieht Tertullian in seinem Tod (am Kreuz) den Zweck seines Kommens in die 
Welt, das „eigentliche Fundament des Evangeliums und unseres Heils“487. Dadurch, dass 
diese Sicht, vor allem durch Cyprian von Karthago (gest. 258), im lateinischen Westen 
weitervermittelt wurde, wurde eine theologische Fehlentwicklung eingeleitet, die, be
sonders über Augustinus und die Reformatoren, bis heute die westliche Theologie prägt. 
Das theologische Interesse verlagerte sich vom Leben Jesu „auf die Erlösung von der Sün
de als abzutragender Schuldenlast“488. Die Christologie konzentrierte sich ganz auf die 
Passion und den Tod Jesu Christi und verstand seine Erlösungstat als „Reparation“, als 
Behebung und Wiedergutmachung des durch eine vermeintliche Ursünde entstandenen 
furchtbaren Schadens in Welt und Menschheit. 

Schon im 2. Jahrhundert und später erneut im 3. Jahrhundert drohte eine Leugnung 
oder Verkürzung des Gottseins Jesu Christi auch von adoptionistischer Seite. Im Adoptia
nismus galt Jesus nur als ein Mensch, wenn auch von Gott besonders erwählt und zu sei
nem privilegierten Sohn adoptiert. Dem Monarchianismus zufolge war der Sohn Gottes 
zwar Gott, unterschied sich aber nicht wirklich vom Vater, da es nur den einen und einzi
gen Gott, das eine göttliche Prinzip gäbe. Gemäß dem Subordinatianismus war der Logos 
zwar Gott, aber in allem dem Vater untergeordnet und so Gott nur in einem zweitrangi
gen Sinn. Das führte schließlich zur Auffassung des Arius (ca. 260–327) beziehungsweise 
des Arianismus, es handle sich beim Logos zwar um das erste, über alle anderen Geschöp
fe erhabene Geschöpf, aber eben nur um ein Geschöpf, nicht um Gott. 

Auf die Tendenzen, das Gottsein Jesu Christi zu leugnen oder abzuschwächen, ant
wortete das Konzil von Nizäa (325) in seinem Glaubensbekenntnis mit der dogmatischen 
Formel von der Wesensgleichheit489 des Sohnes mit dem Vater: 

„Wir glauben an (den) einen Gott, den Vater, […], und an (den) einen Herrn Jesus Chris
tus, den Sohn Gottes, als Einziggeborener aus dem Vater gezeugt, das heißt aus dem 
Wesen des Vaters, Gott aus Gott, Licht aus Licht, wahrer Gott aus wahrem Gott, gezeugt, 
nicht geschaffen, wesensgleich dem Vater, durch den alles geworden ist, was im Him

mel und was auf der Erde ist, der wegen uns Menschen und um unseres Heiles willen 
herabgestiegen und Fleisch und Mensch geworden ist, gelitten hat und auferstanden 

486 Irenäus: V Praef. 
487 Tertullian: Adv. Marc. III 8,5. 
488 Kessler 331. 
489 Griech.: homoousia. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-010 - am 13.02.2026, 20:09:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 263 

ist am dritten Tage, hinaufgestiegen ist in die Himmel und kommt, Lebende und Tote 
zu richten […].“490 

Mit dem nizänischen Glaubensbekenntnis hat die Kirche klargestellt, dass der Glaube an 
die Menschwerdung Gottes ebenso zentral ist wie der Glaube an die Auferstehung Jesu 
Christi. Denn nur „wenn der präexistente Logos (Wort) und Sohn Gottes von der Welt, in 
der er wirkt, seinem Wesen (usia) nach klar unterschieden und wirklich nichts anderes 
als Gott selbst ist, kann er etwas in die Welt bringen, was diese nicht selbst bieten kann: 
Gemeinschaft mit Gott, Erlösung, unvergängliches Leben“491. 

Das eigentliche Motiv und positive Anliegen des Konzils wurde am deutlichsten 
greifbar bei Athanasius dem Großen von Alexandrien (300–373), der die Inkarnati
onslehre und die Soteriologie miteinander verknüpfte und eine zusammenhängende 
Erlösungs- oder Heilslehre von oben her entwickelte: Wenn in Jesus Christus nicht Gott 
selbst zu uns gekommen wäre, hätte er uns nicht mit Gott verbinden können und wäre 
er nicht der wahre Offenbarer Gottes und der wirkliche Retter, als der er im Neuen 
Testament geglaubt wird. Denn aus Sünde und Tod kann uns nur Gott selbst erlösen, 
indem er uns an seinem Leben in Gnade und Vollendung teilnehmen lässt. So formuliert 
Athanasius im Sinn des Tauschmotivs, wie bereits zitiert: 

„Er [der Gott-Logos] ist Mensch geworden, damit wir vergöttlicht würden.“492 

Die Vergöttlichung des Menschen durch die Menschwerdung Gottes bedeutet nicht seine 
Vergottung. Aber sie meint, dass die Menschen durch den, der Sohn Gottes von Natur 
ist, aus Gnade und Annahme zu Söhnen beziehungsweise Kindern des Vaters gemacht 
werden und an seinem göttlichen Leben wahrhaft teilhaben. 

Nachdem nunmehr die wahre Gottheit Christi außer Frage stand, war das Menschsein 
Jesu wieder gefährdet. Nach Apollinaris von Laodicea (ca. 315–390) besaß Christus einen 
menschlichen Leib und eine Seele als Lebensprinzip. An die Stelle der geistigen Seele, 
das heißt der Seele als Geistprinzip, trat jedoch bei ihm der göttliche Logos. Christus war 
ganz Gott, aber kein vollständiger Mensch. Den Haupteinwand gegen diese Auffassung 
formulierte Gregor von Nazianz (329–390) so: 

„Was [vom Logos bei seiner Inkarnation] nicht angenommen worden ist, das ist auch 
nicht geheilt; was aber mit Gott vereint ist, das wird auch gerettet.“493 

Weil der Logos ganz Mensch wurde, wird der ganze Mensch mitsamt seiner geistigen 
Seele geheilt, befreit und leiblich auferweckt. Später bestand das Konzil von Chalcedon 
(451) darauf, dass Christus auch wahrhaft Mensch war und eine wirkliche vernünftige 
Seele besaß. Gemäß Chalcedon ist Jesus Christus wahrer Gott und wahrer Mensch, voll
kommen der Gottheit nach und vollkommen der Menschheit nach. 

490 DH 125. 
491 Kessler 338. 
492 Athanasius: De Inc. 54,3. 
493 Gregor von Nazianz: Ep. 101,7. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-010 - am 13.02.2026, 20:09:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


264 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Neben der Frage nach der Gottheit und dem Menschsein Jesu ging es im 4. und 5. 
Jahrhundert auch um die Frage nach der Einheit und der Zweiheit in Christus. Die alex
andrinische Schule ging, dem Schema von Logos-Sarx (Wort-Fleisch) entsprechend, vom 
göttlichen Logos aus und hatte vor allem die Einheit Christi im Blick. Die antiochenische 
Schule nahm, dem Schema von Anthropos-Logos (Mensch-Wort) entsprechend, das kon
krete geschichtliche Menschsein Jesu Christi zum Ausgangspunkt und hielt vor allem an 
der Zweiheit des Göttlichen und Menschlichen in Christus fest. In beiden Schulen bil
deten sich schließlich einseitige christologische Positionen. Auf der einen Seite überbe
tonte der Nestorianismus die Zweiheit in Christus, indem er zwei prosopa (Hypostasen, 
d. h. individuelle Wirklichkeiten, „Gestalten“) in Christus annahm. Auf der anderen Sei
te überstrapazierte Eutyches (ca. 378–454) mit seinem Monophysitismus die Einheit in 
Christus, indem er von nur einer einzigen Natur, nämlich der göttlichen Natur in Chris
tus nach der Vereinigung der Naturen sprach. Das Konzil von Chalcedon suchte beiden 
Schulen, der von Antiochien und der von Alexandrien, Rechnung zu tragen und gleich
zeitig ihre Einseitigkeiten zu vermeiden, indem es schrieb: 

„Derselbe [Jesus Christus] ist vollkommen in der Gottheit und derselbe ist vollkommen 
in der Menschheit; derselbe ist wahrhaft Gott und wahrhaft Mensch aus vernunftbe
gabter Seele und Leib; derselbe ist der Gottheit nach dem Vater wesensgleich und der 
Menschheit nach uns wesensgleich, in allem uns gleich außer der Sünde.“494 

Das ganze Bekenntnis des Konzils gilt „ein und dem selben“ Subjekt, dem Sohn, unse
rem Herrn Jesus Christus. „Diesem einzigen tragenden Subjekt kommen alle Aussagen zu: 
wahres Gottsein und Menschsein, und zwar als Wesensgleichheit mit Gott und mit uns 
(neu gegenüber Nizäa).“495 Jesus Christus ist also wahrer Gott und wahrer Mensch. 

Wie das Konzil weiter hervorhebt, sind und bleiben die beiden Naturen auch nach 
der Einung unterschieden: 

„Ein und derselbe ist Christus, der einziggeborene Sohn und Herr, der in zwei Naturen 
unvermischt, unveränderlich, ungetrennt und unteilbar erkannt wird, wobei nirgends 
wegen der Einung der Unterschied der Naturen aufgehoben ist, vielmehr die Eigen
tümlichkeit jeder der beiden Naturen gewahrt bleibt und sich in einer Person und einer 
Hypostase vereinigt.“496 

Christus besteht nicht nur „aus“ zwei Naturen sondern „in“ zwei Naturen. Seine Einheit 
ist eine Einheit der Person oder Hypostase, eine Person-Einheit. Ein und derselbe Jesus 
Christus existiert „in zwei Naturen, die – unvermischt und ungetrennt – zu einer Person 
zusammenkommen“497. Er ist ganz Gott und ganz Mensch in einer Person. 

Damit hat das Konzil die Frage, was Christus ist, mit der Aussage beantwortet: Er ist 
unverkürzt wahrer Mensch und unverkürzt wahrer Gott, und zwar so, dass die beiden 
Naturen weder miteinander vermischt noch voneinander getrennt sind. Die Frage, wer 

494 DH 301. 
495 Kessler 351. 
496 DH 302. 
497 Kessler 352. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-010 - am 13.02.2026, 20:09:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 265 

Christus, hat es mit der Aussage beantwortet: Er ist die zweite göttliche Person, der Sohn 
beziehungsweise Logos, der eine menschliche Natur mit sich vereinigt hat. 

Das Konzil bestätigte auch die sogenannte Idiomenkommunikation. Ihr zufolge ist die 
Inkarnation nur ernst genommen, wenn man von dem mit der menschlichen Natur Je
su personal geeinten Logos sagt, dass er geboren worden ist, gelitten hat und gestorben 
ist, wie man auch umgekehrt sagen kann, dass Jesus allwissend war. Konkrete göttliche 
und menschliche Attribute Christi sind austauschbar. Das bedeutet jedoch nicht, dass 
die beiden Naturen an sich miteinander identifiziert werden dürfen. Die unendliche Na
tur Gottes wird nicht durch die Menschwerdung des Sohnes identisch mit der endlichen 
Natur des Menschen. 

Um das Verhältnis zwischen der göttlichen Hypostase/Person und der menschlichen 
zu klären, formulierte nach dem Konzil von Chalcedon Leontius von Jerusalem im 6. 
Jahrhundert: „Wir sagen, dass der Logos eine Einzel-Natur in die eigene Hypostase über
nommen hat.“498 Der Mensch Jesus existiert nicht ohne Hypostase/Person, aber auch 
nicht mit eigener, das heißt vom Logos getrennter Hypostase/Person, sondern von An
fang an (enhypostatisch) in der Hypostase/Person des Logos. „Nicht die Natur [Gottes], 
sondern die Hypostase des [Gott-]Logos erfährt eine Ergänzung“ durch die Menschwer
dung.499 

Ihren Abschluss hat die altkirchliche Christologie im III. Konzil von Konstantinopel 
(680/681) gefunden. Gegen die Lehre des Monotheletismus, dass es in Jesus Christus nur 
einen Willen gebe, wurde verkündet, 

„dass sowohl zwei natürliche Weisen des Wollens bzw. Willen als auch zwei natürli
che Tätigkeiten ungetrennt, unveränderlich, unteilbar und unvermischt in ihm sind; 
und die zwei natürlichen Willen sind einander nicht entgegengesetzt – das sei ferne! 
– […]; vielmehr ist sein menschlicher Wille folgsam und widerstrebt und widersetzt 
sich nicht, sondern ordnet sich seinem göttlichen und allmächtigen Willen unter.“500 

Da zum Menschsein Jesu auch ein wirklich menschliches Wollen und Tätigsein gehört, 
durch das er Gott frei gegenübersteht, sprach das Konzil von zwei Willens- und Wirkver
mögen, einem menschlichen und einem göttlichen, in Christus. Wenn der menschliche 
Wille (die Freiheit) Jesu nichts als das passive Instrument des göttlichen Willens gewesen 
wäre, ohne jede eigene Bewegung, dann hätte der inkarnierte Sohn gerade das nicht an
genommen und geheilt, worum es ging: den Menschen als freies Subjekt. Wenn Jesus in 
allem den Willen Gottes tun will, macht das sein Wollen „nicht weniger, sondern gerade 
mehr menschlich und wahrhaft human“, mindert das seine menschliche Freiheit nicht, 
sondern stärkt und erfüllt sie.501 

So lässt sich im Rückblick grob vereinfachend und zusammenfassend feststellen: 
Während die Kirchenväter in einer ersten Phase die Elemente der Christologie fixierten 
– das wahre Menschsein und das wahre Gottsein Christi –, bemühten sie sich in einer 

498 Leontius: Contr. Nest. 1,20. 
499 Ebd. 1,42; vgl. Kessler 355. 
500 DH 556. 
501 Kessler 358. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-010 - am 13.02.2026, 20:09:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


266 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

zweiten Phase um eine Synthese der Elemente: Christus ist ein und dieselbe Person in 
zwei verschiedenen Naturen. Diese Lehre blieb Grundlage der Christologie. 

Von der Patristik an über das Mittelalter bis ins 20. Jahrhundert herrschte in der 
Theologie die Deszendenzchristologie, die Christologie „von oben“502, vor, konnte doch 
der Glaube an Gott und seine Menschwerdung lange Zeit als selbstverständlich voraus
gesetzt werden. 

„Als in der Neuzeit dieser Glaube zunehmend fragwürdiger wurde, als gleichzeitig sich 
die historische Forschung innerhalb der Theologie zunehmend etablierte und die Not
wenigkeit bestand, die Aussagen des Glaubens mit den Erkenntnissen der historisch- 
kritischen Exegese und der historischen Jesusforschung zu vermitteln, erwies sich die
se Art von Christologie als unzureichend und geriet in Verdacht, die Bedeutung der 
Historie und die Erkenntnisse der historisch-kritischen Forschung zu überspringen. Die 
dadurch ausgelöste Reflexion auf das angemessene methodische Vorgehen führte zur 
Christologie ,von unten‘. An ihrem Beginn steht eine exegetisch-historische Vergewis
serung mit dem Ziel, die christologischen Aussagen am Maßstab der Geschichte Jesu 
zu prüfen und zu rechtfertigen. Die menschliche Geschichte und das Geschick Jesu ist 
der Ausgangspunkt und der Maßstab; alle christologischen Aussagen müssen sich dar
an ausweisen und an sie rückbinden lassen.“503 

Aus diesen Gründen empfiehlt es sich aus erkenntnislogischen und hermeneutischen 
Gründen mit der Christologie von unten zu beginnen und ihr einen methodischen Vor
rang gegenüber der Christologie von oben einzuräumen. Dieser Vorrang bedeutet kei
neswegs die Preisgabe der göttlichen Herkunft Jesu. Auch steht er nicht im Widerspruch 
zur Entwicklung einer Christologie ,von oben‘. Denn theologisch lässt sich die mensch
liche Wirklichkeit Jesu von Nazaret nur im Licht seiner Herkunft von Gott und seiner 
Beziehung zu ihm angemessen verstehen. „In diesem Sinne ist es die bleibende Aufgabe 
aller Christologie, die Geschichte Jesu, sein Leben, Handeln und Sterben als Tat Gottes 
und Selbstoffenbarung Gottes zu bedenken und die Gegenwart Gottes in Jesus von Na
zaret zu erschließen.“504 

Christologie von unten und Christologie von oben sind aufeinander verwiesen und 
ergänzen einander. Der geschichtliche Jesus „unten“ war nicht nur ein außergewöhnli
cher oder vorbildlicher Mensch. Vielmehr war und ist er der, der er ist, nur „von oben“ 
als der Sohn Gottes, der von Ewigkeit her zu Gott gehört. „Umgekehrt wissen wir vom 
ewigen Sohn Gottes nur, weil er sich ,unten‘, im konkreten Menschen Jesus inkarniert 
hat.“505 

Prominenter Vertreter einer Christologie von oben war im 20. Jahrhundert Karl 
Barth, prominenter Vertreter einer Christologie von unten Karl Rahner. Für Barth of
fenbart Jesus Christus Gott nicht nur wie die Propheten durch sein Handeln, nämlich 
sein Reden und sein zeichenhaftes Tun, sondern vor allem durch sein Sein. Denn in ihm 
offenbart sich Gott durch sich selbst, insofern sich der Vater wirklich selbst durch den 

502 Kap. 2.2.5.3. 
503 Pemsel-Maier 21f. 
504 Ebd. 22. 
505 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-010 - am 13.02.2026, 20:09:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 267 

Sohn offenbart und im Geist offenbar ist.506 Das bedeutet, dass nur bei der Offenbarung 
Jesu Christi Selbstoffenbarung Gottes im eigentlichen Sinn vorliegt.507 Der inkarnierte 
Logos-Sohn ist die geschichtliche Selbstoffenbarung Gottes, während der Heilige Geist die 
innerliche Selbstoffenbarung Gottes darstellt. Jesus Christus ist göttliche Selbstoffenba
rung, weil bei seiner Offenbarung nicht nur der Offenbarte, sondern auch der Offenbarer 
selbst Gott ist. Das schließt jedoch für Barth nicht aus, dass sich der göttliche Logos- 
Sohn auch außerhalb seiner Inkarnation in Jesus von Nazaret auf verschiedene Weisen 
offenbart.508 

Neben und innerhalb einer Christologie von oben, in der er ausdrücklich über die 
Menschwerdung Gottes nachdenkt509, hat Rahner auch und vor allem eine Christologie 
von unten entwickelt, die sich im Begriff des absoluten Heilsbringers oder Heilsmittlers kris
tallisiert. Mit diesem Begriff meint er jenes geschichtliche Subjekt, in dem der Vorgang 
der absoluten Selbstmitteilung oder Selbstoffenbarung Gottes „an die geistige Welt als 
ganze unwiderruflich da ist“, eindeutig als unwiderruflich erkannt werden kann und zu 
seinem Höhepunkt kommt.510 „Eben diesen Anfang der irreversibel glückenden Heilsge
schichte, der so in diesem Sinne Fülle der Zeit, Ende der bisher gleichsam noch offe
nen Heils- und Offenbarungsgeschichte ist, nennen wir den absoluten Heilbringer.“511 
Als solcher hat sich aber mit seinem einzigartigen Anspruch im Sinn impliziter Christo
logie Jesus Christus gezeigt. Er selbst „hat sich nicht bloß für einen der vielen Propheten 
gehalten, die grundsätzlich eine unabgeschlossene Reihe bilden, die nach vorn immer 
offen ist, sondern er hat sich als den eschatologischen Propheten, den absoluten und end
gültigen Heilbringer verstanden“512. Dieses Selbstverständnis gründete darin, dass er „in 
sich selbst jene radikale, siegreiche Zugewendetheit Gottes zu sich, die es vorher unter 
den ,Sündern‘ so nicht gab“, erfahren hat und sie „als bedeutsam, endgültig und unwi
derruflich für alle Menschen“ gewusst hat.513 Sein einzigartiger Anspruch, der absolute 
Heilsmittler zu sein, hat sich durch seine Auferstehung bestätigt und als siegreich er
wiesen.514 

Nach Rahner überholt solch eine „Aszendenzchristologie“, die beim historisch greif
baren Anspruch Jesu und der Erfahrung seiner Auferstehung ansetzt und an vielen Stel
len des Neuen Testaments noch greifbar ist, „das Dilemma zwischen einer ,funktionalen‘ 
und ,essentialen‘ Christologie von vornherein als Scheinproblem“515. Das heißt, sie ver
mittelt zwischen einer Christologie, welche die Heilsbedeutung Jesu zu ergründen sucht 
(Soteriologie), und einer, die das Wesen oder Sein Jesu zu bestimmen sucht (Christolo
gie im engeren Sinn). Denn in der „Grenzidee“ des absoluten Heilsbringers ist bereits 

506 Kap. 3.3.7.1. 
507 Bd. 1, Kap. 3.3.3. 
508 Bd. 1, Kap. 3.3.2.4. 
509 Rahner: Grundkurs des Glaubens [= Gk], 204/211–219/226). 
510 Ebd. 188/194. 
511 Ebd. 188/195). 
512 Ebd. 236/243. 
513 Ebd. 244/251. 
514 Ebd. 256/263; 267/275. 
515 Ebd. 268/276. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-010 - am 13.02.2026, 20:09:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


268 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

“jener Begriff der hypostatischen Einheit von Gott und Mensch“ enthalten, „der den ei
gentlichen Inhalt des christlichen Dogmas von der Inkarnation ausmacht“.516 Ist Jesus 
Christus in der Geschichte das absolute Heilsereignis, bei dem sich Gott den Menschen 
als ihr Heil auf absolute Weise aussagt und zusagt, „dann ist der Sich-Zusagende und 
sich selbst Aussagende, eben Gott, ,präexistent‘“517. Anders gesagt: Um den Menschen 
das Heil Gottes unwiderruflich und absolut bringen zu können, wie er das mit seiner Bot
schaft von der Herrschaft Gottes und seiner eigenen Vollmacht beansprucht, muss Jesus 
Christus selbst präexistenter Gott sein. 

Für Rahner lässt sich so mit einer Christologie von unten die klassische Christologie 
von oben erreichen.518 Mit seinem Begriff vom absoluten Heilsbringer schließt er jedoch 
nicht aus, dass es in der Offenbarungs- und Heilsgeschichte der Menschheit andere, 
wenn auch nicht absolute Heilsbringergestalten gegeben hat, das heißt charismatische 
oder spirituelle Persönlichkeiten, die zu ihrer Zeit in ihrer Kultur unter dem Wirken des 
Heiligen Geistes das Heil Gottes vielen Menschen vermittelt haben.519 Zu ihnen wären 
zweifelsohne Gründer großer Religionen wie Buddha oder Muhammad zu rechnen.520 

Versucht man, sich mit den altkirchlichen Vorgaben dem Geheimnis der Person Je
su Christi „von oben“ zu nähern, hilft die Formel: Die zweite göttliche Person, der Lo
gos oder Sohn, hat bei der Menschwerdung die konkrete menschliche Natur Jesu als ih
re eigene Wirklichkeit angenommen. Dadurch hat sich ihre göttliche Natur nicht mit der 
menschlichen vermischt, aber untrennbar vereint, so dass sie nach der Menschwerdung 
eine andere Person war als zuvor. War sie zuvor, wie es dem metaphysischen Wesen Got
tes entspricht, in sich und an sich selbst unveränderlich, wird sie, indem sie eine veränder
liche menschliche Natur als ihr eigenes Sein annimmt, selber am anderen veränderlich.521 

Wird die Idiomenkommunikation von daher nicht als oberflächliches Sprachspiel 
aufgefasst, bedeutet das, dass alles, was Jesus in seinem menschlichen Leben erlebt und 
erleidet, auch den göttlichen Logos betrifft und berührt. So sehr hat sich die zweite gött
liche Person mit dem Menschen Jesus „identifiziert“, dass die Geschichte Jesu wahrhaft 
ihre Geschichte, wahrhaft die Geschichte Gottes ist. Leidet Jesus, so leidet sie unendlich 
mit ihm, stirbt er, stirbt sie auf göttliche Weise mit ihm. Dieses Mitleiden und Mitsterben 
des Logos-Sohnes darf allerdings nicht als ein Leiden und Sterben aufgefasst werden, 
das ihm zusätzlich zum Leiden Jesu an und für sich zukäme. Wer in der Theologie oder 
Christologie Gott ein Leiden an und für sich zuspricht, das von Welt und Mensch letzt
lich unabhängig ist, vermenschlicht Gott und verherrlicht das Leiden. Das unendliche 
Mitleiden Gottes mit seinen leidenden Geschöpfen gehört zu seiner Vollkommenheit. 
Ein Leiden unabhängig von der Schöpfung würde seine Unvollkommenheit bedeuten. 
Nur weil Gott an und für sich über dem Leiden steht, nicht in sich leidet, sondern nur 
am anderen, kann er mit der leidenden Kreatur unendlich mitleiden und sie von allem 
Leid erlösen. Indem er im Sohn die menschliche Natur Jesu als seine eigene Wirklichkeit 

516 Ebd. 191/198. 
517 Ebd. 289/297. 
518 Dazu auch HaTh 545–610. 
519 Vgl. Rahner: Gk 305/312. 
520 Kap. 2.4. 
521 Vgl. Rahner: Gk 212/219; 290/297. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-010 - am 13.02.2026, 20:09:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 269 

annimmt, nimmt er zugleich das Menschsein aller Menschen als sein eigenes Sein an, 
vereint er sich mit allen Menschen und mit der Welt. 

Versucht man, sich „von unten“, vom Menschen her dem Geheimnis der Person Je
su Christi zu nähern, könnte als Formel dienen: Jesus hat als Mensch auf vollkommen 
Weise das gelebt, was die zweite göttliche Person ihrem Wesen nach ist, nämlich die 
vollkommene Bezogenheit auf den Vater und auf den Geist.522 Der Mensch ist theolo
gisch betrachtet das Wesen, das dynamisch auf Gott bezogen ist.523 Je mehr er sich in 
Gott verliert, desto mehr gewinnt er sich. Am Leben Jesu zeigt sich, dass er ganz Mensch 
war, weil er sich ganz dem Vater übergeben und ganz aus dem Heiligen Geist heraus ge
lebt hat. So betrachtet ist er beziehungsweise die Menschwerdung Gottes in ihm „der 
einmalig höchste Fall des Wesensvollzugs der menschlichen Wirklichkeit, der darin be
steht, dass der Mensch ist, indem er sich weggibt in das absolute Geheimnis hinein, das 
wir Gott nennen“524. An Jesus Christus wird deutlich, was von Rahner und anderen als 
gnadentheologischer Grundsatz des Christentums formuliert wurde: 

„die Ausrichtung auf Gott und die Eigenständigkeit des Menschen wachsen im selben 
und nicht im umgekehrten Maß. An Jesus Christus ist ablesbar, wie Menschen freier, 
selbstbestimmter und zugleich selbstloser werden, je mehr sie sich für Gott öffnen und 
auf ihn einlassen. Auf diesem Hintergrund, nicht im Sinne moralischer Perfektion oder 
Vorbildhaftigkeit, sondern allein von der Beziehung zu Gott her erschließt sich, was ge
meint ist, wenn Chalcedon davon spricht, dass Jesus Christus in allem dem Menschen 
gleich ist, außer der Sünde.“525 

Die hypostatische Union, das heißt die einzigartige personhafte Einheit des göttlichen 
Logos-Sohnes mit dem Menschen Jesus als Höchstfall des Menschenseins, dürfte sich 
im Bewusstsein Jesu als unmittelbares Erleben der Gegenwart Gottes ausgewirkt haben. 
Sie könnte sich aber darüber hinaus in seinem Selbstbewusstsein als Ahnung von seiner 
Identität mit dem Logos-Sohn niedergeschlagen haben. Vor ihr her lässt sich auch die 
immer noch virulente Frage beantworten, ob Jesus sündigen konnte. Versteht man un
ter Sünde das, was in der Tradition Todsünde genannt und als Trennung des Menschen 
von Gott gedeutet wurde, war es ihm metaphysisch nicht möglich zu sündigen, da er 
nicht nur Mensch, sondern zugleich Gott war. Als gottmenschlicher Person war es ihm 
unmöglich, sich wissentlich und willentlich für Böses zu entscheiden oder Böses zu tun. 
Aber als Mensch war er, zumindest nach neuzeitlichem Verständnis, ein moralisches Sub
jekt, das eine echte Freiheit auch Gott gegenüber besessen haben muss. Das Neue Testa
ment scheint eine solche Freiheit Jesu vorauszusetzen, wenn es im Hebräerbrief von ihm 
sagt, dass er „in allem wie wir versucht worden ist, aber nicht gesündigt hat“, oder in den 
synoptischen Evangelien von seinen Versuchungen in der Wüste erzählt.526 Echte Versu
chung setzt die Möglichkeit voraus, ihr zu erliegen. Allerdings kann die Versuchung Jesu, 
wenn obige Überlegungen stimmen, nur darin bestanden haben, Gutes zu unterlassen. 

522 Kap. 3.3.1.3; 3.3.2; 3,3.3. 
523 Kap. 1.3.3.3. 
524 Rahner: Gk 210/216. 
525 Pemsel-Maier 182. 
526 Hebr 4,15; / Mk 1,12f; Mt 4,1–11; Lk 4,1–13. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-010 - am 13.02.2026, 20:09:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


270 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Als moralisches Subjekt konnte er sich aufgrund der hypostatischen Union nicht für bö
se Handlungen, wohl aber für oder gegen gute Handlungen entscheiden. Die Frage wäre 
dann, ob er fähig war, gute Handlungen zu unterlassen, ohne dass diese Unterlassung 
moralisch verwerflich und damit Sünde gewesen wäre. Möglich ist das bei sogenannten 
überpflichtmäßigen oder übergebührlichen (supererogatorischen) Handlungen, die zwar in 
sich gut, sogar besonders gut sind, zu denen der Mensch aber moralisch nicht verpflich
tet ist. So waren etwa frühe Christen während der Verfolgung im Römischen Reich, auch 
wenn dies damals umstritten war, nicht zum Martyrium verpflichtet. In diese Richtung 
weist auch die „Versuchung“ Jesu gegen Ende seines Lebens im Garten Getsemani, als er 
den Vater bittet, den Kelch des Leidens an ihm vorübergehen zu lassen.527 Jesus wäre es 
möglich gewesen, sich der Verhaftung und Verurteilung, der Folter und dem gewaltsa
men Tod zu entziehen. Aber er widersteht der Versuchung, indem er beim Gebet zum 
Vater hinzufügt: „Aber nicht mein, sondern dein Wille soll geschehen.“528 Hätte er sich 
dem Leiden entzogen, hätte er dem Willen des Vaters nicht entsprochen und eine gute 
Handlung unterlassen, ohne dass diese Unterlassung Sünde im schweren Sinn gewesen 
wäre. Ob man seine mögliche Unterlassung dann nicht bloß als einen Fehler oder eine 
moralisch suboptimale Option, sondern als Sünde im weiteren Sinn hätte bewerten kön
nen, mag offenbleiben. Jedenfalls war Jesus ein freies moralisches Subjekt wie wir, auch 
wenn er im strengen Sinn nicht sündigen konnte und insofern eine zur Sünde unfähige 
Person war. 

Literatur 

Hans Kessler: Christologie, in: Theodor Schneider (Hg.): Handbuch der Dogmatik, Bd. 1, 2., 
ergänzte und korrigierte Auflage 2002, 241–442. 

Sabine Pemsel-Maier: Gott und Jesus Christus. Orientierungswissen Christologie, 2016. 
Karl Rahner: Grundkurs des Glaubens. Einführung in den Begriff des Christentums [= Gk], in: 

Sämtliche Werke, Band 26, 1999. 
Georg Gasser/Ludwig Jaskolla/Thomas Schärtl (Hg.): Handbuch für analytische Theologie 

[= HaTh], 2017. 

2.3.2 Die Bedeutung Jesu 

Nachdem nun hauptsächlich zu klären versucht wurde, was es mit der Person Jesu auf 
sich hat, soll in diesem Abschnitt die soteriologische Frage nach der Bedeutung Jesu für 
die Menschheit vertieft werden. Dazu werden zunächst einige westliche Soteriologien, 
die um Begriffe wie Strafe, Sühne, Genugtuung oder Opfer kreisen, genauer vorgestellt 
(Kap. 2.3.2.1). Da sie den Verdacht theologischer Konstrukte erwecken, die weder der 
Realität Gottes noch der Realität der Menschen und der Welt standhalten, wird ihnen 
anschließend eine inkarnatorische Offenbarungssoteriologie gegenübergestellt, in der 

527 Mt 26,39. 
528 Lk 22,42. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-010 - am 13.02.2026, 20:09:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 271 

Jesus nicht als stellvertretendes Sühnopfer, sondern als absoluter Offenbarer und Mittler 
der Liebe Gottes wahrgenommen wird und in deren Zentrum nicht die Sünde, sondern 
die Entwicklung und Erhöhung des Menschen steht (Kap. 2.3.2.2). 

2.3.2.1 Die Fehlentwicklung westlicher Soteriologien 
In der westlich-lateinischen Christologie war seit Tertullian „das Unheil primär in der Sün
de lokalisiert und der als freiwillige menschliche Sühnetat verstandene Leidenstod Jesu 
Christi ins Zentrum des Heilsinteresses gerückt“529. Solche Lehren vom Erlösungswerk 
Christi sind problematisch oder unzureichend, sofern für sie die (historische) Ursünde 
mit entsprechenden katastrophalen Folgen für die gesamte Menschheit die entscheiden
de theologische Voraussetzung für das Heilswerk Christi darstellt; sofern sie, mit dieser 
Fehleinschätzung zusammenhängend, nur eine Phase im Leben Jesu, nämlich sein Lei
den und Sterben am Kreuz, als heilsbedeutsam und erlösend betrachten; sofern bei ih
nen durch das Sühnopfer Jesu Christi Gott umgestimmt oder besänftigt wird beziehungs
weise durch das stellvertretende Leiden Christi die gestörte Schöpfungsordnung wieder 
hergestellt wird; und sofern in ihnen (straf-)rechtliches Denken vorherrscht. All diesen Leh
ren ist gemeinsam, dass sie die absolute Liebe Gottes mehr oder weniger stark verdun
keln. 

Auch Anselm von Canterbury (1033–1109) fasste Leiden und Sterben Jesu als stellver
tretende Sühne auf und orientierte sich in seiner Soteriologie an rechtlichem, wenn auch 
nicht an strafrechtlichem Denken. In seinem Werk Cur deus homo (ca. 1094–1098) entfal
tete er die Satisfaktionstheorie, die die weitere westliche Christologie stark prägen sollte. 
Ihr zufolge gab Gott als unumschränkter Herr alles Geschaffenen dem All seine Ordnung. 
Der Mensch erkannte die Stellung Gottes aber nicht an. Durch die Ursünde entstellte 
und (zer-)störte er die ihm von Gott vorgegebene Schöpfungsordnung, entehrte er Gott, 
verweigerte er ihm die schuldige Ehre. Die Sünde als Raub an der äußeren Ehre Gottes 
verlangte Wiedergutmachung, entweder durch Strafe oder durch Genugtuung. Da Gott den 
Menschen nicht mit Entzug der Seligkeit bestrafen wollte, blieb „als einziger Weg zur Er
lösung nur die Satisfaktion“, die zwei Bedingungen erfüllen musste: sie musste erstens 
ungeschuldet sein und zweitens „die (im Blick auf den Rang des Verletzten) unendliche 
Schwere der Schuld aufwiegen, also von unendlichem Wert sein“.530 Damit war aber „das 
arme Menschlein“, wie Anselm sagt, überfordert.531 Solche Genugtuung konnte nur Gott 
selber leisten. Doch da der Mensch sie schuldete, war es erforderlich, dass das Menschen
geschlecht „von sich her aufstehe und sich wieder aufrichte“ und auf diese Weise in sei
ner „Würde […] voll wiederhergestellt werde“.532 Somit blieb als einziger Ausweg, „dass 
ein Gott-Mensch die Genugtuung leiste“533. In diesem Sinn war die Menschwerdung Got
tes notwendig. Durch den ungeschuldeten Tod des Gott-Menschen, der als der Sündlose nicht 
todeswürdig war, durch seine freiwillige Lebenshingabe, die von unendlich großem Wert 

529 Kessler 358. 
530 Kessler 360. 
531 Anselm: Cur deus homo [= Cdh], I 24. 
532 Ebd. II 8. 
533 Ebd. II 9. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-010 - am 13.02.2026, 20:09:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


272 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

war, löste Jesus Christus ein, was für die Sünden der ganzen Welt geschuldet war, und 
stellte so sowohl die Ehre Gottes als auch die Würde des Menschen wieder her. 

Obwohl es Anselm in seiner Soteriologie gerade nicht um Strafe, sondern um Genug
tuung geht und er die freiwillige Selbsthingabe Jesu Christi betont, bleibt er durch sei
ne ganze Gedankenführung und seine stark juridische (rechtliche) Begrifflichkeit „der 
juristischen Logik des Zurückzahlens verhaftet“534. Neben dem Denkmuster des germa
nisch-feudalen Lehensrechts (Pflicht- und Treueverhältnis gegenüber dem Lehensherren, 
bei Verletzung der Ehre des Herrn Wiederherstellung derselben, usw.) greift er auf die 
lateinisch-christliche Ordnungsmetaphysik (mit Begriffen wie Ordnung, Richtigkeit und Ge
rechtigkeit) sowie direkt auf juridische Kategorien (Geschuldetes, Rückzahlung, Wieder
gutmachung) zurück. Die stellvertretende Sühne Jesu Christi erscheint auf diese Weise 
bei ihm „als freiwillige Übernahme der Verbindlichkeit des Menschengeschlechts Gott 
gegenüber und als entsprechende Bereinigung nicht getilgter Schuld“535. 

Der Aspekt der Strafe trat dann bei Martin Luther (1483–1546) wieder deutlich zutage. 
Für ihn kommt es in seiner biblisch verwurzelten Kreuzes- und Rechtfertigungschristo
logie bei der Erlösung ganz auf die von Gott gebildete Personeinheit der beiden Naturen 
Christi an. Der Glaube sagt von Christus nicht nur, dass Gott in ihm ist, sondern dass er 
Gott selbst ist. Von diesem inkarnatorischen Ansatz her deutet Luther „Christi Heilswerk 
als Versöhnung (mit Gott) und Erlösung (von Sünde, Tod und Teufel); als Versöhnung 
handelt Christus in Richtung auf Gott, als Erlöser handelt er am Menschen“536. Er geht 
dabei von der radikalen Verlorenheit des Menschen aus, der von Geburt an ganz in Sünde 
und Verderben verstrickt ist.537 

„Der heilige Gott zürnt, weil seine Gerechtigkeit und Liebe verletzt sind. Nur durch ei
ne Tat gehorsamer Liebe (Tun des Gesetzes Gottes) kann das rechte Verhältnis wieder
hergestellt und Gott versöhnt werden. Christus, der Sündlose, ist, sich entäußernd, in 
unsere Situation eingetreten, hat sich unsere Sünden, Tod und Hölle zu eigen gemacht 
und am Kreuz die uns und mir zustehende Strafe erlitten (Strafleiden), den Zorn Got
tes und die Qual der Trennung von Gott gefühlt. Christus ,opfert sich selbst, Gott zu 
versöhnen, auf dass wir durch ihn Zuversicht haben zu Gott‘538.“539 

Luthers inkarnatorischer Ansatz ist mit der Offenbarungssoteriologie, wie sie hier in 
diesem Werk vertreten wird, vereinbar. An seiner Soteriologie ist jedoch insbesondere 
zurückzuweisen, dass hier nicht Gott in Jesus Christus Welt und Menschen mit sich ver
söhnt540, sondern Jesus Christus Gott mit dem Menschen versöhnt, dass der Mensch ganz 
und gar als Sünder verstanden wird, dass er aufgrund seiner Sünde die Höllenstrafe ver
dient hat, dass Jesus Christus Gott durch sein Strafleiden und durch sein Opfer versöhnt. 

534 Kessler 361. 
535 Ebd. 
536 Ebd. 368. 
537 Kap. 1.3.2.2. 
538 M. Luther, Kirchenpostille [1522], WA 10/I,1,718,2f. 
539 Kessler 368. 
540 2 Kor 5,19. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-010 - am 13.02.2026, 20:09:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 273 

So wenig der Mensch, wie Luther zu Recht hervorgehoben hat, den Himmel als Lohn 
für (gute) Werke verdient hat, so wenig hat er auf der anderen Seite die Hölle als Strafe 
für seine Sünden verdient. Gegen eine übersteigerte Sündentheologie ist ganz allgemein 
einzuwenden, dass sie die Liebe Jesu Christi und die Liebe Gottes nicht größer macht und 
dem Schöpfergott nicht gerecht wird. Der Mensch ist durch die Sünde nicht ganz und 
gar verdorben. Jesus Christus hat offenbart, wer Gott wahrhaft ist, aber auch wer der 
Mensch wahrhaft ist. Dieser Mensch ist aber nicht nur Sünder. So hat auch zur Zeit Jesu 
nicht ganz Israel seine Botschaft vom Reich und der Liebe Gottes zurückgewiesen. Wenn 
es etwa heißt, „die Juden“ hätten Jesus getötet oder den Teufel zum Vater541, bezeugt das, 
dass es antijudaistische Tendenzen im Neuen Testament gibt, nicht aber, dass das gesam
te Volk der Juden Jesus abgelehnt hätte. Ohne Jüngerinnen und Jünger, die bei all ihren 
in den Evangelien dokumentierten persönlichen Schwächen Jesus vertraut haben, gäbe 
es keinen Glauben an seine Auferstehung, keine Kirche und kein Christentum. Konkret 
waren es einige wenige aus der jüdischen Obrigkeit und war es insbesondere Pontius Pi
latus, der für die Kreuzigung Jesu verantwortlich war. Ihre Ablehnung und Vernichtung 
Jesu stand weder paradigmatisch (beispielhaft) für eine Ablehnung durch das gesam
te Volk Israel noch paradigmatisch für eine Ablehnung durch die gesamte Menschheit. 
Weil es immer wieder in der Menschheitsgeschichte schlimmste Verbrecher besonders 
unter Machthabern gibt542, heißt das nicht, dass alle Menschen größte Sünder sind. In 
jedem Menschen schlummert zwar ein Abgrund des Bösen, jeder ist zu schlimmer Ge
walttat fähig. Aber dieser Abgrund ist noch einmal vom göttlichen Urgrund unterfangen, 
weshalb tatsächlich nicht alle Menschen, sondern nur einige wenige Scheusale und Mas
senmörder werden. 

Luthers Fixierung auf die Sünde des Menschen entspricht seine Fixierung auf das Kreuz 
beim Versöhnungs- und Erlösungsgeschehen. Für ihn heißt gemäß seiner These 20 in 
der Heidelberger Disputation von 1518 nur der „mit Recht ein Theologe, der das, was von 
Gottes Wesen sichtbar und der Welt zugewandt ist, als in Leiden und im Kreuz darge
stellt, begreift“543. In der Erläuterung zu dieser These schreibt er zwar: „So ist es für nie
mand genug und nütze, Gott in seiner Herrlichkeit und Majestät zu erkennen, wenn er 
ihn nicht zugleich in der Niedrigkeit und Schmach seines Kreuzes erkennt.“ Aber bei der 
Erläuterung zu These 21 formuliert er in der Disputation schließlich ganz einseitig: „Gott 
aber kann nur in Kreuz und Leiden gefunden werden.“544 Auch wenn seine Fixierung auf 
das Kreuz in These 21 durch den vorausgehenden Blick auf Gottes Herrlichkeit und die 
Auferstehung in These 20 relativiert ist, „bleibt“, wie der evangelische Theologe Micha
el Welker schreibt, „eine problematische Spannung, die über Jahrhunderte hinweg die 
Theologie und die Christologie im Besonderen schwer belastet [hat]“545. Welker warnt: 
„Eine Theologie des Kreuzes kann und darf nicht von der Auferstehung abstrahieren, 
wenn sie nicht in einer ebenso abgründigen wie problematischen Leidensmystik oder in 

541 1 Thess 2,15; / Joh 8,44. 
542 Vgl. Mk 10,42. 
543 Luther: WA 1, 362; zit. nach Welker 133. 
544 Ebd.; zit. nach Welker 334. 
545 Welker 141. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-010 - am 13.02.2026, 20:09:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


274 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

trotzigen Beschwörungen von Paradoxien als vermeintliche Offenbarung ein trauriges 
Ende finden will.“546 

Die Passion Jesu pro nobis („für uns“), sein Leiden und Sterben uns zugute und uns zu
liebe, wurde von christlichen Theologen sehr unterschiedlich gedeutet: im Neuen Testa
ment als Opfer, Sühne oder Lösegeld, von Kirchenvätern als Tausch oder Sieg über Tod 
und Teufel, von Anselm als verdienstliche Genugtuung oder von Luther als stellvertre
tendes Strafleiden. Im Licht der Auferstehung und im Rahmen einer inkarnatorischen 
Offenbarungssoteriologie scheint sie nur als Tausch, als Zeichen des Sieges über Sünde, 
Tod und „Teufel“ (d. h. das Böse) und als Zeichen und Werkzeug der versöhnenden Liebe 
Gottes angemessen gedeutet. Sie sollte weder als Opfertod noch als Sühne oder Genug
tuung noch als stellvertretendes Leiden aufgefasst werden. 

Der Begriff des Opfertodes ist irreführend, weil sich Jesus nicht selbst einem zorni
gen Vatergott als Opfer dargebracht hat, um ihn gnädig zu stimmen, wie man im Wes
ten häufig angenommen hat. „Denn der Vater Jesu Christi musste nicht erst versöhnlich 
gestimmt werden.“547 Nicht der Mensch (oder Christus an seiner Stelle) muss Gott ver
söhnen, vielmehr hat Gott selbst in Christus die Menschenwelt mit sich versöhnt, wie 
Paulus unmissverständlich sagt: „Ja, Gott war es, der in Christus die Welt mit sich ver
söhnt hat.“548 Und er hat das getan, weil er die Welt „so sehr geliebt“ hat.549 

Im Neuen Testament wird nur im Hebräerbrief und im Epheserbrief der Tod Jesu 
als Opfer gedeutet.550 Beide Briefe greifen dabei auf den alttestamentlichen Opferkult 
zurück, bei dem Gott von Menschen ein Opfer dargebracht wurde, das heißt Menschen 
Gott gegenüber gehandelt haben, um irgendeine Gnade von ihm zu empfangen. Auch 
wenn im Hebräerbrief das Opfer Christi als freiwilliges Selbstopfer verstanden wird551, 
ändert das nichts an der Handlungsrichtung: Nicht Gott handelt durch die Selbsthingabe 
Jesu am Menschen, indem er ihm dadurch seine Liebe offenbart und sein Heil sichtbar 
schenkt, sondern Jesus bringt als Hohepriester Gott ein Opfer für die Sünden dar, wenn 
auch sich selbst, und erwirkt dadurch bei Gott die Tilgung der Sünden, weshalb er (und 
nicht Gott) hier als „Urheber des Heils“ gilt.552 

Mit dem Begriff der Sühne geht im strafrechtlichen und alltäglichen Verständnis ei
ne Ausgleichsleistung für eine begangenen Verfehlung einher oder, wo das nicht (mehr) 
möglich ist, das Auf-sich-Nehmen einer entsprechenden Strafe.553 So büßt etwa ein Ver
brecher im Gefängnis seine Freiheitsstrafe ab und sühnt damit für seine Schuld. Dieses 
Sühneverständnis lässt sich gewiss nicht auf Jesus übertragen. Jesus büßt nicht mit sei
nem Leiden und Sterben die Strafe ab, die Gott eigentlich den Menschen aufgrund ihrer 
Schuld zugedacht hat. Sein gewaltsamer Tod ist kein Ersatz für den Ausgleich, den die 
Menschen für ihre Schuld hätten leisten müssen. 

546 Ebd. 
547 Kessler 415. 
548 2 Kor 5,19. 
549 Joh 3,16. 
550 Eph 5,2. 
551 Hebr 9,14.25.28. 
552 Hebr 10,12; / 7,27;10,10–14; / 9,12.24.26.28; / 5,9. 
553 Vgl. Pemsel-Maier 153. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-010 - am 13.02.2026, 20:09:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 275 

Nach alttestamentlichem Sühneverständnis ist es nicht der Mensch, der für seine 
Schuld zu sühnen hat.554 Vielmehr wird ihm Sühne von Gott gewährt, weil seine Sünde 
zu mächtig ist, als dass er sie selbst abbüßen, entsühnen, wiedergutmachen könnte. So 
betet etwa der Psalmist: „Du erhörst das Bittgebet. Alles Fleisch wird zu dir kommen. 
Sündenlasten, die mir zu schwer sind, unsere Frevel, nur du kannst sie sühnen.“555 
Problematisch bei der Anwendung dieses Sühneverständnisses auf den Tod Jesu im 
Neuen Testament ist und bleibt jedoch, dass Gott anscheinend nur durch den blutigen, 
gewaltsamen Tod Jesu als des Schuldlosen den schuldig gewordenen Menschen seine 
Sühne gewähren kann oder will. So schreibt Paulus über Jesus Christus im Römerbrief: 
„Ihn hat Gott aufgerichtet als Sühnemal – wirksam durch Glauben – in seinem Blut, 
zum Erweis seiner Gerechtigkeit durch die Vergebung der Sünden.“556 Das heißt: Gott 
hat Jesus dazu bestimmt, mit seinem Blut Sühne zu leisten; er hat ihn öffentlich am 
Kreuz als Sühnopfer aufgestellt, um zu zeigen, dass er die vorher von den Menschen 
begangenen Sünden ungestraft lässt. Gemäß einem solchen Sühneverständnis kann nur 
durch das „Blut“ des Unschuldigen Sündenvergebung und Sühne geschehen, nur durch 
„Blut“ das durch die Sünde tatsächlich oder vermeintlich gestörte Verhältnis zwischen 
Gott und Mensch wiederhergestellt werden. Das Entscheidende und Wesentliche am 
Erlösungs- und Heilsgeschehen scheint weniger Jesu Haltung der Liebe, die sich durch 
sein ganzes Leben hindurch gezeigt hat, als sein gewaltsamer, blutiger Tod zu sein. 
Wenigstens ein Dutzend Mal ist vom Blut Jesu in diesem Sinn die Rede.557 Nach der 
Sühne- oder Vergeltungslogik hatte Gott keine andere Möglichkeit, dem Menschen seine 
Sünde zu vergeben, die Schuld des Menschen zu entsühnen, den sündigen Menschen 
mit sich zu versöhnen als durch das Blut seines schuldlosen Sohnes. Laut Hebräerbrief 
gibt es bereits vom ersten Bund her keine Vergebung, „ohne dass Blut vergossen wird“, 
weshalb Christus auch nur „mit seinem eigenen Blut“ Erlösung bewirken und Mittler 
des neuen Bundes werden konnte.558 

Auch der Begriff der Stellvertretung, der juristischer Herkunft ist, führt kaum wei
ter. Nimmt man nicht an, der Mensch habe für Sünde und Schuld die Höllenstrafe ver
dient und Jesus habe stellvertretend für ihn diese Strafe am Kreuz oder nach seinem Tod 
durch den Abstieg in die Hölle durchlitten, gibt es im Grunde nichts, was Jesus Christus 
dem Menschen durch sein Leiden und Sterben am Kreuz einfach abgenommen hätte: 
nicht die Sünde, nicht das Leid, nicht die Erfahrung von Gottferne, nicht den Tod. Auch 
nach dem Lebensende Christi sündigt der Mensch, leidet er unter den Folgen eigener 
und fremder Schuld, bleibt ihm die Erfahrung der Gottferne nicht erspart, muss er ster
ben. Der Tod Jesu bewahrt ihn vor all dem nicht. 

Da Jesu Stellvertretung offenkundig nicht Ersatz bedeutet, wird sie häufig als eine 
Art Stellentausch verstanden. Jesus nimmt die Stelle des sündigen Menschen ein, indem 
er mit seiner Menschwerdung in den Machtbereich der Sünde und der Gottferne ein
tritt, damit der Mensch seine Stelle einnimmt, indem er ihm nachfolgt und ein Leben der 

554 Vgl. Kessler 248f; 297–299; 416–418; Pemsel-Maier 154–156. 
555 Ps 65,3f. 
556 Röm 3,25. 
557 Röm 5,9; Eph 1,7; 2,13; Kol 1,20; Hebr 9,7; 10,19; 1 Petr 1,2.19; 1 Joh 1,7; Offb 1,5; 5,9 u.a. 
558 Hebr 9,22; / 9,12. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-010 - am 13.02.2026, 20:09:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


276 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Hingabe an Gott und die Mitmenschen lebt. Dass Jesus ihr „Stellvertreter“ ist, bedeutet 
dann, dass er als wahrer Mensch Vorbild und Urbild aller Menschen ist und insofern die 
Menschheit repräsentiert. „Da er in seinem Leben und Sterben der Gott ganz entspre
chende, wahre Mensch, also das Urbild des Menschen schlechthin in seinem Verhältnis 
zu Gott und den anderen ist, repräsentiert er in sich alle übrigen Menschen, nicht wie sie 
immer schon sind, sondern wie sie noch werden sollen; alle sollen ja seinem Bild gleich
gestaltet werden.“559 Statt missverständlich von Jesu „Stellvertretung“ sollte man dann 
aber besser gleich von seiner Ur- und Vorbildlichkeit sprechen. 

Nicht nur missverständlich, sondern höchst problematisch ist hingegen der Begriff 
der Stellvertretung, wenn mit ihm ein stellvertretendes (Straf-)Leiden Jesu gemeint ist. 
Nicht wenige Theologen teilten bis ins 20. Jahrhundert hinein die Annahme einer solchen 
Stellvertretung; auf evangelischer Seite beispielsweise Karl Barth, Wolfhart Pannenberg 
und Jürgen Moltmann, auf katholischer Seite beispielsweise Jean Daniélou und Hans Urs 
von Balthasar. Ein stellvertretendes Strafleiden Jesu ist mit Gottes Selbstoffenbarung in Je
sus Christus als eindeutige Liebe nicht zu vereinbaren. Vertreter dieser Auffassung kön
nen sich auch nicht ohne Weiteres auf Paulus berufen. Zwar geht dieser von der ursün
digen Verlorenheit des Menschen und vom Zorn Gottes aus und denkt im Grunde straf
rechtlich.560 Aber er dürfte kein direkt verurteilendes Handeln Gottes gegenüber seinem 
Sohn im Sinn haben, wenn er im zweiten Korintherbrief schreibt: „Er [Gott] hat den, der 
keine Sünde kannte, für uns zur Sünde gemacht, damit wir in ihm Gerechtigkeit Gottes 
würden.“561 Solche und ähnliche Stellen sollten nicht in dem Sinn interpretiert werden, 
dass Gott seinen Sohn stellvertretend für die Sünde der Menschen furchtbar leiden lässt, 
sondern dass er ihm zumutet, das furchtbare Unrecht und Leid, das ihm sündige Men
schen zufügen, in Liebe zu ertragen. In diese Richtung wäre auch die Fluchstelle im Gala
terbrief zu verstehen: „Christus hat uns vom Fluch des Gesetzes freigekauft, indem er für 
uns zum Fluch geworden ist; denn es steht geschrieben: Verflucht ist jeder, der am Holz 
hängt.“562 Nicht Gott hat Jesus verflucht und bestraft, sondern sündige Menschen haben 
ihn zum „Fluch“ und zur „Sünde“ gemacht. Nicht Gott war hier der Handelnde, sondern 
menschliche Akteure, die allenfalls „meinten, er sei von Gott geschlagen“563. Aber Gott 
hat seinem Sohn auferlegt, diesen Fluch und diese Sünde in Liebe zu durchleiden, um 
so seine absolute Liebe den Menschen nahezubringen und innerweltlich erfahrbar zu 
machen. Christus erleidet also nicht stellvertretend für alle Menschen eine von Gott von 
außen aufgebürdete Sündenstrafe. Wohl aber verlangt ihm Gott ab, sich aus Liebe auf 
eine (nicht nur, aber auch) böse Welt der Lügen und der Zerstörung (und damit der Gott
ferne) „für uns“ bis in letzter Konsequenz einzulassen, um uns so die göttliche Liebe zu 
offenbaren. 

559 Kessler 421. 
560 Röm 1,18–32; 5,12–21; 8,3.33f. 
561 2 Kor 5,21; vgl. Kol 2,14. 
562 Gal 3,13. 
563 Jes 53,4. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-010 - am 13.02.2026, 20:09:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 277 

Literatur 

Anselm von Canterbury: Warum Gott Mensch geworden, 2016. 
Michael Welker: Gottes Offenbarung. Christologie, 3. Auflage 2016. 

2.3.2.2 Jesus Christus: absoluter Offenbarer und Mittler der Liebe Gottes 
Mit (straf-)rechtlichen Kategorien lässt sich das Wesentliche der Wirksamkeit und der 
Bedeutung Jesu Christi nicht erfassen. Jesus hat einen Gott der Liebe geoffenbart. Wie 
dieser Gott nicht „verpflichtet“ war, Menschen überhaupt das irdische Leben, geschwei
ge denn das ewige Leben zu schenken, ist der Mensch als freier Partner seiner Liebe auch 
nicht, gewissermaßen als sein „Eigentum“, dazu „verpflichtet“, Gott, sich selbst und den 
Nächsten zu lieben – jedenfalls nicht in einem rechtlichen, höchstens in einem sittlichen 
oder religiösen Sinn. Wie es rechtlich keine „Pflicht“ gibt, zu lieben, so gibt es auch kein 
„Recht“ darauf, geliebt zu werden. Liebe ist ein personales Geschehen zwischen freien 
Personen, kein Rechtsvertrag. Die Sünde des Menschen stellt deshalb eine sittliche oder 
religiöse Schuld, nicht aber eine Schuld im strafrechtlichen Sinn mit entsprechenden 
Konsequenzen dar. Im strafrechtlichen Kontext erscheint Gott primär als Strafrichter, der 
zugleich Gesetzgeber und Strafausführender ist, der Mensch als durch die ursündliche 
Übertretung des göttlichen Gesetzes schwer schuldig Gewordener, der gerechterweise zur 
Höchststrafe verurteilt worden ist, und Jesus Christus schließlich als der, der durch sein Lei
den und Sterben als Unschuldiger die gerechte Strafe auf sich genommen hat, auf diese 
Weise rechtlich die Schuld des Menschen wieder ausgeglichen und die Sache Gottes und 
des Menschen wieder in Ordnung gebracht hat. Jesus Christus hat aber nicht nur und 
nicht in erster Linie einen Richtergott verkündet. Vielmehr hat er durch sein Reden, sein 
Handeln und sein ganzes Leben einen Gott geoffenbart, dessen absolute Liebe viel eher 
in Bildern von einem barmherzigen Vater, von einem guten Hirten, einem Therapeuten, 
einem Erzieher oder Lehrer als im Bild von einem Richter eingefangen ist. 

Neben Anselm von Canterbury und Martin Luther, die hier als Beispiele für 
(straf-)rechtliches Denken angeführt wurden, gab es in der westlich-lateinischen 
Tradition auch Denker, die soteriologisch eine andere Richtung eingeschlagen haben. 
So hat bereits Peter Abaelard (1052–1142) an Anselms Satisfaktionstheorie Ungereimt
heiten und Schwachstellen aufgedeckt. In Christus hat er „vor allem die dynamisch- 
aktive Manifestation der Liebe Gottes gesehen, welche die Sünder erfasst und zu ver
trauender Gegenliebe erweckt“564. Diese Liebe „bedeutet zugleich Vergebung und innere 
Verwandlung“565. 

Thomas von Aquin (1225–1274) hat Abaelards Ansatz dann in sein umfassendes theo
logisches System integriert und neben der biblischen und lateinischen verstärkt auch 
die griechische Überlieferung in ihrer Fülle aufgenommen. Für ihn ist Jesus Christus der 

564 Kessler 361. 
565 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-010 - am 13.02.2026, 20:09:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


278 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Weg zu Gott: Christus „als Mensch ist für uns der Weg, zu Gott hinzustreben“566. In Got
tes Wesen sieht Thomas reine Güte und Liebe, die sich selbst an die Menschen verströmt. 
„Gott behält sich nicht bei sich selbst, sondern vereint sich mit den geschaffenen Men
schen und diesen mit sich zu seinem Heil.“567 In der Welt wirkt Gott durch Menschen 
als Instrumente. „Die Erlösung aber wirkt Gott durch ein einzigartiges Instrument, das 
ihm allein vorbehalten, weil ständig mit ihm vereint ist […]: durch die Menschheit des 
inkarnierten Gottessohnes.“568 

Die Christologie des Thomas ist folglich theozentrisch: Gott ist der Hauptakteur, 
Christus „nur“ Werkzeug und Mittel. Dass seine Menschheit Instrument der Gottheit 
ist, bedeutet aber nicht, dass der Mensch Jesus Christus keinen eigenen freien Willen 
besessen hätte. Jesus hat sich in Freiheit mit dem Erlösungswillen Gottes identifiziert, 
indem er Gott gehorchte und aus der Liebe lebte. Seine Menschheit war mithin selbst
tätiges Werkzeug der versöhnenden Liebe Gottes. Alles, was er in ihr lebte und litt, war 
darum „für uns heilbringend“569. Sein gesamtes irdisches Leben und Leiden wurde zum 
wirksamen Offenbarungszeichen, an dem „der Mensch erkennt, wie sehr ihn Gott liebt“, 
und das „uns zur (Gottes-)Liebe provoziert“.570 In der Liebe geschieht aber Vergebung, in 
ihr besteht die Vollendung des menschlichen Heils. 

„Beherrschend in der thomanischen Soteriologie ist [somit] die Liebe Gottes, die Chris
ti geschichtliches Dasein bestimmt und uns zur Gegenliebe ruft und bewegt. Die Erlö
sung gründet zutiefst im Geheimnis der Liebe Gottes zu den Menschen und der radi
kalen, liebenden Verbundenheit Christi mit den anderen Menschen.“571 

Gott ist Liebe.572 Nicht um sich selbst in irgendeiner Weise zu vervollkommnen, was 
gar nicht möglich wäre, sondern aus absoluter Liebe beschließt er seit Ewigkeit, eine 
Welt mit Menschen zu erschaffen und selbst Mensch darin zu werden, um die Menschen 
nach ihrem Tod für immer an seinem eigenen Leben Anteil zu geben. Wie besonders 
Franziskanertheologen, allen voran Johannes Duns Scotus (1266–1308), richtig erkannt 
haben, wäre Gott im Sinn einer „absoluten Inkarnation“ auch dann Mensch geworden, 
wenn „Adam“ nicht gesündigt hätte beziehungsweise Menschen nicht sündigen würden. 
Selbstverständlich wusste Gott auf seine Weise im Voraus, dass der Mensch fehlen wür
de, hat er ihn doch nicht als vollkommenes Wesen, sondern als ein sich entwickelndes 
Wesen in einer sich entwickelnden Welt geschaffen, damit er auf diese Weise freier Part
ner seiner Liebe wird. Ein solcher Mensch in einer solchen Umgebung würde unvermeid
lich Fehler machen, würde unvermeidlich sündigen. Da er als Lebewesen von höheren, 
instinktgesteuerten Tieren abstammt, muss er sich erst noch zu einem umfassend lie
benden Wesen entwickeln. 

566 Thomas: Summa theologica [= Sth], I q.2 prooem. 
567 Kessler 362 (Sth III q.1). 
568 Ebd. 363. 
569 Thomas: Sth III q.50 a.6c. 
570 Ebd. III q.46 a.3c primo. 
571 Kessler 365. 
572 1 Joh 4,16. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-010 - am 13.02.2026, 20:09:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 279 

Eine Soteriologie innerhalb einer evolutiven Weltanschauung macht die menschliche 
Sünde als solche nicht geringer, ordnet sie aber anders ein und bewertet sie damit 
anders, als dies viele traditionelle Soteriologien tun. Ihnen zufolge hat der Mensch 
durch seine Ursünde die von Gott vorgegebene Schöpfungsordnung (den Ordo) so schwer 
gestört und sich so sehr von Gott abgewandt und getrennt, dass Gott in seinem Sohn 
selbst Mensch werden musste, um das Verhältnis von Gott und Mensch wieder in Ord
nung zu bringen. Da es aber in einer evolutiven Welt und Menschheit niemals einen 
vollkommenen Flecken Erde (ein Paradies) und ebenso wenig vollkommene Menschen 
(Adam und Eva) gegeben hat und darum auch niemals zu einer Ursünde als historischer 
Tat zweier Menschen am Beginn der Menschheitsgeschichte mit katastrophalen Aus
wirkungen auf jeden einzelnen Menschen und die gesamte Menschheit bis zum Ende 
der Geschichte gekommen ist, war es auch für Gott niemals in diesem Sinne notwendig, 
seinen Sohn in die Welt zu senden, damit er durch seine Menschwerdung, genauer 
gesagt, seinen unschuldigen Tod diese furchtbare Tat durch Sühne wiedergutmacht 
und die Menschheit aus dem Tod oder vor dem ewigen Tod rettet. 

Gott wollte im Sohn Mensch werden, nicht wegen, sondern trotz der Sünde der Men
schen. Er wollte es, um einer von ihnen zu sein und sie durch seine Erniedrigung zu 
sich zu erhöhen. Er wollte an ihrem sterblichen Leben teilnehmen, um sie an seinem 
unvergänglichen Leben teilhaben zu lassen. So sollte es für immer zu einem wunderbaren 
Tausch zwischen göttlichem und menschlichem Leben kommen, sollten sich für immer 
Gott und Welt, Himmel und Erde miteinander verbinden. 

Dementsprechend sandte Gott seinen Sohn in die Welt, um ihnen seine bedingungs- 
und grenzenlose, seine unerschöpfliche und absolute Liebe zu offenbaren. Er sandte ihn, 
damit er ihnen als wahrer Mensch ein Beispiel gibt und vorlebt, was es heißt, selbstlos 
und allumfassend zu lieben, damit er sie zu göttlicher Liebe ermutigt, begeistert und 
erzieht. Er sandte ihn, um ihnen die Vergebung ihrer Sünden bewusst zu machen, aber 
mehr noch, um ihnen zu zeigen, dass er sie aus dem Tod retten wird und ewiges Leben für 
sie bereithält. Er sandte ihn, damit sie durch ihn, seinen Sohn, für immer und ewig mit 
ihm versöhnt sind. 

In seiner unverbrüchlichen Liebe hat Gott den Menschen immer schon ihre Sünde 
vergeben. Wenn es heißt, er habe in Jesus Christus die Welt mit sich versöhnt573, bedeu
tet das, dass durch seinen Sohn diese Vergebung auf eine Weise bei den Menschen an
gekommen ist, wie das vorher nicht der Fall war. So betrachtet geschieht in Christus die 
Versöhnung. Auch sind für Gott alle Menschen immer schon seine Söhne und Töchter. 
Sie werden es nicht erst durch die Menschwerdung seines Sohnes. Sie bedürfen nicht erst 
der „Versöhnung“ durch Christus, um Kinder Gottes zu werden. Indem der einzigartige 
Sohn Gottes in die Welt kommt, wird aber ihre Gotteskindschaft auf eine nie dagewesene 
Weise sichtbar, greifbar und erfahrbar. 

Seiner Sendung entsprechend hat Jesus Christus als menschgewordener Logos-Sohn 
seinen Mitmenschen nicht nur am bitteren Ende, sondern im Ganzen seines Lebens die 
Liebe des Vaters geoffenbart und nahegebracht. Da er wirklicher Mensch war, war er 
auch selbst ein sich entwickelndes Wesen. Wie alle anderen Menschen musste er lernen, 
wusste er vieles nicht und musste sich erkundigen, musste sich mit seinem Nichtwissen 

573 2 Kor 5,19. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-010 - am 13.02.2026, 20:09:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


280 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

etwa bezüglich des Zeitpunkts des Weltendes zufriedengeben.574 Er musste sich körper
lich, seelisch und geistig entwickeln, weshalb er wie wir in allem versucht wurde und mit 
unseren Schwächen mitfühlen konnte und immer noch kann, ohne selbst gesündigt zu 
haben.575 Selbst geistlich musste er heranreifen. So hat er, obwohl er der Sohn war, erst 
durch Leiden, wie der Hebräerbrief kühn sagt, „den Gehorsam gelernt“576. Nicht, dass er 
nicht schon vorher dem Vater gehorsam gewesen wäre. Aber ihm ist erst im Laufe seines 
Lebens in der ganzen Tragweite aufgegangen, was der Gehorsam als ständiger Bereit
schaft auf Gott zu hören in sich einschließt. Weil der Mensch (aktuell) erst werden muss, 
was er (potenziell) ist, darf die Menschwerdung Gottes nicht auf das Ereignis von Empfäng
nis oder Geburt Jesu beschränkt werden. Weil sich Jesus erst noch menschlich entwickeln 
musste, war auch die Menschwerdung Gottes in ihm nicht einfach von vornherein gege
ben, sondern dauerte als Geschehen sein Leben lang an und wurde erst mit seinem Tod 
und seiner Auferstehung abgeschlossen. 

Schon in seiner Kindheit und Jugend dürfte sich sein besonderes Verhältnis zum Va
ter bemerkbar gemacht haben. Als Erwachsener dürfte er die Liebe des Vaters zunehmend 
ausgestrahlt haben. Nach der Taufe durch Johannes nimmt er seine Sendung, die Liebe 
des Vaters zu den Menschen zu bringen, aktiv auf. Wenn er Kranke heilt und Menschen 
die Sündenvergebung zuspricht, wenn er als Weisheitslehrer spricht oder in Gleichnis
sen die Herrschaft Gottes veranschaulicht, wenn er als Armer mit seinen Jüngern von 
Ort zu Ort zieht und predigt oder wenn er sich besonders den Armen zuwendet, tut er 
im Grunde immer nur das Eine: er bezeugt und vermittelt die absolute Liebe Gottes. Er 
zeigt sie in allem, was er sagt und tut. Durch ihn kommt sie bei den Menschen an. Sie 
wird erkennbar an seiner Person, an seinem ganzen Wesen, ist er doch als vom Geist 
ganz Erfüllter ganz Mensch für andere, der sich von ihrem Leid zutiefst betreffen lässt 
und unermüdlich für sie einsetzt. Nicht zuletzt tut er einen Gott kund, der in seiner Liebe 
auch noch dem letzten Menschen, der verlorenzugehen droht, nachgeht und ihn sucht, 
bis er ihn gefunden hat, um ihn zu retten.577 Sein himmlischer Vater will nicht, dass auch 
nur einer von den Kleinen verloren geht.578 Auch er selbst ist als Sohn gekommen, um zu 
suchen und zu retten, was verloren ist.579 

Besonders eindrücklich offenbart Jesus die Liebe Gottes am Ende seines Lebens durch 
sein Leiden und Sterben am Kreuz. Schon im Neuen Testament, etwa in den Abend
mahlsworten580, und dann in der Tradition, etwa im Konstantinopolitanischen Glau
bensbekenntnis von 381 („für uns gekreuzigt“)581, wurde ihm eine besondere soteriolo
gische Bedeutung zuerkannt, indem gesagt wurde: Er hat für uns gelitten und er ist für 
uns gestorben. 

Sein Leiden begann nach dem letzten Abendmahl im Garten Getsemani. Als er sich 
dort im Gebet, gestärkt durch den Engel, dazu durchgerungen hat, den Willen des Va

574 Lk 2,40.52; u.a.; / z. B. Mk 5,30; 8,27.29; / Mk 13,32. 
575 Hebr 4,14f. 
576 Hebr 5,8. 
577 Lk 15,4.8. 
578 Mt 18,14. 
579 Lk 19,10. 
580 1 Kor 24; Mt 26,28; Mk 14,24; Lk 22,19.20. 
581 DH 150. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-010 - am 13.02.2026, 20:09:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 281 

ters zu erfüllen, steht er auf und geht Judas, dem Verräter, und seinen Gegnern entge
gen582, die ihn verhaften, verhören, verurteilen und schließlich dem als äußerst brutal 
bekannten römischen Statthalter Pontius Pilatus übergeben werden. Die Szene darf als 
eine Schlüsselstelle der Selbstoffenbarung Gottes in Jesus von Nazaret gelten. Jesus nahm 
das Leiden und den gewaltsamen Tod bewusst und freiwillig auf sich. Damit erfüllte er 
den Willen des Vaters. Gott wollte nicht, dass Menschen seinen Sohn umbringen, sich auf 
furchtbare Weise an ihm versündigen. Aber als die Widersacher Jesu seine Beseitigung 
beschlossen hatten, mutet er ihm zu, sich diesem gewaltsamen Tod nicht zu entziehen, 
sondern in Liebe zu durchleiden und so das Böse zu unterlaufen. Indem sich Jesus dem 
Bösen ausliefert, sich von ihm ohne Gegenwehr treffen lässt, es aushält und ihm in seiner 
Liebe standhält, offenbart er die Liebe Gottes. Gott lässt den Menschen in seiner Sünd
haftigkeit und Bosheit nicht nur nicht im Stich, sondern geht ihm von sich aus entgegen 
und liefert sich ihm scheinbar ohnmächtig aus, um gerade so das Böse zu überwinden. 
Gott lässt sich in seiner Liebe von nichts und niemandem aufhalten. Seine Liebe kennt 
keine Grenze. Er vergibt auch die schlimmsten Verbrechen, wie aus dem Wort des lu
kanischen Jesus im Hinblick auf die, die ihn kreuzigen, hervorgeht: „Vater, vergib ihnen, 
denn sie wissen nicht, was sie tun.“583 

In seiner Passion ging Jesus in der Feindesliebe bis zum Äußersten. Sein Dasein für 
andere steigerte sich bis zur Lebenshingabe. Von Getsemani an durchlitt er eine letz
te menschliche Einsamkeit. Am Kreuz fühlte er sich zutiefst vom Vater selbst verlassen, 
wie der Todesschrei nach Markus vermuten lässt: „Mein Gott, mein Gott, warum hast 
du mich verlassen?“584, ohne sein Vertrauen in ihn zu verlieren, wie wiederum der Todes
schrei nach Lukas zu verstehen gibt: „Vater, in deine Hände lege ich meinen Geist.“585 
Wie sich Jesus bei seinem öffentlichen Wirken besonders mit den Armen und Hilflosen 
solidarisiert hat, solidarisiert er sich nun durch sein freiwilliges Leiden und Sterben be
sonders mit allen wehrlosen Opfern von Gewalt. Dabei schließt er niemanden aus seiner 
Liebe aus, auch nicht seine Gegner, die ihn hinrichten. Auch wenn er sich mit bestimm
ten Menschen besonders solidarisiert, identifiziert er sich mit allen. Damit offenbart er 
einen Gott, der sich im Sinn absoluter Inkarnation aus Liebe von vornherein und grund
sätzlich mit jedem Menschen identifiziert, sich aber in konkreten Situationen besonders 
mit den Opfern menschlicher Ungerechtigkeit und Gewalt solidarisiert. 

Obwohl der grausame Kreuzestod Jesu angesichts der hohen Bereitschaft Mächtiger, 
Menschen, die ihre Macht gefährden oder auch nur gefährden könnten, gewaltsam zu 
beseitigen, historisch betrachtet durchaus unter das Erwartbare fällt, ist er theologisch 
betrachtet für das Heil der Menschen nicht notwendig. Jesus hätte „auch einen anderen, 
nicht gewaltsamen Tod sterben können“586. Er hätte die absolute Liebe Gottes auch of
fenbaren können, wenn er beispielsweise mit 60 Jahren eines friedvollen Todes gestorben 
wäre. Das Kreuz war nicht notwendigerweise „vorherbestimmt“ und „Bestandteil eines 

582 Mk 14,42; Mt 26,46; vgl. Joh 18,4. 
583 Lk 23,34. 
584 Mk 15,34.37; Mt 27,46.50. 
585 Lk 23,46; vgl. Joh 19,30. 
586 Pemsel-Maier 151. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-010 - am 13.02.2026, 20:09:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


282 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

göttlichen Heilsplanes“.587 In ihm scheint aber in besonderer Weise die Gegenwart Got
tes unter den Menschen auf, der in seiner Liebe entschieden auf der Seite der Opfer steht 
und dennoch den Tätern vergibt. 

Erst im Licht der Auferstehung wurde die Heilsbedeutung des Kreuzestodes Jesu er
sichtlich, als in ihm das Leben den Sieg über den Tod davontrug. Seine Passion und seine 
Auferstehung gehören von daher aufs engste zusammen. Sie bilden das eine Pessach Jesu, 
seinen Durchgang und Hinübergang vom irdischen zum himmlischen Leben. 

Die Auferweckung war die souveräne Tat Gottes, des Vaters, durch den Geist an Jesus, 
dem Sohn.588 Diese Tat ist die Machttat und Heilstat Gottes schlechthin. Während Gott
vater zu Jesu Lebzeiten durch ihn in der Welt gehandelt hat, handelt er nun an ihm als 
Getötetem und Gestorbenem außerhalb von Raum und Zeit und jenseits der Geschichte, 
wie wir sie in der Welt kennen. Allerdings tut er auch das nicht an seiner Freiheit vorbei. 
Jesus hat als Mensch durch seine äußerste Gottes- und Nächstenliebe selbst zu seiner 
Auferstehung beigetragen. Als Gottmensch ist er nicht nur auferweckt worden, sondern 
selber auferstanden. Von seiner Selbstauferstehung kann auch insofern gesprochen wer
den, als er durch seine Auferweckung und Erhöhung in jene Herrlichkeit des Vaters ein
tritt, die er als der ewige Sohn schon vor der Weltschöpfung besaß.589 Der Sohn hat, wie 
es bei Johannes heißt, die göttliche Macht, sein Leben hinzugeben, aber es sich auch wie
der zu nehmen.590 Indem er als von den Toten Auferstandener seinen Jüngerinnen und 
Jüngern erscheint, offenbart er sich selbst und offenbart er Gott endgültig als Gott des 
Lebens, als denjenigen, der Herr ist über die Lebenden und die Toten. 

Jesus Christus hat also, so lässt sich zusammenfassen, nicht nur wie die alttesta
mentlichen Propheten durch seine Botschaft und durch zeichenhafte Handlungen, son
dern durch sein ganzes Leben und Schicksal, durch seine Person geoffenbart und be
zeugt, wer Gott ist und wer der Mensch ist. Schon allein dadurch, dass der ewige Sohn 
Gottes Mensch wird, wird offenbar, dass alle Menschen Kinder Gottes sind und es in 
Ewigkeit bleiben werden. Konkret offenbart Jesus durch seine Auferstehung, dass alle 
Menschen wie er von den Toten auferstehen werden, dass jeder Mensch wie er vollendet 
bei Gott leben wird. Wie Jesus Menschen, denen er zu Lebzeiten begegnet ist, zu volle
rem Menschsein befreit hat, indem er ihre inneren und äußeren Krankheiten geheilt, ihr 
Leiden beendet oder abgemildert und ihnen die Vergebung ihrer Sünden zugesprochen 
hat, wird er als auferstandener und erhöhter Herr jeden Menschen bei der Begegnung 
im Tod erlösen, das heißt von allem befreien, was ihn in seinem Leben daran gehindert 
hat, selbstlos und grenzenlos zu lieben und so ganz er selbst zu sein.591 

Beim gesamten Offenbarungs- und Erlösungs- oder Heilsgeschehen im Leben Je
su ist Gott der eigentlich Handelnde. Die Heilsinitiative geht ganz von ihm aus. Das Heil 
kommt allein von ihm. 

Um den Menschen seine Liebe und ihr Heil zu offenbaren und nahezubringen, be
dient er sich des Menschen Jesus. Dieser bewirkt nicht seinen Heilswillen, sondern führt 

587 Ebd. 
588 Eph 1,19f; Röm 8,11. 
589 Joh 17,5. 
590 Joh 10,18. 
591 Bd. 3, Kap. 3.3.3. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-010 - am 13.02.2026, 20:09:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 283 

ihn aus, verursacht nicht seine Liebe, sondern gibt sie an die Menschen weiter. Dass er 
das aber auf einzigartige Weise und in einzigartiger Deutlichkeit tut, weist darauf hin, dass 
er die Liebe Gottes für alle Menschen bedeutsam und wirksam zum Ausdruck bringt, 
dass er einzigartiger Offenbarer und Mittler, einzigartige Instrumentalursache (Werk
zeug) Gottes ist, dass er letztlich der Gottmensch, der sich durch sich selbst offenbarende 
Gott selber ist. 

Da Gott den Menschen als freien Partner seiner Liebe erschaffen hat, ist jeder Mensch 
durch die Liebe, die er in seinem Leben erfährt, wie groß oder gering sie auch immer 
sein mag, herausgefordert, eine Antwort zu geben. Da er schon Kind Gottes ist, geht es 
für ihn nicht darum, zu entscheiden, ob er es sein will oder nicht, sondern nur darum, 
inwieweit er schon in seinem Leben seiner Gotteskindschaft entsprechen und das heißt 
ein liebender Mensch sein will. Innerhalb sehr individueller Grenzen und Möglichkeiten 
bestimmt er in Freiheit selbst, in welchem Maß und auf welche Art und Weise er Kind 
Gottes ist, inwieweit er sich in seinem Leben nicht von egoistischen Interessen, sondern 
von der Liebe leiten lässt und damit selbst ein Werkzeug der Liebe Gottes für andere 
Menschen in der Welt wird. Da die Liebe als solche immer zu einer Antwort einlädt, ist 
jeder Mensch freier Partner der Liebe Gottes, auch wenn er nicht an einen liebenden Gott 
glaubt. Christen wissen jedoch durch ihren Glauben an Jesus Christus um die absolute 
Liebe Gottes und ihre Partnerschaft mit Gott. 

2.4 Erlösung, Befreiung und Verwandlung in nichtchristlichen Weltreligionen 

Dank des Wirkens des Heiligen Geistes haben auch nichtchristliche Weltreligionen ih
re eigenen Offenbarungen, ihre eigenen Zugänge zu Gott oder dem Göttlichen, ihre ei
genen konkreten Heils-und Erlösungswege. In diesem religionswissenschaftlichen Teil 
geht es um die Vorstellungen von Erlösung im Islam (Kap. 2.4.1), im philosophischen 
Daoismus (Kap. 2.4.2), in den Hindu-Religionen (Kap. 2.4.3) und im Buddhismus (Kap. 
2.4.4). 

2.4.1 Erlösung im Islam 

Der Islam geht auf den Propheten Muhammad zurück, der zwar keine Erlösergestalt, 
aber der Offenbarer des Korans war (Kap. 2.4.1.1). Auf der Basis jüdisch-christlichen Sün
denbewusstseins hat sich im Islam eine Vorstellung von Erlösung entwickelt, die unab
hängig von einem menschlichen Erlöser ist und Sündenvergebung unmittelbar durch 
Gott bedeutet (Kap. 2.4.1.2). In diesem Sinn erlangt der Muslim Erlösung vor allem, wenn 
er sich Gott hingibt und seinem Willen unterwirft, also das tut, was Islam bedeutet: Hin
gabe an Gott, Unterwerfung unter seinen Willen. Grundsätzlich stehen ihm dabei zwei 
Möglichkeiten zur Verfügung: Er kann zum einen versuchen, möglichst treu das Gesetz 
zu erfüllen (Kap. 2.4.1.3), und er kann sich zum anderen bemühen, die mystische Einheit 
mit Gott zu erlangen (Kap. 2.4.1.4). 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-010 - am 13.02.2026, 20:09:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

