Mal seit iiber drei Jahrzehnten mit Kim Young Sam ein ziviler Politiker zum Présidenten
gewihlt wurde. Die Dezemberwahl 1997, bei der mit Kim Dae Jung erstmalig ein Kandidat
aus der Opposition heraus ins Présidentenamt gelangte, konnte in der Studie nicht mehr
beriicksichtigt werden.
Mit dieser Wahl wurde die am Ende des SchluBlkapitels formulierte These eindrucksvoll
bestitigt, da "Demokratie auch in asiatischen Gesellschaften ein verwirklichbares Projekt
ist".

Karl Leuteritz

Annabelle Bottcher

Syrische Religionspolitik unter Asad

Freiburger Beitrdge zu Entwicklung und Politik, Band 15
Amold-Bergstraesser-Institut, Freiburg i.Br., 1998, 258 S., DM 30,--

Studien zu Politik und Gesellschaft des modemen syrischen Staates stofien im allgemeinen auf
eine objektive Grenze — die karge Materialbasis in bezug auf verldBliche und verfiigbare
Quellen, die nicht durch den Filter des Regimes verzerrt und damit nur bedingt brauchbar
sind. Um so mehr verdient die Arbeit von Bottcher Beachtung, zumal sie sich einem Thema
widmet, welches mit Fug und Recht als ein fiir Syrien existentielles perzipiert werden kann.
Die Verfasserin bedient sich vor allem zweier Methoden, um das angesprochene Hindemis zu
umgehen: Zum einen wertet sie das syrische Gesetzblatt akribisch aus, zum anderen versucht
sie, durch ,teilnehmende Beobachtung tatséchliche Machtverhiltnisse mit den de jure Vorga-
ben (zu vergleichen)" — S. 14; vgl. die Liste der im Zeitraum von 1990 bis 1996 in Syrien
gefiihrten Interviews auf S. 254. Folgerichtig ist das Buch in zwei hauptséchliche Teile geglie-
dert, die sich auf Verwaltungsstrukturen (,,Repressive Strategie der ba’thistischen Religions-
politik" — S. 17-146) sowie auf die Gedanken und Aktivitdten des syrischen GroBmuftis
Ahmad Kaftari ("Offensive Strategie der ba’thistischen Religionspolitik" — S. 147-223) bezie-
hen. Mithin geht es um wichtige Aspekte der Religionspolitik in Syrien, keineswegs aber um
eine umfassende Darstellung religioser Verhéltnisse (nicht-islamische religiose Minderheiten,
aber auch Druzen und Ismailiten werden im iibrigen vollkommen ausgespart; S. 8). Bottcher
unterzieht sich der Miihe, die offiziellen Verlautbarungen kritisch zu hinterfragen und das
komplizierte System personaler und familidrer Abhéngigkeiten in der syrischen Mischung aus
orientalischer Patronage und alawitischer Dominanz zu beleuchten. Ohne Zweifel wird damit
ein tiefer Einblick in die syrische Gesellschaft erméoglicht.

Zunichst wendet sich die Verfasserin der Verwaltung der Religiosen Stiftungen (augdy) zu (S.
17-45). Gerade dieser Abschnitt schlieSt eine empfindliche Wissensliicke im Westen, denn —
anders als tiber Libanon oder Agypten — liegen bislang nur bruchstiickhafte Arbeiten iber das
syrische Stiftungswesen vor. Dal} es sich hierbei um Vermogenswerte in betréachtlicher Hohe

579

https://dol.org/10.5771/0506-7286-1989-4-579 - am 25.01.2026, 06:49:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Emm—


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1999-4-579
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

handelt (vgl. S. 14 und S. 24), steht auler Frage. Unter Auswertung der relevanten Rechts-
quellen wird nachgewiesen, daB unter der Herrschaft von Asad eine zentrale Uberwachung der
Stiftungen forciert wurde. Der Tausch tatsdchlich oder vermeintlich unrentabler Stiftungs-
immobilien (istibdal), Enteignungen (istimlak) "im offentlichen Interesse” (S. 25), die Verfii-
gungsgewalt iiber die verschiedenen Einnahmen (S. 34) oder die Vergabe von Bauprojekten
an die staatliche (alawitisch dominierte) Milihouse (S. 35-36) gehoren zu den von Bottcher
erfaften Praktiken zur Kontrolle und Nutzung der augdf. Trotz der im Jahre 1949 beschlosse-
nen Auflosung der sog. privatniitzigen Stiftungen wird auf S. 20 die Fortexistenz solcher
Stiftungen anhand eines Gerichtsurteils aus dem Jahre 1994 nachgewiesen. Auf den S. 45 bis
85 analysiert die Verfasserin das syrische Muftiwesen. Ob der Mufti — wie auf S. 45 dargelegt
— tatsdchlich "in einem Streitfall ein Urteil (fallt)", muB indes unter Beriicksichtigung der
"islamischen" bzw. syrischen Judikatur bezweifelt werden. Auch scheint fraglich zu sein, ob in
Angelegenheiten, die die Rechtsverhiltnisse von Personen betreffen (mu’dmalat), "in der
Regel zwei Parteien vorstellig (werden)" (S. 76), zumal auf S. 60 berichtet wird, da "Fragen
zivilrechtlicher Natur, insbesondere zum Familien- und Erbrecht iiberwiegen". Mit der (nicht
unumstrittenen) Wahl von Kaftari zum GrofSmufti von Syrien im Jahre 1964 (S. 56-57) avan-
cierte nicht nur eine nach eigenen Aussagen mit dem Présidenten befreundete Person (S. 202),
sondern auch ein als Kurde, Nagshbandi (zu diesem Sufi-Orden ausfiihrlich im zweiten Teil
des Buches) und Schafiit nicht die Mehrheit des Volkes représentierender religioser Gelehrter
zur hochsten islamischen Autoritdt in Syrien. Dazu schreibt Bottcher: "Fiir ein Regime, dem
die verwobenen Netzwerke der Ulama- und Héndlerclans suspekt und bedrohlich vorkommen
mulflten, stellte dieser AuBenseiter ‘ohne Riickendeckung’ keine Risiken dar. Nachdem sich
der geschiftstiichtige Kaftari-Clan inzwischen zu einem der reichsten in Syrien entwickelt hat
und von vielen Syremn fiir seinen Opportunismus kritisiert wird, besteht die Gefahr eines
Schulterschlusses mit Teilen des traditionellen sunnitischen Establishments noch weniger.” (S.
59) Die staatliche EinfluBnahme auf die islamischen Religionsgelehrten in den Moscheen
(Auswahl und Inhalt der Predigt — S. 104) gehort auch in Syrien zu den wichtigen Zielen des
Regimes. Die Verfasserin spricht etwas salopp von der "Domestizierung der Prediger” (S. 98)
oder der Heranbildung von "Ba’thisten-Scheichs" (S. 107). Das System der Moscheen als
religiose Lehrstétten (vgl. S. 114-117) ergénzen sog. Asad-Koraninstitute, deren Zahl in den
80er Jahren angewachsen sei (S. 117). Den ersten Teil der Studie schlieit ein Abschnitt iiber
das "staatliche sunnitische Erziehungswesen" (S. 121-146) ab. Darunter versteht die Autorin
die staatlichen Schariaschulen sowie — auf universitdrer Ebene — die 1954 gegriindete
Schariafakultdt der Universitdt Damaskus. Sie rechnet "die meisten Professoren, die in den
neunziger Jahren an der Fakultét unterrichteten, ...nicht zu den regierungstreuen Ulama Syri-
ens". (S. 139) Andererseits zeigt sich etwa in der Person des sunnitischen Gelehrten al-Biiti,
daf3 bei Loyalitat gegeniiber dem Regime durchaus Freirdume fiir religiose Gedanken entste-
hen konnen. Ob und fiir wen es sich hierbei um eine "geféhrliche Symbiose" von al-Biti mit
dem Regime handelt (S. 112), miiite untersucht werden. Der Rez. darf in diesem Zusammen-
hang auf einige nicht benutzte Aufsitze von A. Christmann und dessen leider erst nach der
Drucklegung des Buches erschienene Dissertationsschrift verweisen.

580 Verfassung und Recht in Ubersee (VRU) 32 (1999)

https://dol.org/10.5771/0506-7286-1989-4-579 - am 25.01.2026, 06:49:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Emm—


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1999-4-579
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Im zweiten Hauptteil konzentriert sich Bottcher auf die als Kaftdriya bezeichnete und auf die
Nagshbandiya zuriickgehende Sufi-Bruderschaft unter Fithrung des syrischen Grofmuftis. Das
organisatorische Zentrum dieser Bewegung, Ab{ an-Nir, verfiigt liber erhebliche finanzielle
Mittel (S. 156) und halt Verbindung zu anderen islamischen Landern (Libyen, Sudan, Liba-
non, Pakistan). Die Verfasserin berichtet aus eigenem Erleben vor allem iiber die Erziehung
von Madchen und Frauen (S. 157ff.) und iiber die Frauenorganisation innerhalb der Kaftdriya
(S. 186-193). Frauen aus alteingesessenen Familien der sunnitischen Bourgeoisie seien aber
nicht vertreten (S. 191). Zur Fiihrungsgruppe innerhalb des Ordens lieflen sich neben Ahmad
Kaftari besonders Scheich Ramadan Dib, Scheich Rajab Dib und Scheich Bashir al-Bén1
rechnen. Bottcher mutmaBt, daB der Sohn des GroBSmuftis als Leiter von Ab{l an-Nir "auf-
grund seiner mangelnden schariarechtlichen und spirituellen Ausbildung” fiir eine Nachfolge-
schaft nicht in Frage komme (S. 186). Im Abschnitt "Sozialismus, Arabismus und Islam" (S.
194-204) wird eine Einheit dieser drei Komponenten in Kaftariis Lehre ausgemacht und als
Mosaik aus dessen Veroffentlichungen und duris (Vorlesungen) sowie Gespriachen des
GroBmuftis mit der Autorin zusammengesetzt. Kaftari rdume dem Arabertum trotz seiner
kurdischen Wurzeln einen hohen Stellenwert ein (S. 203). Es iiberrascht nicht, da der GroB-
mufti — in Anlehnung an die Position seines Vaters — wegen der innen- und auf3enpolitischen
Lage und der religiosen Besonderheiten Syriens die Unterschiede zwischen den sunnitischen
Rechtsschulen und islamischen Stromungen iiberwinden will und Beziehungen zur 12er Schia
pflegt (S. 203, 205-209). Die Verfasserin resiimiert, daf "fiir das Regime... die Zugehorigkeit
zu diesem Orden einer politischen Unbedenklichkeitserkldarung gleichzusetzen (sei)" (S. 222).
In der Schlufbetrachtung (S. 225-230) wird auf mogliche neue Allianzen "zwischen opposi-
tionellen und staatstragenden Islamisten, zwischen Islamisten und anderen Akteuren” (S. 228)
hingedeutet. Richtig ist zweifellos, da3 "fiir den Fortbestand des Regimes ein Wechselspiel
von politischen und sozio-6konomischen Faktoren ausschlaggebend" ist (S. 229). Der Anhang
(S. 231-258) enthilt auf den vier letzten Seiten auch einen Index, der leider einige wichtige
Namen (z. B. al-Bit1) und Begriffe (z. B. taslik — S. 171) nicht verzeichnet.

Die vorliegende Arbeit, die im Jahre 1997 als Dissertation an der Universitat Freiburg i. Br.
angenommen wurde, bietet dem Leser insgesamt ein genaues und differenziertes Bild von
politisch-religiosen Verhiltnissen in Syrien, zeigt aber auch, daB8 voreilige Schliisse iiber
gesellschaftliche Perspektiven nicht ratsam sind.

Hans-Georg Ebert

581

https://dol.org/10.5771/0506-7286-1989-4-579 - am 25.01.2026, 06:49:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Emm—


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1999-4-579
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

