3 Deutschland unter rassismustheoretischer Perspektive
3.2 Rassistische Unterscheidungen im Kontext von Migration

Die vorausgegangenen Ausfithrungen haben Rassismus als eine umfassende Struktur
kenntlich gemacht, in die alle Subjekte eingebunden sind. Subjekte beziehen sich nicht
nur partiell und temporir auf Rassismus, sondern sind grundlegend in selbst- und welt-
bildender Hinsicht in rassistische Vorstellungen und Praktiken eingebunden. Rassis-
mus zeigt sich hier in seiner Struktur und Funktion, Spaltungen zwischen Subjekten
und ihre Teilung in verschiedene Gruppen zu (re-)produzieren. Dariiber hinaus gelingt
es rassistisch vermittelten Vorstellungen und Praktiken, in den so geschaffenen Grup-
pen gemeinschaftsstiftende Beziehungen und Gruppenzugehoérigkeiten innerhalb der
eigenen Gruppe in Abgrenzung zu den als anders klassifizierten Gruppen und zuge-
hérigen Subjekten zu fundieren (vgl. Hall 2000b, S. 13f.). Auch Robert Miles bezeichnet
Rassismus als dialektischen Prozess und schligt vor,

»Rassismus als eine Darstellungsform [zu begreifen], die, indem sie separate Gruppen
bezeichnet, notwendigerweise als Ideologie der Eingrenzung und Ausgrenzung fun-
giert: wenn zum Beispiel die Hautfarbe als Bedeutungstrager konstruiert wird, so ent-
stehen dadurch Ordnungskategorien, mittels derer die Menschen zugleich aus- und
eingegrenzt werden« (1992, S.106).

Wie diese Form der gleichzeitigen Ein- und Ausgrenzung organisiert und mit rassis-
tisch vermittelten Vorstellungen von Zugehorigkeit verkniipft wird, ist dabei an sozio-
historisch changierende Formen von Ein- und Ausschluss gebunden. Auf die Notwen-
digkeit einer »strengen Anwendung des Prinzips der historischen Spezifik« verweist
auch Stuart Hall (2012g, S. 127). Ausgangspunkt dieser Forderung ist fir Hall der Um-
stand, dass Rassismus nicht »als allgemeines Merkmal menschlicher Gesellschaften«
verstanden werden kann, sondern »historisch-spezifische Rassismen« existieren, die
zu unterscheiden sind (ebd.; vgl. auch Balibar 1992b, S. 52). Diese Herangehensweise
leugnet nicht den Umstand, dass itbergreifende Merkmale festgestellt werden kénnen,
die »allen als >rassistisch strukturiert« bezeichneten Gesellschaftssystemen gemeinsam
sind« (Hall 2012g, S. 127). Hall betont vielmehr die Notwendigkeit, dem Trugschluss ei-
ner »gemeinsamen und universellen Struktur« zu entgehen, die die Annahme stiitzen
wiirde, dass Rassismus »aufderhalb einer spezifischen historischen Lokalisierung we-
sentlich derselbe bleibe« und damit transhistorischen Charakter besitze (ebd., S. 128).
Rassismus ist aber weder »unter Abstraktion von anderen sozialen Verhiltnissen er-
klarbar« noch auf diese reduzierbar (ebd.). Vielmehr ist die Reorganisation rassistischer
Praktiken in konstitutiver Verbindung mit migrationsgesellschaftlichen Verinderungs-
prozessen zu analysieren (vgl. ebd., S. 128f.; vgl. ebd. 2000b, S. 11). Eine rassismustheo-
retische Analyse ist damit herausgefordert, die spezifischen, sozio-historischen sozia-
len Praktiken und das soziale Verhiltnis herauszuarbeiten, das Rassismus zwischen ob-
jektivierenden und objektivierten Gruppen konstituiert (vgl. BojadZijev 2012, S. 20ft.).
Im Kern geht es um die Frage nach der Herstellung des Beziehungsverhiltnisses der
im Rassismus produzierten Gruppen und ihre relationale, zugleich aber hierarchisier-
te Positionierung zueinander (vgl. Terkessidis 1998b, S. 59) und die Frage, »welches die
spezifischen Bedingungen sind, die dieser Form der Unterscheidung soziale Bedeutung

https://dol.org/10.14361/9783839453841-014 - am 14.02.2026, 14:37:56. /del - [

87


https://doi.org/10.14361/9783839453841-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Die Anderen ge-brauchen

und historische Wirksamkeit verleihen« (Hall 2012g, S. 130). Das »Gesamtensemble«”
institutioneller Strukturen auf materieller wie symbolisch-diskursiver Ebene bildet da-
bei »fiir jede historische Epoche und jede lokale Situation [...] eine eigentiimliche Aus-
prigung dieses institutionellen Komplexes« und bringt »im Prozess des Ausschlusses
durch Einbeziehung eine bestimmte Ausgrenzungspraxis und bestimmte Wissensbe-
stinde hervor« (ebd.).

Im Sinne einer an diese Uberlegungen ankniipfenden, analytischen Rekonstruktion
konnen verschiedene Rassismusformationen unter Einbezug sozio-historischer Kon-
texte sowie der sich darin artikulierenden Formen rassistischen Wissens unterschieden
werden. In erster, grober Unterscheidung kann zwischen einem (itberwiegend) biolo-
gistischen und einem kulturalistisch argumentierenden Rassismus differenziert wer-
den (vgl. Miiller 1992, S. 33; Terkessidis 1998b, S. 88ff.). Jost Miiller und der an seine Ana-
lyse anschlieffende Mark Terkessidis differenzieren innerhalb des biologistischen Ras-
sismus wiederum zwischen einem universellen (15.-18. Jahrhundert) und einem supe-
rioren Rassismus (19.—20. Jahrhundert). Der differentielle Rassismus — im Fachdiskurs
auch als kultureller Rassismus'® bezeichnet —, gewinnt Mitte des 20. Jahrhunderts zu-
nehmend an Bedeutung (vgl. Miiller 1992, S. 32ff.; Terkessidis 1998b, S. 88ff.) und kann
als eine bis in den Gegenwartskontext hineinreichende und darin dominant wirksame
Formation des Rassismus verstanden werden."” Insbesondere fiir moderne Formen des
Rassismus, die sich um den Komplex der Migration ranken, sind die Momente des Ein-
und Ausschlusses und der Gleichzeitigkeit von Auf- und Abwertung migrantisch co-
dierter Differenz in der Logik eines kulturell/differentiell argumentierenden Rassismus
von symptomatischem Charakter (vgl. u.a. vgl. Balibar 1992a; Terkessidis 1998b, S. 13;
S. 78fF.; 2004, S. 100). Fiir eine weitere Differenzierung der rassismustheoretischen Ge-
genstandsbestimmung von >Gastarbeit« wird daher nachfolgend zunichst die Formati-
on eines kulturellen/differentiellen Rassismus als migrationsbeszogene Form rassisti-
scher Unterscheidung herausgearbeitet und sozio-historisch kontextualisiert (Kapitel
3.2.1). Darauf aufbauend wird argumentiert, dass und inwiefern sich Ein- und Aus-

15 Nach Mark Terkessidis (2004, S.101) bildet und artikuliert sich der moderne Rassismus im »spezi-
fisch modernen Ensemble der Institutionen [..]: der Arbeitsteilung bzw. dem Arbeitsmarkt, dem
Nationalstaat sowie der kulturellen Hegemonie einer bestimmten Gruppe der Gesellschaft (wobei
letzteres sowohl eine institutionelle Praxis in Schulen, Familien, Vereinen, Kirchen, industrialisier-
ter Massenkultur etc. umfasst als auch die symbolische Matrix bezeichnet, welche das Gesamten-
semble durchwirkt)«.

16 Die beiden Bezeichnungen kultureller/differentieller bzw. differentialistischer Rassismus werden
teilweise synonym verwendet, so auch von Mark Terkessidis (1998b, S. 99) und Jost Miiller (1992,
S.33f).

17 Diese Unterscheidungen stellen idealtypische Abgrenzungen dar, die eine klare Trennung und Li-
nearitat verschiedener Phasen und Argumentationsweisen suggerieren, die angesichts der Kom-
plexitat und variantenreichen Formen rassistischer Plausibilisierungsstrategien jedoch nur be-
dingt treffend sind. Vielmehr wurde und wird auch in zeitlich spater folgenden Epochen auf frithe-
re Erklarungsvarianten zuriickgegriffen. So sind neben kulturellen/differentiellen Rassismen auch
heute biologistisch argumentierende Rassismen auszumachen. Ein nichtlineares Verstandnis, das
Uberschneidungen und historische >Riickgriffec als Regel versteht, erscheint daher als angemes-
sener.

https://dol.org/10.14361/9783839453841-014 - am 14.02.2026, 14:37:56. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839453841-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Deutschland unter rassismustheoretischer Perspektive

schliisse im Zuge von >Gastarbeit« iiber einen differentialistisch'® argumentierenden
Rassismus vollziehen und analytisch einordnen lassen (Kapitel 3.2.2).

3.2.1 Kultureller/differentieller Rassismus als migrationshezogene Form
der Unterscheidung

Im postnationalsozialistischen Deutschland zeichnet sich ab den 1945-er Jahren eine
ansteigende gesellschaftliche, moralische und wissenschaftliche Diskreditierung des
>Rassebegriffs< aufgrund der Shoah und des Zweiten Weltkriegs ab (vgl. Mecheril/Scher-
schel 2009, S. 40). In diesem Zusammenhang werden zunehmend »Zweifel am Wert des
biologischen Konzepts >Rasse« geduflert (Terkessidis 1998b, S. 100), die auch in wissen-
schaftliche Erklirungen miinden. Das wohl prominenteste Beispiel ist die 1978 erstma-
lig erschienene »Erklirung iiber >Rassen< und rassistische Vorurteile« der Deutschen
UNESCO-Kommission (2000), in der die biologische Existenz menschlicher >Rassenc
widerlegt wird. Diese kritisch-distanzierenden Entwicklungen kénnen jedoch nicht als
schlichte Uberwindung und Ablésung von Denk- und Handlungsmustern verstanden
werden, die an >Rasse<-Konstruktion ankniipfen. Vielmehr ist nach der Reorganisation
rassistischer Diskurse und Argumentationsmuster zu fragen.

In seinem 1956 gehaltenen Vortrag »Rassismus und Kultur« weist Frantz Fanon
(1972) bereits auf eine sich abzeichnende Verinderung rassistischer Argumentations-
muster hin (vgl. auch Terkessidis 1998b, S.101) und macht darauf aufmerksam, dass
der biologistische Rassismus einer »Erneuerung, einer Nuancierung, einer Verinde-
rung der Physiognomie« bedurfte (Fanon 1972, S. 39). In den rassistisches Wissen fun-
dierenden Argumentationen steht deshalb nicht linger die Untersuchung und Vermes-
sung der Koérper im Vordergrund, das »Objekt des Rassismus ist nicht linger der ein-
zelne Mensch, sondern eine Existenz-Form« oder ein »kultureller Stil« (ebd., S. 39f.).
Knapp 30 Jahre vor Etienne Balibar, der in den 1990er-Jahren seinen vielfach zitieren
Aufsatz »Gibt es einen >Neo-Rassismus« veroffentlichte (1992a), spricht Frantz Fanon
bereits Mitte der 1950er-Jahre von einer Entwicklung, in der die »westlichen Werte«
[...] sich seltsamerweise wieder mit dem so berithmten Aufruf zum Kampf des >Kreu-
zes gegen den Halbmond«« treffen (1972, S. 40). Diese beobachtete Reorganisation des
Rassismus und seine Fokussierung auf Kultur besitzt strukturelle Ahnlichkeiten mit
biologistischen Rassismen (vgl. Volkel 2017, S. 98ff.). Es handelt sich jedoch um einen
Rassismus, der nicht mehr explizit mit dem Begriff >Rasse«< operiert. Da das »vornehme
Wort Kultur« anstelle des diskreditierten Begriffs >Rasse« tritt, finden zwar sprachliche
Verschiebungen statt; die Argumentation iiber die Kategorie Kultur »bleibt aber ein
blof3es Deckbild fir den brutalen Herrschaftsanspruch«, wie auch Theodor W. Adorno
konstatiert (1975, S. 277). Die sich vollziehende Verlagerung von der Biologie zur Kultur
als Erklirungsgrundlage ermoglicht es, dass »rassistische[n] Identifizierungen beibe-
halten werden kénnen, indem sie als kulturelle Unterschiedlichkeit dargestellt werden«
(Messerschmidt 2010, S. 49).

18  Ichwerde nach der Begriffserlauterung von kulturellem/differentiellen Rassismus (Kapitel 3.2.1) in
Kapitel 3.2.2 die Begrifflichkeit »differentialistischer Rassismus« einfithren und begriinden, war-
um diese Begrifflichkeit fiir die vorliegende Studie vorgezogen wird.

https://dol.org/10.14361/9783839453841-014 - am 14.02.2026, 14:37:56. /del - [

89


https://doi.org/10.14361/9783839453841-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Die Anderen ge-brauchen

Nicht nur die postnationalsozialistische Nachwirkung, auch die postkoloniale Si-
tuation Deutschlands und weiterer postkolonialer Staaten” wie Gro8britannien trigt
zu einem kulturell codierten Rassismus bei, der sich »nicht mehr gegen Sklaven, die in
iberseeischen Plantagen arbeiten, [richtet,] sondern gegen den grofRen Bevilkerungs-
teil, der nach dem Krieg aus der Karibik und aus dem indischen Subkontinent als >Gast-
arbeiter« nach England emigriert ist« (Hall 2000b, S. 11f.). Durch diese umgekehrte und
in der kolonialen Logik zunichst nicht intendierte Bewegung wird die Prisenz der An-
deren im eigenen Innenraum der Nation zunehmend als Gefahr und unverzeihliche
Provokation verstanden, wie Stuart Hall zusammenfasst:

»Manchmal glaube ich, die Englander hitten uns lieben kénnen, wenn wir blof$ zu
Hause geblieben wiren. Aber dieser Affront, aufzutauchen, um nachzusehen, ob die
Strafden Londons wirklich mit Gold gepflastert sind — das war zuviel fir die englische
Psyche« (Hall 2000b, S.11f).

In postkolonialer und rassismustheoretischer Hinsicht verweist dieser Zusammenhang
nicht auf eine ungewo6hnliche Verbindung und Wendung des kolonialen Projekts. Viel-
mehr wird hier die Verwobenheit der (post-)kolonialen Geschichte und Gegenwart deut-
lich, die treffend als »entangled histories« (Conrad/Randeira 2002, S. 17) gefasst werden
kann. Eine damit einhergehende »relationale Perspektive« verweist auf die Unméglich-
keit, »eine Geschichte des Westens ohne die Geschichte der kolonisierten Linder zu
schreiben und vice versa« (Castro Varela/Dhawan 2015, S. 15f.). Die Migration der An-
deren wird zur Provokation, weil sie eine unvorhergesehene Bewegung vollziehen und
damit beanspruchen, selbst den Ort aufzusuchen, an dem sie zu leben wiinschen oder
an dem sie aufgrund kolonialer Expansionen leben miissen (vgl. auch Messerschmidt
2007b, S. 7). Auch die antikolonialen Aufstinde, Widerstandskimpfe und die Migrati-
onsbewegung postkolonialer Anderer selbst (vgl. Castro Varela/Dahwan 2015, S. 42fF.;
Mbembe 2014, S. 38ft.) sind als Faktoren fiir die Reorganisation rassistischen Wissens
anzufithren, und nicht allein hegemoniale Diskurse und dominanzkulturelle Bestre-
bungen. Weil die Anderen nicht mehr an >ihrem Platz« sind und bleiben — wenngleich
es auch wihrend der kolonialen Phase Formen der (Zwangs-)Migration gab und die Pri-
senz der Anderen eine Realitit darstellte, und die vollkommene Segregation immer eine
Fiktion war*® -, liegt jetzt jedoch eine andere rechtliche und politische Situation vor,

19 Die hier zitierten Arbeiten von Stuart Hall beziehen sich v.a. auf Grof3britannien und breiter auf
den englischsprachigen Kontext, wiahrend sich Etienne Balibar v.a. auf den franzésischsprachigen
und nordafrikanischen Kontext bezieht. Mark Terkessidis beschaftigt sich neben dem deutschen
Kontext auch mit dem US-amerikanischen Umgang mit Migration und zieht hier Parallelen, ver-
weist aber auch auf Unterschiede. Gemeinsam ist den Ausfiihrungen trotz ihrer den spezifischen
geografischen, politischen und staatlichen Begebenheiten und insbesondere ihren unterschiedli-
chen postkolonialen Beziigen der Umstand, dass alle Linder als westeuropdische bzw. im weiteren
Sinn nord-westliche Lander und kolonialisierende Cesellschaften im 21.Jahrhundert als klassische
Einwanderungsldnder gelten, die im Umgang mit Flucht und Migration auf rassistische Praktiken
des Ein- und Ausschlusses zuriickgreifen, die wiederum in unterschiedlicher Weise auf kulturelle
bzw. differentialistische Rassismen rekurrieren.

20 Die Prasenz Schwarzer (deutscher) Menschen in Deutschland, die seit der Kolonialzeit ab1884 zu-
nahm, da u.a. franzésische Soldaten aus kolonialisierten Lindern im Ersten Weltkrieg fiir Frank-
reich kimpften und trotz rassistischer Kampagnen wie der »Schwarzen Schmach« (Mecheril/van

https://dol.org/10.14361/9783839453841-014 - am 14.02.2026, 14:37:56. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839453841-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Deutschland unter rassismustheoretischer Perspektive

die andere Erklirungsformen fiir die Zuriickweisung der Anderen notwendig macht.
Wenn die Stellung des Menschen nicht mehr allein durch seine innere und duf3ere Na-
tur in Form biologischer Eigenschaften erliutert und die vermeintliche Unterlegenheit
rassifizierter Anderer zu plausibilisieren ist, bedarf es anderer Mittel der rassistischen
Unterscheidung, wie Etienne Balibar anmerkt:

»Der neue Rassismus ist ein Rassismus der Epoche der>Entkolonialisierung, in dersich
die Bewegungsrichtung der Bevolkerung zwischen den alten Kolonien und den alten
>Mutterlandern<umkehrt und sich zugleich die Aufspaltung der Menschheitinnerhalb
eines einzigen politischen Raumes vollzieht« (Balibar 19923, S. 28).

Die in der kolonialen und rassistischen Logik separiert gedachten geopolitischen und
geografischen Riume werden nun zunehmend zu einem Raum. Diese >Zusammenfiih-
rung der Riume« auf und an einem territorial greifbaren Ort wird auch von postkolo-
nialen Anderen selbst forciert, wenngleich diese Bewegung nicht allein als widerstin-
diges Aufbegehren zu interpretieren ist, sondern auch aus materieller Notwendigkeit
des Broterwerbs durch Arbeit in den alten Kolonien aufgrund der Zerstérung kolonia-
lisierter Linder resultiert.

Fir den bundesdeutschen Kontext konstituiert sich die Gruppe gastarbeitender An-
derer zwar primir aus Personen im innereuropiischen Raum, die in keinem direkten
postkolonialen Nachwirkungsverhiltnis stehen, doch auch hier lassen sich mit Kien
Nghi Ha (2003; 2004a; 2004d) (quasi-)koloniale Logiken des Einbezugs rassifizierter
Anderer als Arbeitskraft aus historischer Perspektive im Hinblick auf >Gastarbeit< kon-
statieren, die auf eine >Zusammenfithrung« separat gedachter Riume im nationalen
Innenraum verweisen. Zudem werden auch im Zuge von >Gastarbeit« Bewegungen von
auflereuropiischen Anderen unter Verweis auf eine zu grof wahrgenommene, kultu-
relle Differenz unterbunden bzw. stark reglementiert und verweisen auf die Abwehr
einer postkolonialer Gegenwart (Kapitel 3.2.2).

Die erneuerte Form des Rassismus rankt aufgrund der skizzierten sozio-histori-
schen Kontexte und ihrer Bezugnahmen auf rassistisch vermittelte Unterscheidungs-
praktiken zunehmend »um den Komplex der Immigration«, dessen »vorherrschendes
Thema nicht mehr die biologische Vererbung, sondern die Unaufhebbarkeit der kultu-
rellen Differenzen« (ebd.) ist. Dieses rassistische Wissen proklamiert zumindest nicht
»auf den ersten Blick [...], die Uberlegenheit bestimmter Gruppen oder Vélker itber an-
dere, sondern hat sich »darauf>beschrinkt, die Schidlichkeit jeder Grenzverwischung
und die Unvereinbarkeit der Lebensweisen und Traditionen zu behaupten« (ebd.). In
der »Art und Weise, in der die »Kategorie der Immigration als Ersatz fiir den Begriff
der Rasse und damit als Agens einer Zersetzung des >Klassenbewuf3tseins< funktioniert

der Haagen-Wulff 2016, S.123) in Frankreich wie in Deutschland blieben (vgl. ebd., S.122ff.), war
und ist aufgrund verschiedener rassistischer Ausschlusspraktiken stets umkiampft; nicht zuletzt,
da weif3sein und Deutschsein ineinander verlinkt gedacht werden (vgl. Walgenbach 2005). Katha-
rina Oguntoye (1997) verweist in ihrer Analyse auf den Fakt einer »afro-deutsche[n]« Geschichte
Deutschlands, die jedoch strukturell ausgeblendet wurde und wird. Eine der wegbereitenden Ar-
beiten zur Einschreibung Schwarzer deutscher Frauen in den wissenschaftlichen und gesellschaft-
lichen Diskurs ist der in den 1980er-Jahren erstmals erschienene Band »Farbe bekennen«von Ka-
tharina Oguntoye, May Ayim und Dagmar Schultze (1992).

https://dol.org/10.14361/9783839453841-014 - am 14.02.2026, 14:37:56. /del - [

91


https://doi.org/10.14361/9783839453841-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Die Anderen ge-brauchen

[Hervorhebung im Original]«, sieht Etienne Balibar Hinweise fiir »eine relativ neue
Sprache, [die] als Ausdruck einer neuen Artikulation zu begreifen ist, in der sich in ei-
ner auf Dauer angelegten Weise gesellschaftliche Praxis und kollektive Vorstellungen,
Lehren von Wissenschaftlern und politische Bewegungen miteinander verbinden« und
in der Lage sind, sich als hegemoniales Deutungsrepertoire fiir soziale Verhiltnisse zu
etablieren (ebd., S. 27).

Als Reaktion auf (Im-)Migrationsbewegungen, die als >umgekehrte« Bewegung post-
kolonialer Anderer nochmals von der gezielten und politisch gesteuerten Arbeitsmi-
gration in Form von »Gastarbeit< abzugrenzen ist, die durch ein hohes, staatlich orga-
nisiertes Anwerbeverfahren und durch den Einbezug vornehmlich innereuropiischer
Anderer gekennzeichnet war, zeichnet sich damit in iibergreifender Hinsicht dennoch
eine umfassende Wende aus, in der sich das Hauptaugenmerk staatlicher Praktiken im
20. Jahrhundert darauf richtet, das Phinomen der (Im-)Migration postkolonialer und
migrantischer Anderer im Inneren der eigenen Nation zu beobachten, zu regulieren
und zu quotieren (vgl. Terkessidis 1998b, S. 179ff.). Die regulatorischen Eingriffe wer-
den qua rassistischem Wissen moderiert, das »[v]lon der Theorie der Rassen bzw. des
Kampfes der Rassen in der Menschheitsgeschichte« den Wandel »zu einer Theorie der
sethnischen Beziehungen« (oder auch der >race relations<) [Hervorhebung im Original]
innerhalb der Gesellschaft« vollzieht (Balibar 1992a, S. 30). Wenn, wie Etienne Balibar
weiter argumentiert,

»die irreduzible kulturelle Differenz die wahrhafte snatiirliche Umwelt<des Menschen
bildet[..], dann mufdjede Verwischung dieser Differenz notwendig Abwehrreaktionen
ausldsen, zusinterethnischen< Konflikten und generell zu einem Anstieg der Aggres-
sivitat flthren« [...]. Dabei handelt es sich, wie man uns erklart, um >natiirliche« Reak-
tionen, die aber zugleich gefihrlich sind. In einer staunenswiirdigen Kehrtwendung
bieten sich uns derart die differentialistischen Lehren fiir die Aufgabe an, den Rassis-
mus zu erklaren (und ihm praventiv zu begegnen)« (ebd. 1992a, S. 30).

Etienne Balibar stellt das Moment der Aggressivitit als Kern- und Angelpunkt einer
solchen, differentialistischen Lehre des Rassismus dar, durch die es moglich wird, die
Idee der Aufteilung in >Rassenc fiir obsolet zu erkliren und von »Bevilkerungen und
Kulturen« zu sprechen (ebd, S. 35). Diese differentialistische Logik besitzt dabei jedoch
selbst quasi »biologische Reaktionen auf die kulturelle Differenz« und verweist damit
auf eine »unausloschliche Spur der Animalitit des immer noch an seine erweiterte >Fa-
milie« und an sein >Territorium« gebundenen Menschen« (ebd.). Ein darin mobilisiertes
Verstindnis von Kultur erméglicht es, sie als quasi-natiirliche Kategorie zu entwerfen.
Nicht mehr die Postulierung und nachzuweisende, vermeintliche Minderwertigkeit der
Anderen ist dabei leitend und sie wird auch nicht mehr per se und in universeller Weise
vertreten. Vielmehr wird das Verhiltnis zwischen dem Wir und den Anderen als zu ver-
hindernde »Grenzverwischung« definiert (Terkessidis 1998b, S. 103). Das Andere ist an-
ders und darfin seiner Andersartigkeit existieren, wird sogar »bejaht, aber in den da-
fiir vorgesehenen territorialen Grenzen (vgl. ebd.; Miiller 1992, S. 33). So ist das Moment
der Unvereinbarkeit im kulturellen bzw. differentiellen Rassismus dominant. Es han-
delt sich damit nicht um einen ausschlieflich und primir verneinenden, ausschliefRen-
den oder gar vernichtenden Rassismus, sondern einen in der Gestalt des Schutzes und

https://dol.org/10.14361/9783839453841-014 - am 14.02.2026, 14:37:56. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839453841-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Deutschland unter rassismustheoretischer Perspektive

Bewahrens performativ wirksamen Rassismus, der im »Namen der >Erhaltung« aller
kulturellen >Identititen< und ihrer Differenzen« agiert und sich deshalb fir eine »terri-
toriale Trennung« ausspricht (Miiller 1992, S. 33). Die essenzialistische, ahistorische und
letztlich fundamentalistische Konzeption des Kulturbegriffs und ihre Anschlussfihig-
keit fir rassistische Unterscheidungspraktiken wird in der wissenschaftlich stark um-
strittenen Auseinandersetzung Samuel P. Huntingtons (1996) »Kampf der Kulturen« (im
englischen Original »Clash of Civilizations«) allzu deutlich (vgl. zur Kritik u.a. Caglar
2002). Im Kern trifft und formuliert sie die im kulturellen Rassismus transportierte Idee
der Feindlichkeit, des drohenden Krieges und der vermeintlich notwendigen Mobilisie-
rung des Eigenen, das von der fremden Kultur der Anderen bedroht und ohne Verteidi-
gung perspektivisch verdringt werden wird. Insbesondere seit dem 11. September 2001
artikuliert sich der kulturelle Rassismus verstirkt als »antimuslimischer Rassismus«
(vgl. Attia 2009; Attia/Keskinkilig 2016), der seine Wirkmacht v.a. in der vorgestellten
Unvereinbarkeit von christlichen Menschen und Menschen bezieht, die als muslimisch
fremdbezeichnet werden.” In gegenwirtigen Rassismusformationen zeigt sich nicht
nur ein verstirkender, kultureller Rassismus, sondern auch ein deutlich auszumachen-
der (Wieder-)Anstieg volkisch-rassistischer und biologistischer Argumentationsweisen
(vgl. Messerschmidt/Mecheril 2019), die auf semantischer Ebene in normalisierten Dis-
kursen iiber Sicherheit, Bedrohung, »Ubervélkerungs, >Uberflutung, >Ausnutzung« ih-
ren Ausdruck finden und mehr oder minder den >Kollaps« des >deutschen Volkskorpers«
diagnostizieren (vgl. Kourabas 2020, S. 216). Diese an Diskurse eines superioren Ras-
sismus (Miiller 1992, S. 33; Terkessidis 1998b, S. 92fF.) aus der Mitte des 19. Jahrhunderts
erinnernde Artikulations- und Erscheinungsform kann auch als Re-Vitalisierung einer
»rassistischen Gemeinschaft [Hervorhebung im Original]« (Balibar 1992a, S. 24) gefasst
werden (vgl. Kourabas 2020, S. 216). Die Diskursivierung einer volkisch-rassistischen
Ordnung der Abstammung festigt dabei die (Selbst-)Inszenierung als Opfergemein-
schaft* und die rassistische Konstruktionen eines zu schiitzenden und zu verteidigen-
den Wirs (vgl. ebd.).

3.2.2  Der Ein- und Ausschluss Migrationsanderer

als differentialistischer Rassismus
Im vorangegangenen Kapitel wurde mithilfe einer sozio-historischen Kontextualisie-
rung der kulturelle/differentielle Rassismus als dominante, migrationsbezogene Form
der Unterscheidung herausgearbeitet. Auf Pierre-André Taguieff (1998; 2000) geht der
Begriff des differentialistischen Rassismus zuriick, der oft gleichbedeutend mit dem

21 Populdrwissenschaftliche Debatten, wie sie in Deutschland in prominenter Weise von Thilo Sarra-
zin geflihrt und aufgegriffen wurden (vgl. zur Kritik u.a. Foroutan 2011), kniipfen an dieses Denk-
muster an, verstarken es zu einem kulturalistisch, genetisch und leistungsbezogenen Rassismus
(vgl. Friedrich 2011) und befordern nicht nur ethnopluralistische Ansitze der Neuen Rechten (vgl.
Miiller 1995, S.145ff.), sondern auch aufkommende pseudowissenschaftliche Publikationen und
die Diskreditierung rassismuskritischer Forschung (vgl. Dirim/Castro Varela et al. 2016).

22 Insbesondere im sekundéren Antisemitismus wird die Selbststilisierung als Opfer in vollkomme-
ner Verkehrung historischer Fakten vorgenommen (vgl. Messerschmidt 2007b, S. 9). Rassistische
Cegenwartsdiskurse kniipfen an das Bild des bedrohten Selbst nicht nur iber sekundaren Antise-
mitismus, sondern auch tGber antimuslimischen Rassismus an (vgl. Attia/Keskinkili¢ 2016, S. 171f.).

https://dol.org/10.14361/9783839453841-014 - am 14.02.2026, 14:37:56. /del - [

93


https://doi.org/10.14361/9783839453841-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

Die Anderen ge-brauchen

kulturellen bzw. differentiellen Rassismus verwendet wird und inhaltlich weitestgehend
dhnlich argumentiert. Ich priferiere den Begriff des differentialistischen Rassismus fir
das Erkenntnisinteresse der vorliegenden Studie und werde im Folgenden die wesent-
lichen Parameter eines differentialistischen Rassismusverstindisses explizieren und in
vier argumentativen Schritten erliutern, worin die Verbindungen zum Erkenntnisin-
teresse und zum Gegenstand der vorliegenden Studie bestehen und damit die Begriin-
dung fiir diese Begriffswahl untermauern.

Nach Pierre-André Taguieff konstituiert sich der differentialistische Rassismus »seit
Anfang der siebziger Jahre« in den folgenden Verschiebungen von Begriffen® und daran
gekniipften Vorstellungen:

»Rasse — Ethnie/Kultur
Ungleichheit — Unterschied
Heterophobie — Heterophilie«
(2000, S. 21).

Zugleich betont Pierre-André Taguieff, dass nicht von einer stringenten Ablosung der
Begriffe gesprochen werden kann. Seit rassistisches Wissen sich in produktiver Wei-
se auf das Motto des »Rechts auf Unterschied« mit Bezug auf die ethnopluralistische
Thematik« bezieht, zeichnet sich der differentialistische Rassismus nicht nur der Neu-
en Rechten dadurch aus, dass in ihm »zwei Arten der Formulierung des Rassismus« in
einem konkurrierenden Verhiltnis zueinander stehen: »das Preisen des Unterschieds
(Heterophilie) und die Ablehnung des Unterschieds (Heterophobie)« (Taguieff 2000,
S. 24). Das Befiirworten von Differenz und Unterschieden, das in die »Heterophilie«
miindet, speist sich weniger aus einem vom Rassismus distanzierenden Humanismus
oder einer ethischen Position, die sich gegen die Verneinung oder Zerstérung des als
anders Markierten wendet. Vielmehr liegt es in der inneren Ambivalenz des Rassis-
mus in Form seiner unauflosbaren Verstrickung von Abwehr und Begehren begriindet
(vgl. Ferreira 2003, S. 156; Hall 2012d, S. 38; Velho 2010, S. 118). Die im differentialisti-
schen Rassismus zirkulierenden Aussagen schwanken also konstitutiv »zwischen den
Polen Verherrlichung und Herabsetzung, zwischen dem Feiern und der Ausgrenzung
des Unterschieds« (Taguieff 2000, S. 24) und verweisen auf sein changierendes Spek-
trum innerhalb dieser beiden extremen Pole.

Mit dem Begriff des differentialistischen Rassismus wird damit erstens in grundle-
genderer Weise auf das zugrunde liegende Strukturmuster des dominant rassistischen
Wissens verwiesen bzw. ermoglicht das Sprechen iiber einen differentialistischen Ras-
sismus es, dessen Kennzeichen deutlicher und genauer fassen zu konnen. Kultur kann
hierbei als ein gegenwirtig dominanter Marker gefasst werden, der aber auch ver-
schiebbar ist bzw. sein kénnte. Bereits in der kulturellen Formation des Rassismus ldsst
sich eine »schleichende Verschiebung in Richtung auf Diskurse iiber Biologie beobach-
ten: Diskurse iiber die Kultur als einer externen Regulierungsform des >Lebendigens,
iber seine Reproduktion, seine Leistungen und seine Gesundheit werden ausgearbei-
tet« (Balibar 1992a, S. 35). Auch das Wiederaufgreifen und Wiederaufleben vélkisch-na-

23 AuchGradaKilomba betontden Wechsel von einem»concept of sbiology«to the concept of>culture,
and from the idea of >hierarchy«to the idea of difference« (2008, S. 65).

https://dol.org/10.14361/9783839453841-014 - am 14.02.2026, 14:37:56. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839453841-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Deutschland unter rassismustheoretischer Perspektive

tionalistischer Referenzen v.a. im gesellschaftlichen und politischen Diskurs verweisen
hierauf (vgl. Kourabas 2020, S. 215f.). Die fundamentale Scharnierstelle scheint das Mo-
ment einer differentialistischen Trennung zu sein, die eine Begegnung und ein Zusam-
menleben im gesellschaftlichen Innenraum der Nation problematisiert. Etienne Bali-
bar betont die Notwendigkeit, »Forschungshypothesen dariiber zu formulieren, wie die
zukiinftigen Formen von Rassismus aussehen, was sie sein konnten; Formen von Ras-
sismus, die uns méglicherweise unvorbereitet treffen, weil sie im Gegensatz zu dem
Bild von der Entwicklung unserer Gesellschaften und unserer politischen und kulturel-
len Systeme stehen« (2008, S. 19). Unter Einbeziehung der dargelegten Notwendigkeit
Balibars ist es m.E. von Bedeutung, neorassistische Formationen einzubeziehen und
mit einer Rassismusdefinition zu arbeiten, die in der Lage ist, das breite Spektrum ras-
sistischer Varianten moglichst umfassend zu greifen, indem deren zugrunde liegendes,
iberschneidendes Muster herausgearbeitet wird. Aufgrund politischer, wirtschaftlicher
und sozialer Transnationalisierungs- und Globalisierungsprozesse, die einen radikalen
Ausschluss der_des Anderen v.a. aus geopolitischen Griinden, d.h. einem internationa-
len, geschlechtlich und kapitalistisch strukturierten Arbeitsmarkt sowie einer politisch-
staatlichen Verfasstheit als Demokratie nur schwerlich erméglichen, gehe ich davon
aus, dass das Moment der differentialistischen Bezugnahme fiir gegenwirtige Verhalt-
nisse am ehesten zutreffend ist. Denn hieriiber lassen sich, wenngleich natiirlich auch
andere, d.h. widerspriichliche und gegenliufige Formen auftreten, analytisch wachsam
und vorausschauend rassistisch vermittelte Ein- und Ausschlusspraktiken auf iiberge-
ordneter Ebene beschreiben.

Zweitens ist der Begriff des differentialistischen Rassismus fiir das Erkenntnisinter-
esse und den Gegenstand dieser Studie treffend, da in den 1960er-Jahren und bis in die
1990er-Jahre hinein mit Blick auf >Gastarbeit< nicht vorrangig Kultur, sondern stirker
die >sitdlindische« Lebensart (vgl. Terkessidis 2004, S. 9f.), das Wesen, die Mentalitit
sowie das >Auslinder_in-Sein< dominante Marker waren, iiber die die rassifizierte Dif-
ferenz zwischen dominanzkulturellem Wir und gastarbeitenden Anderen in Stellung
gebracht wurde.”* »Als die massenhafte Niederlassung der so genannten >Gastarbei-
ter< nicht mehr zu iibersehen war und aus den ArbeitsmigrantInnen Wohnbevolkerung
wurde mit dem Anspruch auf Biirgerrechte [Hervorhebung im Original]« (Hess 2013,
S. 81), musste der Abstand zum Eigenen erneuert werden. Die zu konstatierende Dis-
kursverschiebung auf die zugeschriebene Differenzkategorie Kultur (vgl. u.a. Balibar
1992a; Taguieff 1998, S. 243) zeigt sich bezogen auf >Gastarbeit« v.a. in der Wandlung
der rassifizierten Figur der_des >siiddlindischen«< und der_des auslindischen< Anderen
hin zu seiner »Tiurkisierung« (vgl. Gutiérrez Rodriguez 1999, S. 1591f.). Diese sich in den
1960er-Jahren bereits anbahnende Differenzierung und Abwertung gegeniiber tiirki-
schen Menschen in der Gruppe gastarbeitender Anderer hat sich beginnend mit den
1980er-Jahren verstirkt und zu einer Bedeutungsverschiebung beigetragen (vgl. Meche-
ril/Thomas-Olalde 2018, S. 179). Yasemin Shooman (2014, S. 38) hilt in diesem Zusam-

24 Vgl. hierzu u.a. Paul Mecheril (2004a); Katrin Schonwélder (2004, S. 257) und Mark Terkessidis
(2004, S.191). Das Othering, das dominant tiber den Begriff>Siidldnder_in<und>Auslander_in<im
Hinblick auf gastarbeitende Andere funktioniert, wird in Kapitel 5.3.7 und Kapitel 5.4.1 herausge-
arbeitet.

https://dol.org/10.14361/9783839453841-014 - am 14.02.2026, 14:37:56. /del - [

95


https://doi.org/10.14361/9783839453841-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Die Anderen ge-brauchen

menhang fest, dass spitestens seit den 2000er-Jahren im Zuge der »ersten Leitkultur-
Debatte« von einer »massive[n] Verschiebung der Wahrnehmung« ausgegangen wer-
den kann, »im Zuge derer aus den ehemaligen >Gastarbeiterns, >Tiirken< und >Auslin-
dern« zusehends >Muslime« geworden sind«. Auch Jasmin Jihan Dean konstatiert unter
Bezug auf Riem Spielhaus (2011, S. 12) und Yasemin Shooman (2014, S. 38) diese Be-
wegung und fithrt an, dass »Personen, die heute als Muslim_innen im Fokus stehen,
[...] damals noch zur tibergreifenden Kategorie >Auslinder« gezihlt oder unter dem As-
pekt ihrer Herkunft z.B. als >Tiirken< wahrgenommen« wurden (Dean 2017, S. 102). Die
dominante Referenz auf als muslimisch selbst- oder fremdbezeichnete Menschen bil-
det seit den 2000er-Jahren einen sich verstirkenden antimuslimischen Rassismus, der
auf eine differentialistische Rassismusformation Bezug nimmt und hier v.a. iiber Kul-
turalisierung und »Religionisierung« (Mecheril/Thomas-Olalde 2011) arbeitet (vgl. u.a.
Attia 2009; Shooman 2014). Fiir das Erkenntnisinteresse der vorliegenden Studie ver-
weist dieser Aspekt m.E. auf Hierarchisierungen und Spaltungen innerhalb der Gruppe
gastarbeitender Anderer im Sinne eines in rassistischen Logiken virulenten Prinzipis
von »>Teile und Herrsche« (vgl. Castro Varela/Mecheril 2010a, S. 100; Hark/Villa 2017),
die deutlich machen, dass sich differentialistischer Rassismus nicht nur zwischen dem
natio-ethno-kulturellen Wir als deutsch und weifd imaginiertes Kollektiv, sondern auch
innerhalb privilegierter und weniger privilegierter Gruppen gastarbeitender Anderer
vollzieht und hier Zugehorigkeiten zum hegemonialen Wir verhandelt werden.?

Drittens kann das differentialistische Moment von Ein- und Ausschluss, dem das
symbolisch-diskursiv geprigte Begehren und die auf Mehrwert orientierte Bezugnah-
me auf ethnisierte Differenz innewohnt, mit Pierre-André Taguieffs Heterophiliebegriff
gefasst werden. Zugleich kann die materielle und symbolisch-diskursive Abwehr der
Anderen sowie die Verfahren des Ausschlusses als eine Form der Heterophobie verstan-
den werden. Beiden Formen ist gemeinsam, dass der Topos der Differenz bemitht und
Differenz als ambivalente Grof3e im Spannungsfeld eines Preisens von Unterschiedlich-
keit und problematisierender Abwehr eingesetzt wird, um Ungleichheit herzustellen.
Eine rassismustheoretische Analyse von >Gastarbeit« kann mithilfe der Anwendung ei-
nes differentialistischen Verstindnisses von Rassismus in iibergreifend-systematischer
Absicht das dominante, rassistisch grundierte Muster in Bezug auf >Gastarbeit« fassen.
Dieses konstituiert sich in der widerspriichlichen Bezugnahme auf die zugeschriebene
Andersheit der Anderen in materieller und symbolisch-diskursiver Hinsicht.

Viertens fokussiert sich — wie bereits mit Bezug auf Etienne Balibar verdeutlicht —
der reformierte europdische Rassismus auf »den Komplex der Immigration« und hat
sich um diesen herum herauskristallisiert (vgl. Balibar 19924, S. 28). Es sind also nicht
mehr so sehr die Anderen im Aufen, die problematisiert werden, sondern die Ande-
ren, die vom nationalen Aufien kamen und kommen. Die postkolonialen, aufiereuropii-
schen Anderen, die eigenstindig in die sMutterlinder« der Kolonisierenden migrieren,
oder aber, im Fall von >Gastarbeit:, der itberwiegend innereuropiischen Anderen, die

25  Dieser Aspekt wird an mehreren Stellen der Arbeit aufgegriffen und im Hinblick auf hierarchische
Spaltungen innerhalb der Gruppe im Zuge des Ge-Brauchs gastarbeitender Anderer thematisiert,
u.a. in Kapitel 4.3.3,5.3.5und 5.3.8.

https://dol.org/10.14361/9783839453841-014 - am 14.02.2026, 14:37:56. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839453841-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Deutschland unter rassismustheoretischer Perspektive

einerseits in gewissem Mafe >gerufen< wurden, und deren Erscheinen bei der Bean-
spruchung eines materiellen und symbolisch-diskursiven Platzes im nationalen Innen
andererseits zugleich Arger, Abwehr und strukturelle Herabsetzung und Ausgrenzung
hervorruft (vgl. u.a. Institut fiir Demoskopie Allensbach 1972; Kérner/Spies 1982, S. 402;
Taguieff 2000, S. 38ff.).

Fir den Fortgang dieser Analyse mochte ich eine rassismustheoretische Differen-
zierung in Bezug auf Migration vorschlagen, die sich in der Trennung der Migrations-
bewegungen von aufiereuropiischen und innereuropiischen Anderen und ihren unter-
schiedlichen Formen des Ein- und Ausschlusses anbringen lisst. Diese ist anzuneh-
men, da die natio-ethno-kulturelle Zugehorigkeitsordnung in partieller und bestimm-
ter Weise v.a. fiir siiddeuropiische Andere fiir einen temporiren Arbeitsplatz ge6ffnet
und zugleich fur rassifizierte Andere, die als zu weit entfernt vom Eigenen konstruiert
wurden, begrenzt bis geschlossen wurde. So wurden aulereuropiische Andere primir
nicht als gastarbeitende Andere adressiert und fiir den Arbeitsmarkt einbezogen, wo-
bei v.a. auf zu grof3e kulturelle Differenzen Bezug genommen wurde (vgl. Schénwilder
2001; 2004). Hier zeigt sich beispielhaft die vielschichtige Logik kolonialrassistischer
und rassistischer Praktiken der Teilung und ihrer Wirksamkeit, die auch im Rahmen
von >Gastarbeit« thematisch wird. Wihrend beispielsweise weif’ geltende Portugis_in-
nen selbst Teil einer kolonialisierenden Gesellschaft sind und als gastarbeitende Ande-
re in hierarchischer Abgrenzung zu weifden Deutschen als arbeitende Andere einreisen
konnten, wurde die Einreise kolonialisierter, Schwarzer Anderer und People of Color im
Kontext von Arbeitsmigration deutlich strenger reglementiert bzw. teilweise ginzlich
verunmoglicht (vgl. hierzu ausfithrlich BojadZijev 2012, S. 90ff.; S. 104fF.; Schonwilder
2001, S. 257fF.; 2004, S. 249fF.).>® Hier zeigt sich Ein- und Ausschluss auf einer supra-
nationalen Ebene und in Abgrenzung zu weifen Deutschen und Schwarzen Anderen.
>Gastarbeit« konstituiert sich also nicht nur iiber die vorgenommenen Abgrenzungs-
und Ausgrenzungspraktiken zwischen weifien, dominanzkulturellen Deutschen und
gastarbeitenden Anderen, sondern auch in rassifizierender Logik einer Abgrenzung zu
auflereuropdischen Anderen, deren Einreise iiberwiegend unterbunden wird, da sie als
>zu sichtbar anders« verstanden werden. Sichtbarkeit und Differenz werden jedoch zu-
gleich auch tiber Mentalititszuschreibungen, Kultur/Religion und rdumliche Nihe und
damit assoziierte Eigenschaften verbunden. Der ausschliefende Einbezug innereuro-
péischer Anderer in Abgrenzung zu aulereuropiischen Anderen ereignet sich also auch
iiber die Etablierung eines europiischen Raums, der sich iiber die Konstruktion von
weifsein und Christlichsein vollzieht und hier neben der color line v.a. eine »culture
line®” mobilisiert und damit iiber differentialistisch verfasste Konstruktionen rassisti-

26  Ausnahmen bzw. >Grenzfille« zeigen sich hier u.a. in Bezug auf die sog. Anwerbeldnder Marokko
und die Turkei im Zuge von >Gastarbeit«. Wie bereits herausgearbeitet wurde die Gruppe gastar-
beitender Anderer mit diesem Herkunftsbezug zwar teilweise einbezogen, aber auch aufgrund
ihrer praktizierten und/oder zugeschriebenen, kulturellen und religiésen Differenz starker pro-
blematisiert und rassifiziert.

27  Ich Gbertrage hier den Begriff der»color line« (vgl. Farr 2005, S. 40) auf die im differentialistischen
Rassismus dominant in Anschlag gebrachte, zugeschriebene Kulturdifferenz, in die ich auch Reli-
gion als kulturelle Praxis einschliefSe. Hautfarbe als Unterscheidungsmerkmal fiir soziale Hierar-
chisierung verschwindet hierbei nicht, sondern bleibt weiter wirkmachtig.

https://dol.org/10.14361/9783839453841-014 - am 14.02.2026, 14:37:56. /del - [

97


https://doi.org/10.14361/9783839453841-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98

Die Anderen ge-brauchen

sche Vorstellungen von Nihe und Ferne (Un-)Zugehorigkeit und Spaltungen vermittelt
(Kapitel 4.3.3).

3.3 Verwobene Machtverhaltnisse - Rassismus relationieren

Von der Primisse einer sozio-historisch relativ kontingenten Verfasstheit von Rassis-
men ausgehend sind weiter die Verwebungen mit anderen Macht- und Herrschafts-
verhiltnissen zu beriicksichtigen, da rassistische Praktiken niemals alleinig, aber auch
nicht in anderen Macht- und Dominanzverhiltnissen aufgehend auftreten und verstan-
denwerden kénnen. Die nachfolgenden Uberlegungen behandeln drei ausgewzhlte Ver-
webungen®®, die in meinen Augen in besonderer Weise fiir die rassismustheoretische
Perspektivierung von >Gastarbeit< bedeutend sind: Die Verwebung von Rassismus und
Kapitalismus (Kapitel 3.3.1) fokussiert auf die Praxis von Ein- und Ausschluss, die im
Sinne einer kapitalsteigernden Maxime moderiert wird, sodass rassifizierende Prakti-
ken entweder durch 6konomische Uberlegungen zur Profitsteigerung zuriickgedringt
und in Formen des profitablen Einbezugs ermdglicht oder aber rassifizierende Prak-
tiken gewinnbringend eingesetzt werden, um 6konomische Gewinne durch den Aus-
schluss rassifizierter Gruppen im Sinne des >Schutzes< der autochthonen Wirtschaft
sowie des dominanzkulturellen Wirs abzusichern. In Formen der Verwebung von Ras-
sismus mit Klassenverhiltnissen (Kapitel 3.3.2) zeigt sich, wie klassenspezifische und
rassistische Praktiken im Zuge des Ein- und Ausschlusses im Umgang mit Migrati-
onsanderen zusammenwirken und die Position gastarbeitender Anderer bedingen, die
in Abgrenzung zu anderen Einschlusspraktiken Migrationsanderer v.a. die brauchbare
Arbeitskraft in Arbeitssegmenten mit repetitiven und korperlich belastenden Tatigkei-
ten definieren. In der letzten ausgewédhlten Verwebung wird die Verschrankung von
Rassismus und Geschlechterverhiltnissen (Kapitel 3.3.3) komplementiert, in der die
vergeschlechtlichte Dimension rassistischer Zuschreibungspraktiken insbesondere fiir
weibliche Personen deutlich wird.

3.3.1 Rassismus und Kapitalismus

Wie in den vorangegangenen Ausfithrungen bereits erkennbar wurde, ist das Moment
des Ein- und Ausschlusses fiir differentialistische Praktiken des Rassismus symptoma-
tisch. Nicht nur fiir rassistische Praktiken ist dieses Moment konstitutiv, es ist auch fiir
die dkonomische Gestalt gesellschaftlicher Systeme kennzeichnend, die kapitalistisch
organisiert sind. Stuart Hall betont, dass »Rassismus [..] in den modernen kapitalisti-
schen Industriegesellschaften zu einem bestimmenden Moment gewordenc« ist (2000b,
S. 8). Er geht jedoch nicht von der Dominanz konomistischer oder rassistischer Strate-
gien aus, da es unmoglich ist, »Rasse<allein unter Bezug auf 6konomische Beziehungen

28  Nicht nur Paul Mecheril geht von einem gesellschaftlichen Raum aus, der »durch unterschiedli-
che Dimensionen gesellschaftlicher Ungleichheit, Differenz und Ungerechtigkeit hervorgebracht
wird« (2008). Diese mehrfachen Verwebungen werden hier einer Komplexitatsreduktion unterzo-
gen, um die Phanomene fiir das Erkenntnisinteresse der Arbeit zu schirfen und ihre analytische
Bearbeitung moglichst differenziert zu ermdglichen.

https://dol.org/10.14361/9783839453841-014 - am 14.02.2026, 14:37:56. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839453841-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

