
3 Deutschland unter rassismustheoretischer Perspektive 87

3.2 Rassistische Unterscheidungen im Kontext von Migration

Die vorausgegangenen Ausführungen haben Rassismus als eine umfassende Struktur

kenntlich gemacht, in die alle Subjekte eingebunden sind. Subjekte beziehen sich nicht

nur partiell und temporär auf Rassismus, sondern sind grundlegend in selbst- undwelt-

bildender Hinsicht in rassistische Vorstellungen und Praktiken eingebunden. Rassis-

mus zeigt sich hier in seiner Struktur und Funktion, Spaltungen zwischen Subjekten

und ihre Teilung in verschiedene Gruppen zu (re-)produzieren. Darüber hinaus gelingt

es rassistisch vermittelten Vorstellungen und Praktiken, in den so geschaffenen Grup-

pen gemeinschaftsstiftende Beziehungen und Gruppenzugehörigkeiten innerhalb der

eigenen Gruppe in Abgrenzung zu den als anders klassifizierten Gruppen und zuge-

hörigen Subjekten zu fundieren (vgl. Hall 2000b, S. 13f.). Auch Robert Miles bezeichnet

Rassismus als dialektischen Prozess und schlägt vor,

»Rassismus als eine Darstellungsform [zu begreifen], die, indem sie separate Gruppen

bezeichnet, notwendigerweise als Ideologie der Eingrenzung und Ausgrenzung fun-

giert: wenn zum Beispiel die Hautfarbe als Bedeutungsträger konstruiert wird, so ent-

stehen dadurch Ordnungskategorien, mittels derer die Menschen zugleich aus- und

eingegrenzt werden« (1992, S. 106).

Wie diese Form der gleichzeitigen Ein- und Ausgrenzung organisiert und mit rassis-

tisch vermittelten Vorstellungen von Zugehörigkeit verknüpft wird, ist dabei an sozio-

historisch changierende Formen von Ein- und Ausschluss gebunden. Auf die Notwen-

digkeit einer »strengen Anwendung des Prinzips der historischen Spezifik« verweist

auch Stuart Hall (2012g, S. 127). Ausgangspunkt dieser Forderung ist für Hall der Um-

stand, dass Rassismus nicht »als allgemeines Merkmal menschlicher Gesellschaften«

verstanden werden kann, sondern »historisch-spezifische Rassismen« existieren, die

zu unterscheiden sind (ebd.; vgl. auch Balibar 1992b, S. 52). Diese Herangehensweise

leugnet nicht den Umstand, dass übergreifende Merkmale festgestellt werden können,

die »allen als ›rassistisch strukturiert‹ bezeichneten Gesellschaftssystemen gemeinsam

sind« (Hall 2012g, S. 127). Hall betont vielmehr die Notwendigkeit, dem Trugschluss ei-

ner »gemeinsamen und universellen Struktur« zu entgehen, die die Annahme stützen

würde, dass Rassismus »außerhalb einer spezifischen historischen Lokalisierung we-

sentlich derselbe bleibe« und damit transhistorischen Charakter besitze (ebd., S. 128).

Rassismus ist aber weder »unter Abstraktion von anderen sozialen Verhältnissen er-

klärbar« noch auf diese reduzierbar (ebd.). Vielmehr ist die Reorganisation rassistischer

Praktiken in konstitutiver Verbindungmit migrationsgesellschaftlichen Veränderungs-

prozessen zu analysieren (vgl. ebd., S. 128f.; vgl. ebd. 2000b, S. 11). Eine rassismustheo-

retische Analyse ist damit herausgefordert, die spezifischen, sozio-historischen sozia-

len Praktiken und das soziale Verhältnis herauszuarbeiten, das Rassismus zwischen ob-

jektivierenden und objektivierten Gruppen konstituiert (vgl. Bojadžijev 2012, S. 20ff.).

Im Kern geht es um die Frage nach der Herstellung des Beziehungsverhältnisses der

im Rassismus produzierten Gruppen und ihre relationale, zugleich aber hierarchisier-

te Positionierung zueinander (vgl. Terkessidis 1998b, S. 59) und die Frage, »welches die

spezifischen Bedingungen sind, die dieser Form der Unterscheidung soziale Bedeutung

https://doi.org/10.14361/9783839453841-014 - am 14.02.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Die Anderen ge-brauchen

und historische Wirksamkeit verleihen« (Hall 2012g, S. 130). Das »Gesamtensemble«15

institutioneller Strukturen auf materieller wie symbolisch-diskursiver Ebene bildet da-

bei »für jede historische Epoche und jede lokale Situation […] eine eigentümliche Aus-

prägung dieses institutionellen Komplexes« und bringt »im Prozess des Ausschlusses

durch Einbeziehung eine bestimmte Ausgrenzungspraxis und bestimmte Wissensbe-

stände hervor« (ebd.).

Im Sinne einer an diese Überlegungen anknüpfenden, analytischen Rekonstruktion

können verschiedene Rassismusformationen unter Einbezug sozio-historischer Kon-

texte sowie der sich darin artikulierenden Formen rassistischenWissens unterschieden

werden. In erster, grober Unterscheidung kann zwischen einem (überwiegend) biolo-

gistischen und einem kulturalistisch argumentierenden Rassismus differenziert wer-

den (vgl.Müller 1992, S. 33; Terkessidis 1998b, S. 88ff.). Jost Müller und der an seine Ana-

lyse anschließende Mark Terkessidis differenzieren innerhalb des biologistischen Ras-

sismus wiederum zwischen einem universellen (15.–18. Jahrhundert) und einem supe-

rioren Rassismus (19.–20. Jahrhundert). Der differentielle Rassismus – im Fachdiskurs

auch als kultureller Rassismus16 bezeichnet –, gewinnt Mitte des 20. Jahrhunderts zu-

nehmend an Bedeutung (vgl. Müller 1992, S. 32ff.; Terkessidis 1998b, S. 88ff.) und kann

als eine bis in den Gegenwartskontext hineinreichende und darin dominant wirksame

Formation des Rassismus verstanden werden.17 Insbesondere für moderne Formen des

Rassismus, die sich um den Komplex der Migration ranken, sind die Momente des Ein-

und Ausschlusses und der Gleichzeitigkeit von Auf- und Abwertung migrantisch co-

dierter Differenz in der Logik eines kulturell/differentiell argumentierenden Rassismus

von symptomatischem Charakter (vgl. u.a. vgl. Balibar 1992a; Terkessidis 1998b, S. 13;

S. 78ff.; 2004, S. 100). Für eine weitere Differenzierung der rassismustheoretischen Ge-

genstandsbestimmung von ›Gastarbeit‹ wird daher nachfolgend zunächst die Formati-

on eines kulturellen/differentiellen Rassismus als migrationsbeszogene Form rassisti-

scher Unterscheidung herausgearbeitet und sozio-historisch kontextualisiert (Kapitel

3.2.1). Darauf aufbauend wird argumentiert, dass und inwiefern sich Ein- und Aus-

15 Nach Mark Terkessidis (2004, S. 101) bildet und artikuliert sich der moderne Rassismus im »spezi-

fisch modernen Ensemble der Institutionen […]: der Arbeitsteilung bzw. dem Arbeitsmarkt, dem

Nationalstaat sowie der kulturellenHegemonie einer bestimmtenGruppe der Gesellschaft (wobei

letzteres sowohl eine institutionelle Praxis in Schulen, Familien, Vereinen, Kirchen, industrialisier-

ter Massenkultur etc. umfasst als auch die symbolische Matrix bezeichnet, welche das Gesamten-

semble durchwirkt)«.

16 Die beiden Bezeichnungen kultureller/differentieller bzw. differentialistischer Rassismus werden

teilweise synonym verwendet, so auch von Mark Terkessidis (1998b, S. 99) und Jost Müller (1992,

S. 33f.).

17 Diese Unterscheidungen stellen idealtypische Abgrenzungen dar, die eine klare Trennung und Li-

nearität verschiedener Phasen und Argumentationsweisen suggerieren, die angesichts der Kom-

plexität und variantenreichen Formen rassistischer Plausibilisierungsstrategien jedoch nur be-

dingt treffend sind. Vielmehrwurde undwird auch in zeitlich später folgenden Epochen auf frühe-

re Erklärungsvarianten zurückgegriffen. So sind neben kulturellen/differentiellen Rassismen auch

heute biologistisch argumentierende Rassismen auszumachen. Ein nichtlineares Verständnis, das

Überschneidungen und historische ›Rückgriffe‹ als Regel versteht, erscheint daher als angemes-

sener.

https://doi.org/10.14361/9783839453841-014 - am 14.02.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Deutschland unter rassismustheoretischer Perspektive 89

schlüsse im Zuge von ›Gastarbeit‹ über einen differentialistisch18 argumentierenden

Rassismus vollziehen und analytisch einordnen lassen (Kapitel 3.2.2).

3.2.1 Kultureller/differentieller Rassismus als migrationsbezogene Form

der Unterscheidung

Im postnationalsozialistischen Deutschland zeichnet sich ab den 1945-er Jahren eine

ansteigende gesellschaftliche, moralische und wissenschaftliche Diskreditierung des

›Rassebegriffs‹ aufgrund der Shoah und des ZweitenWeltkriegs ab (vgl.Mecheril/Scher-

schel 2009, S. 40). In diesem Zusammenhang werden zunehmend »Zweifel amWert des

biologischen Konzepts ›Rasse‹« geäußert (Terkessidis 1998b, S. 100), die auch in wissen-

schaftliche Erklärungen münden. Das wohl prominenteste Beispiel ist die 1978 erstma-

lig erschienene »Erklärung über ›Rassen‹ und rassistische Vorurteile« der Deutschen

UNESCO-Kommission (2000), in der die biologische Existenz menschlicher ›Rassen‹

widerlegt wird. Diese kritisch-distanzierenden Entwicklungen können jedoch nicht als

schlichte Überwindung und Ablösung von Denk- und Handlungsmustern verstanden

werden, die an ›Rasse‹-Konstruktion anknüpfen. Vielmehr ist nach der Reorganisation

rassistischer Diskurse und Argumentationsmuster zu fragen.

In seinem 1956 gehaltenen Vortrag »Rassismus und Kultur« weist Frantz Fanon

(1972) bereits auf eine sich abzeichnende Veränderung rassistischer Argumentations-

muster hin (vgl. auch Terkessidis 1998b, S. 101) und macht darauf aufmerksam, dass

der biologistische Rassismus einer »Erneuerung, einer Nuancierung, einer Verände-

rung der Physiognomie« bedurfte (Fanon 1972, S. 39). In den rassistisches Wissen fun-

dierenden Argumentationen steht deshalb nicht länger die Untersuchung und Vermes-

sung der Körper im Vordergrund, das »Objekt des Rassismus ist nicht länger der ein-

zelne Mensch, sondern eine Existenz-Form« oder ein »kultureller Stil« (ebd., S. 39f.).

Knapp 30 Jahre vor Etienne Balibar, der in den 1990er-Jahren seinen vielfach zitieren

Aufsatz »Gibt es einen ›Neo-Rassismus‹« veröffentlichte (1992a), spricht Frantz Fanon

bereits Mitte der 1950er-Jahre von einer Entwicklung, in der die »›westlichen Werte‹

[…] sich seltsamerweise wieder mit dem so berühmten Aufruf zum Kampf des ›Kreu-

zes gegen den Halbmond‹« treffen (1972, S. 40). Diese beobachtete Reorganisation des

Rassismus und seine Fokussierung auf Kultur besitzt strukturelle Ähnlichkeiten mit

biologistischen Rassismen (vgl. Völkel 2017, S. 98ff.). Es handelt sich jedoch um einen

Rassismus, der nicht mehr explizit mit dem Begriff ›Rasse‹ operiert. Da das »vornehme

Wort Kultur« anstelle des diskreditierten Begriffs ›Rasse‹ tritt, finden zwar sprachliche

Verschiebungen statt; die Argumentation über die Kategorie Kultur »bleibt aber ein

bloßes Deckbild für den brutalen Herrschaftsanspruch«, wie auch Theodor W. Adorno

konstatiert (1975, S. 277). Die sich vollziehende Verlagerung von der Biologie zur Kultur

als Erklärungsgrundlage ermöglicht es, dass »rassistische[n] Identifizierungen beibe-

halten werden können, indem sie als kulturelle Unterschiedlichkeit dargestellt werden«

(Messerschmidt 2010, S. 49).

18 Ichwerde nachder Begriffserläuterung von kulturellem/differentiellenRassismus (Kapitel 3.2.1) in

Kapitel 3.2.2 die Begrifflichkeit »differentialistischer Rassismus« einführen und begründen, war-

um diese Begrifflichkeit für die vorliegende Studie vorgezogen wird.

https://doi.org/10.14361/9783839453841-014 - am 14.02.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Die Anderen ge-brauchen

Nicht nur die postnationalsozialistische Nachwirkung, auch die postkoloniale Si-

tuation Deutschlands und weiterer postkolonialer Staaten19 wie Großbritannien trägt

zu einem kulturell codierten Rassismus bei, der sich »nicht mehr gegen Sklaven, die in

überseeischen Plantagen arbeiten, [richtet,] sondern gegen den großen Bevölkerungs-

teil, der nach demKrieg aus der Karibik und aus dem indischen Subkontinent als ›Gast-

arbeiter‹ nach England emigriert ist« (Hall 2000b, S. 11f.). Durch diese umgekehrte und

in der kolonialen Logik zunächst nicht intendierte Bewegung wird die Präsenz der An-

deren im eigenen Innenraum der Nation zunehmend als Gefahr und unverzeihliche

Provokation verstanden, wie Stuart Hall zusammenfasst:

»Manchmal glaube ich, die Engländer hätten uns lieben können, wenn wir bloß zu

Hause geblieben wären. Aber dieser Affront, aufzutauchen, um nachzusehen, ob die

Straßen Londons wirklich mit Gold gepflastert sind – das war zuviel für die englische

Psyche« (Hall 2000b, S. 11f.).

In postkolonialer und rassismustheoretischer Hinsicht verweist dieser Zusammenhang

nicht auf eine ungewöhnliche Verbindung und Wendung des kolonialen Projekts. Viel-

mehrwird hier die Verwobenheit der (post-)kolonialenGeschichte undGegenwart deut-

lich, die treffend als »entangled histories« (Conrad/Randeira 2002, S. 17) gefasst werden

kann. Eine damit einhergehende »relationale Perspektive« verweist auf die Unmöglich-

keit, »eine Geschichte des Westens ohne die Geschichte der kolonisierten Länder zu

schreiben und vice versa« (Castro Varela/Dhawan 2015, S. 15f.). Die Migration der An-

deren wird zur Provokation, weil sie eine unvorhergesehene Bewegung vollziehen und

damit beanspruchen, selbst den Ort aufzusuchen, an dem sie zu leben wünschen oder

an dem sie aufgrund kolonialer Expansionen leben müssen (vgl. auch Messerschmidt

2007b, S. 7). Auch die antikolonialen Aufstände, Widerstandskämpfe und die Migrati-

onsbewegung postkolonialer Anderer selbst (vgl. Castro Varela/Dahwan 2015, S. 42ff.;

Mbembe 2014, S. 38ff.) sind als Faktoren für die Reorganisation rassistischen Wissens

anzuführen, und nicht allein hegemoniale Diskurse und dominanzkulturelle Bestre-

bungen. Weil die Anderen nicht mehr an ›ihrem Platz‹ sind und bleiben – wenngleich

es auchwährend der kolonialen Phase Formen der (Zwangs-)Migration gab und die Prä-

senz der Anderen eine Realität darstellte, und die vollkommene Segregation immer eine

Fiktion war20 –, liegt jetzt jedoch eine andere rechtliche und politische Situation vor,

19 Die hier zitierten Arbeiten von Stuart Hall beziehen sich v.a. auf Großbritannien und breiter auf

den englischsprachigen Kontext, während sich Etienne Balibar v.a. auf den französischsprachigen

und nordafrikanischen Kontext bezieht. Mark Terkessidis beschäftigt sich neben dem deutschen

Kontext auch mit dem US-amerikanischen Umgang mit Migration und zieht hier Parallelen, ver-

weist aber auch auf Unterschiede. Gemeinsam ist den Ausführungen trotz ihrer den spezifischen

geografischen, politischen und staatlichen Begebenheiten und insbesondere ihren unterschiedli-

chen postkolonialen Bezügen derUmstand, dass alle Länder alswesteuropäische bzw. imweiteren

Sinn nord-westliche Länder und kolonialisierendeGesellschaften im 21. Jahrhundert als klassische

Einwanderungsländer gelten, die im Umgang mit Flucht und Migration auf rassistische Praktiken

des Ein- und Ausschlusses zurückgreifen, die wiederum in unterschiedlicher Weise auf kulturelle

bzw. differentialistische Rassismen rekurrieren.

20 Die Präsenz Schwarzer (deutscher) Menschen in Deutschland, die seit der Kolonialzeit ab 1884 zu-

nahm, da u.a. französische Soldaten aus kolonialisierten Ländern im Ersten Weltkrieg für Frank-

reich kämpften und trotz rassistischer Kampagnen wie der »Schwarzen Schmach« (Mecheril/van

https://doi.org/10.14361/9783839453841-014 - am 14.02.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Deutschland unter rassismustheoretischer Perspektive 91

die andere Erklärungsformen für die Zurückweisung der Anderen notwendig macht.

Wenn die Stellung des Menschen nicht mehr allein durch seine innere und äußere Na-

tur in Form biologischer Eigenschaften erläutert und die vermeintliche Unterlegenheit

rassifizierter Anderer zu plausibilisieren ist, bedarf es anderer Mittel der rassistischen

Unterscheidung, wie Etienne Balibar anmerkt:

»Der neue Rassismus ist ein Rassismus der Epoche der ›Entkolonialisierung‹, in der sich

die Bewegungsrichtung der Bevölkerung zwischen den alten Kolonien und den alten

›Mutterländern‹ umkehrt und sich zugleich die Aufspaltung der Menschheit innerhalb

eines einzigen politischen Raumes vollzieht« (Balibar 1992a, S. 28).

Die in der kolonialen und rassistischen Logik separiert gedachten geopolitischen und

geografischen Räume werden nun zunehmend zu einem Raum. Diese ›Zusammenfüh-

rung der Räume‹ auf und an einem territorial greifbaren Ort wird auch von postkolo-

nialen Anderen selbst forciert, wenngleich diese Bewegung nicht allein als widerstän-

diges Aufbegehren zu interpretieren ist, sondern auch aus materieller Notwendigkeit

des Broterwerbs durch Arbeit in den alten Kolonien aufgrund der Zerstörung kolonia-

lisierter Länder resultiert.

Für den bundesdeutschen Kontext konstituiert sich die Gruppe gastarbeitender An-

derer zwar primär aus Personen im innereuropäischen Raum, die in keinem direkten

postkolonialen Nachwirkungsverhältnis stehen, doch auch hier lassen sich mit Kien

Nghi Ha (2003; 2004a; 2004d) (quasi-)koloniale Logiken des Einbezugs rassifizierter

Anderer als Arbeitskraft aus historischer Perspektive im Hinblick auf ›Gastarbeit‹ kon-

statieren, die auf eine ›Zusammenführung‹ separat gedachter Räume im nationalen

Innenraum verweisen. Zudem werden auch im Zuge von ›Gastarbeit‹ Bewegungen von

außereuropäischen Anderen unter Verweis auf eine zu groß wahrgenommene, kultu-

relle Differenz unterbunden bzw. stark reglementiert und verweisen auf die Abwehr

einer postkolonialer Gegenwart (Kapitel 3.2.2).

Die erneuerte Form des Rassismus rankt aufgrund der skizzierten sozio-histori-

schen Kontexte und ihrer Bezugnahmen auf rassistisch vermittelte Unterscheidungs-

praktiken zunehmend »um den Komplex der Immigration«, dessen »vorherrschendes

Thema nicht mehr die biologische Vererbung, sondern die Unaufhebbarkeit der kultu-

rellen Differenzen« (ebd.) ist. Dieses rassistische Wissen proklamiert zumindest nicht

»auf den ersten Blick […], die Überlegenheit bestimmter Gruppen oder Völker über an-

dere«, sondern hat sich »darauf ›beschränkt‹, die Schädlichkeit jeder Grenzverwischung

und die Unvereinbarkeit der Lebensweisen und Traditionen zu behaupten« (ebd.). In

der »Art und Weise«, in der die »Kategorie der Immigration als Ersatz für den Begriff

der Rasse und damit als Agens einer Zersetzung des ›Klassenbewußtseins‹ funktioniert

der Haagen-Wulff 2016, S. 123) in Frankreich wie in Deutschland blieben (vgl. ebd., S. 122ff.), war

und ist aufgrund verschiedener rassistischer Ausschlusspraktiken stets umkämpft; nicht zuletzt,

da weißsein undDeutschsein ineinander verlinkt gedacht werden (vgl.Walgenbach 2005). Katha-

rina Oguntoye (1997) verweist in ihrer Analyse auf den Fakt einer »afro-deutsche[n]« Geschichte

Deutschlands, die jedoch strukturell ausgeblendet wurde und wird. Eine der wegbereitenden Ar-

beiten zur Einschreibung Schwarzer deutscher Frauen in denwissenschaftlichen und gesellschaft-

lichen Diskurs ist der in den 1980er-Jahren erstmals erschienene Band »Farbe bekennen« von Ka-

tharina Oguntoye, May Ayim und Dagmar Schultze (1992).

https://doi.org/10.14361/9783839453841-014 - am 14.02.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Die Anderen ge-brauchen

[Hervorhebung im Original]«, sieht Etienne Balibar Hinweise für »eine relativ neue

Sprache, [die] als Ausdruck einer neuen Artikulation zu begreifen ist, in der sich in ei-

ner auf Dauer angelegten Weise gesellschaftliche Praxis und kollektive Vorstellungen,

Lehren von Wissenschaftlern und politische Bewegungen miteinander verbinden« und

in der Lage sind, sich als hegemoniales Deutungsrepertoire für soziale Verhältnisse zu

etablieren (ebd., S. 27).

Als Reaktion auf (Im-)Migrationsbewegungen, die als ›umgekehrte‹ Bewegung post-

kolonialer Anderer nochmals von der gezielten und politisch gesteuerten Arbeitsmi-

gration in Form von ›Gastarbeit‹ abzugrenzen ist, die durch ein hohes, staatlich orga-

nisiertes Anwerbeverfahren und durch den Einbezug vornehmlich innereuropäischer

Anderer gekennzeichnet war, zeichnet sich damit in übergreifender Hinsicht dennoch

eine umfassende Wende aus, in der sich das Hauptaugenmerk staatlicher Praktiken im

20. Jahrhundert darauf richtet, das Phänomen der (Im-)Migration postkolonialer und

migrantischer Anderer im Inneren der eigenen Nation zu beobachten, zu regulieren

und zu quotieren (vgl. Terkessidis 1998b, S. 179ff.). Die regulatorischen Eingriffe wer-

den qua rassistischem Wissen moderiert, das »[v]on der Theorie der Rassen bzw. des

Kampfes der Rassen in der Menschheitsgeschichte« den Wandel »zu einer Theorie der

›ethnischen Beziehungen‹ (oder auch der ›race relations‹) [Hervorhebung im Original]

innerhalb der Gesellschaft« vollzieht (Balibar 1992a, S. 30). Wenn, wie Etienne Balibar

weiter argumentiert,

»die irreduzible kulturelle Differenz die wahrhafte ›natürliche Umwelt‹ des Menschen

bildet […], dannmuß jedeVerwischung dieser Differenz notwendig Abwehrreaktionen

auslösen, zu ›interethnischen‹ Konflikten und generell zu einem Anstieg der Aggres-

sivität führen« […]. Dabei handelt es sich, wie man uns erklärt, um ›natürliche‹ Reak-

tionen, die aber zugleich gefährlich sind. In einer staunenswürdigen Kehrtwendung

bieten sich uns derart die differentialistischen Lehren für die Aufgabe an, den Rassis-

mus zu erklären (und ihm präventiv zu begegnen)« (ebd. 1992a, S. 30).

Etienne Balibar stellt das Moment der Aggressivität als Kern- und Angelpunkt einer

solchen, differentialistischen Lehre des Rassismus dar, durch die es möglich wird, die

Idee der Aufteilung in ›Rassen‹ für obsolet zu erklären und von »Bevölkerungen und

Kulturen« zu sprechen (ebd, S. 35). Diese differentialistische Logik besitzt dabei jedoch

selbst quasi »biologische Reaktionen auf die kulturelle Differenz« und verweist damit

auf eine »unauslöschliche Spur der Animalität des immer noch an seine erweiterte ›Fa-

milie‹ und an sein ›Territorium‹ gebundenen Menschen« (ebd.). Ein darin mobilisiertes

Verständnis von Kultur ermöglicht es, sie als quasi-natürliche Kategorie zu entwerfen.

Nicht mehr die Postulierung und nachzuweisende, vermeintliche Minderwertigkeit der

Anderen ist dabei leitend und sie wird auch nicht mehr per se und in universeller Weise

vertreten. Vielmehr wird das Verhältnis zwischen demWir und den Anderen als zu ver-

hindernde »Grenzverwischung« definiert (Terkessidis 1998b, S. 103). Das Andere ist an-

ders und darf in seiner Andersartigkeit existieren, wird sogar »bejaht«, aber in den da-

für vorgesehenen territorialen Grenzen (vgl. ebd.; Müller 1992, S. 33). So ist das Moment

der Unvereinbarkeit im kulturellen bzw. differentiellen Rassismus dominant. Es han-

delt sich damit nicht um einen ausschließlich und primär verneinenden, ausschließen-

den oder gar vernichtenden Rassismus, sondern einen in der Gestalt des Schutzes und

https://doi.org/10.14361/9783839453841-014 - am 14.02.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Deutschland unter rassismustheoretischer Perspektive 93

Bewahrens performativ wirksamen Rassismus, der im »Namen der ›Erhaltung‹ aller

kulturellen ›Identitäten‹ und ihrer Differenzen« agiert und sich deshalb für eine »terri-

toriale Trennung« ausspricht (Müller 1992, S. 33). Die essenzialistische, ahistorische und

letztlich fundamentalistische Konzeption des Kulturbegriffs und ihre Anschlussfähig-

keit für rassistische Unterscheidungspraktiken wird in der wissenschaftlich stark um-

strittenen Auseinandersetzung Samuel P.Huntingtons (1996) »Kampf der Kulturen« (im

englischen Original »Clash of Civilizations«) allzu deutlich (vgl. zur Kritik u.a. Çağlar

2002). ImKern trifft und formuliert sie die im kulturellen Rassismus transportierte Idee

der Feindlichkeit, des drohenden Krieges und der vermeintlich notwendigen Mobilisie-

rung des Eigenen, das von der fremden Kultur der Anderen bedroht und ohne Verteidi-

gung perspektivisch verdrängt werden wird. Insbesondere seit dem 11. September 2001

artikuliert sich der kulturelle Rassismus verstärkt als »antimuslimischer Rassismus«

(vgl. Attia 2009; Attia/Keskinkılıç 2016), der seine Wirkmacht v.a. in der vorgestellten

Unvereinbarkeit von christlichen Menschen und Menschen bezieht, die als muslimisch

fremdbezeichnet werden.21 In gegenwärtigen Rassismusformationen zeigt sich nicht

nur ein verstärkender, kultureller Rassismus, sondern auch ein deutlich auszumachen-

der (Wieder-)Anstieg völkisch-rassistischer und biologistischer Argumentationsweisen

(vgl. Messerschmidt/Mecheril 2019), die auf semantischer Ebene in normalisierten Dis-

kursen über Sicherheit, Bedrohung, ›Übervölkerung‹, ›Überflutung‹, ›Ausnutzung‹ ih-

ren Ausdruck finden und mehr oder minder den ›Kollaps‹ des ›deutschen Volkskörpers‹

diagnostizieren (vgl. Kourabas 2020, S. 216). Diese an Diskurse eines superioren Ras-

sismus (Müller 1992, S. 33; Terkessidis 1998b, S. 92ff.) aus der Mitte des 19. Jahrhunderts

erinnernde Artikulations- und Erscheinungsform kann auch als Re-Vitalisierung einer

»rassistischen Gemeinschaft [Hervorhebung im Original]« (Balibar 1992a, S. 24) gefasst

werden (vgl. Kourabas 2020, S. 216). Die Diskursivierung einer völkisch-rassistischen

Ordnung der Abstammung festigt dabei die (Selbst-)Inszenierung als Opfergemein-

schaft22 und die rassistische Konstruktionen eines zu schützenden und zu verteidigen-

den Wirs (vgl. ebd.).

3.2.2 Der Ein- und Ausschluss Migrationsanderer

als differentialistischer Rassismus

Im vorangegangenen Kapitel wurde mithilfe einer sozio-historischen Kontextualisie-

rung der kulturelle/differentielle Rassismus als dominante, migrationsbezogene Form

der Unterscheidung herausgearbeitet. Auf Pierre-André Taguieff (1998; 2000) geht der

Begriff des differentialistischen Rassismus zurück, der oft gleichbedeutend mit dem

21 Populärwissenschaftliche Debatten, wie sie in Deutschland in prominenterWeise von Thilo Sarra-

zin geführt und aufgegriffen wurden (vgl. zur Kritik u.a. Foroutan 2011), knüpfen an dieses Denk-

muster an, verstärken es zu einem kulturalistisch, genetisch und leistungsbezogenen Rassismus

(vgl. Friedrich 2011) und befördern nicht nur ethnopluralistische Ansätze der Neuen Rechten (vgl.

Müller 1995, S. 145ff.), sondern auch aufkommende pseudowissenschaftliche Publikationen und

die Diskreditierung rassismuskritischer Forschung (vgl. Dirim/Castro Varela et al. 2016).

22 Insbesondere im sekundären Antisemitismus wird die Selbststilisierung als Opfer in vollkomme-

ner Verkehrung historischer Fakten vorgenommen (vgl. Messerschmidt 2007b, S. 9). Rassistische

Gegenwartsdiskurse knüpfen an das Bild des bedrohten Selbst nicht nur über sekundären Antise-

mitismus, sondern auch über antimuslimischen Rassismus an (vgl. Attia/Keskinkılıç 2016, S. 171f.).

https://doi.org/10.14361/9783839453841-014 - am 14.02.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Die Anderen ge-brauchen

kulturellen bzw. differentiellen Rassismus verwendetwird und inhaltlichweitestgehend

ähnlich argumentiert. Ich präferiere den Begriff des differentialistischen Rassismus für

das Erkenntnisinteresse der vorliegenden Studie und werde im Folgenden die wesent-

lichen Parameter eines differentialistischen Rassismusverständisses explizieren und in

vier argumentativen Schritten erläutern, worin die Verbindungen zum Erkenntnisin-

teresse und zum Gegenstand der vorliegenden Studie bestehen und damit die Begrün-

dung für diese Begriffswahl untermauern.

Nach Pierre-André Taguieff konstituiert sich der differentialistische Rassismus »seit

Anfang der siebziger Jahre« in den folgenden Verschiebungen von Begriffen23 und daran

geknüpften Vorstellungen:

»Rasse    →   Ethnie/Kultur

Ungleichheit   →   Unterschied

Heterophobie   →   Heterophilie«

(2000, S. 21).

Zugleich betont Pierre-André Taguieff, dass nicht von einer stringenten Ablösung der

Begriffe gesprochen werden kann. Seit rassistisches Wissen sich in produktiver Wei-

se auf das Motto des »›Rechts auf Unterschied‹ mit Bezug auf die ethnopluralistische

Thematik« bezieht, zeichnet sich der differentialistische Rassismus nicht nur der Neu-

en Rechten dadurch aus, dass in ihm »zwei Arten der Formulierung des Rassismus« in

einem konkurrierenden Verhältnis zueinander stehen: »das Preisen des Unterschieds

(Heterophilie) und die Ablehnung des Unterschieds (Heterophobie)« (Taguieff 2000,

S. 24). Das Befürworten von Differenz und Unterschieden, das in die »Heterophilie«

mündet, speist sich weniger aus einem vom Rassismus distanzierenden Humanismus

oder einer ethischen Position, die sich gegen die Verneinung oder Zerstörung des als

anders Markierten wendet. Vielmehr liegt es in der inneren Ambivalenz des Rassis-

mus in Form seiner unauflösbaren Verstrickung von Abwehr und Begehren begründet

(vgl. Ferreira 2003, S. 156; Hall 2012d, S. 38; Velho 2010, S. 118). Die im differentialisti-

schen Rassismus zirkulierenden Aussagen schwanken also konstitutiv »zwischen den

Polen Verherrlichung und Herabsetzung, zwischen dem Feiern und der Ausgrenzung

des Unterschieds« (Taguieff 2000, S. 24) und verweisen auf sein changierendes Spek-

trum innerhalb dieser beiden extremen Pole.

Mit dem Begriff des differentialistischen Rassismus wird damit erstens in grundle-

genderer Weise auf das zugrunde liegende Strukturmuster des dominant rassistischen

Wissens verwiesen bzw. ermöglicht das Sprechen über einen differentialistischen Ras-

sismus es, dessen Kennzeichen deutlicher und genauer fassen zu können. Kultur kann

hierbei als ein gegenwärtig dominanter Marker gefasst werden, der aber auch ver-

schiebbar ist bzw. sein könnte. Bereits in der kulturellen Formation des Rassismus lässt

sich eine »schleichende Verschiebung in Richtung auf Diskurse über Biologie beobach-

ten: Diskurse über die Kultur als einer externen Regulierungsform des ›Lebendigen‹,

über seine Reproduktion, seine Leistungen und seine Gesundheit werden ausgearbei-

tet« (Balibar 1992a, S. 35). Auch das Wiederaufgreifen undWiederaufleben völkisch-na-

23 AuchGradaKilombabetont denWechsel von einem»concept of ›biology‹ to the concept of ›culture,

and from the idea of ›hierarchy‹ to the idea of difference‹« (2008, S. 65).

https://doi.org/10.14361/9783839453841-014 - am 14.02.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Deutschland unter rassismustheoretischer Perspektive 95

tionalistischer Referenzen v.a. im gesellschaftlichen und politischen Diskurs verweisen

hierauf (vgl. Kourabas 2020, S. 215f.). Die fundamentale Scharnierstelle scheint dasMo-

ment einer differentialistischen Trennung zu sein, die eine Begegnung und ein Zusam-

menleben im gesellschaftlichen Innenraum der Nation problematisiert. Etienne Bali-

bar betont die Notwendigkeit, »Forschungshypothesen darüber zu formulieren, wie die

zukünftigen Formen von Rassismus aussehen, was sie sein könnten; Formen von Ras-

sismus, die uns möglicherweise unvorbereitet treffen, weil sie im Gegensatz zu dem

Bild von der Entwicklung unserer Gesellschaften und unserer politischen und kulturel-

len Systeme stehen« (2008, S. 19). Unter Einbeziehung der dargelegten Notwendigkeit

Balibars ist es m.E. von Bedeutung, neorassistische Formationen einzubeziehen und

mit einer Rassismusdefinition zu arbeiten, die in der Lage ist, das breite Spektrum ras-

sistischer Variantenmöglichst umfassend zu greifen, indem deren zugrunde liegendes,

überschneidendesMuster herausgearbeitet wird. Aufgrund politischer,wirtschaftlicher

und sozialer Transnationalisierungs- und Globalisierungsprozesse, die einen radikalen

Ausschluss der_des Anderen v.a. aus geopolitischen Gründen, d.h. einem internationa-

len, geschlechtlich und kapitalistisch strukturierten Arbeitsmarkt sowie einer politisch-

staatlichen Verfasstheit als Demokratie nur schwerlich ermöglichen, gehe ich davon

aus, dass das Moment der differentialistischen Bezugnahme für gegenwärtige Verhält-

nisse am ehesten zutreffend ist. Denn hierüber lassen sich, wenngleich natürlich auch

andere, d.h. widersprüchliche und gegenläufige Formen auftreten, analytisch wachsam

und vorausschauend rassistisch vermittelte Ein- und Ausschlusspraktiken auf überge-

ordneter Ebene beschreiben.

Zweitens ist der Begriff des differentialistischen Rassismus für das Erkenntnisinter-

esse und den Gegenstand dieser Studie treffend, da in den 1960er-Jahren und bis in die

1990er-Jahre hinein mit Blick auf ›Gastarbeit‹ nicht vorrangig Kultur, sondern stärker

die ›südländische‹ Lebensart (vgl. Terkessidis 2004, S. 9f.), das Wesen, die Mentalität

sowie das ›Ausländer_in-Sein‹ dominante Marker waren, über die die rassifizierte Dif-

ferenz zwischen dominanzkulturellem Wir und gastarbeitenden Anderen in Stellung

gebracht wurde.24 »Als die massenhafte Niederlassung der so genannten ›Gastarbei-

ter‹ nicht mehr zu übersehen war und aus den ArbeitsmigrantInnen Wohnbevölkerung

wurde mit dem Anspruch auf Bürgerrechte [Hervorhebung im Original]« (Hess 2013,

S. 81), musste der Abstand zum Eigenen erneuert werden. Die zu konstatierende Dis-

kursverschiebung auf die zugeschriebene Differenzkategorie Kultur (vgl. u.a. Balibar

1992a; Taguieff 1998, S. 243) zeigt sich bezogen auf ›Gastarbeit‹ v.a. in der Wandlung

der rassifizierten Figur der_des ›südländischen‹ und der_des ›ausländischen‹ Anderen

hin zu seiner »Türkisierung« (vgl. Gutiérrez Rodríguez 1999, S. 159ff.). Diese sich in den

1960er-Jahren bereits anbahnende Differenzierung und Abwertung gegenüber türki-

schen Menschen in der Gruppe gastarbeitender Anderer hat sich beginnend mit den

1980er-Jahren verstärkt und zu einer Bedeutungsverschiebung beigetragen (vgl.Meche-

ril/Thomas-Olalde 2018, S. 179). Yasemin Shooman (2014, S. 38) hält in diesem Zusam-

24 Vgl. hierzu u.a. Paul Mecheril (2004a); Katrin Schönwälder (2004, S. 257) und Mark Terkessidis

(2004, S. 191). Das Othering, das dominant über den Begriff ›Südländer_in‹ und ›Ausländer_in‹ im

Hinblick auf gastarbeitende Andere funktioniert, wird in Kapitel 5.3.7 und Kapitel 5.4.1 herausge-

arbeitet.

https://doi.org/10.14361/9783839453841-014 - am 14.02.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Die Anderen ge-brauchen

menhang fest, dass spätestens seit den 2000er-Jahren im Zuge der »ersten Leitkultur-

Debatte« von einer »massive[n] Verschiebung der Wahrnehmung« ausgegangen wer-

den kann, »im Zuge derer aus den ehemaligen ›Gastarbeitern‹, ›Türken‹ und ›Auslän-

dern‹ zusehends ›Muslime‹ geworden sind«. Auch Jasmin Jihan Dean konstatiert unter

Bezug auf Riem Spielhaus (2011, S. 12) und Yasemin Shooman (2014, S. 38) diese Be-

wegung und führt an, dass »Personen, die heute als Muslim_innen im Fokus stehen,

[…] damals noch zur übergreifenden Kategorie ›Ausländer‹ gezählt oder unter dem As-

pekt ihrer Herkunft z.B. als ›Türken‹ wahrgenommen« wurden (Dean 2017, S. 102). Die

dominante Referenz auf als muslimisch selbst- oder fremdbezeichnete Menschen bil-

det seit den 2000er-Jahren einen sich verstärkenden antimuslimischen Rassismus, der

auf eine differentialistische Rassismusformation Bezug nimmt und hier v.a. über Kul-

turalisierung und »Religionisierung« (Mecheril/Thomas-Olalde 2011) arbeitet (vgl. u.a.

Attia 2009; Shooman 2014). Für das Erkenntnisinteresse der vorliegenden Studie ver-

weist dieser Aspekt m.E. auf Hierarchisierungen und Spaltungen innerhalb der Gruppe

gastarbeitender Anderer im Sinne eines in rassistischen Logiken virulenten Prinzipis

von ›Teile und Herrsche‹ (vgl. Castro Varela/Mecheril 2010a, S. 100; Hark/Villa 2017),

die deutlich machen, dass sich differentialistischer Rassismus nicht nur zwischen dem

natio-ethno-kulturellen Wir als deutsch und weiß imaginiertes Kollektiv, sondern auch

innerhalb privilegierter und weniger privilegierter Gruppen gastarbeitender Anderer

vollzieht und hier Zugehörigkeiten zum hegemonialen Wir verhandelt werden.25

Drittens kann das differentialistische Moment von Ein- und Ausschluss, dem das

symbolisch-diskursiv geprägte Begehren und die auf Mehrwert orientierte Bezugnah-

me auf ethnisierte Differenz innewohnt,mit Pierre-André Taguieffs Heterophiliebegriff

gefasst werden. Zugleich kann die materielle und symbolisch-diskursive Abwehr der

Anderen sowie die Verfahren des Ausschlusses als eine Form der Heterophobie verstan-

den werden. Beiden Formen ist gemeinsam, dass der Topos der Differenz bemüht und

Differenz als ambivalente Größe im Spannungsfeld eines Preisens von Unterschiedlich-

keit und problematisierender Abwehr eingesetzt wird, um Ungleichheit herzustellen.

Eine rassismustheoretische Analyse von ›Gastarbeit‹ kann mithilfe der Anwendung ei-

nes differentialistischen Verständnisses von Rassismus in übergreifend-systematischer

Absicht das dominante, rassistisch grundierte Muster in Bezug auf ›Gastarbeit‹ fassen.

Dieses konstituiert sich in der widersprüchlichen Bezugnahme auf die zugeschriebene

Andersheit der Anderen in materieller und symbolisch-diskursiver Hinsicht.

Viertens fokussiert sich – wie bereits mit Bezug auf Étienne Balibar verdeutlicht –

der reformierte europäische Rassismus auf »den Komplex der Immigration« und hat

sich um diesen herum herauskristallisiert (vgl. Balibar 1992a, S. 28). Es sind also nicht

mehr so sehr die Anderen im Außen, die problematisiert werden, sondern die Ande-

ren, die vomnationalen Außen kamen und kommen.Die postkolonialen, außereuropäi-

schen Anderen, die eigenständig in die ›Mutterländer‹ der Kolonisierenden migrieren,

oder aber, im Fall von ›Gastarbeit‹, der überwiegend innereuropäischen Anderen, die

25 Dieser Aspekt wird anmehreren Stellen der Arbeit aufgegriffen und imHinblick auf hierarchische

Spaltungen innerhalb der Gruppe im Zuge des Ge-Brauchs gastarbeitender Anderer thematisiert,

u.a. in Kapitel 4.3.3, 5.3.5 und 5.3.8.

https://doi.org/10.14361/9783839453841-014 - am 14.02.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Deutschland unter rassismustheoretischer Perspektive 97

einerseits in gewissem Maße ›gerufen‹ wurden, und deren Erscheinen bei der Bean-

spruchung eines materiellen und symbolisch-diskursiven Platzes im nationalen Innen

andererseits zugleich Ärger, Abwehr und strukturelle Herabsetzung und Ausgrenzung

hervorruft (vgl. u.a. Institut für Demoskopie Allensbach 1972; Körner/Spies 1982, S. 402;

Taguieff 2000, S. 38ff.).

Für den Fortgang dieser Analyse möchte ich eine rassismustheoretische Differen-

zierung in Bezug auf Migration vorschlagen, die sich in der Trennung der Migrations-

bewegungen von außereuropäischen und innereuropäischen Anderen und ihren unter-

schiedlichen Formen des Ein- und Ausschlusses anbringen lässt. Diese ist anzuneh-

men, da die natio-ethno-kulturelle Zugehörigkeitsordnung in partieller und bestimm-

ter Weise v.a. für südeuropäische Andere für einen temporären Arbeitsplatz geöffnet

und zugleich für rassifizierte Andere, die als zu weit entfernt vom Eigenen konstruiert

wurden, begrenzt bis geschlossen wurde. So wurden außereuropäische Andere primär

nicht als gastarbeitende Andere adressiert und für den Arbeitsmarkt einbezogen, wo-

bei v.a. auf zu große kulturelle Differenzen Bezug genommen wurde (vgl. Schönwälder

2001; 2004). Hier zeigt sich beispielhaft die vielschichtige Logik kolonialrassistischer

und rassistischer Praktiken der Teilung und ihrer Wirksamkeit, die auch im Rahmen

von ›Gastarbeit‹ thematisch wird. Während beispielsweise weiß geltende Portugis_in-

nen selbst Teil einer kolonialisierenden Gesellschaft sind und als gastarbeitende Ande-

re in hierarchischer Abgrenzung zu weißen Deutschen als arbeitende Andere einreisen

konnten, wurde die Einreise kolonialisierter, Schwarzer Anderer und People of Color im

Kontext von Arbeitsmigration deutlich strenger reglementiert bzw. teilweise gänzlich

verunmöglicht (vgl. hierzu ausführlich Bojadžijev 2012, S. 90ff.; S. 104ff.; Schönwälder

2001, S. 257ff.; 2004, S. 249ff.).26 Hier zeigt sich Ein- und Ausschluss auf einer supra-

nationalen Ebene und in Abgrenzung zu weißen Deutschen und Schwarzen Anderen.

›Gastarbeit‹ konstituiert sich also nicht nur über die vorgenommenen Abgrenzungs-

und Ausgrenzungspraktiken zwischen weißen, dominanzkulturellen Deutschen und

gastarbeitenden Anderen, sondern auch in rassifizierender Logik einer Abgrenzung zu

außereuropäischen Anderen, deren Einreise überwiegend unterbunden wird, da sie als

›zu sichtbar anders‹ verstanden werden. Sichtbarkeit und Differenz werden jedoch zu-

gleich auch über Mentalitätszuschreibungen, Kultur/Religion und räumliche Nähe und

damit assoziierte Eigenschaften verbunden. Der ausschließende Einbezug innereuro-

päischer Anderer in Abgrenzung zu außereuropäischen Anderen ereignet sich also auch

über die Etablierung eines europäischen Raums, der sich über die Konstruktion von

weißsein und Christlichsein vollzieht und hier neben der color line v.a. eine ›culture

line‹27 mobilisiert und damit über differentialistisch verfasste Konstruktionen rassisti-

26 Ausnahmen bzw. ›Grenzfälle‹ zeigen sich hier u.a. in Bezug auf die sog. Anwerbeländer Marokko

und die Türkei im Zuge von ›Gastarbeit‹. Wie bereits herausgearbeitet wurde die Gruppe gastar-

beitender Anderer mit diesem Herkunftsbezug zwar teilweise einbezogen, aber auch aufgrund

ihrer praktizierten und/oder zugeschriebenen, kulturellen und religiösen Differenz stärker pro-

blematisiert und rassifiziert.

27 Ich übertrage hier den Begriff der »color line« (vgl. Farr 2005, S. 40) auf die im differentialistischen

Rassismus dominant in Anschlag gebrachte, zugeschriebene Kulturdifferenz, in die ich auch Reli-

gion als kulturelle Praxis einschließe. Hautfarbe als Unterscheidungsmerkmal für soziale Hierar-

chisierung verschwindet hierbei nicht, sondern bleibt weiter wirkmächtig.

https://doi.org/10.14361/9783839453841-014 - am 14.02.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Die Anderen ge-brauchen

sche Vorstellungen von Nähe und Ferne (Un-)Zugehörigkeit und Spaltungen vermittelt

(Kapitel 4.3.3).

3.3 Verwobene Machtverhältnisse – Rassismus relationieren

Von der Prämisse einer sozio-historisch relativ kontingenten Verfasstheit von Rassis-

men ausgehend sind weiter die Verwebungen mit anderen Macht- und Herrschafts-

verhältnissen zu berücksichtigen, da rassistische Praktiken niemals alleinig, aber auch

nicht in anderenMacht- undDominanzverhältnissen aufgehend auftreten und verstan-

denwerden können.Die nachfolgendenÜberlegungen behandeln drei ausgewählte Ver-

webungen28, die in meinen Augen in besonderer Weise für die rassismustheoretische

Perspektivierung von ›Gastarbeit‹ bedeutend sind: Die Verwebung von Rassismus und

Kapitalismus (Kapitel 3.3.1) fokussiert auf die Praxis von Ein- und Ausschluss, die im

Sinne einer kapitalsteigernden Maxime moderiert wird, sodass rassifizierende Prakti-

ken entweder durch ökonomische Überlegungen zur Profitsteigerung zurückgedrängt

und in Formen des profitablen Einbezugs ermöglicht oder aber rassifizierende Prak-

tiken gewinnbringend eingesetzt werden, um ökonomische Gewinne durch den Aus-

schluss rassifizierter Gruppen im Sinne des ›Schutzes‹ der autochthonen Wirtschaft

sowie des dominanzkulturellen Wirs abzusichern. In Formen der Verwebung von Ras-

sismus mit Klassenverhältnissen (Kapitel 3.3.2) zeigt sich, wie klassenspezifische und

rassistische Praktiken im Zuge des Ein- und Ausschlusses im Umgang mit Migrati-

onsanderen zusammenwirken und die Position gastarbeitender Anderer bedingen, die

in Abgrenzung zu anderen Einschlusspraktiken Migrationsanderer v.a. die brauchbare

Arbeitskraft in Arbeitssegmenten mit repetitiven und körperlich belastenden Tätigkei-

ten definieren. In der letzten ausgewählten Verwebung wird die Verschränkung von

Rassismus und Geschlechterverhältnissen (Kapitel 3.3.3) komplementiert, in der die

vergeschlechtlichte Dimension rassistischer Zuschreibungspraktiken insbesondere für

weibliche Personen deutlich wird.

3.3.1 Rassismus und Kapitalismus

Wie in den vorangegangenen Ausführungen bereits erkennbar wurde, ist das Moment

des Ein- und Ausschlusses für differentialistische Praktiken des Rassismus symptoma-

tisch. Nicht nur für rassistische Praktiken ist dieses Moment konstitutiv, es ist auch für

die ökonomische Gestalt gesellschaftlicher Systeme kennzeichnend, die kapitalistisch

organisiert sind. Stuart Hall betont, dass »Rassismus […] in den modernen kapitalisti-

schen Industriegesellschaften zu einem bestimmenden Moment geworden« ist (2000b,

S. 8). Er geht jedoch nicht von der Dominanz ökonomistischer oder rassistischer Strate-

gien aus, da es unmöglich ist, »›Rasse‹ allein unter Bezug auf ökonomische Beziehungen

28 Nicht nur Paul Mecheril geht von einem gesellschaftlichen Raum aus, der »durch unterschiedli-

che Dimensionen gesellschaftlicher Ungleichheit, Differenz und Ungerechtigkeit hervorgebracht

wird« (2008). Diesemehrfachen Verwebungenwerden hier einer Komplexitätsreduktion unterzo-

gen, um die Phänomene für das Erkenntnisinteresse der Arbeit zu schärfen und ihre analytische

Bearbeitung möglichst differenziert zu ermöglichen.

https://doi.org/10.14361/9783839453841-014 - am 14.02.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

