
Alli      	     an
Alli      ces	     an

Alli      ces	     an 
Alli   zen
			 

Alli      ces    an
Alli   zen

Alli      ces
	     an 
Alli   zen
	    an
Alli      ces
	     an 
Alli   zen

   anK
R

IT
IS

C
H

E
 P

R
A

X
IS

 A
N

 W
E

IS
S

E
N

 I
N

S
T

IT
U

T
IO

N
E

N

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Allianzen

Elisa Liepsch 
Julian Warner 
Matthias Pees  
 (Hg.)  

Kritische 
Praxis 
an weißen 
Institutionen

Postcolonial Studies
Band 34

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Moses März — The Institute 5

Regisseur: Hallo, Tag, ich 
wollt dich fragen, ob du 
Lust hast, in ’nem Film 
mitzuspielen. 

John: Nein, ich bin überhaupt 
kein Schauspieler.

Schauspielerin: Wir suchen ja 
keinen Schauspieler. 
Wir suchen halt ’nen 
Schwarzen.

John: Und ich hab auch keine 
Lust, in einem Pornofilm 
mitzuspielen.

Regisseur:  Nein, nein, das ist 
kein Pornofilm, das  
hat mit Sex überhaupt 
nichts zu tun. Das  
ist so ein Film über Men-
schen, weißt du ... Das 
handelt so von Menschen 
und wie sie leben.

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schauspielerin:  Und ich spiele  
die Hauptrolle. 

John:  Und was hab ich zu tun?

Regisseur:  Naja, du spielst da so  
jemanden, so’n Ausländer, 
der so nach Deutsch- 
land kommt, so’n Farbigen.  
Und du lernst sie kennen 
und willst sie heiraten, 
und ihr habt so Schwierig-
keiten mit ihrer Familie, 
ihr müsst so kämpfen und  
das ist unheimlich kom-
pliziert alles.

John:  Das ist fast meine 
Lebensgeschichte.

Schauspielerin:  Ja guck, können 
wir’s doch machen.

Regisseur:  Genau.

John:  Ja, und was krieg  
ich für Geld?

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schauspielerin:  Ah, ähm, ja, äh,  
mit dem Geld, also 
weißte, also wir haben ja 
selbst kein Geld.

Regisseur:  Wir machen’s ja  
nicht, um Profit zu 
machen, verstehste? 

Schauspielerin:  Nee, und ich,  
ich krieg, also äh ...

Regisseur:  Mit Filmen ist kein 
Geld zu machen.

Schauspielerin:  ... aber ich fänds 
auch gut, wenn er, also 
wenn du so’n Interesse 
hättest ... 

John:  Ich glaub, ich kann  
das nicht ...

Schauspielerin:  ... für deine Leut  
was zu machen. Verstehs- 
te? Ich meine, das ...

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Regisseur:  Das muss doch dein 
Interesse auch sein ... 

John:  Ich habe genug selber 
zu tun.

Regisseur:  Na schau mal, du 
kannst es dir ja über-
legen. Ich wohne im 
Hilton bis Montag früh. 
Da kannste mich ja 
anrufen und da können 
wir das ja nochmal 
besprechen.

John:  Ah ja, ich wohn  
auch im Hilton.

Regisseur:  Ah ja, ok, dann geb 
ich dir ’ne Kinokarte  
und dann kommst du um 
neun ins Kino, da läuft 
so ein Film, den können 
wir zusammen anschauen 
und dann können wir 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ein Bier trinken nachher 
zusammen. Ok?

John:  Gut ... Bist du ein 
Director oder Manager da?

Regisseur:  Ja, äh, ich mach  
so Filme.

Schauspielerin:  Ziemlich  
bekannte so.

John:  Also, schönen Dank, 
ich überlege es mal.

Regisseur:  Okay. Tschau.

Schauspielerin:  Tschau.

John:  Wiedersehen.

Regisseur:  Ziemlich kaputter 
Typ, was?

Schauspielerin:  Ja, aber sieht  
halt gut aus.

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 
Nana Adusei-Poku
Everyone Has to Learn Everything  
or Emotional Labor Rewind	

Anta Helena Recke
„Uh Baby it’s a White World“

Vom Schreien und Brüllen oder  
Eine andere Theatergeschichte schreiben
Ein Gespräch mit Azadeh Sharifi

Simone Dede Ayivi
Internationalität ≠ Interkultur.  
Eine Schwarze deutsche Kritik

Inhalt
Content

Elisa Liepsch & Julian Warner
Einleitung / Introduction

	

34

50
60

74

18

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 
Ewelina Benbenek,  
Nadine Jessen, Elisa Liepsch
Theater als Solidarische Institution

Fannie Sosa
A WHITE INSTITUTION’S GUIDE FOR 
WELCOMING PEOPLE OF COLOR*  
AND THEIR AUDIENCES

niv Acosta
Repair / Reparations Part 1; Cultural 
Institutions Are Colonial Projects, 
Where’s the Lie 

Jaamil Olawale Kosoko
CRISIS IN THE GALLERY:  
Curation and the Praxis of Justice

Sutapa Biswas, Harold Offeh,  
Nephertiti Schandorf
Reflecting Experiences of Working with 
White-Dominated, Publicly-Funded 
Institutions in The UK

84

98

108

118

132

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 
Lotte Arndt
Eine Schwelle bewohnen

Miriam Schickler  
with Ahmed Isam Aldin and Ulf Aminde
Negotiating Opacity and Transparency  
in the Art Academy

Margarita Tsomou
Jenseits des Willkommens. Sounds und 
Moves eines hartnäckigen Ringens

Max-Philip Aschenbrenner
Die Dinge, die uns zusammenhalten,  
und mehr

Inhalt
Content

154
174

190

206

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 
Nelson Munhequete – Begegnungen  
mit einem Madgerman 2009–2017
Eine Text-Bild-Collage von Malte Wandel  

Julia Wissert
Was würden wir atmen, wenn weiße 
Menschen nicht die Luft erfunden hätten?

„Gibt’s hier Schwarze Profs?“
Gespräch mit einer Schwarzen 
Soziologie-Studentin

Intelligenter sein als die Situation
Matthias Pees im Gespräch  
mit Dieudonné Niangouna 

220

244

262

276

288	 Biografien / Biographies
302	 Impressum & Abbildungsverzeichnis 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vorliegende Publikation wurde im Rahmen des Projekts 
 Afropean Mimicry & Mockery in Theatre, Performance & Visual Arts 2014–2016 
am Künstlerhaus Mousonturm Frankfurt am Main gefördert, ermöglicht  
und unterstützt im Fonds TURN der Kulturstiftung des Bundes

sowie im Rahmen des Festivals der afropäischen Künste 2016  
vom Kulturfonds Frankfurt RheinMain

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung
Introduction	

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


20Einleitung

Zur Situation
In den letzten Jahren hat sich der Gegenstand postkolo- 
nialer Kritik in den darstellenden Künsten von der 
Vorder- auf die Hinterbühne verschoben. 2018 reicht  
es in Deutschland nicht mehr aus, ein Stück, eine  
Performance, ein Panel oder ein Festival zu rassismus- 
kritischen oder postkolonialen Inhalten zu veran- 
stalten, ohne die Kolonialität der eigenen Produktions-
bedingungen und Institutionen zu adressieren. 
	 Die Zeit, in der rassifizierte Körper von einem 
weißen 1 bürgerlichen Publikum zum Distinktions- 
gewinn konsumiert werden konnten, scheint vorbei be- 
ziehungsweise nur noch im Tandem mit besagter 
Selbstreflexion möglich zu sein. Die künstlerischen 
Leiter*innen der Black Boxes und Guckkastenbühnen  
finden sich inmitten eines Paradigmenwechsels 
wieder: Die weißen Institutionen, die ehemals weiße 
bürgerliche Selbstvergewisserung durch Repräsen- 
tationen des Selbst und des Fremden herstellten, stehen 
nun vor der Aufgabe, durch kritische Reflexion ihrer 
adressierten Publika, ihres Personals, ihres Programms 
und des Zugangs zu ihrer Institution der Diversität  
der deutschen Gesellschaft Rechnung zu tragen (vgl. 
Aikins, Gyamerah 2016: 7). Es reicht nicht mehr,  
die Kunst nur an ein bürgerliches weißes Publikum  
zu adressieren.

Dies ist vor allem das Verdienst verschiedener rassismus- 
kritischer PoC-Aktivist*innen 2, Künstler*innen  
und Wissenschaftler*innen und ihrer weißen Mitstrei-
ter*innen, die durch Debatten und Skandalisierun- 
gen weiße Dominanz an Institutionen der Kunst, Kultur  
und Bildung immer wieder herausfordern und inter- 
sektional mit sozialen Kämpfen um Klasse, Gender  
und Inklusion verbinden.
	 Wir sprechen in diesem Buch von weißen Institu- 
tionen nicht im Sinne einer numerischen Überzahl  
in der Belegschaft, die durch die bloße Diversifizierung 
derselben gelöst werden kann, sondern im Sinne einer 
komplexen Dominanz, die aus Strukturen, Praktiken, 

1	 „weiß“ wird in diesem Text kursiv und klein geschrieben,  
um die Konstruktion des Begriffs nicht als Hautfarbe, sondern  
als Privileg zu markieren.
2	 „People of Color (PoC)“ ist eine selbst gewählte Bezeich- 
nung von Menschen, die sich als nicht-weiß definieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


21

The Situation
In recent years the focus of postcolonial critique in the 
performing arts has shifted from the representations  
on stage to the backstage domains. In Germany in 2018  
it is no longer sufficient to present a play, a perfor-
mance, a panel or a festival which deals with issues  
of postcolonialism or racism without addressing  
the coloniality of one’s own institution.
	 The time when racialized bodies could be con-
sumed by a white 1 bourgeois audience in order to  
gain distinction appears to be over or at least to only 
remain possible in tandem with such self-reflection. 
Artistic directors of black boxes and proscenium the-
atres find themselves in the midst of a paradigm shift: 
these white institutions which used to create white  
self-affirmation through representations of the self and 
the other now have the task to critically reflect the  
diversity of their audiences, their staff, their program- 
ming, and their institutional access, in order to ac- 
knowledge a multi-ethnic German society (cf. Aikins, 
Gyamerah 2016: 7). It therefore no longer suffices  
to address art solely to a white bourgeois audience. 

This is the achievement of a wide range of anti-racism 
activists, artists and academics of colour and their 
white allies who have repeatedly used debates and scan- 
dals to challenge white dominance in institutions of  
art, culture and education and link these with intersec-
tional social struggles along the lines of class, gender 
and inclusion. 
	 In this book we speak of white institutions not in  
terms of a numerical majority amongst staffs which 
could be resolved by diversifying the same, but in terms  
of a complex dominance consisting of structures, prac- 
tices, unquestioned privileges, aesthetic concepts and  
variously positioned subjects. The institutions ad- 
dressed here are regarded as sites of hegemonic strug-
gles regarding cultural policy. This is also apparent in  
the current hype concerning artists, curators and pro- 
grammers of colour and not least anti-racism work-
shops and trainings. At some art and cultural institu-
tions visibly racialized cultural workers, their  

1	 “white” is written in lower case italics in this text in order to 
mark the construction of this concept as one of privilege  
rather than skin colour. 

Introduction

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


22Einleitung

unhinterfragten Privilegien, ästhetischen Vorstellungen 
und unterschiedlich positionierten Subjekten besteht. 
Die hier behandelten Institutionen werden als Austra-
gungsort (kultur-)politischer Kämpfe um Hegemonie 
verstanden. Dies zeigt sich auch in dem derzeitigen  
Hype um künstlerische Positionen von PoC, um PoC  
als künstlerische Mitarbeiter*innen und nicht zuletzt 
um rassismuskritische Workshops und Weiterbildungs-
angebote. An manchen Kunst- und Kulturinstitutio- 
nen werden sichtbar rassifizierte Kulturarbeiter*innen, 
ihr Wissen und ihre Kunst „eingekauft“, um Aware- 
ness bei Mitarbeiter*innen und Publika zu erzeugen. 
Die „Warenwerdung“ dieser PoC-Arbeiter*innen  
und ihres sozialen Wissens muss nun auch Gegenstand 
machtkritischer Analyse werden. 
	 An anderen Institutionen wird die rassismuskriti- 
sche Arbeit von assoziierten PoC-Kulturarbeiter*innen  
in Form zumeist unbezahlter Mehrarbeit geleistet. We- 
sentlich seltener sind es unterschiedlich positionierte ver- 
einzelte künstlerische Mitarbeiter*innen (besonders 
Theaterpädagog*innen oder -vermittler*innen), die trotz 
institutioneller Widerstände versuchen postkoloniale 
Kritik in die Praxis eines Hauses zu überführen.

Von Afropean zu Allianzen
Am Künstlerhaus Mousonturm stellte sich die Frage der  
Kolonialität der eigenen Institution insbesondere vor 
dem Hintergrund der Erfahrungen des dreijährigen Pro- 
jektes Afropean Mimicry & Mockery in Theatre, Per- 
formance & Visual Arts, das unter anderem vom Fonds  
TURN der Kulturstiftung des Bundes gefördert wor- 
den ist. Das ursprünglich von Matthias Pees – Intendant  
und Geschäftsführer des Künstlerhaus Mousonturm – 
und Martin Baasch – freier Kurator mit Afrika-Exper- 
tise – mit Dieudonné Niangouna als Ko-Kurator und  
assoziiertem Künstler am Mousonturm entwickelte Pro- 
jekt zum künstlerischen Austausch zwischen Afrika  
und Europa entwickelte sich immer mehr zu einem Labo- 
ratorium zur Erforschung des eigenen Weißseins, deut- 
scher Theaterstrukturen, institutioneller Rassismen und 
struktureller Diskriminierung.
	 Jenseits der künstlerischen Positionen, die sich  
inhaltlich mit postkolonialen Fragestellungen  
auseinandersetzten, kämpften afrikanische und  
PoC-Künstler*innen in Deutschland mit 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


23

knowledge and art productions are “shopped” in order 
to promote awareness among members of staff and 
audiences. The “commodification” of cultural workers 
of colour and their social knowledge and bodies now 
needs to become the object of critical analysis. 
	 At some institutions the anti-racist labour under- 
taken by cultural workers of colour mostly comes in 
the form of unpaid extra time. It is even harder to find 
members of staff (mostly theatre educators and facil- 
itators) who despite institutional resistance try to convert  
postcolonial critiques into organisational practice.

From Afropean to Alliances
At Künstlerhaus Mousonturm the question of one’s own 
institution’s coloniality became particularly apparent in  
the light of experiences surrounding the three-year project  
Afropean Mimicry & Mockery in Theatre, Performance 
& Visual Arts, which was funded, among others, by the 
German Federal Cultural Foundation’s TURN Fund. 
	 The project was initially developed by Matthias 
Pees – Artistic Director and General Manager of Künstler- 
haus Mousonturm – and Martin Baasch – a freelance 
curator – with Dieudonné Niangouna as co-curator and 
associate artist as an artistic exchange between Africa 
and Europe at the Mousonturm. Increasingly, it became 
a laboratory investigating one’s own whiteness, the 
structures of German theatres, institutional racism  
and structural discrimination. 
	 Aside from the art that engaged thematically 
with questions of postcolonialism, African and artists of 
colour had to battle against incidents of racism and  
visa problems and together with the Mousonturm’s white  
staff became familiar with the possibilities, contradic-
tions and limitations of German cultural institutions. The 
international dimension of the project, enabled largely 
by the TURN Fund and the expertise of additional insti- 
tutions – such as the Kulturfonds Frankfurt RheinMain  
and the Goethe-Institut –, interlaced here with questions  
of cultural diversity and social inclusion. 

This anthology is no mere documentation of the above 
process, but instead uses these experiences and in- 
sights as a starting point in order to prompt both contro- 
versial debate and action. To do so we have invited a 
host of critical artists, academics and curators 

Introduction

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


24Einleitung

Rassismus-Vorfällen und Visa-Problemen und lernten 
mit weißen Mitarbeiter*innen des Mousonturms die 
Möglichkeiten, Widersprüche und Grenzen deutscher 
Kulturinstitutionen kennen. Die maßgeblich durch  
den Fonds TURN und die Expertise weiterer Institu- 
tionen, wie des Kulturfonds Frankfurt RheinMain 
oder des Goethe-Instituts, ermöglichte Internationa- 
lisierung verschränkte sich hier mit Fragen um  
Diversität und kulturelle Teilhabe. 

Der vorliegende Band ist keine Dokumentation dieses 
Prozesses, sondern ausgehend von diesen Erfahrungen 
und Erkenntnissen ein Debattenbeitrag, der mitunter 
kontrovers zur Diskussion und Aktion anregen soll. Da- 
für haben wir eine Schar kritischer Künstler*innen, 
Wissenschaftler*innen und Kurator*innen – Teilneh- 
mer*innen und Assoziierte des Projekts Afropean 
Mimicry & Mockery – gebeten, aus ihrer beruflichen 
Praxis zu berichten. Ihre Texte kreisen um die Wider- 
sprüche kritischer Praxis in und an weißen Institutio-
nen. Es geht um Solidarität unter Kulturarbeiter*in- 
nen unterschiedlicher Positionierungen und Schwarzes 3  
Empowerment, um das Aushalten von Konflikten und 
das Bestreben, Zugänge für marginalisierte Stimmen 
und künstlerische Positionen zu ermöglichen: Es geht 
um den Kampf gegen die Ignoranz des Weißseins.
	 Besagte Widersprüche kommen auch hier zum Aus- 
druck. Als Mitarbeiterin und als Assoziierter des 
Mousonturms versammeln wir, mithilfe der Finanzie-
rung durch die Kulturstiftung des Bundes, in die- 
sem Buch auch Kritiker*innen eben dieser und anderer 
Institutionen. Dies ist ein Versuch, marginalisierte  
Positionen nicht als partikulare Stimmen, sondern als 
„neue“ Selbstverständlichkeiten einer diversen  
Gesellschaft zu verstehen. 

Vielfalt der Perspektiven
Die Stimmen in diesem Buch kommen aus unter- 
schiedlichen Bereichen und verfolgen verschiedene 
Ansätze, Strategien, Ästhetiken und Praktiken.  
Dieser Vielzahl an Zugängen wollen wir Sorge tragen 
und im besten Sinne Diskursanstifter sein: Diese  

3	 „Schwarz“ meint keine Hautfarbe, sondern markiert  
eine politisch-emanzipatorische Selbstbezeichnung  
und wird als solche groß geschrieben.

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


25

– of whom some have participated or were associated 
with the project Afropean Mimicry & Mockery – to give 
an account of their professional practice. Their texts 
revolve around the contradictions of critical practice with- 
in and surrounding white institutions. They deal with 
questions of solidarity among cultural workers holding 
differing views and positions and Black 2 empower- 
ment, with the need to withstand conflict and achieve 
access for marginalized voices and artistic positions: 
these contributions deal with the struggle against  
the ignorance of whiteness. 
	 The contradictions mentioned are also expressed  
here. As a member of staff and an associate at the 
Mousonturm with the aid of funding from the German 
Federal Cultural Foundation we have gathered here  
in this book also critics of both this and other cultural in- 
stitutions. This is an attempt to understand marginal- 
ized positions not as individual minority voices but as  
a “new” common sense of a diverse society. 

Diversity of Perspectives
The voices represented in this book come from different  
fields and pursue a range of approaches, strategies, aes- 
thetics and practices. We wish to do justice to this mul-
tiplicity of perspectives and instigate discussion in the 
best sense of the phrase: this publication is not a col- 
lection of homogeneous thoughts but demands explicitly 
that one consider a wide range of views. It is neither 
exhaustive nor complete – and the same is true of the top- 
ics that concern us. Some positions and texts have  
led to long discussions within the editorial team and they  
should be read critically within the respective logic of 
their approach, their textual form and the context of 
those writing, as insights into their distinctive way of 
working. Whether they appear polemical, poetic or activist  
in character they are all an invitation to further action. 

Part 1 examines the current state of institutional struc-
tures: Nana Adusei-Poku, Anta Helena Recke, Azadeh 
Sharifi and Simone Dede Ayivi scrutinize their own 
experiences in different fields of work, point out  
grievances and conclude questions and demands. 

2	 “Black” does not mean a skin colour but denotes a politically 
emancipatory self-description and as such is capitalized.

Introduction

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


26Einleitung

Publikation ist keine Ansammlung homogener Gedan-
ken, sondern fordert mitunter sehr explizit dazu auf, 
sich auf verschiedene Perspektiven einzulassen. Sie hat  
weder den Anspruch der Vollständigkeit noch der Ab- 
geschlossenheit – ebenso wenig wie die uns berührenden  
Themen. Manche Positionen und Texte haben zu 
langen Debatten im Redaktionsteam geführt, sie sind  
unbedingt kritisch und in der jeweiligen Logik 
ihrer Zugänge, Textformate und Hintergründe der 
Schreibenden, als Einblick in unterschiedliche Heran-
gehensweisen zu lesen. Mögen sie polemisch, poe- 
tisch oder aktivistisch daherkommen – sie alle sind  
eine Einladung zu weiterführenden Aktionen.

Teil 1 widmet sich einer Bestandsaufnahme institutio- 
neller Strukturen: Nana Adusei-Poku, Anta Helena 
Recke, Azadeh Sharifi und Simone Dede Ayivi nehmen 
ihre eigenen Erfahrungen in unterschiedlichen Ar- 
beitsfeldern unter die Lupe, benennen Missstände und 
leiten daraus Fragestellungen und Forderungen ab.

Teil 2 widmet sich der Praxis an Institutionen und 
offeriert konkrete Handlungsanweisungen: Ewelina 
Benbenek, Nadine Jessen und Elisa Liepsch, Fannie 
Sosa, niv Acosta und Jaamil Olawale Kosoko sprechen  
über Solidarität an Theatern, das Umsetzen von Gast- 
freundschaft und die Sorge für die Gäst*innen in einer 
Institution als auch die Selbstsorge in der eigenen 
kuratorischen wie künstlerischen Praxis. Sie fordern 
explizit die Abgabe der weißen singulär-kuratori- 
schen Hoheit ein. Ergänzt wird dies durch Sutapa 
Biswas‘, Harold Offehs und Nephertiti Schandorfs  
persönliche Berichte aus Großbritannien.

Lotte Arndt, Miriam Schickler mit Ahmed Isam Aldin 
und Ulf Aminde, Margarita Tsomou und Max-Philip 
Aschenbrenner erzählen in Teil 3 des vorliegenden 
Bandes von Allianzen in akademischen, künstlerischen 
und kuratorischen Prozessen jenseits des weißen 
Individuums.

Teil 4 schließt die Publikation mit Schlaglichtern  
auf einzelne Strategien und Situationen in den  
Bereichen internationale Kooperationen und Kultur- 
arbeit, Theater und Universität mit Beiträgen von  
Malte Wandel und Julia Wissert sowie mit 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


27

Part 2 examines the practice of institutions and offers 
some specific instructions: Ewelina Benbenek, Nadine 
Jessen and Elisa Liepsch, Fannie Sosa, niv Acosta  
and Jaamil Olawale Kosoko talk about acts of solidarity 
at theatres and putting hospitality and care for an in- 
stitution’s guests into practice as well as taking care of  
oneself in one’s own curatorial and artistic practice. 
They explicitly demand the renunciation of white singu- 
lar curatorial authority. This is then supplemented by 
personal reports from the UK by Sutapa Biswas,  
Harold Offeh and Nephertiti Schandorf.

In part 3 of the present volume Lotte Arndt, Miriam 
Schickler with Ahmed Isam Aldin and Ulf Aminde,  
Margarita Tsomou and Max-Philip Aschenbrenner tell  
of alliances in academic, artistic and curatorial pro-
cesses that go beyond the white individual.

Part 4 completes the publication by shedding light on  
individual strategies and situations in the fields of  
international co-operations and cultural work, theatres 
and universities with contributions by Malte Wandel  
and Julia Wissert and with interviews with a Black So- 
ciology student and with Dieudonné Niangouna.

Missing Voices
During the genesis of the present volume the number of  
participants has steadily decreased. Many people ini- 
tially expressed great interest in the project and a stimu- 
lating exchange of experiences and ideas ensued. How- 
ever, numerous authors gradually turned us down. Most 
of them did so out of exhaustion, a state that many 
know only too well from their own professional practice: 
constantly having to re-negotiate what appeared to  
have already been agreed, running up against institution- 
al barriers and having to put up with white ignorance 
can be demoralizing to the point of depression. 3
	 These rejections from colleagues whose contri-
butions we had been counting on for months reinforced 
the feeling that our efforts were in vain, encouraged 
doubts about our undertaking and led to frustration. Fear  
and distrust were constantly present. Many colleagues 

3	 Feminist thinkers such as Audre Lorde and Sara Ahmed 
have written extensively about this (e.g. Sara Ahmed, On Being 
Included: Racism and Diversity in Institutional Life).

Introduction

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


28Einleitung

Gesprächen mit einer Schwarzen Soziologiestuden- 
tin und mit Dieudonné Niangouna ab.

Fehlende Stimmen
Während der Genese des vorliegenden Buchs hat sich 
die Zahl der Mitwirkenden stetig verringert. Viele 
äußerten zunächst großes Interesse an dem Projekt und  
es folgte ein anregender Austausch von Wissen und 
Ideen. Doch nach und nach sagten uns auch zahlreiche 
Autor*innen ab. Die meisten wohl aus Erschöpfung, 
einem Zustand, den viele aus eigener beruflicher Praxis 
nur allzu gut kennen: Das ständige Neu-Aushandeln  
von vermeintlich Erreichtem, das Anrennen gegen ins-
titutionelle Mauern und Aushalten weißer Ignoranz  
bis hin zur Depression zermürben. 4
	 Die Absagen von Kolleg*innen, mit deren Beiträ- 
gen wir monatelang gerechnet hatten, verstärkten das  
Gefühl der Vergeblichkeit unserer Bemühungen, nähr-
ten den Zweifel an unserem Vorhaben und führten 
zu Frustration. Angst und Misstrauen standen immer 
wieder im Raum. Viele Kolleg*innen fragten sich:  
Wie kann man überhaupt Kritik äußern, wenn sie doch 
immer Teil eines hegemonialen Systems und somit  
der Institutionen selbst ist; schlussendlich vielleicht so- 
gar durch ihre schiere Existenz als Argumentation 
dafür herhält, dass eine wirkliche Veränderung gar nicht  
mehr notwendig ist? Wie kritisieren, ohne persönlich 
haftbar gemacht zu werden und berufliche oder andere 
Konsequenzen befürchten zu müssen? Wie all dies in 
bestimmten Netzwerken und mit welcher Sprache? Die 
Veröffentlichung dieser E-Mails allein wäre eine Pu- 
blikation wert gewesen. Grundsätzlich aber stellt sich 
die Frage, ob ein Buch die adäquate Form für Kritik 
sein kann oder ob es nicht anderer Strategien bedarf.

Obwohl das Projekt Afropean Mimicry & Mockery viele 
Menschen vom afrikanischen Kontinent versammelte, 
kommen in diesem Buch neben Dieudonné Niangouna 
keine weiteren vor. Diese bedeutende Lücke bedauern 
wir. Neben der Erschöpfung und Enttäuschung einiger 
angefragter Autor*innen über die vorherrschenden 

4	  Feministische Denker*innen wie Audre Lorde und  
Sara Ahmed haben darüber ausführlich geschrieben  
(z.B. Sara Ahmed, On Being Included: Racism and Diversity  
in Institutional Life).

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


29

wondered: how can anyone express criticism when it re- 
mains part of a hegemonic system and therefore of  
the institutions themselves; and when the mere existence  
of such criticism might possibly be used as an argu-
ment that true change is no longer necessary? How can  
we criticise without becoming personally liable and 
having to fear professional or other consequences? How  
do we do all this within certain networks and in which 
language? To publish these emails alone would be wor- 
thy of a book in itself. However, the fundamental ques-
tion arises of whether a book can be the adequate form 
for criticism or whether this requires other strategies. 

Although the project Afropean Mimicry & Mockery 
brought together many people from the African conti- 
nent, none of them appear in this book apart from  
Dieudonné Niangouna. This significant omission is one 
we regret. In addition to the exhaustion and disap- 
pointment of some of the authors we approached regard- 
ing the prevailing conditions for production and fund- 
ing, this omission is also due to the book’s focus on the  
critical self-reflection of white German institutions. 
Some of the authors from the African continent whom 
we approached told us that this process was our  
labour and not theirs. 

Alliances
This book has been compiled from practice for practice 
and is intended to prompt further discussion in a con- 
fusing historical moment. We do not believe that there 
is any timeless patent recipe capable of addressing  
the colonial and racist practices that have been consoli- 
dated and institutionalized for centuries. Instead we 
propose repeated reflection on one’s own practices  
(including institutional practices) in specific situations,  
to repeatedly adopt new positions and repeatedly  
enter into new alliances.

We have to keep moving.

Finally we would like to give special thanks to Felizitas 
Stilleke for the continuing discussions about this  
publication, Moses März for the inspiration as well as 
the numerous other companions and colleagues for 
their tireless encouragement and support, 

Introduction

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30Einleitung

Produktions- und Fördermechanismen ist diese Lücke 
auch dem Fokus des Buches auf die Selbstreflexion 
weißer deutscher Institutionen geschuldet. Einige ange- 
fragte Autor*innen vom afrikanischen Kontinent er- 
klärten uns, dass diese Selbstreflexion unsere  
Aufgabe sei, und nicht die ihre.

Allianzen
Dieses Buch ist aus der Praxis, für die Praxis kompiliert  
worden und soll in einer unübersichtlichen histori- 
schen Situation zur weiteren Diskussion anstiften. Wir 
glauben nicht an ein überzeitliches Patentrezept,  
durch das die jahrhundertelange Verstetigung und  
Institutionalisierung kolonialer und rassistischer  
Praktiken adressiert werden kann. Stattdessen plädie- 
ren wir dafür, immer wieder situationsspezifisch  
die eigene (auch institutionelle) Praxis zu reflektieren,  
sich immer wieder neu zu positionieren und immer 
wieder neue Allianzen einzugehen. 

Wir müssen in Bewegung bleiben.

Zum Schluss danken wir insbesondere Felizitas Stilleke  
für die andauernde Debatte über diese Publikation, 
Moses März für die Inspiration sowie den zahlreichen 
weiteren Weggefährt*innen und Mitstreiter*innen,  
die uns unermüdlich bestärkt und unterstützt haben, 
den Autor*innen für ihre Auseinandersetzungen  
und das Vertrauen, unseren Grafiker*innen vom Bureau 
David Voss für ihre Geduld und Karo Akpokiere für  
seinen eigens entwickelten künstlerischen Font.

	  Elisa Liepsch & Julian Warner

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


31

the authors for their challenges and trust, our graphic 
designers of Bureau David Voss for their patience  
and Karo Akpokiere for his artistic lettering.

	  Elisa Liepsch & Julian Warner

	

   LITERATUR / LITERATURE

   •Ahmed, Sara (2012): On being Included: Racism and  
Diversity in Institutional Life. Durham: Duke UP.

   •Aikins, Joshua Kwesi, Gyamerah, Daniel (2016):  
Handlungsoptionen zur Diversifizierung des Berliner  
Kultursektors. Berlin: Citizens for Europe.

Introduction

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


eVeRyOnE HaS To 
LeArN EvErYtH R 
eMOt1oNaL  
LaBoR ReW1Nd

34

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NaNa  
ADuSe1-PoKU

nE HaS To 
LeArN EvErYtH1Ng oR 
eMOt

Nd

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36

“Minorities 
mark the begin–
ning of their 
own enun– 
ciations by 
speaking from 
anxious places 
of disavowal —
from the hol– 
lows of denial, 
or the traces 
of repressed 
contradictions.”
	 Homi K. Bhabha 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


37Nana Adusei-Poku — Everyone Has to Learn  
Everything or Emotional Labor Rewind 

Cultural Diversity and Superdiversity are terms that 
have a close link to both educational and employment 
policies, as well as business strategies in higher 
education. 
	 A great amount of research has been produced 
in the global North over the past two decades, which 
emphasizes that social equity is yet to be achieved. Art 
education is equally affected by the dilemma of trying 
to have inclusive policies and a diverse student body. 
Alongside this, it fails to address the long-established 
power structures that can be traced as far back as the 
Imperialist Era. Research projects and agendas includ-
ing Art for a Few (UK) 2009 or Art School Differences 
(CH) 2016 are only two examples of recent research in 
the field that show that a lot of work still needs to be 
done when it comes to minority students and teaching 
staff (with great emphasis on students with disabilities). 
	 Whilst the end of multiculturalism has now been 
officially declared, the gap between scholars who  
aim for diversity politics (i.e. Steyn 2010) and voices 
that claim it as a failure that serves only white peoples’ 
conscience (i.e. Berrey 2015) could not be greater. 
The opposition hence argues that any such “inclusive” 
strategies and instrumentalization of difference with‑ 
in higher education does not create equity. They in con-
trast stress that the exploitation of adjunct teachers of 
color does not have an impact on the dominant body of 
knowledge that is reproduced within higher education 
(Dizon 2016). At the same time, higher art education is 
changing through a managerial turn and is turning  
into corporate machines aiming to fuel the neoliberal job 
market with young individualized and apoliticized  
middle-class creatives (McRobbie 2016). 

Therefore, the question is how not to recreate models 
that are bound to fail again.
	 One of the key research findings that Art School 
Differences showed, was that there is a way to have  
a sustainable impact within the institution. The research 
design included several co-researching subgroups, 
which consisted of teachers and students, who pro-
posed individual research subjects (all tied to questions 
of diversity) which were supervised and “trained”  
by the main researchers. This meant that the knowledge  
produced had an immediate impact on the students  

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38

as well as the teachers and their various practices,  
it also created a network of “like-minded” who created  
a snowball effect within the institution (Vögele, Saner, 
and Vessely 2016). The research project WdKA makes 
a Difference at the Willem de Kooning Academy in  
Rotterdam had a similar but more small-scale model with 
a comparable effect. This effect was achieved through 
the distribution of content concerning Critical Race, 
Gender, Queer, Post- and Decolonial Theory, subjects 
that were often rejected from the lessons and courses. 
Conversations with students showed that these lessons 
had the greatest impact on them as individual creative 
beings in order to find a space for themselves within 
the school and in the world. Here, particularly minority 
students felt deeply empowered and acknowledged in 
their difference without feeling excluded. This effect 
would not have been possible if we had not had critical 
conversations in reading groups and workshops with 
volunteering teachers on “inclusive pedagogy” and self-
identity awareness. But some students also felt encour-
aged to further pursue artistic research in the field  
of difference due to collaborating with the Witte de With 
– Center for Contemporary Art in Rotterdam and the 
exhibition NO HUMANS INVOLVED which I curated. To 
expose the students to critical content produced by  
queer artists of color was affirming to students, who often 
did not feel reflected in the cultural programing of  
Rotterdam, which seldom presents subjects that are 
marginal in the Dutch discourse. 

The interplay of the exhibition, alternative pedagogical 
approaches and involvement of teachers, students  
and a local institution aimed to push the discourse on 
decoloniality into the center of the public debate. How
ever, the term decolonization is a buzzword in con
temporary art and education discourses and it is often 
not clear what decolonization means exactly. The  
way in which I use the term in this text is based on how 
theorist Gabriele Dietze maps the field:

1 	 Unfortunately refers to the decolonial theory from the South Ameri‑ 
can, which Dietze presents here, rarely to Black hegemony-critical 
discourses. We tried to fill this void in the project by referring to Black 
postcolonial as well as critical race theorists. To mention here are 
for example: Fanon (1961, 1967); Ngũgı̃ wa Thiong’o (1986); Glissant 
(1997); S. Hartman (1997, 2008); Wynter (1992).

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


39Nana Adusei-Poku — Everyone Has to Learn  
Everything or Emotional Labor Rewind 

“Arturo Escobar, a contributor to the Modernity/
Colonialism Research Group describes the  
program of Decolonial Theory as ‘another way of  
thinking that runs counter to the great modern
ist narratives (Christianity, Liberalism, Marxism); it 
locates its own inquiry in the very borders of 
systems of thought and reaches towards the pos- 
sibility of non-Eurocentric modes of thinking’ 
(2007, 180). From his point of view, a new under
standing of modernity is needed, based on  
the premise that modernity is unconceivable with
out colonialism. Escobar maintains that Euro
centrism as a regime of knowledge is ‘a confu- 
sion between abstract universality and the  
concrete world hegemony derived from Europe’s 
position as center’ (2007, 184).
	 The underside of modernity is that it is con-
vinced of a supposed European civilizational 
superiority, which must be established in other 
parts of the world, in their best interests, and  
by force if necessary. Ernesto Dussel calls this 
point of view a ‘developmentalist fallacy’  
(2000, 473). Theoreticians of decolonial thought 
such as Walter Mignolo, Anibal Quijano, and 
Ernesto Dussel declare that this orientation pro-
vides ‘another space for the production of 
knowledge […], the very possibility of talking 
about the ‘worlds of knowledges other- 
wise’ (Escobar 2007, 180).” 
(Dietze 2014: 253) 1 

Hence, what Dietze presents here is how I understand 
decoloniality, it is an aim for a transformation of Euro-
centric epistemologies, stressing the importance of 
the production of knowledge in different (local) geopo-
litical contexts and the necessity to create space for 
neglected epistemologies. To decolonize the curricu
lum and pedagogical practices, therefore, means to 
embrace the impossible. The impossible for me here is 
not related to bringing non-Western epistemologies 
and content into established curricula and their related 
constructed canons. That would be an enterprise  
that could be established in a fairly short amount of time  
– but to convince university directors and teaching  

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40

staff that these changes are quintessential to make  
a different future possible seems to be the impossible.
The impossible is related to the internal intellectual and 
emotional transformation processes that are needed 
within art schools to make decolonization and change 
possible. By this I mean the intricate self-motivated 
work that is necessary to understand one’s historically-
produced position in the world, particularly as a person 
with white privilege, which becomes even more com-
plicated when that privilege is enhanced through being 
heterosexual, CIS gender and many other categories 
and identity positions that fuel into a suppressive  
normative order. 

Decolonizing work is uncomfortable work and it is work 
that constantly challenges one’s comfort zone and  
can be at times so destabilizing that it increases neglect, 
rejection and resistance. On an institutional level this 
resistance can articulate itself in various forms, insuffi
cient funding, rejection of research projects, social 
policing or refusal to hire staff that bring expertise in  
the fields that are dedicated to social change, such  
as Queer Studies, Postcolonial or Decolonial Theory –  
all of which lead to systematic systemic exclusion. I am 
emphasizing systemic, because as Art School Differ-
ences has repeatedly concluded, the desire for diversity  
and change is present within art schools, but the work 
seems too uncomfortable to be consequentially pursued. 

But that desire seems to be fuelled by the idea of not 
having to do “the work” – and by this, I do not mean 
programs in “intercultural exchange” that have the ten-
dency to exoticize the other and reproduce a status quo,  
as Teana Boston-Mammah eloquently argues in her 
article The entrance gap (Boston-Mammah 2017). “The 
work” means to start the reflection where it hurts the 
most – to look at our entangled histories without losing 
track of the consistent intersectional power dynamics 
that reproduce themselves on a global scale.  

The idea that everyone has to learn everything is of 
course a utopian and equally impossible wish, speaking 
against the hierarchies and often erasure of knowl‑ 
edges and practices that do not confine with the domi-
nant narrative of modernity. A modernity that claims  
to be universal, but as Sara Ahmed points out:  
“the universal is a structure not an event.  

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


41Nana Adusei-Poku — Everyone Has to Learn  
Everything or Emotional Labor Rewind 

It is how those who are assembled are assembled. It is 
how an assembly becomes a universe.” (Ahmed 2015) 
The foundations of this modernity that we live in, and  
that has from the beginning deprived Black and Brown 
people of our ontology, created the legitimation for  
the unworthiness of our bodies and spirits or our labor.  
This modernity is deeply embedded in Western cul‑ 
tures and taught in various iterations from kindergarten 
to university. The philosopher Sylvia Wynter – one of  
the most important postcolonial thinkers of our time and 
author of an essay called NO HUMANS INVOLVED – 
has called us – and here I mean teachers and educators – 
out on reproducing the foundation of that modernity 
through an idea of human and humanity that places the 
category human outside of culture and subjectivity,  
but allowed to claim numbers and statistics as a classi-
ficatory and ordering belief system. This means by 
reproducing an idea of objective knowledge production, 
we reproduce the foundations of our disciplines  
and “their hegemonic modes of economic rationality” 
(Wynter 1992: 52).
	 Many art schools have introduced courses 
called Cultural Diversity or electives which address Post
colonial Theory and in other parts of the world there  
are entire departments dedicated to Black Studies, Post
colonial Studies or Queer Theory, but Wynter further 
shares that “the exceptionalism with which any subject 
is treated that involves the other fuels into a white
washing of our institutions and curricula” (Wynter 1992: 
57). In other words, by introducing electives like i.e. 
Feminist Art History or other marginalized foci, the core 
curriculum is established as the “important” and man-
datory subject, whilst everything else involving the  
other remains undervalued. “Whitewashing” then is the 
consistent centering of white Western subjects and  
histories, everything that does not comply to this centre 
is the exception to the norm. To reform curricula 
demands a re-visioning of global (art) histories, as well 
as a de-centering of the white Western narrative of  
art as well as a historical understanding of the relationality 
of our bodies, practices and ways of being in the world.

Approaches that do not confine with this modernity –  
which I argue has to be considered a practice rather  

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42Nana Adusei-Poku — Everyone Has to Learn  
Everything or Emotional Labor Rewind 

than a static concept – are based on an understanding 
of learning as a holistic project, which is a threat to  
the establishment and questions your colleagues’ mas-
tery and knowledge base as well as the institutions’ 
credibility, importance and tradition.
	 In my classes – which are often elective – I am 
frequently confronted with the question “Why did I  
not learn about Frantz Fanon, Sylvia Wynter or Edouard 
Glissant earlier?” I have previously argued that critical 
educators have to deal with a different form of racial 
time, meaning that there is a chronopolitical dimension 
to our teaching (Adusei-Poku 2016). There is never 
enough time to catch up in one week with theories and 
practices, which will allow neither the teacher nor the  
students to go beyond the content presented and further 
and deepen the subject. There is no thriving; only a  
scratching on the surface of possibilities. 2 Contempo- 
rary education has therefore to be seen within the  
confines of:

“the uneven global power structures defined by 
the intersections of neoliberal capitalism, racism, 
settler colonialism, immigration, and imperi
alism, which interact in the creation and main- 
tenance of systems of domination, and dis‑ 
possession, criminalization, expropriation, exploi‑ 
tation and violence that are predicated upon 
hierarchies of racialised, gendered, sexualized, 
economized, and nationalized social existence.” 
(Weheliye 2014: 1)

Reading this quote by Alexander Weheliye that so 
sharply points us readers to the heart of our contempo
rary dilemma clarifies that contemporary education  
has to tackle all of the mentioned aspects at once – holis
tically, in order to create an understanding of our  
“planetary system” (Spivak 2012). 
	 Nevertheless, this is the unthinkable and often 
desired outcome of critical educational approaches. 
But what does this mean as a practitioner and student? 
What kind of structures are necessary in order to be 
able to sufficiently teach “everything” and what kind of 
work comprises a decolonial process? 
 
 
 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


43

Processes: On being  
a care worker to becoming  
a self-caring worker

When I started my first position, I entered with high 
ambitions, I was promised free reign over the subject of 
Cultural Diversity. I was happy – I knew I was a token 
for the institution that had out of 57 Research Professors 
three people of color and only one Black woman; which 
is not an unusual ratio. I also knew that I was, as a  
Black queer femme from Germany, not as threatening 
to the institution because I was not a Black Dutch 
person. I knew that the work would not be easy and that 
I would go through a lot of traumatizing experiences.  
I am emphasizing my “foreigner” status because  
“homegrown” resistance is harder to cope with.

Being in the classroom and caring for my students 
consistently reminds me how much you have to give as 
a Black person in a space that reproduces one’s own 
racialized position in the world. Talking about whiteness 
with white people is not pleasant – it is neither enrich‑ 
ing nor enlightening and it is at times very draining. It is  
a very self-destructive work if you do not “manage”  
to create an external support system through friends and 
family that support you to “deal” with the harsh real‑ 
ities that you are confronted with. The students’ positive 
feedback, however, is what keeps one going – it cre‑ 
ates a blurry sense of hope and pleasure. Teaching Criti-
cal Race Theory is, because of the great amount of 
emotional and intellectual labor, extremely skilled work, 
highly sensitive and demands expertise, which no di‑ 
versity program can prepare you for. This is work and 
education which is emotional and this is an area which  
I see highly underestimated. I do not situate this discus-
sion within sociological studies that identify emotional 
labor as part of care-work that is performed at hospitals, 
the hotel business or as a corporate management tool. 3 

2 	 The content I am referring to and that I am presenting to the stu-
dents is based on foundational knowledge that has been produced 
by feminists, Critical Race, Queer and Postcolonial thinkers  
and artists, which have a longstanding history. Short courses do not 
allow for the possibility to explore the dense web of knowledge  
and discourses that have been articulated over the past century.
3 	 (See i.e.: Theodosius 2008; Bolton and Houlihan 2009;  
Iszatt-White 2013)

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44

I am writing about emotional labor as situated in the 
education system, which is seldom addressed from an 
intersectional perspective including race. The labor  
that is demanded from a teacher of color entails the skill 
to process, dismantle and deflect i.e. students’ com-
ments that may speak against the very ontological exist‑ 
ence of the teacher in the classroom. This is often  
the case when speaking about how stereotypes are pro
duced in visual culture. As an example, when we dis-
cuss gender stereotypes in the classroom, the reactions 
from students who believe in the biological truth of  
their gender is often challenged by those who understand 
the concept of gender as a social construct. The dis-
cussion can then turn into a vivid debate, which gener-
ates continued investigations by students into the 
subject, frequently resulting in their final course project. 
If the discussion however falls into racial stereotypes 
intersecting with gender, the conversation becomes 
more complicated. In the previous example, as a teach- 
er I am implicated as a person who identifies as a 
woman, but now I am the only Black woman in the space  
and white students discuss Black femininity and the 
stereotype of large buttocks. We are dealing with the 
elephant of our differences in the room, I address those 
differences and create discomfort. This is the ten‑ 
sion which then has to be unpacked in the classroom 
and often leads to the first realizations for white students 
that their whiteness is a real category, that has been 
historically produced and that has real consequences. 
This realization however takes up a lot of space and 
time and in classes that are more diverse also implicates 
students of color who either become very vocal or  
fall into silence. The white silence that discussions about 
race produce, however, is the most violent one. It is the 
silence that tries to hide itself in the marker of their 
imagined culturally-produced invisibility. Even in silence 
white students can perform authority, by not partici
pating in the discussion, an irresponsible silence serving 
them more than any other group in the classroom. 
There are many tools that I have developed as a teacher 

4  	An aspect that Ahmed does not elaborate on is how these 
economies are historically grown. Since I am working in the field  
of arts, Simon Gikandi’s work on Slavery and the culture of  
Taste is helpful to understand how these Affective Economies were 
produced, when he argues that, “slavery – and especially the 
powerful moral, visual, and economic claims associated with it –  
had a salient effect on what one may call the interiorized realm of 
the European experience – namely, the space of sense and 
sensibility” (Gikandi 2011: 8). 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


45Nana Adusei-Poku — Everyone Has to Learn  
Everything or Emotional Labor Rewind 

that help to break this silence, however, the labor which  
is involved on an emotional level consistently challenges 
the fine balance between being accountable for one 
power position, holding space for the pain and trauma 
that the category race has produced in one’s own life 
and providing necessary knowledge. It is my labor to con
tain my anger, rage, joy or disappointment, in order  
to allow students to take the space they need in order to 
process the history of racialization and understand how 
it is part of their today’s reality. It is the student’s emo
tional labor to ‘deal with and process’ the content, but we 
depend on each other in this passage of exchange 
which demands the intimacy of care work. One of the 
biggest fears that I encounter in the classroom is a  
loss of a sense of self, when students realize their privi-
leges; when insecurities about what and how to say 
something suddenly enter their minds. My argument is 
that the foundations on which the self-assuredness  
is built are centuries old, culturally-produced and passed  
from generation to generation. What I encounter in  
the classroom is part of what Sara Ahmed coined Affec-
tive Economy, which is a term that describes the ways 
in which “emotions are not simply ‘within’ or ‘without’  
but [...] create the very effect of the surfaces or bound- 
aries of bodies and worlds” (Ahmed 2004: 117). Ahmed 
focuses predominantly on fear and anxiety which are 
produced by presumed others – here the asylum  
seeker and the Islamic terrorist – who are often con-
flated in the public imaginary as one and the same 
person. Although published in 2004, the text could not 
be more timely, given that the UK’s Ukip Brexit cam-
paign utilized this conflation to mobilize voters against 
the EU and the current US government creates physical, 
as well as mental walls, to keep “immigrants” out. 
Whilst the German election in September 2017 clearly 
shows the same tendencies of nationalism based on  
the threat of the asylum seeker other, which gave rise to 
the AFD party (Alternative for Germany). These politi‑ 
cal shifts show how effective the economy of fear oper-
ates, as well as how powerful it is as motor. I am utilizing 
the fear of the other which Ahmed describes with the  
fear and rejection that I experience in the classroom, when 
students are confronted with the deconstruction of the 
world and idea of self that they have been socialized into. 4

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46Nana Adusei-Poku — Everyone Has to Learn  
Everything or Emotional Labor Rewind 

The social change we need in times of global growth of 
populism, in which racism, sexism, ableism and queer-
phobia are rising, involves emotional growth. So decolo
nial education is more than just introducing alternative 
epistemologies. The system as it functions right now 
leaves the emotional heavy weight-lifting work with 
those who are dedicated non-negotiators dealing with 
the thick layers of ignorance and privilege in and out‑ 
side the classroom, in board meetings or in the private 
realm – a layer that is produced over centuries through 
white cultural hegemony. To leave emotional labor to 
educators of color is part of the problem of diversity poli
tics, it is carried by systemic racism and has a long  
history. For educators of color, this means to be caught 
in a historically-produced violent cycle of resignation, 
often frustration and precarity. 

“History, the smiler  
with the knife”

These elaborations may not be convenient or comfort
able to read, but it is necessary to point them out.  
My accounts are also not singular. Christina Sharpe 
beautifully places, on the basis of Saidiya Hartman’s 
work, the use of the personal narratives in her book In 
the Wake: On Blackness and Being, when she writes: 

“‘The autobiographical example,’ says Saidiya 
Hartman, ‘is not a personal story that folds 
onto itself; it’s not about navel gazing, it’s really 
about trying to look at historical and social  
process and one’s own formation as a window  
onto social and historical processes, as an 
example of them’ (Saunders 2008, 7). Like  
Hartman I include the personal here, ‘to tell a 
story capable of engaging and countering  
the violence of abstraction’ (Hartman 2008, 7).” 
(Sharpe 2016: 8)

Tamura Lomax, a scholar of Black Religion and Black 
Diaspora Studies, who recently published the article 
Black Women’s Lives Don’t Matter in Academia Either, 
or Why I Quit Academic Spaces that Don’t Value Black 
Women’s Life and Labor echoes my observations:

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


47

“Just as we should not close our eyes to the 
bound hands and economically free labor  
that literally built institutions of learning across 
the nation or the living flesh used in academic 
and scientific experimentation to advance  
the production of knowledge, we should not look 
the other way and ignore the overwhelming  
and present dependency on black women’s labor 
in the academic caste system, which exces-
sively utilizes black and women of color as the 
mules of higher learning — and that black  
and women of color, in turn, participate in as one 
of many means to survive. We cannot turn a 
blind eye to this push and pull or how it creates 
an illiberal power structure of oppression based 
survival. I should note that I am emphatically 
not suggesting that academia is a slave economy 
or that black women faculty are slaves. I am, 
however, arguing that the current structure oper‑ 
ates along oppressing racial and gender lines 
and that should give those of us who care  
about justice in real life pause.” (Lomax 2015)

Whilst I was conducting my research on the subject of 
emotional labor by Black women I found many per‑ 
sonal accounts from the US to Europe, beginning with 
enslaved women as nannies for white children and  
how this history continues due to systemic racism  
(i.e. Wallace-Sanders 2008) – but, “I have to emphasize  
that the personal is institutional” (Ahmed 2016). In the 
reading sessions with teachers in preparation for  
this publication a central question came up – who are 
we writing for? I am trained to write for white people  
and to explain and make my arguments resistant to heg‑ 
emonic critique, but in this text, I want to pose two 
questions for educators of color: How do we measure 
the success of our own work, which tries to develop 
self-awareness in students, if we lose our self-worth in the 
process? How can we lose the fear of speaking out? I 
ask with Audre Lorde. How do we shake off the trauma 
in the classroom and implement holistic approaches  
of self-care within the institutions instead of compartmen
talizing it as a private matter – as if your depression  
is detached from the violence that one experiences on  
a daily basis as a person of color? 
 
 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48

The emotional walls that one encounters as “the diver- 
sity person” are systemic, the change one embodies  
is a threat to the foundation of a belief system that  
actually does not want to be changed. Social and sys-
temic change will not happen via policy work. “You  
can change policies without changing anything. You can 
change policies in order not to change anything” 
(Ahmed 2016). Institutions also can deny research fund-
ing and provide no structural support in order to not 
change anything. One’s own work can either become 
“too academic” or “not academic enough”. 

So the walls that I encountered were thick, and even 
more troubling is that I encountered them on vari‑ 
ous different levels. Neoliberal universities have adjunct 
professors, lecturers on short-time contracts or one 
semester engagements in order to perpetuate a vicious 
circle of exploitation and continue to burden people 
who have been doing care work for centuries whilst main‑ 
taining their precarious working conditions. This bur-
dening of the marginalized subsequently allows institu-
tions to yield from the sheer unbearable impossible  
task to deal with their intrinsic white hetero and  
gender normative privileges.

Epilog — Precarious 
Research and Findings

Sara Ahmed asked quintessential questions at the end of 
her resignation letter Resignation is a Feminist Issue  
to Goldsmiths College London. I think these questions 
are important to ask for everyone who is working in  
this field: “But what if we do this work and the walls stay 
up? What if we do this work and the same things keep 
coming up? What if our own work of exposing a problem 
is used as evidence there is no problem?” 

This essay is a revised and updated version of the online- 
publication of the same title, published in WDKA makes a Differ-
ence-Reader 2017 at Creating010, Hogeschool Rotterdam.

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


49Nana Adusei-Poku — Everyone Has to Learn  
Everything or Emotional Labor Rewind 

   LITERATURE

 •Adusei-Poku, Nana (2016): “Catch Me,  
If You Can!” In: L’Internationale, 2016.  
http://www.internationaleonline.org/
research/decolonising_practices/
38_catch_me_if_you_can.

 •Ahmed, Sara (2004): “Affective  
Economies.” In: Social Text 22 (2): 117–39.

 •Ahmed, Sara (2015): “Melancholic Uni- 
versalism.” In: Feministkilljoys (blog).  
December 15, 2015. https://feministkilljoys.
com/2015/12/15/melancholic-universalism/.

 •Ahmed, Sara (2016): “Resignation Is a  
Feminist Issue.” In: Feministkilljoys (blog).  
August 27, 2016. http://feministkilljoys.com/ 
2016/08/27/resignation-is-a-feminist-issue/.

 •Berrey, Ellen (2015): The Enigma of  
Diversity: The Language of Race 
and the Limits of Racial Justice. Chicago: 
The University of Chicago Press.

 •Bhabha, Homi K. (2015): “‘The Beginning 
of Their Real Enunciation’: Stuart Hall  
and the Work of Culture.” In: Critical  
Inquiry 42 (1): 1–30. 

 •Bolton, Sharon C., and Maeve Houlihan 
(2009): Work Matters: Critical Reflections 
on Contemporary Work. Basingstoke; New 
York, NY: Palgrave Macmillan.

 •Boston-Mammah, Teana (2017):  
“The Entrance Gap – A Study of  
Admissions Procedures At The Willem  
De Kooning Academy.” WdKA Makes  
a Difference. Rotterdam, The Netherlands: 
Willem de Kooning Akademie.  
http://wdkamakesadifference.com/
reader-2017/the-entrance-gap/.

 •Dietze, Gabriele (2014): “Decolonizing 
Gender—Gendering Decolonial Theory: 
Crosscurrents and Archaeologies.”  
In: Postcoloniality—Decoloniality—Black 
Critique: Joints and Fissures, edited  
by Sabine Broeck and Carsten Junker. 
Frankfurt; New York: Campus Verlag.

 •Dizon, Michelle (2016): “Institutions, 
When Will You Open Your Doors ?”, 2016. 
http://brooklynrail.org/2016/02/ 
criticspage/institutions-when-will-you-
open-your-doors.

 •Fanon, Frantz (1961): The Wretched of  
the Earth. [Reprint]. New York: Grove Press.

 •Fanon, Frantz (1967): Black Skin,  
White Masks. New York: Grove Press.

 •Glissant, Édouard (1997): Poetics of 
Relation. Translated by Betsy Wing.  
Ann Arbor: University of Michigan Press.

 •Gikandi, Simon (2018): “Overture:  
Sensibility in the Age of Slavery.” In: 
Slavery and the Culture of Taste. Princeton 
[N.J.]: Princeton University Press, 1–49. 

 •Hartman, Saidiya (1997): Scenes of Sub- 
jection: Terror, Slavery, and Self-Making  
in Nineteenth-Century America. 
New York: Oxford University Press.

 •Hartman, Saidiya (2008): “Venus in Two 
Acts.” In: Small Axe 12 (2): 1–14.

 •Iszatt-White, Marian (2013) in: “Leadership  
as Emotional Labour: Management and  
the Managed Heart.” In: Management, Orga-
nizations and Society (London, England); 
20. Abingdon, Oxon; New York: Routledge.

 •Lomax, Tamura (2015): “Black Women’s 
Lives Don’t Matter in Academia Either,  
or Why I Quit Academic Spaces That Don’t 
Value Black Women’s Life and Labor.” In: 
The Feminist Wire (blog). May 18, 2015. 
http://www.thefeministwire.com/ 
2015/05/black-womens-lives-dont- 
matter-in-academia-either-or-why-i- 
quit-academic-spaces-that-dont- 
value-black-womens-life/.

 •McRobbie, Angela (2016): Be Creative: 
Making a Living in the New Culture  
Industries. Chicester: Wiley.

 •Saunders, Patricia (2008): “Fugitive 
Dreams of Diaspora: Conversations with 
Saidiya Hartman.” In: Anthurium: A Carib-
bean Studies Journal 6 (1). 

 •Ngũgı̃ wa Thiong’o (1986): “Decolonising 
the Mind: The Politics of Language in 
African Literature.” In: Books in African  
Studies. London: Portsmouth, N.H.:  
JCurrey; Heinemann.

 •Sharpe, Christina Elizabeth (2016):  
In the Wake: On Blackness and Being. 
Durham: Duke University Press.

 •Spivak, Gayatri Chakravorty (2012):  
An Aesthetic Education in the Era  
of Globalization. Cambridge, Mass.:  
Harvard University Press.

 •Steyn, Melissa (2010): Being Different 
Together: Case Studies on Diversity  
Interventions in Some South African  
Organizations. iNCUDISA.

 •Theodosius, Catherine (2008):  
“Emotional Labour in Health Care: The 
Unmanaged Heart of Nursing.” In:  
Critical Studies in Health and Society. 
London; New York: Routledge.

 •Vögele, Sophie; Saner, Philippe;  
Vessely, Pauline (2016): “Schlussbericht  
Art.School.Differences Researching 
Inequalities and Normativites in  
the Field of Higher Art Education.”  
Zurich. https://blog.zhdk.ch/
artschooldifferences/schlussbericht/.

 •Wallace-Sanders, Kimberly (2008): 
Mammy: A Century of Race, Gender, and 
Southern Memory. Ann Arbor: University  
of Michigan Press.

 •Weheliye, Alexander G. (2014): 
Habeas Viscus: Racializing Assemblages,  
Biopolitics, and Black Feminist  
Theories of the Human. Durham:  
Duke University Press.

 •Wynter, Sylvia (1992): “No Humans 
Involved: An Open Letter to My  
Colleagues.” In: Voices of the African  
Diaspora: The CAAS Research  
Review VIII (2): 13–16.

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 ,,Uh  
 B
   T

,
S a  

 Wh   
   WAnTa  

 HeLeNa  
ReCkE

50

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 ,,Uh  
 BaBy  
  1T

,
S a  

 Wh1tE  
   WoRlD
,,

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52

12. Oktober 2017 feierte die Regisseu- 
rin Anta Helena Recke Premiere:  
Ihre Arbeit Mittelreich ist eine Kopie  
der Inszenierung Mittelreich von 
Anna-Sophie Mahler, die im November 
2015 an den Münchner Kammer- 
spielen ihre Premiere feierte und in der 
Folge zum Theatertreffen eingeladen 
wurde. In ihrer ersten Produktion am 
Haus übernahm Recke alle Para- 
meter von Mahlers Mittelreich original- 
getreu. Es wird der gleiche Text  
gesprochen. Die Szenographie ist  
identisch. Nur die Schauspieler*innen 
werden ausgetauscht. Es stehen  
ausschließlich Schwarze Darsteller*in- 
nen auf der Bühne. Mit dieser Stra- 
tegie der abweichenden Wiederholung 
will sich Mittelreich in den Kanon  
des deutschen Sprechtheaters ein- 
schreiben und so die Vorzeichen pro- 
blematisieren, unter denen genau  
dieser Kanon immer weiter her- 
vorgebracht wird.

 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


53Anta  Helena Recke — „Uh Baby  
it’s a White World“

Von 2015 bis 2017 arbeitete ich als Regie-Assistentin  
an den Münchner Kammerspielen. In dieser Funk- 
tion begleitete ich Proben, führte Regiebücher, machte 
die Abendspielleitung und vieles mehr. Zu der Zeit  
war ich wahrscheinlich eine von drei Schwarzen Mitar- 
beiter*innen an einem Haus mit einer Belegschaft  
von ca. 330 Personen. Auf zahlreichen Proben reifte  
in mir die Erkenntnis, dass viele Situationen, auf  
und abseits der Bühne, nur funktionierten, weil alle 
Beteiligten entweder weiß waren oder ein poten- 
tielles Publikum imaginierten, das weiß war.

Ein Beispiel: Die erste Arbeit, die ich begleitete, war 
Alexander Giesches Performance Yesterday You Said 
Tomorrow. Dort sieht man drei weiße Performer*innen 
mit Oculus-Rift-Brillen in einem schneeweißen Wohn-
zimmer abhängen und in virtuellen Welten wandeln. 
Ein*e Performer*in hat einen Affen als Avatar und so  
sieht man auf der Bühne, wie sie einen Affen imi- 
tiert und später vor einer großen Projektion eben jenes 
Schimpansen-Avatars Affenlaute von sich gibt. Mir 
wurde in der x-maligen Betrachtung dieser Szenen klar,  
dass nur ein*e weiße*r Schauspieler*in das Privileg be- 
sitzt, auf der Bühne die Körperlichkeit eines Affen 
anzunehmen. Und dass nur ein weißes Publikum das 
Privileg besitzt, diese Nachahmung jenseits eines  
Rassismusdiskurses zu lesen. Hier wurde ja inszena-
torisch versucht ein Spannungsverhältnis zwischen 
Zukunft und Vergangenheit, zwischen Fortschritt und  
Rückentwicklung zu zeigen. Täte ein*e Schwarze*r 
Performer*in auf der Bühne dasselbe oder gäbe es ein 
Schwarzes Publikum, wären die Assoziationen dazu 
eher unzählige Situationen auf der Straße oder im 
Schulklassenverband, in denen die eigene Anwesenheit  
mit Affenlauten und -bewegungen kommentiert, man  
als Affe beschimpft und daran erinnert wurde, dass 
man als weniger menschlich und würdig gelesen wird  
als Weiße. Man denkt daran, dass es einem unan-
genehm ist, in der Öffentlichkeit eine Banane zu essen.  
Man denkt an das kriechende Unbehagen, wenn die 
Kinder „Wer hat die Kokosnuss geklaut?“ trällern. 
Mimte eine Schwarze Person auf der Bühne die 
Körperlichkeit eines Affen, würde man sich damit 
sofort in koloniale Assoziationsräume begeben.

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54

Ein weiteres Beispiel: Die nächste Arbeit, die ich beglei- 
tete, war Philippe Quesnes Caspar Western Friedrich 
auf der großen Bühne. Die Prämisse des Stücks lautete: 
Cowboysilhouetten treffen auf visuelle und textliche 
Motive deutscher Romantik. Das sah dann so aus, dass 
Cowboys in einer Art Museumsrohbau am Feuer saßen. 
Philippe Quesne lud die Zuschauer*innen dazu ein, die 
Bilder auf sich wirken und die Assoziationen kommen 
zu lassen. Aber es sollte angenehm sein, es sollte ein 
Träumen, ein verrücktes Spiel mit Formen, Referenzen 
und Erinnerungen sein. Es sollte nicht weh tun.

Es gab in einer bestimmten Szene die Konstruktion, 
dass einer der Cowboys immer um das Camp herumlief 
und Wache hielt. Wovor schützte er die anderen? Ich 
würde sagen, er schützte sie vor Native Americans. Und  
wenn wir im Amerika der Cowboys sind, dann kann 
ich die Baumwollplantage einige hundert Kilometer wei- 
ter nicht ausblenden. Wenn ich als Schwarze Person 
an Cowboys denke, denke ich nicht nur an Lucky Luke 
und romantische Prärien und Heldengeschichten, 
sondern ich denke vor allem an Native Americans und 
Sklaverei. Aber für alle weißen männlichen Beteilig- 
ten in der Produktion funktionierte der Cowboy als ein  
universelles Symbol für Naturverbundenheit und ein-
faches Leben.

Ich merkte also, der Cowboy war für mich ein komplett 
anderes Symbol als für meine weißen Kolleg*innen. 
Also stellte ich mir vor, was passieren würde, wenn 
einer dieser Cowboys Schwarz wäre. Ich denke, das 
Stück hätte nicht mehr funktioniert. Denn wie komplex 
und fast kontrovers wäre das Bild geworden, wenn 
Philippe Quesne fünf Schwarze Cowboys auf die Bühne  
gestellt hätte. Durch den Akt der Umbesetzung allein 
wäre es automatisch um Völkermord im frühen Amerika  
oder um die Sklaverei gegangen. Und dann wurde mir 
auch klar, warum so wenige Schwarze Schauspieler*in-
nen in den Ensembles der Stadt- und Staatstheater 
arbeiten. Weil man auf deutschen Bühnen ganz viele 
Sachen mit einem Schwarzen Körper nicht machen 
kann. Dort bedeutet ein Schwarzer Körper immer etwas  
ganz anderes als ein weißer Körper. Und man kann 
diesen Schwarzen Körper nicht einfach nehmen und 
sagen, er stünde jetzt für ein x-beliebiges Symbol.  
Mit dem Schwarzen Körper wird es immer 
komplex und irgendwie prekär. Da liegt 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


55Anta  Helena Recke — „Uh Baby  
it’s a White World“

immer eine finstere andere Ebene darunter. Deshalb 
werden Schwarze Schauspieler*innen auch so gerne  
für die Rolle des Outsiders, des Fremden, des Bedroh- 
lichen, des Unbewussten, des Wilden, des Unkon- 
trollierbaren, des Erotischen, des Unmoralischen  
und so weiter gecastet.

Ich dachte mir, dass man diesen Umstand markieren, 
ihn also sichtbar machen müsse. Denn im Abstrak- 
ten ist es einfach, einem Theater den Vorwurf zu machen, 
es denke nur an ein weißes Publikum. Ich finde, oft-
mals ist es unklar, was das eigentlich heißen soll. An 
dem Beispiel Caspar Western Friedrich jedoch war 
es für mich greifbar: Denn ich konnte als Schwarze 
Person keinen Universalismus in der Figur des  
weißen Cowboys sehen. Aber auf diesem Universalis-
mus basierte Philippe Quesnes Inszenierung. Ergo:  
Ich war als Publikum nicht gemeint.

Aus dieser Erkenntnis ergaben sich für mich zwei The-
sen. Erstens: Wenn man bei Caspar Western Friedrich 
alle weißen mit Schwarzen Schauspieler*innen aus- 
tauschte, würden die Zuschauenden den problema-
tischen Schein-Universalismus weißer Körper auf deut-
schen Bühnen entlarven können. Und zweitens: Ich 
glaube, dass dieser Kniff mit fast jedem Stück in fast 
jedem Stadt- oder Staatstheater funktioniert.

Wenn ich mir Anna-Sophie Mahlers großartige Mit-
telreich-Inszenierung anschaue, kann ich erstmal viel 
damit anfangen, weil ich mich als deutsch identifi- 
ziere und weil deutsche Geschichte dort in aller Härte 
verhandelt wird. Dazu kommt, dass ich aus Bayern 
stamme und im Stück deutsche Geschichte anhand 
eines bayerischen Dorfes verhandelt wird. Dort  
verhält es sich nochmal anders als bei Philippe Quesne: 
Die Cowboys bei Caspar Western Friedrich meinen 
mich nicht und ich fühle mich auch nicht gemeint. Bei 
Mittelreich fühle ich mich gemeint, aber ich bin  
eigentlich nicht gemeint. Und genau das werde ich  
aufzeigen, indem ich es umbesetze.

In Mahlers Mittelreich-Fassung werden auch nicht- 
deutsche Körper thematisiert. In der erarbeiteten 
Fassung wurde das Thema Flucht, aus einer ganzen 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56

Reihe von Motiven, die man hätte nehmen können, 
dominant gesetzt. Das geschieht natürlich aufgrund der 
derzeitigen Brisanz des Themas. Und dann weiß ich  
als Schwarze Person, dass ich irgendwie gemeint bin. 
Aber nur bezogen auf den Fluchtaspekt: Da bin ich 
gemeint, weil ich den deplatzierten Schwarzen Körper 
habe. Aber ich identifiziere mich mit einem ganz 
anderen Teil der Geschichte.

Andersherum wird in Mittelreich durchgehend thema-
tisiert, was der Krieg für die Menschen und die Familie 
bedeutet. „Warum weiß ich nicht, was der Soldat in 
Russland und Frankreich tat, der mein Vater war?“, 
fragt Semi. Aber er fragt für die weißen europäi- 
schen Familien. Wenn ich nun diesen Satz durch einen 
Schwarzen Körper durchgehen lasse, ist das der  
Versuch, Licht auf den blinden Fleck zu werfen, in dem 
sich Millionen von Schwarzen Körpern befinden, die 
im Ersten und Zweiten Weltkrieg als europäische Sol-
daten kämpfen mussten und zu Tode kamen. Klar,  
ich habe wie alle Deutschen meiner Generation diesel-
ben dunklen Gedanken und Fragen zu dem, was  
meine Großeltern genau im „Dritten Reich“ gemacht 
haben. Ich denke aber auch unweigerlich an meinen 
senegalesischen Großvater, der für die Franzosen nach 
dem Krieg in Berlin Bonbons an deutsche Kinder 
verteilt hat, der jahrelang in der französischen Armee 
gearbeitet, aber nie eine angemessene Rente ge- 
sehen hat.

Der Ausgang meiner Fragestellung ist das Schwarze 
Deutschsein. In Debatten um Ausländerfeindlich- 
keit/Fremdenfeindlichkeit sehe ich das afrodeutsche 
Problem nicht beschrieben, weil Schwarze Deut- 
sche weder Ausländer noch Fremde sind. Schwarze 
Menschen werden totgeschlagen, weil sie Schwarz, 
nicht weil sie migriert sind. Schwarze Körper werden  
in Europa grundsätzlich als deplatziert gelesen, 
obwohl sie es de facto nicht sind. Das ist für weiße 
Menschen der Tritonus, die verminderte Quinte,  
der Teufelsklang.

Als im Haus allmählich bekannt wurde, dass ich diese  
Aneignung auf die Bühne bringe, entgegneten einige: 
„Hey, ich hab’ gehört, dass du Mittelreich mit Flüchtlin- 
gen umbesetzen willst. Das ist ja lustig!“ Zu- 
dem wurden mir im Castingprozess immer 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


57Anta  Helena Recke — „Uh Baby  
it’s a White World“

wieder wahllos Schwarze Menschen oder Geflüchtete 
oder Schauspieler*innen, deren Muttersprache nicht 
deutsch ist, vorgeschlagen. Das heißt, wenn man sagt, 
man besetzt Mittelreich mit Schwarzen Schauspiel-
er*innen um, verstehen die Leute, man besetzt es mit 
Geflüchteten und Ausländer*innen. Hier zeigt sich  
das Unvermögen der weißen Kolleg*innen und der 
weißen Imagination selbst, sich einen Schwarzen Körper  
jenseits von Prekarität, Armut, Not, Exotik oder  
Flucht vorzustellen.

Im Haus sind alle möglichen Haltungen zu unserem 
Projekt vertreten. Von der Reaktion, dass jemand 
sofort versteht, was das ist und es gut findet, bis zu der 
Aussage, man sei doch schon universell. Insgesamt, 
kann man sagen, wird das Projekt als radikal wahrge-
nommen. Für manche ist die Umbesetzung selbst  
ein Akt der Gewalt. Einer sagte zu mir, ich vollzöge 
eine imperiale Geste. Das ist natürlich toll.

Ich finde es schwierig, wenn Leute das Projekt belächeln,  
weil sie sich nicht vorstellen können, dass Schwarze 
Profis das gleiche machen können wie weiße. Das wird 
vor allem immer dann sehr explizit, wenn es um die 
Umsetzung der musikalischen Komponenten geht. In 
Mittelreich wird ja Brahms gesungen. Und die Zweifel 
daran, dass ich ein Schwarzes Ensemble zusammen-
stellen kann, welches diese Musik adäquat interpretiert 
und präsentiert, mit denen bin ich so oft konfrontiert 
gewesen, dass ich es streckenweise selbst bezweifelt 
habe. Und auf einer strukturellen Ebene stimmt dieses 
Vorurteil in manchen Fällen. Es gibt schlicht keinen 
Schwarzen Chor in Deutschland, der sich mit der Inter-
pretation Europäischer Kunstmusik beschäftigt. Das  
ist beispielsweise in Großbritannien ganz anders.

Ich finde es nicht schlimm, wenn jemand das Projekt 
lustig findet. In seiner Dreistigkeit liegt ja auch ein 
Witz. Wenn es aber jemand belächelt, dann versteht die  
Person unser Vorhaben als naiv, und das ist ein Prob-
lem. Weil ich weiß: Wenn ein weißer heterosexueller 
Mann dasselbe Vorhaben hätte, würde niemand lachen. 
Wenn dieser weiße Mann sagen würde, etwas sei ein 
Problem, dann wäre es wirklich ein Problem. Und wenn  
ich sage, etwas ist ein Problem, dann ist es nur mein 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58

Problem. Wenn dieser weiße Mann findet, wir müssen 
jetzt Kant machen, dann ist das so. Wenn ich sage, dass 
Kant sehr früh eine rassistische Pseudowissenschaft 
formuliert hat, in der unser heutiges eurozentristisches 
Kulturverständnis stark verwurzelt ist, dann ist das  
ein verkapptes Nerdwissen. Denn als Schwarze Frau bin  
ich kein universelles Subjekt, meine Perspektive  
bleibt immer verhandel- oder streitbar, während die 
eines weißen Mannes fast automatisch mit genau  
dem richtigen Hauch von „faktenbasierter“ Neutrali- 
tät und Objektivität versehen ist.

Dieser Beitrag erschien ursprünglich  
in Theater heute 10/2017.

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


59Anta  Helena Recke — „Uh Baby  
it’s a White World“

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


60

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


E1N GeSpRäCh  
m1t AzAdEh  
SHaR1F1

VoM ScHrE1eN  
und BRüLLEn 
oder E1nE 
AnDeRe  
ThEaTEr-
gEScH1cHTe 
SChRe1bEn

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


62Azadeh Sharifi — Vom Schreien und Brüllen oder 
Eine andere Theatergeschichte schreiben

Julian Warner (W)  Könntest du zunächst etwas über 
deine Person und dein Forschungsfeld erzählen?

Azadeh Sharifi (S)  Ich bin Theaterwissenschaftlerin 
und promovierte Kulturwissenschaftlerin. In meiner 
Dissertation habe ich mich mit dem Programm und der 
interkulturellen Öffnung von drei Theatern in Köln, 
dem Schauspiel Köln, dem Comedia Theater und der 
Bühne der Kulturen – Arkadas Theater im Zeitraum 
2007 bis 2010 beschäftigt und gleichzeitig Interviews 
mit Vertreter*innen der zweiten Generation geführt, 
die sich explizit als theaterinteressiert bezeichnen. In 
dieser Arbeit wurde zum ersten Mal die Perspekti- 
ven von People of Color in Bezug zu den Theatern in  
Deutschland analysiert. Die letzten Jahre habe ich 
nicht fest an einer Universität, sondern immer wieder 
in kleineren Projekten gearbeitet, habe unterrichtet, 
und immer an der Schnittstelle zwischen Theorie und 
Praxis gearbeitet. Jetzt habe ich eine durch die DFG 
geförderte Qualifikationsstelle für die Habilitation an 
der Ludwig-Maximilians-Universität München. Dort 
möchte ich ein Archiv des migrantischen und post-
migrantischen Theaters für die Theaterwissenschaft 
erarbeiten, da es bisher keine Forschung dazu gibt.  
Ich versuche aber nah an der Praxis zu bleiben, das 
heißt ich arbeite zum Beispiel auch kuratorisch  
bei dem Festival Politik im freien Theater, das 2018  
hier in München stattfinden wird.

W	   Kannst du die beiden Begriffe „postmigrantisch“ 
und „migrantisch“ einmal genauer umreißen?

S	 Historisch gesehen können wir ab Ende des Zweiten 
Weltkriegs durch Zuwanderung und Arbeitsmigration  
im Speziellen von einem neuen Deutschland sprechen.  
Unter diesen Migrant*innen waren auch viele Künst- 
ler*innen. Deren Wirken ist in der Literaturwissenschaft  
schon gut aufgearbeitet. Es gibt ganz viele Schriftstel- 
ler*innen, die nach Deutschland migriert sind, die auf 
deutsch und über Deutschland geschrieben haben,  
aber deren Werke immer unter dem Label „Gastarbeiter- 
literatur“ oder „Migrantenliteratur“ rezipiert worden 
sind. Diese Zuschreibung impliziert, dass sich diese  
Literatur nur an bestimmte Bevölkerungsgruppen rich-
tet, also an die sogenannten Communities, oder  

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


63

dass sie sich nur mit der Situation von Gastarbeiter*in- 
nen auseinandersetzt. Das heißt, es gab immer eine 
Zuschreibung, die dafür gesorgt hat, dass es eine Unter- 
scheidung zwischen Schriftsteller*innen und Schrift- 
steller*innen of Color oder Schwarzen Schriftsteller*in- 
nen gab. So ähnlich kann man das auch im Theater 
sehen. Es sind sehr viele Theatermacher*innen nach 
Deutschland gekommen, die aber nicht Teil des  
Stadt- und Staatstheatersystems geworden sind, die 
keine Förderungen und keinen Zugang zur Infra- 
struktur der deutschen Theaterszene bekommen haben 
und deren Kunst zudem als „migrantisch“ gelabelt 
worden ist. „Migrantisch“ bedeutet in diesem Fall eine  
Gleichsetzung mit „Amateur“ oder „Laie“. Es ist be- 
hauptet worden, dass die Arbeiten dieser Menschen 
nicht der künstlerischen Qualität des sogenannten 
deutschen Theaters entsprächen und sich formal und 
narrativ – wenn überhaupt – nur an bestimmte Com- 
munities richteten. Dieser Argumentation nach passten 
sie dadurch oftmals nicht in das Stadttheater und seien 
auch nicht förderungswürdig. Die Nicht-Förderung die- 
ser Theatermacher*innen, die seit Jahrzehnten nur in 
soziokulturellen Zentren oder Hinterhöfen produzieren  
oder sich eigene Strukturen aufgebaut haben, ist nach  
wie vor ein großes Problem. Natürlich gab es auch einige  
Häuser wie die Bühne der Kulturen in Köln, das Thea- 
ter an der Ruhr in Mülheim oder das Tiyatrom in Berlin,  
an denen das anders lief. Das Label „migrantisch“ 
bezieht sich zumeist auf die erste Einwander*innen- 
Generation, also auf Menschen, die mehrheitlich ihre 
künstlerische Ausbildung in ihren Herkunftsländern 
gemacht haben. Es gibt auch einige Menschen, die  
versucht haben sich in Deutschland ausbilden zu las- 
sen, die dabei aber vielfach Ausgrenzung erfahren 
haben. Ein wichtiger Moment war daher die Entste-
hung des Ballhaus Naunynstraße in Berlin. In Ber- 
lin hatten sich viele Künstler*innen der zweiten und 
dritten Generation gesammelt. Viele kamen vom  
Film oder aus der Musik- oder Street-Art-Szene. Die  
haben im Hebbel am Ufer unter der Leitung von 
Matthias Lilienthal angefangen im Theaterkontext 
zu produzieren. Zu dem Zeitpunkt hat auch Shermin 
Langhoff dort angefangen kuratorisch zu arbeiten  
und sie hat dann dieses Bedürfnis nach einem eigenen 
Ort formuliert, an dem „wir“ keine Zuschreibung 
erfahren müssen und „wir“ etwas entwickeln 
können, wo „wir“ bestimmen können,  

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


64Azadeh Sharifi — Vom Schreien und Brüllen oder 
Eine andere Theatergeschichte schreiben

was die Inhalte, Ästhetiken und Narrative unseres  
Theaters und unserer Theatergeschichte sind. Dadurch 
ist schließlich das Ballhaus Naunynstraße entstanden 
und damit auch das selbstgewählte Label, das dieser Ort  
bis heute benutzt: „postmigrantisches Theater“. Da  
hat natürlich nach kurzer Zeit die ganze Szene hinge- 
schaut und das Team hat durch Begriffe wie „Migran- 
tenstadl“ sehr große rassistische Ablehnung erfahren. 
Da fielen auch Vorwürfe wie: „Das ist ja so ein Parallel- 
universum in Kreuzberg, was die da wieder geschaf- 
fen haben“ und „Wir wollen doch eine gemeinsame Ge- 
sellschaft und keine Parallelgesellschaft“ und so weiter.  
All diese Ressentiments – man nennt das immer Ressen- 
timents, aber es ist Rassismus – haben sie erfahren, 
aber gleichzeitig konnten sie sich durchsetzen, weil sie 
wichtige Aspekte auf die Theaterbühne gebracht ha- 
ben, die bis dato für die deutsche Theaterszene unsicht- 
bar waren. Meine Arbeit ist es, zu schauen, wo die 
Verbindungslinien liegen zwischen diesem postmigran- 
tischen Theater und dem, was schon vorher gemacht 
worden ist. Was ist schon erzählt worden und was  
ist schon ausprobiert worden, das aber bis dato  
unsichtbar geblieben ist?

W	  Dein Projekt ist es also, eine Geschichte des post- 
migrantischen Theaters zu erzählen?

S	 Genau. Ich versuche Diskontinuitäten und Kontinui- 
täten zu beschreiben, da wir nicht einfach von einer 
linearen Geschichte sprechen können, sondern eher von  
Momenten, die festgehalten worden sind. Zum Beispiel 
gab es von 1979 bis 1984 an der Berliner Schaubühne das  
Türkische Ensemble. Das Ensemble ist bekannt, aber 
was die Künstler*innen of Color nach dieser Zeit 
gemacht haben, ist sozusagen für den deutschen Main-
stream in der Versenkung verschwunden. Natürlich 
haben sie weiter Theater gemacht, aber weil sie eben 
nicht mehr prominent durch Peter Stein gefördert 
wurden, waren sie auf einmal nicht mehr sichtbar. 
Meine Arbeit ist es eben auch, eine Kritik an der 
deutschen Theaterwissenschaft und der deutschen 
Theaterszene zu schreiben, die jahrzehntelang Künst- 
ler*innen systemisch ausgegrenzt hat. Wie kann eine 
Theatergeschichtsschreibung überhaupt funktionieren, 
in der diese Personen immer wieder herausgehalten 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


65

werden, und bei der es Kern und Ränder gibt. Wo dieser  
Kern den Fokus erhält, aber die Ränder, selbst in den 
Arbeiten, die sie reflektiert haben, bewirkt haben, dass 
besagte Personen weiter ausgegrenzt werden.

W	  Was du beschreibst, ist eine Art institutioneller  
Rassismus, der unter anderem über ästhetische Krite-
rien hergestellt wird. Kannst du diesen Zusammen- 
hang näher erläutern?

S	 Das kann man gut am Beispiel des interkulturellen  
Theaters beschreiben, das sehr wichtig für das euro-
päische und deutsche Theater in den 1970er und 1980er  
Jahren gewesen ist. Da gab es ein großes Interesse an 
einer Auseinandersetzung mit „nicht-europäischen“ oder  
„außereuropäischen“ Theaterformen. Theatermache- 
r*innen wie Peter Brook oder Ariane Mnouchkine 
sind um die Welt gereist und haben geschaut, was 
es gibt. Und haben das Gefundene dann hier für die 
europäischen Bühnen adaptiert. Sie haben das so 
verarbeitet, dass ein europäisches Publikum das auch 
verdauen konnte – nämlich als Metapher. Interessan- 
terweise gab es zeitgleich in Europa Theatermacher*in- 
nen of Color, die im Grunde das gleiche gemacht 
haben, aber durch die Label „Volkstheater“, „volkstüm- 
liches Theater“ oder „Community Theater“ ausge- 
grenzt wurden. Weil es nicht den Vorstellungen oder 
Formen von Theater entsprach, die wir in Deutschland 
zum Beispiel „Stadttheater“ nennen. Es gab zu der  
Zeit in Deutschland ein fixes Repertoire mit einer be- 
stimmten Form. Diese Form ließ kaum Möglichkei- 
ten zu, Geschichten zu erzählen, die eben nicht dieser 
entsprachen. Und das ist im Grunde bis heute so.
	 Es gibt ja gerade zum Beispiel einen Riesenhype um  
zeitgenössisches iranisches Theater. Interessanterweise 
gab es aber gerade in den 1970er und 1980er Jahren, auch  
aufgrund der politischen Situation, verschiedene expe- 
rimentelle Auseinandersetzungen im iranischen Theater.  
Aber iranische Theatermacher*innen, die nach 
Deutschland oder woandershin flohen, verloren ihre 
Bedeutung. Ein gutes Beispiel hierfür ist Sohrāb 
Shahı̌d-Sāles, ein ganz wichtiger iranischer Filme- und 
Theatermacher, der nach Deutschland geflohen ist  
und hier Filme gemacht hat. Die sind mittlerweile auf 
allen Festivals, zum Beispiel auf der Berlinale und 
anderen, gezeigt worden und er wird immer 
wieder mit Retrospektiven gewürdigt.  

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


66Azadeh Sharifi — Vom Schreien und Brüllen oder 
Eine andere Theatergeschichte schreiben

Wenn man sich aber die Biografie dieses Menschen an- 
schaut: Wie er hier kanakisiert, migrantisiert und  
marginalisiert wurde, weil die Art und Weise, wie er  
Geschichten erzählt hat, nicht in die Form gepasst 
hat ... Mittlerweile lässt ihn der Hype um iranisches 
Theater und iranischen Film natürlich als glorreich 
erscheinen. Aber Fakt ist, dass er aufgrund der erlittenen  
Marginalisierung hier in Deutschland in die USA  
emigriert und dort in totaler Armut verendet ist. Ich  
finde es signifikant, dass Theatermacher*innen in 
ihrem eigenen „ausländischen“ Kontext, wo voyeuris-
tisch drauf geschaut werden konnte, exotisiert wur- 
den. Aber sobald sie einen Bruch in der Biografie hatten,  
zum Beispiel durch Flucht und Migration, verschwan-
den sie auf einmal in der Versenkung, bekamen  
ein bestimmtes Label und wurden aus ihrem Kon- 
text gerissen.

W	  Hier könnte man die Parallele zu einem Hype um  
afrikanische Kunst und auch den Fonds TURN ziehen.  
Wie ordnest du so einen Fonds ein, der von der Kultur- 
stiftung des Bundes aufgesetzt wurde, um Kooperationen  
zwischen deutschen Institutionen und Künstler*innen 
und Künstler*innen vom afrikanischen Kontinent zu för- 
dern? Gerade auch vor dem Hintergrund der afro-
deutschen Kritik, die ja darauf hinweist, dass der Fonds  
mit seinem Fokus auf Kunst vom afrikanischen Kon- 
tinent die Arbeiten Schwarzer Künstler*innen in 
Deutschland vergisst oder potentiell gar negiert.

S	 Ich finde viele Produktionen, die daraus entstanden 
sind, hochproblematisch, weil das Machtgefälle in den 
Produktionen selbst so deutlich wird, auch dann, wenn 
sich auf deutscher Seite die Kooperationspartner*in- 
nen bemühen, sich ihrer privilegierten Position bewusst 
zu werden. Das Problem beginnt bereits damit, dass die 
Gelder und Förderer aus Deutschland stammen. Dass 
die deutschen Theatermacher*innen die Kooperatio- 
nen „initiieren“, das heißt Anträge schreiben, und dann 
die afrikanischen Künstler*innen von der Einladung 
(rechtlich in Form von Visa) der deutschen Kolleg*in-
nen abhängig sind, erzeugt ein unüberwindbares 
Machtgefälle, das sich auch in der ästhetischen  
Arbeit widerspiegelt. 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


67

W	   Du kritisierst also nicht nur die Repräsentationen 
auf der Bühne, sondern auch die Prozesse des  
Theatermachens selbst?

S	 Ja, denn neben den Repräsentationen sind die Prozes- 
se selbst meistens schon problematisch. Aber auch auf 
institutioneller Ebene muss man bereits die Entscheidung,  
solche Projekte überhaupt zu fördern, hinterfragen. 
Ich habe den Eindruck, dass solche Förderinstrumente, 
ähnlich wie Entwicklungshilfe, kolonialen Weltvor- 
stellungen und Machverhältnissen verhaftet bleiben. 
Und wenn mir dann entgegnet wird, dass es im Pro-
duktionsprozess eine kritische Auseinandersetzung 
gegeben hat, dann kann ich dazu nur sagen, dass  
diese Auseinandersetzung nicht auf künstlerischer 
Ebene sichtbar wird.

W	  Würdest du dann sagen, dass das Einladen oder
Produzieren von afrikanischer Kunst immanent  
Exotismen bedient und für eine deutsche Bühne im 
Grunde genommen deren Whiteness verstärkt  
bzw. erst ermöglicht?

S	 Das könnte eine Konsequenz sein aus dem, was da 
gemacht wird. Ich glaube aber, dass die Motivatio- 
nen anders geartet sind. Ich glaube, dass dadurch, dass  
solche Gelder zur Verfügung gestellt werden, eine 
stärkere Auseinandersetzung provoziert werden soll. 
Aber die Projekte bleiben in diesem kolonialen Ge- 
danken von „Wer braucht Geld“ und „Wer hat das Geld“ 
verhaftet. Es gibt Festivals, die tatsächlich versuchen, 
sich mit diesem weißen Machtraum, den sie besitzen, 
kritisch auseinanderzusetzen. Aber beim Fonds TURN 
habe ich das Gefühl, dass oft nicht ausreichend dafür 
Sorge getragen werden kann, dass ein nachhaltiger 
gesellschaftlicher und künstlerischer Diskurs stattfin-
det. Sondern, dass schlimmstenfalls eben noch im- 
mer Exotik und Voyeurismus durchschlagen, dass die 
Zuschauenden sich also entweder freuen, Menschen 
aus Afrika auf der Bühne gesehen zu haben, oder raus- 
gehen und sagen, es war ganz schrecklich, leidende 
Schwarze Kinder zu sehen, und jetzt müssen sie dem 
Roten Kreuz fünf Euro spenden. Das ist der Stand  
des Diskurses, und wir kommen da nicht weiter.
	 Und mein Eindruck ist leider, dass diese Kritik  
als nicht berechtigt angesehen wird. „Aber 
wir tun doch was! Wir fördern das, ja?“ hört 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


68Azadeh Sharifi — Vom Schreien und Brüllen oder 
Eine andere Theatergeschichte schreiben

man aus der Richtung. Und dann darf alles, was  
den weißen Programmverantwortlichen weh tut, da 
nicht rein.  
	 Die Kritik von Schwarzen deutschen Künstler*innen  
am Fonds TURN und den von ihm geförderten Pro-
jekten ist jedoch abgetrennt davon zu betrachten. Sie 
fühlen sich aus meiner Sicht zu Recht ferngehalten, 
und das führt dann zu grotesken Momenten, in denen 
Schwarze deutsche Künstler*innen sich gegen ihre  
Kolleg*innen vom Kontinent stellen müssen. Und die- 
ser Konflikt wird dann auch noch in einem weißen 
Raum ausgehandelt, was zu einem „divide and rule“ 
führt. Ich war bei zwei Diskussionsrunden zu Sorry von  
Monster Truck dabei und das war beide Male schmerz-
haft und dramatisch: Einmal mit einer Person, die sich  
solidarisch positioniert und eine Kritik an der Repro-
duktion von Rassismus in der Performance formuliert 
hat. Ein andermal wurde die Diskussion von Schwar- 
zen Künstler*innen in Berlin organisiert und da war nie- 
mand von den Entscheider*innen für Förderungen und  
Fördergelder da. Das führte dazu, dass der an der Produk- 
tion beteiligte Schwarze Künstler vom Kontinent einer 
breiten Front der Berliner Schwarzen Community aus-
gesetzt war, was unglaublich problematisch war. Und 
die zwei Künstler*innen, die das Projekt initiiert  
haben, das einfach nur so abgeblockt haben.
	 Bei dem Festival „Augenblick mal!“ saß ich auch 
im Kuratorium. Wir hatten im Vorfeld eine sehr hart 
geführte Diskussion darüber, ob wir Sorry einladen 
oder nicht. Aber meine Kolleg*innen haben auf mein 
Veto nicht hören wollen. Das Resultat war, dass diese 
Performance einen sehr gewaltvollen Raum produziert 
hat. Danach haben sich meine Kolleg*innen alle bei  
mir dafür entschuldigt, dass sie mir nicht zugehört haben.  
Ich will mich aber nicht schon wieder über Sorry auf- 
regen. Worum es mir geht, ist, dass sich in diesem Stück 
die rassistische Gewaltebene derart manifestiert hat 
und sozusagen fortgeführt wird. Natürlich kann man 
darüber unterschiedlicher Meinung sein, auch in der 
Blackface-Debatte gab es unterschiedliche Meinungen. 
Interessanterweise war es hier jedoch so, dass vor 
allem eine Schwarze Kollegin, die eine andere Position 
vertreten hat, unter die Mühlen geraten ist. Sie wurde 
regelrecht herausgepickt und Bühnenwatch gegenüber-
gestellt. Da stand sie am Ende alleine gegenüber  

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


69

der Schwarzen Community. Die Art und Weise, durch 
die einzelne Personen in dieser gewaltvollen Struktur 
isoliert werden, müssen wir endlich thematisieren! Ich 
weiß gar nicht, wie wir damit umgehen sollen.

W	  Wir stehen an einem historischen Wendepunkt:  
Du hast jetzt eine DFG-geförderte Stelle, schreibst an  
dieser Geschichte, ich mache zusammen mit dem  
Mousonturm ein Buch zum Thema Allianzen. Wir sind  
auf einmal ganz viele kleine Agent*innen, die Teil  
von irgendwelchen Projekten oder Institutionen sind,  
teilweise auch geplant durch Projekte wie 360° der  
Kulturstiftung des Bundes, und stoßen dann auf diese 
systemische oder strukturelle Gewalt, die du be- 
schreibst. In dem Zusammenhang fand ich die Aussage 
von einer künstlerischen Leiterin zu Sorry strukturell 
interessant. Diese Person sagte, sie habe in dem Stück 
gesessen und es habe so unglaublich weh getan,  
dass sie es einfach einladen musste. 

S	 Das ist auch die Begründung, warum andere weiße 
Personen das Stück einladen wollten. Deshalb habe  
ich das so banalisiert: „Naja, und dann gehe ich so nach  
Hause und spende fünf Euro.“ oder „Und dann habe  
ich den Kindern eben in dem Stück die Kunst abgekauft.  
Weil ich mich so schlecht gefühlt habe. Das hat mir so 
weh getan.“ Gestern habe ich mit meinen Studierenden 
darüber gesprochen, dass Johan Simons, als er Jean 
Genets The Blacks inszeniert und das N-Wort verwen-
det hat, genau dasselbe gesagt hat: Es muss weh tun, 
aber wir müssen diese Rassismus-Diskussion führen. 
Die Frage ist: Auf wessen Kosten passiert das? Wer 
bestimmt diesen Diskurs, denn offensichtlich bestimmen  
wir, die davon betroffen sind, ihn nicht. Wer darf dann 
als ein Token oder als Maskottchen präsent sein, um die  
Stimme der Community zu repräsentieren? Und schrei- 
en und brüllen und Schmerzen erfahren in verschieden- 
ster Form, und trotzdem wird da nicht hingehört.  
Weil es offensichtlich ganz wichtig ist, dass wir darüber 
diskutieren. Es muss immer zuerst diskutiert werden, 
weil es mir als weiße Person weh tut.

W	  Da sind wir ja dann an dem Punkt der von dir beschrie- 
benen Diskontinuitäten von postmigrantischem Theater: 
Es geht um das Drinnen und Draußen, es geht immer um 
die Frage der Teilhabe. Und in dem Satz „Das 
muss weh tun“ sind wir halt nicht drin.

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


70

S	 Genau. Wenn wir drin sind, dann sind wir als die 
Buhmänner und -frauen drin, als die Spaßverderber*in-
nen. Es gibt Leute, die kämpfen und kämpfen und sind 
kleine Agent*innen, wie du sagst, und hören dann von 
anderen erfolgreichen Tokens so Sprüche wie „Chill 
mal, es ist Sonntag“. Und dann gibt es eben diese 
Tokens, meistens Cis-Männer, die sich anpassen und 
Karriere machen. Die lassen dann aber auch die Tür 
zu, machen sie nicht auf und verfestigen damit weiter 
die bestehenden Strukturen. Teilhabe bedeutet eben 
auch immer, dass wir People of Color gelabelt werden, 
markiert werden und es bestimmte Zuschreibungen  
für uns gibt, gegen die wir kämpfen müssen, auch wenn  
es anstrengend ist. Manche Leute kann man zum Bei-
spiel besser handhaben als andere: Aus verschiedenen 
Gründen kann man mich einladen; vielleicht tut es  
mal weh, was ich sage, aber meistens bin ich dann doch 
zu diplomatisch und man kann mir zuschauen oder 
zuhören. Aber andere Personen mit einer anderen, viel 
direkteren Sprache und radikaleren Forderungen, die 
sind dann nicht mehr zu „ertragen“. Ich will auch eine 
Auseinandersetzung, die wir mit uns selbst führen 
müssen, und ich würde sagen, wir sind uns bewusst  
– „woke“ – über die Position, die wir haben, aber  
die Frage ist trotzdem: Wer schafft es nicht und wer 
darf nicht teilhaben? Wenn wir sprechen, wem  
wird dann nicht mehr zugehört?

W	  Ganz wichtig an dem Punkt ist, dass wir, die wir in  
den Institutionen sind, diese blöden Standards im  
Kontext sogenannter „Qualität“ erfüllen: Wir stellen 
uns in einen Seminarraum und leiten etwas an.  
Aber viele Leute, die aus den sogenannten Communi- 
ties kommen, erfüllen diese Standards nicht. Interes- 
santerweise hat unser Gespräch jetzt einen Shift genom- 
men, hin zu einer internen People of Color-Diskussion.  
Die Frage ist nun, was machen wir in dieser histori- 
schen Situation, in der es in den weißen Institutionen 
eine Öffnung gibt? Ich sehe derzeit drei verschiedene 
Typen von Kulturarbeiter*innen of Color. Es gibt diejeni- 
gen unter uns, die in die Institutionen gehen oder  
durch diverse Projekte reinkommen und schlicht einen  
Karriereweg verfolgen. Die sehen sich auch nicht  
als Teil eines politischen Kampfes. Dann gibt es die- 
jenigen, die sich vielleicht als Teil eines politischen 
Kampfes verstehen, aber vielleicht nochmal 
differenziertere Aussagen treffen wollen und 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


71Azadeh Sharifi — Vom Schreien und Brüllen oder 
Eine andere Theatergeschichte schreiben

dadurch im Diskurs zu Spalter*innen instrumentali- 
siert werden. Und dann gibt es diejenigen, die sich wie 
du als Aktivist*innen verstehen. Ich frage mich nicht 
nur, was das für eine historische Situation ist, in der wir  
uns befinden, sondern auch weitergehend, ob es das 
Haus, dessen Tür wir just aufsperren und in das  
wir hineinwollen, überhaupt noch gibt?

S	 Ich glaube, es ist genau beides. Einerseits sind wir 
Teil des Systems, und wir müssen darüber sprechen, 
dass es strukturellen Rassismus gibt und wir kämpfen 
müssen, um in diese Institutionen hinein zu kommen – 
egal ob wir ins Stadttheater wollen oder eine Karriere  
an der Universität machen wollen. Ich glaube zum 
Beispiel gerade nicht, dass ich eine Stelle in der Theater- 
wissenschaft in Deutschland bekommen werde, wenn 
ich habilitiert bin. Egal, wie wichtig es von manchen Leu- 
ten gehalten wird, dass ich diese bekomme. Dennoch 
stehe ich vor den Studierenden, mache ein Seminar, for- 
sche, werde diese Kritik formulieren, werde sie im 
Klassenzimmer wiedergeben – in der Hoffnung natür-
lich, dass da nicht nur weiße Studierende kommen, 
sondern auch PoCs und Schwarze, und sie in mir je- 
manden sehen können, der Wissenschaft anders be- 
treibt. Deswegen betreibe ich aktivistische Wissenschaft.  
Die hat eine Relevanz für bestimmte Personen und  
es geht mir darum, Strukturen, die unsichtbar geblieben  
sind, sichtbar zu machen. Das ist kein in sich abge- 
schlossenes Projekt, sondern die Form, in der ich Wissen- 
schaft betreiben möchte. Und hier stellt sich die Frage, 
ob die deutsche Akademie dazu geeignet ist. 
	 Vielleicht bekomme ich ja auch eine Nische ab und 
kann dann meine Arbeit weiterbetreiben. Andererseits 
stehen wir vor den Türen, wollen die einrennen und 
sagen dann vielleicht „Fuck off“, wie viele vor uns, und 
machen etwas Eigenes. Das ist auch die Idee hinter 
dem postmigrantischen Theater gewesen. Man kann 
den Schritt vom Ballhaus Naunynstraße ins Maxim 
Gorki Theater kritisieren oder auch nicht. Der war not- 
wendig und gleichzeitig stellt sich die Frage: Ist das  
nicht wieder ein Schritt zurück ins System, das natürlich  
Rassismen und Machtverhältnisse reproduziert? Dem 
muss man sich irgendwie stellen und das Maxim Gorki 
Theater ist genau wie alle anderen Theater hierar- 
chisch organisiert, auch dort manifestieren sich 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


72

Sexismus oder Ableismus. Shermin Langhoff leistet 
natürlich, was sie kann, in diesem System als Inten- 
dantin. Und gleichzeitig ist es aber so, dass das System 
ein Stadttheater ist mit diesen Strukturen. Und dann 
stellt sich die Frage, was kann aus dem Ballhaus  
Naunynstraße resultieren? Was für Strukturen wollen 
wir denn? Inwieweit wollen wir denn erstmal Räume 
schaffen, in denen sich Menschen sicher fühlen, in denen  
bestimmte Menschen präsent sein können, sich reprä- 
sentiert fühlen und im bestem Fall empowert rausgehen 
können? Das ist sozusagen die andere Seite, mit der 
wir konfrontiert sind. Es ist ja nicht nur so, dass wir 
dieses rassistische System ankreiden. Die Frage ist:  
Wie leben wir mit diesem rassistischen System? Werden  
wir uns alle irgendwann in dieses System einpflegen, 
weil das System flexibel ist und uns einzeln schluckt, 
weil wir leicht schluckbar sind, und dann wird es  
vielleicht ein bisschen offener, aber eben auch nicht 
wirklich. Oder, und das ist glaube ich die Parallel- 
strategie, die wir alle fahren, schaffen wir etwas, hinter 
dem wir auch wirklich stehen können und eben auch  
ein Haus schaffen? Ein Haus, du hast es gesagt, von dem  
wir sagen können: Es ist eben nicht nur für die näch- 
ste Generation, sondern auch für die unserer Enkelkin- 
der. Dafür ist die afrodeutsche Community ein super 
Beispiel. Weil die natürlich mit der Gründung der  
ISD – Initiative Schwarze Menschen in Deutschland 
oder mit den wichtigen Schwarzen Aktivist*innen  
und Feminist*innen von Adefra in Form einer Biblio-
thek und anderen Strukturen eine Grundlage ge- 
schaffen haben. Ein anderes Beispiel ist die German 
Studies Association in den USA, in deren Kontext  
es die Black Diaspora Studies gibt. Auch andere Netz-
werke in den USA, die immer wieder dafür sorgen,  
dass Schwarze und PoC-Wissenschaftler*innen eine 
Plattform finden. Die habe ich hier in Deutschland  
bisher nicht gesehen. In Deutschland wird Germanistik 
immer noch so weiß wie möglich gehalten. Als ich  
das als Kritik letztes Jahr auf der German Studies Kon-
ferenz angebracht habe, haben mich die Kolleg*innen  
aus den USA, darunter auch weiße Kolleg*innen, an- 
geschaut, als ob ich vom Mond käme, weil sie sich  
das nicht vorstellen konnten. Und ich sagte nur: Geht 
doch mal in den Raum nebenan, da sitzen die ganzen 
Professor*innen aus Deutschland, denen all das 
scheißegal ist. Für die gilt immer noch: Kant, 
Schiller, Hegel – das ist sozusagen deutsch. 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


73Azadeh Sharifi — Vom Schreien und Brüllen oder 
Eine andere Theatergeschichte schreiben

Und alles andere, was wir als PoCs machen, ist irgend- 
wie so … Aber ich kann jetzt deshalb nicht nur die 
ganze Zeit weiße Professor*innen anschreien und sagen  
„Mach mal was!“ oder diese Intendant*innen. Ich  
muss auch was Eigenes schaffen, in dem ich wieder 
Kraft tanken kann.

W	   Durch Netzwerke.

S	 Genau, indem ich zum Beispiel Netzwerke 
und Allianzen bilde.

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1NtERnAt1oNa
    1nTeRkulTuR  
E1Ne ScHwArZe De
 Kr1t1K

S1MoNe  
DeDe AY1v1

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


aL1TäT  
   1nTeRkulTuR.  
E Ne ScHwArZe DeUtScHe 

75

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


76Simone Dede Ayivi — Internationalität ≠  
Interkultur. Eine Schwarze deutsche Kritik

nternationale Ausrichtung und interkultu- 
relle Öffnung sind vollkommen unter-
schiedliche Dinge. Wer ein internationales  
Programm gestaltet, sollte selbstver-
ständlich außereuropäische Positionen 
mitberücksichtigen. Gegen die Ausschlüsse,  

die Künstler*innen of Color im Theater oder in an- 
deren Kulturinstitutionen erfahren, ist damit allerdings 
noch nichts getan. Afrikanische und afroeuropäische 
Positionen dürfen jedoch nicht gegeneinander aufgewo- 
gen werden. Es muss darum gehen, Verbindungen  
herzustellen und in einen produktiven Austausch  
zu treten. 

2011 startete das Bündnis Bühnenwatch das, was die 
„Blackfacing-Debatte“ genannt wurde, jedoch von 
Anfang an viel mehr eine Debatte um Rassismus im 
Theater war. Blackface und die Reproduktion ras-
sistischer Bilder und rassistischer Sprache wurden von 
den Kritiker*innen als Symptome eines Betriebs ver-
standen, der lieber weiße Schauspieler*innen schwarz 
anmalt, als Schwarze Schauspieler*innen in den 
Ensembles zu beschäftigen, und der sich ein Schwarzes 
Publikum wohl gar nicht erst vorstellen kann, sonst 
hätte man mit der Kritik sicherlich gerechnet.

Die Debatte brachte das Theater in Zugzwang. Es wurde  
Aufmerksamkeit auf die fehlende Präsenz Schwarzer 
Menschen auf und hinter der Bühne gelenkt. Der Frage,  
für wen die Theater eigentlich da sind, welche Per- 
spektiven dort eine Bühne bekommen und welche nicht,  
mussten sich immer mehr Institutionen stellen.  
Seitdem sieht man tatsächlich mehr Schwarze Schau- 
spieler*innen und Schauspieler*innen of Color in  
den Ensembles (meist genau eine Person pro Haus) und 
in der Freien Szene entstehen seitdem zahlreiche Ar- 
beiten aus Schwarzer Perspektive, für die die Macher*in- 
nen nach wie vor mehr Anerkennung und größere 
Sichtbarkeit einfordern. Während also den Institutio- 
nen ihr Weißsein bewusst wird, wächst bei Schwarzen 
Künstler*innen das Selbstverständnis, sich als Teil  
des Betriebs zu begreifen, die eigenen Themen und 
künstlerischen Fragestellungen ernst zu nehmen  
und darüber miteinander in Austausch zu treten –  

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


77

künstlerische und strukturelle Fragen betreffend. 
Vielen Akteur*innen ist nun also klar, dass Schwarze 
Perspektiven einen Platz am Theater haben müssen. 
Die Frage ist jedoch, welche Schlüsse aus dieser Erkennt- 
nis gezogen werden und welche Schritte eingeleitet 
werden, um eine Veränderung herbeizuführen.

Vor einigen Monaten war ich Teil einer Podiumsdiskus-
sion. Ich saß dort als Künstlerin und einzige Person  
of Color neben Kurator*innen und Personen aus der 
Kulturförderung. Alle waren sich einig, dass Theater 
keine weißen Räume sein sollten und alle waren über-
zeugt davon, dass sie es anders und besser machten. 
Als ich von meinen Erfahrungen als afrodeutsche Künst- 
lerin berichtet hatte, konnte jedoch niemand darauf 
eingehen. Die Kolleg*innen hatten schlichtweg keiner- 
lei Ahnung von aktuellen Diskussionen um afro-
deutsches oder postmigrantisches Theater. Dieses 
Phänomen begegnet mir immer häufiger. Viele 
Entscheider*innen im Kulturbetrieb haben Konsequen-
zen aus der Rassismusdebatte gezogen. Leider nut- 
zen diese Konsequenzen denjenigen, die die Ausschlüsse  
anprangerten, nur wenig. Denn die Antwort war 
nicht, Zugänge für Künstler*innen zu schaffen, die im 
deutschen Kulturbetrieb bisher ausgeschlossen wur-
den, sondern ihre Festivals und Häuser internationaler 
auszurichten beziehungsweise in ihre international 
angelegten Programme mehr Künstler*innen vom afri-
kanischen Kontinent miteinzubeziehen. Es ist in  
jedem Fall eine positive Entwicklung, dass wir inzwi- 
schen mehr afrikanische Arbeiten in Deutschland 
sehen können. Eine Kollegin aus Kenia meinte einmal: 
„International“ heißt in Deutschland meist Öster- 
reich, Schweiz und zwei Leute aus Belgien. Ich freue 
mich, dass ich diesen Eindruck nicht vollkommen 
bestätigen kann. Ich verstehe allerdings, woher er 
kommt: Im internationalen Kulturbetrieb sind afrika- 
nische Positionen immer noch unterrepräsentiert.  
Dass diese jetzt ein größeres Forum bekommen, ist ein 
wichtiger Schritt und die zunehmende Sichtbarkeit  
afrikanischer Künstler*innen empowert auch afrodeut- 
sche Kolleg*innen, die zunehmend den deutschen 
Kanon, der ihnen auf dem Weg in Theaterberufe mit- 
gegeben wurde, hinterfragen und sich sowohl 
ästhetisch als auch inhaltlich von afrikanischen 
Künstler*innen und Wissenschaftler*innen 
beeinflussen lassen. 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78Simone Dede Ayivi — Internationalität ≠  
Interkultur. Eine Schwarze deutsche Kritik

Es darf jedoch nicht passieren, dass durch die Einladung 
afrikanischer Perspektiven der Auftrag zur Öffnung  
der Räume als ausgeführt gilt. Es muss weiterhin daran  
gearbeitet werden, auch afrodeutschen oder anderen 
marginalisierten Positionen aus dem Inland ein Forum 
zu bieten. Denn Schwarze Perspektive ist nicht gleich 
Schwarze Perspektive. Schon gar nicht in Bezug auf die 
Rassismusdebatte, die diese Veränderungen angesto- 
ßen hat. Denn in dieser Debatte ging es hauptsächlich 
darum, strukturelle Hürden und Ausschlüsse aufzu- 
zeigen, mit denen Schwarze Menschen in der sogenann- 
ten weißen Mehrheitsgesellschaft konfrontiert sind.  
Die Schwerpunktsetzung auf Perspektiven vom afrika- 
nischen Kontinent bietet Theatern die Möglichkeit, 
die Kritik an den eigenen Strukturen zu ignorieren und  
sich gleichzeitig gegen den Vorwurf zu verwahren, 
man sei ein Theater nur für Weiße. Künstler*innen aus 
Afrika einzuladen ist auch attraktiv, weil man seinem 
Publikum etwas von weit her bieten kann. Ich meine das  
nicht nur negativ im Sinne von Exotismus. Ich bin über- 
zeugt davon, dass es eine Errungenschaft ist, dass auch 
hier das Angebot an Theaterarbeiten aus verschiede- 
nen afrikanischen Ländern größer wird und so vielfäl-
tige Arbeiten einem breiteren Publikum in Deutschland 
zugänglich gemacht werden. Diese Tatsache sollte 
jedoch nicht mit der vorhergehenden Diskussion ver- 
mengt werden, denn sie verfestigt eher das Problem 
und die Sehgewohnheit, dass Deutsche weiß sind und 
Schwarze und People of Color von woanders herkom-
men und nicht Teil der eigenen Gemeinschaft sind. Es 
sollte außerdem selbstkritisch hinterfragt werden,  
ob es für Theater unkomplizierter ist, mit afrikanischen 
Gästen zu arbeiten, weil sie eben geladene Gäste sind, 
die irgendwann auch wieder gehen. Da sie nicht aus den  
eigenen Strukturen, sondern mit einem Außenblick 
kommen, stellen sie diese Strukturen auch nicht so 
grundlegend in Frage, wie es Schwarze und People of 
Color tun, die im hiesigen Theaterbetrieb bereits  
Rassismus erfahren haben und fordern gleichberechtigt 
zu weißen Künstler*innen arbeiten zu können, die  
gleichen Möglichkeiten zu haben und mit ihren Themen,  
Erfahrungen und sich daraus ergebenden ästhetischen 
Zugriffen ernst genommen zu werden. All das sind 
Fragen, die sich Schwarze Menschen, die nicht  

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


79

in einer weißen Mehrheitsgesellschaft sozialisiert 
wurden, in diesem Kontext nicht stellen müssen und 
deshalb nur selten zur Sprache bringen. Wenn es 
nicht nur um (Selbst-)Repräsentation und Sichtbarkeit 
Schwarzer Menschen auf der Bühne geht, sondern  
auch darum, sich mit Rassismus auseinanderzusetzen, 
ist die Fokus-Verschiebung auf den afrikanischen  
Kontinent deshalb eher kontraproduktiv.

Dass Schwarze Protagonist*innen im Theater hauptsäch- 
lich in internationalen Ensembles oder als internatio-
naler Austausch präsent sind, verfestigt wie gesagt das  
Bild von weißen Deutschen und Schwarzen Auslän- 
der*innen. Eine Vorstellung, gegen die im postmigran- 
tischen Theater seit Jahren angearbeitet wird. So be- 
zeichnete Shermin Langhoff schon in ihrer Anfangszeit 
am Ballhaus Naunynstraße Berlin die Geschichten, die 
dort erzählt wurden, als „neue deutsche Geschichten“. 
Das Ziel sollte also sein, dass sich Schwarze Menschen, 
die sich als selbstverständlicher Teil der Gesellschaft 
sehen, auch als solcher anerkannt werden und sich  
mit eben diesem Selbstverständnis auch im Theater 
wiederfinden. Auf der Bühne, hinter den Kulissen  
und im Zuschauerraum. 

Ein Beispiel dafür, wie unterschiedlich die Bezüge auf  
den Themenkomplex Rassismus im Theater sein 
können, ist eine Diskussion, die ich im Rahmen des 
Festivals Afropean Mimicry & Mockery am Künstler-
haus Mousonturm Frankfurt mit einem nigerianischen 
Kollegen hatte, der mit seiner Gruppe The Footprints 
gemeinsam mit Monster Truck die Performance SORRY  
realisiert hatte, in der rassistische Bilder auf eine  
Weise reproduziert wurden, dass die wohl rassismus- 
kritische Absicht des Stücks für ein afrodeutsches  
Publikum im Grunde nicht zu entschlüsseln war. Unsere  
Diskussion entspann sich um Bananen auf der Bühne. 
Der Kollege war sichtlich überrascht darüber, dass er in  
Deutschland immer wieder auf diese Bananen ange- 
sprochen wurde. Er war der Überzeugung, eine Banane 
sei nur eine Banane und kein Theaterzeichen oder  
gar rassistisches Symbol. Aus seiner Perspektive ist 
das bestimmt richtig. Und eine Banane an sich ist  
auch nicht rassistisch, sondern lecker und nahrhaft. 
Wer aber damit aufgewachsen ist, von weißen Men-
schen als Affe beschimpft zu werden, wer ge- 
sehen hat, wie Schwarze Fußballspieler mit  

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


80

Bananen beworfen werden, und generell immer wieder 
im Alltag mit dem rassistischen Stereotyp von Bana-
nen essenden Afrikaner*innen konfrontiert ist, der 
kann in einer Schwarzen Person, die auf einer Bühne 
eine Banane isst, nicht einfach einen Menschen  
sehen, der genüsslich Obst verspeist. Welche Bilder 
oder Handlungen in welchem Maße rassistisch auf- 
geladen sind, ist kontextabhängig. In den USA zum Bei- 
spiel ist es die Wassermelone und nicht die Banane,  
die Schwarze Menschen in der Öffentlichkeit meiden, 
weil sie bestimmte Assoziationen hervorruft. Ich  
kann die Verwirrung des Kollegen über die Empörung 
nachvollziehen, denn wer beginnt schon seine Theater- 
arbeit mit einer Recherche zu Obst und Rassismus  
in verschiedenen Ländern. Die Verantwortung, die 
nigerianischen Kollegen darüber zu informieren,  
hätte bei den deutschen Beteiligten gelegen. 

Es stecken viele Chancen im Austausch mit afrikani- 
schen Perspektiven, die meiner Erfahrung nach noch 
viel zu wenig genutzt werden. Die oben beschriebene 
Diskussion hätte weiter geführt werden können. Bei 
keiner der Veranstaltungen, an denen ich in den letz-
ten Jahren teilgenommen habe, wurde ein Austausch 
zwischen Künstler*innen vom Kontinent und aus der  
Diaspora explizit gefördert. Sehr gern würde ich  
mich über Gemeinsamkeiten und Unterschiede aus-
tauschen. Dies ist zur Zeit nur auf private Initiati- 
ven hin möglich. Ich selbst beschäftige mich in meinen 
Arbeiten immer wieder mit Kolonialgeschichte oder 
westafrikanischem Wissen, dass zum Teil durch den Ko- 
lonialismus verloren ging, zum Teil aufgrund eines  
rassistischen Bewertungssystems in Europa nicht ernst  
genommen wird und mir deshalb lange Zeit verwehrt 
blieb. In meinem Studium spielte Theater aus afrikani- 
schen Ländern zum Beispiel überhaupt keine Rolle.  
Bei einem Besuch in Togo hatte ich interessante Gesprä- 
che mit Kolleg*innen, die dort zur Geschichte der 
deutschen Kolonialherrschaft arbeiteten, während ich  
mich in Berlin am Theater mit der Erinnerung an 
deutschen Kolonialismus beschäftigte. 

Als Teilnehmerin des Afro-Tech Fests in Dortmund bot 
sich mir die Gelegenheit, mit Schwarzen Künstler*innen, 
Wissenschaftler*innen und Unternehmer*innen aus 
dem Technologie-Bereich ins Gespräch zu 
kommen, die aus Europa, Afrika und den  

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


81Simone Dede Ayivi — Internationalität ≠  
Interkultur. Eine Schwarze deutsche Kritik

USA angereist waren. Dieser Austausch war für mich  
eine wichtige Erfahrung. Die Möglichkeit, vom Arbeiten 
in verschiedenen Kontexten zu erfahren, die unter-
schiedlichen Ausprägungen von Rassismus und die  
Strategien dagegen in den USA und Europa zu dis- 
kutieren und diese Erfahrungen mit Schwarzen Men- 
schen zu teilen, die nicht in einer weißen Mehrheits-
gesellschaft leben und arbeiten, und deren Perspektive 
auf unsere Probleme und Fragestellungen in der Dias- 
pora gespiegelt zu bekommen, ist eine große Bereiche- 
rung. Es gibt viel voneinander zu erfahren und zu  
lernen. Solche Gespräche fördern nicht nur gegenseitiges  
Verständnis und Solidarität, sondern inspirieren auch  
für die künstlerische Praxis. Im Afrofuturismus bei- 
spielsweise beeinflussen sich Schwarze Künstler*innen 
aus allen Sparten und Kontinenten. 

Während ich häufig von Dramaturg*innen und Presse- 
abteilungen angeschrieben werde, ob ich nicht diese 
oder jene Veranstaltung mit Protagonist*innen aus afri- 
kanischen Ländern innerhalb der Schwarzen Commu- 
nity bewerben könnte, werde ich nie gefragt, ob ich nicht  
eine Person aus der Community kenne, die Publikums-
gespräche oder Workshops mit den Gästen moderiert, 
da sie ja aus Schwarzer Perspektive sicherlich andere 
Fragen stellt als weiße Kolleg*innen oder den Gästen 
bestimmt interessante Informationen über die Arbeit 
von Menschen afrikanischer Herkunft in Deutschland 
geben könnte. Diese Gespräche könnten Verbindun- 
gen zwischen Künstler*innen schaffen, die zumindest 
eins gemeinsam haben: Sie sind die „Anderen“ im 
deutschen Kulturbetrieb.

Auch die Bananen-Diskussion hätte produktiv verlaufen  
können, hätte es dafür den richtigen Rahmen gegeben. 
Solche Themen sind nichts, was man nebenher diskutiert.  
Sie müssen der Schwerpunkt eines Gesprächs sein,  
für das man sich Zeit und Ruhe nimmt. Ein runder Tisch  
oder Workshops, offen nur für Schwarze Menschen,  
die in verschiedenen Ländern leben, zum Thema post- 
koloniale Kunst im globalen Kontext wären eine 
Möglichkeit, diese Auseinandersetzungen zu führen.

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


84

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EwEl1nA  
BEnBeNek, 
NaD1Ne JeSSeN, 
El1sA L1EpScH

ThEaTeR  
aLs  
SoL1dAr1ScHe  
1Nst1TUt1On

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


86Ewelina Benbenek, Nadine Jessen, Elisa Liepsch  
— Theater als Solidarische Institution

Überlegungen zur 
Solidarischen Institution

„The twenty-first century will be the century of the 
migrant.“ (Nail 2015: 187) – eine Zeitdiagnose  
von Thomas Nail, die wahr ist und der ich doch beim 
ersten Lesen kritisch gegenüber stand. 

 ieser Text basiert auf 
Gesprächen, die wir 
seit Herbst 2016 immer 
wieder in unterschied-

lichen Konstellationen gemeinsam 
geführt haben. Ernüchterung und Wut, 
aber auch Hilflosigkeit gegenüber  
ganz konkreten Situationen, zugleich 
das Nachdenken über praktische 
Handlungsmöglichkeiten und -visionen 
waren der Tenor dieser Gespräche. 
Und dieser vielstimmige Tenor speist 
sich aus drei unterschiedlichen Per- 
spektiven. Der Text wird bei seinem Er- 
scheinen schon nicht mehr auf dem 
neuesten Stand sein, da sich zwischen- 
zeitlich wieder eine Vielzahl weiterer 
problematischer Vorfälle, vielleicht auch  
positiver Impulse ereignet haben  
wird. Er ist deshalb eine Einladung zu 
einer andauernden Debatte verbun- 
den mit der Suche nach Verbündeten. 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


87

Wir alle wissen, dass der Druck, sich aufgrund von  
ökonomischer Not oder politischen Repressionen aller  
Art über nationale Grenzen hinweg zu bewegen, unsere  
Zeit bestimmt. Und doch kann Nails so wahre Be- 
schreibung unserer Zeit missverstanden werden, wenn 
nicht eingestanden wird, dass es unterschiedliche  
Qualitäten jener Bewegung gibt, die als „Migration“ 
beschrieben wird. In einer sich neoliberal globali- 
sierenden Welt, die auf patriarchalischen Strukturen 
basiert, gibt es jene, die aufgrund von Arbeitsverhält- 
nissen stetig in andere Länder und Städte ziehen, um 
sich nach einiger Zeit für das nächste und bessere 
Angebot weiter zu bewegen. Wir wissen dies und im 
gleichen Zuge muss gesagt werden, dass jene, die  
Teil dieser Gruppe sind, über Pässe und Ressourcen 
verfügen, die ihre Bewegungen möglich und einfach 
machen. Wir wissen auch, dass es im Gegensatz dazu 
jene gibt, deren Migration auf ungleichen, globalen 
Machtverhältnissen basiert und darin mündet, dass 
dieser Gruppe, vor allem in westlichen Ländern,  
das Recht zu arbeiten und politisch inkludiert zu sein 
abgesprochen wird und ihnen ständig Deportatio- 
nen oder andere Sanktionen angedroht werden. 

Die Prognose, dass dieses Jahrhundert das „Jahr- 
hundert der Migrant*innen“ sein wird, macht für  
mich als ein Statement des Empowerments nur Sinn,  
wenn es sich davon abwendet, diejenigen, die aus 
prekären Gründen migrieren, um sich erneut in prekä- 
ren Zuständen wiederzufinden, als „Opfer“ ihrer  
Situation wahrzunehmen. Es geht im Gegenteil darum, 
anzuerkennen, dass diejenigen, die aufgrund von 
menschenunwürdigen Zuständen in andere Länder 
migrieren, selbst über starke Strukturen und Res- 
sourcen verfügen, um sich weiter zu bewegen – so schwer  
ihnen diese Bewegung durch rechtliche und politische 
Rahmenbedingungen auch gemacht werden mag.

Die klare Verneinung der Konstruktion einer Klasse  
von Migrant*innen und Geflüchteten als opferbehaf- 
tete, handlungsunfähige Existenzen ist jedoch nicht die  
einzige Konsequenz, die kritischen Überlegungen zur  
Frage unseres Jahrhunderts, des Jahrhunderts der Mi- 
grant*innen, folgen muss. Es geht vor allem auch  
um die kritische Reflexion unserer eigenen, westlichen  
und überwiegend biodeutschen Strukturen und 
Institutionen. So wenig es darum geht, eine Klasse 
von „Opfern“ zu produzieren, so sehr geht 
es auch darum, uns selbst – vor allem wenn 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


88Ewelina Benbenek, Nadine Jessen, Elisa Liepsch  
— Theater als Solidarische Institution

wir institutionelle Positionen in dieser Gesellschaft 
besetzen – nicht zu Opfern zu erklären, die den 
Herausforderungen eines Jahrhunderts der Migration 
unmündig und handlungsunfähig gegenüberstehen. 
Was können wir – und damit meine ich jene, die keine 
Schwierigkeiten haben, sich ökonomisch, strukturell  
und politisch in unserer deutschsprachigen oder west-
europäischen Gesellschaft zu bewegen – tun?

Ein Modell, das dieser Frage in der Praxis begegnet, ist  
das Konzept der Solidarity City, auch Sanctuary City 
genannt. Die Idee einer Solidarischen Stadt begründet  
sich darauf, staatliche Richtlinien auszudehnen und 
eigene Netzwerke und Strategien zu entwickeln, um 
allen Bewohner*innen einer Stadt eine uneingeschränk- 
te gesellschaftliche, ökonomische und politische Teil- 
habe sowie die Partizipation an Bildung, Gesundheits- 
versorgung, Wohnraum und Kultur zu ermöglichen.  
Die Solidarische Stadt ist eine Praxis, die nationale 
Rechte und Richtlinien zu umgehen sucht und lokale ins- 
titutionelle Ressourcen nutzt, um sich gegen den struk- 
turellen Ausschluss marginalisierter Gruppen zu 
richten, vor allem wenn diese Gruppen nicht über die 
„richtigen Papiere“ verfügen oder der Fiktion einer  
biodeutschen Norm entsprechen. Die Stadt macht sich  
dadurch zu einem Kosmos, der sich staatlichen Richt-
linien widersetzt, indem städtische Strukturen anders 
eingesetzt werden. Dies kann sich beispielsweise  
darin manifestieren, dass Menschen, die nach natio-
nalem Recht zu „Illegalen“ erklärt werden, in der 
städtischen Praxis nicht als solche behandelt werden. 
Die Verweigerung oder Erschwerung von Abschie- 
bungen durch städtische Strukturen ist ein Beispiel 
dafür. Ziviler Ungehorsam trifft hier auf kommunalen 
Handlungsspielraum. Die Solidarity City ist keine  
theoretische Idee mehr, sondern eine konkrete Praxis, 
die beispielsweise seit Jahren in Toronto angewandt 
wird. Auch in Deutschland spinnt sich seit einiger Zeit  
ein Netz von Initiativen für die Umsetzung des 
Konzepts der Solidarity City, unter anderem in Berlin, 
Freiburg, Osnabrück, Frankfurt am Main, Hamburg, 
Göttingen, Leipzig oder Hannover.

	

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


89

Ich bewege mich in der deutschsprachigen Theaterwelt 
und gestalte diese mit. Hier soll in einer Weiterführung 
der Praxis der Solidarischen Stadt auch die Frage nach  
einer Solidarischen Institution und mehr noch nach 
dem Theater als Solidarischer Institution gestellt werden.  
Vor allem in den vergangenen Jahren ist im deutsch- 
sprachigen Raum die Anzahl von Projekten stark ange- 
stiegen, die sich in irgendeiner Weise mit „Geflüchte-
ten“ beschäftigen – dies leider oft vor dem Hintergrund 
einer Willkommenskultur, die „Geflüchtete“ als „Op- 
fer ihrer Situation“ wahrnimmt und sie auf den Bühnen 
beispielsweise einzig ihre Flucht-Biografien erzählen 
lässt. An der Konstruktion ist schockierend, dass dies  
in einer Gesellschaft passiert, die sich erst vor Kurzem 
eingestanden hat eine Einwanderungsgesellschaft  
zu sein und es bis heute nicht geschafft hat sich kritisch  
mit der eigenen kolonialen Vergangenheit und der 
damit einhergehenden Schuld auseinanderzusetzen. 
Vor diesem Hintergrund: Was bedeutet es, eine  
deutsche Theaterinstitution als Solidarische Institu- 
tion zu denken?

Theater als Solidarische Institution zu verstehen hat  
damit zu tun, den Fokus nicht nur auf die Gestaltung 
des künstlerischen Programms zu legen, sondern auch 
auf die kritische Reflexion der Verfasstheit unserer 
immer noch weißen und biodeutschen Theaterstruktu- 
ren und die damit einhergehenden Probleme. Es geht 
darum, Diskriminierungsprozesse und Rassismen, die  
von den Theaterinstitutionen ausgehen, zunächst ein-
mal zu erkennen und zu benennen. Es geht darum, sich 
von der Idee eines „nationalstaatlichen Integrations- 
dispositivs“ (Mecheril 2014: 108) zu verabschieden, das 
implizit und explizit immer noch von der einseitigen 
Anpassung an eine „deutsche Norm“ ausgeht. Die Sen-
sibilisierung aller am Theaterbetrieb beteiligten Mit- 
arbeiter*innen für diese Diskurse ist der erste Schritt 
hin zu einem Theater als Solidarischer Institution. 

Wenn das Prinzip der Solidarischen Stadt städ-
tische zivilgesellschaftliche Strukturen nutzt, um 
sich von prekären nationalstaatlichen Gesetzen und 
politischen Rahmenbedingungen abzuspalten, kann 
diese Praxis auch auf das Theater übertragen werden. 
Praktisch bedeutet dies, die institutionellen, recht- 
lichen und ökonomischen Ressourcen der Theater- 
institution zu nutzen, um eine strukturelle Teil- 
habe jener Menschen zu ermöglichen, denen 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


90

diese Teilhabe verwehrt wird. Es geht um eine kluge 
oder andere Verteilung von Geld, um das Schaffen von  
Arbeitsverhältnissen, um das Ermöglichen von Pa- 
pieren, die zur Reise befähigen. Es geht auch darum,  
die eigenen Spielregeln als Theater so auszulegen,  
dass sie Künstler*innen, die aufgrund von prekären Ein-
wanderungsrechten und anderen Hindernissen an der 
Ausübung ihrer künstlerischen Praxis in der westlichen 
Gesell-schaft gehindert werden, den Weg frei räumen. 

Vom Ende der
Unschuldsvermutung

Vor knapp zehn Jahren begegnete ich vor dem Kaffee-
automaten im Verwaltungstrakt einer Kunstinstitution 
in Hamburg einer übermüdeten Regisseurin, deren 
Augenringe beachtliche Ausmaße angenommen hatten. 
Sie hatte eine weitere Nacht vor sich, in der sie ihre 
Darsteller*innen mit dem Auto zwischen Paris und 
Düsseldorf hin und her fahren musste, um lästige 
bürokratische Probleme zu lösen. Der deutschsprachige 
Theaterraum begann sich gerade für die deutsch- 
ivorische Gruppe zu interessieren – zumindest für die  
Arbeitsergebnisse auf der Bühne. Wie das Ganze 
zustande kam, dafür fühlten sich die Institutionen 
nicht zuständig. 

Selbstverständlich wurde der übermüdeten Künstle- 
rin unter die Arme gegriffen – aber nur auf individu- 
eller Ebene. Wie so oft wurde strukturell einfach weiter 
gemacht, die institutionellen Abläufe orientieren sich 
nicht an solidarischen Parametern, sondern folgen öko- 
nomischer Logik. Und das, obwohl die betreffenden 
Institutionen in diversen Projekten und Initiativen auf 
inhaltlicher Ebene mit Begriffen wie Postkolonialismus 
und Interkulturalität operierten. Auch in den folgenden 
Jahren habe ich erlebt, wie sich die Schere zwischen 
institutioneller Attitude und mangelnder realpraktischer  
Unterstützung weiter öffnete. Je bewusster mir wurde, 
welche zusätzlichen bürokratischen Hürden es zu über-
winden gilt, wenn nicht-europäische Künstler*innen  
in deutschen Institutionen arbeiten, desto klarer wurde  
auch, dass es von institutioneller Seite aus keine 
Lösungsansätze für diese strukturellen  
Probleme gibt. 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


91Ewelina Benbenek, Nadine Jessen, Elisa Liepsch  
— Theater als Solidarische Institution

Dann kam der „Sommer der Migration“ und die Ver- 
wertung von Geflüchteten im deutschen Theaterbetrieb 
nahm ihren Lauf. Die Zahl der Geflüchteten, die in Thea- 
terprojekte involviert wurden und anschließend nicht  
bezahlt wurden, ist erschreckend hoch. Und die Drama- 
turg*innen, die versuchen, innerhalb ihrer eigenen 
Institution entsprechende Veränderungen durchzuset-
zen, stehen meistens sehr allein da. Denn innerhalb  
der Institutionen herrscht Finsternis: wenn der weiße 
Tontechniker der weißen Dramaturgin bei einer 
Pausenzigarette solidarische Hilfe anbietet, weil der 
Schwarze Geflüchtete seine eigenen Vorstellungen  
vom Bühnensetting vehement und lautstark vertritt; 
wenn hilflose Diskussionen mit der Geschäftsfüh- 
rung um Aufenthaltstitel und Zahlungsmöglichkeiten 
für Illegalisierte geführt werden; Techniker sich von 
syrischen und libanesischen Künstlern „gegängelt“ füh- 
len, zerbrechliche Produktionsleiter*innen plötzlich  
„feministisch“ argumentieren ... Die Liste der mangeln-
den Empathie und des strukturellen Rassismus ist 
ebenso traurig wie lang. 

Ein weiteres Kapitel ist die freudlose Debatte um die 
„Qualität von Kunst“ – ein schwammiger Begriff,  
der immer dann auf die Agenda tritt, wenn fragwürdige 
Traditionen einer bestimmten Elite im Kunstbetrieb 
aufrechterhalten werden sollen. Genau dieser General- 
verdacht der Qualitätsuntergrabung, diese angebliche 
Unfähigkeit zur Reproduktion von „Hochkultur“ (ohne 
zu hinterfragen, wer welche qualitativen Kriterien 
formuliert), betraf auch schon die Arbeit von Frauen 
im Kulturbetrieb und „postmigrantische“ Kulturpro-
duktion – und wird jetzt eben über die „Refugee-Art“ 
gestülpt. Diese künstliche Ghettoisierung der Arbei- 
ten von beispielsweise „Refugees“ wird auch mit diver- 
sen Fördertöpfen aufrechterhalten, die zwischen  
„richtiger Kunst“ in der allgemeinen Projektförderung 
und „Kunst mit Geflüchteten“ unterscheiden. Letz- 
tere ist dann immer in der Sparte „Multikultur“ oder  
in mit heißer Nadel gestrickten Sondertöpfen zu be- 
antragen. Dabei ist nicht automatisch gewährleistet, 
dass innerhalb der Sparte „Multikultur“ tatsächlich  
das Machtgefälle überwunden wird. Das Power-Play 
endet nicht beim Verhältnis von Künstler*innen zur 
Institution, der Beziehung von Institution und Staat  

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


92

oder dem Verhältnis von Künstler*innen und Staat, son- 
dern wird leider oftmals auch innerhalb der Künst- 
ler*innengruppen weitergespielt. Ausschließlich die 
Institutionen zur Verantwortung zu ziehen reicht  
nicht. Die künstlerische Praxis könnte sich neben äs- 
thetischen und inhaltlichen auch an solidarischen 
Parametern orientieren. Denn auch hier besteht oft 
eine unausgesprochene Kluft zwischen Anspruch  
und Praxis. Um auf institutioneller Ebene die Spaltung 
zwischen Inhalt und Form zu überwinden, wäre die 
Selbst-Dekolonisation sicher eine hilfreiche Methode, 
das heißt ganz konkret die eigenen Privilegien zu 
erkennen und diese auszunutzen – aber nicht für sich 
selbst, sondern im Dienste der Künstler*innen. 

Bemerkenswert ist die Praxis von einigen Produk- 
tionshäusern in Paris (beispielsweise dem MC93),  
die sich mit hohem persönlichen Engagement deutlich 
gegen die ausgrenzende Politik ihres Landes stellen. 
Diese Institutionen haben ein Bewusstsein für die 
Lebensrealität der nicht-französischen Künstler*innen. 
Mit entsprechendem Know-How und einer starken 
Vernetzung können notwendige Arbeitsverträge und 
andere Do kumente produziert werden, um den Sta- 
tus der Künstler*innen zu verbessern und deren legalen  
Aufenthalt zu ermöglichen. Sicher gibt es auch in 
Deutschland ähnliche Ausnahmen, aber generell gibt  
es kein sichtbares Engagement in Form eines häuser- 
übergreifenden Netzwerkes, das sich der Lösung  
der uns allen bekannten und benannten Probleme  
verschrieben hat. 

In einer Szene, in der sich viele gern mit Internatio- 
nalität schmücken, muss nun der längst überfällige, 
konsequente nächste Schritt gemacht werden: denjenigen 
institutionelle Power zukommen lassen, die davon 
ausgeschlossen werden. Institutionen dürfen die Syste- 
matik des Ausschlusses nicht akzeptieren und repro-
duzieren, sondern müssen Wege finden, diese zu über-
winden. Solidarische Institutionen können sicher  
nicht die Welt retten, aber sie können sich deutlich ab- 
grenzen von den hegemonialen Strukturen, die sie  
hervorgebracht haben, ihnen ein anderes Modell des  
Arbeitens im Kunst- und Theaterbetrieb entgegen- 
stellen. Sie können Kompetenzen erringen, diese ent- 
sprechend teilen und zugänglich machen und als 
institutionelles Schutzschild ein Gegengewicht zu 
bürokratischer Schikane bilden. 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


93Ewelina Benbenek, Nadine Jessen, Elisa Liepsch  
— Theater als Solidarische Institution

Um bei Gesten zu bleiben: Wenn Solidarität die 
Zärtlichkeit der Völker ist, dann ist die Solidarische 
Institution die ausgestreckte Hand. 

Theater als radikale  
solidarische Praxis

Das Ausstellen arbeitsbefähigender Visa, die für west- 
europäische Länder gelten, war für Menschen aus 
Nicht-EU-Staaten schon immer ein Problem, irgendwie 
hat es im Kunst- und Kulturbereich in den meisten 
Fällen letztlich doch geklappt. Seit dem „Sommer der 
Migration“ stehen wir einer anderen Tatsachenlage 
gegenüber. Zum einen wird das Reisen und Arbeiten 
im internationalen Kontext erschwert, zum anderen  
hat sich die Kunst selbst verändert. 

Als vor eineinhalb Jahren ein Künstler aus Nigeria,  
den eine Kunstinstitution in Frankfurt für ein Festi- 
val eingeladen hatte, am Flughafen Charles de Gaulle 
in Paris festsaß und nicht wie geplant nach Frankfurt 
weiterreisen durfte, betrat das Team dieser Institution  
Neuland und befand sich im Wettlauf gegen die Zeit.  
Die französischen Behörden erkannten Einladungs- 
schreiben und Visum des Einreisenden für den Schen-
gen-Raum nicht an. Der eingeladene Künstler war 
weder erreichbar, noch meldete er sich bei seinem Gast- 
geber in Deutschland. Schnell wurde klar, dass 
die Sache außerhalb des Handlungsbereichs einer 
deutschen Kulturinstitution liegt. 

Schließlich drohte dem Gast die Abschiebung mit 
Eintrag ins Personenregister. Innerhalb von Minuten 
wurde über bis dahin ungeahnte Netzwerke eine in 
Paris lebende Anwältin, die auf besondere Abschie-
befälle spezialisiert ist, ausfindig gemacht und zum 
Flughafen geschickt, um den Künstler zu befreien. 
Dabei ging es längst nicht mehr um die Performance, 
die er zeigen sollte (der Termin war schon nicht  
mehr einzuhalten), sondern in erster Linie darum,  
dass für den Gast Verantwortung übernommen  
und er nicht seinem Schicksal überlassen wurde.  
Von einer Traumatisierung durch diesen Vor- 
fall war auszugehen.

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


94

Wäre das Telefon nicht dauerhaft von den betreffen- 
den Mitarbeiter*innen der Institution bewacht 
worden, die Geschäftsführung nicht im Haus gewesen  
oder hätte eine bestimmte Kontaktperson nicht zur 
rechten Zeit ihr Handy abgenommen, wäre alles verloren  
gewesen. Mit Konsequenzen alleinig für den Künstler 
aus Nigeria, der von einer weißen deutschen Institution 
zu einem im Fonds TURN der Kulturstiftung des 
Bundes geförderten Festival mit Künstler*innen vom 
afrikanischen Kontinent eingeladen worden war.

Folgende Fragen leiteten sich aus dieser Erfahrung für  
die Kunstinstitution in Frankfurt und folglich für 
uns alle ab: Wie umgehen mit einer Situation, in der 
behördlich ausgestellte Visa für den Schengen-Raum 
offenbar keine Gültigkeit mehr besitzen? Wie umgehen 
mit Struktur und Personal der eigenen Institution?  
Wie umgehen mit Geld und Fördertöpfen? Nicht zuletzt:  
mit Vertrauen und Verantwortung? Für ein interna-
tional arbeitendes Theater mit diesbezüglichen Erwar- 
tungen seitens der Kulturpolitik heißt dies, dass die  
Arbeit nicht mehr so beschaulich und uneingeschränkt  
privilegiert daher kommt. Die Institution muss Ver- 
trauen per Vorschuss parat haben, immer extra Geld  
bereithalten, das jederzeit irgendwo in die Welt ver- 
schickt werden kann, Tag und Nacht online und telefo-
nisch erreichbar sein, es müssen schnelle Entschei-
dungen gefällt werden und dies ohne Rücksicht auf 
Abrechnungskriterien. Eine*n Künstler*in einzuladen  
muss immer heißen, uneingeschränkt für sie*ihn 
einzustehen. In den meisten Fällen muss eine Insti- 
tution dafür finanziell sehr gut aufgestellt sein. 

Das bedeutet in der Konsequenz Direktflüge an den  
Veranstaltungsort zu buchen, die fast immer viel zu 
teuer sind, die aber sicherstellen, dass die Institution 
den Gast auch empfangen oder ggfs. vor Ort leichter 
intervenieren kann. Anders als bei einer Zwischenlan- 
dung in einem Land mit einer Sprache, die das Team 
möglicherweise nicht ausreichend beherrscht. Der zu 
teure Flug entzieht sich jedoch der bisherigen Logik 
der Vergaberichtlinien öffentlicher Einrichtungen. Es ist 
weiterhin und speziell im Kontext oben aufgeführter 
Vorkomnisse zu erwarten, dass vermehrt Belege  
auftreten werden, die sich jeglicher Abrechnungs- 
kategorie entziehen.

Ewelina Benbenek, Nadine Jessen, Elisa Liepsch  
— Theater als Solidarische Institution

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


95

All dies hat mit institutioneller Selbstverpflichtung 
zu tun. Gelder müssten anders verteilt, Prioritäten 
anders gesetzt werden. Dies schließt auch die kon- 
krete Selbstbefragung und Reflexion institutioneller 
Praktiken und Strukturen ein. Kann der Plan von einem  
technischen Einrichtungstag, einem Probentag und 
mehreren Vorstellungen eingehalten werden oder müssen  
nicht mehr Zeit und Personal bereitgestellt werden,  
um sich um die Künstler*innen in angemessener Weise 
zu sorgen, ihnen Raum und Zeit für Akklimatisierung 
zu geben? Um es wirklich ernst zu meinen mit der  
Einladung und der Gastfreundschaft? 

Dann müssten Künstler*innen bei rechtlichen Fragen  
betreut werden, nachts nach der Vorstellung nach 
Hause begleitet oder Taxis gerufen werden, die immer 
mehr kosten als der öffentliche Nahverkehr, in dem 
Künstler*innen, die nicht als herkunftsdeutsch oder 
normativ gelesen werden, oftmals Sexismus, Trans-
phobie oder Rassismus mit häufig gewalttätigen Über-
griffen ausgesetzt sind. Racial Profiling muss sich  
hier genauso entgegengestellt werden wie mitunter nicht 
nachvollziehbaren Geldforderungen der Polizei bei 
einer Kontrolle, die immer von der einladenden Institu- 
tion hinterfragt und im Fall der Nichtabwendbarkeit 
übernommen werden müssen.

Die wie aus dem Boden schießenden „Projekte“ 
weißer Institutionen zum Thema Migration haben Men- 
schen mit Fluchterfahrung umarmt, aber oftmals völlig  
„vergessen“, dass diese Menschen für ihre Arbeit bezahlt  
werden müssen. Diese Überlegungen schließen die 
Forderung mit ein, dass Kunstinstitutionen alle Künst- 
ler*innen fair bezahlen müssen. Für noch nicht lange  
in Deutschland lebende Menschen mit unsicherem Auf- 
enthaltsstatus oder jene, die nicht viel dazuverdienen 
können, müssen andere Ideen gefunden werden. Diese 
von der Institution eingeladenen Menschen sind  
auf explizite Weise prekär und brauchen sicherlich 
mehr als eine faire Bezahlung.

Die Institution darf Menschen nicht denunzieren 
und muss auch nach Beendigung der offiziellen Zu- 
sammenarbeit für Geflüchtete oder Menschen, die in  
anderen Ländern leben, Sorge tragen. Briefe an Be- 
hörden zu schreiben und sich öffentlich für Künstler*in- 
nen einzusetzen sollte selbstverständlich sein. Struk-
turen der eigenen Institution bereitzustellen und  
bestimmte Fragen nicht zu stellen auch. 
Jede*r ist willkommen. 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


96Ewelina Benbenek, Nadine Jessen, Elisa Liepsch  
— Theater als Solidarische Institution

Denn dann können wir uns fragen, was die Institution, 
die eigentlich ein Theater ist, noch sein kann: ein 
Zufluchtsort, ein Ort der Solidarität, der Auseinan- 
dersetzung, der kritischen Selbstreflexion – mit  
und jenseits der Kunst. 

Kunstinstitutionen können exemplarische Arbeit 
leisten, oftmals sogar auf kurzem Weg. Mit Kunst 
können wir darüber nachdenken und bestenfalls kon- 
kret praktizieren, was gesellschaftlich bisher un- 
möglich scheint. In einer Gesellschaft, in der Migration 
immer als defizitär und anstrengend, stets als mühe- 
voll und arbeitsintensiv angesehen wird, stehen sich  
die Strukturen oft selbst im Weg. Von einem Wan- 
del durch Migration aber könnte die längst überfällige 
Reform deutscher Kulturinstitutionen und die  
gesamte Gesellschaft profitieren. Natürlich ist das 
Arbeit, aber eine schöne.

Ein Verbund Solidarischer Institutionen könnte ein  
Netzwerk mit Kontakten, konkret umzusetzenden  
Gebrauchsanweisungen und ein Handbuch bereithalten.  
Die totale Ahnungslosigkeit könnte überwunden und  
ein bereits zirkulierendes Wissen breitflächig und jeder- 
zeit zugreifbar zur Verfügung gestellt werden. Das 
macht in der Zusammenarbeit auch stärker. Und noch-
mals: Die Künstler*innen stehen dabei im Mittelpunkt. 

Das Theater kann heute nicht einfach mehr nur Theater  
sein. So gesehen war es das in vielen Fällen auch  
nie. Ein Theater kann ein Vehikel dafür sein, Politik 
zu erproben und ganz konkrete Solidarität zu üben, 
die Signale und andere Praktiken in die Gesellschaft 
zurückspielt. Es liegt an uns, uns nicht einschüch- 
tern zu lassen und mit der Arbeit loszulegen.

 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


97

   LITERATUR

   •Mecheril, Paul (2014): „Was ist das X im Postmi-
grantischen?“ In: sub\urban. Zeitschrift für kritische 
Stadtforschung, Band 2 (3), S. 107–112.

   •Nail, Thomas (2015): „Migrant Cosmopolitanism“  
In: Public Affairs Quarterly Volume 29 (2), S. 187–199.

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


98

FAnN1E 
SosA

* in its pro-Black, pro-hoe, femme-centric, anti-academic,  
non-european, anti-colonial meaning

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


A  
wH1Te  
 1nsT1TuT1on

,
s 

Gu1dE  
FoR  
WeLcOm1Ng 
pEOpLe  
oF cOlOR

* 

aNd  
tHE1r 
aud1EnCeS

Editorial Note: At request of the author this text cannot 

be made available under our free license agreement. 

Please visit www.fanniesosa.com for further information. 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


100
Fannie Sosa — A WHITE INSTITUTION’S 

GUIDE FOR WELCOMING PEOPLE  
OF COLOR* AND THEIR AUDIENCES

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


101
https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


102
Fannie Sosa — A WHITE INSTITUTION’S 

GUIDE FOR WELCOMING PEOPLE  
OF COLOR* AND THEIR AUDIENCES

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


103
https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


104
https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


105
Fannie Sosa — A WHITE INSTITUTION’S 

GUIDE FOR WELCOMING PEOPLE  
OF COLOR* AND THEIR AUDIENCES

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


106
https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


107
Fannie Sosa — A WHITE INSTITUTION’S 

GUIDE FOR WELCOMING PEOPLE  
OF COLOR* AND THEIR AUDIENCES

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RePa1r / REPaRaTONS  
PaRT 1 ,. cUlTuRaL  
1nsT1tUT1OnS  ArE  
ColON1Al PrOjeCTS,  
wHeRE

,
s thE L1e

108

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


N1V  
AcOsTa

RaT1ONS  
PaRT TuRaL  
1nsT ArE  
ColON Al PrOjeCTS,  
wHeRE

,
s thE L e

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


110

YOU AIN’T READY

I AM A YOUNG BLACK-FEMME TRANSSEXUAL  

1ST GENERATION DOMINICAN NEW YORKER 

FROM AN IMPOVERISHED MIGRANT FAMILY. 

I AM NOW A RELATIVELY SUCCESSFUL INTER- 

NATIONAL ARTIST AND ACTIVIST.  

I WORK WITH COMMUNITIES AND INSTITU-

TIONS TO PLANT SEEDS FOR OVERDUE PLAT-

FORMS AND RELATIONSHIPS TO CENTER THE 

PEOPLE WHO ARE MOST ENDANGERED. I AM 

CONTINUOUSLY EXPLOITED BY WHITE-LED 

CULTURAL INSTITUTIONS FOR MY, PALATABLE  

TO THE WHITE GAZE, BLACK-CENTERED 

QUEER / MOVEMENT-BASED WORKS. I DESERVE  

FOR MY WORK TO NOT BE, FIGURATIVELY 

SPEAKING, CULTURALLY RAPED AND HAVE 

MY ANCESTRAL WEALTH /INHERITANCES 

PILLAGED. WHAT ARE CULTURAL INSTITU-

TIONS, ESPECIALLY THE ONES WHO, UNLIKE 

MANY, FUCK WITH ME AND MY PERSISTENT 

CLAPBACK, GOING TO DO ABOUT THIS?

	 THE REASONS WHY CULTURAL INSTI- 

TUTIONS ARE UNABLE TO HOLISTICALLY 

HOST MINE AND PEOPLE LIKE ME’S WORK 

ARE NOT MYTHICAL NOR MYSTIC. I WAKE 

UP TO EMAILS EVERYDAY TO FIND ENDAN-

GERING CYCLES CONTINUE AND WOULD 

NOT BE CURVED WITHOUT MY EXPRESSED 

PAINED WORDS AND NUANCED KNOWLEDGE. 

ALSO KNOWN AS FREE INDENTURED LABOR. 

I RECENTLY SAT WITH A CURATOR 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


111

FOR THE 1ST-TIME MEETING TO FIND THAT 

THEY HAD AN ITCHING QUESTION … “DON’T 

YOU THINK PEOPLE OF COLOR SHOULD 

BE OFFERING FREE EDUCATION TO WHITE 

PEOPLE, I MEAN, HOW ELSE ARE WE GOING 

TO GET IT?”. TO WHICH I SAID “IT IS YOUR 

EXPRESSED JOB AS THE LEADER OF A CUL-

TURAL INSTITUTION TO RELENTLESSLY 

ATTEMPT TO GRASP THE 360 DEGREE PIC- 

TURE AND IF YOU WANT TO CONSULT 

PEOPLE OF COLOR YOU PAY THEM AS A CON- 

SULTANT JUST LIKE YOU WOULD AN ARCHI-

TECTURAL OR DESIGN CONSULTANT”. 

	 WHY DID I HAVE TO SAY THIS? DID 

THEIR QUESTION NOT MODEL A SETTLER 

COLONIAL ENTITLEMENT TO MY BLACK 

TRANS FEMME LABOR? I MEAN THE ENTITLE- 

MENT OF WHAT THEY SAID SHOULD READ 

VOLUMES. TO BE CLEAR, THIS IS THE BEGIN-

NING AND CERTAINLY NOT THE END OF 

HOW A COLONIAL PROJECT SUCH AS ART 

ORGS, MUSEUMS, THEATERS, ETC., ENDANGER  

MY MENTAL HEALTH AND THEREFORE THE 

HEALTH OF MY BLACK SELF AND MY BLACK 

COLLABORATORS. THIS EXAMPLE IS ONE  

OF THE LEAST HARMFUL I HAVE NAVIGATED 

WHILE IN CLOSED-DOOR MEETINGS WITH 

MOSTLY WHITE CIS DIRECTORS.  

YOU AIN’T READY

niv Acosta — Repair / Reparations Part 1;  
Cultural Institutions  Are  

Colonial Projects, Where’s the Lie

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


112

	 THINGS I HAVE SAID AT THESE EXCLU- 

SIVE INSTITUTIONAL TABLES: “I EAT WHITE 

FAGGOTS LIKE YOU FOR BREAKFAST”,  

“I’M ›LUCKY TO BE HERE‹ ?!”, “YOU NEED TO  

DO BETTER WHEN HOSTING BLACK TRANS-

FEMME FOLK LIKE ME”, “PLEASE REIMBURSE  

ME FOR THE TICKET I HAD TO PURCHASE 

MYSELF BECAUSE I MISSED MY TRAIN BE- 

CAUSE OF A LIFE-THREATENING TRANS- 

PHOBIC ATTACK ON MY WAY HOME FROM 

WORKING AT YOUR INSTITUTION”, “I’M NOT 

A DIVA, I NEED SAFE TRANSPORTATION”, 

“ALL MY MUSIC IS ORIGINALLY COMPOSED,  

THE FUCK YOU THINK THIS IS?!”, AND 

“YOUR INSTITUTIONAL PRACTICES ARE 

RACIST, IF YOU WANT MY ART, YOU WILL 

HAVE TO TAKE A STRUCTURAL RACISM PRO-

FESSIONAL DEVELOPMENT COURSE WHERE 

WE INVITE THE PEOPLE MISSING FROM THIS 

DIALOG, AKA THE BLACK AND BROWN  

COMMUNITY LEADERS THAT HAVE/HAVE 

NOT BEEN THRIVING THANKS TO YOU”, 

AMONG A FEW THINGS. 

	 THE POINT IS EVERYONE IS EXPLOIT-

ING THE CULTURAL LEADERS WHO RESIST 

AND PROTEST WHILE BLACK AND FEMME, 

STRUCTURAL RACISM IS ONE OF THE MOST 

INSIDIOUSLY FATAL AND YET ARGUABLY 

“THE MOST ELUSIVE” TO THE WHITE GAZE, 

WHITE RUN/LEAD CULTURAL 

YOU AIN’T READY

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


113
niv Acosta — Repair / Reparations Part 1;  

Cultural Institutions  Are  
Colonial Projects, Where’s the Lie

INSTITUTIONS ARE A COLONIAL PROJECT/

STRUCTURALLY RACIST AND DO IMPACT  

THE LIVES OF MANY. THE PROOF IS IN THE 

PUDDING AS THEY SAY… WHO’S SAUCE  

IS THIS ANYWAY? THE RACIAL DISPARITIES 

FROM STAFF TO ARTIST PRESENTED ARE 

ALWAYS PALPABLE AND NOT AS MYSTICAL 

OR MYTHICAL AS THE WHITE INSTITUTION 

WOULD HAVE YOU BELIEVE. IF YOU’RE  

A DATA MONGER, THE REPORTS HAVE BEEN 

WRITTEN, DEVOS AND MELLON TO  

BE EXACT. 

WHEN WE 
ASK FOR 
REPARATIONS 
IT SHOULD 
INCLUDE 
EVERYTHING 
FROM 
ECONOMIC  
TO ENERGETIC 
REPAIR. 

	

YOU AIN’T READY

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


114

I AM IMAGINING A WORLD WHERE MAR-

GINAL PEOPLE’S REST/SLEEP/R.E.M CYCLES 

ARE PRIORITIZED. THERE ARE GREAT 

RACIAL DISPARITIES IN THE SLEEP OF RA- 

CIALIZED PEOPLES AND THOSE OF WHITE 

PEOPLES. I PROPOSE THAT WHITE-LED 

CULTURAL INSTITUTIONS ARE JUST AS CUL-

PABLE IN EFFECTIVELY ENDANGERING  

AND DISPARAGING COMMUNITIES OF COLOR 

AS THE CLUB BOUNCERS OF THE WORLD’S 

IMAGINATION OR WHAT IS LEFT OF OUR 

PILLAGED IMAGINATIONS. CULTURAL INSTI-

TUTIONS SHOULD BE INSTIGATING BETTER 

REST/SLEEP FOR THOSE WHO NEED IT MOST. 

HERE’S AN EXTENSIVE (NOT EXHAUSTIVE) 

LIST OF WHO’S REST NEEDS REPAIRING: IN- 

DIGENOUS COMMUNITIES, BLACK DIS- 

ABLED, BLACK FEMME, BLACK TRANS WOMAN,  

BLACK IMMIGRANT, ARAB IMMIGRANT, 

MUSLIM IMMIGRANT, SINGLE BLACK 

PARENTS, YOUNG BLACK PRECARIOUS AND 

ALONE ARTISTS AND ACTIVISTS. 

	 ON THE TOPIC OF PILLAGED IMAGI-

NATIONS, DENZEL WASHINGTON PLAYED  

A COP 7 TIMES ON FILM. THE BLACK MALE  

COP IS THE WHITE SUPREMACIST DREAM. 

THIS DREAM IS TO WEAPONIZE OUR  

CHARACTER AND POLICE OUR PEOPLES  

BY PUTTING BLACK MEN IN UNIFORM  

AND PREDOMINANTLY INVESTING 

YOU AIN’T READY

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


115
niv Acosta — Repair / Reparations Part 1;  

Cultural Institutions  Are  
Colonial Projects, Where’s the Lie

POC NEIGHBORHOOD FUNDING INTO POLI-

CING INSTEAD OF EMPOWERING. EARLIER 

IN MY CAREER I WAS OBSESSED WITH THE 

ARCHETYPE OF BLACK MASCULINITY.  

I WAS COMING INTO MY TRANS IDENTITY 

AS MORE MASC-CENTERED AND STRUG- 

GLED TO WRAP MY BRAIN AROUND THE 

VIOLENT DEPICTIONS OF BLACK MASCULINE 

PEOPLE WHICH DENIED ME, AS I’M SURE 

MANY OTHERS, OF A POSITIVE REPRESENTA-

TION OF BLACK MEN. 

	 WHAT I MEAN BY POSITIVE IS 

DIVERSE AND INCLUSIVE OF QUEERNESS, 

FEMININITY AND GENDER NON-CONFOR-

MANCE. IN THE FINAL INSTALLATION OF  

MY SERIES ENTITLED “I SHOT DENZEL”  

I WORKED WITH MY MOTHER AND VOGUING 

AS THE FINAL PUSH FOR GRASPING WHAT 

WAS EXCLUDING ME FROM THE JUMP… THE 

SUBSEQUENT OPPRESSION OF MY IMAGI-

NATION. ONCE I SHOT HIM I COULD WALK 

AWAY WITHOUT REGRET. I HAD MADE  

AWAY WITH THE DISTORTED NATURE WITHIN 

THE POPULAR DEPICTIONS OF BLACK  

MALE-DOM. THE DEPICTIONS WHICH HAVE  

US ALL PANICKED AROUND BLACK MAS- 

CULINITY AND UNABLE TO SEE BEYOND  

THE MONOLITH. 

	

YOU AIN’T READY

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


116

OUR 
COLLECTIVE 
IMAGINATION 
OF BLACKNESS 
KILLS BLACK 
PEOPLE.

	 		

UNLIKE WHITE CIS-HETERO MEN I WAS 

BORN INTO A DEFICIT I WILL NEVER  

BE ABLE TO REPAY. THE DEFICIT WHICH 

DENIES ME FREE MOVEMENT AND ACCESS 

TO STANDARDS OF LIVING THAT I HAVE  

A RIGHT TO, SUCH AS STRUCTURES LIKE 

SAFE TRANSPORTATION, HEALTHCARE, 

EDUCATION, ETC., YET MORE IMPORTANTLY 

THE RIGHT TO BE SEEN AS THE EXPERT 

OF MY OWN EXPERIENCE. AS IN THE RIGHT 

TO BE BELIEVED IN THE STRUGGLES I,  

AND MANY OTHERS, FACE AS TRUE AND 

NOT AN OBSTRUCTION TO THE WHITE 

CIS-HETERO FICTION BY MERELY EXISTING 

IN A WORLD THAT REMOVES MY HUMANITY. 

	 OUR REPARATION WILL NOT BE 

CHEAP, FURTHERMORE NOR WILL IT LINE 

PRODUCTION-BASED POCKETS. TO CENTER 

BLACK/INDIGENOUS REST, A DIRECT 

RESISTANCE TO CAPITALISM MUST 

YOU AIN’T READY

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


117
niv Acosta — Repair / Reparations Part 1;  

Cultural Institutions  Are  
Colonial Projects, Where’s the Lie

BE MADE. MONEY AND THE INSTITUTIONS 

WHICH CENTER IT WILL ALWAYS EX- 

CLUDE AND PUNISH PEOPLE WHO CANNOT 

ACCESS IT, REMAINING KNOWN TO  

SUSTAIN STRUCTURAL RACISM.

	 LIKELY EVEN AFTER READING THIS 

TEXT YOU ARE STILL AT A LOSS FOR  

HOW TO STRUCTURE YOUR CONTRIBUTION 

TO REPAIRING BLACK & INDIGENOUS  

TIME, REST AND REJUVENATION. YOU CAN 

HIRE ME. YOU CAN ALSO EMAIL ME WITH 

QUESTIONS ONCE YOU’VE SENT MONEY  

TO ME THROUGH PAYPAL.ME/NIVACOSTA. 

IN FACT, IF YOU THINK READING THIS TEXT, 

ATTENDING A FEW WORKSHOPS AND  

OVERBURDENING THE FEW PEOPLE OF 

COLOR IN YOUR LIFE FOR FREE IS GOING  

TO BE ENOUGH YOU SEVERELY NEED  

TO CONTACT ME. 

	

YOU AIN’T READY

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JaAm1l 
OlaWalE 
KosOKo

Cr1s1s 1n thE 
gAllery:
CuRaT1On and 
the Prax1s  
of Just1ce

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


119

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


120

 he story is [...] we are  
still talking/thinking about  
diversity, inclusion, multi- 

culturalism (conversations that 
started three or four decades ago) 
when we need conversations  
about cultural equity, cultural  
democracy, cultural justice.  
We are still talking about a para-
digm shift when, in reality, we  
are often engaged in (unspoken) 
power struggles. We are fight- 
ing a revolutionary struggle on 
two battlefronts with a two- 
edged sword: the need to build, 
support, sustain community- 
based/culturally-grounded/ 
culturally-specific institutions  
on one hand; and opening  
up opportunities for board partici- 
pation/employment opportu- 
nities in ‘major/mainstream’ or- 
ganizations on the other.

	 Baraka Sele

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


121Jaamil Olawale Kosoko — CRISIS IN THE  
GALLERY: Curation and the Praxis of Justice

Colonial Distortion

What does a radically inclusive curatorial practice look 
like? How does this practice become a lived experience 
that moves beyond the predominantly white cultural 
institutional frame? Throughout my travels in Europe, 
Canada, and the United States, I have consistently 
encountered a lack of supportive inclusionary cultural 
spaces for individuals who identify as trans*, queer, 
disabled, Black, indigenous, and/or people of color. 
Performance curators and audiences alike ask me  
the same question in regards to creating more inclusive 
spaces for people who exist outside the sphere of  
white cisgender hetero-normality and ability: how do 
we begin to break the border between art and cul- 
ture to allow diverse audiences to feel more welcomed 
inside predominantly white spaces? In her blog post, 
Policy Briefing: Towards a Decolonial Curatorial Practice,  
the independent curator and educator Chandra Frank 
makes a case to broaden and decolonize modern cura- 
torial practices by altering the current conventional  
predominantly white structural frames of curation:

“A decolonial curatorial process is committed to 
undoing coloniality that is embedded in  
the existence of the Western museum space, 
and disrupts the power dynamics that lie 
beneath the development of exhibition making. 
This commitment creates an environment  
where the incorporation of alternative epistemo- 
logies becomes a core part of the politics  
of curation. That said, the application of this 
informed process requires the curator and  
the institution to contribute to the unearthing  
of hidden histories.” (Frank 2015)

Before I discovered the language to identify my curato-
rial practice, I found the act of organizing performance, 
exhibition, and the humanities fascinating because of  
my consistent impulse to focus my thinking within Black  
study and artistic communities. My first job, as a teen  
usher, was at the Charles H. Wright Museum of African  
American History in Detroit, Michigan. For me, that  
museum was a place of refuge, mentorship, 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


122

employment, professional development, and commu- 
nity. It sparked my engagement in “conversations about  
cultural equity, cultural democracy, cultural justice” 
(Sele 2017). I understand my curatorial practice today 
because of the foundation I gained within those 
museum walls.
	 As I have grown to define it, curating is a practice  
that requires “unearthing” hidden histories to reveal 
social structures and creative practices through oblique 
or slant readings of modernity both inside and outside 
the cultural institution. Curating involves selecting, orga- 
nizing, and presenting live works, objects, and ideas 
to realize the possibility for one’s own imagination (and 
perhaps spark the imagination of others); curation 
shares embodied practices and resources to centralize 
new cultural production, and practice radically inclu- 
sive strategies that heal, induce care, and support  
multiple expressions of freedom for all people.
	 Unfortunately, due to embedded systems of 
coloniality, this curatorial ideology is not a standard 
practice. The concept of care as it pertains to curatorial 
practice simply cannot co-exist within this “perverted 
logic” (Fanon) of racialized institutionalized power. In  
The Wretched of the Earth, Frantz Fanon writes about 
the distortive effects of colonization: 
	 “Colonialism is not satisfied merely with holding 
a people in its grip and emptying the native’s brain of  
all form and content. By a kind of perverted logic, it 
turns to the past of the people, and distorts, disfigures 
and destroys it.” (1963: 210)

With this understanding of the corrosive effects of colo- 
nization and the crisis located within institutions of  
the American project, I am left with a series of inescapa- 
ble questions. How does care operate as an essential 
part of survivalist tactics and freedom strategies for di- 
asporic people? How does predominant whiteness 
distort curatorial praxis? Are predominantly white insti-
tutions (PWIs) actually able to care for Black and other 
“minoritarian” (Muñoz 1999) people? How do we curate 
health in the wake of such overwhelming tribulation? 
	 If alternative decolonial epistemologies are to  
become a core part of the politics of curating, prac- 
titioners within the field must be willing to wield a  
paradigm shift within their institutions (as they relate  
to education, activism, and the sustenance  
of culture).  

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


123Jaamil Olawale Kosoko — CRISIS IN THE  
GALLERY: Curation and the Praxis of Justice

A commitment to undoing colonial structures within 
curatorial practice must be a central goal for those in  
positions of power if we are ever to realize radically 
inclusive cultural spaces for all people.
	 Curation, when practiced with radical care at its  
foundation, is inevitably inclusionary and holds itself 
accountable for oversights and omissions. American 
scholar Nicole Martin speaks to this point in her  
essay Rep’ing Blackness: Curating Performance as a  
Practice of Radical Care, where she outlines a series  
of radical care attributes: “Radical care does not shy 
away from the unfamiliar. Radical care is unamused 
with ego and considers community the cornerstone of 
practice. Radical care is gracious, healing, and  
affirming” (Martin 2015: 56). 
	 In my own independent curatorial projects such 
as Black Male Revisited: Experimental Representations 
Through the Ephemeral Form (2014), legible/illegible: 
opening beyond the space of identities (2015), Imaging 
Justice for the Dark Divine (2015), and, most recently, 
The Blood Was On Their Shoulders (2017), I have 
worked to institute these same strategies of collective 
care and inclusivity by centering the voices of women, 
queer, trans*, indigenous, and people of color (QTIPOC) 
artist-curators, allowing us, as an ensemble, to  
frame the curatorial rationale and presentation of  
these projects. 
	 To create this inclusive curatorial ideology, here- 
by named Socio-Choreological Mapping (SCM), I draw 
from my academic performance studies in complexity 
theory and Emergent Improvisation (under the tutelage  
of Susan Sgorbati at Bennington College). I am also influ- 
enced by the concept of “choreology”, coined in 1955 
by dance theorist and mathematician Rudolf Benesh 
with dancer Joan Benesh – his wife – to notate move-
ment systems in the body (cf. Kando 2016). 
	 SCM is a framework for situating how people 
move together, document, communicate, and archive 
themselves in the world. Bridging the concepts of 
choreology (or the practice of movement study and no- 
tation) with Emergent Improvisation (dynamic, self- 
organizing systems operating in open-ended environ-
ments), I focus my research specifically inside a Black/
minoritarian social context to identify how QTIPOC 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


124Jaamil Olawale Kosoko — CRISIS IN THE  
GALLERY: Curation and the Praxis of Justice

realize their own freedom strategies both within and 
outside of spaces that have been historically fore- 
closed to them. 
	 Decentralization of a single stakeholder or leader  
and collaboration with members of the local community 
is fundamental to the curatorial ethics and inclusive appli- 
cation of SCM. It is critical because it allows the be- 
haviors of Socio-Choreological Mapping to have the  
nuance, reverberation, and emergent complexity 
needed to empower any person seeking to participate 
within a shared goal or project. The versatility of de- 
centralized systems allows multiple points of entry within  
the digital world, the physical world, and the psychic/
theoretical world. A self-proclaimed activist can tweet, 
write, march in protest, create a mural or theatrical 
work, all as legitimate notated and/or archived personal 
forms of performed collective protest. 
	 Clear examples of SCM ideological application 
can be found in trans-digital reality and social justice 
movements such as #BlackLivesMatter, #TransIsBeautiful  
and #GirlsLikeUs. These examples, when considered 
through the lens of performative movement actions cre- 
ated by Black and queer women of color, decentralize  
the voice of one single curator. In identifying Socio- 
Choreological Mapping as a conceptual framework for 
inclusivity, it has become clear that the role of the  
curator is deeply situated within the practice and sustain- 
ability of care (both for self and others). Some examples  
of projects that centralize care and serve as examples 
of how the model of SCM works successfully in part-
nership with various institutions include The Gathering 
(a project created by Camille A. Brown that has been  
held at New York Live Arts and Gibney Dance among 
other locations), Dancing While Black (a project creat- 
ed by Paloma McGregor that has collaborated with 
institution such as Bronx Academy of Arts and Dance 
and Brooklyn Arts Exchange), and Dancing for  
Justice (a project created by Brittany L. Williams with 
team members based in Trinidad & Tobago, Miami, 
Detroit, and DC). These curatorial projects encourage 
deep collaboration between institutions and artists/
activists allowing new voices to enter the institutional 
frame and cause much needed disruption. 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


125

	 My goal in writing this paper – as artist, academic,  
and curator – is to implicate SCM as a curatorial frame-
work considering care as a technology derived from cen- 
turies of documented and undocumented fugitive 
knowledge while providing case studies that highlight 
value systems that are integral to the SCM concep- 
tual frame. I argue for SCM as a healthy alternative for 
the creation of radically inclusive care-giving within  
the dominant culture of the art world. I ask my reader- 
ship to consider if we – as members of the cultural 
sector and global citizens invested in the resistance 
against white supremacy and coloniality – are ac- 
tively committed to providing the socially engaged 
artist-activist with the sustained resources needed  
to continue creating the intersectionally collaborative 
socio-choreological maps “that when followed will  
liberate us” (hooks 2011). 

Fugitive Survival

Before I knew who I was, my being was already rendered  
into a social construct that understands me to be non- 
human, invisible, illegible, criminal, disposable, trauma- 
stricken, policed, a thug, a nigger, a negro, colored, 
an incomprehensibly Black fugitive. But even as these 
labels mark my past and present, I choose how they 
obtain the power to mark my future. Black theory allows  
a space for infinite imaginative performance and 
psychic experience to occur. It allows escape, refusal, 
transgression, and practices of freedom to be felt  
and materialized in the body, transmitted into action 
through creative forms of expression and activism.  
As a Black artist-curator I am a remarkable expression 
of freedom and futurity risen from a stolen past. The 
practice of creating and curating live performance  
is deeply intertwined with the ability to dream limitlessly 
and, as a result, create the maps that can articulate  
the possibilities for a liberated society.
	 I like to imagine: what if my ancestors had not 
been colonized, reinvented, labeled, and rendered  
marginal? What if the diseased illusion of race had never  
become a preordained performance assigned to my 
body, and all bodies alike, for generations? What per-
formance of self might I be able to engender had  
those before me been curated into a condition 
of freedom instead of enslavement? 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


126Jaamil Olawale Kosoko — CRISIS IN THE  
GALLERY: Curation and the Praxis of Justice

	 Knowing loss is an epistemology located in my 
blood memory. My Black being came into existence 
within an American context where loss is an epigenetic 
system embedded in the DNA of how I have come to 
understand the performance of my identity. The strains 
trace back to my father’s too frequent disappearing 
acts and sudden death. They take the shape of my 
22-year-old brother who was murdered outside a 
7-Eleven in Denver, Colorado. In the alcoholic tears and 
schizophrenic episodes that led to my mother’s pre-
mature death at the age of 36. I know loss because my 
entire immediate family is dead, and so every day  
I live in the wake of that ultimate truth.
	 Blackness, “the extended movement of a specific  
upheaval, an ongoing irruption [...], a strain that pres-
sures the assumption of the equivalence of personhood 
and subjectivity” (Moten 2003: 1) forces us to imagine 
new experimental ways of practicing joy “in the wake of  
loss” (Sharpe 2016) because one is never quite at ease  
in the world. Always forced to live on the edge, Black life 
is constantly in the throes of the avant-garde, always 
considering new imaginative methods of being because 
it is constantly negotiating the obstacle of being. From 
popular music to visual art to literature, Black people 
habitually conjure care, magic, medicinal potions,  
stories, and other anecdotes of Black joy and survival 
for the world to eventually consume and/or shun.  
Black artists are vital to the contemporary cultural dis-
course now more than ever before. The cultural  
production that we offer the public domain is integral  
to the healing of all people as we attempt to navi- 
gate through this turbulent atypical political moment in 
world history known as the Trump administration. 
	 In bringing attention to the crisis in the gallery 
that plagues the art sector within the US and Western 
world cultures, I return to one of my leading questions 
for researching this idea of self-care as a curatorial 
practice. What can Black thought teach all people about  
living, being, and creating meaning in a world where 
“we were never meant to survive” (Lorde 1995)? The SCM  
concept is a framework I needed to locate because  
I had to develop a strategy for my own survival in the 
wake of immense loss; a strategy that might translate 
into various communities and creative practices. Learn-
ing how to exist inside this wake, how to do the work  

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


127

of the wake (cf. Sharpe) allowed me to begin identifying 
SCM, and as a result, allowed me to find new meaning 
within my life’s work as an artist-curator. 
	 But for my Socio-Choreological Mapping concept  
to be applied successfully within the cultural institution, 
more inclusionary practices within the arts field must 
occur. A reorganized methodology surrounding the con- 
sistent and highly problematic implementation of “pre-
dominant whiteness” (Wethers 2015: 15) must transpire 
within the field before a dynamic socio-choreological 
map can be realized.  
	 The statistics are not surprising. According to  
a 2017 report by the Museum Board Leadership,  
“93 percent of museum directors are white, as are 92.6 
percent of board chairs and 89.3 percent of board 
members.” But even with this crisis of non-inclusivity 
ever present, I believe most white people working in 
cultural institutions recognize the importance of diversity  
both within and outside of the art sector. The issue,  
in my opinion, goes far beyond the concept of “creating 
diversity” within predominantly white spaces.  
	 While many enlightened white contemporary 
curators and artistic directors know the importance  
of incorporating Black and other minoritarian voices into 
their staffs, exhibitions, and performance planning, 
much of the art world is still managed under a structural-
ly violent white supremacist’s doctrine that ordains 
European aesthetics and creativity as the highest level 
of intellectual/conceptual rigor. 
	 What I am arguing for is a revision in the way 
we care and support individuals who are QTIPOC once 
they arrive within the walls of the predominantly white 
institution. No matter the capacity (staff member, artist, 
audience, board member), I question if the modern 
American white institution is actually capable of deliver- 
ing the kind of care and hospitality needed to sustain 
members of minoritarian communities who have been 
forced to work within spaces where the white gaze  
(and its corresponding micro-aggressions) are endured 
on a daily basis. 
	 In response to this cultural erasure, many artists 
of color have created their own strategies and managed 
to become far less dependent on cultural institutions. 
The internet has changed the way visual and performance  
art is experienced. The mainstream distribution of the 
internet has allowed multiple artists a platform 
to challenge the structural racism within  

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


128

the art field. Today, contemporary Black experimenta- 
lists can work online and/or in other audio-visual 
mediums to push their work towards greater public 
consumption, and in some cases, monetize their work 
without the backing of an established cultural insti-
tution. Digital platforms circumvent the institution as 
mediator, connecting the artist directly with public.
	 Experimental Black artists such as Juliana 
Huxtable, M. Lamar, IMMA, and Jacolby Satterwhite 
have created significant audiences for themselves 
online. Their hyper-afro-queer futuristic online personas  
situate them within an alternative, multi-layered  
mystique generating a dynamic digital following. These 
artists use their bodies – sometimes as sexual sub- 
jects, sometimes as radical racial metaphors – to bridge  
the gap between “high” and “low” art, pop and avant-
garde, all the while connecting their work and ideas 
directly to audiences as a means to distribute their 
work to the public regardless of gallery or venue 
representation.
	 When so many lives are hanging by a thread, I am  
forced to consider the role of radical care and deco- 
loniality even more closely. What is the connection be- 
tween curation and larger societal issues? How do  
artists of color curate spaces, environments, and com- 
munities that are brave enough to bring to light the 
sociopolitical issues of the contemporary moment? It is  
the role of curators and artists to concern themselves 
with these questions. As cultural citizens, I believe it is  
our duty to respond to these circumstances. Most 
curators and artists of color have a deep knowing and 
practice of this. Whereas many of those operating 
within white dominant culture, who have positioned 
themselves under the cloak of whiteness and neo- 
liberalism, are just becoming ‘woke’ to the urgency of 
the matter now that many of their civil rights are also  
in danger. Arguably, it may be the historical lack of 
social engagement, political investment, and the delu-
sion of national socio-economic progression among 
white curators and cultural producers in positions  
of power within most institutions throughout the US  
and the Western world that landed us in this crisis  
of monotonous curatorial praxis and vague cultural 
understanding in the first place.
	 In a time when financial and educational 
resources in the arts are universally scarce, if  
contemporary institutions are to remain 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


129Jaamil Olawale Kosoko — CRISIS IN THE  
GALLERY: Curation and the Praxis of Justice

embedded in the criticality of current artistic concerns, 
then they must be in constant discourse with artists, 
producers, and curators who are on the horizon, self-
taught, outsider, minority, and independent. Now  
more than ever before, individuals are in control of their 
experiences, carefully curating the cultural content 
which they ordain as most important to their lives (as 
displayed most concretely by social media), and so  
the role of the art institution of the future is to create 
more spaces for this kind of experiential, innovative, 
horizontal interaction to take place without judgment, 
prejudice, and highbrow critique. Because “the  
master’s tools will never dismantle the master’s house” 
(Lorde [1984] 2007: 110), in order to implement the  
real work of diversity, inclusion, and radical care, cultu- 
ral hubs must meet Black and Brown people with  
new inclusive strategies that center their needs and 
concerns. Institutions must be willing to work with  
and alongside communities of color to create program-
ming that speak specifically to the concerns of those  
communities. The tools and frameworks used to support  
the work of socially engaged artists need to be just  
as multilayered, dynamic, and radical as the work itself. 
	 Hand over your old tools and allow those who 
exist on the outskirts to enter into the center! Watch and 
listen! Curators and presenters can no longer use  
passé systems to support work and make hires if their 
institutions are to remain vital for decades into the 
future. The American cultural infrastructure has spent 
hundreds of years mastering barriers that facilitate 
non-inclusion and segregation to locate, intrigue, and 
attract white, wealthy prospects. Now it is time to 
devote the same amount of energy to centralize the 
“dark divine” (hooks 2011) and gain the trust and  
attention of disabled communities, QTIPOC commu- 
nities and the like, allowing them the cultural  
equity, support, and care they deserve!

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


130Jaamil Olawale Kosoko — CRISIS IN THE  
GALLERY: Curation and the Praxis of Justice

   LITERATURE

 •American Alliance of Museums (2017): 
Museum Board Leadership 2017.  
A National Report.

 •URL: http://www.aam-us.org/ 
wp-content/uploads/2018/01/ 
eyizzp-download-the-report.pdf 
[20.04.2018].

 •Fanon, Frantz (1963): The Wretched of 
the Earth. New York: Grove Press.

 •Frank, Chandra (2015): “Policy Briefing: 
Towards a Decolonial Curatorial  
Practice.” In: Discover Society. http://
discoversociety.org/2015/06/03/ 
policy-briefing-towards-a-decolonial- 
curatorial-practice/ [20.04.2018]

 •hooks, bell (2011): “Lorde:  
The Imagination of Justice.” In: I Am  
Your Sister: Collected and Unpublished 
Writings of Audre Lorde, edited by 
Rudolph P. Byrd, Johnnetta Betsch Cole, 
and Beverly Guy-Sheftall. Oxford,  
New York: Oxford University Press.

 •Kando, Juliette (2016): “What Is  
Choreology?” In: Owlcation. URL: https://
owlcation.com/humanities/what-is- 
choreology [20.04.2018].

 •Lorde, Audre (1995): “A Litany for  
Survival.” In: The Black Unicorn: 
Poems. W. W. Norton & Company.

 •Lorde, Audre (2007): “The Master’s Tools 
Will Never Dismantle the Master’s House.”  
In: Sister Outsider: Essays and Speeches. 
Reprint, Trumansburg, NY: Crossing Press.

 •Martin, Nicole L. (2015): “Rep’ing  
Blackness: Curating Performance as a 
Practice of Radical Care.” In: Con- 
figurations in Motion: Performance Cura-
tion and Communities of Color, 54–57. 
Published in conjunction with SLIPPAGE: 
Performance|Culture|Technology at  
Duke University.

 •Moten, Fred (2003): In the Break:  
The Aesthetics of the Black Radical Tradi-
tion. University of Minnesota Press. 

 •Muñoz, José Esteban (1999):  
Disidentifications: Queers of Color and 
the Performance of Politics. Minneapolis, 
London: University of Minnesota Press.

 •Peskin, Eva (2016): “The Radical Pleasure 
of Convening: Jaamil Olawale Kosoko  
& Anonymous Bodies’ — ‘Imaging Justice 
for the Dark Divine’ and beyond.”  
In: Culturebot. URL: http://www.culturebot.
org/2016/01/25217/the-radical-pleasure- 
of-convening-jaamil-olawale-kosoko- 
anonymous-bodies-imaging-justice-for-
the-dark-divine-and-beyond/ [20.04.2018].

 •Sele, Baraka (2017): A Black Paper: 
Revolution/Resilience/Race.  
Electronic Newsletter.

 •Sharpe, Christina (2016): In the Wake:  
On Blackness and Being. Durham,  
NC: Duke University Press. 

 •Wethers, Marýa (2015): “Thinking from 
Within.” In Configurations in Motion:  
Performance Curation and Communities  
of Color, 15–19. Published in conjunction 
with SLIPPAGE: Performance|Culture|Tech-
nology at Duke University.

 •Williams, Brittany L. (2017): “Open Call 
And Response To Art And Cultural-Art 
Organizations To Step Up And Push Back.” 
In: Dancing for Justice, 24 January. URL: 
http://us14.campaign-archive1.com/ 
?u=7ed600a5b9d644a5a8ec54030&id= 
1f712014d6 [20.04.2018].

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


131
https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ReFlEcT1Ng 
ExPeR1EnCeS
 of WoRk1nG 
W1TH  WH1tE-
DoM1NaTeD, 
PuBl1ClY - 
FuNdEd 
1nsT1TUt1OnS 
1N The UK

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


133

SuTaPa B1SwAs, 
HaRoLd OfFeH,  
 NePhErT1T1  
 ScHaNdOrF

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


134
Sutapa Biswas, Harold Offeh,  

Nephertiti Schandorf — Reflecting Experiences of 
Working with White-Dominated, Publicly- 

Funded Institutions in The UK

he Künstlerhaus  
Mousonturm Frankfurt 
approached me in 2017 to  

invite me to write about my re- 
lationship and involvements with  
white-dominated institutions  
in the UK. While I’ve had many  
experiences, I thought it would  
be useful to put my own experience  
into context by inviting other  
artists to reflect on their experiences  
too. Two people accepted my  
invitation. Artist Sutapa Biswas 
and independent curator 
Nephertiti Schandorf. Both of  
them have been extremely 
generous in sharing accounts  
of their experiences, advice  
for fellow artists and provocations 
for institutions. I would like to 
thank them for their honesty  
and openness. I hope our contri- 
butions can stimulate more 
discussion and provide insight  
and support to other artists. 

	 Harold Offeh, November 2017

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


135

Through the Back Door. 
Entering and Encountering 
White Art Institutions 

	 by Harold Offeh 

As a Black artist who has been practising for over  
20 years, I have had many encounters with white-dom- 
inated institutions. The nature of structural and institu-
tional power makes this a given in the UK. I could easily 
speak at length to the conditions and encounters  
artists of colour have to face in relation to institutional 
power. These experiences are shaped by the conditions 
and terms with which one engages with these institu-
tions. Just to be clear, I want to speak to some of my 
experiences of publicly-funded UK institutions. This 
obviously excludes experiences with other private institu- 
tions, and I do not claim to speak for all artists of colour 
in the UK. However, I feel it’s important to address these 
cultural institutions and their practices, the nature of their 
public funding and the recent demands of governmen- 
tal public policy. These policy agendas claim to diversify 
artists and audiences and have shaped the conditions  
of encounter that I and other artists of colour have experi- 
enced. While I’ve had good and bad experiences across 
the sector, I feel these overarching institutional agen- 
das have shaped some invitations and opportunities.

It is generally accepted that there is still a need for greater 
representation of artists of colour or BAME (Black, Asian, 
minority ethnic) artists and audiences in UK galleries and 
museums. The Arts Council England is the main govern-
mental arts agency (together with equivalent agencies in 
Scotland, Wales and Northern Ireland) that fund arts in- 
stitutions in the UK. It has over successive years launched 
many initiatives to diversify the arts sector. These range 
from the current initiative, called A Case for Diversity  
to previous programmes such as Decibel which supported  
individual artists, including me, with large financial  
awards, but little media exposure. These programmes 
create a specific context whereby state-funded galleries 
need to show they are working with Black, Asian and 
ethnic minority artists and audiences. Inherently, these 
spaces are white-dominated and therefore a visible  
but unacknowledged colonial binary is set up. 
White power needs black labour!
	

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


136

Across my career, my encounters with white-dominated  
institutions has been shaped by the hierarchical sub- 
divisions of galleries and museums. Working with either 
curatorial or education/learning departments at differ- 
ent, but sometimes the same institutions. There has been 
a traditional top-down structure in the interplay be- 
tween these two divisions in galleries. Normally, cura- 
torial departments deal with and provide the thrust  
of programming. Selecting artists, putting together ex- 
hibitions and framing discourse in the service of con- 
temporary culture, art history and, of course, the art 
market. The education department’s role has tradition-
ally been to interpret and mediate the curatorial pro-
gramme for specific audiences, school kids, families, 
the poor etc. A dual shift occurred in the 1990s. The  
rise of institutional critiques, developed by artists like 
Hans Haacke, Andrea Fraser and Fred Wilson together 
with the curatorial turn to relational aesthetics began  
to destabilize and challenge some of these hierarchies.

In my experience, there was certainly an emphasis 
placed on the educational departments of museums 
to fulfil the diversity agenda. Working with Black, Asian 
and ethnic minority artists would allow institutions to  
show an engagement with diverse artists with the 
added benefit of bringing in diverse audiences. In fair-
ness, I have to acknowledge the honesty and integrity 
of some of the mainly white, female learning and edu-
cational curators who have a commitment and genuine 
belief in engaging audiences and supporting a diver- 
sity of art practice. My problem is that existing structures  
allowed curatorial and collection departments to get 
away without a committed or structural investment in 
supporting BAME artists. In the 1990s, the YBA (Young 
British Artists) phenomenon whitewashed the UK art 
scene. Writer Eddie Chambers gives a good overview  
of this period in his book, Black Artists in British Art:  
A History since the 1950s (Chambers 2014).
	 Noticeable figures like Chris Ofili, Steve McQueen  
and Yinka Shonibare managed to exist outside or par-
allel to the YBA narrative of British Art, but they seemed 
to be the exception. Perhaps in response to this white 
canonical history artists like Sonia Boyce, Susan Pui 
San Lok and curator Paul Goodwin are part of a larger 
team who have set up a three-year research project: 
Black Artists and Modernism. Its stated aims are: 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


137
Sutapa Biswas, Harold Offeh,  

Nephertiti Schandorf — Reflecting Experiences of 
Working with White-Dominated, Publicly- 

Funded Institutions in The UK

“For several centuries Britain has introduced some of 
the most important art and artists to the world. Despite 
this rich history, the art history of the nation’s own  
black artists (a term that exceeds the limitations of race 
to encompass political and cultural solidarity) remains 
under-recognised nationally and internationally. The 
Black Artists and Modernism project promises to cor-
rect these various omissions.” (Boyce et al) 

There is often a palpable difference in status between 
the artists who get to work with the educational depart-
ment and those working with curatorial departments 
at the same institution. Artists in educational contexts 
tend to be women and artists of colour, which further 
highlights the difference. Recent statistical evidence is  
hard to source, however a 2003 study indicated that 
85% of gallery educators were women and 94% were 
white (Garret 2004: 3). In a published discussion to 
mark its 25th anniversary, Felicity Allen, the former direc- 
tor of engage: The National Association for Gallery 
Education in the UK, highlighted that “gallery educa- 
tion was, and still is, a profession populated mostly  
by women” (Raney 2015: 7).

What can also be just as frustrating, is that the work 
produced in the context of education programmes can 
be more complex, challenging or allow for innovative 
methodologies and outcomes. However, a lack of criti-
cal discourse, by this I mean writing, publications,  
peer reviews, symposia etc. often means this work oper- 
ates in a vacuum and lacks the cultural capital afforded 
to the works produced within a curatorial context.
	 I can speak to two specific experiences I have had.  
The Mothership Collective was a project I developed  
in response to an invitation from South London Gallery 
to programme a series of public workshops in August 
2006. One of the clear parameters of the project was 
that the project had to engage a diversity of audiences 
and it had to fill the traditional art graveyard period  
of August. I jumped at the opportunity to work in the  
space and in response, I developed a curatorial ap- 
proach. The Mothership Collective involved 20 artists 
being invited to devise one-day workshops with audi-
ences that would result in a month-long programme.  

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


138
Sutapa Biswas, Harold Offeh,  

Nephertiti Schandorf — Reflecting Experiences of 
Working with White-Dominated, Publicly- 

Funded Institutions in The UK

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


139

I managed to incorporate a short exhibition period to dis- 
play the results of the workshops. It was a hugely 
rewarding experience, well supported by the gallery 
and hugely helped to develop my practice. But its 
limited exposure and framing as an educational project, 
with a lack of press, reviews, marketing etc. meant  
the project didn’t exist in conversation with anything  
else. I had a similar experience with the Tate Learning 
project RadioCity in 2016. The project was developed  
in collaboration with artist Marion Harrison and curators 
from Tate’s early years and families team. The academ- 
ic Dr Judith Stewart sums up the situation well, she 
perceives “a divide between exhibiting artists and partici- 
patory artists. Participatory artists, who show the 
gallery’s inclusiveness and bring in funding, often feel 
invisible and marginalised, both because of their  
positioning in education programmes, and because a 
higher value seems to be placed on certain types  
of audience” (Raney 2015: 12).
	 I am citing these examples not out of bitterness. 
These experiences are symptomatic of a failure of insti-
tutions to recognise, support and promote the creative 
production they are commissioning across all areas  
of the institution. There are sometimes good reasons for  
this, one might take into consideration the ethics of 
working with vulnerable groups for example. But more 
often, it is because education departments models of 
success are determined by: numbers of “hard to reach” 
groups who engage or sheer numbers of participants  
or the perceived social benefits. Here, social capital 
is the currency. You could argue, that is a great thing, 
which it is. But this social capital often negates the 
cultural capital and investment in artists, and that often 
means women and artists of colour in this context. 
There are some good examples in the UK that counter 
this narrative. The Showroom Gallery in London under 
director Emily Pethick has an integrated programme 
with no division between curatorial and learning depart-
ments. And more recently even Tate has developed a 
more cross-programming approach. But implementation 
and innovation is very patchy and inconsistent across 
the arts sector in the UK. Integrated or cross depart-
mental programming presents a challenge to the power 
of exhibition curators and the ability to be gatekeep- 
ers and tastemakers.

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


140
Sutapa Biswas, Harold Offeh,  

Nephertiti Schandorf — Reflecting Experiences of 
Working with White-Dominated, Publicly- 

Funded Institutions in The UK

We have to recognise that artists of colour have over 
time been continuously invited into white-dominated 
publicly-funded spaces through the back door of  
educational departments. I personally believe this 
back door is often a more interesting entrance. A  
new generation of artists have been able to transition 
from learning to curatorial exhibition spaces – UK  
artists like Larry Achiampong and Evan Ifekoya are 
amazing testaments to that. But this still masks struc-
tural inequalities and the lack of representation of 
people of colour in curatorial and senior management 
positions. Once again, the tiresome task of calling 
this out falls upon people of colour. We need new 
models and innovative approaches that challenge the 
present institutional paradigms. Both working within 
and externally to existing structures, the calling of  
institutions to account must continue.

What advice would you give to artists of colour 
working with white-dominated, publicly- 
funded institutions? 

	Be strategic in the long-term and develop day  
to day tactics.

	Build alliances both inside and outside institutions. 
	Instrumentalise the institution. 
	Recognise that artists also learn in education  
and learning departments.

A provocation in the form of a word or short 
phrase or question for white-dominated,  
publicly-funded institutions?

	Every publicly-funded gallery should document and 
archive their learning and education programmes. 
Create platforms to disseminate the knowledge  
that is produced across the institution.

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


141

Reflections of Working  
as an Artist with Museums 
and Art Galleries in the  
UK by Comparison with 
those Based in the States, 
and in Canada

	 by Sutapa Biswas

My experience as an artist of professionally exhibiting 
within the context of museums and galleries for over  
30 years has been varied. By and large, it has been a  
positive experience, perhaps in part because I have 
been selective in working with curators whose work  
I respect and who by and large have been respectful 
of my practice and considerate in how they treat living 
artists. Nevertheless, it has not always been so positive. 
I think, however, it is difficult to generalise because to  
an extent my experiences were often determined by the 
extent to which a curator or curatorial team have been 
supportive or even dedicated to the thematic interests 
of my works, or rather to underlying discourses of the 
exhibition in question that my works were included in. 
Often, the dynamics may also be conditioned by the 
extent to which a director of a particular museum or its 
governing board of directors were themselves invest- 
ed in the kinds of questions the exhibition raised.

By way of comparison, I would like to consider two ex- 
amples of working within two major historic museums 
and art galleries. The first is the Art Gallery of Ontario 
(AGO), which at the time of my collaboration was the 
second largest municipal art gallery and museum in 
Canada. The second is Tate Britain (UK). They present 
interesting examples because both collaborations  
were initiated by education programmes department  
in the respective museums. 

At the AGO, its then curator and head of programmes, 
Dr Judith Mastai, directly approached me in 2000  
to discuss the possibility of my undertaking a project 
in collaboration with her at the AGO, the dimensions 
and ambitions of which she remained open  
to and made clear she would support  

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


142
Sutapa Biswas, Harold Offeh,  

Nephertiti Schandorf — Reflecting Experiences of 
Working with White-Dominated, Publicly- 

Funded Institutions in The UK

me with to the best of her ability. This was in fact the 
second occasion on which I had collaborated with 
Judith – having designed and successfully delivered an 
ambitious project developed by me in collaboration  
with Judith over a period of almost twelve months, ten 
years previously, when she was working in the Educa- 
tion Department of an important museum and gallery 
in Vancouver – the Vancouver Art Gallery. For purposes 
of this article, I am going to focus on the AGO. What 
was interesting to me was the appreciation and Judith’s 
engagement with my artistic practice, but additionally 
her understanding and support of the broader context 
of my approach to thinking about art and its function 
within a pedagogic context.

Judith effectively invited me to the AGO, to explore its 
archives, its collections, its histories. Furthermore, even 
though she herself was very aware of the strained and 
hierarchical nuances that can exist between the curato- 
rial staff within large municipal institutions and those 
who work within the Educational Programmes (Judith 
was also a recognised member of the AGO’s curato- 
rial team), she worked hard to ensure that importantly, 
as a visiting artist, I was given access to the curato- 
rial team, who were hugely supportive of the curatorial 
project I was to devise and spearhead. The exhibition  
I curated was titled Private Thoughts / Public Moments 
and involved my mentoring a group of younger South 
Asian women artists to create new works (albeit on 
a restricted budget) within the Historic Galleries of the 
AGO. It was the first project of its kind at the AGO,  
and in its realisation, Judith and I worked closely in con- 
ducting dozens of studio visits with local artists from  
a range of backgrounds, who were subsequently invited 
to submit proposals for a site-specific work at the AGO. 
Of all the proposals submitted, the most interesting 
responses happened to be from women artists from the 
South Asian diaspora. This further prompted a liaison 
with a Toronto-based South Asian arts organisation 
called SAVAC (one of whom was an intern at the AGO 
during the second stage of the project) and who also  
in the latter stages of my curating the site-specific 
exhibition were able to support my project as well as 
the selected artists whom I mentored.

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


143
https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


144

In brief, the short and long term results of mounting this 
exhibition were manifold. It resulted in giving access 
to the historic archives to a group of young artists who 
had never previously experienced such luxuries. It 
introduced them to the context of histories of the works 
within the Historic Galleries at the AGO. It gave them 
access to working closely with the AGO’s conservation 
team. It gave them access to curatorial and education- 
al staff and support from both these teams. It inspired 
these young artists to believe that they had a claim 
in that institution, and inspired them to subsequently 
develop ambitious art projects of a pedagogic nature 
within other communities and frameworks in Toronto 
and elsewhere. My curatorial project Private Thoughts / 
Public Moments was launched in 2000 and was  
beautifully installed and extremely well received. 
Additionally, Judith ensured that my own artwork and 
place as an artist was not forgotten or excluded from 
the broader curatorial and exhibition programme at the 
AGO, and my own work was exhibited within one of 
the main contemporary art gallery spaces at the AGO, 
thereby recognising my own position as a professional 
artist within the structure of the project as a whole.

In 2014/15, a proposal for a new commission and 
artwork titled Flights of Passage was selected through 
peer review to be hosted at Tate Britain as part of a 
larger ambitious project titled RadioCity 2014/15. A 
collaboration between Tate’s Early Learning Educational 
Programme, curated by the artists Harold Offeh and 
Marion Harrison, it invited a number of artists to be 
Artist in Residence during which time they developed 
an art work that incorporated sound to be broadcast on 
Resonance Radio 104FM and installed within Tate.

My work for this project, Flights of Passage, was two-fold  
in that I created an immersive installation within Tate’s 
allotted space. Hung from a number of make-shift wash-
ing lines that criss-crossed the room from left to right  
were a multitude of saris (a garment traditionally worn by  
South Asian women, though not exclusively) that I bor-
rowed from my immediate family, and extended family and 
friends. The borrowed saris ranged from antiques to 
more contemporary pieces – richly embroidered saris 
for special occasions as well as those more for  
everyday use. The fabrics within the saris also 
charted another kind of story, in that most 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


145
Sutapa Biswas, Harold Offeh,  

Nephertiti Schandorf — Reflecting Experiences of 
Working with White-Dominated, Publicly- 

Funded Institutions in The UK

originated from different geographical regions of the 
Indian subcontinent, each sari telling its own story. Not 
only about its owner – but a story about the history of 
trade through textiles in India. Suspended in the space 
and swaying slightly in the breeze within the room, the 
overall structure created an eerie, yet comforting space 
for the viewing public as they walked through the instal-
lation and space. Within this space was a soundtrack 
compiled from conversations with members of the 
public who were invited to bring to the space (and talk 
about) an object that was of significance for them. These  
recorded narratives were each arranged taxonomically 
against a different letter of the English alphabet. This 
work continues a thematic interest as an artist that I have 
explored since 1984, which is my engagement with spa-
tial stories and the everyday, seemingly inconsequential 
events that are reminders of the human condition.

I observed that on some level, the whole ambitious 
nature of this exciting project collaboration between 
Tate’s Educational Early Learning Team, the artist Harold 
Offeh and Resonance Radio, seemed by and large to be 
overlooked by Tate’s curatorial staff. The relationship be- 
tween these respective teams, unlike at the AGO, were 
more remote and far more hierarchical. This was, I felt, 
surprising since it struck me that the very essence of 
RadioCity 2014/15 was to create new pedagogic plat-
forms for learning and shaping ideas between the artistic 
curatorial programme and the education department. 

Perhaps something worth noting is that one of the 
members of public who participated in my particular 
project Flights of Passage (2015), contributing a moving 
oral narrative that was woven into to the structure of 
my sound component of this installation, was herself at 
the time a doctoral student of art history ( SOAS ). She 
was recently appointed as one of Tate’s curatorial team, 
so in that sense it is interesting to me what the newer 
generations of Tate curatorial staff might potentially 
bring by way of changes to Tate’s broader programmes 
in a curatorial context, as well as within the educational 
programme. Hopefully, there will be less hierarchy  
and more dialogue and collaborations.

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


146

In my professional view as an artist and educationalist, 
RadioCity 2014/15 was a fantastically imaginative and 
beautiful project that will have had short and long-term  
impact on all those members of the public who encoun-
tered it. How do I know this? Well, I’m still in contact 
with many of those individuals who visited and/or partici- 
pated by contributing their own oral narratives to  
the work I made whilst Artist in Residence at Tate Brit-
ain as part of RadioCity 2014/15. What a shame that  
so few of Tate’s curatorial staff came by at the time to 
witness its impact on audiences who visited.

What advice would you give to artists of  
colour working with white-dominated, publicly- 
funded institutions?

	Know your worth.
	Establish what the parameters of a project might  
be and what facilities or materials will be made avail-
able to you in order for you to realise the outcome 
you hope to achieve to the best of your ability. Be open  
to learning and to discovering new things you never 
anticipated during the process of working with  
the institution – otherwise what’s the point?

	Present a clear historical basis for the nature of your 
practise and work. By doing so you will push the 
expectations of the institution.

	Build alliances both within and outside the institutions.  
Support artists of colour and don’t be complicit in  
the erasure of histories of struggles of POC, feminist 
and LGBT artists by an institution.

	Don’t be afraid to disagree and simultaneously remain  
open to learning from those around you. Remain  
dedicated to broadening the spectrum of discourses 
that can affect change within these institutions  
over time in regards to questions of race, gender, 
class and sexuality. 

	It helps to have a good sense of humour. 
	If you have a genuine question or query, don’t  
be afraid to ask for clarification.

	Enjoy your project. Know when to say no.

A provocation in the form of a word or short 
phrase or question for white-dominated,  
publicly-funded institutions? 

	Enough time has passed since colonial histories first 
erased our voices. Wouldn’t you agree that it  
is time we worked together in changing this? 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


147
Sutapa Biswas, Harold Offeh,  

Nephertiti Schandorf — Reflecting Experiences of 
Working with White-Dominated, Publicly- 

Funded Institutions in The UK

The Nigredo Period 
( Reflecting on Time in  
an Ivory Tower )

	 by Nephertiti Schandorf

My experience of working with publicly-funded insti-
tutions began by way of an opportunity. A curator from 
one of the regional (non-London based) art galleries 
attended as a guest lecturer on my undergraduate 
course. It was with them that I volunteered as curatorial 
assistant while studying. The gallery had a strong focus 
on international art and provided the opportunity to 
support the installation and research of major exhibitions 
of artists of the African and South Asian diaspora. This 
was a deeply fulfilling two years of professional and 
creative development that gave me insight into the glori-
ous Rube Goldberg machine that is exhibition making. 

At the suggestion and encouragement from the curator 
and university faculty, I applied for an MA at a prestig-
ious London university. Between accepting the place 
and enrolment, the head of programme had changed. 
Between the end of my first year and return one year 
later (after the death of my father) the head of pro-
gramme and academic staff had changed once more. 
Over the course of three years, the programme had 
gone from having an international cohort to one that 
was majority white, affluent and European. This was  
also reflected in the change of teaching staff. It was 
during the year of my return that I experienced what 
Griselda Pollock referred to as the vicious antagonism 
between student and teacher.

My dissertation was based on the formation of creative 
networks of the Afro-Caribbean diaspora and how 
these groups negotiated institutions by way of govern-
ment policy, art school and publicly-funded arts insti-
tutions. I had been fortunate enough to interview and 
speak frankly with highly influential black British artists 
and theorists whose careers had spanned decades. 
The research presented uncomfortable figures per-
taining to the experiences and outcomes for students 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


148
Sutapa Biswas, Harold Offeh,  

Nephertiti Schandorf — Reflecting Experiences of 
Working with White-Dominated, Publicly- 

Funded Institutions in The UK

and academic staff of the Afro-Asian diasporas. The 
dissertation critiqued the university for the lack of 
representation amongst senior/academic staff as well 
as another major institution for diversity programming 
and relationships with contemporary diasporic art prac-
titioners. The feedback received became immensely 
personal; one of the grading tutors found the essay 
“depressing” (in the current colloquial, show me the lie) 
and they made reference to their parents being good 
people. Essentially, the personal, political and cultural 
struggles of generations of artists and practitioners  
led back to a person who had centred themselves by 
way of their own hurt feelings.

For the MA final show, there was immense tension 
between the programme and elements of the project, 
which culminated with veiled threats made to our 
future careers as curators. It was in this environment 
that the kyriarchies based in class and potential future 
cultural currency played out. After this experience of 
working with highly institutionalised curators the idea 
of working in a national gallery or art museum became 
anathema. By the time I had graduated, I believed  
that, due to a lack of institutional self-reflexivity, the 
major art school and art institution was the place where 
the zeitgeist went to die. By the time of presentation 
to the public by the establishment, cultural moments 
had been reformed and stripped of frisson and risk. 
Demographics had been considered, proposals made, 
assessments submitted, texts edited by committee  
and ambitions aligned with the corporate brand.
	 Although I am less doe-eyed and perhaps battle 
weary from exposure to the machinations of certain ele-
ments of the prestigious art school, the challenges pre-
sented benefits and a shift in perspective. I no longer 
aspired to be on the “inside” of a major public gallery. The  
question now is how will the institution assert cultur- 
al authority over the vibrant and rhizomatic art ecologies  
formed of diasporic artists and theorists that have de- 
veloped beyond institutional reach? Networks and pub-
lics have formed away from the traditional centralised 
structures of large institutions. As these institutions 
seek to diversify their audiences (and funding streams) 
they must negotiate with groups of practitioners who 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


149

have thrived through necessity without them. The Inter-
net has made possible the flourishing of aesthetic and 
cultural movements without passing through the filters 
of establishment gatekeepers. Examples are groups 
such as UK-based Black Blossoms and Bun/Babylon, 
who work to amplify the voices and professional poten-
tials of black female practitioners, or the WhatsApp  
and Facebook messenger groups of artists and peers 
that are dedicated to providing insulation, opportuni- 
ties and support networks.
	 Since graduating, I have worked in partnership 
with Somerset House, Tate, Jerwood Visual Arts and 
the Hayward Gallery. Large publicly-funded institutions 
are in possession of resources and talent that will in- 
fluence future cultural archives. The teams I have collab- 
orated with since graduation have been dynamic and 
supportive. My sanity is preserved by dipping into these 
institutions while maintaining a cordial distance – this 
may or may not be a sustainable strategy. There is still 
a conscious decision to avoid diversity programming 
while balancing visibility and career viability – not just 
for myself but also for my peers. From speaking with 
those who came through the times of the Gulbenkian 
Foundation attempting to deal with “the black prob-
lem” in 1973 (Araeen), Naseem Khan’s The Arts Britain 
Ignores: The Arts of Ethnic Minorities in Britain (1976) 
and the “Battle of Brixton” (1981) it would be disingen-
uous to say that we as black professionals functioning 
in institutions experience the very same hostilities, 
but there is still much that needs to be addressed and 
changed in terms of meaningful representation within 
programming, staffing and collections.

What advice would you give to artists of  
colour working with white-dominated, publicly- 
funded institutions? 

	Know your value and worth (remuneration  
and cultural).

	Ask questions and engage with the various  
departments that form the institution. 

	Push for what you want. The chances are, if the  
institution can support an idea, they will.

	Avoid reacting and take time to respond if you are 
presented with a negative or disappointing  
situation from the institution.

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


150
https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


151
Sutapa Biswas, Harold Offeh,  

Nephertiti Schandorf — Reflecting Experiences of 
Working with White-Dominated, Publicly- 

Funded Institutions in The UK

	Don’t be seduced by the offer of showing  
during Black History Month.

	Research the institution’s programming: Are you 
being positioned as an artist, an entertainer or  
educator? Has the institution shown commitment  
to developing diverse audiences and supporting  
various types of artists and their practice?

A provocation in the form of a word or  
short phrase or question for white-dominated, 
publicly-funded institutions?

	Show me the lie.

  LITERATURE

 •Araeen, Rasheed (2010): “Ethnic Minorities, Multi-culturalism 
and the Celebration of the Postcolonial Other.” In: Appignanesi, 
Richard (Ed.): Beyond Cultural Diversity: The Case for Creativity. 
London: Third Text Publications.

 •Boyce, Sonia et al.: Black Artists and Modernism. URL:  
http://www.blackartistsmodernism.co.uk/about/ [02.02.2018]

 •Chambers, Eddie (2014): Black Artists in British Art.  
A History from the 1950s to the Present. New York: I.B. Tauris.

 •Garrett, Holly (2004): Diversifying the Gallery Education 
Workforce. Research Phase Two. London: Engage.

 •Khan, Naseem (1976): The Arts Britain Ignores: The Arts 
of Ethnic Minorities in Britain. London: Community  
Relations Commission.

 •Raney, Karen (2015): “Editor’s Introduction.” 
In: engage 35: 6-14.

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LoTtE 
ArNdT

154

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


E1Ne  
SCHwElLe 
bEwOHnEn

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


156      Lotte Arndt —  
Eine Schwelle bewohnen

 
enn wir eine 
Schwelle  
überschreiten,  
überqueren  
wir eine ange-

nommene oder reale Grenze. Wir 
befinden uns auf der einen oder auf  
der anderen Seite, sind drinnen  
oder draußen. Wir gehören dazu oder  
sind ausgeschlossen. Wir geraten  
in einander widersprechende Alter- 
nativen. Die Schwelle, die über- 
schritten wird, erscheint wie ein struk- 
turierendes Element, das nicht 
berührt werden muss, um zu trennen. 
Sie kann zu einer Grenze werden,  
die den Übergang unmöglich macht  
– die Schwelle, die zu hoch ist, zu  
einschüchternd, um sie zu überschrei-
ten, zu bestimmt durch offizielle  
oder inoffizielle Zugangscodes, staat-
liche Papiere, hoheitlich bestimmte 
Zugehörigkeiten – eine Grenze,  
die verwehrt, zurückhält, zurück-
drängt, trennt. 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


157

 
Würden wir die Schwelle jedoch 
bewohnen, so erschiene sie bis ins 
Unendliche teilbar. Unaufhörlich 
würde sie sich verschieben, sich an 
den vernähten Rändern zersetzen, 
die, gleich einer gestrichelten Linie, 
beweglich und wandelbar sind. 
Unablässig würde sie die Übergänge  
vervielfachen, die sich in dem 
Moment, da sie sich abzeichnen, 
schon wieder auflösen. Sie wird  
nie ein beständiges, stabiles Funda-
ment hervorbringen, sondern als  
ein opakes Gebiet ohne Gewisshei-
ten erscheinen, das bisweilen in  
tausend schillernde Teile zersplittert. 

Dieser Text lädt dazu ein, zu einem kuratorischen Pro- 
jekt zurückzukehren, das ich im Herbst 2016 im  
Pariser Kunstraum Villa Vassilieff orchestriert habe.  
Es bestand darin, die Frage des Beheimatet-Seins  
von einem konkreten Ort aus zu untersuchen. Dafür 
haben wir zwei Bereiche zusammengebracht, die 
zunächst nur entfernt miteinander zu tun zu haben 
scheinen: einige Ideen für den Umgang mit patri-
monialisierten Objekten in Museen, in erster Linie 
ethnografischen und naturkundlichen Exponaten, und 
das Grundbedürfnis zu wohnen im weitesten Sinne, 
als Conditio sine qua non für soziale Wesen, in jener 
Gesellschaft teilzuhaben, in der sie leben.

Diese Gegenüberstellung nimmt eine fundamentale 
Ungleichheit zum Ausgangspunkt: Während es derzeit 
zahlreichen Menschen unmöglich ist, in Sicherheit  
zu leben, prekäre bis lebensbedrohliche Verhältnisse in  
den wettbewerbsorientierten neoliberalen Ökonomien 
zunehmen, mörderische Grenzregime, repressive 
Nationalstaatspolitiken, deregulierte 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


158

Umweltbedingungen und bewaffnete Konflikte die 
Lebensbedingungen vieler Menschen bestimmen, sind 
Museen in der Lage, geschützte Räume zu schaffen, 
in denen die Objekte, die sie beherbergen, gehegt und 
gepflegt werden. Ausstellungen in Museen profitieren 
heute von einer privilegierten Situation: Ein drastisches 
Beispiel ist der scharfe Gegensatz, der sichtbar wurde, 
als im Sommer 2015 in den Straßen von Paris tausende 
Geflüchtete von den französischen Autoritäten mit 
Schlagstöcken, Wasserwerfern und Tränengas drangsa- 
liert und vertrieben wurden. Zur gleichen Zeit begab 
sich der damalige Präsident François Hollande persön-
lich in die Depots des Louvre, um die Evakuierung  
der Kunstwerke sicherzustellen, die vom steigenden 
Pegelstand der Seine bedroht waren. 

Die Entstehung des Museums als öffentlicher Ort, der  
sich der Bildung aller Bürger*innen und der Kano- 
nisierung einer kollektiven Geschichtsschreibung ver- 
schreibt, fällt zeitlich mit der Französischen Revo- 
lution zusammen. Sie ist eng mit den Versprechen des  
republikanischen Universalismus verbunden, und 
diese Gründungsideologie soll noch heute den sozialen  
Zusammenhalt der französischen Gesellschaft garan- 
tieren: ein Versprechen, mit dem gerade der Museums- 
betrieb nicht selten bricht. So wurden zahlreiche  
Exponate in Kontexten akquiriert, die von starken 
Machtasymmetrien geprägt waren, wie dem Kolo- 
nialismus. Während die Objekte dem kulturellen Erbe  
Frankreichs einverleibt wurden, werden viele Ange- 
hörige ihrer Herkunftsgesellschaften hingegen illegali- 
siert, kriminalisiert und aus dem französischen  
Staatsgebiet abgeschoben. Völlig im Widerspruch zu 
ihrem öffentlichen Kulturauftrag haben sich Museen 
zudem mehr und mehr darauf spezialisiert, ihre Aus-
stellungen zu vermarkten, um Tourist*innen-Ströme 
durch ihre Einrichtungen zu leiten. Im Zuge dieser Ent- 
wicklung werden die Sammlungen als eventisierte 
Kulturstätten in ökonomische Ressourcen verwandelt, 
die im Wettlauf der Metropolen um das Interesse des 
zahlenden Publikums zum Einsatz kommen. 

Zeitgleich werden die politischen Versprechen aus dem 
18. Jahrhundert in der heute politisch, wirtschaftlich 
und kulturell zunehmend polarisierten Gesellschaft auf 
den Prüfstand gestellt. Der republikanische  
Universalismus und seine Institutionen 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


159      Lotte Arndt —  
Eine Schwelle bewohnen

geraten immer öfter in Verdacht, weniger zur Überwin- 
dung sozialer Ungleichheit beizutragen, als diese viel- 
mehr zu verschleiern. Wenn Exponate in eben jenem 
Kontext in die Sammlungen integriert und zu unan-
tastbarem Kulturerbe erklärt werden, wie müsste dann 
eine Sammlung beschaffen sein, die mit Blick auf 
eine Gesellschaft gedacht wird, in der eine Kultur der 
Offenheit, der Transformation, des Zusammenlebens, 
des Schutzes und der gegenseitigen Sorge überwiegt? 

	 Verbindungen von der  
	 Villa Vassilieff her denken
In diesem Projekt haben wir versucht, ortsspezifisch zu 
arbeiten, was eine Herausforderung war, denn heute  
ist die Gegend um Montparnasse im Pariser Süden sehr 
bürgerlich und fern von jenem Bohème-Leben, das die 
Stadt- und Kunstgeschichte für die erste Hälfte des  
20. Jahrhunderts beschreibt. Damals war die heutige 
Villa Vassilieff das Atelier der Künstlerin Marie 
Vassilieff und Schauplatz der Zusammenkünfte der 
Avantgarde, einschließlich ihrer primitivistischen Strö-
mungen (vgl. Richard 2016; Archer Straw 2000; von 
Lintig, Pinther, Wendl 2006; Gikandi 2006). Vassilieff 
partizipierte mit ihrer Malerei aktiv am Kubismus 
und war mit ihren Skulpturen und vor allem ihren Pup- 
pen an der Neuinterpretation handwerklicher und 
volkstümlicher Formen durch die Modernisten beteiligt 
(vgl. Gonnard, Lebovici 2007). Von der Villa ausge- 
hend kann man auf dieser Grundlage eine Verbindung  
zum Musée du Trocadéro (dem ethnografischen 
Museum von Paris, gegründet 1882) herstellen, das 
ab 1937 zum Musée de l’Homme wurde. 

Diese Institution mit seiner komplexen und wider-
sprüchlichen Geschichte verwahrt zahlreiche Objekte, 
die zu Kolonialzeiten oft unter asymmetrischen Be- 
dingungen angeeignet wurden – so die 3500 Exponate, 
die in Folge der Dakar-Dschibuti-Mission 1931–1933 
nach Frankreich gebracht wurden und die lediglich den 
bekanntesten Teil darstellen. Zugleich galt die Einrich-
tung als Multiplikatorin einer universalistischen Auf-
fassung der Menschheit und als solche den rassistischen 
Theorien der 1930er Jahre entgegengestellt – jedoch 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


160

nicht ohne sich in einem elaborierten kulturellen Diffe- 
rentialismus zu üben.1 Spuren dieses Denkens sind 
heute allerorten in den Räumen des Musée de l’Homme 
zu sehen. So unterteilt sich die Dauerausstellung seit 
seiner Wiedereröffnung im Jahr 2015 in drei Kapitel, die 
einem berühmten Gemälde von Paul Gauguin entlehnt 
sind, das zwischen 1897 und 1898 auf Tahiti entstanden 
ist: D’où venons-nous? Que sommes-nous? Où allons-
nous? (Wo kommen wir her? Was sind wir? Wo gehen 
wir hin?). Auf Gauguin, seine erotisierte und projek- 
tive Idee der Südsee und den kolonialen Kontext, der 
seine Pazifik-Aufenthalte ermöglichte, wird nirgends 
hingewiesen. Exotismus bewohnt die Museumsräume 
wie ein schweigender Dauergast.

Ein Jahrhundert nach der primitivistischen Euphorie 
werden ethnografische Exponate weiterhin in reprä-
sentativer oder ästhetisierender Perspektive ausgestellt 
– auch wenn der Großteil in den Depots verbleibt,  
wo die Objekte mit Insektiziden und anderen Konser-
vierungsmitteln gegen den Verfall bewahrt werden. 2  
Im System der Patrimonialisierung erlangen Ausstel- 
lungsobjekte in französischen Sammlungen einen 
Status der Unveräußerlichkeit. Die Institutionen, in 
deren Besitz die Objekte sind, sind juristisch gesehen 
die Eigentümerinnen, denen die Interpretation und 
Verfügung über die Artefakte obliegt. Diese Kontrolle 
ist umso problematischer, wenn es sich um kulturell 
„sensible Sammlungen“ handelt. Nach Britta Lange sind  
das solche Sammlungen, die einen sensiblen Umgang 
erfordern, weil es „Menschen außerhalb der Museen und  
Sammlungen gibt, die davon betroffen sein können, 
etwa Nachfahren oder Rechtsnachfolger*innen, sensibel  
auch im Sinne des englischen ,sensitive’, das em- 
pfindsam, fühlend bedeutet“ (Lange 2011: 18). Die Samm- 
lungen können liminale Objekte enthalten, die auf 
der Schwelle von Subjekt und Objekt verortet sind: 
menschliche Überreste oder ausgestopfte Tiere, die  
eine besondere Behandlung, die Erforschung ihrer Pro- 
venienz und eventuell Beisetzung oder Restitution 
erfordern. Sensibel sind aber vor allem die „Umstände 
ihrer Beschaffung und Herstellung [...]: Sensible  

1	 Diese Sammlungen befinden sich heute zu unterschiedlichen 
Teilen im Musée du quai Branly, im Mucem — Musée des  
civilisations de l’Europe et de la Méditerranée und im neuen Musée 
de l’Homme. Ein Teil der anthropometrischen Sammlungen  
verbleibt im Muséum national d’Histoire naturelle.
2	  Siehe das Video Forms of Absence (2014) von  
Kapwani Kiwanga sowie Deliss 2016.

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


161      Lotte Arndt —  
Eine Schwelle bewohnen

Objekte gelangen meist nicht unter Zustimmung der 
Betroffenen in Museen, sondern wurden gestohlen, 
erpresst, unfair erhandelt, im Geheimen ausgegraben und  
abtransportiert“ (a. a. O.: 19). Zentral an der Idee der 
sensiblen Sammlung ist, nicht so sehr auf die materiel- 
len Charakteristika der Objekte als vielmehr auf die 
Umstände des Sammelns hinzuweisen. So kann auch ein  
Medium wie ein Tonsample sensibel sein, beispiels- 
weise wenn es der Träger einer Stimmaufnahme ist,  
die ohne Zustimmung oder unter Zwang entstand. 

Nachdem es in den vergangenen Jahren nur in Einzel-
fällen Restitutionen gab und eine internationale Konfe- 
renz im Jahr 2008 am Musée du quai Branly kaum 
nennenswerte Veränderungen in der Praxis der Konser- 
vierung und Ausstellung menschlicher und tierischer 
Überreste in französischen Museen brachte, begannen 
in den vergangenen Jahren einige Initiativen, den Status 
Quo in Frage zu stellen. So fordert etwa die Republik 
Benin derzeit vernehmlich die Rückgabe eines Teils der 
Kulturgüter, die aus ihrem Staatsgebiet stammen, und 
leitete damit einen Paradigmenwechsel den letzten Jahr-
zehnten gegenüber ein (Royer 2016). Der Schriftstel- 
ler und Journalist Brahim Senouci prangert den Verbleib  
einer Reihe Schädel algerischer Kämpfer im Musée  
de l’Homme an, die in der Schlacht von Zaatcha 1849 
im Widerstand gegen die Kolonialisierung durch die 
Franzosen enthauptet wurden (Moussaoui 2016). Eine  
Wissenschaftlerin in Casablanca forscht zu den Schä-
deln von Madagassen, die sich im Pariser Muséum 
national d’Histoire naturelle befinden (Boyer-Rossol 
2016). Und es werden kritische Stimmen gegen die 
neue Dauerausstellung im Musée de l’Homme laut, die 
in einer großen Installation Gipsabgüsse der Gesich- 
ter von Personen zeigt, die im Rahmen rassistischer For- 
schung des 19. und 20. Jahrhunderts entstanden sind 
(vgl. Schlanger 2016; Vayron 2016). Überraschend ver- 
kündete der französische Staatspräsident Emmanuel 
Macron im diplomatischen Alleingang im November 
2017 auf Staatsreise in Ouagadougou, dass es untragbar 
sei, dass sich der Großteil der klassischen afrikanischen 
Kulturgüter außerhalb des afrikanischen Kontinents 
befinde (Dagen 2017). Welche Konsequenzen diese ein-
seitige Erklärung haben wird, ist noch nicht abzusehen. 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


162

Eine kuratorische Residenz in einem Zentrum für zeit- 
genössische Kunst kann in diese problematischen mu- 
sealen Praktiken nicht unmittelbar eingreifen. Im Gegen- 
teil hat man es schnell mit einem institutionellen Ge- 
füge zu tun, in dem Kultureinrichtungen in der gleichen  
Stadt sehr viel Vorsicht walten lassen, bevor sie sich  
zu den Praktiken anderer Institutionen öffentlich posi- 
tionieren. Es stellte sich also die Frage, in welchem 
Maße eine Residenz zu einem Ort des Experimentierens 
werden kann, an dem sich neue Praktiken herausbil- 
den können oder zumindest Ideen diskutiert und getestet  
werden können. Der Struktur dieser Residenz entspre-
chend, haben wir dies in zwei Schritten unternommen. 

Der erste bestand aus einem mehrteiligen Programm im  
Winter 2016, das die Ausstellungspraxis des Musée  
de l’Homme und des Musée du quai Branly zunächst 
kritisch in Augenschein nahm und die Räume der  
Villa Vassilieff dazu nutzte, diese mit alternativen Kon- 
zepten und Möglichkeiten zu kontrastieren, die vor 
allem aus der künstlerischen Praxis kommen. Wir arbei-
teten mit dem Netzwerk Cinema (Réseau cinéma) 3, 
einer Struktur, in der Studierende aus sieben Kunsthoch- 
schulen zwei Jahre lang gemeinsam, aber dezentral 
daran arbeiten, wie Film als Medium gedacht werden 
kann, das die verdinglichende und objektzentrierte 
Tendenz der ethnografischen Museen unterläuft. Zu der 
großen Versammlung der Studierenden des Netzwerks 
luden wir den Museumsanthropologen Benoît de l’Estoile 4  
ein, um die Geschichte und Schichten der Museen  
vor Ort mit uns aufzurollen. Wir wählten leichtes tech-
nisches Gerät, kleine Kameras und Tonrekorder, und 
operierten als fünfzigköpfige Gruppe mit einem mobilen 
Verstärker für die Sprecher*innen, der es erlaubte, den 
Ton im Raum zirkulieren zu lassen. Als große Gruppe 
erregten wir so Aufmerksamkeit, konnten aber nicht we- 
gen fehlender Drehgenehmigungen oder Ähnlichem  
an unserer kommentierten Visite gehindert werden – ge- 
nau die niedrigschwellige Reibung, die wir für diesen 
ersten Besuch erzeugen wollten. Später diskutierten wir  
in der Villa Vassilieff künstlerische Strategien, mit 
denen in den vergangenen Jahrzehnten ethnografische  

3	  www.leslaboratoires.org/en/projet/reseau-cinema
4	  Benoît de l’Estoile ist Autor von mehreren zentralen Texten zur 
Geschichte und Kritik ethnografischer Museen. Siehe: de l’Estoile 
2007 und 2015. 
5	  Vortrag und Diskussion Présences Inquiètes/Beunruhi-
gende Präsenzen, Villa Vassilief, am 3. November 2016.

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


163      Lotte Arndt —  
Eine Schwelle bewohnen

Museen in Unruhe gebracht wurden: Arbeiten von 
Fred Wilson, Lothar Baumgarten, Lisl Ponger,  
Trinh T. Minh-ha, Coco Fusco, Mathieu K. Abonnenc 
und Kapwani Kiwanga kamen zur Diskussion.5 

Während die Studierenden mit diesen Debattenelemen- 
ten zurück in die verschiedenen Städte fuhren, lief  
in der Villa das Programm in den folgenden Wochen wei- 
ter. Die Leitfrage blieb dabei, in Anlehnung an die  
Formulierung der Wiener Theoretikerin Nora Sternfeld  
im Band Gegen den Stand der Dinge: „Wenn das 
Museum also ein Ort voller versteinerter Konflikte ist,  
wie küssen wir sie und wie küssen sie uns wach?“  
 (Sternfeld 2016: 33). In dieser Frage ist eine Anspielung  
auf ein Märchen enthalten, also auf eine Form des 
Erzählens. Tatsächlich ist die Frage der Narrativität, 
wie wir die Dinge im Museum verstehen und wie  
wir über sie sprechen beziehungsweise sie im Film be- 
arbeiten, ein zentraler Bestandteil des Projekts. 

Als wenige Wochen später abermals Künstler*innen und 
Wissenschaftler*innen in der Villa zusammenkamen, 
gehörte es zu den Grundelementen der vorgestellten Pro- 
jekte, die festen Rollen aufzubrechen. So sprach der 
Wissenschaftler und Kurator David Dibosa aus London 
über seine Erfahrung als Schauspieler in Wendelien 
van Oldenborghs Zwei-Kanal-Installation La Javanaise 
(2012). Die niederländische Künstlerin dreht im Tropen-
museum in Amsterdam entlang des Motivs der Wax- 
print-Stoffe, die von einer niederländischen Firma produ- 
ziert, hauptsächlich in Westafrika vermarktet und 
getragen und in Indonesien hergestellt werden. Ebenso 
wie die Stoffe aus einer globalen Produktionskette 
hervorgehen, in der die Karten zwischen den einzelnen 
Akteur*innen keineswegs gleich verteilt sind, sind  
die Bilder beständig in Bewegung. Sie teilen die gleiche 
Tonspur, während auf der Bildebene halbimprovisierte 
Dialoge über Mode und Markt stattfinden, Schubladen  
mit Stoffsamples geöffnet und inspiziert werden und  
die ehernen Hallen des Museums immer nur in Ausschnit- 
ten zu erahnen sind. Diese Bilder durchquert David 
Dibosa, der wie in einem Versteckspiel jedes Mal den 
Rahmen verlässt, sobald die Kamera ihn dingfest machen  
will, der sich also der Objektifizierung entzieht und 
dabei gleichzeitig der Kamera die Bewegung vorgibt. 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


164      Lotte Arndt —  
Eine Schwelle bewohnen

Auch die Künstlerin Kerstin Stoll und die Kulturwissen- 
schaftlerin Britta Lange bearbeiteten ihre Positionen  
in der Diskursproduktion. Nach mehreren ausführlichen  
Studien zu Lebendgipsabgüssen von Personen in kolo-
nialen Kontexten (Lange 2013) entschieden sie sich, das  
Verfahren des Gipsabgusses im Detail zu untersuchen. 
Britta Lange wurde abgeformt, Kerstin Stoll dokumen- 
tierte den Vorgang künstlerisch und der Leiter der Berli- 
ner Gipsformerei Thomas Schelper begleitete das Pro- 
jekt praktisch (Berner, Lange, Stoll et al. 2016) Hierbei 
ging es nicht darum, den Gewaltcharakter einer Ab- 
formung ohne Einverständnis der Person im kolonialen 
Kontext simulieren zu wollen. Vielmehr galt es, den 
Vorgang in seiner Materialität und seinen Etappen zu 
verstehen. Während in der neuen Dauerausstellung 
des Musée de l’Homme Dutzende Gipsmoulagen aus 
rassistischer Forschung gezeigt werden, entschieden 
sich Lange und Stoll die Bilder weitgehend dem Voyeu-
rismus zu entziehen und eher über die Zerbrechlich- 
keit und Verletzlichkeit zu sprechen, die sowohl in der  
Situation der Abformung von Gesicht und Körper 
entsteht als auch in der Gespenstigkeit, dem eigenen 
Körper als Abguss zu begegnen. 

In diesem ersten öffentlichen Teil des Projekts wurden 
also Ansätze zusammengebracht, die es erlauben, die  
Situation der Pariser Ausstellung im Musée de l’Homme  
zu problematisieren und einen unhinterfragten Status 
Quo mit kontextsensiblen Zugängen zu konfrontieren, 
welche die Machtasymmetrien, die im Museum am 
Werke sind, zum Ausgangspunkt nehmen. Die Kritik 
ist hier gerade deshalb möglich, weil sie nicht von  
der diskutierten Institution abhängig oder eingehegt ist.  
Zugleich liegt darin aber auch ihre Schwäche, denn 
obgleich sie sehr weitreichend koloniale Kontinuitäten 
und dominanzkulturelle Hegemonien beschreiben 
kann, ist ihr Hebel zu deren Veränderung beitragen zu 
können, sehr gering. Sie kann letztlich nur auf einen 
langsamen Lernprozess setzen, in dem die stetige Wie-
derholung von Forderungen (wie jener, die rassis- 
tischen Repräsentationen nicht in den Museen fortzu- 
schreiben, die Hoheit über die Interpretation der 
Objekte nicht in kleinen, professionellen Gruppen zu 
monopolisieren und die Institutionen für ihre Samm- 
lungen und ihre Geschichte Verantwortung tragen  

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


165

zu lassen, auch im Sinn der Einrichtung von Stellen für 
Provenienzforschung, der Begleitung von Rückgaben, 
bzw. dem Richten von vergangenem Unrecht (Spivak 
2008) in der Gegenwart) oder symbolische Interven- 
tionen mit der Zeit das Kräftefeld verschieben werden.  

	 Von Reziprozität und  
	 Hospitalität, vom  
	 Scheitern und Gelingen
Der zweite Teil des Projekts betraf die Institution Kunst- 
zentrum direkter. Es ging hier darum, die Praxis der 
Villa Vassilieff selbst anzuschauen und sie im Kontext 
der Suche nach verantwortlichem Handeln in der  
Stadt zu situieren, also die Schwelle der Institution 
durchlässig zu machen, zu fragen, wie Innen und  
Außen in Beziehung zu setzen sind. Dabei war es zen-
tral, Formen des Austauschs zu finden, die nicht nur 
theoretisch über die Bedingungen des Handelns referie-
ren, sondern versuchen, diese selbst ins Werk zu set- 
zen. Der Ausgangspunkt war wiederum ein historischer: 
Im Ersten Weltkrieg eröffnete Marie Vassilieff in ihrem 
Atelier eine Kantine, in der Künstler*innen aus dem 
Pariser Viertel Montparnasse eine warme Mahlzeit er- 
halten konnten. Schnell entwickelte sich das Atelier  
zu einem sozialen Treffpunkt, da es als privater 
Ort erlaubte, den Restriktionen der Sperrspunde  
zu entgehen. 

An dieser Geschichte war für uns interessant, wie  
Vassilieff ihren Arbeitsraum in eine öffentliche Ressour- 
ce verwandelte. Während die Gesetze zu Kriegszeiten 
darauf abzielten, die Stadtbewohner*innen zu ver- 
einzeln, schuf die Künstlerin einen kollektiven Ort. 
Ganz im Sinne feministischer Bewegungen durch-
querte sie geschickt die Grenzen zwischen Privatsphäre 
und Öffentlichkeit. Wir fragten, ob sich diese Strate- 
gie heute gegen die fortschreitende Umwandlung öffent- 
licher Ressourcen in private Reichtümer verwenden 
lässt? Ob sie eine Richtung weist, um sich gegen Verhält- 
nisse zur Wehr zu setzen, die mit jedem Tag zur  
Einschränkung des öffentlichen Raums, zur wachsen-
den Zahl prekärer Existenzen und damit zur Zu- 
spitzung der sozialen Krise beitragen?

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


166      Lotte Arndt —  
Eine Schwelle bewohnen

Für den Philosophen Emmanuel Levinas spielt das Haus  
eine Schlüsselrolle in dieser Konstellation, da es  
Innen und Außen ineinander verschränkt. „Die bevor-
zugte Rolle des Hauses besteht nicht darin, Zweck der  
menschlichen Tätigkeit zu sein, sondern darin, ihre  
Bedingung und in diesem Sinne ihr Anfang zu sein. […]  
Gleichzeitig draußen und drinnen, geht der Mensch  
hinaus, indem er eine Intimität verlässt. Andererseits 
öffnet sich diese Intimität in einem Haus, das in die- 
sem Draußen steht“ (Levinas 2002: 217ff.).

Eher als einen physischen Raum bezeichnet das Haus 
nach Levinas eine Struktur, die empfangen kann  
und Schutz gewährt. Wie Judith Butler zeigt, wird (ver- 
antwortliches) Handeln erst unter bestimmten Be- 
dingungen möglich, und es ist deshalb zentral, diese 
Bedingungen herzustellen (Butler 2015: 16). Hier- 
von ausgehend wandten wir uns von einer künstleri-
schen Praxis ab, die sich auf Objekte richtet und  
dachten in Anschluss an den Soziologen Henri Lefebvre  
die Frage der Gegenseitigkeit im Kontext der Stadt. 
„Die Stadt ist folglich Werk, eher einem Kunstwerk ver- 
gleichbar als einem simplen materiellen Produkt.  
Wenn es eine Produktion der Stadt und der gesellschaft- 
lichen Beziehungen in der Stadt gibt, dann eher in 
Form der Produktion und Reproduktion von Menschen 
durch Menschen als in Form einer Produktion von 
Objekten“ (Lefebvre 2016: 82).

Welche Konsequenzen hat es für unsere Praxis, wenn 
wir das Intime und das Öffentliche als ineinander  
verschränkt begreifen? Das Kunstfeld enthält zahlreiche  
Mechanismen, die sozialen Ausschluss produzieren.  
Es kann bestimmt sein von esoterischen Ästhetiken und  
theoretisch bleibendem Sprechen, das sich selbst ge- 
nügt: Wie können wir diese Grenzen verschieben und 
unser Schaffen aus kontrollierbaren und vorgezeich- 
neten Zusammenhängen herausheben, in denen  
wir uns bewegen?

Wenn sich eine der zentralen politischen Fragen darum  
dreht, inwieweit wir fähig sind, Ressourcen in Ge- 
meingut zu verwandeln, wird das Öffnen eines Raums, 
das Teilen von Wissen oder auch einer Mahlzeit 
selbst zur Grundlage von sozialem Zusammenhalt. 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


167

Es ist kein Zufall, dass zahlreiche Künstler*innen des 
20. Jahrhunderts solidarische Strukturen schufen.  
Was heißt es für eine kulturelle Einrichtung und jene, 
die sie bespielen, Gastfreundschaft zu verwirk- 
lichen? Wie können die in der Welt der Kunst ungleich 
verteilten Ressourcen im Rahmen alltäglicher Prak- 
tiken neu verteilt werden? 

Bei der mehrwöchigen intensiven Vorbereitung der ein-
tägigen Veranstaltung Wenn ich von meiner Wohn-
stätte sprechen soll, muss ich auch von der Wohnstätte 
des Anderen sprechen (Kim 2010: 8) ging es nicht nur 
darum, Teilnehmende auszuwählen, die etwas zur Dis- 
kussion beizutragen haben. Vielmehr sollte die Ver-
sammlung selbst in einem ganz praktischen Sinn als 
Ressource für die Beitragenden gedacht werden. Es 
galt, eine horizontale Form des Austauschs zu finden, 
in der Gegenseitigkeit und Gastfreundschaft entste- 
hen können, ohne dass sie zu lediglich symbolischem 
Kapital werden und somit ihre transformative  
Kraft verlieren. 

Nach langwierigen Treffen mit den Mitarbeiter*innen 
verschiedener Initiativen und Projekte des Pariser 
Südens haben wir schließlich eine moderierte Diskus- 
sion zwischen allen Anwesenden dieses offenen 
Treffens konzipiert, die einem sorgfältig vorbereiteten 
Leitfaden folgte und zugleich für spontane Beiträge, 
Vorschläge und Verschiebungen empfänglich blieb. Die 
in Brüssel lebende Cyberfeministin und Autorin  
Peggy Pierrot, die in Nantes lehrende postkoloniale 
Theoretikerin Emmanuelle Chérel, Virginie Bobin, die  
in der Villa Vassilieff für das künstlerische Programm 
verantwortlich ist und den Band Composing Differences  
(Bobin 2015) herausgegeben hat, und ich selbst mo- 
derierten den Tag. Die Einladungen konzentrierten sich 
auf Personen, die sich selbst mitten in der Konzeption 
eines Projekts oder einer künstlerischen Arbeit befanden  
und die ihrerseits Gäste einladen konnten. Es ging 
darum, Erfahrungen zu teilen, Fragen zu stellen und 
gemeinsam nach Antworten zu suchen – nicht da- 
rum, abgeschlossene Erfolge zu präsentieren. Während 
sich der erste Teil des Tages auf Projekte konzentrier- 
te, die Flucht und Rechte in der Migration zum Inhalt 
haben, ging es im zweiten Teil stärker um kollektive 
Arbeits- und Wissensformen. 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


168

Der Tag begann mit einem Austausch zu künstlerisch- 
politischen Initiativen, die zu Migration und Stadt 
arbeiten: Teilnehmende des Architekten- und Städte- 
planer*innenkollektivs PEROU und des von Bruno 
Latour initiierten Programms SPEAP, in dem Künst-
ler*innen und Gesellschaftswissenschaftler*innen  
nach gemeinsamen Formen für komplexe politische Fra-
gen suchen, sprachen über verschiedene Interventio- 
nen, die von Publikationen bis zu städteplanerischen 
Entwürfen reichten, um an der repressiven franzö-
sischen Flüchtlingspolitik vorbei Geflüchteten einen 
aufgeschlossenen Empfang zu bereiten. Die Kura- 
torin Victorine Grataloup zeichnete nach, wie die Stadt 
Paris in scheinbar horizontalen Projekten wie dem 
ehemaligen Krankenhausgelände Les Grands Voisins 
Aufwertung durch kreative Zwischennutzung be- 
treibt, während auf dem gleichen Gelände Geflüchtete 
die prekäre Reinigungsarbeit machen. Die Theore- 
tikerin Emmanuelle Chérel berichtete von den Rendez- 
vous demain in Nantes, einer Initiative, die mit einem 
Schneeballsystem von Einladungen zu regelmäßigen 
Diskussionen die Solidaritätsnetzwerke am Staat vorbei 
organisieren und den Kreis der Beteiligten konstant  
in Bewegung zu halten versucht. Bei den Treffen werden  
unter anderem Filme gezeigt, die die laufenden Orga-
nisationsinitiativen an historische Revolten oder ihre 
künstlerische Dokumentation oder Projektion anzu- 
binden versuchen. Demgegenüber drehte der in Valence 
und Brüssel lebende mauretanische Filmemacher 
Hamedine Kane in seinem Beitrag die Perspektive um: 
Er stellte einen Ausschnitt aus seinem Dokumentar- 
film über seinen Jugendfreund Alpha vor, der 2015 in 
Calais das Blaue Haus (La maison bleue) gebaut  
hatte und darin an einer Kunstschule im Flüchtlings- 
camp arbeitete, bis dieses im März 2016 vom fran- 
zösischen Staat zerstört wurde. Die Migrationsgeschichte  
des Filmemachers und seines Protagonisten wird hier 
dokumentarisch als ein (auch autobiografischer) Prozess  
des Entwerfens, Erfindens, Erstreitens, Errichtens 
erzählt, der durch das Motiv des Laufens zusammenge-
halten wird. 

Mit der nächsten Präsentation wurde die Einheit des  
französischen postkolonialen Territorialgefüges 
zentrifugal in Frage gestellt. Die neukaledonische 
Künstlerin Nathalie Muchamad zeigte einen 
Ausschnitt ihres Films Visitez une exposition 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


169      Lotte Arndt —  
Eine Schwelle bewohnen

formidable et un jardin extraordinaire, in dem sie den 
Pariser Jardin d’Acclimatation, in dem in den 1930er 
Jahren Menschenausstellungen der neukaledonischen 
Kanaken stattgefunden hatten, in Beziehung zu den 
politischen Deportationen zwischen den verschiedenen 
französischen Kolonien setzt. Teil dieser Arbeit sind 
arabische Übersetzungen von Texten der französischen  
Revolutionärin Louise Michel, die nach der Nieder- 
schlagung der Pariser Kommune 1871 nach Neukale- 
donien deportiert wurde, zur gleichen Zeit wie die 
Widerständler*innen gegen die französische Kolonisie- 
rung aus der algerischen Kabylei. Muchamad lud  
den Journalisten Khaled Sid Mohand ein, der ein Ge- 
dicht des algerischen Poeten Si Mohan U’Mhend  
vorlas, das zeitgleich mit diesen transnationalen Zusam- 
menkünften antikolonialer und prokommunaler Akti- 
vist*innen in den französischen Strafkolonien entstand.  
Sie adaptierte ihren Film, um eine Performance des 
syrisch-palästinensischen Musikers Mohamed Jamous 
von der Gruppe Refugees of Rap zu integrieren,  
dessen Lied von vergleichbaren Zusammenkünften 
in syrischen Flüchtlingslagern handelt. Der eben- 
falls anwesende Künstler Pierre Michelon, der selbst an 
einem Film zu den Zirkulationen politischer Gefange-
ner zwischen den französischen Kolonien arbeitet, vor 
allem zu den Sträflingslagern in Französisch-Guayana, 
reagierte spontan auf die Vorstellung. Es entstand eine 
Diskussion, in der das 2018 stattfindende Referendum 
über den Unabhängigkeitsstatus von Neukaledonien, die  
gegenwärtige französische Flüchtlingspolitik und die 
Schwierigkeit für viele Künstler*innen, mit ungesicher- 
tem Aufenthaltsstatus und ohne französische Sprach-
kenntnisse in der französischen Kunstszene Fuß zu 
fassen, zueinander in Beziehung gesetzt wurden, also 
ein Dialog, der weit über die Diskussion dieses  
Nachmittags hinausreichte. 

Der zweite Teil des Tages widmete sich den Kunststruk- 
turen selbst. Vorgestellt wurden Pariser Initiativen  
wie die „Künstler*innenuniversität“ The Cheapest Uni- 
versity oder UniverCité, ein von der Literaturwissen-
schaftlerin Myriam Suchet initiiertes und von Wissen-
schaftler*innen getragenes Projekt mit dem Ziel, die 
Universitäten transdisziplinär zu gestalten und gesell-
schaftlichen Fragen zu öffnen, oder die freien Ateliers 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


170

des Künstler*innensquats DOC im Osten von Paris. 
Virginie Bobin von der Villa Vassilieff brachte Mierle 
Laderman Ukeles’ Maintenance Manifesto von 1969 
mit. Die US-amerikanische Künstlerin fragt darin, wer 
nach beendeter Eröffnung eigentlich im Kunstraum 
aufräumt und wer, während sie unentgeltlich kreativ 
tätig ist, auf ihr Kind aufpasst. Auf dieser Grundlage 
erklärt sie die Sorge- und Hausarbeit zu ihrer künstleri- 
schen Arbeit und fordert ihre Entlohnung. Wie Peggy 
Pierrot mit Hinweis auf afro-feministische Diskussionen  
unterstrich, sind es diese Fragen, die nicht nur die  
vergeschlechtlichten, sondern auch die rassistischen 
und klassistischen Schwellen des Kunstfelds in die  
Diskussion bringen. Im Anschluss daran entspann sich 
rasch eine Diskussion um die Arbeitsverhältnisse in 
Kontexten, in denen wir Kulturarbeiter*innen in Kunst- 
institutionen zwar viel über soziale Verantwortung 
sprechen, die meisten aber in ungesicherten Verhältnis- 
sen arbeiten: Schlecht oder nicht bezahlte Praktika, 
Kurzzeit- oder Werkverträge, Überstunden, keine ge- 
werkschaftliche Vertretung sind in kleinen Kultur- 
institutionen oft die Regel. Diese Bedingungen tragen 
zur Reproduktion von elitären und exklusiven Struk-
turen bei, denn sie stellen de facto soziale Zugangsbe-
schränkungen in das Kunstfeld dar. 

Auch für die Veranstaltung selbst stellte sich die Frage, 
wie das beschränkte Budget eingesetzt werden sollte. 
Ein wichtiger Punkt war, Honorare bar auszahlen zu 
können, damit auch Personen ohne Bankkonto oder 
legalen Aufenthaltsstatus entlohnt werden konnten.6 
Neben einem kleinen Honorar für alle eingeladenen 
Teilnehmenden und ihre Gäst*innen entschieden wir 
uns schließlich für ein gemeinsames Essen, das wäh-
rend der Diskussion öffentlich von den Künstler*innen 
Thelma Cappello und Rafael Moreno vorbereitet wur-
de. Auch wenn diese Geste des gemeinsamen Mahls 
einen geteilten Rahmen schafft, ist es völlig klar, dass 
sie nicht die ungleichen Ressourcen ausgleicht, die 
bedingen, dass nur wenige einen ganzen Samstag in 
unentlohnter Diskussion verbringen können. Und  
dass diese Diskussion für einige eine symbolische Res- 
source darstellt, während sie für andere eine  

6	  Siehe auch das Programm von Marie Moreau und Sarah  
Mekdjian zur Entlohnung von migrantischen Interviewpart-
ner*innen in akademischen Kontexten: Mise en chantier d’une 
hospitalité potentielle depuis l’art et les sciences humaines, 
September – Dezember 2016 Université Grenoble Alpes.

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


171      Lotte Arndt —  
Eine Schwelle bewohnen

kurzfristige Bühne für ihre Arbeit bietet, auf die im bes- 
ten Fall weitere Engagements folgen. Für wieder an- 
dere ist der Samstag im Kunstzentrum Teil ihres Arbeits- 
vertrags, ein Forum für die Verbreitung politischer 
Ideen oder eine verlängerte Form ihres Studiums. 

Sie lässt sich also bearbeiten, die Schwelle der Kultur- 
institutionen. Wie die meisten punktuellen Veran-
staltungen bleiben die Effekte von Diskussionen wie 
der gerade beschriebenen, so unhierarchisch und 
sorgfältig sie auch vorbereitet sein mögen, allerdings 
sehr begrenzt. Sie können Phänomene benennen, 
Denkanstöße geben und versuchen Stimmen zu Wort 
kommen zu lassen, die nicht schon Teil dieser Dis-
kurszusammenhänge sind. Damit aber grundsätzliche 
Veränderungen geschehen, ist langfristige struktu- 
relle Arbeit nötig. Diese beinhaltet Programm- und 
Budgetentscheidungen zu treffen, die es erlauben,  
aus der Rennerei von einem Event zum nächsten Pro- 
jekt auszusteigen, damit sorgfältige, tragfähige, ver- 
antwortliche Strukturen entstehen können, die es nicht 
nur ermöglichen, anders zu arbeiten, sondern eben 
auch, mit Anderen zu arbeiten: vor allem mit jenen, die 
nicht an den hochkompetitiven Selektionsprozessen 
für internationale Künstler*innenkarrieren teilnehmen 
können oder wollen, sondern lieber lokal oder global 
nachhaltige Strukturen schaffen würden. 

Die Residenz wurde gefördert vom  
Fonds PERSPEKTIVE des Goethe-Instituts. 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


172      Lotte Arndt —  
Eine Schwelle bewohnen

  LITERATUR

 •Archer-Straw, Petrine (2000):  
Negrophilia: Avant-Garde Paris and 
Black Culture in the 1920s. London; 
New York: Thames and Hudson. 

 •Berner, Margit; Lange, Britta; Stoll, 
Kerstin et al. (2016): „Verlorene Form. 
Eine künstlerisch-wissenschaftliche 
Auseinandersetzung mit sensiblen 
Sammlungsbeständen.“ In: Haak, 
Christina und Helfrich, Miguel (Hg.): 
Casting. Ein analoger Weg ins Zeitalter 
der Digitalisierung? Ein Symposium 
zur Gipsformerei der Staatlichen 
Museen zu Berlin, Heidelberg:  
arthistoricum.net. S. 175-185. 

 •Bobin, Virginie (2015): Composing 
Differences. Imagining New Models for 
Knowledge Production and Exchange. 
Paris: Les presses du réel. 

 •Boyer-Rossol, Klara (2016):  
„Le Muséum d’histoire naturelle 
abrite-t-il le crâne d’un roi malgache 
tué par la France au XIXe siècle?“  
In: Le Monde. 12. August 2016.

 •Butler, Judith (2015): Notes Toward 
a Performative Theory of Assembly. 
Cambridge / London: Harvard Univer-
sity Press.

 •Dagen, Phillipe (2017): „Arts:  
restituer son patrimoine à l’Afrique?“ 
In: Le Monde. 7. Dezember 2017.

 •Deliss, Clémentine (2016): „Occupy 
Collections! Clémentine Deliss in 
conversation with Frédéric Keck on 
Access, Circulation, and Interdisci- 
plinary Experimentation, or the 
Urgency of Remediating Ethnographic 
Collections (before it is really too 
late).” In: South as a State of Mind 
#7. http://www.documenta14.de/en/
south/456_occupy_collections_clemen-
tine_deliss_in_conversation_with_fre-
deric_keck_on_access_circula-
tion_and_interdisciplinary_experimen-
tation_or_the_urgency_of_remedia-
ting_ethnographic_collections_before_
it_is_really_too_late

 •de l’Estoile, Benoît (2007): Le goût 
des autres. De l’exposition coloniale 
aux arts premiers. Paris: Éditions 
Flammarion.

 •de l’Estoile, Benoît (2015): „A quoi 
sert un Musée de l’Homme? Vie et 
destins d’une utopie“. In: Blanckaert, 
Claude (Hg.): Le musée de l’Homme: 
histoire d’un musée laboratoire.  
Paris: Musée de l’Homme. S. 238-259.

 •Gikandi, Simon (2006): „Picasso, 
Africa and the Schema of Difference.“ 
In: Nuttall, Sarah (Hg.): Beautiful/
Ugly. Durham: Duke University Press. 
S. 30-59.

 •Gonnard, Catherine und Lebovici, 
Elisabeth (2007): Femmes/artistes, 
artistes femmes. Paris, de 1880 à nos 
jours. Paris: Éditions Hazan.  

 •Royer, Marie: „Le Bénin réveille la 
notion de biens culturels mal acquis.“ 
In: Le Point Afrique. 2. August 2016.

 •Kim, Hye-Ryung (2011): Habiter.  
Perspectives philosophiques et 
éthiques. De Heidegger à Ricœur. 
Straßburg: Université de Strasbourg.

 •Lange, Britta (2011): „Sensible 
Sammlungen.“ In: Berner, Margit; 
Hoffmann, Anette und Lange, Britta 
(Hrsg): Sensible Sammlungen.  
Aus dem anthropologischen Depot. 
Hamburg: Philo Fine Arts. S. 15-40. 

 •Lange, Britta (2013): „Prekäre  
Situationen – Anthropologisches Sam-
meln im Kolonialismus.“ In: Stoecker; 
Holger; Schnalke und Thomas;  
Winkelmann, Andreas (Hrsg): 
Sammeln, erforschen, zurückgeben. 
Menschliche Gebeine aus der Kolonial-
zeit in akademischen und musealen 
Sammlungen. Berlin: Ch. Links Verlag. 
S. 45-68. 

 •Lefebvre, Henri; Althaler, Birgit 
(Übers.) (2016): Das Recht auf Stadt. 
Berlin: Edition Nautilus.

 •Levinas, Emmanuel und Krewani, 
Wolfgang Nikolaus (Übers.) (2002): 
Totalität und Unendlichkeit. Freiburg 
und München: Verlag Karl Alber.

 •Moussaoui, Rosa (2016): „Algérie:  
les crânes de l’amnésie.“ 
In: L’Humanité. 12. Juni 2016.

 •Richard, Julie (2016): Les poupées 
de Marie Vassilieff (1884-1957): entre 
utopie et dystopie, les déploiements 
de l’effigie dans l’art expérimental des 
avant-gardes historiques. Masterarbeit. 
Montréal; Québec: Université du 
Québec à Montréal. S. 80-87.

 •Schlanger, Nathan (2016): „Back in 
Business: History and Evolution at  
the New Musée de l’Homme.“  
In: Antiquity 90. S. 1090-1099. 

 •Spivak, Gayatri Chakravorty (2008): 
Righting Wrongs. Zürich-Berlin: 
Diaphanes.

 •Sternfeld, Nora (2016): „Der Objekt- 
Effekt.“ In: Griesser, Martina; 
Haupt-Stummer, Christine; Höllwart, 
Renate et. al. (Hg.): Gegen den Stand 
der Dinge. Objekte in Museen und 
Ausstellungen Wien: De Gruyter.

 •Vayron, Olivier (2016): Le nouveau 
Musée de l’Homme. Unveröffentlichtes 
Manuskript.

 •von Lintig, Bettina; Pinther, Kerstin; 
Wendl, Tobias (Hg.) (2006): Black 
Paris. Kunst und Geschichte einer 
schwarzen Diaspora. Wuppertal:  
Peter Hammer Verlag. 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


173
https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

174

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 M1r1Am  
ScH1cKlEr  
 w1tH AhMeD  
1sAm AlD1n and   UlF Am1nDe

NeGoT1At1nG  
 OpAc1ty anD 
TrAnsparency  
  1n thE ArT  
AcaDeMY

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


176
Miriam Schickler with Ahmed Isam Aldin and 

Ulf Aminde — Negotiating Opacity  
and Transparency in the Art Academy

*foundationClass was initiated at weißensee academy 
of art berlin in 2016. Taking advantage of new funding 
possibilities for projects and programs geared towards 
granting (re)access to so-called newcomers into high- 
er education, the *foundationClass’ primary goal 
consists of supporting artists and designers who have 
fled their home countries to continue their studies in 
Germany. Situated within the institution but rejecting to 
embody it, the program scrutinizes the art academy  
as a powerful site of knowledge production. Refusing  
to be integrated into an economy of difference, the 
*foundationClass aims to formulate strategies that posi-
tion the participants outside of the grid of reductive 
modes of representation. Together they want to find 
answers to the question of what an art school of the 
future would look like if it genuinely recognized migra-
tion as an essential societal factor.

When we first received the invitation to write an article 
for this publication, we were wondering how we could 
formulate a critique that would not bite (off) the hand that  
continues to feed us. Which, to a big extent, is a white 
institution that provides us with the infrastructure to run 
the *foundationClass and a platform from which to  
apply for funding for the continuation and development 
of the program. Rather than directly attacking the 
institution, we decided to have a recorded conversation 
about one of the major conflicts Ulf Aminde and I have 
been facing since the beginning of our work, namely  
the constant negotiation between the participants’ right 
to opacity, defined by Édouard Glissant (1997: 189ff)  
as the right to not comply with the demand to be  
knowable, understood and transparent, and the trans- 
parency stipulated by donors, journalists and,  
of course, the institution of the art academy itself.

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


177

	 As will be shown in the conversation, we do not re- 
ject transparency and visibility altogether. To a certain 
extent we do agree with the assumption that “those who 
gain representation, especially self-representation,  
have a better chance of being humanized” (Butler 2004: 
141). The decision to only give teaching positions to 
artists, designers and academics who themselves, or  
whose families have experienced migration, stems 
primarily from the conviction that their knowledge and 
strategies to navigate and position themselves within 
the context of a predominantly white Western art indus-
try will equip the *foundationClass participants with 
important tools that will hopefully be helpful for their own  
paths. On the other hand, we also believe that their  
visibility as teachers within a still highly exclusive and 
white institution, especially when it comes to the  
teaching staff, is already performing and thereby creat-
ing the type of art academy we are envisioning.
	 When it comes to the participants of the *foundation- 
Class, however, there is a persistent concern that they 
will only be granted access and visibility in the art world 
on the condition that they perform the predetermined 
roles of refugees. We strongly agree with Glissant 
(1997: 189ff) that transparency constitutes the basis for 
“understanding” people and ideas from the perspec- 
tive of Western thought; that it is a tool of reduction and 
standardization and eventually a means of control.
	 So instead of getting stuck “between the old dicho-
tomy of the invisibility of the legitimizing bourgeois art 
world and the strategy for attaining visibility for the tradi- 
tionally marginalized subject”, the *foundationClass 
tries to create the conditions that allow the participants 
the freedom “to float between both”, thereby “pro- 
ducing a new kind of cognitive space” (Haq 2015,  
emphasis in original).

The following text consists of edited extracts of a con- 
versation about our work in the *foundationClass 
regarding those questions and contradictions. Since 
Ulf Aminde ( U ) and I ( M ) believe that our perspec- 
tives cannot possibly be complete, we invited our friend,  
a first generation *foundationClass participant and  
now student of Visual Communication at weißensee 
academy of art berlin, Ahmed Isam Aldin ( A ).

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


178
Miriam Schickler with Ahmed Isam Aldin and 

Ulf Aminde — Negotiating Opacity  
and Transparency in the Art Academy

M	  First of all, it has to be stated that we’re obviously 
talking from very different perspectives here: opacity  
is different to us than it is to you, which is also part of 
the whole problem about this concept; the question  
of whether the possibility of going opaque is a privilege. 
When we talk about the *foundationClass, Ulf and I can 
decide to go opaque, to not let anyone enter, to not tell  
anyone who is in the class, but then we need to ask 
ourselves: what does it do for the participants? Doesn’t 
visibility also signify freedom and participation?

 A	 The refugee identity brings with it a lot of heaviness, 
especially when moving from the *foundationClass to 
being a regular student. Most of your colleagues in the 
*foundationClass have the same status, even though 
they come from different places, but you feel you’re on 
the same level. Especially in the art school, where you 
see so much competition between the students; there’s 
always this fear of the institution and the worry to do 
things right, and I think that it’s also connected to the no- 
tion of transparency. Students from the *foundation-
Class often feel inferior for being the refugees in the 
class room. It is very different for international students: 
they may have the same problems with the language,  
of understanding and communicating correctly, of 
understanding the institution, but they don’t have this 
idea of: “I’m a refugee, I have to make a bigger effort  
in order to get to the level of a normal student”. There’s 
a feeling of “I’m always behind”, and there’s also this 
exaggerated trust in the German academic institution, 
that it’s better than everything else, which means that 
only the very best students are getting accepted.
	 I think there potentially is something empowering 
within transparency when we’re talking about the pro-
gram itself, the discussions that are happening there, 
the materials that are being produced – I think it’s very 
important to make that transparent and to document 
what is actually happening inside the *foundationClass.
	 But there’s another thing: when I go to the classes 
and there’s a member of the staff or the teachers who 
doesn't know that I’m a refugee it has a very strong 
impact on the level of conversation. There was one pro-
fessor, for example, who thought I was just a student 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


179

from Sudan. If he had known that I was a refugee,  
it would have changed the conversation and probably 
would have included this empathetic thing, like “Oh, 
the poor refugee”. So when we’re talking about the 
*foundationClass, the transparency should not concern 
the identity of the people, but how very powerful the 
experience of being in the program is, and how power- 
ful the materials, the conversations and discussions 
are. I think if this would all be published it would be very 
empowering for the students as well.

M	  Yeah, but this is how we from the *foundationClass 
see it, right? And this is what we always emphasize; 
that you should look at the actual work of the people, 
rather than constantly demanding to see the people 
themselves. We maintain that their work speaks for it- 
self and that you don’t have to add the artists’ legal 
status in order to make it significant, but still we’re  
constantly asked about that.

U	 I think it’s very obvious how transparency can vio- 
late individuals, especially in the context of the so- 
called “Welcome Culture”, and we cannot say that this is 
not part of our story. It’s producing an environment  
with its own inherent power structures, which also pro- 
vided the basis of how we met each other, right? 
Part of that Welcome Culture is about detecting and 
subsequently framing a group of people, the so-called 
“refugees”, or “newcomers”. It produces programs  
that are supposedly welcoming them, making things 
easier for them and in our case in giving access to 
academies. But at the same time, transparency always 
determines who needs help and who provides it. So 
this kind of transparency is producing visibility and it  
also reproduces essentialist categories and I perceive 
that as a very violent situation.
	 As a matter of fact, we’re constantly dealing with 
that: we have to be accountable to the academy, we 
have to present the program to the public – that’s how 
we get money – because so far we receive funding from  
within the field of Welcome Culture – although hope- 
fully this will change one day. As a consequence there 
are many stories of how the staff, or other students 
from the academy, without even asking, simply open 
the door and say, “Hey, you have this great program 
with refugees, I’m also interested in partici- 
pating, I need some students of yours to work 
with me on my Master thesis” and so on. 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


180

There were many crazy situations that are actually  
a result of this transparency.
	 Transparency ensures that everything is visible and 
everything is clear, including the different positions of 
people that then become ready to be used, also in very 
paternalistic ways. And that is the starting point, I think, 
both for our discussion here, but also for the *foun-
dationClass in general. Being a refugee unfortunately 
means that you’re being reframed again and again and 
the big hope of the program is to change the status  
in a way that this framing becomes an impossibility, but 
I’m really not sure whether it’s working.

 A	 To me the *foundationClass is not just about getting 
students into the educational system, but to become 
part of an artistic production that can empower them, 
but then again I think there will be many difficulties after  
people leave the *foundationClass and the program  
should address those problems from the very 
beginning.
	 There’s a general perception, also among the staff 
working within the academy, of a refugee as a person 
who is running from shelter to shelter because of war,  
so it is assumed that they don’t have any artistic tools  
or skills, and even if they practice art, it’s nice and 
different, because they allegedly don’t have any expe- 
rience. But when you actually see what they are doing, 
through their production, the materials, texts and  
works it creates a totally different image. So this has to 
be visible, as opposed to their identity. People should 
think: “Oh, this is a student from the *foundationClass”, in- 
stead of: “This is a refugee from the *foundationClass”.

M	  This is how it starts, I think – with the naming.  
The program is called *foundationClass for a reason, 
but it’s much more often referred to, or translated  
as “Refugee Class” or “Übergangsklasse”.

U	 The concept of the name, including the spelling of  
it, is very important, yet nobody spells it correctly, with 
the asterisk and the lowercase letter and everything.
Speaking of being productive, I sometimes think  
we have a crude mix of concepts, because at the end 
of the program we hope that everyone will get 
accepted by an art academy, and in order to  
get accepted everyone has to work really  

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


181
Miriam Schickler with Ahmed Isam Aldin and 

Ulf Aminde — Negotiating Opacity  
and Transparency in the Art Academy

hard, so there’s a sense of productivity which I find high- 
ly problematic, because it’s all about producing ef- 
fects; it’s all about producing objects for a successful 
portfolio, and this method, this way of thinking is  
super capitalist. Everything goes straight from A to B, 
instead of dancing in circles or whatever. There’s no 
time for doing your own thing, which is very important if  
you want to do art. Everything is focused on producing 
this direct effect and I find that very problematic, I feel  
guilty, to be honest, I’m like, “Wow that’s the style we’re  
teaching?”. I really don’t believe in that, but at the same  
time it’s very important and sometimes I think we should  
be even stricter, because it’s a big challenge, it’s not 
easy to get into the academic art context. At the same 
time I’m also very interested in what you, Ahmed, are 
saying, because the potential of this program lies in the 
asterisk; in the performance of being a student, and 
also of having our own definition of a class; of an edu-
cational environment; of getting together; of working 
and collaborating. The program is claiming to be part  
of the school and at the same time it’s really having  
its own focus and its own concept, maybe even its own 
identity, without essentializing anything; hopefully it’s 
the creation of an identity in flux.

M	  I think the choice of the name of the program, 
including its spelling, already invokes Glissant’s under-
standing of opacity. It’s not something obscure, it’s 
something that is not one, that is not singular, some-
thing that cannot be reduced, it cannot be pinpointed 
and therefore it frustrates knowledge. People don’t 
understand why the program is called or spelled like 
that, they probably think it’s a typo and since they don’t 
understand, they rather turn it into a ‘Welcome Class’.

U	 In German it sounds even weirder, “Willkommens
klasse”, and it’s absolutely not what we’re doing!  
But we often have to communicate the program, when 
it comes to the internal politics of the academy for 
instance, when we apply for funding, when we’re going 
to some conference, or when we give an interview. 
People demand transparency and they also try to test 
us, to figure out whether the program is one of the 
successful Welcome Culture programs, and of course 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


182
Miriam Schickler with Ahmed Isam Aldin and 

Ulf Aminde — Negotiating Opacity  
and Transparency in the Art Academy

in some of these instances I have to perform a lot, 
because there’s no possibility to discuss the really 
important questions we would like to discuss; in order 
to get money, we need to perform.

M	  It’s not only about money. We have to account for 
everything. I don’t know how many tables I had to fill in  
already; they want numbers, and I actually don’t even 
know them, I’m a really bad coordinator, I don’t even 
know how many people are in the program at a specific 
moment, and then they want to know where these 
people come from, how many women, how many men, 
did they study before or not – and I don’t even know 
where this data is going, which is actually super prob-
lematic and irresponsible.

U	 I think we are so concerned with different kinds of 
questions, and we actually are very, very responsible.
Far beyond that “5 o’clock, let’s go home” thing, we’re 
really working on creating an environment, an accessi-
ble environment – also for us. I still believe in it, but  
at the same time we have to perform the numbers, yes.  

 A	 I understand the problems of turning people into 
statistics, but I’m still sticking to the question of what’s 
happening inside the *foundationClass, the idea  
of why we do it.

M	  That’s the thing though, they’re never interested in 
that; the sort of visibility we would like to create is for 
each and every participant to be seen as an artist or a  
designer, and not as a person coming from Sudan or 
Syria, and that’s the big challenge.
	 Take the current topic for this publication here – we 
cannot be fully transparent about how we’re situated 
within this institution. If we actually answered this ques-
tion we could harm the future of the program, because 
of course we have a lot of criticism, but we cannot  
be completely transparent about that, because then it 
would be very obvious that we’re doing way more  
than what they think we’re doing, right?

U	 That’s the reason why we have to hide  
our exhaustion.

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


183

 A	 Another reason why I find transparency very im- 
portant is that maybe in the future the individual  
*foundationClass participant can also take credit  
and benefit from it.

U	 You’re talking about cultural credit. Of course, we all 
hope that this is going to happen. Part of the goal  
of performing in the art world, by sometimes partici- 
pating in exhibitions is also based on this very idea of  
producing this sort of hipness, because it’s part of 
the game. In a few years we will be able to determine 
whether it was worth trying. If in the future the *foun- 
dationClass will become a positive label for one  
or the other individual, then it was worth doing the  
whole program, I think.
	 When it comes to what we’re doing inside the *foun- 
dationClass, there are several voices in my head, but 
there are two main ones: there’s this kind of cynical 
voice that wants to talk to every participant in the class 
and say: “Watch out! It’s going to be really tough and 
you’ll be constantly racialized and this is just a fucking 
game – the art academies as well as the art world  
– and you will have many problems, because this refu-
geeness won’t just disappear and it’s very meaningful, 
especially now in these really disturbing times, with  
the right-wing shift and all.” But there’s hope, because 
we do have our art production, which very often deals 
with notions of identity and we do have a desire to 
transform these notions and there’s a promise of the 
possibility to do just that.

M	   Of course, art production is dealing a lot with iden-
tity, but white artists have a lot more freedom, because 
they’re not expected to work on their biographies, 
whereas, although there is now more visibility of Black 
artists and artists of color, there’s still this expectation 
that you will produce something autobiographical.
	 But I think we’re trying to support them in getting 
prepared for this reality. I also think we have a special  
situation, because most of the participants didn’t come 
to Germany voluntarily and within the societies they 
lived before they were not marked at all. To the contrary,  
a lot of them were very privileged, so it’s a very new 
situation for them. All of a sudden they have to deal 
with all of this bullshit and I always wonder whether we 
manage to support them in a way so they can 
better deal with it.

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


184

U	 Exactly! We’d need a very compressed class on the  
discourses stemming from Cultural Studies that are 
dealing with identity politics, because it’s so much about  
the image of the artist and students of the *foundation-
Class and how they will have to deal with it in the future.  
And yet I maintain that art production is at least offering 
a chance to do so in a productive way. At the same 
time, it’s absolutely true that institutions and also the art 
industry as a business model is still run by privileged 
people, but that’s also part of the artist’s dream, no? 
To become one of them, to create access to these 
privileges. 
	 Apart from the cynical voice, there’s also a more posi- 
tive voice in me that sees the potential of this program  
to also question the art academy and to change it 
through the program, because in this relatively small 
academy there is already a change and although it could 
be much stronger I do think there’s something in the air  
– people are becoming more aware that they have to 
question themselves in a more critical way. The amount 
of new students already creates a small change, but 
talking about the politics of the institution, it is really not 
easy to initiate change, there’s a lot of resistance. 

 A	 The confrontation with identity politics is much more  
common in Europe than in all the places that people  
are coming from. When we talk about refugees in the  
context of identity politics, we have to emphasize that 
it’s not an affirmative category, like queer or trans for 
instance. People labeled as “refugee” usually hope  
to shake it off somehow, so it’s actually the opposite of  
those other identities. For me at least it’s an identity 
that I need to fight somehow. At a certain point I need 
to stand against it and say “I’m not a refugee”. Some 
people start to use the word immigrant, and some 
people want to abolish those terms altogether, so it’s 
not only due to the perception of society, but also  
our own perception of it and it is not the responsibility of 
the *foundationClass to solve another problem in soci-
ety; of how society perceives refugees if the refugees 
don’t want to be labeled as refugees in the first place. 
But since there’s already “queer art” I wonder whether 
there’s something like “refugee art” and whether people 
can benefit from it, in terms of funding and so on.

Miriam Schickler with Ahmed Isam Aldin and 
Ulf Aminde — Negotiating Opacity  

and Transparency in the Art Academy

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


185

U	 Yes, there’s a lot of funding, it’s a business model 
already, you can make a lot of money with it.

M	   There are people who invent a refugee biography  
in order to get this funding.

U	 We have Documenta artists who all of a sudden 
were framed as refugee artists. It’s crazy.

M	   Of course, you can make a career out of it,  
because it obviously can be branded and marketed.

U	 I try to respect the decision of people to allow others to 
frame them as refugee artists. It’s their choice, of course.
	 When I talked about the potential of art production, 
also when it comes to queer art, the framing obviously 
cannot be equated with the production, although, of 
course you frame through producing. But producing in 
the art context always means transgressing the fram-
ing – it’s one of the methods. It’s playing with framing 
and it’s dealing with the perspective from the outside 
and also with identity. But the potential is to transgress 
it and to transform it into a way more open cognitive 
space and that’s the reason – and maybe that’s very 
conservative or romantic – why artistic practice is a 
working model, it’s a method of dealing with it.
	 There are many great artists who are suddenly la- 
beled as part of the queer art scene, which might 
be right, or not wrong, and it might be okay for that 
person, but I’m not so interested in that, because  
the framing won’t describe the work. In the end it’s 
about producing a moment, or an intensity, a way  
of perceiving the world, or whatever. There are billions  
of reasons why we work in the arts, right?

M	  I think it’s very important what you’re saying, Ahmed.  
That it’s not an affirmative category, and also the fact 
that it’s hopefully a temporary one. I don’t have a prob-
lem if somebody labels me queer, because queer was 
reclaimed and used as an empowering term, and it still 
is to some extent. Also the meaning of it, in its original 
sense at least, was supposed to embrace everyone 
who in whatever way deviated from heteronormativity, 
and fuck you, if you think that it means I only have  
sex with women. But refugee art? No one chooses to  
be a refugee, I can choose to live a nomadic 
life, but that’s totally different.

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


186
Miriam Schickler with Ahmed Isam Aldin and 

Ulf Aminde — Negotiating Opacity  
and Transparency in the Art Academy

U	 In the art world, the discourses on identity politics 
are based on the anglophone discussions of the  
eighties and now these discourses come to a European 
context and it’s really interesting to see how it is being 
dealt with; they behave somehow hysterically, because 
they understand that they also have to find a position 
and that it’s about producing positions, but they really 
don’t have the skills to deal with it, so I see many dis-
cussions fail.

 A	 Yes, and again it never worked with the refugees’ 
struggle. People at Oranienplatz for example, both sup-
porters and refugees, were thinking that the struggle 
would create a civil rights movement and they were wait- 
ing for a refugee version of Martin Luther King or  
Malcolm X to come out of this movement. Then they 
created this quite problematic discourse that you  
can see on many of their posters: “Refugee Forever!”.
I cannot be a refugee forever, I will be Black forever,  
but I cannot be a refugee forever. I think they just 
imposed identity politics unto the refugee politics and  
it simply doesn’t fit.

U	 Let’s go back to talk about the potential of the *foun- 
dationClass: it’s a model for a possible art institution, 
so maybe we also need to ask what an institution is and  
what it means? Do we have to be part of it? Do we 
need to be a program at all? I feel really bad about even 
using this term, because “programing” always means 
that we have everything under control; that we have 
a structure, and that we know how to do things.
	 In the end, however, we were always able to produce  
great moments, because we were able to share time 
with each other without it being clearly programed, be- 
cause there were many moments of in-between-ness 
and not everything was always visible and transparent. 
Sometimes I think what we actually do in the *foun- 
dationClass is pretending to be a program, but then we  
close the door and we share time. We share time. 
That’s very different from running a program. So we’re 
running a program just to be able to close the door. 
Everybody else, please keep out.

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


187

M	  Hiding in plain sight.

U	 Maybe that’s also very romantic, but I really  
believe in it, and then from time to time we open the  
door and say “Yes, this is the refugee program,  
please come inside!”

M	  No, we never say that.

U	 Yes, that’s true, we never say that.

In general I find it very ironic that also here in this insti-
tution, we have many so-called “educational migrants”, 
people who come for educational reasons. And to me 
it’s a huge question why an institution is not able to 
offer a spot to everyone, no matter where she or he is 
coming from, and that a person’s origin, especially  
the social one, is determining that. Those who come 
with money and who have passports are of course very 
welcome, because they contribute to the international 
character of the school. The other ones simply have  
to work much harder. In that sense, the *foundation-
Class is very conceptual, because it’s producing a  
visibility for exactly these kinds of contradictions and – 
I’m still in a romantic mode – this may be the polit- 
ical potential of the program!
	 We had a huge discussion in the academy last year, 
when professors started to understand that now they 
have to look at portfolios of people from Syria. Once they  
realized it, they came up with so many clichés, like: 
“Really? Now we have a Syrian portfolio? Do they know 
anything about contemporary art?”. That’s the ugly 
version of visibility, but in the end this also produced a 
different transparency, namely of the way a lot of the staff 
members perceive art and artists from the Global South.

M	  A key moment for me was when a staff member told  
me “Wow, this year you have a lot of women”, but as  
a matter of fact there were a lot of women in the previous 
groups as well. The big difference was that in this  
year’s group some of the women were wearing hijab, 
and it was the hijab that apparently clearly marked 
them as refugees and therefore also as students of the 
*foundationClass, because a woman wearing a hijab 
clearly doesn’t fit the common perception of a German 
person, and even less of a student at a 
German art academy. 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


188
Miriam Schickler with Ahmed Isam Aldin and 

Ulf Aminde — Negotiating Opacity  
and Transparency in the Art Academy

 A	 When you talk about “Syrian portfolios”, or “African 
portfolios” – because Africa is a country, right? – and 
Eurocentrism, it doesn’t only exist in Europe, but of 
course also operates outside of it. In Sudan, for instance, 
I was studying a British curriculum, basically all the 
students in Sudan study European art, European science 
and so on, and if you ask for instance about East-African 
contemporary art, nobody knows what you’re talking 
about, it doesn’t exist for them. So the students do know 
about contemporary art and they practice contempo- 
rary art, but it’s Western contemporary art.
	 But going back to this notion of “refugee art”, I still 
believe that this temporary situation of being a refugee, 
the very experience of it, can create culture and art 
works and it can also be very rich.

U	 Of course, and that’s why a lot of the portfolios are 
so powerful. I can compare *foundationClass students 
to “regular students”, who just started their foundation 
year, and the majority of them simply don’t have any 
kind of concrete experience. I’m absolutely not roman-
ticizing people who were forced to flee their countries 
and therefore have great knowledge of what it means 
to be human, but at the same time it’s a fact that they  
do come with very intense experiences and of course  
it shows in their practice.

M	  And those experiences are anyway mediated within 
the art industry, but we don’t want to see another 
Olafur Eliasson or Ai Weiwei dealing with it, but then all 
those questions of authenticity emerge and that is  
also super problematic, but of course, here the visibility 
can change and improve a lot of this bullshit.

 A	 I believe there’s a need to share the experience of 
being refugees in the institution, because there’s a lot of 
fear and a lot of challenges. When you enter a drawing 
class for the first time, there’s a feeling that the other 
students have been drawing since they were three years 
old, because they had the time and possibilities to do 
so. So you think all the time that they’re better and I 
think it’s really important to take away those fears. Even 
if, intellectually you know that it’s not true and that it’s 
wrong, there’s this sense of inferiority. When I first  

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


189

came to Europe, for example, I agreed with everything 
a white person said and that produces a big problem 
of how you see your own work. You’re always waiting for  
the approval of the teacher, of the institution, to feel 
better about it and other students simply work, because 
they don’t have this sense of inferiority and they do not 
fear the institution in that way.

M	  So do you think that the typical white German  
middle-class student has a different perception  
of the institution?

 A	 Yes, some of them definitely do. There’s this concern 
of not being familiar with all the tools that “normal stu-
dents” are familiar with. Of course it’s a wrong  
perception, but it creates a big fear and this needs to 
be discussed. I personally didn’t have this challenge  
so much, because I already knew weißensee through 
my time in the *foundationClass and therefore I felt 
more empowered and comfortable, so I think it’s more 
important for people who go to other institutions.

U	 Yes, we should really work on that, but I cannot tell  
students how to deal with a white institution, so we 
need to continue to work on formats where you teach 
each other. But let me tell you that all this self-esteem  
of the other students is rubbish, it’s just pretension and 
it’s totally useless, it’s not a mode of production. Of 
course, there’s a huge difference between an insecurity 
that stems from experiences of discrimination and 
racist structures and an insecurity that is actually of 
value, if you know what I mean?

M	  Questioning and doubting yourself.

U	 Exactly. I find it very painful to work with students 
who pretend to know everything. Their self-esteem  
is based on spoilt white European narcissism and  
that’s really not productive, so fuck it! 

    LITERATURE

 •Butler, Judith (2004): Precarious Life. The Powers of Mourning 
and Violence. London; New York: Verso.

 •Glissant, Édouard (1997): Poetics of Relation. Ann Arbor:  
The University of Michigan Press.

 •Haq, Nav (2015): “The Invisible and the Visible. Identity Politics 
and the Economy of Reproduction in Art.” In: L’internationale: 
http://www.internationaleonline.org/research/decolonising_
practices/31_the_invisible_and_the_visible_identity_politics_
and_the_economy_of_reproduction_in_art 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JeNsE1tS  
dEs W1lL- 
 KoMmEns.
SOuNDs  
  uNd MOVEs  
E1nES  
hArTNäcK1geN  
 R1NgEnS 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MaRgAr1tA 
TsOmOu

191

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


192
Margarita Tsomou — Jenseits des  

Willkommens. Sounds und Moves eines  
hartnäckigen Ringens

 aToya Manly-Spain, Mitglied der Gruppe 
Lampedusa in Hamburg, tanzt zu den 
Klängen einer elektronischen Orgel, singt  
bedrohlich in die Kamera und ver-
spricht, dass die „Others“ der Kolonien 
die westlichen Metropolen überfluten 

werden: „There will be some time that bodies will be back.  
There will be some time that we will start from the  
streets around with crazy people and mongrels, robbers  
and hookers we meet, because we are the others and  
the others are us.“ Diese Szene stammt aus dem Video-
clip zum Song Bodies Will Be Back auf dem Album 
Beyond Welcome. Die Platte handelt, so der Promotext, 
„vom europäischen Grenzregime, von Deutschen und 
Nichtdeutschen, vom Durchhalten ohne Papiere, von 
Yoruba-Göttern, dem Eurozentrismus oder dem Zusam-
menkommen jenseits einer Willkommenskultur“. Sie  
ist das Produkt einer unwahrscheinlichen Zusammen-
kunft diverser Menschen, die ohne die Kämpfe der 
jüngsten Migrationsbewegungen so nie zusammenge- 
kommen wären: zum einen die Führungsfiguren der 
Kämpfe um kollektives Bleiberecht, die aus dem Libyen- 
Krieg flüchteten, über das Mittelmeer nach Lampedusa 
und dann nach Hamburg, St. Pauli kamen. Zum anderen 
das Schwabinggrad Ballett, eine Art interventionisti- 
sche Agitprop-Gruppe, die 2000 von prominenten Akti-
vist*innen und Künstler*innen aus der Szene rund um 
den Hamburger Buttclub gegründet wurde. Seit nun drei 
Jahren arbeiten Mitglieder beider Gruppen zusammen, 
um mit Straßenperformances und elektronischer Musik 
politisch zu intervenieren. Einsatzorte waren bisher 
Geflüchtetenlager, Demos, Grenzcamps, öffentliche 
Plätze, Clubs oder Theaterfestivals. Ich selbst bin  
seit 2012 Teil des Schwabinggrad Balletts und habe in  
den letzten Jahren an einigen Straßeneinsätzen, per- 
formativ-diskursiven Sit-ins und zwei größeren Theater- 
produktionen dieser Kollaboration mitgewirkt. Die  
letzten zwei wichtigen Projekte waren die Aufnahme  
des erwähnten Albums Beyond Welcome und das  
im Juni 2017 auf den Straßen Kreuzbergs aufgeführte 
Theaterstück-Hörspiel Chöre der Angekommenen  
über die Geschichte der selbstorganisierten Geflüch- 
teten-Kämpfe auf dem Oranienplatz. 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


193

	 Kunst als Vehikel?
Die Initiative für diese künstlerische Zusammenarbeit 
ging vom Schwabinggrad Ballett aus. Das Ballett ist 
ein Polit- und Performancekollektiv aus Hamburg, das 
sich aus Langeweile mit ritualisierten Protestformen 
gründete, um mit einer ulkigen Straßen-Kapellen-Agit-
prop-Ästhetik, zwischen Situationisten und Provos  
der 1960er Jahre, auf andere Art politisch in verschie-
denen lokalen Kämpfen zu intervenieren. Es ist ein 
offener Zusammenhang, der – je nach Einsatz – aus  
Journalist*innen, Pädagog*innen, Musiker*innen, 
Theatermacher*innen, Gewerkschafter*innen und all 
denjenigen besteht, die gerade bereit sind sich poli- 
tisch und künstlerisch zu investieren. Zusammengehal-
ten wird das Ganze von einem aktivistischen Impetus 
und einer gemeinsamen politischen und ästhetischen Hal- 
tung, die den Anarchismus der Hamburger Hafen-
straße mit dem diskursiven Punk sowie dem Glanz der 
Hamburger Pop- und Politkunstavantgarde verbindet. 
Aufgefallen sind mir die Balletts auf einer 1. Mai-Demo 
Anfang der 2000er, als sie verkleidet und begleitet von 
strangen Sounds aufgespießte Brotlaibe und selbstgemal- 
te Schilder in die Höhe hielten, die den politischen 
Gegner mit beißendem Humor zerfetzten. Das war poli- 
tische Entschlossenheit gepaart mit glamourösem 
Style und einer smarten Sprache, die ich so noch nicht 
kannte – ich verliebte mich ins Ballett und hatte das 
Glück, einige Jahre später Teil davon zu werden. 
	 Als mobiles Polit-Einsatzkommando war das  
Ballett Teil sämtlicher Kämpfe der letzten Jahre: 
G8-Gipfel in Heiligendamm, Recht auf Stadt-Bewegung,  
EuroMaydays, Griechenlandkrise, Esso-Häuser, 
G20-Proteste. Als im Winter 2013 hunderte Ge- 
flüchtete des Libyen-Kriegs aus Lampedusa die  
St. Pauli Kirche besetzten, erschien es folgerichtig, dass 
das Schwabingrad Ballett mit den neu angekommen- 
en Nachbar*innen aktiv werden würde. Nach gemein- 
samen Demos und Aktionen fragten wir die Aktivis-
t*innengruppe der Geflüchteten Lampedusa in Hamburg  
mit uns gemeinsam an einem Theaterstück zu arbei- 
ten, das wir auf Anfrage des russischen Künstler*innen- 
kollektivs Chto Delat für die Wiener Festwochen 
vorbereiteten. So stark unser politisches Herz dafür 
schlug, so mulmig war einigen von uns dabei. 
Wir wussten um die Fallen, die sich ergeben, 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


194

wenn Einheimische „ein Theaterstück mit Flüchtlingen“  
machen wollen. Exotisierung, Viktimisierung, Bevor-
mundung und ästhetische Ausschlachtung – all das sind  
klassische Gefahren von Kunstproduktion mit Margi-
nalisierten, die nach wie vor regelmäßig in der Gruppe 
diskutiert und ausgehandelt werden. 

Motiviert sind wir von der Idee, dass es möglich ist 
Kunstproduktion als Vehikel für eine gleichberechtigte, 
gemeinsame Praxis von ganz unterschiedlichen Men-
schen zu nutzen. Bewegt sind wir vom Gefühl einer 
politischen Dringlichkeit, das davon ausgeht, dass  
wir selbstbestimmt den eigenen Körper einsetzen müs-
sen, um emanzipierte Gesellschaften zu entwickeln,  
in einem Europa, das nicht erst seit dem „Sommer der  
Migration“ ein Europa der Weißen ist. Hartnäckig 
versuchen wir daran zu arbeiten, verschiedene Erfah-
rungshintergründe und Expertisen miteinander zu 
verweben, um die gesellschaftlich gewachsenen hierar-
chischen Strukturen auszutricksen, mit denen wir  
im Alltag und auch in der eigenen Arbeit konfrontiert 
sind. Denn wie LaToya, die in den 1990ern aus Sierra 
Leone nach Hamburg migriert ist, betont, stellt die Kol-
laboration von Weißen mit Privilegien und Menschen 
ohne Aufenthaltsstatus, Arbeitserlaubnis, Sprachkennt-
nisse oder künstlerische Vorerfahrung eine Heraus-
forderung dar, weil von vornherein unterschiedliche 
Zugänge zu Wissen und Ressourcen gegeben sind.

Für mich half bei der Überbrückung solcher Gefälle die  
starke Heterogenität unter den Beteiligten sowie die 
Tatsache, dass das Ballett eine Tradition in der strategi- 
schen Überwindung von Expert*innentum und Arbeits- 
teilung pflegt. Bei dem Theaterstück Chöre der Angekom- 
menen wurde dies, wie ich finde, besonders deutlich: 
Die üblich formulierten Identitätskategorien von 
Weißen/Nicht-Weißen, Männern/Frauen, Migrant*in-
nen/Nicht-Migrant*innen, Profikünstler*innen/
Nicht-Künstler*innen, Geflüchteten/Nicht-Geflüchte- 
ten, Prekären/Nicht-Prekären, Jungen/Alten über- 
lappten und durchkreuzten sich vielfältig – was nicht 
heißt, dass sie verschwanden. Sie ließen jedoch neue 
Frontlinien entstehen, die quer zu den oben erwähnten 
und durchaus essentialistisch formulierten Identitäten 
lagen. Afrodeutsche mit Theatererfahrung kamen  
mit Menschen aus Westafrika zusammen,  
die für den musikalischen Input viel 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


195
Margarita Tsomou — Jenseits des  

Willkommens. Sounds und Moves eines  
hartnäckigen Ringens

entscheidender waren; Journalist*innen mit Kanaken- 
hintergrund, die zwar von Politkämpfen, aber von 
Inszenierung wenig Ahnung hatten, sind genauso be- 
teiligt gewesen wie politische Aktivist*innen vom  
Oranienplatz, die für die Arbeit am Stück wichtiger 
wurden als langjährige Mitglieder oder Profikünst-
ler*innen des Schwabinggrad Balletts. Hinzu kam, dass  
verschiedene Erfahrungen von Flucht oder verschie-
dene politische Positionierungen von Geflüchteten zu- 
sammenkamen, die nicht immer zwangsläufig mit- 
einander vereinbar waren. 
	 Gleichzeitig zu diesem andauernden Wechsel von  
Autorität je nach Expertise und Kompetenz wirkte 
auch das im Ballett stets verfolgte Bestreben, Autor*in-
nenschaften im gemeinsamen künstlerischen Prozess 
verschwinden zu lassen und jede*n auch in Bereichen 
agieren zu lassen, die nicht in erster Linie den jeweiligen 
Kompetenzen entsprachen – so konnte jemand einen 
Move für die Gruppe entwerfen, auch wenn die Per-
son nicht zu den choreografisch Geschulten unter uns 
gehörte. Und besonders in der musikalischen Erar- 
beitung der Projekte hatten die Neuangekommenen aus 
Westafrika unter uns eine einflussreiche Position: Im 
Prozess des gemeinsamen Improvisierens entstanden 
Afro-Rhythmen, Reggae-artige Loops und afroame- 
rikanische Godspell-Melodien, die den Sound des alten 
Schwabinggrad Balletts entscheidend veränderten.  
Zu verschiedenen Zeitpunkten der gemeinsamen Arbeit  
konnte so ästhetische Führung rotieren und vielfältig 
gewichtet sein. 
	 Allerdings sollen diese Ausführungen keines-
falls den Eindruck vermitteln, dass die Widersprüche 
und die Privilegienverteilung unter uns ausgehebelt 
wurden. Anta Helena Recke, Schwarze Bayerin und 
professionelle Theatermacherin, ist der Meinung, dass 
gleichberechtige Kunstproduktion unmöglich ist und 
nur punktuell überwunden werden kann. Dadurch, 
dass die Schwabinggrads eine eingespielte Arbeitsweise 
haben und das Kunstbusiness gut kennen, habe man 
sich, so Anta, die Hierarchie und Arbeitsteilung mit ein- 
gekauft. Vor allem die Gründungsmitglieder des 
Schwabinggrad Balletts, die „Whities“, wie wir uns oft 
selbst nennen, liefern die Infrastruktur, übernehmen  
die Kommunikation, stellen die Anträge, schreiben die  
Texte und strukturieren die Probenpläne – die 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


196
Margarita Tsomou — Jenseits des  

Willkommens. Sounds und Moves eines  
hartnäckigen Ringens

Lampedusa-Aktivist*innen liefern die Geschichten, die 
Beats oder die Moves. Diese Tatsache wird allenfalls 
von Momenten durchkreuzt, in denen Fenster in  
der Mauer der Hierarchien entstehen. 

Um diese Fluchtlinien zu befördern, braucht es nicht zu- 
letzt auch dezidierte Strategien, die bewusst der Pri- 
vilegienverteilung entgegenwirken. Solch eine Initiative 
zur Verschiebung von Hierarchien ist die Gründung 
von Arrivati, einer eigenen Künstler*innengruppe der 
Geflüchteten innerhalb unserer Zusammenarbeit.  
Im Booklet des Albums erklärt LaToya: „Wir werden  
in viele Sachen involviert, aber fühlen uns oft ins- 
trumentalisiert. (...) Der konzeptuelle Rahmen ist oft 
vorgegeben. (...) Ihr sagt, wir sind Schwabinggrad  
Ballett, wir sind nicht wie andere Kunstprojekte, wir  
wollen euch nicht integrieren, sondern mit euch kol- 
laborieren. (...) Aber wir müssen uns organisieren, um  
selber in die Hände nehmen zu können, was wir  
repräsentieren wollen.“ So ist ein weiteres Ergebnis 
dieser Arbeit, dass die Geflüchteten sich nun auch  
auf künstlerischer Ebene selbstorganisiert haben und 
sich somit nicht mehr als Teil des Schwabinggrad  
Balletts, sondern als eigenständige Gruppe der Arrivati 
verstehen, die mit dem Ballett kooperieren. 
	 Eine andere für mich funktionierende Strategie  
zur Verteilung von Wissen war das gegenseitige Ab- 
halten von Teach-Ins unter den Mitgliedern der beiden 
Gruppen sowie die Produktion gemeinsamer Alltags- 
erfahrung. Die Aufnahmen für die Platte sowie die ers- 
ten beiden Probenphasen für das Stück Chöre der 
Angekommenen fanden in einer zum Proberaum aus- 
gebauten Scheune in einer Kommune in Rathenow  
in Brandenburg statt. Dort haben wir über zwei Mal 
zehn Tage hinweg zusammengewohnt und Kunst pro- 
duziert. Das Abwaschen von Geschirr oder das Kochen 
wurde dabei genauso egalitär untereinander verteilt  
wie die Vorbereitung von Warm-Ups für die Gruppe 
oder eben das morgendlichen Abhalten von Teach- 
Ins als ein Mittel, um die unterschiedlichen Expertisen 
innerhalb der Gruppe miteinander zu teilen. 
	 Dabei konnte uns etwa Jeano Elong von Lampe- 
dusa in Hamburg erklären, warum die Gruppe das  
Angebot des Hamburger Senats, individuelle 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


197

Duldungen auszusprechen, nicht angenommen, sondern  
es strategisch bevorzugt habe, auf kollektiven Druck 
für einen politischen Umgang mit dem Aufenthalt von 
neu Angekommenen und auf die Anwendung des Pa- 
ragraphen 23 zu insistieren. Ich erinnere mich auch an 
ein Teach-In von Napuli Paul Goerlich, der ikonischen 
Aktivistin des von Geflüchteten besetzten Oranien-
platzes, die auf einem Baum tagelang im Hungerstreik 
saß: Mit ihrem nur ein paar Monate alten Baby auf 
dem Schoß brachte sie die Erfahrungen aus den Kämp-
fen um den mittlerweile geräumten Platz ein. Dieses 
Wissen hat den Arbeitsprozess genauso geprägt wie die 
choreografische Erfahrung der Dramaturgin Liz Rech, 
die Stimmtrainings der Musikerin Christine Schulz 
oder der kreative Umgang der Theatermacherin Sylvie 
Kretzschmar mit Megaphonen. 
	 Allerdings sind die Teach-Ins nicht als pädago- 
gische oder gar integrative Instrumente gedacht,  
denn von vornherein war bei der Zusammenarbeit klar:  
Wir wollen kein Community-Theater machen und  
auch keines, das auf humanitäres Empowerment oder 
auf die Erarbeitung der besonderen Biografien oder 
Fluchtgeschichten von Geflüchteten aus ist. Unsere 
Verbindung ist eine politische. Unsere Absicht die 
künstlerische Intervention mit einem politischen Pro- 
jekt, gegen das europäische Grenzregime und die  
vermeintlich philanthropischen, aber im Kern rassis- 
tischen staatlichen Empfangsstrukturen von  
Ankommenden in Lagern.

	 Die Platte
Meiner Ansicht nach ist die Platte Beyond Welcome das  
bisher gelungenste Beispiel unserer Kollaboration –  
sie formuliert eine Attacke aus der Peripherie, ohne  
wie ein soziales Integrationsprojekt von Gutmenschen  
mit Hang zu Kunstpädagogik zu klingen. Bereits  
mit dem Titel Beyond Welcome positioniert sie sich jen- 
seits der philanthropischen Hilfsgeste der vielerlei 
beschworenen Willkommenskultur. Gesungen wird auf 
Französisch, Englisch und in diversen Sprachen aus 
dem Kongo und Kamerun. Die Platte beginnt mit dem 
Stück Obosso, einer über einem beschwingten Afro- 
Beat gerappten Anklage gegen Europa: Jeano Elong, 
der ursprünglich aus Kamerun stammt und 
die meisten Lyrics der Platte schrieb, zieht  

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


198

einen Bogen vom europäischen Kolonialismus zum  
globalen Neoliberalismus und zur Festung Europa.  
Ein Europa, das, so der Refrain „tue les réfugiés“, die  
Geflüchteten tötet. Es folgt Yi’re Yi’re, gesungen von  
LaToya, die mit ihrer kultigen Blues-Stimme über einem  
Bass-Riff von Alice Coltrane die verschiedenen 
Orishas, also Yoruba-Göttinnen aus afroamerikani-
schen Transritualen, anpreist – schließlich diene 
Musik in nicht-westlichen Kulturen auch spirituellen 
Heilungszwecken. Im Song Réponds Monsieur  
Le Maire, der den Hamburger Bürgermeister Olaf 
Scholz auffordert, den im Oktober 2013 an ihn 
gerichteten offenen Brief endlich zu beantworten,  
wird der Konflikt um kollektives Bleibe- und 
Arbeitsrecht besungen. 
	 Das gesamte Album klingt wie ein musikalischer  
Befreiungsschlag gegen Rassismus, Kolonialismus und 
das Kontrollregime der Migration. Der laute Politschrei 
wird von einem Sound begleitet, bei dem ein afroame-
rikanisches Jazzerbe durchklingt, wobei Ragga, Dub, 
Coupé Decalé oder kongolesische Gitarren mit den 
typischen Schwabinggrad-Styles – Chanson-Geigen, 
Punk, Krautrock – kombiniert und so die Genres 
untereinander gebrochen werden. Besonders ist, dass 
dabei alle – ob Musiker*innen oder nicht – am Musik-
produzieren beteiligt sind. Das liegt nicht zuletzt an den  
Instrumenten, die selbst eine Laiin wie ich spielen 
kann: alte Percussionteile, analoge Synthesizer, Melodi- 
ca, Glockenspiel, Congas. Natürlich klingt auch das 
Händchen derjenigen durch, die wie Christine Schulz, 
Charalambos Ganiotis, Christoph Twickel oder Ted 
Gaier seit 20 Jahren in verschiedenen Bands der Ham-
burger Schule Musikgeschichte geschrieben haben. 
	 Gelungen finde ich die Zusammenarbeit insbe- 
sondere an der Platte, weil meines Erachtens nach  
beim Musikmachen ein hoher Grad an egalitärer Partizi- 
pation möglich ist – und gerne bemühe ich auch die 
These, dass dies besser gelingt als beim gemeinsamen 
Theatermachen, bei dem man stärker von Expertise  
im Inszenieren oder Schreiben von Text abhängig ist. 
	 Wie Jeremy Gilbert einst über die Arbeitsweise 
des Arkestras des afroamerikanischen Avantgarde- 
Komponisten Sun Ra schrieb, ermöglicht das Musik- 
machen in einem kollektiven Improvisationsprozess 
eine nicht-signifizierende Kommunikation von Energien  
sowie eine Sozialität, die durch transversale 
Beziehungen gekennzeichnet ist und durch 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


199
Margarita Tsomou — Jenseits des  

Willkommens. Sounds und Moves eines  
hartnäckigen Ringens

keinerlei Logik von Signifizierung verstanden werden 
kann. Sun Ra sah in dieser Art der Musikproduktion  
die mächtigste Sprache des Universums, da sie sich 
jenseits von Ethnizität und Nationen verortet. Der Platte  
ist der Afrobeat und der Reggae zwar anzuhören,  
dennoch weichen die Songs immer vom klassischen  
Klang dieser Genres ab und gehen in einem neuartigen 
Sound auf, der singuläre Qualitäten aufweist. 

	 Das Theaterstück:  
	 Chöre der Angekommenen

Im Ende Juni 2017 aufgeführten Theaterstück Chöre der  
Angekommenen. Indiskrete Platzbefragung reflektier- 
ten wir die Kämpfe von Geflüchteten in Berlin, die 2012  
mit der Besetzung des Oranienplatzes einen Höhe-
punkt erreichten. Mitglieder der beiden Kollektive 
Schwabinggrad Ballett und Arrivati führten Interviews 
mit diversen Akteur*innen der O-Platz-Besetzung,  
die mit der unrühmlichen Räumung im April 2014 ende- 
te. Aus den Aufnahmen der Interviews wurde eine  
Art Hörspiel geschrieben, das die Chronik der Ereignisse  
anhand der Berichte der an der Besetzung des Orani-
enplatzes Beteiligten erzählte, die mit verteilten Rollen 
von uns wieder auf Band aufgenommen wurden. Die- 
ses Audiostück spielten wir in einem mobilen Sound-
system ab, während die Gruppe in drei verschiedenen 
Prozessionen durch die Straßen von Kreuzberg eine Art  
performative Demonstration aufführte, an der das  
Publikum teilhatte. Das Soundsystem wurde in einem  
hohen mobilen Baugerüst-Turm mitgenommen, wäh- 
rend sich die Performer*innen in grellfarbenen Unifor- 
men und Megaphonen mit choreografierten Schritt- 
folgen nebenher fortbewegten. Der Grund für diese mo- 
bile Form waren institutionelle Schwierigkeiten mit 
der Polizei, dem Berliner Senat und dem Kreuzberger 
Grünflächenamt, die unseren ursprünglichen Plan, 
das Theaterstück am Oranienplatz aufzuführen, nicht 
erlaubten. Überhaupt war dieses Projekt von Anfang 
an mit langwierigen Schwierigkeiten mit den Berliner 
Behörden konfrontiert, die eine politische Brisanz  
in sich tragen. Bereits beim ersten Anlauf der Antrag-
stellung beim Hauptstadtkulturfonds (HKF) in 2014 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


200

durften wir erfahren, dass das Projekt zwar nach An- 
sicht der Jury finanziert werden sollte, jedoch vom 
politischen Gremium des HKF, dem „Gemeinsamen 
Ausschuss“, der unter anderem vom Berliner Bürger-
meister, der Beauftragten der Bundesregierung für Kul- 
tur und Medien und dem Berliner Kultursenator 
gestellt wurde, geblockt wurde. Grund war damals, 
meinem Verständnis nach, dass wir unter anderem 
auch vor der ehemals von Geflüchteten besetzten 
Gerhard-Hauptmann-Schule in der Ohlauer Straße in 
Kreuzberg spielen wollten, der Senat jedoch damals 
schon die Räumung der Schule vorhatte und die symbo- 
lisch-politische Aufladung des Ortes durch unser  
Stück vermeiden wollte. Als offizielle Begründung wur- 
de uns damals erklärt, dass das Stück aufgrund der 
unsicheren Aufenthaltsstatus der Geflüchteten unter 
uns nicht gefördert wurde. Als wir das Stück in der 
nächsten Förderrunde auf eine Aufführung auf dem 
Oranienplatz beschränkten und den genauen Status 
unserer Mitglieder aufführten, wurde das Projekt zwar 
gefördert, doch dann begann ein über ein Jahr und  
mit Hilfe des Hebbel am Ufer geführter Kampf mit den 
Kreuzberger Behörden, die allerlei Gründe darlegten, 
warum Kulturveranstaltungen auf dem bis dahin bereits  
von den Zelten der Geflüchteten geräumten Oranien- 
platz nicht gestattet werden können. Es gibt hierfür zwar  
keine offizielle Erklärung, doch Grund genug anzu- 
nehmen, dass die Entfaltung der Geschichte des Orani-
enplatzes am ursprünglichen Ort die Befürchtung  
der Behörden weckte, dass dieser wieder mit politischer 
Bedeutung und protestierenden Körpern aufgeladen 
werden könnte. Also mussten wir die ganze Show um 
ein weiteres Jahr verschieben und schließlich war die 
mobile Lösung, das ständige In-Bewegung-Sein in Form  
von Demonstrationen, die einzige Möglichkeit das  
Theaterstück zu realisieren. Wir konnten nur kurz anhal- 
ten, um „Zwischenkundgebungen“ abzuhalten, und 
durften – charakteristischer- und ironischerweise wie 
Körper in Migration – uns nirgendwo permanent auf-
halten, sondern konnten nur in ständiger Bewegung die 
Geschichte einer Geflüchteten-Besetzung aufführen.

Es mag auf den ersten Blick anmaßend erscheinen, dass  
wir – ausgerechnet zwei Gruppen aus Hamburg – ein 
Stück über eine genuine Berliner Bewegung produzieren  
wollten, auch wenn die Aktivist*innen in 
unserer Gruppe stets in engem Austausch mit  
den Berliner Kämpfen gestanden haben. 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


201
Margarita Tsomou — Jenseits des  

Willkommens. Sounds und Moves eines  
hartnäckigen Ringens

Andererseits wurde es auch als Vorteil wahrgenommen, 
weil wir als Außenstehende relativ unvoreingenom- 
men auf die Widersprüche in dieser Bewegung hinwei-
sen konnten, die sich an der Frage der Akzeptanz  
eines Kompromissangebots des Senats spaltete: Das 
Angebot an die Besetzer*innen war, den Platz zu 
räumen und als Gegenleistung die Prüfung von indivi- 
duellen Duldungen garantiert zu bekommen, was  
die Gruppe Lampedusa in Berlin annehmen wollte, 
während der andere Teil der Besetzer*innen um  
eine kollektive Aufenthaltslösung und damit weiterhin 
um eine politische Lösung kämpfen wollte. Als Ham- 
burger Gruppen und nicht unmittelbar Beteiligte haben 
wir gleichberechtigt alle Positionen in diesem Drama  
zu Wort kommen lassen und konnten, ohne uns explizit  
auf die Seite der einen oder anderen zu stellen, die  
einzelnen Positionen nachvollziehbar machen und dabei  
eher den Blick auf ein strukturelles System frei- 
machen, das strategisch darauf setzt Kämpfende gegen-
einander auszuspielen und zu spalten. So dachten  
wir, könnten wir die Oranienplatz-Kämpfe als emble-
matischen Fall herausarbeiten, aus dem verallge- 
meinernde Lehren gezogen werden könnten. 

Auf das Stück bekamen wir erstaunlich gutes Feedback.  
Allerdings erweckten wir dabei nicht das Interesse  
der etablierten Theaterkritik und wurden in der ent-
sprechenden Presse nicht besprochen. Vielleicht  
war der Grund hierfür, dass das Geflüchteten-Thema 
nach dem Hype im Sommer 2015 schon als ausge-
lutscht galt oder dass die Kritik ein Stück „unter Be- 
teiligung von Geflüchteten“ nicht als ernstzu- 
nehmendes Theater erachten kann – was wiederum  
die Frage nach den derzeit vielerorts diskutierten  
Kriterien der etablierten Theaterkritik aufwirft. 
	 Diejenigen, die den Platz mitbesetzt hatten, 
schienen zufrieden mit unserer Narration der Ereignisse,  
zumal wir zu keinem Zeitpunkt die Schuld für das 
Scheitern der Besetzung bei ihnen gesucht haben. Den 
Aktivist*innen aus unserer Gruppe wurde allerdings 
auch vorgeworfen, dass sie mit einer kulturellen Aneig-
nung der Kämpfe Geld verdient hätten. Für Napuli 
wiederum, die die Besetzung bis zum letzten Moment 
verteidigt hat, stellte das Stück eine Möglichkeit dar, 
den Oranienplatz mit Kunst neu zu besetzten und 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


202

somit den Kampf der Geflüchteten wieder an ihren Ort  
zurückzuholen. Auf eine Art, sagt sie, benutze sie  
das Ballett dafür und erachte damit die Aneignung 
nicht als problematisch, sondern vielmehr als poli- 
tisch produktiv. Zumal der Erarbeitungsprozess streng 
kollektiv gehalten wurde und auf basisdemokrati- 
schen Entscheidungsstrukturen beruhte – was den  
künstlerischen Prozess erwartungsgemäß zäh  
und natürlich auch anstrengend machte. Doch für die 
Arrivati und das Ballett gibt es dazu keine Alterna- 
tive. An den Szenen und den choreografischen Schritt- 
folgen haben alle mitgewirkt, dabei haben wir solange 
nach einer Idee gesucht, bis es einen für alle anzuneh-
menden Kompromiss gab. An den Konflikten inner- 
halb dieser Prozesse wurden die zu Beginn erwähnten 
Frontlinien von Differenzen deutlich: Während einige 
von uns als Geste der Solidarität kurdische Kampf-
Kreistänze in das Stück einbauen wollten, verweigerten 
sich andere Beteiligte aus Westafrika dieser Form, 
weil sie Nordafrikaner*innen, also Araber*innen, als 
rassistisch erlebt hatten und auf keinen Fall eine  
Hommage oder Referenz an sie performen wollten. 
(Dass hier Kurden*innen und Nordafrikaner*innen 
fälschlicherweise in einen Topf gesteckt wurden, 
wurde nicht als Argument zugelassen.) Somit waren 
zum Beispiel die kurdischen Tänze vom Tisch. Diese 
Konfliktlinie zwischen arabischen und westafrikani- 
schen Geflüchteten erlebten wir auch bei unseren 
Aktionen in den Lagern, wo klar wurde, dass frischan- 
gekommene Syrer*innen und die zuvor aufgrund des 
Libyen-Kriegs geflüchteten Menschen viel mehr trennt, 
als wir uns es vorgestellt hatten – was auf die augen-
scheinliche aber wenig beachtete Tatsache hinweist, 
dass Geflüchtete nicht gleich Geflüchtete sind und unter 
diesen Bevölkerungsgruppen viele Differenzen beste- 
hen, die die deutsche Mehrheitsgesellschaft nur  
selten im Stande ist zu verstehen. 
	 Ein anderes Beispiel für die ästhetischen und 
auch politischen Konfliktlinien in der Gruppe ist die 
Frage, inwieweit wir erkennbare Afroästhetik benutzen  
sollten. Während vor allem die Weißen unter uns be- 
sonders Lust hatten, typische Moves aus afrikanischen 
Tänzen zu benutzen, sträubten sich die Afrodeutschen 
dagegen: Vielmehr bevorzugten sie minimale Ästhetik 
oder zumindest eine Ästhetik, die nicht eindeutig  
auf einen Herkunftskontext verweist, um als 
Schwarze Menschen in Deutschland nicht 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


203
Margarita Tsomou — Jenseits des  

Willkommens. Sounds und Moves eines  
hartnäckigen Ringens

auf ein klischiertes exotisierendes Fremdsein redu-
ziert zu werden. Das Ergebnis solcher Auseinander-
setzungen war, dass wir auf abstrakte Bewegungsfolgen 
zurückgriffen, die aus Aufwärm-Spielen generiert 
wurden und eher an eine sich kryptisch, uneindeutig 
bewegende Armee erinnerten. 

Schließlich fehlte es in dem Probenprozess natürlich 
nicht an langen und auch schmerzhaften Privilegien- 
diskussionen. Vor allem die in Kunst und Politik erfah- 
reneren Schwabinggrad-Mitglieder nahmen mit dem 
Näherkommen der Premiere eine immer wichtigere Füh- 
rungsrolle ein, um Prozesse praktisch zu beschleuni-
gen. Was den Raum für das kollektive Ausdiskutieren 
von Entscheidungen verengte und es natürlich auch  
für diejenigen, die mehr Zeit brauchten, um sich zu 
äußern, schwieriger machte sich den Raum zu nehmen. 
Gleichzeitig war diese Führungsposition, die sich 
vor allem bei logistischen Fragen, teilweise auch von 
Beginn des Prozesses an einschlich, keinesfalls be- 
neidenswert. Wie Ted Gaier aber auch Liz Rech bemer-
ken, war die Tatsache, dass die deutsch sprechenden 
Profikünstler*innen die gesamte Organisation der Pro-
duktion sowie die Kommunikation mit den Behörden 
und den Mitarbeiter*innen des Hebbel am Ufer überneh- 
men mussten, vor allem belastend. Die Verantwortung  
für das Gelingen des Stückes wurde von nur wenigen in  
der Gruppe geschultert, was auf eine Mehrbelastung  
und erhöhten Druck für diese Personen hinauslief.  
In gewisser Weise teilten diese Schwabinggrad-Mit- 
glieder das Schicksal der Supporter in den Refugee- 
Kämpfen: Die Balance zwischen der Zurverfügung- 
stellung einer Struktur, in der sich alle wohlfühlen und  
arbeiten können und der zumindest auf bewusster 
Ebene unfreiwilligen Übernahme einer zentralen Posi-
tion innerhalb einer auf Basisdemokratie setzenden 
Gruppe, ist schwer herzustellen. Liz ist der Ansicht, dass  
es mehr Zeit braucht, um diese Problematik in solchen 
Prozessen einzuebnen. Mit mehr Zeit könne man sowohl  
neue Leute zur Erledigung der verschiedenen ansteh- 
enden Aufgaben schulen und gleichzeitig auf einem  
professionellen Niveau arbeiten, das einem Premieren-
druck standhält – ohne in pädagogisches Commu- 
nity-Theater zu verfallen. Allerdings gibt es diese Zeit  
in den seltensten Fällen – wenn man nicht 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


204
Margarita Tsomou — Jenseits des  

Willkommens. Sounds und Moves eines  
hartnäckigen Ringens

umsonst arbeiten möchte –, zumal die etablierten  
Förderlogiken so etwas nicht vorsehen. Wie wäre der  
Spagat zu schaffen zwischen einer eher auf den ge- 
meinsamen Prozess setzenden theaterpädagogischen 
Arbeitsweise und einer, die das ästhetische Produkt 
prioritär behandelt und dafür Ungleichheiten in Kauf 
nimmt? Zumindest suchen wir in der Zusammen- 
arbeit von Arrivati und Schwabinggrad Ballett nach 
den Momenten, in denen die Unmöglichkeit einer 
solchen Kollaboration aufgebrochen wird und wir mit 
Neu-Angekommenen, jenseits humanitärer Hilfs- 
gesten und Supporterstrukturen, etwas Gemeinsames 
und genuin Neues schaffen können. 

Das gemeinsame Album klingt mit einem Song nach, 
in dem Thesen von Adorno über die Utopie rezitiert 
werden. Über düsterem Synthesizersound wird von der 
Krux der Utopie gesprochen, um die stets gerungen 
werden muss, genau weil sie unmöglich erscheint. Viel- 
leicht ist Beyond Welcome der groovige Sound solch 
eines hartnäckigen Ringens und das Theaterstück 
Chöre der Angekommenen eine wertvolle Erfahrung  
für einen erneut anzugehenden Versuch.

Für den vorliegenden Text wurde der Artikel Jenseits  
des Willkommens aus Missy Magazine 04/16 als  
Ausgangspunkt genommen, überarbeitet und vertieft. 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


205
https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MaX-Ph1l1p 
AsChEnBrEnNeR

206

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


D1E D1NgE,  
 d1e Uns  
 ZuSaMmEn- 
hAlTeN,  
 uNd mEhR

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


It’s a question  
of lust
It’s a question  
of trust
It’s a question 
of not letting 
what we’ve
built up  
crumble to 
dust	  
	 Depeche Mode 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


209Max-Philip Aschenbrenner — Die Dinge,  
die uns zusammenhalten, und mehr

	 Vom Tanzen und Singen 
Vielleicht war es eine Jägerin, die abends, als sie nach 
Hause kam und kein Mammut erlegt hatte, in Recht-
fertigungsnot vor der eigenen, hungrigen Familie geriet 
und ihre Geschichte im Scheine des Feuers so gekonnt 
erzählte, ihre Performance so virtuos gestaltete, dass 
das Essen plötzlich zur Nebensache wurde und etwas 
anderes stattfand, da in dieser Höhle. Vielleicht war  
es aber auch ein Schamane, ein Sozialanimateur, der die  
anderen aufforderte gemeinsam mit ihm so lange im 
Kreis zu hüpfen, bis die Jagd endlich erfolgreich sein wür- 
de. Oder eine Mutter, die ihre Kinder durch das rhyth-
mische und höhenversetzte Gurren ihrer Stimme in den  
Schlaf wiegte. Wer genau die erste Autorschaft über-
nahm, werden wir nie herausfinden. Tanzen, Singen und  
Schauspielern entstehen mitten aus dem Leben heraus, 
aus alltäglichen Erfahrungen und aus der Sehnsucht da- 
nach, diese mit anderen zu teilen, eine Form dafür  
zu finden, sie in Schönheit zu transformieren, Kunst 
zu machen. Das lässt sich festhalten. 
	 Ein paar tausend Jahre später auf der Peloponnes,  
als die Menschheit sich zum ersten Mal an einer Form 
von demokratischer Zivilisation ausprobierte, hatten 
sich die darstellenden Künste bereits grundlegend ver- 
ändert. Im Amphitheater stand zunächst nur ein 
sagenumwobener Chor auf der Bühne. Weder Original-
texte noch Bewegungspartituren sind erhalten. Was  
wir wissen, wissen wir aus zweiter oder dritter Hand. 
Seine offensichtliche Funktion war die Repräsen- 
tation der Polis als Gemeinschaft. Die eigentliche Auf- 
gabe aber war, diese Gemeinschaft in Beziehung zu  
denjenigen Menschen und Dingen zu setzen, die nicht  
Polis waren, die sich nicht in die neu erdachte demo-
kratische Struktur integrieren ließen: die Geister und  
die Natur, die Toten und Ungeborenen, die Verbann- 
ten und Unbekannten, das Vor-, Nach- und Nichtsprach- 
liche. Betrachtet man den Akropolis-Hügel architek-
tonisch, stiegen die Götter ja tatsächlich nur ein paar  
hundert Meter aus dem Tempel herunter, um sich  
im Theater elegant, aber mächtig ex machina 
einzumischen. 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


210

	 Je nach Quellenlage tritt der erste Protagonist 
etwa 400 bis 300 vor Christus aus diesem Chor-Kollektiv  
heraus. Er trägt eine Maske und verkörpert den Gedan-
ken vom unabhängigen Selbst nur, ist aber noch keins. 
Denn die neue Idee vom Individuum dachte sich immer 
im Verhältnis zur Polis. Bevor sie sich dann zum ersten 
Mal mit einem Antagonisten konfrontiert sieht und 
in einen zwischenmenschlichen Dialog tritt, vergehen 
weitere hundert Jahre. Von da aus ist es dann nur  
noch ein kleiner Schritt bis zu den römischen Gladia- 
toren, die mit ihren Schreien und ihrem Schwert- 
klappern den singenden und tanzenden Chor endgültig 
ablösen und den Dialog in ein gegenseitiges Zerflei- 
schen verwandeln werden. Die Polis wird nur noch  
auf den Zuschauerrängen stattfinden. 
	

	 Vom Kunstmachen
	
Kunstproduktionsmaschinen sind wie alle anderen 
Maschinen, die der Produktion dienen, ökonomische 
Maschinen. Sie bringen Sachverhalte hervor, indem  
sie Materialien verdinglichen und verdichten. Das Para- 
dox, dass ihr Hervorgebrachtes, ihre Produkte immer 
ephemer sind, löst jede Kunstmaschine für sich. Die 
Linien und Farben auf den Gemälden von Mark Rothko 
oder Michelangelo verblassen nach einigen Jahren 
ebenso wie das Licht und der Schatten auf den Fotogra-
fien von Henri Cartier-Bresson oder die Erinnerung 
an einen geglückten Theaterabend. Damien Hirsts in 
Formaldehyd eingegossener Hai, der den klingenden 
Titel The Physical Impossibility of Death in the Mind of 
Someone Living trägt, rottet seit mehreren Jahren vor 
sich hin und ist Gegenstand einer juristischen Debatte 
zwischen dem Besitzer, der Saatchi Gallery und dem 
Künstler selbst, der sich weigert ihn zu reproduzieren. 
Denn was genau hat hier den Besitz gewechselt? Eine 
Skulptur oder eine Handlungsanweisung? Ein Objekt 
oder eine Idee? Kapitalanlage oder Erfahrung?
	 In Belle du Jour sagt der echte Fritz Lang, der 
unter den Augen von Jean-Luc Godard Fritz Lang 
spielt: „Wenn Kultur die Regel ist, dann muss Kunst die  
Ausnahme sein.“ In vollem Widerspruch dazu tut sich 
gerade eine Lücke in der Welt auf, in der Kunst mit  
den Maßstäben von Kultur gemessen wird. Sie muss 
passen: auf Antragspapiere und in Produk- 
tionslogiken, zu lokalen Praktiken und 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


211Max-Philip Aschenbrenner — Die Dinge,  
die uns zusammenhalten, und mehr

globalen Regeln, zu Marketing-, Kommunikations- und  
Verwertungsstrategien. Neuerdings soll sie sogar die 
Erziehung und Ausbildung übernehmen oder die Notver- 
sorgung, weil Institutionen wie Schule, Universität  
und Behörde im Umgang mit den Gemeingütern mehr 
und mehr versagen. Wechselt man die Perspektiven  
und deutet diese bewusste Verdrehung und Verwechslung  
des Repräsentationsbegriffs nicht ästhetisch, sondern 
gesellschaftlich, erscheint ihre Problematik bedeutend 
beängstigender. Ein Beispiel: Der griechische Perfor- 
mer Yanis Varoufakis verlässt seinen Posten als offiziell 
berufener Finanzminister einer demokratisch gewähl-
ten Regierung nach sechs Monaten, weil ihm die Arbeit 
zu anstrengend ist und ruft wenige Monate später auf 
einer Theaterbühne sitzend eine neue Partei aus: Politik 
als performative Kunst. Performative Kunst als Politik. 
„Die Menschheit, die einst bei Homer ein Schauobjekt 
für die Olympischen Götter war, ist es nun für sich 
selbst geworden. Ihre Selbstentfremdung hat jenen Grad  
erreicht, der sie ihre eigene Vernichtung als ästheti- 
schen Genuss ersten Ranges erleben lässt“, schrieb der 
hellsichtige Walter Benjamin 1935 in seinem Pariser 
Exil. Er sollte wieder und wieder Recht behalten. 
	 Dass es ebenso versäumt worden ist, Kultur-
kompromisse, Generationen- und Sozialverträge neu 
auszuhandeln wie Fragen zu Nationalstaatlichkeit, 
Souveränität und demokratischen oder rechtsstaatlichen  
Prinzipien realpolitisch zu thematisieren, schlägt jetzt 
mit voller Wucht zurück: Die Ökonomie ist Zauberei ge- 
worden, die Gesellschaft Spiel, die Kunst Commodity 
und die Politik Theater. Und unsere eigenen Welten  
schwanken darin zwischen Casting-Shows, Fashion- 
Spektakeln, Schönheitschirurgieorgien und hausgemach- 
tem Internetporno ebenso hin und her wie zwischen 
Petitionen auf Facebook, Demonstrationen, Parteimit- 
gliedschaften, Yogazirkeln und religiösen Vereinigun-
gen oder Nationalstaatlichkeit, Hautfarbe, Geschlecht 
und sozialer Herkunft. Jede kreiert und performt 
permanent ihre eigene Show „Leben“ und ist an ebenso 
vielen anderen als Mitspielerin beteiligt. Diese Pendel-
bewegung gleicht einem beständigen Entscheidungs- 
und Selektionsprozess, den man mit dem Modewort des  
Kuratierens umschreiben kann. Denn mittlerweile  
wird ja alles kuratiert: Festivals, Playlists, Kaffesorten, 
Kinderwindeln, Beziehungen. Die ursprünglichen  

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


212

Bedeutungen des Begriffs – sorgen, pflegen, sich kümmern,  
heilen – sind dabei allerdings verloren gegangen. Guy 
Debords Konzept einer Gesellschaft des Spektakels 
lässt sich demnach produktiv erweitern, und angelehnt an  
die Worte von Andy Warhol kann man von einer Gesell- 
schaft der Performance sprechen: Jede*r muss immer 
alles für seine 15 Minuten Berühmtheit tun! Jede*r 
muss ein Star sein! Jede*r muss nicht nur ein*e Künst- 
ler*in sein, jede*r muss ein*e Kurator*in sein! 
	

	 Von den Augen der Anderen 
	
Lassen wir unseren Blick nach Asien oder Afrika schwei- 
fen. In Gegenden, in denen bäuerliche Stammeskul-
turen direkt in datengestützte Konsumgesellschaften 
übergingen, ohne den Umweg über eine bürgerlich- 
literarische zu nehmen, wird deutlich, dass die häufig 
als universell bezeichneten zeitgenössischen Ästhe-
tiken, die die europäischen Bühnen derzeit beherrschen 
– seien sie nun in Braunschweig, Brüssel oder Bujum-
bura produziert worden –, weiterhin dem politischen 
Programm eben jener kolonialen Industriegesellschaft 
folgen, die sie inhaltlich oft sogar explizit kritisieren.  
Die Dramaturgien nahezu aller Arbeiten von außer- 
europäischen Künstlern, die in der internationalen, 
zeitgenössischen Zirkulation Patz finden, folgen einer 
klassisch-aristotelischen Emotionslogik, quasi alle 
passen sich dem westlichen Theaterraum an. Kommt 
Sprache zum Einsatz, werden nicht-übertragbare 
Konzepte bewusst ausgeklammert oder in den Über-
titeln schlichtweg verschwiegen. Aber weder die  
Black Box noch der White Cube sind neutrale Räume, 
im Gegenteil. Weiße Haut strahlt vor einer schwar- 
zen Wand, Schwarze sieht man schlecht bis gar nicht. 
Vor einer weißen Wand andererseits lässt es sich  
als Weißer prima in sich versunken und gut verborgen 
Kunst betrachten, sonst fällt man eher auf. 
	 In der griechischen Tragödie heißt die Kraft, die  
durch einen plötzlichen Perspektivwechsel Erkenntnis 
schafft, Anagnorisis. Sie schafft ihre Kontexte blitz- 
schnell. Beim Platzen der Subprime-Blase 1997 in 
Asien und 2008 in Europa und den USA stand sie den 
Händlern an den Börsen ins Gesicht geschrieben.  
Diese zu 90 Prozent männlichen und zu 75 Prozent 
kaukasischen Alphatiere kapierten in just 
diesem Moment, dass sie nicht mehr 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


213Max-Philip Aschenbrenner — Die Dinge,  
die uns zusammenhalten, und mehr

notwendig sind. Nicht weil viele von ihnen ihre Jobs 
verlieren würden, vielmehr weil sie eine erste Ahnung 
davon bekamen, dass die Algorithmen, die sie selbst 
schufen, keine Verwendung mehr für sie haben. Die 
künstliche Intelligenz des globalen Datenaustauschs hat  
die Prozesse vollständig übernommen, von denen 
mann dachte, er hätte sie mit einem Klicken hier und 
einem Tippen des Fingerchens da unter Kontrolle. In 
diesem Sinne waren diese Krisen wie so oft behauptet 
tatsächlich Krisen des Vertrauens. Allerdings hat da 
kein Mensch das Vertrauen in einen anderen Menschen 
verloren, sondern die Maschinen, die heute Software 
heißen, das Vertrauen in die Menschen selbst. Und viel- 
leicht kann uns die Kunst dieses Vertrauen ins Ver-
trauen wieder zurückgeben. Aller Algorithmisierung 
zum Trotz haben Kunstproduktionsmaschinen ihre 
ureigene Kraft nämlich noch nicht zur Gänze verloren. 
Sie laufen dann wie geschmiert, wenn sie lügen, nicht 
wenn sie Wirklichkeit ab- oder nachbilden und erst 
recht nicht, wenn sie Reales schlicht als Kunst rahmen. 
	 Demokratie definiert und organisiert die Gemein-
schaft der Lebenden, eine Gemeinschaft derer, die  
über das sprechen, was sie teilen. Die Prozesse und Vor- 
gänge, die sie dabei verhandeln, betreffen aber auch 
jene Gemeinschaft der Abwesenden und Nicht-Seienden,  
die keine Sprache haben, um sich an der Debatte zu 
beteiligen. Und genau darum haben sie sich in der Mitte  
dieser Gemeinschaft einen Platz erkämpft. Kunst, 
allem voran das Theater, folgt der Struktur der Anru- 
fung und der Besessenheit. Im koreanischen Kultur-
raum, in dem 극장 (Gugdschang) sowohl Theater als auch  
Film, sowohl das Medium als auch den Raum dafür 
bezeichnet, findet sich eine sehr schöne Figur für diesen  
Gedanken: 그분 (Gbun) ist jene Instanz, die eine Ent- 
scheidung trifft. Sie ist dabei weder persönlich, noch ge- 
meinsam, weder subjektivierbar, noch sozialisierbar. 
Sie kommt, verrichtet und verschwindet ebenso schnell 
wieder. Sie nutzt den Körper, den sie findet, spricht 
durch den Mund, der sich für sie öffnet, schaut durch 
die Augen, die sich für sie aufschlagen. „Er“, wie sich 
das Konzept eher schlecht als recht übersetzen lässt, ist 
das, was alle teilen, ohne dass es ihnen gehört; das,  
auf das sich alle einigen, ohne dabei einem Vorschlag 
zu folgen; das, was am Ende zählt, ohne dass man 
weiß, wann und wo es angefangen hat. 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


214

	 Vom Boden der Tatsachen
Während meines Engagements am Asian Arts Theatre 
in Gwangju habe ich ein Modell ausprobiert, bei dem das  
Spielzeitprogramm von fünf gleichberechtigten Kurato- 
r*innen entwickelt wurde. Der regierungspolitische Auf- 
trag der Struktur bestand darin, zeitgenössische, asia-
tische Kunst zu produzieren. Was ist zeitgenössische 
Kunst? Was ist Asien? Mir war schnell klar, dass ich für  
diese Fragen gute Kompliz*innen brauche: Wenn die 
potentiellen Partner*innen mit eigenen Strukturen vor  
Ort ebenso selbstverständlich produzieren und prä- 
sentieren können wie im gemeinsamen Raum, verschiebt  
sich dieser vielleicht automatisch? Entsteht durch die 
Umverteilung von Ressourcen ein organisches Netz-
werk, das Verschiebungen statt Rotationen um das ewig  
gleiche Zentrum herum zulässt, oder vielleicht sogar 
eines, das keine Zentren und damit keine Grenzen um  
sie herum mehr braucht? Können Formen und For-
mate von Kunst erfunden und erdacht werden, die erst 
durch dieses neue Ganze, das stets etwas anderes ist  
als die Summe seiner Teile, möglich werden? Kann ein  
gut subventioniertes Haus, wie jenes ostasiatische  
oder ein durchschnittliches europäisches, seine inter-
nationale Arbeit in Strukturen kanalisieren, statt wie  
bisher üblich in Prozessen? Keine Produktionen, 
sondern Produktionsbedingungen unterstützen? Keine 
Künstler*innen, sondern Zusammenhänge? Keine 
Qualität fordern, sondern Solidarität zeigen?
	 Immer wieder laufen die Fäden zusammen, wer- 
den die produzierten Arbeiten und gewonnenen Er- 
kenntnisse ebenso präsentiert wie gescheiterte Versuche 
und im Entstehen Begriffenes. Kunst folgt praktischen, 
ökonomischen und sozialen Realitäten, sie definiert sie 
aber auch, und genau das ist ihre Kraft. Daher ist es 
von elementarer Bedeutung, dass die internationalen 
Kollaborateur*innen auch auf diesen Ebenen zu Mit-
gestalter*innen und vor allem zu Mitverantwortlichen 
werden. Was technisch und produktionsrealistisch 
möglich ist, wie die Finanzierungspläne und Cashflows 
aussehen, welche Vermittlungs- und Kommunikations-
strategien sinnvoll sind, kann und muss gemeinsam ent- 
schieden werden. So verändert sich auch das Ver- 
sprechen ans Publikum. Aus Zeitzeug*innen einer 
vorbeirasenden Welt oder Konsument*innen  
schöner Kunst werden Beteiligte und 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


215Max-Philip Aschenbrenner — Die Dinge,  
die uns zusammenhalten, und mehr

Mitverantwortliche. Die öffentlichen Gelder fließen 
direkt in die Hände der internationalen Kollaborateu- 
r*innen, nicht mehr durch die der einzig(artig)en kura-
torischen Instanz, welche die Qualität garantiert  
und Investitionen rechtfertigt. Denn Kern des Prob-
lems aller Identifikationslogiken ist und bleibt ein  
existierendes Machtgefüge zwischen zwar imaginierten,  
so doch real existierenden Nationen. Und diese per  
se identitären Fundamente von kompetitiven Gesell-
schaften grundlegend zu denken, ohne sie dabei zu per-
petuieren, gelingt nur, indem man sie mit ihren eigenen 
Mitteln konfrontiert. Die Deutungshoheiten und fak-
tischen Ressourcen unterscheiden sich lokal gravierend, 
international lassen sie sich transzendieren. 
	 In den Asian Windows, die ich zusammen mit  
Helly Minarti, Mi You, Tarek Abou El Fetouh, Raya 
Martin und Jongyou Jang realisiert habe, blieb gerade 
genug Zeit, erste Schritte in diese Richtung zu gehen, 
die Formen zum Tanzen zu bringen, neue Konfiguratio- 
nen von Arbeitszusammenhängen und Publikumser-
fahrungen zu erahnen. Um tiefer in das Modell einzu- 
steigen, habe ich mich damit als Künstlerischer Leiter 
bei einem Festival beworben, das in einer der reichsten 
Städte der Welt angesiedelt ist, die einen überdurch-
schnittlich hohen internationalen Bevölkerungsanteil 
hat. Gescheitert bin ich am kulturpolitischen Vertreter 
der Jury, Mitglied einer linken Partei, dem ich auf  
die wiederholten Fragen, wie ich die Qualität des Pro- 
gramms garantieren wolle und ob das Geld nicht 
einfach so veruntreut würde, irgendwann nicht mehr 
antworten wollte. Zirkuläre Argumentation. Ich war 
vielleicht einfach zu müde davon, erklären zu müssen, 
warum ich nicht finde, dass ich als weißer Mittel-
standsmann, der mit Steuermitteln um die Welt jettet, 
eine glaubwürdigere Instanz dafür bin, Kunst in  
Indien einzuordnen als eine Kollegin vor Ort in Delhi. 
Ich war vermutlich frustriert, dass mir wie selbst- 
verständlich unterstellt wurde Kunstproduktion und 
ihre Strukturen in Lateinamerika besser kontextu- 
alisieren zu können als eine Kollegin vor Ort  
in Buenos Aires. 
	

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


216Max-Philip Aschenbrenner — Die Dinge,  
die uns zusammenhalten, und mehr

	 Von der erinnerten Zukunft 
	
Denn was ist überhaupt gute und was ist schlechte 
Kunst? Und was davon zeigt man dem Publikum und 
warum? Wie setzt sich ein internationaler Spielplan 
zusammen, der nicht von einem Konzept, einem Thema 
oder einem kuratorischen Mastermind, sondern durch 
die Hände und die Arbeit seiner globalen Macher*innen  
und deren ökonomischen, sozialen und politischen  
Verlängerungen definiert wird? Wer darf überhaupt 
Kunst machen? Und wer darf Kunst worüber machen? 
Gibt es wirklich so etwas wie Hochkultur? Und  
wenn, dann wo? Und wer unterscheidet sie von Popu- 
lärkultur, Ritualen und Killefitz? 
	 Die Fragen liegen auf dem Tisch, hier wie anders- 
wo und nicht erst seit gestern. Geschichte wiederholt  
sich, pendelt. Jeder kleine Schritt in die richtige Rich- 
tung ist ein richtiger Schritt. Seit sich die Geister der  
Toten und Ungeborenen, die Verbannten und Unbekann- 
ten, die Ausgeschlossenen und Verleugneten ihre 
Bühne zurückerobern, können wir diese Fragen immer- 
hin nicht mehr ignorieren. Ich wünsche mir, dass wir 
die, die sie stellen, mit einem warmen und langen 
Applaus in der Mitte der Gesellschaft begrüßen und 
ihnen zuhören. Im griechischen Theater galt die  
Melodie des Chorgesangs als heilend, die konkreten 
Inhalte der einzelnen Tragödie waren nicht so wichtig. 
Vielleicht sollten wir uns in Zukunft daran erinnern, 
wenn wir von performativer Kunst sprechen, und  
nicht an die immer gleiche Leier vom Individuum, das 
aus der Menge heraustritt. 
	

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


217
https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


E1Ne  
 TeXt-B1lD-
CoLlAgE  
vOn MaLtE  
WAnDeL

 NeLsOn MuNhEqUeTe  
–BeGegnUngEn  
 m1t E1NeM 
 MaDgErMaN  
2009-2017

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 NeLsOn MuNhEqUeTe  
BeGegnUngEn  

 m1t E1NeM 
  

221

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


223
   Nelson Munhequete —  

Begegnungen mit einem Madgerman 2009-2017
Eine Text-Bild-Collage von Malte Wandel

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


224

„1990 kam die Nachricht, dass der Vertrag enden 
würde. Die Zukunft von Deutschland war unge-
wiss. Viele Betriebe wurden nach der Wiederverei- 
nigung von Firmen aus dem Westen übernommen 
oder geschlossen. Die Ausländer sollten das Land 
verlassen. Ich hatte in Deutschland eine Freundin 
und wollte in Deutschland bleiben. Ich habe meine 
Freundin gefragt, ob sie mir dabei helfen kann. 
Doch es funktionierte nicht. Wir mussten uns tren- 
nen, als ich nach Mosambik zurückkehrte. Sie  
hat mir Briefe geschrieben und ich habe ihre Briefe 
beantwortet. Wenn ich die Briefe heute lese, be- 
rühren sie mich immer noch. In einem letzten Brief 
hat sie sich von mir verabschiedet. Es ist wie ein 
Stich ins Herz. Ich werde sie wahrscheinlich nie wie- 
dersehen. Ich weiß nicht einmal ob sie noch lebt. 
Wir haben keinen Kontakt mehr.“ *

Nelson Munhequete ist 1967 in Maputo, der Hauptstadt  
von Mosambik, geboren. Das Land im südlichen Afri- 
ka war über Jahrhunderte portugiesische Kolonie und er- 
langte erst nach langem Freiheitskampf am 25. Juni 1975  
seine Unabhängigkeit. Die marxistische Freiheitsbe- 
wegung Frelimo übernahm die Regierung und stellte mit  
Samora Machel den ersten Staatspräsidenten. Mosam-
bik wurde zum sozialistischen Einparteienstaat und 
knüpfte enge Beziehungen zu anderen sozialistischen 
Bruderstaaten. Am 24. Februar 1979 unterzeichnen  
der damalige Vorsitzende des Staatsrates der Deutschen 
Demokratischen Republik Erich Honecker und der 
Präsident der Volksrepublik Mosambik Samora Machel 
einen Vertrag über Freundschaft und Zusammen- 
arbeit ihrer beiden Länder. Damit legen sie den Grund-
stein der Beschäftigung von mehr als 16.000 mosam- 
bikanischen Vertragsarbeiter*innen in der DDR.

„Als ich zur Schule ging, herrschte in Mosambik ein  
blutiger Bürgerkrieg. Die Kämpfe zwischen Frelimo 
und Renamo reichten vom Rovuma-Fluss im Norden  
bis nach Maputo im Süden. Als ich alt genug war, 
wurde ich zum Militärdienst einberufen. Ich sollte 
zum Soldat ausgebildet werden. Mir war klar,  
dass es bei dem Konflikt viele Tote gab. Egal ob man  
gut ausgebildet ist oder nicht, man konnte einfach  
so sterben. Ich war 19 Jahre alt und hatte meine  
militärische Ausbildung bereits begonnen,  
als ich von der Möglichkeit hörte, dass 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


225

junge Mosambikaner*innen nach Deutschland, in 
die ehemalige Deutsche Demokratische Republik 
gehen konnten. Wir sollten dort ausgebildet werden 
und arbeiten. Später sollten wir in unsere Heimat 
zurückkehren und helfen ein besseres Mosambik 
aufzubauen. Ich meldete mich an und konnte  
so den Militärdienst verweigern. Für mich war eine 
Ausbildung im Hafen von Rostock vorgesehen. 
Als wir aber 1987 am Flughafen Berlin Schönefeld 
ankamen, wurde meine Gruppe von einem Bus  
des VEB Glasseidenwerk Oschatz in Sachsen abge- 
holt. Sie haben uns erst mal etwas Warmes zum 
Anziehen gegeben. Es war Winter und überall lag 
Schnee. Ich hatte so etwas noch nicht gesehen.  
Wir kamen gegen 15 Uhr in Oschatz – einer Klein- 
stadt zwischen Leipzig und Dresden – an und be- 
kamen eine Führung durch den Betrieb. Danach wur- 
de uns in der Kantine ein typisch deutsches Essen 
serviert. Am Abend wurden wir in unserem Wohn- 
heim untergebracht. Je drei Personen in einem 
Zimmer. Ich landete im Zimmer Nr. 17. Wir hatten 
zwei Wochen Zeit uns einzugewöhnen, dann be- 
gannen die Berufsausbildung und der Deutschunter- 
richt. Nach der Ausbildung arbeitete ich in der 
Zwirnerei des Glasseidenwerks. Meine Aufgabe war  
es, am Schneidegerät die Fasern abzutrennen, 
bevor die Spulen in die Weberei gebracht wurden.“ *

Ich bin Nelson Munhequete das erste Mal auf einer Groß-
demonstration der sogenannten Madgermanes am 
9. November 2009 in Maputo begegnet. Der Begriff 
Madgermanes entstand schon kurz nach der Rückkehr 
der Vertragsarbeiter aus Deutschland und stammt 
ursprünglich aus dem Shangaan, einer im südlichen 
Mosambik weit verbreiteten Sprache. Madgermanes 
bedeutet soviel wie: Die, die aus Deutschland kommen. 
Bis zu 60 und teilweise sogar 80 Prozent des Lohns  
der ehemaligen Vertragsarbeiter*innen wurden von den 
DDR-Betrieben einbehalten und an den mosambikani-
schen Staat transferiert. Allerdings nur auf dem Papier. 
Die Vertragsarbeiter*innen haben, ohne es zu wissen, 
mit ihrem Gehalt Staatsschulden getilgt und so indirekt 
Warenlieferungen, militärische Unterstützung und  
Entwicklungshilfe bezahlt. Ihren vollen Lohn haben sie 
bis heute nicht erhalten. Die mosambikanische Regie-
rung schuldet den Madgermanes insgesamt 
mehr als 100 Millionen US Dollar.

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


227
   Nelson Munhequete —  

Begegnungen mit einem Madgerman 2009-2017
Eine Text-Bild-Collage von Malte Wandel

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


228

	 Als den Rückkehrer*innen klar wurde, dass sie  
das Geld, für das sie all die Jahre gearbeitet hatten, 
nicht bekommen würden, formierte sich vor allem in der 
Hauptstadt Maputo ein organisierter Widerstand gegen 
die mosambikanische Regierung. Nelson Munhequete ist  
eine der führenden Persönlichkeiten der Protestbewe-
gung. In Lumpen gekleidet marschiert er jeden Mittwoch  
mit einer großen DDR-Fahne an der Spitze des Demons- 
trationszuges durch die Straßen von Maputo.

„Wieder kam ein Bus, um uns abzuholen. In den 
Wochen zuvor war ich noch sehr traurig. Doch jetzt 
fühlte sich alles ganz normal an. Für mich war klar, 
dass ich jederzeit nach Deutschland zurückkehren 
konnte. Ich würde meine Freundin und meine 
Freunde einfach besuchen. Warum auch nicht? Alles  
schien seinen gerechten Lauf zu nehmen. In Schö-
nefeld stieg ich dann ins Flugzeug. Ich weiß es noch  
ganz genau: es war der 4. Oktober 1990. Beim  
Landeanflug auf Maputo habe ich aus dem Flugzeug- 
fenster gesehen und das Meer und die Halbinsel 
Catembe erkannt. Die einfachen Behausungen. Die  
vielen verrosteten Blechdächer. Schnell ist mir  
klargeworden, mein Land hat sich nicht verändert. 
Das Leid existiert noch immer. Das Mosambik  
von heute ist das Mosambik von gestern. Als sich 
nach der Landung die Türen öffneten, strömte  
die heiße mosambikanische Luft in das Flugzeug. 
Es war richtig unangenehm. Im Wartesaal empfing 
uns ein Angestellter des Ministeriums für Arbeit. 
Er sammelte die Dokumente, die wir von unserem 
Betrieb in Deutschland erhalten hatten, ein. Wir 
mussten alle Belege über die Lohntransfers abgeben 
und weitere Formulare ausfüllen. Es ging darum, 
wie viel Geld jeder noch bekommen sollte. Wir soll- 
ten den noch ausstehenden Lohn nach ein paar 
Tagen im Ministerium abholen. Es hieß auch, dass 
jeder innerhalb von vier Wochen einen Arbeits- 
platz bekommen sollte. Ich habe nicht daran gezwei- 
felt. In Deutschland lief alles genauso ab. Aber  
alles war nur ein Vorwand, um uns zu betrügen. Ich  
denke, dass sie unsere Dokumente verbrannt haben.  
Ich glaube nicht, dass sie heute noch existieren.“ *

2009 lebt Nelson Munhequete seit fast 20 Jahren 
wieder in Mosambik. Er spricht noch ein paar 
Brocken Deutsch und bittet mich ihn bei sich 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


229

zuhause zu besuchen. Er habe noch viele Gegenstände 
und Fotos aus der DDR und würde mir gern seine 
„Schätze“ zeigen. Nach seiner Rückkehr hat er in dem 
Bairro Zona Verde am Stadtrand von Maputo mit  
dem letzten Lohn aus der DDR ein kleines Grundstück 
gekauft und darauf ein Haus aus Stein gebaut. Um  
vom Stadtzentrum nach Zona Verde zu gelangen, kann  
man in einen Minibus Richtung Zimpeto steigen. Am  
Flughafen vorbei folgt man im dichten Verkehr ungefähr  
eine Stunde der Avenida de Moçambique Richtung 
Norden. Immer mehr Menschen drängen in die überfüll- 
ten Busse. Die Avenida de Moçambique wird später  
zur EN1, der Hauptverkehrsroute in den Norden des  
Landes. Von der Haltestelle Missão Roque kann man  
über eine staubige Sandstraße direkt hinter einem kleinen  
südafrikanischen Einkaufszentrum zu Nelson Munhe- 
quetes Haus laufen. Nach ungefähr 15 Gehminuten gelangt  
man zu seinem Grundstück. Das Haus ist in einem 
schlechten Zustand. Die Wände sind nicht verputzt. Das 
Flachdach besteht aus einfachen Wellblechen. Die  
Toilette ist ein kleines Loch hinter dem Haus. Fließen- 
des Wasser gibt es nicht, Strom nur auf Raten. Im  
Inneren gibt es drei karge Räume. Ein Raum mit einer 
kleinen Feuerstelle und ein paar Töpfen. Ein nur 
spärlich eingerichtetes Wohnzimmer und ein einfaches 
Schlafzimmer mit einem selbstgebauten Bett. Neben 
dem Bett stehen ein alter Herd, ein kaputter Fernseher, 
eine Musikanlage, viele Schallplatten und Videokas- 
setten. Alles hat Nelson Munhequete in einem Holz- 
container aus Deutschland mitgebracht. Relikte  
aus einer besseren Zeit.

„In Deutschland hatte ich ein unglaublich schönes 
Leben. Die Menschen waren wirklich sehr freund-
lich. Sie mochten uns Mosambikaner. Natürlich gab  
es mal eine Rauferei in der Disko, aber das ist 
normal unter jungen Leuten. So was passiert. Nie-
mals hat uns jemand wirklich etwas Schlechtes 
angetan oder uns beleidigt. Wir haben viel zusam-
men getrunken und gefeiert. In der Betriebskan- 
tine saßen wir mit den deutschen Kollegen am selben  
Tisch. Am Wochenende habe ich Ausflüge mit  
dem Fahrrad unternommen. Ich habe sehr viele 
schöne Erfahrungen gemacht, viel gelernt und  
hatte eine gute Arbeit. Ich konnte mir alles leisten. 
Wenn ich krank war, ging ich zum Arzt. 
Auch mit den anderen Mosambikanern 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


231
   Nelson Munhequete —  

Begegnungen mit einem Madgerman 2009-2017
Eine Text-Bild-Collage von Malte Wandel

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


232

habe ich mich sehr gut verstanden. Wir kamen zwar  
alle aus verschiedenen Regionen, aus Gaza, aus 
Inhambane, aus Nampula oder Cabo Delgado, aber 
in Deutschland waren wir alle Brüder und Schwes-
tern. Es war die beste Zeit in meinem Leben.“ *

Als ich 2013 für einen Filmdreh erneut nach Mosambik 
reise, lande ich auf einem gerade eröffneten neuen  
Flughafen. Es gibt ein neues Fußballstadion, neue Hotels  
und Planungen für eine riesige Autobrücke zur Halb-
insel Catembe. Neue Stadtgebiete sollen erschlossen 
werden. Die chinesische Regierung investiert kräftig. 
Vor der Küste werden im Indischen Ozean neue Gas- 
vorkommen entdeckt. Das Land scheint einen Auf-
schwung zu erleben. Im Minibus Richtung Zona Verde  
aber erkenne ich schnell, dass das Mosambik von heute 
das Mosambik von gestern ist. Für Nelson Munhequete 
und die Madgermanes hat sich die Situation eher ver-
schlechtert. Tiefe Risse im Boden von Nelsons Haus und  
Löcher im Dach zeugen davon. Sein Fahrrad ist ka- 
putt. Er arbeitet immer noch als Träger auf dem nahe-
gelegenen Großmarkt in Zimpetu. Einer der schwersten 
und am schlechtesten bezahlten Jobs in Maputo. In  
der Gruppe der Madgermanes rumort es. Viele haben 
ähnliche Probleme wie Nelson. Nichts geht voran. Es 
gibt Gerüchte und Zerwürfnisse. Den Anführern wird 
vorgeworfen, dass sie mit der Regierung gemeinsame 
Sache machen und bestechlich sind. Viele Madgermanes  
wollen sich nicht mehr hinhalten lassen und es kommt 
noch schlimmer. Die Investitionsblase platzt. Wilde 
Grundstücksspekulationen, faule Kredite und Betrüge- 
reien führen das Land in den nächsten Jahren in eine 
schwere Finanzkrise. Die Währung bricht zusammen. 
Der bewaffnete Konflikt der ehemaligen Bürgerkriegs- 
parteien bricht wieder aus und eine schwere Hungers-
not erschüttert das Land. Die einfachen Bürger*in- 
nen leiden am meisten unter der Krise. Vor allem in 
Zentralmosambik ist die Situation sehr angespannt. 
Nelson ist wütend und verzweifelt.
	 2016 gehen auch in Berlin um die 100 ehemalige  
mosambikanische Vertragsarbeiter*innen auf die 
Straße. Allen Umständen zum Trotz haben sie es ge- 
schafft, nach der Wende in Deutschland zu bleiben.  
Sie wollen sich mit ihren Kollegen in Mosambik solida- 
risieren und auf die Missstände in ihrer Heimat hin-
weisen. Auch den „deutschen“ Madgermanes 
schuldet die mosambikanische Regierung 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


233

Geld. Der Demonstrationszug geht vom Auswärtigen 
Amt im Regierungsviertel zur Mosambikanischen Bot-
schaft in Moabit. Auch wenn der ganz große Aufschrei 
ausbleibt, ist das Schicksal der ehemaligen mosambika- 
nischen Vertragsarbeiter*innen seit einigen Jahren  
in den deutschen Medien präsent. Auch ich spüre die 
gesteigerte Aufmerksamkeit an der Thematik. Immer 
häufiger werde ich um Beiträge für Ausstellungsprojek- 
te oder Publikationen gebeten. Von der Bildzeitung  
bis zum Schweriner Kunstverein. Das Interesse an Kon- 
takten zu Protagonist*innen dieser komplexen Ge- 
schichte ist groß. Die Beiträge sind meist oberflächlich.  
Allein der Begriff Madgermanes reicht ja schon aus,  
um irreführende Bezüge zu knüpfen. „Wütende Deut-
sche“ oder „Made in Germany“ ist eigentlich nicht 
gemeint. Und dennoch hat sich das „d“ zur Verball-
hornung des eigentlichen Begriffs aus dem Shangaan 
eingeschlichen. Majohnnyjohnny werden in Mosambik  
Gastarbeiter genannt, die in großer Zahl in den Minen 
im südafrikanischen Johannesburg tätig waren. Es 
müsste also grammatikalisch richtig „Magerman“ 
heißen. Madgermanes ist eine Bezeichnung von außen, 
die ganz im Sinne der kulturellen Dominanz des  
Westens und des Neokolonialismus zur Eigenbezeich-
nung wurde. In der deutschen Öffentlichkeit ist der 
Begriff sehr beliebt. Er irritiert und erzeugt Aufmerk-
samkeit. Für den 2015 fertiggestellten Dokumentar- 
film über die ehemaligen mosambikanischen Vertrags-
arbeiter*innen wähle ich ebenfalls den Titel Madger- 
manes. Ich versuche die gesteigerte Aufmerksamkeit 
zu nutzen, um ein Land ins Gespräch zu bringen,  
für das sich seit Ende des Kalten Krieges kaum jemand 
in Deutschland interessiert. In Mosambik sind fast  
95 Prozent der Bevölkerung genauso arm wie die Madger- 
manes. Ein Großteil der Bevölkerung wird von der 
Regierung im Stich gelassen und leidet an der wirtschaft- 
lichen Ausbeutung ihres Landes. Ich versuche mich 
nicht von den Madgermanes instrumentalisieren zu las- 
sen. Es gibt auch kritische Stimmen in Mosambik,  
die nicht nur aus Regierungskreisen stammen. Die Mei-
nung, die Madgermanes hätten in Deutschland doch 
alles gehabt und sollten lieber arbeiten gehen, anstatt 
ihre Zeit bei den Demonstrationen zu verschwenden, 
ist weit verbreitet. Dabei vergessen viele, dass es mit 
einem Arbeitszeugnis aus der DDR fast unmöglich ist 
einen guten Job zu bekommen. Ich denke, 
der Protest der Madgermanes ist für die 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


235
   Nelson Munhequete —  

Begegnungen mit einem Madgerman 2009-2017
Eine Text-Bild-Collage von Malte Wandel

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


236

Gesellschaft in Mosambik sehr wichtig, auch wenn die  
Gruppe in sich zerrissen ist und viele zweifelhafte  
Forderungen im Raum stehen. Die ehemaligen Vertrags- 
arbeiter*innen mussten ihr Recht zu demonstrieren 
auch hart erkämpfen. Erst als am 9. Mai 2003 der Mad- 
german Virgilio Amade bei Ausschreitungen mit  
der Polizei erschossen wird, werden die Märsche durch 
Maputo offiziell genehmigt. Die Madgermanes zeigen, 
dass auch in einem Land wie Mosambik Widerstand mög- 
lich ist, und geben vielen Mosambikanern Hoffnung  
auf eine bessere Zukunft.
	 In dem Film lasse ich Nelson Munhequete und 
vier weitere Protagonisten zu Wort kommen. Ich ver- 
suche zunächst die Interviews auf Deutsch zu führen. 
Ich spreche auch etwas Portugiesisch, muss aber 
schnell erkennen, dass es sprachliche Hürden gibt. José 
Alfredo Cossa, einer der Anführer der Madgermanes, 
hilft mir als Übersetzter aus. Neben Portugiesisch und 
Deutsch unterhalten wir uns jetzt auch auf Shangaan. 
Die Rolle von Cossa bei den Madgermanes beeinflusst 
die Gespräche stark. Ich bin darauf vorbereitet, ver- 
liere aber immer mehr die Kontrolle. Neben den Inter- 
views sammle ich Bilder im privaten Umfeld der  
Protagonisten. In Großaufnahmen dokumentiere ich 
Schriftzüge und Bilder an den Wänden von Nelsons 
Haus. Mit der Kamera komme ich den Objekten sehr 
nah: „Ich bin nur für dich, Schatz“, auf Deutsch in 
großen Lettern und mit einem Herz versehen, Bilder 
aus der Zeit in der DDR mit einer Gitarre und in  
der Ecke ein Wandkalender aus Oschatz von 1989. Die  
Interviews bleiben distanziert. Es geht fast nur um 
das Geld und die elende Situation in Mosambik, in der 
DDR war alles gut. Kritik gibt es nur an der mosam- 
bikanischen Regierung. Ich beginne an meiner Arbeits- 
weise zu zweifeln. Der Film ist ein Teil der mehr als 
zehn Jahre andauernden Feldstudie. Immer wieder reise  
ich für ein paar Wochen oder Monate nach Mosambik. 
Vor meiner ersten Reise hatte ich eine klare Vorstellung  
vom südlichen Afrika. Ich dachte an Armut und Zu- 
kunft. Naive Abenteuerlust und die Neugier auf das 
Exotische haben mich für Mosambik begeistert. 2009 
und 2013 stand ich noch am Beginn meiner künst- 
lerischen Karriere und war auch auf der Suche nach 
einer Möglichkeit, mich auf dem deutschen Kunst-
markt zu positionieren. Mit großem Ehrgeiz habe ich 
mich auf die Geschichte der Madgermanes 
gestürzt, ohne die Widersprüche meiner 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


237

Vorgehensweise zu erkennen. Mir war die Macht meiner  
Herkunft nicht im vollen Ausmaß bewusst. Jetzt er- 
schlägt mich die Ungerechtigkeit und Ausweglosigkeit 
des Elends bei jedem Besuch mehr. Die Sozialisierung 
in der westlichen Welt täuscht mir die Normalität einer 
unverhältnismäßigen Überflussgesellschaft vor. Ganz 
offensichtlich und für jeden leicht zu erkennen. Ich kann  
nicht mehr in die Blase in Deutschland eintauchen  
und so weitermachen wie bisher. Ich spreche mit Nelson  
über meine Zweifel. Er sagt mir, dass er sehr stolz auf 
unsere gemeinsame Arbeit ist. Nelson ist sehr zurück-
haltend und bescheiden, dennoch bittet er mich ihn  
mit nach Deutschland zu nehmen. In Mosambik habe 
er keine Zukunft. Ich will versuchen ihm zu helfen.

2017 reise ich erneut nach Mosambik. Eine Förderung 
des Instituts für Auslandsbeziehungen ermöglicht 
mir, eine Ausstellung im französischen Kulturinstitut 
Centro Cultural Franco-Moçambicano in Maputo zu 
organisieren. In Zusammenarbeit mit dem Goethe Zen-
trum Maputo und dem Kurator Christian Ganzenberg 
entsteht eine multimediale Ausstellung über das Leben 
der ehemaligen mosambikanischen Vertragsarbeite- 
r*innen in Deutschland und Mosambik. Nach einer fast  
zehnjährigen Spurensuche präsentiere ich die Ergeb-
nisse. Vor einem mosambikanischen Publikum versuche  
ich aus einer deutschen Perspektive zu zeigen, was  
von der Völkerfreundschaft von damals übriggeblieben 
ist. Es sind auch Bilder aus Oschatz zu sehen: Auf- 
nahmen der Ruine des ehemaligen Arbeiterwohnheims 
auf dem Betriebsgelände des Glasseidenwerks Oschatz. 
Am Nachmittag vor der Eröffnung führe ich Nelson  
Munhequete durch die Ausstellung. Seine Geschichte 
ist ein wichtiger Teil der Präsentation. Mit seinem 
Handy macht er Fotos von den Bildern vom Wohnheim.  
Als er hier ausziehen musste, war es sein größter 
Wunsch, in Deutschland zu bleiben. Heute ist die Ruine  
ein trostloser Ort. Das Gebäude ist unbewohnbar,  
an den Wänden im Inneren Graffiti und ausländer-
feindliche Parolen. Gemeinsam mit dem Kurator  
Christian Ganzenberg lade ich Nelson Munhequete 
nach Deutschland ein. Seine Geschichte soll Teil einer  
weiteren Ausstellung in Gera werden. Mit der Unter-
stützung des Goethe-Instituts erhält Nelson ein kurzzei- 
tiges Schengen-Visum. Im September 2017 kommt  
er für vier Wochen nach Deutschland zu Be- 
such. An einem Dienstagmorgen hole ich  

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


239
   Nelson Munhequete —  

Begegnungen mit einem Madgerman 2009-2017
Eine Text-Bild-Collage von Malte Wandel

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ihn am Münchner Flughafen im Getümmel von Ge- 
schäftsleuten und Reisenden aus aller Welt ab. Die 
Situation erscheint mir absurd. Nelson hat kaum Ge- 
päck. Man sieht ihm seine Armut an. Wir besuchen 
zusammen Oschatz und Weimar. Er trifft viele alte 
Freunde. Bei einem Künstlergespräch in der Ausstel-
lung Die, die in Deutschland waren – Mit Félix  
Mula, Malte Wandel und Birgit Weyhe im Kunstverein 
Gera tritt Nelson wie bei den Demonstrationen in 
Maputo in Lumpen gekleidet auf. Er singt vor einem 
kleinen lokalen Publikum einige seiner selbst kom- 
ponierten Lieder und spielt dazu auf einer Gitarre. Einige  
Tage später steigt Nelson wieder in ein Flugzeug und 
reist über Johannesburg zurück nach Mosambik.

„Hör mal dieses Lied,
das ist unser Abschied.
Hör mal diese Stimme,
da ist ein Junge, der weggeht.
Was bleibt, ist nur meine Sehnsucht nach dir,
was bleibt, ist nur deine Sehnsucht nach mir.

Du aber Du, aber Du liebe ich Dich
Aber Du, aber Du, aber Du, liebe ich Dich.

Ich wollte hier bleiben, aber das ist alles 
kompliziert.
Die Regierung und die Gesellschaft sind alle 
kompliziert.

Du aber Du, aber Du liebe ich Dich
Aber Du, aber Du, aber Du, liebe ich Dich.

Kein Grund zu weinen,
dir soll die Sonne immer scheinen!
Vielleicht komm ich wieder zurück zu dir,
dich abholen nach Afrika.
Kein Grund zu weinen,
dir soll die Sonne immer scheinen.
Vielleicht komm ich wieder zurück zu dir,
dich abholen nach Afrika.

Du aber Du, aber Du liebe ich Dich
Aber Du, aber Du, aber Du, liebe ich Dich.“ **

240
https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


241

   *	 Interview mit Nelson Munhequete, 
	 Zona Verde, Maputo, 2014
 **	 Das ist Abschied, Lied von Nelson Munhequete,  
	 Gera, 2017

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


243
Malte Wandel 

Nelson Munhequete — Begegnungen mit einem 
Madgerman 2009–2017

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WaS wÜrDeN w r AtMEn, 
wEnN We1Sse MenScHeN 
n1ChT D1E LUfT eRfUnDeN  
HäTTeN ?

244

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WaS wÜrDeN w1r AtMEn, 
wEnN We1Sse MenScHeN 
n1ChT DE LUfT eRfUnDeN  
HäTTeN

JuL1A 
W1SsErT

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


246
Julia Wissert — Was würden wir atmen,  

wenn weiße Menschen  
nicht die Luft erfunden hätten?

er Hype um den deutschen Kolonia- 
lismus an deutschsprachigen 
Bühnen hat meiner Wahrnehmung  
nach 2016, ein Jahr nach dem so- 
genannten „Sommer der Migration“,  
begonnen. Die unterschiedlich- 

sten Bühnen haben sich dem Versuch einer kritischen 
Auseinandersetzung mit diesem Teil der deutschen Ge- 
schichte gewidmet. Je mehr solcher Arbeiten ich sah, 
umso mehr wurde mir bewusst, dass eine postkoloniale  
deutsche Ästhetik nie mit dem Gedanken an ein nicht- 
weißes Publikum geschaffen wird. Oft erlebte ich, wie  
Rassismen reproduziert wurden. Augenscheinlich mit  
dem Gedanken, dass nur durch die Reproduktion des  
alten Rassismus auf jenen unserer heutigen Gesell-
schaft aufmerksam gemacht werden könne. Oftmals 
wurden Worte und Sichtweisen benutzt, die ihren 
Ursprung in Zeiten haben, in denen Schwarze Menschen 
nicht als Menschen betrachtet wurden, um so angeb- 
lich kritisch zu arbeiten. Ein solch freizügiger Umgang 
mit der Wiederholung rassistischer (verbaler) Gewalt 
auf deutschen Bühnen verweist in meinen Augen auf  
drei Dinge: Erstens gehen die meisten Theater immer 
noch davon aus, dass sie für ein rein weißes Publikum 
arbeiten, zweitens wird der eigene implizit gelernte 
Rassismus offengelegt und drittens sieht man anhand 
solcher Arbeiten entweder, dass keine kritische 
Schwarze Person oder Person of Color (PoC) Entschei-
dungsgewalt hatte oder gar Teil des künstlerischen 
Teams war. Die weiße Perspektive, die Perspektive, die  
nicht verletzt wird, zum Beispiel durch rassistische 
Sprache oder Texte, wird als Ausgangspunkt künstleri- 
schen Arbeitens gesetzt. Die stereotypen Besetzungen 
von Spieler*innen of Color oder Schwarzen Spieler*in-
nen oder die Abwesenheit von Schwarzen Künstler*in-
nen oder Künstler*innen of Color an deutschsprachigen 
Bühnen insgesamt werden als gegeben akzeptiert.  
Wenn sich nun Produktionen mit der deutschen Kolo- 
nialgeschichte künstlerisch beschäftigen, ist das  
richtig und wichtig. Denn da das Thema immer noch 
ein blinder Fleck in unserer Gesellschaft ist, wurde  
die eigene eingeschränkte Sprechposition oft nicht  
mitbedacht. Oder sie wurde gar geleugnet.

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


247

Die Frage, die unwillkürlich in mir wuchs, war: Wie 
würde eine künstlerische Auseinandersetzung mit dem 
deutschen Kolonialismus aussehen, die eine Schwarze 
(diasporische) Perspektive als Ausgangspunkt wählt und  
die ein Schwarzes Publikum nicht verletzt? So begann 
eine immer noch andauernde Recherche, die mich Anfang  
des Jahres 2017 als erste Station nach Windhoek in 
Namibia brachte. Es war mein Wunsch, in dieser ehema- 
ligen deutschen Kolonie Schwarze Künstler*innen 
zu finden, die durch ihre unmittelbare Erfahrung im 
(Post-)Kolonialismus auf der Suche nach einer de- 
kolonialen Ästhetik sind. Der folgende Text basiert auf 
meinen Reisetagebüchern und Gesprächen, die ich vor 
Ort mit Künstler*innen geführt habe, und beginnt mit 
meiner eigenen Theatergeschichte in Deutschland.

	 Sorry, Not Sorry  
Freiburg, Deutschland
Ich bin durch einen Zufall am Theater gelandet. Ich saß  
in einer Straßenbahn, in der ich eine Freundin meiner 
Mutter traf, die gerade auf dem Weg zu einer Probe war.  
Sie schlug mir vor, dass ich eine Regiehospitanz machen  
könnte. Das war der Anfang meines Berufswegs am 
Theater. Nach meiner ersten Assistenz in einer freien 
Gruppe wuchs der Wunsch, in diesem scheinbar so 
offenen Arbeitsumfeld zu bleiben. Ich mochte, dass Gren- 
zen oder Ausgrenzungen, die ich in meinem Alltag 
erlebte, hier scheinbar keine Rolle spielten.
	 Ich komme aus einer Familie, die nichts mit 
Kunst zu tun hat. Es gab auch niemanden, der mir 
hätte erklären können: „Überleg dir das noch mal, das 
ist ein sehr rassistisches und sexistisches Arbeitsfeld, 
das von weißen Männern geschaffen wurde, um die 
Perspektiven auf die Welt von weißen Männern weiter 
zu tragen.“ Für mich war die Tatsache, dass es kaum 
andere Schwarze Personen oder People of Color in 
den Ensembles gab, lange Zeit eine zu akzeptierende 
Normalität.
	 Das änderte sich erst, als ich versuchte, gegen 
den Gebrauch rassistischer Schimpfwörter vorzugehen, 
die ich während meiner Arbeit an einem Staatstheater 
hörte. Der Konflikt, den ich dadurch mit meinem 
Arbeitgeber hatte, sollte dadurch gelöst werden, dass 
mir versichert wurde, dass die Worte natürlich  
nie gegen mich oder meine Hautfarbe 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


248
Julia Wissert — Was würden wir atmen,  

wenn weiße Menschen  
nicht die Luft erfunden hätten?

gerichtet seien, sondern diese Worte „eben so benutzt“ 
würden. Zwei Leitungsmitglieder legten mir nahe, das 
Ganze „nicht so ernst“ zu nehmen und dass ich mich 
„da nicht so anstellen“ solle. Ab diesem Moment wurde 
meine Fantasie, dass das Theater ein Ort, der offen  
für jede*n, ein Spiegel der Gesellschaft und kritisch ge- 
genüber der Welt ist, zurechtgerückt. Mir wurde be- 
wusst, dass es zwar ein Bewusstsein für gesellschaftliche 
Ungerechtigkeiten gibt, jedoch die eigene Rolle als 
Kunst- und Kulturinstitution und die damit einherge- 
hende Verantwortung nicht reflektiert werden. Als 
einzige Schwarze Mitarbeiterin wurde mir die Deutungs- 
hoheit über mein Erleben abgesprochen. So wurde  
mir klar, dass Gesellschaft im Theater erstmal  
nur weiße Menschen meint.

Durch den kontinuierlichen Gebrauch rassistischer 
Sprache auf und hinter der Bühne affirmieren die 
Theater das Bild einer weißen deutschen Gesellschaft. 
Dieses Selbstverständnis wird auch sichtbar, wenn 
man sich die Strukturen genauer ansieht. Die Ensem- 
bles sind überwiegend weiß. Weiße Spieler*innen 
dürfen alles spielen, während Spieler*innen of Color 
und Schwarze Spieler*innen oft nur als Gäste fun- 
gieren. Bei den Besetzungen wird deutlich, dass 
Schwarze Spieler*innen oder Spieler*innen of Color 
oftmals nur als Stereotype oder Klischees einer weißen  
Fantasie auftauchen. In den Leitungen der Häuser  
sieht es noch schlechter aus. Es gibt derzeit zwei Schwar- 
ze Personen, die in Deutschland Kulturinstitutionen 
leiten: Wagner Carvalho (Ballhaus Naunynstraße 
Berlin) und Philippa Ebéné (Werkstatt der Kulturen 
Berlin). Die Anzahl der Schwarzen Dramaturg*in- 
nen bzw. Dramaturg*innen of Color ist ebenfalls ver-
schwindend klein. Es fehlen nicht-weiße Positionen  
in den Strukturen. Das Fehlen dieser Perspektiven auf 
Leitungsebene bedingt meines Erachtens die fort- 
währende Exklusion von Schwarzen Künstler*innen 
und Künstler*innen of Color in den Stadt- und Staats-
theatern. Mensch muss erklären, warum ein Stück  
nur mit Schwarzen Spieler*innen inszeniert werden 
sollte, während das für eine Schwarze Leitung  
vermutlich selbstverständlicher wäre.

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


249

	 Daraus könnte mensch ableiten: Wenn die Idee  
einer weißen deutschen Gesellschaft im Theater da- 
durch entsteht, dass Theater von weißen deutschen Men- 
schen gemacht wird, wäre der Umkehrschluss, dass 
Theater in Namibia, einem Land mit einer mehrheitlich 
Schwarzen Gesellschaft, Produktionen und Struk- 
turen für Schwarze Menschen anbietet. Um diese These  
zu überprüfen und Gespräche mit Kolleg*innen in 
Namibia über ihre Praxis zu führen, begab ich mich  
auf meine Recherchereise. 

	 Welcome to the Motherland
Windhoek, Namibia 
Ich begleite eine der bekanntesten Regisseur*innen 
Namibias in das Nationaltheater. Sie selbst lebt seit 
über 40 Jahren in Windhoek, nachdem sie aus Simbabwe  
geflohen ist. Sie ist weiß. Sie will mir das Team vor- 
stellen und das Haus zeigen, in dem sie bereits mehrere 
Male gearbeitet hat.
	 Eine ihrer Produktionen wurde schon mit deut- 
schen Geldern finanziert, durch den Fonds TURN 
der Kulturstiftung des Bundes, erzählt sie, während wir  
auf das Gebäude zugehen. Als wir durch den Bühnen- 
eingang gehen, kommen wir in einen Flur, der von oben  
bis unten mit den Plakaten vergangener Produktio- 
nen bedeckt ist. Während wir an den Titeln, die auf  
Deutsch und Afrikaans über den Köpfen der aus-
schließlich weißen Schauspieler*innen stehen, vorbei- 
laufen, erzählt sie mir, dass sie seit 25 Jahren in  
Namibia Theater macht. Sie hat schon Goethe und 
Brecht inszeniert: „The same plays you direct in  
Germany.“ Namibia, sagt sie, sei ihr Zuhause. Es sei 
viel weniger rassistisch und segregiert als Simbabwe. 
Hier arbeiteten die Leute zusammen. Sie erklärt mir, 
dass das Nationaltheater Namibia anders funktio- 
niert als die Theater in Deutschland. In Windhoek muss  
man dafür bezahlen, dass man das Theater und das 
Personal „mietet“. 5000 Euro kosten sechs Wochen Pro- 
benzeit ungefähr, sagt sie (das durchschnittliche 
Monatseinkommen in Namibia liegt derzeit bei ungefähr  
700 Euro). An Geld zu kommen sei nicht so schwer, 
erzählt sie weiter, wenn man hartnäckig sei. Das  
seien viele namibische Künstler*innen ihrer 
Meinung nach nicht.

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


250

	 In einem Gespräch, das ich einige Tage zuvor mit  
einem Performer geführt hatte, erzählte mir dieser 
von seiner Erfahrung mit dem Nationaltheater. Es ging 
um dasselbe Thema: Geld. Sein Versuch, am Natio-
naltheater eine Produktion zu inszenieren, scheiterte 
genau daran. Obwohl er sich an dieselben Förderstellen 
wandte, die auch die Regisseurin kontaktiert hatte, 
bekam er die Summe nicht zusammen. Ob er weniger 
hartnäckig war, wie sie es über ihre Kolleg*innen  
sagt, kann ich nicht beurteilen. Der Unterschied zwi-
schen den beiden Künstler*innen, der mir jedoch  
sofort auffällt, ist: Er ist im Gegensatz zu ihr Schwarz. 
Ich frage mich, ob die Förderstrukturen in Namibia 
weiße Künstler*innen bevorzugen. In ihrer Erzählung 
spielt dieser Unterschied keine Rolle. 
	 Wir wandern weiter durch das Theater und 
landen auf der Bühne. Anstatt einer Probe, wie ich es  
erwartet hätte, findet eine Pressekonferenz auf der 
Vorbühne statt, während ich mit der Regisseurin auf 
der Hinterbühne herumwandere. Sonst ist niemand  
da. Keine Techniker*innen, kein anderes Personal. Als  
ich mich umschaue, bemerke ich, dass die Technik,  
das Licht, die Züge auf dem neuesten Stand sind. Ich er- 
tappe mich dabei, wie ich überrascht auf die Technik 
reagiere, die sich um mich herum befindet. Sandy scheint 
zu sehen, was ich denke: „I know, it’s a shame.“ All die 
Ressourcen – und nichts davon kann regelmäßig genutzt 
werden. Das hätten die Deutschen bezahlt, ergänzt sie. 

Einige Wochen später sehe ich mir auf derselben Bühne  
das Musical District Six an. Ich bin mit neuen Freund*in- 
nen hier, die ebenfalls Theater machen. Wir suchen 
unsere Plätze und mir fällt auf, dass das Publikum fast 
genauso aussieht wie in Freiburg oder Hamburg: über-
wiegend weiß. Als wir uns setzen, wird der Effekt noch 
verstärkt, als die Personen um mich herum sich auf 
Deutsch unterhalten. Ich bin wieder in Deutschland. 
	 Auf der Bühne stehen überwiegend Schwarze 
Spieler*innen in einem schlichten Bühnenbild, das  
den Sixth Municipal District of Cape Town darstellen  
soll. Das Musical dreht sich um die gewaltsame Räu- 
mung („urban relocation“) und Umwidmung eines vor- 
rangig von Schwarzen und PoCs bewohnten Stadt- 
bezirks Kapstadts im Jahr 1968, dem District Six. Das  
Nationaltheater hat kein festes Ensemble und alle 
Spieler*innen, die an diesem Abend auf der 
Bühne stehen, sind Gäst*innen. In einem 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


251
Julia Wissert — Was würden wir atmen,  

wenn weiße Menschen  
nicht die Luft erfunden hätten?

Interview, das ich mit einer Darstellerin führe, sagt sie, 
dass die Proben wie ein Teilzeitjob sind. Das heißt,  
die Gagen sind so gering, dass alle Teammitglieder noch  
andere Jobs nebenbei haben.

Bevor ich nach Namibia flog, sah ich ein Stück, bei dem 
Schwarze Gastperformer*innen sich auf der Bühne 
mit den Konsequenzen weißer Gewalt gegen Schwarze 
Körper auseinandersetzten. Blick und Ansatz der In- 
szenierung waren aus einer weißen Perspektive.  
Das Publikum war, wie auch hier in Windhoek, fast 
ausschließlich weiß. Jetzt, zwei Monate später, sitze 
ich in Namibia, wieder in einem überwiegend weißen 
Publikum und sehe Schwarze Gastperformer*innen  
auf der Bühne, die für sie singen und tanzen. Als ich die  
Zusammensetzung des Publikums anspreche, bemerkt 
einer meiner Freunde, dass keine Schwarze Person aus  
Namibia ein Musical über eine der gewaltsamsten 
Zwangsräumungen von Schwarzen Menschen in Süd- 
afrika auf die Bühne bringen würde. „Warum?“,  
frage ich. „Warum sollten sie schöne Lieder singen über 
die Apartheid? Sie lebten in der Apartheid.“

Als das Stück vorbei ist, fahren die Performer*innen wie- 
der nach Katutura, einem Township in Windhoek.  
Das Publikum fährt nach Klein Windhoek oder Olym-
pia, zwei der reichsten Gegenden der Stadt. Das  
weiße Publikum ist auch hier der Ausgangspunkt für 
künstlerisches Arbeiten. Ich frage mich, was für  
eine Arbeit wir kreieren würden, wenn wir einen  
neuen Ausgangspunkt annehmen würden?

	 “Who no know go know” 
	 Fela Kuti 

Windhoek, Namibia 
Ein Teil meiner Recherchereise wurde durch das Goethe- 
Institut München finanziert. In der Vorbereitung auf 
meine Reise nahm ich mit einer Mitarbeiterin vor Ort 
Kontakt auf, um Verbindungen zur lokalen Kunst- 
szene zu bekommen. Die Emailadressen der Kolleg*in-
nen in Namibia, die mir geschickt wurden, nutzte 
ich, um ihnen über meine Recherche-Vorhaben zu 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


252

schreiben und zu erzählen, dass ich mich gerne mit 
ihnen über ihre Arbeitspraxis und die Auswirkungen 
des deutschen Kolonialismus unterhalten würde.  
Am Anfang der E-Mail stand immer, dass ich ihren 
Kontakt vom Goethe-Institut Namibia bekommen 
habe. Zunächst bekam ich keine Antworten. Als ich  
in Windhoek landete, machte ich mich zuerst auf  
den Weg zum dortigen Goethe-Institut.

Das Gebäude, in dem sich das Goethe-Institut Windhoek  
befindet, steht auf demselben Gelände, auf dem über 
einhundert Jahre zuvor deutsche Soldaten Herero und 
Nama internierten. Vergangenheit und Gegenwart  
fallen an diesem Ort für mich zusammen. Eine seltsame 
Ambivalenz traf mich dort. Von dem renovierten  
weißen Haus befindet sich nur einige Gehminuten ent- 
fernt die Alte Feste, das einstige Hauptquartier der  
Kaiserlichen Schutztruppen für Deutsch-Ostafrika. Der  
Soldaten, die für den Genozid an den Herero und  
Nama verantwortlich waren. Die Schwere der deutschen 
Geschichte, die diesen Ort umgibt, kann aber im schön 
begrünten Innenhof des Institutsgebäudes fast vergessen 
werden. Erst wenn mensch sich die personellen Struk- 
turen ansieht, fällt eine klare Hierarchie auf. 
	 Ich ging durch die weiße Tür in einen klimatisier- 
ten Raum. Auf der rechten Seite eine Leseecke, auf  
der linken Seite eine kleine Bibliothek. Ich hörte, wie 
die Dame am Empfang mich fragte, ob sie mir helfen 
könne. Sie nannte mich „Sweetie“ und sofort merkte ich,  
dass sie mich Teil von etwas sein ließ, von dem ich 
nicht Teil sein würde, wäre ich weiß. Als ich ihr sagte, 
dass ich gerne mit der Mitarbeiterin sprechen würde, 
mit der ich Kontakt hatte, realisierte sie, dass ich Deut-
sche war und wechselte in ihrer Anrede zu „Miss“.

Das zweite Gespräch knapp zwei Wochen später war 
mit der mir bereits bekannten Mitarbeiterin, dem 
Leiter des Instituts und meiner Kollegin aus Deutsch-
land. Wir wollten über meine Recherche sprechen  
und darüber, wie ich mit dem Material weiter verfahren 
wollte. Es schien Verwunderung darüber zu geben, 
dass ich so schnell Zugang zu den Künstler*innen ge- 
funden hatte, und der Leiter wollte wissen, wie mir  
das gelungen sei, da sie Schwierigkeiten hätten,  
das nötige Vertrauen zu gewinnen „Ich bin Schwarz“,  
ist alles, was ich dazu sagte.

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


253
Julia Wissert — Was würden wir atmen,  

wenn weiße Menschen  
nicht die Luft erfunden hätten?

	 Ich versuchte zu erklären, was es für mich als  
Schwarze deutsche Künstlerin bedeutet, in einer ehe-
maligen deutschen Kolonie und dabei Kolonisatorin und  
kolonisierte Person in einem Körper zu sein. Ich ver- 
suchte zu erklären, dass die Rolle, die eine Institution 
wie das Goethe-Institut in einer ehemaligen deut-
schen Kolonie einnimmt, sehr kritisch betrachtet werden  
sollte und dass das Misstrauen wahrscheinlich aus 
einem Jahrhundert der deutschen Gewalt gegen Schwar- 
ze Menschen in Namibia kommt. Der Institutsleiter 
verstand nicht, wieso wir Schwarze Personen und PoCs 
nicht eben genau wegen unserer Vorbehalte in die Ins-
titutionen gingen, um diese zu „verbessern“. Er sagte, 
dann könnten die Weißen direkt von ihren nicht- 
weißen Kolleg*innen lernen. Ich entgegnete, dass Per- 
sonen wie ich keine Lehrer*innen, sondern Künst-
ler*innen seien. Und dass es genug Literatur über genau  
diese Themen gäbe, die man auch als weiße Person 
erwerben könnte. Während ich immer weiter versuchte, 
die Problematik einer solchen Aussage zu erklären, 
erhielt ich unter dem Tisch eine Notiz von einer Mitar-
beiterin: „Hör auf das zu erklären oder lass dich da- 
für bezahlen“, stand darauf. Also hörte ich auf.

Bei der Eröffnungssausstellung der Abschlussklasse des  
College of the Arts (COTA) in Windhoek traf ich die 
Mitarbeiterin des Goethe-Instituts. Der Raum war voller  
junger Künstler*innen aus den verschiedensten Teilen 
des Landes. Es waren fast ausschließlich Schwarze 
Künstler*innen anwesend und dazwischen ein Fernseh- 
team, das alles dokumentierte und Interviews führte. 
Wir gingen gemeinsam in den größeren Saal der Aus-
stellung, wo die „etablierteren“ Künstler*innen gezeigt 
wurden. Wir sprachen über mein Konzept und sie  
fragte mich, wieso mein Schwarzsein so wichtig für 
meine Arbeit sei. Sie hielt ihren von Sommerspros- 
sen bedeckten Arm neben meinen und erklärte mir, 
dass wir eigentlich gar nicht so unterschiedlich  
aussähen und sie auch „dunkler“ als weiß sei. 
	 Just in diesem Moment ging das Schwarze Fern- 
sehteam zu dem einzigen weißen Jungen im Raum,  
um ihn nach seiner Meinung über die Ausstellung und 
den Abend zu fragen. Ich zeigte auf ihn und fragte  
sie, ob sie ihn sähe. Sie bejahte das und ich entgegnete 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


254
Julia Wissert — Was würden wir atmen,  

wenn weiße Menschen  
nicht die Luft erfunden hätten?

ihr, dass sie nicht ihn sähe, sondern das Selbstverständ- 
nis, mit dem er durch die Welt ging. Er strahlte gera-
dezu. Die Künstler*innen, die heute im Zentrum unse-
rer Aufmerksamkeit stehen sollten, verblassten gegen 
das Privileg, mit dem er großgezogen wurde. Sie sollten 
strahlen, aber wir sahen nur ihn. Ich fügte hinzu, dass 
ich ihm die Unschuld seiner Geburt als weißer deut-
scher Mann in Namibia nicht nehmen möchte, sondern 
ihr zu erklären versuche, was es bedeutet, Schwarz zu 
sein. Wir sahen an diesem Abend, dass ihm sein Leben 
lang erzählt wurde, dass er etwas ganz Besonderes  
sei, dass er einmal erfolgreicher sein würde als alle ande- 
ren, dass sein Abitur an der deutschen Schule ihm  
jetzt schon die Gewissheit gebe, ein Studium in Deutsch- 
land sicher zu haben. Die Künstler*innen um ihn he- 
rum sind nicht mit dieser Geschichte aufgewachsen. Aber  
genauso wusste ich, dass ich in dieser Galerie die  
weißeste Schwarze Person war. Ich habe Privilegien, die  
meine Kolleg*innen aus Namibia nicht haben. Ich  
habe Zugänge, die sie nicht haben. Dessen war und bin 
ich mir bewusst und ich versuche mit dieser Ambiva-
lenz meiner eigenen Position einen Umgang zu finden.
	 Wieder fand ich mich in einer Situation wieder, 
in der ich einer weißen Person weiße Privilegien er- 
klärte. Im deutschsprachigen Kontext als Schwarze Per- 
son in Kunst und Kultur arbeiten zu wollen heißt, 
meiner Meinung nach, sich automatisch mit dem eige- 
nen Schwarzsein auseinandersetzen zu müssen. Die 
Institutionen sind weiß. In Deutschland wie auch in der  
ehemaligen deutschen Kolonie. Wenn ich einen Text 
von Ralph Ellison umsetzen möchte, muss ich erklären, 
warum. Sobald ich einen Shakespeare-Text machen 
will, nicht so sehr. Wenn ich Schwarze Spieler*innen 
besetzen oder gar fest in einem Ensemble haben will, 
muss ich erklären, warum. Sobald ich weiße Schauspie- 
ler*innen nehmen will, eher nicht. Schwarz und 
deutsch sind nicht selbstverständlich und der Ursprung 
dafür lag hier vor mir: in der deutschen Kolonialge-
schichte. Diese Formen des strukturellen Ausschlus- 
ses sind soziale Konstruktionen, die dazu da sind,  
die Macht derer, die jetzt diese Positionen inne- 
haben, zu festigen.

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


255

	 Der unmögliche Raum 
Berlin, Deutschland 
Vor meiner Reise nach Namibia las ich zwei Kritiken 
über das Tanzstück einer namibischen Choreografin. 
The Mourning von Trixie Munjama war eine ortsspezi- 
fische Performance in der Alten Feste. Eine der Kri-
tiker*innen beschrieb den Abend als „einen frischen 
Wind an einem Ort, der andernfalls schon fahl ist, 
durch eine fehlende Auseinandersetzung mit seiner Ge- 
schichte“ (Mukaiwa). Nachdem ich keine Antworten  
auf meine E-Mails und Facebook-Nachrichten von Trixie 
Munjama bekommen hatte, schrieb ich ihr noch ein- 
mal und bat sie, mich zu googeln, da ich zwar einen deut- 
schen Namen habe, aber Schwarze sei. Zwei Tage 
später bekam ich eine Nachricht, dass sie sich mit mir 
treffen würde.

Windhoek, Namibia 
Trixie bat mich, sie im COTA zu besuchen. In dem ehe- 
maligen deutsch-namibischen Konservatorium strömten 
jetzt Schwarze Kinder und Jugendliche in ihre Musik-  
und Tanzklassen. Kinder, die früher nicht auf das 
Gelände des Konservatoriums gedurft hätten. Als ich 
Trixies Tanzraum gefunden hatte, erlebte ich einen 
Moment, in dem mir klar wurde, wie sehr ich mich an 
das Weißsein als Grundsetzung in der Kunst gewöhnt 
hatte: Vor dem Studio standen ungefähr dreißig Balleri- 
nas im Alter von acht und neun Jahren. Alle in hell- 
blauen Outfits, so wie ich sie auch als Kind trug, mit einem  
hellblauen Rock, wie der hellblaue Rock, den ich auch 
hatte, mit hellblauen Schläppchen und hellblauen 
Bändern um ihre Beine, so wie ich sie auch immer um 
meine Knöchel gebunden hatte. Die ganze Gruppe  
war Schwarz. Während ich damals das einzige Schwarze  
Mädchen im Ballettunterricht gewesen war, waren  
hier alle Mädchen Schwarz. Dieser ehemalige Ort weißer  
deutscher „Hochkultur“ gehörte heute zukünftigen 
Schwarzen Künstler*innen. Trotzdem hingen auch hier 
überall Poster von weißen Tänzer*innen und Bilder 
von denselben weißen Komponisten, wie ich sie auch 
im Mozarteum in Salzburg, wo ich studiert habe,  
gesehen hatte.
	 Dass immer noch die Ikonen ihrer ehemali- 
gen Kolonisatoren in ihren Tanzräumen hin- 
gen, war auch für Trixie ein Problem. Sie 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


256

habe schon versucht mit der Schulleitung darüber zu 
sprechen, aber das Verständnis sei immer noch, dass 
diese Ikonen eben universelle große Künstler*innen 
seien. Erst hier wurde mir bewusst, wie tief verwurzelt 
die Gewalt der Deutschen gegen die Schwarze Bevöl-
kerung in Namibia ist. Selbst in einer Schule, die fast 
ausschließlich Schwarze Schüler*innen hat, glaubt 
man an das Weiße als die „richtige“ Kunst. Schwarze 
Künstler*innen und Theoretiker*innen können da- 
gegen kaum bestehen. 
	 „I didn’t want to speak about this project 
anymore. Especially with white people. It’s painful. The 
process was painful“, antwortete Trixie mir auf meine 
Frage, wieso sie mir erst geschrieben habe, nachdem sie 
wusste, dass ich Schwarz bin. Weiße Menschen hätten 
ihr oft gesagt, dass man doch einfach mal vernünftig 
über den deutschen Kolonialismus sprechen solle  
und nicht immer so emotional.
	 Ich sprach mit Trixie über ihre Arbeit The 
Mourning und darüber, wieso sie an einem Ort arbeitete,  
der immer noch durchdrungen ist vom Geist der ehe- 
maligen Kolonisatoren. Für sie war der Abend auf der 
Alten Feste ein erster Schritt zur Heilung ihres Volkes.  
Tanz ist für sie ein Werkzeug zur Heilung. Die Absicht 
des Abends war, ins Gedächtnis zu rufen, dass 
Schwarze Geschichte wichtig ist, dass Schwarze Men-
schen wichtig sind und dass „wir“ es verdient  
haben, gesehen zu werden.

Ein Großteil der Bevölkerung in Namibia so wie auch 
in Deutschland weiß nichts über den Völkermord. Es 
fehlt an Aufarbeitung und Anerkennung. Das sei, laut 
Trixie und einiger anderer Performer*innen, mit de- 
nen ich sprach, die Schuld der namibischen Regierung, 
die wegen der deutschen Entwicklungshilfe immer  
noch nicht riskieren wolle, Deutschland zu verärgern. 
Die gemeinsame Geschichte wurde nie aufgearbeitet 
und soll auch jetzt nicht ans Tageslicht geholt werden. 
Doch um wirklich zu heilen, sei es wichtig zu wissen, 
woher die Wunden kommen, die man heilen will.

Ein anderer Performer, Jacques Nashilongweshipwe 
Mushaandja, der Musikalische Leiter des Tanzstücks, 
beschrieb seine Praxis etwas anders: Für ihn sei es 
wichtig, sich aus dem weißen Blick, dem weißen Kanon 
und langläufig auch der weißen Geschichte zu  
lösen und Kunst zu schaffen, die sich einer 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


257
Julia Wissert — Was würden wir atmen,  

wenn weiße Menschen  
nicht die Luft erfunden hätten?

weißen Lesart verwehrt. Manche Performer*innen, mit 
denen ich sprach, sagten, dass sie sich überhaupt nicht 
mit dem deutschen Kolonialismus befassen wollten, es 
aber müssten, weil die Strukturen, in denen sie arbei- 
ten wollten oder sollten, durch weiße Deutsche geprägt 
seien. Die leitenden Mitarbeiter*innen der Kunst-  
und Kulturinstitutionen seien weiß, während das ihnen 
unterstellte Personal fast durchweg Schwarz sei. Die 
Künstler*innen, die man zitiere oder nach deren Praxis 
man arbeite, seien weiß (obwohl Brecht für einen Per-
former, wie er sagte, eine Erleuchtung gewesen sei).

Mit dem Dramaturgen Ndinomholo Ndilula sprach ich  
über Stämme und Nationen, darüber, wie man sich 
jeden Morgen eine Rüstung anzieht, um in der Kunst-
welt überleben zu können, weil die kleinen, stillen 
Verletzungen die sind, die langfristig bleiben. Wir dis- 
kutierten über die Revolution, wie sie aussehen könnte, 
und über die neue „afrikanische“ Künstler*innen-
persönlichkeit. Wir träumten von der Kunst, die wir 
machen würden, wenn wir nicht immer alles erklären 
müssten und dafür Sorge tragen müssten, dass weiße 
Geldgeber und Institutionen sich auch gemeint fühlen. 
Ich erzählte von einer Dramaturgin, die mir einmal 
sagte, dass es eine weiße Person auf der Bühne geben 
müsse, weil das Publikum ja sonst keine Identifika- 
tionsfigur habe. Ein Performer sprach darüber, dass er 
und seine weiße Frau zusammen über die Frage ar- 
beiteten, wie er als Schwarzer Mann gelesen würde und  
wie sie die reine weiße Frau sei. Wir sprachen darüber, 
welche Kraft die eigene Sprache hat und wie sehr es 
weiße Menschen ängstigt, wenn sie etwas nicht verste-
hen. Nach drei Wochen voller Gespräche und Dis- 
kussionen über Kunst fragte ich in einer E-Mail: „But 
what would our art look like?“. 
	 Wir haben ähnliche Schwierigkeiten. Es geht um  
Zugänge, Gelder, Aufmerksamkeit, Presse und natür- 
lich auch Positionen. In Namibia so sehr wie in Deut-
schland sind Kunst und Kultur weiß. Müssen wir uns 
dann nicht erstmal zusammentun, um überhaupt  
herauszufinden, wie „unsere“ Ästhetik aussehen kann? 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


258

	 The Impossible Space 
„What is the importance of art for black people 
throughout the world? I would prefer to address 
it in a very vague sense. It is the creation of  
the space in which making is possible that is so 
crucial. And to create those spaces, we must  
do the impossible and find each other in the 
cracks of the system – find each other as whole 
beings who remain whole within the world 
against all odds. From this impossibility, crea-
tion emerges.“ — Thulile Gamedze 

Als ein Ergebnis der Gespräche auf meiner Recherche- 
reise ist die Idee entstanden, dass eine Gruppe von 
Schwarzen Künstler*innen aus Namibia und Deutsch-
land sich gemeinsam auf eine Reise begeben könnte. 
Wir wollen als eine Gruppe aus zehn Schwarzen dar-
stellenden Künstler*innen ein Labor schaffen, das sich 
der gemeinsamen künstlerischen Recherche widmet. 
Wir wollen einen unmöglichen Raum für Empowerment 
und professionellen Austausch schaffen. Gleichzeitig 
wollen wir ein Gespräch zwischen uns etablieren, das 
unsere gemeinsame Geschichte zwar im Hinter- 
kopf hat, aber nicht als Thema setzt.
	 Als Labor bezeichnen wir einen Raum (space), 
in dem wir zusammenkommen, um gemeinsam zu 
arbeiten. Unsere kollektive Recherche eröffnet den im- 
possible space, einen Raum, in dem Schwarze Künst-
ler*innen außerhalb eines weißen Blickes und eines 
europäischen Kanons eine eigene Ästhetik entwickeln 
können. Dieser zukünftige Raum, der unmöglich,  
aber zu ermöglichen ist, soll es erlauben, grenzüber-
schreitende Kunst zu schaffen, die die hegemonialen 
Einschreibungen weißer Perspektiven hinter sich  
lässt. Damit geben wir einer dekolonialen Ästhetik 
Raum, die für uns als Künstler*innen aus Europa und 
dem südlichen Afrika gleichermaßen relevant ist.  
Wir wollen als individuelle Künstler*innen einen Raum 
zum Austausch schaffen und unsere jeweilige Praxis 
nutzen, um so gemeinsam in Workshops an diesen 
Themen bzw. Fragen zu arbeiten. 
	 Gleichzeitig werden wir alle weiterhin versuchen  
die Themen (Post-)Kolonialität und Dekolonialität in  
unseren jeweiligen Arbeitskontexten voran- 
zubringen. Wir wollen weiter in den 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


259
Julia Wissert — Was würden wir atmen,  

wenn weiße Menschen  
nicht die Luft erfunden hätten?

Institutionen arbeiten, weil wir Teil der Gesellschaften 
sind, die diese Institutionen abbilden wollen. Im Wissen 
um all die Herausforderungen und Schwierigkeiten,  
die sich in unseren beiden Kulturen so sehr gleichen, 
soll das Labor als ein Ort des Austausches helfen, 
damit wir nicht alleine kämpfen müssen. Das Netzwerk 
ist jedoch mehr als nur ein Raum des reinen Austau-
sches. Es wird Ermächtigung, Unterstützung und  
Beratung ermöglichen.

Die Auseinandersetzungen zwischen den Mitarbei-
ter*innen des Goethe-Instituts Namibia und mir weisen  
auch noch auf ein weiteres Problem hin: Die Frage 
danach, wie Fördermittel vergeben werden und wer 
darüber entscheidet. Wie kann eine Person, die selbst 
vielleicht nicht die Komplexität von strukturellem 
Rassismus versteht, entscheiden, welche Kunstprojekte 
eine Förderung erhalten? Das Geld wird von Institu- 
tionen oder Personen vergeben, die sich oftmals nicht 
mit ihrem Weißsein, der Macht und der Gewalt, die 
damit zusammenhängen, auseinandergesetzt haben. 
Die Zusammenarbeit mit Institutionen heißt für mich 
immer, entweder einen Kompromiss eingehen zu 
müssen, da die Themen oder Formen, die man unter- 
suchen möchte, oft nicht verstanden werden, oder  
als Nischenprodukt eingeschätzt zu werden. Um Gelder 
zu bekommen, muss mensch sich häufig einer Sprache 
bedienen, die mensch selbst in der eigenen Praxis nicht 
benutzen würde, da sie veraltet ist oder nicht der ei- 
genen Selbstpositionierung entspricht. Um arbeiten zu 
können, müssen Themen oft in weiß übersetzt werden. 
Im direkten Gespräch mit Leitungen kann das heißen, 
dass mensch immer eine solidarische weiße Kolleg*in 
dabei hat, die das Erklären übernimmt. Ihre Aufgabe 
ist es dann, als weiße Person anderen weißen Personen 
zu erklären, wieso auch das permanente Nachfragen  
in einem Gespräch bereits ein gewalttätiger Akt sein 
kann. Leider bedeutet das auch, dass mensch selbst die 
eigenen künstlerischen Ideen vielleicht nicht bespre-
chen kann, um sich zu schützen.
	 Um schon in der Projektentwicklungsphase zu 
gewährleisten, dass man auch nicht-weiße Perspektiven 
in seiner Institution sichtbar macht, ist es unabdingbar, 
dass Schwarze Personen und PoCs in die Leitungen 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


260
Julia Wissert — Was würden wir atmen,  

wenn weiße Menschen  
nicht die Luft erfunden hätten?

von Kunst- und Kulturinstitutionen aufsteigen. Eine 
weitere Option ist es, die Institutionen zu verlassen,  
bis diese sich so weit entwickelt haben, dass ihre Struk-
turen, Produktionen und politischen Positionierun- 
gen nicht mehr nur auf Kosten von bereits marginali-
sierten Personengruppen bestehen.

Im Februar 2018 werde ich wieder nach Namibia fliegen.  
Ich werde mich dort wieder mit den Künstler*innen 
treffen, mit denen wir an diesem Labor arbeiten. Wir 
werden einen ersten Workshop gestalten und dann  
weitergehen. Die Reaktionen auf das Konzept zeigen 
uns, wie wichtig es ist, dass wir als Künstler*innen  
und Personen als Teil der Gesellschaft sichtbar werden.

   LITERATUR

 •Gamedze, Thulile (2017): „Creating Black Futures  
Within The Present: Oppressed people simply need more 
space for our imaginations to live, cultivate and comfort 
each other.“ In: Huffpost: https://www.huffingtonpost.com/
entry/black-futures-in-present_us_58a9c182e4b07602a-
d55ad31 [20.11.2017]

 •Mukaiwa, Martha (2016): „The Mourning.  
Imperative and incandescent.“ In: the namibian:  
https://www.namibian.com.na/156432/archive-read/
The-Mourning-–-Imperative-and-incandescent [11.11.17]

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


261
https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GeSpRäCh m1t e NeR 
SchWarzEn  SoZ1oLoG
StUdEnT1N

  ,,G1Bt 
,
s H1Er 

ScHwArZe 
PrOfS ? 

  ,, 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


t e1NeR 
SchWarzEn  SoZ1oLoG1e- 

263

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


264„Gibt’s hier Schwarze Profs?“ — Gespräch mit 
einer Schwarzen Soziologie-Studentin

Julian Warner (W)  Du hast dich mit dem AStA dafür  
eingesetzt, dass Rassismus an der Universität stärker 
thematisiert wird. Kannst du davon erzählen?

Studentin (S)  Menschen aus dem AStA haben mich 
gefragt, ob ich beim Referat für Flucht und Migration 
mitmachen möchte. Das habe ich dann gemacht und da 
ging es vor allem erstmal darum, wie man die Situation 
von Schwarzen Studierenden und Studierenden of Color  
an der Uni verbessern kann. Danach habe ich mich 
dann mit der Referentin für Flucht und Migration zusam- 
mengesetzt und wir haben Gespräche mit der Gleich-
stellungsbeauftragten der Uni darüber geführt, inwieweit  
man eine Beratungsstelle für Menschen mit Rassismus- 
erfahrung hier an der Uni etablieren kann. Das war  
am Anfang ein bisschen schwierig. Da kam erstmal das  
Argument zurück, dass es schon so eine Stelle gäbe: 
das Gleichstellungsbüro. Aber da wird Rassismus nicht  
als Wort benannt, sondern von „internationalen Stu- 
dierenden“ und „Diversity“ gesprochen. Das haben wir  
kritisiert und dann kam relativ schnell die Einsicht  
seitens der Uni, dass so eine Stelle notwendig wäre.

W	  Wie schätzt du das ein, dass die eher von „inter- 
nationalen Studierenden“ und „Diversity“ gesprochen,  
und Rassismus überhaupt nicht benannt haben?

S	 Ich glaube schon, dass die Rassismus benennen 
konnten, aber ich denke, sie wollten Dinge grundsätz-
lich nicht mit Rassismus labeln, sondern lieber mit 
Diversity. Diese Diskussion ist ein bisschen aus meiner 
eigenen Erfahrung entstanden. Mir ist etwas Blödes 
an der Uni passiert und dann wusste ich nicht, an wen 
ich mich eigentlich wenden konnte. Es gab dort keine 
sichtbaren Angebote für Leute wie mich.

W	  Dass die Universität dieses Thema unter „internatio- 
nale Studierende“ verhandeln wollte, heißt ja, dass  
die Mitarbeiter*innen Rassismus mit Ausländerfeind-
lichkeit gleichsetzen. Und gar nicht daran denken,  
dass es zum Beispiel Schwarze Deutsche gibt.

S	 Ja, Rassismus wird dadurch unsichtbar gemacht und  
zu einem internationalen Problem, für Menschen, die 
nicht der deutschen Sprache mächtig sind oder mit 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


265

einer Migrationsgeschichte hierher kommen. Da geht es 
irgendwie um Diversity und einen Integrationsgedan-
ken, aber nicht um Rassismus.
	 Wir haben uns auch gewünscht, dass an Unis ganz 
grundsätzlich das Thema Rassismus stärker benannt 
wird, und dementsprechend wäre es wichtig, bestimmte 
Institutionen, die sich gegen Rassismus aussprechen, 
mit Antirassismus zu labeln. Das würde sicherlich für  
viele Studierende bedeuten, dass ihre Diskriminie-
rungserfahrung anerkannt und ernst genommen werden  
würde. Es wäre ein empowerndes Zeichen gegen  
Rassismus an der Uni. 

W	  Ich finde ja das Wording total interessant. Warum 
dürfen Beratungsstellen an Hochschulen, die sich  
vor allem Rassismus widmen, nicht „Antirassismus- 
stellen“ heißen? 

S	 Ich weiß nicht, ob es eine taktische Überlegung ist  
oder ein Widerstandsreflex, Rassismus nicht beim 
Namen nennen zu wollen. Das kann ich nicht so gut 
einschätzen. Ich finde es aber interessant, zu verstehen, 
wie Diskriminierung und Rassismus institutionell  
verhandelt werden, was da konkrete Hürden sind und 
so weiter. Meine Vermutung ist, dass es strategisch  
oft klüger ist, von Diskriminierung und Diversity zu 
sprechen, um innerhalb der Institutionen Menschen  
mit der Benennung von Rassismus nicht gleich zu erschla- 
gen oder einzuschüchtern. Denn Rassismus ist für  
viele ein überforderndes Thema und es ist auch für uni-
versitäre Strukturen oft schwierig, sich einzugestehen, 
dass Rassismus ein alltäglicher Bestandteil des Alltags 
von Studierenden ist. Ob da ein Umgehen des Wortes 
„Rassismus“ das Richtige ist, ist halt die Frage.

W	  Ich finde es auch interessant, zu schauen, wer oft-
mals diese Beratungsstellen bekommt. Häufig sind  
es ja leider keine People of Color, die diese Stellen be- 
setzen, sondern weiße Menschen. 

S	 Da kommt die Dominanz von weißen Institutionen 
oder ganz generell dem Weißsein durch, obwohl sich 
dort ja genau mit der Thematik auseinandergesetzt wer- 
den sollte. Ich finde es auch wichtig, mit einzube- 
ziehen, wie sich Studierende dabei fühlen: Wenn sie 
Rassismuserfahrungen machen, vielleicht 
auch grundsätzlich ein Misstrauen gegenüber 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


266„Gibt’s hier Schwarze Profs?“ — Gespräch mit 
einer Schwarzen Soziologie-Studentin

weißen Personen haben und es vielleicht auch Alltag 
von Studierenden of Color ist, dass weiße Menschen 
ihnen immerzu erklären, wie etwas zu sein hat, wie etwas  
laufen soll, oder sie einem zum Beispiel einreden 
wollen, es sei kein rassistischer Vorfall gewesen. Da 
wäre es sicher angenehmer, eine Person of Color (PoC) 
als Ansprechperson zu haben. Ich meine nicht, dass 
weiße Menschen grundsätzlich nicht rassismussensibel 
sein können. Und auch nicht, dass jede*r Schwarze 
oder jede Person of Color grundsätzlich geeigneter wäre.  
Jedoch ist es meiner Meinung nach schon relevant, 
dass viele Schwarze Menschen und PoCs strukturell 
schlechtere Chancen haben, Teil des Arbeitsmarkts  
zu sein, obwohl es genügend Expert*innen of Color  
in diesem Feld gibt.

W	  Angesichts der Tatsache, dass es total wenige 
Schwarze oder PoCs in irgendwelchen vollen Stellen  
an Universitäten gibt, ist das eigentlich ein Hohn ...

S	 Total! Für Schwarze Freund*innen von mir, die 
gerade erst angefangen haben hier zu studieren, war  
das auch immer ein Ding: Gibt’s hier eigentlich 
Schwarze Profs und Dozent*innen? Und dann war 
Julian Warner auch der Einzige, den man nennen 
konnte (lacht). Es ist schon krass, dass es für viele 
People of Color beim Studium bleibt und sie an  
der Uni keine Anstellung finden. So etwas desillusio-
niert. Es erscheint paradox und ist gleichzeitig  
sehr bezeichnend für grundsätzlich rassistische Struk-
turen, wenn die Expertise von Menschen of Color  
in Bezug auf Antidiskriminierungs- und Antirassismus-
arbeit nicht anerkannt wird. Aber was denkst du?

W	  Vor zehn Jahren hätte ich argumentiert, dass es rele- 
vant ist, dass die Person unabhängig von der eigenen 
Erfahrung eine Fachkenntnis für eine Art sozial-psycho- 
logische Beratung besitzt. Auch eine Ethik, die sie 
gegen die eigenen Interessen, ergo White Supremacy 
handeln lassen kann, und darüber hinaus, dass sie 
schlicht zuhören und zulassen kann. Es zirkuliert gera- 
de ein schöner Artikel von einer Schwarzen queeren 
Aktivistin. Sie schreibt, dass sie nur noch zu Schwar-
zen queeren Psychotherapeut*innen geht. Und nie 
wieder weiße Psychotherapeut*innen in Anspruch 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


267

nehmen würde, weil sie dorthin geht, um Care zu er- 
fahren und nicht, um dieser Person erst erklären zu 
müssen, was deren eigener blinder Fleck ist.

S	 Überhaupt mal in den Genuss davon zu kommen, die  
Hüllen fallen zu lassen und Care zu bekommen. Ich 
glaube aber, wenn man diese Care-Arbeit leisten und 
diesen Anspruch haben will, dass Leute sich bei einem 
wohlfühlen, dann gibt es einfach aufgrund der rassis- 
tischen Gesellschafsstruktur große Hürden, die schwie-
rig abzubauen sind und reproduziert werden, wenn das  
eine weiße Person macht. Es wäre grundsätzlich sinn- 
voll, gemeinsam mit Schwarzen Expert*innen und 
Expert*innen of Color darüber nachzudenken, wie man 
gemeinsam strategisch gegen Rassismus arbeiten kann.

W	  Ich muss gerade darüber nachdenken, dass ich hier 
anscheinend der einzige Schwarze Dozent bin, was 
irgendwie auch nicht sein kann. Irgendwer muss doch 
da rumlaufen. Ich hatte mal einen Erstsemester, der 
war auch Schwarz, und da habe ich gerade überlegt, ob  
es eigentlich meine Aufgabe gewesen wäre, zu ihm  
hinzugehen und zu sagen: Hey, wenn du mal’n Kaffee 
trinken magst oder so (lacht), meld dich (alle lachen). 
Es klingt jetzt total lächerlich, aber mir wird jetzt 
gerade im Gespräch erst klar, was die eigene Funktion 
sein könnte, wenn man als einzige Schwarze Person 
Teil von so einer Institution ist und wir annehmen, dass 
die institutionelle Kultur strukturell rassistisch ist.

S	 Denkst du, du hättest ihn fragen sollen?

W	  Ich weiß nicht. Wenn ich an mich in dem Alter denke:  
Ich hätte die Frage gar nicht verstanden, weil ich  
mich damals gar nicht als Schwarz gesehen habe. Du 
sagst, Freund*innen von dir kommen an diese Uni  
und sie fragen dich: Gibt es Schwarze Profs? Meinst 
du, das war schon immer wichtig, oder ist das jetzt 
gerade wichtig geworden?

S	 Ich glaube, es kommt immer so ein bisschen darauf 
an, wo man in seiner eigenen Auseinandersetzung  
mit Rassismus gerade steht. Hättest du mich in meinem 
ersten Semester gefragt, ob ich mit dir Kaffee trinke, 
hätte ich das weird gefunden, weil ich mit einem ganz 
anderen Verständnis aus Frankfurt hierher 
gekommen bin. Da war Rassismus für mich 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


268

nicht so ein Thema und ich hatte einfach einen anderen 
Bezug dazu als andere Menschen, die ich hier in Göt-
tingen kennengelernt habe und die oft von Rassismus 
betroffen sind. Die haben im ersten Semester schon 
gesagt, wir Schwarze Menschen müssten uns auf jeden 
Fall connecten. Und ich dachte nur: „Oh Gott“, weil 
ich einfach anders aufgewachsen bin. Ich bin allerdings 
sehr beeindruckt von einer Person, die ich vor Kurzem 
in Göttingen kennengelernt habe. Sie hat Rassismus für  
sich voll klar und da denke ich mir, so war ich in mei-
nem ersten Semester nicht. Ich habe einen anderen Pro- 
zess gebraucht und musste erstmal andere Erfahrun- 
gen machen. Ich glaube, es ist abhängig davon, wie man 
zu Rassismus steht, also ob man diese Realität für sich 
verneint oder ob man diese Ideologie von „wir sind alle 
gleich“ glaubt. Um deine Frage zu beantworten: Ob 
es wichtig ist, dass es einen Schwarzen Prof gibt oder 
nicht, hat damit zu tun, ob ich Rassismus für mich  
als wichtig erachte.
	 Ich glaube, es gibt viele Wege und jede*r nimmt 
seine*ihre eigene Entwicklung. Die wird durch viele 
Faktoren beeinflusst: Wie ist man aufgewachsen und  
in was für einer Familie? Welche Erfahrungen hat man 
gemacht? Wie viel Raum nehmen rassistische Erfah-
rungen im Alltag ein, wie bewertet man die und wie be- 
wertet das Umfeld sie? Ist das ein Schwarzes Umfeld 
oder eher ein weiß geprägtes Umfeld?
	 Ich bin in Frankfurt aufgewachsen mit lauter Schwar- 
zen Kindern und das war für mich einfach nie Thema, 
weil ich in meiner Grundschulklasse nur zwei weiße 
Deutsche hatte. Deswegen hat mich die Frage „Woher 
kommst du?“ lange auch nicht gejuckt. Weil so klar war,  
ich komm’ aus irgendeiner Ecke aus Afrika, du kommst 
irgendwie aus Afghanistan und da gibt’s ein Kind aus 
Japan. Aber die Frage kam nicht dominant von einer 
Seite und das hat mein Verständnis von Rassismus sehr 
geprägt. Ich wusste, es gibt Rassismus, aber der war 
kein Bestandteil meines Alltags, weil dieser einfach sehr  
entspannt war. Ich musste erst als Erasmus-Studentin 
nach Spanien gehen, um Rassismus zu erfahren und zu 
verstehen, um mir zum ersten Mal Gedanken darüber 
zu machen, was meine Hautfarbe in verschiedenen 
Kontexten eigentlich bedeutet und was für Erfahrun-
gen ich aufgrund meiner Hautfarbe mache.

W	  Hast du das an der Uni in Seminaren 
behandeln können?

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


269„Gibt’s hier Schwarze Profs?“ — Gespräch mit 
einer Schwarzen Soziologie-Studentin

S	 In der Uni hab ich darüber eigentlich nichts gelernt, 
also abgesehen von deinem Seminar und einem, das  
ich zurzeit besuche. Es war im Curriculum nie ein 
großes Thema. Mir ist mit der Zeit bewusst geworden, 
wie weiß der Inhalt ist, den ich da lerne. Am Anfang 
war ich noch total begeistert – Politikwissenschaften und  
Soziologie! Supercool! Superkritisch! Und ich lerne  
da so viel. Aber dann habe ich gemerkt: Ich lerne da 
nur gewisse Sachen, und bestimmte Sachen wissen  
die Dozierenden nicht. Das finde ich schon einen Skan- 
dal! Wenn ich irgendetwas über Kant lerne, wie offen 
der war und so, und ich meinen Prof dann auf rassistische  
Weltbilder von Kant anspreche und der keine Ahnung 
hat – solche Situationen haben mich extrem gestört. Aber  
auch, dass Themen wie Rassismus und Kolonialismus 
grundsätzlich nicht so ein großes Ding sind. Das ist ir- 
gendwie krass! In meinem ersten Semester habe ich 
etwas von W.E.B. DuBois gelesen, aber ich konnte ihn 
noch überhaupt nicht einordnen, weil er einfach ein 
soziologischer Klassiker neben zwölf anderen war. Ich 
habe seine Texte gelesen, für die Klausur gelernt und 
erst drei Jahre später erfahren, was er eigentlich  
für ein Mensch war.

W	  Ich wusste gar nicht, dass DuBois als Teil eines sozio- 
logischen Kanons behandelt wird. Das ist ja super! Ich 
finde es wichtig, zu ergänzen, dass es nicht nur darum 
geht, dich als Schwarze Person abzuholen, sondern 
darum, dass die weißen Kommiliton*innen verstehen, 
was Whiteness ist und dass es ein Privileg ist, Kant  
mit solchen Lücken lesen zu dürfen. Ich muss da an 
meine Zeit auf dem Gymnasium denken. Da gab es in 
meiner Stufe einen Muslimen, der im Philosophie- 
Unterricht für jede Islamreferenz herhalten musste. 
Wenn ich andersherum an die Position der Weißen 
denke, fällt mir diese neue Sendung von David Letter-
man, My next guest needs no introduction, ein. Sein 
erster Gast ist Barack Obama und ganz zum Schluss 
der Folge fragt Barack Obama David Letterman, wie 
dieser sein eigenes Leben bewerten würde. Und David 
Letterman antwortet mit Tränen in den Augen, er  
habe so unglaubliches Glück gehabt in seinem Leben 
und er schäme sich dafür. Denn zu der Zeit, als die 
Bürgerrechtler*innen in Selma über die Brücke mar-
schierten und von der Staatsgewalt verprügelt  

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


270„Gibt’s hier Schwarze Profs?“ — Gespräch mit 
einer Schwarzen Soziologie-Studentin

wurden, war er auf den Bahamas saufen, weil das Bier 
da so günstig war. Er hatte schlichtweg keine Ahnung, 
wie viel Glück ihm beschieden war.

S	 Das bringt es echt auf den Punkt. Vor allem wenn 
man grundsätzlich im Seminar alleine dasteht. Ich mag 
auch nicht die Rolle, immer Kontra zu geben, ich will 
auch Bildung genießen können und das Recht haben, 
wie andere Studis auch, einfach zu lernen. Aber man 
muss dann immer so eine Doppelrolle einnehmen. Zum  
einen bin ich zum Lernen da, aber gleichzeitig ge- 
zwungenermaßen mit einem Misstrauen, ob ich alles 
überhaupt so glauben kann, weil es eben sehr weiß 
geprägt ist. Ich kann nicht einfach nach Hause gehen 
und sagen: „Oh, Kant war ein super Typ, das hab  
ich heut gelernt", sondern muss meine eigene Recher-
chearbeit machen.

W	  Trägst du das dann wieder zurück ins Seminar  
oder nicht? Ich frage, weil das ja dann auch wieder  
ein extra Job ist.

S	 Oft bin ich ehrlich gesagt zu müde dafür. Und es 
frustriert mich, weil es Teil von einem grundsätzlichen 
Alltagsrassismus an der Uni ist, über den ich nicht  
mit vielen Leuten reden kann. Dieser Dozent fragte 
mich damals, ob ich ihm ein paar Texte zu dem  
Kant-Thema schicken könnte. Das habe ich bis heute 
nicht gemacht, weil ich mir auch denke, ich habe  
noch anderen Kram zu tun und eigentlich ist das auch 
nicht mein Job. Natürlich habe ich auch ein Interesse 
daran, dass ein Dozent Rassismus auf dem Schirm hat. 
Aber ich muss doch abwägen, wie viel mir das bringt, 
wenn ich ihm das schicke und inwieweit er dann auch 
wieder von meiner Arbeit profitiert. 
	 Das ist ein sehr problematisches Verhältnis und da  
kommen wir wieder zurück zum AStA und zum Ras-
sismus oder Antirassismus an der Uni. Ich habe mal ein 
Thesenpapier von einer Schwarzen Dozentin gelesen, 
worin sie beschrieben hat, wie Antirassismusarbeit an  
Hochschulen aussehen kann. Da geht es um ein zwei- 
gleisiges System, um Antirassismus an der Uni zu etablie- 
ren: Einmal diese Beratungsstelle für Studierende,  
die jetzt auch an unserer Uni umgesetzt worden ist, 
und darüber hinaus eine Stelle, die innerhalb der 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


271

Institution prüft, wer eingestellt wird und inwieweit 
Antirassismus als Konzept wirklich umgesetzt wurde. 
Gibt es ein Fortbildungsangebot für Lehrende? Es 
geht darum, dass in der Institution selbst Rassismus 
thematisiert wird und eine Person dafür bezahlt wird, 
unabhängig von dem Beratungsangebot für Studie- 
rende mit Rassismuserfahrung. Es sollte auch um den 
strukturellen Rassismus an Hochschulen gehen.

W	  Sozusagen nicht nur Rassist*innen zu identifi-
zieren, sondern auch die Beiläufigkeit zum Thema zu 
machen, mit der all so etwas passiert?

S	 Bei Einstellungsverfahren ist eine Gleichstellungs- 
beauftragte natürlich anwesend und hat in Pattsituatio- 
nen ein Stimmrecht. Und da ist die Frage, ob es eine 
Regelung geben müsste, so dass bei allen Stellen nach-
gewiesen werden müsste, dass zumindest eine PoC- 
Person zum Gespräch eingeladen worden ist. Des Wei- 
teren wäre es wichtig, Seminare für weiße Leute  
anzubieten, in denen sie sich mit ihrem Weißsein aus- 
einandersetzen. Diese könnten auch gerne von weißen 
Personen geleitet werden, denn es sind tendenziell 
immer People of Color, die viel Energie dafür verschwen- 
den, über Rassismus zu sprechen, und dabei oft nicht 
ernst genommen werden. Da könnten weiße Menschen 
sich gut einbringen. Denn es gibt viele weiße Men-
schen, die ein Bedürfnis haben, über Rassismus zu 
sprechen, und manchmal nicht wissen wie.

W	  Sprache finde ich interessant und damals im Semi-
nar gab es keine einheitliche Policy. Wie hast du das 
damals empfunden? 1

S	 Ich erinnere mich an das erste Zitat, das du gebracht  
hast. Ich kriege es nur sinngemäß zusammen: dass 
Weißsein nur vor der Folie von Schwarzsein zu verste- 
hen ist. Ich glaube, viele haben noch weiter über die-
sen Satz gegrübelt. Du hast nicht unbedingt eine Policy 
angekündigt, sondern durch deine Performance und 
deine Art signalisiert, was geht und was irgendwie 
nicht. Du bist nicht bei der Theorie – was heißt eigent-
lich Rassismus – eingestiegen, sondern bist mit einem 
hohen Anspruch reingegangen. Du hast dich nicht 

1	  Die Studentin nahm im Wintersemester 2016/17 an Julian 
Warners Seminar Schwarze Deutsche: Rassismus- und Kultur-
geschichte an der Georg-August-Universität Göttingen teil.

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


272„Gibt’s hier Schwarze Profs?“ — Gespräch mit 
einer Schwarzen Soziologie-Studentin

unbedingt an dem Wissensstand der Leute orientiert, 
sondern hast deutlich gemacht, dass man sich selbst 
damit auseinandersetzen muss. Es gab den Anspruch, 
die Auseinandersetzung mit Kolonialismus und Ras-
sismus als harte Arbeit anzusehen. Und die Leute, die 
sich dafür interessieren, sollten die harte Arbeit in- 
vestieren. Es gab auf jeden Fall auch ein paar Momente, 
in denen ich baff war. In denen ich mich gefragt habe, 
kann man das bringen oder nicht? Also es war für mich 
zum Beispiel neu oder auch ungewohnt, dass du so  
das N-Wort raushaust. Aber irgendwie fand ich es auch 
einen guten Move, weil du damit vor allem die weißen 
Menschen verunsichert hast. Dass man die Studis auf- 
grund ihrer Ahnungslosigkeit mit Samthandschuhen 
anfasst ist Teil des Problems.

W	  Ich fand es sehr wichtig, dass du und ein weiterer 
Schwarzer Student da wart und ich glaube, dass dieses 
Seminar mit nur weißen Studis nicht funktioniert 
hätte. Es hat im Guten wie im Schlechten davon gelebt, 
dass da unterschiedliche Leute saßen, die Unterschied- 
liches herausfinden wollten. Ich wollte zum Beispiel her- 
ausfinden, wie man das Thema überhaupt unterrich- 
ten kann. Ein großer Fehler, den ich glaube ich gemacht 
habe, war, dass ich so kritisch gegenüber Identitäts- 
politiken war.

S	 Jetzt nicht mehr?

W	  Ich bin schon kritisch gegenüber Identitätspolitiken, 
aber ich habe gelernt, strategisch mit dieser Frage 
umzugehen. Wir haben in dem Seminar diesen groß-
artigen Audre Lorde-Film The Berlin Years geschaut 
und ein weißer Student meinte danach, wenn Audre 
Lorde sagt, alle Nicht-Schwarzen verlassen jetzt bitte 
den Raum und nur die Schwarzen kommen zusammen, 
dann sei das doch Reverse Racism (Studentin lacht). 
Das hat er nicht in dieser Deutlichkeit gesagt, aber er 
hat in diese Richtung argumentiert. Und parallel wies 
ich darauf hin, dass damals in dem Raum tatsächlich 
alle möglichen People of Color saßen, und ich es 
interessant fände, darüber nachzudenken, was für 
eine andere Gemeinschaft hätte entstehen können. Ich 
dachte da an den britischen Kontext und die Idee von 
Political Blackness, die in den Gewerkschaften  

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


273

bis heute eine Rolle spielt. Aber die Lektion, die ich in  
dieser hässlichen Diskussion lernen musste, war, dass  
man in so einem weißen Raum nicht gegen die Selbst- 
Essentialisierung Schwarzer Menschen argumentieren 
sollte. Selbst wenn man denkt ein berechtigtes Anliegen  
zu haben, ist das einfach der falsche Kontext für so 
eine Diskussion. Es war mein Ziel, dass am Ende des 
Kurses die weißen Studierenden Schwarzsein nicht 
mehr als eine ethnologische Frage ansehen, sondern 
verstehen, dass es mit ihrem eigenen Weißsein verbun-
den ist, dass es ihren weißen Universalismus nur in 
Kombination mit diesen rassifizierten Schwarzen Men-
schen gibt. Und ich wollte, dass die Schwarzen Stu- 
dierenden am Ende vielleicht leicht zögern, bevor sie 
sich als Schwarz bezeichnen. Das war vielleicht  
meine Hybris.

S	 Was meinst du damit: Die Schwarzen Studierenden 
sollen zögern, bevor sie sich als Schwarz bezeichnen? 
Geht es dir um die Vielfältigkeit von Schwarzsein? Um 
die Brüchigkeit? Um den impliziten Essentialismus?

W	  Ich habe das damals nicht formulieren können, aber 
retrospektiv würde ich sagen, dass es mir darum ging, 
sich Schwarz nennen zu können, ohne ein kulturelles 
Referenzsystem einer „afrikanischen Diaspora“ zu 
bedienen: Schwarzsein als Positionierung im Diskurs, 
nicht als Identität.

S	 Für mich war es immer klar, dass ich Schwarz bin. 
Ich bin in einer eritreischen Community aufgewachsen 
und da sagt man oft „Habescha sein“, also „eritreisch 
sein“. Das hat einen nationalen und einen kulturellen Be- 
zug, im Sinne von Schwarzsein. Das bröckelte dann  
ein bisschen, als ich auf das Gymnasium kam. Da gab 
es noch viele Schwarze, aber es waren schon weniger  
als auf der Grundschule. Und Göttingen war noch ein- 
mal ein ganz anderes Pflaster. Hier wurde es dann  
zum Thema, dass ich Schwarz bin. Das war in Frank-
furt nie der Fall. Aber in Göttingen fiel mir nach  
einem halben Jahr auf, wie weiß mein Freundeskreis 
hier ist. Und irgendwann habe ich gemerkt, wie oft  
ich darauf angesprochen werde und wie oft ich beim 
Kellnern auf Englisch angeredet werde, obwohl ich  
mit den Gästen deutsch spreche. Erst dann habe  
ich begriffen, dass es eher untypisch ist, was 
ich die ersten 18 Jahre meines Lebens in 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


274

Frankfurt erfahren habe. Und dass Göttingen an- 
scheinend die Normalität ist.

W	  Würdest du sagen, dass das Lernen über die Ge- 
schichte des Kolonialismus dir dabei hilft, dir deine 
Lebenswelt sinnhaft zu machen?

S	 Eine Zeitlang habe ich mir richtig viel angelesen und  
das hat mir schon geholfen, weil ich gemerkt habe, 
wie viele Lücken ich da habe. Ich habe begriffen, dass 
ich Rassismus nicht vom Kolonialismus trennen kann 
und erkannt, wie Kolonialismus konkreten Einfluss auf  
Familienbiografien hat und auch meine eigene Fami-
liengeschichte geprägt hat. Jetzt setze ich mich nicht 
mehr so intensiv damit auseinander wie vor ein paar 
Jahren noch. Weil ich auch merke, dass es ab einem ge- 
wissen Punkt für mich nicht so gesund ist. Das Tempo 
ist bei mir relevant. Ich muss immer wieder gucken,  
wie es mir damit emotional geht, weil es mich  
nicht kalt lässt.

W	  Würdest du sagen, es ist für dich notwendig, dass  
du dich mit Kolonialismus auseinandersetzt?

S	 Schwierige Frage. Ich glaube, wäre ich in Frankfurt 
geblieben, hätte ich mich nicht so konkret damit aus- 
einandersetzen müssen. Andersherum kommt es ja auch  
darauf an, was für einen Anspruch ich an mein eigenes 
Leben habe. Ich möchte ein politisches Leben führen und  
dazu gehört für mich die Auseinandersetzung mit  
Kolonialismus. Gerade habe ich Grada Kilombas Plan-
tation Memories gelesen und das Buch hat mich krass 
geprägt. Ich habe durch die Lektüre viel begriffen, aber 
auch gemerkt, dass das Buch einen Einfluss auf mich 
hat, der für mich gerade nicht so gesund ist. Kilomba 
erklärt zum Beispiel, dass man als Schwarze Person 
in einem Uni- oder Schulraum nie das Privileg hat wie 
weiße Studis nur für sich selbst zu stehen, sondern 
dass man stellvertretend für eine ganze Vorstellung von 
„Rasse“ steht. Ich komme immer ein bisschen zu spät 
zu den Seminaren und auf einmal hat es mich gestresst, 
fünf Minuten zu spät zum Seminar zu kommen, weil 
ich durch diese Lektüre eine Dimension meines Han-
delns begreifen konnte, die ich vorher so nicht gesehen 
hatte. Das hat mich total unter Druck gesetzt und  
mir keine Ruhe gelassen. Es war einfach eine 
schmerzhafte Auseinandersetzung  

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


275„Gibt’s hier Schwarze Profs?“ — Gespräch mit 
einer Schwarzen Soziologie-Studentin

dieses Buch zu lesen. Es war wichtig, es zu lesen,  
und gleichzeitig muss ich Verantwortung für  
mich selbst übernehmen.

W	  Ich kenne das, aber während du das gesagt hast, habe  
ich mich gefragt, ob man sich wirklich alleine damit 
beschäftigen muss. Vielleicht wäre es gut, wenn es eine 
Gruppe von Schwarzen Leuten gäbe, die diese Bücher 
gemeinsam lesen und diskutieren würden. Und einen 
Raum bilden, in dem man so etwas sagen kann wie: 
„Hey! Ohne Alltagsrassismus leugnen zu wollen, ich 
halte das nicht aus, wenn das so ist.“ Es bräuchte  
eine Schwarze Hochschulgruppe.

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MaTtH1aS PeEs
 1m GeSpRäCh  
m1t D1eUdOnNe N1aNgOuNa

1nTeLl1gEnTeR 
Se1n  aLs D1e  
S1TuAT1oN

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


277

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


278

Matthias Pees (P)  Du hast in Kongo-Brazzaville 
mit dem Theater begonnen, aber mittlerweile in vielen 
Ländern gearbeitet und an zahlreichen internationa- 
len Kooperationen teilgenommen. Wie würdest du die 
Unterschiede zwischen den verschiedenen Arbeits- 
orten für dich beschreiben? 

Dieudonné Niangouna (N)  Ich liebe Treffen und 
Begegnungen, egal, ob es sich um ein Festival in Brazza- 
ville, in Kamerun oder in Mali handelt, um Work-
shops oder eine Koproduktion mit einem europäischen 
Partner. Das dient der Regeneration und der Kunst. 
Ohne diese Begegnungen begänne mein künstlerisches 
Schaffen zu ersticken, glaube ich, oder es würde sehr 
eingeschränkt werden und mangels geistiger Offenheit 
verarmen, weil ich mich selbst nicht mehr infrage  
stellen würde. Denn wer sich nicht infrage stellt, wer 
sich selbst feiert und großsprecherisch wird, leitet 
seinen eigenen Verfall ein. Wie kann es gelingen, dem 
Erreichten zu entkommen? Der Art und Weise, wie  
wir an Ideen herangehen, die wir im Kopf herumtragen, 
bevor wir sie konkretisieren. Ein Regisseur macht  
eine Begegnung mit einem Text, ein Schauspieler muss 
Theaterstücke ansehen, bevor er zu seiner eigenen  
Art zu spielen gelangen kann, und selbst ein Autor, der  
nur schreibt, muss lesen, um schreiben zu können. 
Ohne Begegnungen keine Kunst. Je weiter weg sie mir 
scheinen, je ungewöhnlicher sie sind, desto weiter  
gehe auch ich. Und je weiter der Weg ist, den ich zurück- 
lege, desto mehr kann ich mein künstlerisches Schaf- 
fen und das, was ich gerade in die Welt setze, infrage stel- 
len. Das gibt mir die Möglichkeit, meine Wahrneh-
mung, die Lesart und Interpretation der Dinge, meinen 
Blick, mein Spiel zu erweitern. Das, was ich schaffe, 
wird größer, wenn ich auf etwas treffe, was mir sehr 
fern liegt. Auf etwas, mit dem ich mich konfrontieren 
oder das ich integrieren muss. Nur wenn ich an diesen 
weit von mir entfernten Ort gehe, kann ich weiter 
gehen. Das ist für mich die Grundlage. 
	 So kam ich nach Kinshasa und Brazzaville, um zu  
sehen, wie und was dort im Theater gespielt wird. 
Dann führte meine Neugier mich dazu, frankophone 
Länder zu verlassen und ich arbeitete in portugie- 
sischsprachigen Ländern wie Angola und Mosambik. 
Ich überquerte das Mittelmeer, kam nach Frank- 
reich, wurde von den Wiener Festwochen 
nach Österreich und vom Mousonturm  

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


279
Intelligenter sein als  

die Situation — Matthias Pees im Gespräch  
mit Dieudonné Niangouna

nach Frankfurt eingeladen. Diese reichen Begegnungen 
gaben mir die Möglichkeit, Stücke wie Shéda oder 
Nkenguégi und Le Kung-Fu zu schaffen. Das heißt, dass  
ich ohne diese Art der persönlichen Infragestellungen 
zum Beispiel Le Kung-Fu nicht oder anders geschrieben  
hätte. Schon der Titel verdeutlicht meine Philosophie 
des Theaters, den Aufbau einer Beziehung zu Fremdem 
und das Verhältnis zum Anderen. In Le Kung-Fu spiegelt  
sich die Neugier wider, die durch diese Begegnungen an- 
gefacht wurde. Dadurch entstehen Theaterstücke, 
deren Qualität sich vielleicht weniger in Kategorien wie 
gut oder schlecht messen lässt, sondern vielmehr an  
der Folge der in und mit ihnen aufgeworfenen Fragen. 
Sie geben dem Publikum die Möglichkeit, eine ande- 
re Position einzunehmen, seine „Karriere“ als Zu- 
schauer voranzutreiben. 

P	 Du schreibst auf Französisch, doch gleichzeitig  
gibt es auch einen Widerstand gegen das Französische 
in deinen Texten. 

N	 Das ist zwar nicht falsch, aber ganz richtig ist es 
auch nicht. Es ist kompliziert zu erklären. Es geht nicht  
darum, sich dem Französischen zu widersetzen oder 
nicht. Die Sache ist: Ich schreibe als der Mensch, der ich  
bin. Und ich bin nicht in Paris aufgewachsen. Wäre  
das der Fall gewesen, hätte ich andere Menschen getrof- 
fen, andere Erfahrungen gemacht und nicht so ge- 
schrieben, wie ich schreibe. Hier kommt die Frage des  
Politischen ins Spiel, die Auswirkungen auf die Äs- 
thetik hat. Denn die Ästhetik hängt davon ab, wie das 
Leben sich entwickelt. Wenn ich zu meinem Stift  
greife oder am Computer schreibe, dann geht es nicht 
um das Verhältnis zur französischen Sprache, son- 
dern in erster Linie erzähle ich als Person, ich erzähle 
mich. Und dieses Ich – wer ist das? Jemand, der im 
Kongo in die Schule ging, dessen Großmutter Erzähle-
rin war, die in ihrer afrikanischen Sprache sprach  
und bei der ich meine Ferien verbrachte. Wenn ich ver- 
suche, meine Großmutter zu beschreiben, dann finde 
ich kein passendes Äquivalent auf Französisch, denn 
diese Sprache sprach sie nicht, und da befinden wir  
uns in einer ganz anderen Kosmogonie. Wenn ich er- 
zählen will, was sie mir sagte, muss ich mir einen  

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


280

Weg bahnen. Mein Vater war ein ausgewiesener Fach-
mann für die Grammatik der französischen Sprache. 
Er sperrte mich in eine Bibliothek, um mir puristisches 
Französisch beizubringen. All das hat unauslöschliche 
Spuren bei mir hinterlassen. Man könnte mein Verhält-
nis zur französischen Sprache also mit „Ich liebe dich 
– auch nicht“ beschreiben. All diese Einflüsse treten 
zutage in dem, was ich auf Papier bringe. Wir alle sind 
historische Wesen, ob uns das bewusst ist oder nicht. 

P	 Wie war das, als du in Frankreich und für ein fran- 
zösisches Publikum zu schreiben begannst?

N	 Das war ein großer Schock und eine Mischung von 
mehreren Dingen. Auf der einen Seite war da eine 
Art Bewunderung, denn die Menschen dachten: Der 
kommt aus dem Kongo, schreibt auf Französisch,  
aber er hat eine seltsame, manchmal sogar äußerst ge- 
wählte Sprache, und fast in einem Atemzug verwendet 
er ganz unflätige Ausdrücke. Das war eigenartig für  
die Menschen, weil mit Sprache Kategorisierungen ver- 
bunden sind. Je nach Ausdrucksweise weiß man so- 
fort, ob jemand Akademiker*in oder Arbeitslose*r ist. 
Es gab aber auch Zurückweisungen in der Art: Was  
soll das? Der Typ wiederholt nur, hat keinerlei Methode.  
Die erste Szene im Stück passt nicht zur zweiten und 
nicht zur dritten. Keinerlei Rationalität. Er kann seine 
Herkunft aus den Kolonien nicht verleugnen. Doch  
man darf sich nicht aufregen, man muss ihm helfen. 
	 Es handelt sich um eine Bestätigung von Macht, die  
historisch gewachsen und auf die Kolonialisierung 
zurückzuführen ist. Sie wird noch durch Programme 
verstärkt, die diese Tendenz nicht auf kolonialer, 
sondern auf kultureller Ebene fortsetzen. Ich hingegen 
schreibe Theaterstücke, die zu einem Perspektiven-
wechsel einladen, auch wenn das nicht das Thema des 
Stücks ist. Das heißt, dass ich versuche, eine Inter- 
kulturalität auf der Basis der Essenz der jeweiligen Kul- 
tur zu konstruieren. Ich sage: Erobere dir deine Essenz. 
Das ist sehr wichtig, heißt aber nicht, dass man nicht der  
Essenz des anderen zuhören kann. Dabei vergibst du 
dir nichts. Das muss man klar zum Ausdruck bringen, 
denn ansonsten passiert etwas, was ich dem afrikani-
schen Theater immer vorwerfe: dass es als Exportprodukt  
konzipiert wird. Was natürlich nicht heißt, dass man 
afrikanisches Theater nicht überall auf der 
Welt spielen könnte. Aber wenn versucht 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


281
Intelligenter sein als  

die Situation — Matthias Pees im Gespräch  
mit Dieudonné Niangouna

wird, dieses Theater an die Erwartungen des kolonialen  
Systems anzupassen, dann tötet das jegliche Art von 
kreativem Instinkt und man macht sich zum Erfüllungs- 
gehilfen dieses Denksystems. Dadurch stirbt der  
Grundantrieb der Kreativität. Man erweist sich selbst 
damit keinen Dienst, und auch den anderen tut man 
nichts Gutes. Denn so werden wir daran gehindert,  
die Dinge anders zu sehen. Es ist eine Art unbewusster 
Unterwerfung. Deshalb sind Begegnungen so wichtig, 
denn ansonsten gibt es keine Entwicklung und alles ist, 
wie Shakespeare so schön sagt, viel Lärm um nichts. 

P	 Aber als afrikanischer Künstler in Europa zu arbei-
ten, ist doch bestenfalls eine freiwillige Entscheidung, 
vielleicht sogar eine politische Entscheidung?

N	 Nein, kein*e Afrikaner*in hat hier eine freie Ent-
scheidungsmöglichkeit. Wenn das Land entwickelt 
wäre und man alle Möglichkeiten für Inszenierung, 
Malerei, Tanz hätte, dann könnte man von Ent- 
scheidungsfreiheit sprechen, aber das ist nicht der Fall. 
Im Gegenteil: Ein*e Afrikaner*in, der*die außerhalb 
Afrikas arbeiten kann, wird Halleluja rufen – gerettet 
vor Vulkanen, der Sintflut und vielem sonst. 

P	 Ich habe dich nach Frankfurt eingeladen, weil mir 
sehr gefällt, wie du schreibst und spielst. Aber für eine 
langfristige Zusammenarbeit brauchte ich die Unter-
stützung eines Fonds für deutsch-afrikanische Zusam-
menarbeit und musste die Entscheidung künstlerisch 
und politisch begründen. Das ist fragwürdig. Warst  
du schon öfter in einer solchen Situation?

N	 Andauernd. Die Welt ist aufgeteilt in verschiedene 
Bereiche – Produktion, Direktion, Machtbereiche und 
viele andere. Es spiegelt sich bis heute das wider, was 
1884/85 bei der Berliner Konferenz passierte, als man 
Afrika auf- und den verschiedenen Kolonialmächten 
zuteilte. Kein*e einzige*r Afrikaner*in wurde gefragt. 
Es gibt die Organisation internationale de la Franco- 
phonie mit Sitz in Paris. Sie vergibt Stipendien für Thea- 
terstücke, zahlt Flugtickets, und so weiter. Als Afrika-
ner*in hast du die Möglichkeit, das anzunehmen oder 
abzulehnen, aber verhandeln kannst du nicht.  

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


282
Intelligenter sein als  

die Situation — Matthias Pees im Gespräch  
mit Dieudonné Niangouna

Es gibt keinen Dialog mit den Afrikaner*innen, sondern  
eine Vorgabe. Das ist die Situation seit der Unabhän-
gigkeit der afrikanischen Staaten. Man versucht, diese 
Staaten zu bevormunden. Dabei ist das künstlerische 
und kulturelle Erbe das Wichtigste. Wenn du die Kultur 
der Menschen beherrschst, dann bekommst du auch 
das Gold oder das Öl, über das diese Staaten verfügen. 
Nur das Gold zu nehmen wäre zu simpel. Nimm nicht 
die Milch, nimm die Kuh! Und da ich das wusste, lange 
bevor ich Theater machte, hielt ich mich stets an das, 
was meine Großmutter sagte: „Man muss klüger sein als  
die Situation.“ Es geht um die Art und Weise des 
Denkens. Als ich mit meiner Art von Theater begann, 
erklärten mir alle, dass niemand das akzeptieren 
würde. Doch ich fand, man müsse eine andere Art zu 
denken anbieten, und nicht das akzeptieren, wozu  
man aufgefordert wird. 
	 Außerdem ist es wichtig, unseren Vorgänger*innen  
mit Achtung zu begegnen. Selbst wenn man sie kriti- 
siert, sollte man sich ansehen, was sie getan haben. Auch  
da hat man wieder zu mir gesagt: „Das ist wieder eine 
von deinen afrikanischen Angewohnheiten – Achtung 
vor den Alten.“ Aber wenn wir unsere Vorgänger*in- 
nen kritisieren, sollten wir uns ansehen, in welcher Zeit 
sie gelebt haben. Vielleicht hätten wir selbst nicht den 
Mut gehabt, ein Theater zu eröffnen. Selbst wenn uns 
manche Dinge, die wir aus der Vergangenheit geerbt 
haben, nicht gefallen, bringen sie doch ein bestimmtes 
Wissen, eine Kultur, eine gewisse Energie mit sich.  
Es geht nicht darum, die Vergangenheit zu verherrlichen,  
doch eine gewisse Achtung dafür gibt mir die Mög- 
lichkeit, die Gegenwart in Frage zu stellen. Sonst fehlt 
uns der Mut, den wir für das Heute brauchen. Und  
es geht auch nicht darum, ob wir aufgrund dieses Erbes 
jemandem etwas schulden oder nicht, sondern darum, 
dass wir, im Wissen um unsere Vergangenheit, unsere 
Zukunft gestalten können. 
	 Es ist wichtig, sich bewusst zu machen, dass das, 
was wir tun, die Frau interessieren muss, die an der 
Straßenecke Erdnüsse verkauft, damit sie mit ihrem 
Enkel ins Theater geht, weswegen der Kleine viel- 
leicht eines Tages Schauspieler wird oder selbst Dinge 
infrage stellt und zu einer gewissen Offenheit des 
Geistes gelangt. Aber das weißt du erst, wenn du eine 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


283

wirkliche Beziehung zu dem hast, was du schaffst. 
Wenn du meinst, einer Generation anzugehören, die 
aus dem Nichts gekommen ist wie ein Pilz, der aus  
der Erde schießt, dann kannst du diese Logik der Ent-
wicklung nicht nachvollziehen. 

P	 Wie entstand dein Festival Mantsina sur scène  
in Brazzaville?

N	 Das habe ich aufgebaut, seit ich im Jahr 1998 
begann Theater zu machen. Davor las ich Theaterau-
tor*innen aus Frankreich, England, Deutschland.  
Mir wurde vorgeworfen, mich für Dinge zu interessie-
ren, die einfach nicht zum Theater gehörten. In  
Brazzaville lehnte man mich ab. Ich sagte: Wir müssen 
Orte der Begegnung, des Austauschs und eine wirk- 
liche Beziehung zum Publikum schaffen. Einen wirk-
lichen Dialog, indem wir künstlerische Vorschläge 
machen, die Vorstellungswelten erweitern und Infrage- 
stellungen auslösen. Es geht nicht um die Schaffung  
des Konkreten, da baut man besser Kirchen oder ein 
Justizministerium. Wir Künstler*innen sind nicht dafür  
da, um Konkretes zu erfinden, sondern um Vorstel-
lungswelten zu nähren. Mittlerweile kann ich nicht mehr  
nach Brazzaville reisen. Aber ich fahre nach Kamerun 
oder inszeniere am Berliner Ensemble und in der RDC 
(République démocratique du Congo). Das sind Er- 
fahrungen, die meine Vorstellungswelt nähren. 

P	 In Frankfurt hattest du als assoziierter Künstler auch  
eine Kuratoren-Rolle für unsere dreijährige Reihe  
Afropean Mimicry & Mockery in Theatre, Performance 
& Visual Arts und hast einen Teil unseres gemein- 
samen Programms mitentwickelt. Neben den Stücken 
von dir und anderen Autor*innen, in denen es in 
hohem Maße um die Beziehung zwischen Afrika und 
Europa ging, zeigten wir auch zeitgenössische Kunst. 
Was hältst du von dieser Initiative, besonders unter dem  
Gesichtspunkt deines Beitrags als Kurator?

N	 Ich finde, dass das, was da passierte, interessant war,  
einfach deshalb, weil es nicht für mich interessant sein 
musste. Es war nicht nur interessant, weil das Publikum  
kam, teilnahm und seine künstlerische und kulturelle 
Vorstellungswelt entwickeln konnte, sondern auch des-
halb, weil es Diskussionen mit dem Publikum 
gab, wodurch wir einen bestimmten Raum 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


284

schaffen konnten. Einen Raum für Dialog. Mehr kann es  
nicht sein, denn ansonsten degeneriert das Ganze zu 
etwas Fürchterlichem, zu Didaktik, Schule oder Religion.  
Und das wäre der Tod des Denkens. Es ist wichtig,  
dass in jedem Gedanken Freiheit inbegriffen ist. Das ist 
die künstlerische Frage, die mich interessiert: Wie  
kann man Werte vermitteln, ohne schulmeisterlich zu 
sein? Wie kann ich vermitteln, dass dies meine Inter-
pretation der Dinge ist? Und dass das, was ich hier ver- 
mittle, trotzdem wahr ist? Dieser Ort der Subjektivi- 
tät, der objektiv für den Künstler bleibt, auch wenn er 
subjektiv an ihn herangeht. Doch wenn man dabei  
eine bestimmte Grenze überschreitet, dann kommt man  
an einen extremen Ort, der die sinnliche und sensitive 
Lesart des Zuschauers zerstört – und dann hat man die  
Sache verdorben. Das habe ich bei manchen Theater-
stücken erlebt, deren Grundidee mir sehr gut gefiel, doch  
die Ausführung war derart penetrant, dass sie alles 
abtötete. Weil die Frage, warum man für ein gegebenes  
Publikum spielt, einfach ausgeklammert wurde.  
Und da kommen wir in den Bereich der Lüge und  
der Götzendienerei.  

P	 Der Ideologie. 

N	 Genau. Und das macht jedes dialektische Verhält- 
nis kaputt, jeden Blick, es nimmt dem Zuschauer  
jegliche Möglichkeit, einzusteigen oder auszusteigen. 
Damit macht man die Vorstellungswelt der Zu- 
schauer*innen kaputt. 

P	 Sprechen wir über affirmative Maßnahmen in Frank- 
reich und Deutschland im strukturellen Bereich, mit 
denen versucht wird, die Institutionen zu öffnen, sie zu 
teilen, strukturell die Dinge zu verändern, diese  
Macht, die man traditionell den Weißen einräumt. 
Was meinst du dazu?

N	 Für die Weißen mag das richtig sein, aber es wäre 
schlimm, wenn die Schwarzen die Dinge genau so  
wie die Weißen machten. Ich finde es spannend, solche  
Programme zu konzipieren, aber es ist sehr kompli- 
ziert, dann innerhalb dieser Programme zu arbeiten. 
Denn oft findet die Arbeit dann gar nicht aus  
den Gründen statt, derentwegen man diese  
Programme geschaffen hat. 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


285
Intelligenter sein als  

die Situation — Matthias Pees im Gespräch  
mit Dieudonné Niangouna

Die zweite Unbekannte in der Gleichung ist die Frage, 
wie man mit anderen in dieser Art von Rahmen zusam-
menarbeitet. Sehr oft berücksichtigen die Menschen 
die vielen Parameter, vor allen Dingen die historischen 
Parameter, nicht. Du kannst die Geschichte lesen oder 
schreiben, wie du willst: Aber sie lebt in den Menschen, 
die Geschichte, und sie lebt weiter. Manchmal wird 
man angesehen, als sei man kein Mensch, dann wieder, 
als sei man ein besserer Mensch. Dabei bist du nur,  
was du bist, gut oder schlecht, aber das, was du darstellst,  
hängt mit der Geschichte zusammen. Und die kannst 
du nie auslöschen. Man kann über die Geschichte hinaus- 
wachsen, aber auslöschen kann man sie nicht. Solange 
diese Geschichte greifbar ist, wirst du zum Stellvertreter  
für ein Jahrtausend oder ein Jahrhundert. Auch wenn 
du gar nichts damit zu tun hast. Was mich in der Kunst 
interessiert, ist die Frage, wie du es anstellen kannst, 
dass du, der du zu einem gegebenen Augenblick auf-
tauchst, keine Schuld trägst. Hier kommt der Raum des 
Poetischen ins Spiel, und das ist der Grund, warum  
ich mich für das Poetische interessiere. Doch wenn wir  
ein Programm nur politisch oder administrativ an- 
legen, dann wird es die herrschenden Strukturen nur 
reproduzieren. Nur der Raum des Poetischen kann  
sie neutralisieren. 

Manchmal sehe ich das bei Festivals in Afrika – alle 
sind voller guter Absichten, aber das, was sie tun,  
ist repräsentativ für die herrschenden Strukturen und 
die Geschichte. Denn die Geschichte ist ein großes 
Theater mit allen Details, die sich „wie die Laus  
in die Unterhose der Gräfin einschleichen“, um mit  
Nkenguégi zu sprechen. 

P	 Novalis schrieb: „Die Poesie ist das echt absolut 
Reelle. Je poetischer, desto wahrer.“

N	 Ja genau, der Rest ist erfunden, obwohl man uns 
diesen Rest als Realität verkaufen will. Der Rest  
ist erfunden und man verlangt von uns, dass wir uns 
ihm unterwerfen, wie beim Militär, als wären wir  
in einer Kaserne, und trotzdem ist es nicht die 
Realität, sondern das Erfundene. 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


286
Intelligenter sein als  

die Situation — Matthias Pees im Gespräch  
mit Dieudonné Niangouna

Das ist genau das Problem bei diesen Theaterprogram-
men: Oft sind die Ideen gut, aber es ist, als ob man  
eine Erfindung in einem Labor gemacht hätte und sofort  
zur Anwendung übergehen will. Die Zwischenetap- 
pen werden übersprungen, und je mehr Etappen man 
überspringt, desto größer ist die Kluft zwischen Idee 
und Ergebnis. Ich habe oft zum Institut français gesagt: 
„Ich kritisiere nicht euer Programm, sondern die Aus- 
führung. Wir brauchen Zwischenetappen bis zur Konkre- 
tisierung. Es ist, als ob ich von Trigonometrie träumte 
und versuchte sie meiner Tochter von sechs Jahren beizu- 
bringen. Dazu kommt noch, dass große und interes-
sante Programme eine Geschichte in sich tragen, wie 
eine große Klammer, doch es hat keinen Sinn von  
Bismarck zu Dieudonné Niangouna zu springen. Und 
in der Mitte liegt die künstlerische Ader. Man kann 
nicht einen Sprung von der Pirogge zur Webcam 
machen. Wer die Zwischenetappen überspringt, ver- 
fällt unweigerlich in afrikanistische Folklore. 

P	 Inwieweit ist das rassistisch?

N	 Es ist erstmal nur amateurhaft. Du hast vielleicht 
eine wunderbare Idee gehabt, doch bei der Konkre- 
tisierung bist du amateurhaft vorgegangen. Und deshalb  
funktioniert die ganze Sache nicht. Und weil sie nicht 
funktioniert, entsteht ein völlig neuer und naiver Blick –  
das ist nur ein Blick und keine Arbeit. Insofern wird 
das Ganze zu Voyeurismus und auch zu einem Rassis-
mus, aber nicht zu einem Rassismus, der beabsichtigt 
und gewollt war, sondern zu einem Rassismus aufgrund 
von Unterlassung. Eine Art Unterlassungssünde. All 
das ist eine lange Erklärung in Klammern in Bezug auf  
die Tatsache, dass man Zwischenetappen nicht über-
springen darf. Ich finde, das war das Spannende in Frank- 
furt: Die Menschen konnten sich Installationen aus 
Nigeria und vieles andere ansehen, aber es wurde nie 
zum folkloristischen Postkolonialismus. Du hast nie  
zu uns gesagt: „Hier kommt jemand aus Nigeria, wir 
sehen uns seine Installation an und dann essen  
wir Maniok und trinken aus Kalebassen.“ 

P	 Du inszenierst am Berliner Ensemble das erste 
Mal auf Deutsch. Wie geht das?

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


287

N	 Für mich ist es verstörend wie ein Gedicht. Das Schöne  
an einem Gedicht ist das, was jenseits der Sprache liegt, 
und die Art und Weise, wie man mit diesem Bereich ver- 
bunden ist. Mit welchem Bereich? Jenem eines Aus-
drucks, der in erster Linie kein Ausdruck in Form einer  
Sprache, sondern der Ausdruck der Seele ist. Die Seele 
kann verschiedene Ausdruckskanäle wählen wie die Spra- 
che, den Tanz oder Theater. Da ich nicht Deutsch spre- 
che, muss ich direkt an diesen Bereich der künstlerischen 
Seele anknüpfen, also an die Mutter der Kunst, bevor 
sie sich in Sprache und Form ausdrückt. Da bin ich im 
Herzen der Sache, mitten drin. Ich muss die Kunst als 
gemeinsamen künstlerischen Nenner mit den Schauspie-
ler*innen finden, bevor ich etwas gemeinsam mit ihnen 
entwickeln kann, ungeachtet der Tatsache, dass ich mich 
auf Französisch und sie sich auf Deutsch ausdrücken. 
Das finde ich interessant, denn die Stärke der Sprachen 
und ihre Ausdrucksweise, die so reich und vielfältig ist, 
geben uns die Möglichkeit, viele offene oder verborgene 
Territorien darzustellen. Diese Erfahrung fordert alles 
von dir, sie stellt dich sozusagen mit dem Rücken an die 
Wand. Du wusstest zwar im Vorhinein, dass du bis in  
die Seele der Dinge vordringen musst und die Darstel-
ler*innen in der Seele der Dinge sein müssen. Aber was 
macht ein künstlerisches Werk oder eine*n Künstler*in 
vor der Sprache aus? Bevor man die Sache einkleidet? Die  
deutschen Schauspieler*innen sind ebenso Schauspie-
ler*innen, wie ich einer bin, und es gibt etwas, das uns zu  
Schauspieler*innen gemacht hat. Auf diesem gemein-
samen Terrain müssen wir uns finden, denn dort ist die 
Universalität angesiedelt. Wenn man sie findet, kann 
man sie auf Französisch, auf Deutsch oder anders aus-
drücken. Es geht nicht in erster Linie um die Sprache, son- 
dern um die Seele der Sache. Diese Art von Erfahrung 
ist sehr stark, und es ist wichtig, dass man konkret ist. 

P	 Du nanntest es „verstörend“? 

N	 Verstörend ist nichts Negatives für mich. Wie gesagt, 
es ist verstörend wie ein Gedicht, das heißt, es geht  
um den inneren Atem, den Hauch, denn es ist ja nicht 
die Form, die erzählt, sondern die Form ist das Ergebnis 
dieses Hauchs, also der Mutter aller Dinge, bevor die 
Dinge ihre Form annehmen. Die Matrize und ihre Gene. 

	 Ins Deutsche übersetzt und redigiert 
	 von Isolde Schmitt

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Biografien
Biographies	

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


290

niv 
Acosta

ist Preisträger der L.C. Tiffany 
Foundation und international 
anerkannter Multi-Media- 
Künstler sowie Aktivist aus  
Brooklyn, New York. Seine 
Community-basierte Arbeit 
wird angeregt von seiner trans-
gender, queer und Schwarz- 
dominikanischen Identität. 
nivs Schriften wurden u. a. im 
Performance Journal, VICE, 
Brooklyn Magazine, Apogee 
Journal und BOMB Magazine 
veröffentlicht. Seine Perfor-
mances kamen u. a. in der Tate 
Modern, bei Tanz im August 
und den Kunst-Werken Berlin, 
Wiener Festwochen, The David 
Roberts Art Foundation, The 
Kimmel Center, MOMA PS1, 
Studio Museum und New 
Museum zur Aufführung. niv 
hat mit Alicia Keys, Dr. Fannie 
Sosa, BEARCAT, Lyle Ash-
ton-Harris und Ralph Lemon 
zusammengearbeitet.

NA is an L.C. Tiffany Foundation  
Artist award winner and inter-
nationally acclaimed multi-media 
artist and activist in Brooklyn, 
NY. Being transgender, queer, 
and Black-Dominican has inspired  
his community-based work. niv’s  
written work is featured in Perfor- 
mance Journal, VICE, Brooklyn  
Magazine, Apogee Journal, 
BOMB Magazine. niv’s perfor-
mance works have debuted  
at Tate Modern, Tanz im August  
and KW Institute for Contem-
porary Art, Wiener Festwochen, 
The David Roberts Art Foun- 
dation, The Kimmel Center, 
MOMA PS1, Studio Museum and 
New Museum. niv has collabora-
ted with artists Alicia Keys,  
Dr. Fannie Sosa, BEARCAT, Lyle 
Ashton-Harris and Ralph Lemon.

Nana 
Adusei-
Poku

(Dr. des) ist Wissenschaftlerin, 
Kuratorin sowie Gastdozentin 
im Departement Kunst und 
Medien an der Zürcher Hoch-
schule der Künste. Sie war  
Forschungsprofessorin für Visu-
elle Kulturen 2015–2017 und  
für Kulturelle Diversität von 
2013–2014 an der Hogeschool 
Rotterdam mit Anbindung an 
das Piet Zwart Institute und der 
Willem de Kooning Academy. 
Zu ihren letzten Veröffentli- 
chungen gehört u. a. On Being 
Present Where You Wish to 
Disappear, in der sie die Ideen 
des Nichts, der Universalität 
und des Weißseins in der 
zeitgenössischen Kunstwelt 
hinterfragt. 

NAP (PhD) is a scholar, curator 
as well as guest lecturer in  
the Department of Art & Media 
at Zurich University of the Arts. 
She was research professor 
for Visual Cultures 2015–2017 
and for Cultural Diversity  
from 2013–2014 at the Hoge-
school Rotterdam with affiliation 
to the Piet Zwart Institute  
and Willem de Kooning Acad-
emy. Publications include  
i. e. On Being Present Where 
You Wish to Disappear, which 
questions the notions of 
nothingness, universality, and 
whiteness common in the  
contemporary art world. 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


291Biografien — Biographies

Karo 
Akpokiere 

ist Grafikdesigner. Für 
Allianzen entwickelte er einen  
künstlerischen Font. Seine 
weitere Arbeit kann hier ein-
gesehen werden:  
www.karoakpokiere.com

KA is a graphic designer.  
For Allianzen he created  
an artistic lettering. You can  
view his work here: 
www.karoakpokiere.com

Lotte 
Arndt

lebt in Paris und unterrichtet 
seit 2014 Kulturtheorien an 
der École supérieure d’art 
et design in Valence. Sie arbeitet 
als Autorin, Theoretikerin  
und Kuratorin (zuletzt: Candice  
Lin, Bétonsalon, Paris, zus. 
mit L. Morin, 2017). 2013 vertei-
digte sie ihre Dissertation.  
Jüngere Publikationen: Les 
revues font la culture! Négocia- 
tions postcoloniales dans les 
périodiques parisiens relatifs à 
l’Afrique, WVT, 2016; Crawling 
Doubles. Colonial Collecting 
and Affect (mit MK Abonnenc 
und C. Lozano), B42, 2016; 
Hunting & Collecting. Sammy 
Baloji (mit A. Taiaksev), 
MuZEE, Galerie Imane  
Farès, 2016. 

LA lives in Paris and since 2014 
teaches cultural theory at the 
École supérieure d’art et design 
in Valence. She is active as a 
writer, theoretician and curator 
(most recently: Candice Lin, 
Bétonsalon, Paris, with L. Morin, 
2017). She defended her disser-
tation in 2013. Other recent 
publications include: Les revues 
font la culture! Négociations 
postcoloniales dans les 
périodiques parisiens relatifs  
à l’Afrique, WVT, 2016; Crawling 
Doubles. Colonial Collecting  
and Affect (with MK Abonnenc 
and C. Lozano), B42, 2016; 
Hunting & Collecting. Sammy 
Baloji (with A. Taiaksev), MuZEE, 
Galerie Imane Farès, 2016.

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


292Biografien — Biographies

Max-
Philip 
Aschen-
brenner

Zuletzt als Dramaturg am Asian  
Arts Theatre im südkoreani- 
schen Gwangju engagiert, be- 
gann Max-Philip Aschenbrenner 
seinen persönlichen Streit mit 
den Künsten beim Theater der  
Welt Festival 2010 und setzte 
ihn von 2011 bis 2013 als Künst- 
lerischer Leiter von Südpol 
Luzern und 2014 als Leitender 
Dramaturg der Wiener Fest- 
wochen fort. Als Dramaturg und  
Performer arbeitet er u. a. mit  
Vegard Vinge oder Chris Kondek  
und unterrichtet regelmäßig bei 
DAS Theatre in Amsterdam. 
Er begreift seine internationale 
Arbeit als künstlerische Ausein- 
andersetzung mit der Globali-
sierung, dem marktgetriebenen 
Prozess, den er nicht akzeptiert. 

MPA Recently engaged as  
a dramaturg at Asian Arts Theatre  
in Gwangju, South Korea, Max-
Philip Aschenbrenner started his 
personal dispute with the arts 
at the Theater der Welt Festival 
2010 and continued it as artistic 
director of Südpol Luzern and 
head of the programing team of  
Wiener Festwochen. As a dra-
maturg und performer he works 
with Vegard Vinge or Chris 
Kondek, amongst others, and 
teaches regularly at DAS Theatre 
in Amsterdam. He pursues his 
international work as an artistic 
confrontation with globalization, 
the market-driven process  
that he does not accept.

Simone 
Dede 
Ayivi 

lebt in Berlin, produziert Text 
und macht Theater. Ihre Per-
formances erörtern Fragen von 
Identität und Repräsentation.  
In Krieg der Hörnchen verhan-
delt sie Deutschtümelei und 
Xenophobie, Performing Back 
sucht Wege des Erinnerns an 
den deutschen Kolonialismus 
aus Schwarzer Perspektive, First 
Black Woman In Space rückt 
die Zukunftsträume Schwarzer 
Frauen in den Mittelpunkt und 
ihre neuste Arbeit QUEENS 
beschäftigt sich mit vorkolonia-
len Konzepten von Gender  
und Familie.

SDA lives in Berlin, produces 
text and makes theater. Her 
performances discuss questions 
of identity and representation.  
In Krieg der Hörnchen she deals  
with German-ness and xeno-
phobia, Performing Back seeks 
ways of remembering German 
colonialism from a Black per-
spective, First Black Woman In  
Space focuses on Black 
women’s dreams for the future 
and her latest work QUEENS  
is concerned with pre-colonial 
concepts of gender and family.

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


293

Ewelina 
Benbenek

ist wissenschaftliche Mitarbeite- 
rin an der Professur für Neue- 
re Deutsche Literatur/Theater- 
forschung an der Universität 
Hamburg. Sie forscht zu post-
migrantischen, postkolonialen 
und dekolonialen Diskursen 
und deren Verschränkungen in 
Gegenwartsdramatik, Gegen-
wartstheater und aktuellen 
Performanceformen. Sie gab 
Inputs als Sprecherin und 
Workshops zur Frage von 
„Migrant Cosmopolitanism“ 
unter anderem in Kooperation 
mit dem Migrantpolitan  
im Rahmen der PSi-Konferenz 
2017 auf Kampnagel in  
Hamburg und im Kontext 
der Akademie des Ver-
lernens bei den Wiener 
Festwochen 2017.

EB is an academic assistant in 
the Department of New German  
Literature/Theater Research  
at Hamburg University. She  
researches post-migrant, post- 
colonial and de-colonized dis-
courses and their intersection 
with contemporary drama,  
contemporary theater and cur-
rent forms of performance.  
She has provided input as a 
speaker and with workshops on 
the issue of “Migrant Cosmo- 
politanism”, for example in 
co-operation with Migrant- 
politan as part of the PSi-Con-
ference 2017 at Kampnagel  
in Hamburg and as part of the 
Academy of Unlearning at 
the Wiener Festwochen 2017.

Sutapa
Biswas 

ist eine interdisziplinär arbeiten- 
de Künstlerin. Sie studierte 
Bildende Kunst und Kunstge-
schichte an der Leeds University 
(1981–1985), The Slade (UCL) 
und dem Royal College of Art. 
Ihre Arbeiten handeln von Raum  
und Zeit, wobei alltägliche 
räumliche Geschichten sich mit  
den großen Erzählungen der 
Geschichte überschneiden. Ihre  
Arbeiten werden weltweit ge- 
zeigt, u. a. in der Tate, der Yale 
University Art Gallery, auf  
der Mixed Bathing World 2015 
Triennial, der 6th Havana Bien-
nial, im Neuberger Museum,  
bei Nara Roesler und AGO, und 
sie sind außerdem Bestandteil  
mehrerer Sammlungen,  
u. a. der Tate.

SB is an interdisciplinary artist 
who studied Fine Art and Art 
History at Leeds University 
(1981–1985), The Slade (UCL), 
and Royal College of Art. Her 
works are about space and 
time, wherein „everyday“ spatial 
stories intersect with the grand 
narratives of history. Widely 
exhibited at venues including 
Tate, Yale University Art Gallery, 
Mixed Bathing World 2015 
Triennial, 6th Havana Biennial, 
Neuberger Museum, Nara 
Roesler and AGO, Biswas’ work 
is held in many collections, 
including Tate.

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


294

 *foundation 
Class

Die *foundationClass wurde 
2016 an der weißensee kunst-
hochschule berlin gegründet. 
Ziel des Programms ist es, 
Menschen die nach Deutsch-
land geflohen sind, dabei zu 
unterstützen, sich erfolgreich an 
einer deutschsprachigen Kunst-  
oder Designhochschule zu 
bewerben. Die *foundationClass 
möchte einen sozialen Ort 
innerhalb der Kunsthochschule 
schaffen, in dem Wissen und 
künstlerische und gestalterische 
Praktiken nicht konsumiert, 
sondern in Frage gestellt werden 
und wo neue Wissensformen 
und Methoden kollektiv 
geschaffen werden.  
www.foundationclass.org

The *FC was established  
at weißensee academy of art 
berlin in 2016. The aim of the 
program is to suppport people 
who have fled to Germany 
to successfully apply at  
a German-speaking art or design 
academy. The *foundationClass 
strives to open up a social space  
within the academy in which 
knowledge and artistic and 
design practices are not con- 
sumed but questioned, and 
where new forms of knowledge 
and practice will be pro- 
duced collectively.  
www.foundationclass.org

Nadine 
Jessen

ist Dramaturgin und Kurato- 
rin. Sie gründete mit Larry 
Macaulay und Anas Aboura im 
Dezember 2015 das Migrant- 
politan auf Kampnagel in  
Hamburg – ein Aktionsraum 
und Think-Tank für, von  
und mit Geflüchteten. 2007– 
2016 arbeitete sie auf Kampna-
gel, 2016/2017 als Kuratorin 
bei den Wiener Festwochen, 
seit Januar 2018 wieder  
auf Kampnagel. Mit Hello 
Deutschland – die Einwanderer 
konzipiert und produziert  
sie ein TV Format, das der gän- 
gigen medialen Repräsenta- 
tion von Geflüchteten eine an- 
dere Narration entgegensetzt.

NJ, dramaturg and curator. To- 
gether with Larry Macaulay 
and Anas Aboura she founded 
Migrantpolitan at Kampnagel 
in Hamburg, an events space 
and think tank for, by and 
with refugees. She worked at 
Kampnagel from 2007–2016, 
was a curator for the Wiener 
Festwochen in 2016/2017 and 
since January 2018 has been 
back at Kampnagel. With Hello 
Deutschland – die Einwanderer 
(“Hello Germany – The Immi-
grants”), she has conceived 
and produced a TV-format that 
provides a contrasting narrative  
to the way refugees are cur-
rently represented in the media. 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


295Biografien — Biographies

Jaamil 
Olawale 
Kosoko

ist ein nigerianisch-amerika- 
nischer Dichter, Kurator und 
Performance-Künstler aus 
Detroit. Er ist Princeton Arts 
Fellow (2017) und Cave  
Canem Poetry Fellow (2017).  
Er hält Vorlesungen und  
Vorträge und tritt weltweit auf. 
Seine Performances führten  
ihn durch ganz Europa, u. a. zu 
den großen Festivals Moving  
in November, TakeMeSome-
where, SICK!, Tanz im August, 
Oslo Internasjonale Teater- 
festival und zur Beursschouw- 
burg. 2009 veröffentlichte 
Kosoko das Gedichtheft Animal 
in Cyberspace und 2011 Notes  
on An Urban Kill-Floor. 

JOK is a Nigerian American poet, 
curator, and performance artist 
originally from Detroit. He is a 
2017 Princeton Arts Fellow  
and a 2017 Cave Canem Poetry 
Fellow. He lectures, speaks, and 
performs internationally. His  
work in performance has toured 
throughout Europe having ap- 
peared in major festivals  
including Moving in November, 
TakeMeSomewhere, SICK!,  
Tanz im August, Oslo Inter-
nasjonale Teaterfestival and 
at the Beursschouwburg 
among others. In 2009, Kosoko 
published the chapbook,  
Animal in Cyberspace and in 
2011, he published Notes on  
An Urban Kill-Floor. 

Elisa 
Liepsch

arbeitet als Dramaturgin am 
Künstlerhaus Mousonturm 
Frankfurt, zuvor u. a. mit Frie 
Leysen bei Theater der Welt 
2010 und am Deutschen  
Nationaltheater Weimar, dort  
als Leiterin des e-werks. Sie  
ist Initiatorin des e-werk-Festi-
vals Weimar und war Co-
Kuratorin des Projekts Afro-
pean Mimicry & Mockery  
in Theatre, Performance & 
Visual Arts am Mousonturm. 

EL works as a dramaturg at 
Künstlerhaus Mousonturm 
Frankfurt. Her previous roles 
include working with Frie Leysen 
on Theater der Welt 2010 and  
at the Deutsches Nationaltheater 
Weimar, where she ran the 
e-werk. She initiated the e-werk  
Festival in Weimar and co- 
curated the project Afropean 
Mimicry & Mockery in Theatre, 
Performance & Visual Arts  
at the Mousonturm. 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


296Biografien — Biographies

Dieudonné 
Niangouna 

geboren in Brazzaville, Republik 
Kongo, ist Autor, Schauspieler 
und Regisseur. 1997 gründete  
er mit seinem Bruder Criss 
Niangouna die Compagnie Les 
Bruits de la Rue. Er ist Leiter 
des Festival Mantsina sur Scène, 
das jährlich in Brazzaville statt-
findet, und war 2013 gemeinsam 
mit Stanislas Nordey „Artiste 
Associé“ des Festival d’Avignon.  
Von 2014-2016 war er im Rah-
men des Projektes Afropean  
Mimicry & Mockery in Theatre,  
Performance & Visual Arts as- 
soziierter Künstler am Künstler- 
haus Mousonturm Frankfurt. 
Hier produzierte und zeigte  
er u. a. seine Theaterstücke  
Le Kung-Fu, Le Socle  
des Vertiges und Nkenguégi.

DN born in Brazzaville, Republic 
of Congo, is an actor, playwright 
and stage director. Together with 
his brother Criss Niangouna  
he founded the Compagnie Les 
Bruits de la Rue in 1997. He is 
the artistic director of the festival 
Mantsina sur Scène, which  
takes place annually in Brazzaville,  
and was an „artiste associé“ 
together with Stanislas Nordey  
at the Festival d’Avignon in  
2013. From 2014–2016, he was  
an associate artist at the 
Künstlerhaus Mousonturm 
Frankfurt in the context of the 
project Afropean Mimicry & 
Mockery in Theatre, Performance 
& Visual Art. Here, he produced 
and presented the plays  
Le Kung-Fu, Le Socle des 
Vertiges and Nkenguégi.

Harold 
Offeh

Der Künstler Harold Offeh arbei- 
tet mit einer Bandbreite an  
Medien wie Performance, Video,  
Fotografie, Kunstvermittlung 
und Soziokultur. Oft setzt Offeh 
Humor als Mittel ein, um die  
Zuschauer*innen mit histori- 
schen Narrativen und zeitgenös-
sischer Kultur zu konfrontie- 
ren, außerdem interessiert er 
sich für den Raum, der durch 
das Bewohnen oder Verkörpern 
von Geschichte erzeugt wird.  
Er ist vielfach in Großbritannien  
und international ausgestellt 
worden, u. a. an der Tate Modern  
und Tate Britain, dem ICA  
und Barbican in London, The 
Studio Museum in Harlem, 
MAC VAL und Künstlerhaus 
Mousonturm Frankfurt. Er lebt 
in Cambridge und ist Dozent 
für Bildende Kunst an der Leeds 
Beckett Universität.

HO is an artist working in a  
range of media including perfor-
mance, video, photography, 
learning and social arts practice. 
Offeh often employs humor  
as a means to confront the viewer  
with historical narratives and 
contemporary culture, and  
is interested in the space created 
by inhabiting or embodying 
history. He has exhibited widely 
in the UK and internationally  
at Tate Modern and Tate Britain, 
ICA and Barbican in London, 
the Studio Museum in Harlem, 
MAC VAL and Künstlerhaus 
Mousonturm Frankfurt. He  
lives in Cambridge. He is  
a Reader in Fine Art at Leeds 
Beckett University.

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


297

Matthias
Pees

war zunächst als Journalist und 
Theaterkritiker tätig, 1995–
2000 war er Dramaturg an der 
Volksbühne Berlin und 2000-
2003 am Schauspiel Hannover. 
2003–2004 war er programm-
verantwortlicher Dramaturg der 
Ruhrfestspiele Recklinghausen 
NO FEAR 2004. 2004–2010 
leitete er in São Paulo, Brasilien 
als Geschäftsführer das Produk-
tionsbüro prod.art.br, war 2005 
und 2008–2010 künstlerischer 
Berater der Wiener Festwochen 
und kuratierte Theaterfestivals 
am Hebbel am Ufer, Berlin. 
2010–2013 war er leitender  
Dramaturg der Wiener Fest- 
wochen. Seit Sommer 2013  
ist er Intendant und Geschäfts-
führer der Künstlerhaus 
Mousonturm Frankfurt am 
Main GmbH.

MP was first active as a jour- 
nalist and theater critic. In 
1995–2000 he was a dramaturg 
at the Volksbühne Berlin and 
from 2000 to 2003 at the  
Schauspiel Hannover. From 2003 
to 2004, he was the dramaturg 
responsible for the program  
at the Ruhrfestspiele in Reckling-
hausen NO FEAR 2004. From 
2004 to 2010, he was the  
manager of the production office  
prod.art.br in São Paulo, Brazil. 
In 2005, and from 2008 to 2010, 
he was the artistic advisor to  
the Vienna Festwochen and cura- 
ted theater festivals at the  
Hebbel am Ufer in Berlin. From 
2010 to 2013, he was the director 
of dramaturgy of the Wiener 
Festwochen. Since the summer 
of 2013, he has been the artistic 
director and general manager  
of the Künstlerhaus Mousonturm 
Frankfurt am Main GmbH.

Anta
Helena
Recke 

studiert Szenische Künste an 
der Universität Hildesheim und 
war Regieassistentin an den 
Münchner Kammerspielen. Sie 
arbeitet solo und in verschie- 
denen Konstellationen als Thea-
termacherin und Künstlerin.  

AHR studies Scenic Arts at  
Hildesheim University and 
was assistant director at the 
Münchner Kammerspiele. She 
works solo and in a range  
of configurations as a theater 
maker and artist. 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


298

Nephertiti
Schandorf 

ist Produzentin im Bereich Per- 
formance, Audio und Bewegtes 
Bild außerhalb des Galerie- 
Kontexts. Sie hat mittel- bis 
großformatige Ausstellungen 
und Programme mit den  
Whitworth und Manchester 
Galerien, dem Manchester 
International Festival (2012–
2013) und die Reihe Artists’ 
Moving Image mit dem Royal 
College of Art, dem BFI  
und LUX (2013–2016) entwi-
ckelt, übermittelt und dabei 
assistiert. Seit 2017 produziert 
sie Larry Achiampongs ehr- 
geiziges Relic-Traveller- 
Projekt.

NS is a producer of perfor-
mance, audio and moving images  
in non-gallery contexts. She 
has developed, delivered and 
assisted on mid-to-large-scale 
exhibitions and programs with 
the Whitworth and Manchester 
Galleries, Manchester Inter-
national Festival (2012–2013); and 
the Artists’ Moving Image series 
in collaboration with the Royal 
College of Art, the BFI and LUX 
(2013–2016). Since 2017 she is 
Producer of Larry Achiampong’s 
ambitious Relic Traveller  
project.

Azadeh 
Sharifi

ist promovierte Kultur- und 
Theaterwissenschaftlerin.  
Seit Oktober 2016 arbeitet sie 
an ihrem PostDoc-Projekt  
(Post)migrantisches Theater 
in der deutschen Theaterge-
schichte – (Dis)Kontinuitäten 
von Ästhetiken und Narrativen 
am Institut für Theaterwissen-
schaft der Ludwig-Maximilians- 
Universität München. 2014–
2015 war sie Fellow am Inter- 
nationalen Forschungskolleg 
Interweaving Performance 
Cultures der Freien Universität 
Berlin. Neben Lehr- und For-
schungstätigkeit ist sie auch in  
praxisnahen Feldern, u. a.  
als Mitkuratorin des Festivals  
Politik im Freien Theater  
2018 in München tätig.

AS has a PhD in cultural and  
theatre studies. Since October 
2016 she has been working  
on her post-doctoral project 
(Post)Migrant Theatre in 
German Theatre History –  
(Dis)Continuities of Aesthetics  
and Narratives at the Institute  
of Theatre Studies at LMU 
Munich. From 2014 to 2015 she 
was a fellow of the internatio- 
nal research center Interweaving  
Performance Cultures at the  
Free University Berlin. Alongside  
her teaching and research she  
is also active in fields closely re- 
lated to practice, including  
cocurating the festival Politik  
im Freien Theater 2018 
in Munich. 

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


299Biografien — Biographies

Fannie 
Sosa

ist Afro-Aktivistin, Künstlerin 
und Curandera. Aktuell ar- 
beitet sie an der kollaborativen 
französisch-brasilianischen 
Doktorarbeit Twerk & Torque: 
pleasurable strategies for anti- 
colonial survival in the age  
of Black internet. Sie entwickelt 
Mixed-Media-Wissenspakete 
aus Performances / Video- 
installationen / Gesprächsrun-
den / erweiterten Workshops, 
in denen ihr Lust und deren 
Vermittlung als radikale Wider-
standsmomente hin zu einer 
verkörperten Evolutionspraxis 
der Afro-Diaspora dienen. Sie 
nutzt ihren Abschluss in Gender 
Studies, um ihre Pussy heftiger 
abgehen zu lassen als zuvor. 
Fannie Sosa lebt und arbeitet 
momentan zwischen Europa 
und Südamerika.

FS is an afro-descendant ac- 
tivist, artist, and curandera, 
currently doing a France-Brazil 
co-directed PhD titled Twerk  
& Torque: pleasurable strategies 
for anti-colonial survival in 
the age of Black internet. She 
creates mixed-media knowledge 
packages that span performance /  
video installations / circular  
talks / extended workshops, 
using pleasure and its transmis- 
sion as a radical act of re- 
sistance for an embodied afro-
diasporic evolutionary praxis. 
She uses her gender studies de- 
gree to pop her pussy even 
more severely than before. 
Fannie Sosa currently lives and 
works between Europe and 
South-America.

Margarita 
Tsomou

(Dr.) ist griechische Autorin, 
Moderatorin, Dramaturgin und 
Kuratorin. Sie gibt das femi-
nistische Missy Magazine mit 
heraus, schreibt für Print  
und Radio und moderiert die 
griechische Sendung Elliniko 
Randevou beim rbb/COSMO. 
Ihre Arbeit wird in Institu-
tionen wie Hebbel am Ufer, 
Kampnagel Hamburg, Haus der  
Kulturen der Welt, Onassis 
Cultural Foundation Athen u. a. 
gezeigt. Ihr jüngstes Projekt  
war eine Veranstaltungsreihe  
im diskursiven Programm 
von Paul B. Preciado der  
documenta 14.

Dr. MT is a Greek writer, media 
presenter, dramaturg and cu- 
rator. She is the co-editor of the  
feminist Missy Magazine,  
writes for print and radio and 
presents the Greek-language 
program Elliniko Randevou  
on rbb/COSMO. Her work has 
been presented at institutions 
including the Hebbel am Ufer, 
Kampnagel Hamburg, Haus der  
Kulturen der Welt and the 
Onassis Cultural Foundation  
in Athens. Her latest project  
was a series of events with- 
in Paul B. Preciado’s discursive 
program for documenta 14.

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


300Biografien — Biographies

Malte 
Wandel

studierte an den Hochschulen 
in Dortmund, Zürich und 
Köln Fotografie und Medien-
kunst. Seit über zehn Jahren 
beschäftigt er sich mit der  
Geschichte der mosambikani-
schen Vertragsarbeiter*innen 
in der ehemaligen DDR und 
deren Schicksal nach dem Fall 
der Berliner Mauer 1989.  
2012 erschien beim Kehrer Verlag  
Heidelberg sein Buch Einheit, 
Arbeit, Wachsamkeit – Die 
DDR in Mosambik. Er zeigte 
seine Arbeiten in Ausstellungs-
häusern wie dem Museum 
Folkwang in Essen, der  
HALLE 14 in Leipzig und 
C/O Berlin. Er lebt in München.

MW studied Photography and 
Media Arts at the universities  
of Dortmund, Zurich and Cologne. 
For more than ten years he has 
been engaged with the history of 
Mozambican contract workers  
in the former GDR and their lives 
after the fall of the Berlin Wall 
in 1989. His book Einheit, Arbeit, 
Wachsamkeit – The GDR in 
Mozambique was published with 
Kehrer Art Books Heidelberg in 
2012. His works were presented 
at art centres such as the 
Museum Folkwang in Essen, 
HALLE 14 in Leipzig and  
C/O Berlin. He lives in Munich.

Julian 
Warner

ist Wissenschaftlicher Mitar-
beiter am Institut für Kulturan-
thropologie der Universität 
Göttingen. Seine Schwerpunkte 
sind Black European Studies, 
Rassismus- und Popkultur-
forschung. Er ist Mitglied der 
Gesellschaft für Kunst als  
Forschung HAUPTAKTION.

JW is a research assistant 
at the Institute of Cultural 
Anthropology of Göttingen 
University. His fields of research  
are Black European Studies, 
Critical Race Studies and 
Popular Cultures. He is a mem-
ber of the artistic-research  
group HAUPTAKTION.

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


301

Julia 
Wissert

wurde in Freiburg geboren. Vor 
ihrem Studium war sie Regie- 
assistentin am Theater Freiburg 
und am Theater Basel. In Eng-
land studierte sie an der Univer- 
sity of Surrey Drama and 
Media. Sie war Regieassistentin 
am Staatstheater Oldenburg, 
bevor sie Theaterregie bei 
Amelie Niermeyer am Mozar-
teum Salzburg studierte. 2014 
erhielt sie den Kurt-Hübner- 
Regiepreis für ihre Diplominsze-
nierung Der Junge in der Tür 
am Staatstheater Wiesbaden. 
Sie arbeitet als freie Regisseurin 
u.a. am Maxim Gorki Theater 
Berlin, Ballhaus Naunynstraße 
Berlin, Staatstheater Oldenburg 
und am Nationaltheater Brno.

JW was born in Freiburg. Before  
attending university she worked 
as an assistant director at Theater  
Freiburg and Theater Basel. In 
England she studied Drama and 
Media at the University of Surrey. 
She was then an assistant di- 
rector at Staatstheater Oldenburg  
before studying Theatre Direc-
ting with Amelie Niermeyer at the 
Mozarteum Salzburg. In 2014  
she was awarded the Kurt Hübner  
Director’s Prize for her diploma 
production Der Junge in der  
Tür at Staatstheater Wiesbaden. 
She works as a freelance 
director at theaters including 
Maxim Gorki Theater Berlin, 
Ballhaus Naunynstraße Berlin, 
Staatstheater Oldenburg  
and the National Theatre Brno.

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Impressum
	 Herausgeber*innen: 	 Elisa Liepsch, Julian Warner, Matthias Pees
	 Redaktion: 	 Elisa Liepsch, Julian Warner 
	Korrektorat & Schlusslektorat:	 Miriam Loy, Anna McCarthy, Patrick Augustin
	 Übersetzungen:	 ehrliche arbeit, Patrick Augustin, Isolde Schmitt, 
		  David Tushingham, Lisa Wegener
	 Gestaltung & Satz:	 Bureau David Voss
	 Künstlerischer Font:	 Karo Akpokiere
	 Produktion:	 Druckhaus Köthen

Abbildungsverzeichnis

S. 10	 Lothar Lambert, 1 Berlin-Harlem (1974), Filmstill, © Lothar Lambert
S. 138	 Harold Offeh, The Mothership Collective, Alien Broadcasting 

Corporation,Performance, 2006, © Harold Offeh
S. 143	 Sutapa Biswas, Flights of Passage (2015), © Sutapa Biswas. All rights 

reserved, DACS 2017. Detail. Installation shot, Tate Britain, UK.
S. 150	 Larry Achiampong, Voyage of the Relic Traveller (2017)  

4k video still, © Larry Achiampong
S. 222	 Malte Wandel, Blumenstrauss, ehemaliges Wohnheim, VEB Glas-

seidenwerk (2017), Oschatz, © Malte Wandel
S. 226	 Malte Wandel, Nelson Munhequete (2017), Oschatz, © Malte Wandel
S. 230	 Malte Wandel, Weg zum ehemaligen Wohnheim, VEB Glas- 

seidenwerk (2017), Oschatz, © Malte Wandel
S. 234	 Malte Wandel, Nelson Munhequete, Parkplatz (2017), Oschatz,  

© Malte Wandel
S. 238	 Malte Wandel, Nelson Munhequete, ehemaliges Wohnheim,  

VEB Glasseidenwerk (2017), Oschatz, © Malte Wandel
S. 242	 Malte Wandel, Sträucher, ehemaliges Wohnheim, VEB Glas- 

seidenwerk (2017), Oschatz, © Malte Wandel

Print-ISBN	978-3-8376-4340-4
PDF-ISBN	 978-3-8394-4340-8

Die Verwertung der Texte und Bilder ist ohne Zustimmung des Verlages urheber-
rechtswidrig und strafbar. Das gilt auch für Vervielfältigungen, Übersetzungen, 
Mikroverfilmungen und für die Verarbeitung mit elektronischen Systemen.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek:
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über  
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: http://www.transcript-verlag.de
Bitte fordern Sie unser Gesamtverzeichnis und andere Broschüren  
an unter: info@transcript-verlag.de

© 2018 transcript Verlag, Bielefeld

302

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribu-
tion-NonCommercial-NoDerivs 4.0 Lizenz (BY-NC-ND). Diese 
Lizenz erlaubt die private Nutzung, gestattet aber keine Be-
arbeitung und keine kommerzielle Nutzung. Weitere Informa-
tionen finden Sie unter https://creativecommons.org/licenses/ 
by-nc-nd/4.0/deed.de 
Um Genehmigungen für Adaptionen, Übersetzungen, Derivate 
oder Wiederverwendung zu kommerziellen Zwecken einzuho-
len, wenden Sie sich bitte an rights@transcript-verlag.de 
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur 
für Originalmaterial. Die Wiederverwendung von Material aus 
anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenangabe) wie z.B. 
Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. 
weitere Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rech-

teinhaber.  

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribu-
tion-NonCommercial-NoDerivs 4.0 Lizenz (BY-NC-ND). Diese 
Lizenz erlaubt die private Nutzung, gestattet aber keine Bear-
beitung und keine kommerzielle Nutzung. Weitere Informatio-

nen finden Sie unter https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
Um Genehmigungen für Adaptionen, Übersetzungen, Derivate oder Wiederver-
wendung zu kommerziellen Zwecken einzuholen, wenden Sie sich bitte an 
rights@transcript-verlag.de Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz 
gelten nur für Originalmaterial. Die Wiederverwendung von Material aus  
anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenangabe) wie z.B. Schaubilder, 
Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere Nutzungsge- 
nehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2026, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Einleitung / Introduction
	Everyone Has To Learn Everything Or Emotional Labor Rewind
	„Uh Baby It’s A White World“
	Vom Schreien Und Brüllen Oder Eine Andere Theatergeschichte Schreiben Ein Gespräch Mit
	Internationalität ≠ Interkultur. Eine Schwarze Deutsche Kritik
	Theater Als Solidarische Institution
	A White Institution’s Guide For Welcoming People Of Color* And Their Audiences
	Niv Acosta Repair / Reparations Part 1; Cultural Institutions Are Colonial Projects, Where’s The Lie
	Crisis In The Gallery: Curation And The Praxis Of Justice
	Reflecting Experiences Of Working With White-Dominated, Publicly-Funded Institutions In The Uk
	Eine Schwelle Bewohnen
	With Ahmed Isam Aldin And Ulf Aminde Negotiating Opacity And Transparency In The Art Academy
	Jenseits Des Willkommens. Sounds Und Moves Eines Hartnäckigen Ringens
	Die Dinge, Die Uns Zusammenhalten, Und Mehr
	Nelson Munhequete – Begegnungen Mit Einem Madgerman 2009–2017 Eine Text-Bild-Collage Von Malte Wandel
	Was Würden Wir Atmen, Wenn Weiße Menschen Nicht Die Luft Erfunden Hätten?
	„Gibt’s Hier Schwarze Profs?“ Gespräch Mit Einer Schwarzen Soziologie-Studentin
	Intelligenter Sein Als Die Situation Matthias Pees Im Gespräch Mit Dieudonné Niangouna
	Biografien
	Impressum

