NINOILNLILSNI NISSIIM NV SIXVdd dHOSILIIM


https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hitps://dol.org/10.14361/8783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - (- ETET|


https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hitps://dol.org/10.14361/8783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. https://wwwnlibra.com/de/agb - Open Accass - [


https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Alllanzen

Kritische
Praxis

an weiBBen
Institutionen

Elisa Liepsch
Julian Warner
Matthias Pees

(Hg.)

[transcript]

Postcolonial Studies
Band 34

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Access - [


https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Access

48,

hitps://dol.org/10.14361/8783839443408 - am 13.02.2028, 13:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

regissewr: Hallo, Tag, ich
wollt dich fragen, ob du
Lust hast, in’nem Film
mitzuspielen.

omm: IN€IN, ich bin iberhaupt
kein Schauspieler.

Schauspielerin: Wil‘ SllChen ia
keinen Schauspieler.
Wir suchen halt ’'nen
Schwarzen.

o UNd ich hab auch keine
Lust, in einem Pornofilm
mitzuspielen.

regissewr: INEIN, NEIN, das ist
kein Pornofilm, das

hat mit Sex iiberhaupt
nichts zu tun. Das

ist so ein Film iiber Men-
schen, weil’t du ... Das
handelt so von Menschen
und wie sie leben.



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schauspielerin: Ulld iCh SpiEle
die Hauptrolle.

o Und was hab ich zu tun?

regissewr: IN@jA, du spielst da so
jemanden, so’n Auslander,
der so nach Deutsch-

land kommt, so’n Farbigen.
Und du lernst sie kennen
und willst sie heiraten,
und ihr habt so Schwierig-
keiten mit ihrer Familie,
ihr miisst so kampfen und
das ist unheimlich kom-
pliziert alles.

om: Das ist fast meine
Lebensgeschichte.

Schauspielerin: ]a glle, kﬁnnen
wir’s doch machen.

Regisseur: Genall.

om: Ja, und was krieg
ich fiir Geld?

/dol.org/10.14361/8783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Access - [



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schauspielerin: Ah, ahm, ja, ah,
mit dem Geld, also
weildte, also wir haben ja
selbst kein Geld.

Regisseur: Wil‘ maChen,S ia
nicht, um Profit zu
machen, verstehste?

Schauspielerin: Nee, lllld iCh,
ich krieg, also ih ...

Regisseur: Mit Filmen iSt kein
Geld zu machen.

Schauspielerin: eee aber ich fands
auch gut, wenn er, also
wenn du so’n Interesse
hattest ...

o ICh glaub, ich kann
das nicht ...

Schauspielerin: eee fﬁl’ deille Lellt
was zu machen. Verstehs-
te? Ich meine, das ...

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Access - [



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Regisseur: DaS muss dOCh dein
Interesse auch sein ...

om: ICh habe genug selber
Zu tun.

regissew: INQ SChau mal, du
kannst es dir ja tiber-
legen. Ich wohne im
Hilton bis Montag friih.
Da kannste mich ja
anrufen und da konnen
wir das ja nochmal
besprechen.

om: A ja, ich wohn
auch im Hilton.

regiser: A1 jA, 0K, dann geb
ich dir ’ne Kinokarte

und dann kommst du um
neun ins Kino, da lauft

so ein Film, den konnen
wir zusammen anschauen
und dann konnen wir

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Access - [



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ein Bier trinken nachher
zusammen. Ok?

om: GUL ... Bist du ein
Director oder Manager da?

Regisseur: ]a, éih, iCh maCh
so Filme.

Schauspielerin: ZiemliCh
bekannte so.

om: Als0, schonen Dank,
ich tiberlege es mal.

Regisseur: Okay. TSChall.
Schauspielerin: TSChall.
o: Wiedersehen.

Regisseur: ZiemliCh kapllttel'
Typ, was?

Schauspielerin: ]a, aber SiEht
halt gut aus.

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Access - [



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hitps://dol.org/10.14361/8783839443408 - am 13.02.2028, 13:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hitps://dol.org/10.14361/8783839443408 - am 13.02.2028, 13:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

/X Elisa Liepsch & Julian Warner
Einleitung / Introduction

]y Nana Adusei-Poku
Everyone Has to Learn Everything
or Emotional Labor Rewind
;” Anta Helena Recke
J ,Uh Baby it’s a White World“
[ 0 Vom Schreien und Briillen oder

Eine andere Theatergeschichte schreiben
Ein Gesprach mit Azadeh Sharifi

7% Simone Dede Ayivi
Internationalitit = Interkultur.

Eine Schwarze deutsche Kritik

Inhalt
Content

hitps://dol.org/10.14361/8783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - (- ETET|


https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5y
24

/08

/78
/37

Ewelina Benbenek,
Nadine Jessen, Elisa Liepsch
Theater als Solidarische Institution

Fannie Sosa

A WHITE INSTITUTION’S GUIDE FOR
WELCOMING PEOPLE OF COLOR*
AND THEIR AUDIENCES

niv Acosta

Repair/Reparations Part 1; Cultural
Institutions Are Colonial Projects,
Where’s the Lie

Jaamil Olawale Kosoko
CRISIS IN THE GALLERY:
Curation and the Praxis of Justice

Sutapa Biswas, Harold Offeh,

Nephertiti Schandorf

Reflecting Experiences of Working with
White-Dominated, Publicly-Funded
Institutions in The UK

hitps://dol.org/10.14361/8783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - (- ETET|


https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

/5¥
/7Y

/70
206

Lotte Arndt
Eine Schwelle bewohnen

Miriam Schickler

with Ahmed Isam Aldin and Ulf Aminde
Negotiating Opacity and Transparency
in the Art Academy

Margarita Tsomou
Jenseits des Willkommens. Sounds und
Moves eines hartniackigen Ringens

Max-Philip Aschenbrenner
Die Dinge, die uns zusammenhalten,
und mehr

Inhalt
Content

hitps://dol.org/10.14361/8783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - (- ETET|


https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

z z p Nelson Munhequete — Begegnungen
mit einem Madgerman 2009-2017

Eine Text-Bild-Collage von Malte Wandel

zyy Julia Wissert
Was wiirden wir atmen, wenn weile

Menschen nicht die Luft erfunden héatten?

z ‘ z ,,Gibt’s hier Schwarze Profs?“
Gesprach mit einer Schwarzen

Soziologie-Studentin

Z 75 Intelligenter sein als die Situation
Matthias Pees im Gesprach

mit Dieudonné Niangouna

288 Biografien / Biographies
302 Impressum & Abbildungsverzeichnis

hitps://dol.org/10.14361/8783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - (- ETET|


https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die vorliegende Publikation wurde im Rahmen des Projekts

Afropean Mimicry & Mockery in Theatre, Performance & Visual Arts 2014-2016
am Kiinstlerhaus Mousonturm Frankfurt am Main gefordert, ermoglicht

und unterstiitzt im Fonds TURN der Kulturstiftung des Bundes

KULTURSTIFTUNG
DES

BUNDES

sowie im Rahmen des Festivals der afropdischen Kiinste 2016
vom Kulturfonds Frankfurt RheinMain

KULTURFONDS

Frankfurt RheinMain

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hitps://dol.org/10.14361/8783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. https://wwwnlibra.com/de/agb - Open Accass - ()


https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Access



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung
Introduction



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zur Situation

In den letzten Jahren hat sich der Gegenstand postkolo-
nialer Kritik in den darstellenden Kiinsten von der
Vorder- auf die Hinterbiihne verschoben. 2018 reicht
es in Deutschland nicht mehr aus, ein Stiick, eine
Performance, ein Panel oder ein Festival zu rassismus-
kritischen oder postkolonialen Inhalten zu veran-
stalten, ohne die Kolonialitat der eigenen Produktions-
bedingungen und Institutionen zu adressieren.

Die Zeit, in der rassifizierte Kérper von einem
weifSen 1 biirgerlichen Publikum zum Distinktions-
gewinn konsumiert werden konnten, scheint vorbei be-
ziehungsweise nur noch im Tandem mit besagter
Selbstreflexion moglich zu sein. Die kiinstlerischen
Leiter*innen der Black Boxes und Guckkastenbiihnen
finden sich inmitten eines Paradigmenwechsels
wieder: Die weifien Institutionen, die ehemals weifle
biirgerliche Selbstvergewisserung durch Représen-
tationen des Selbst und des Fremden herstellten, stehen
nun vor der Aufgabe, durch kritische Reflexion ihrer
adressierten Publika, ihres Personals, ihres Programms
und des Zugangs zu ihrer Institution der Diversitat
der deutschen Gesellschaft Rechnung zu tragen (vgl.
Aikins, Gyamerah 2016: 7). Es reicht nicht mehr,
die Kunst nur an ein biirgerliches weif§es Publikum
zu adressieren.

Dies ist vor allem das Verdienst verschiedener rassismus-
kritischer PoC-Aktivist*innen 2, Kiinstler*innen
und Wissenschaftler*innen und ihrer weiffen Mitstrei-
ter*innen, die durch Debatten und Skandalisierun-
gen weifSe Dominanz an Institutionen der Kunst, Kultur
und Bildung immer wieder herausfordern und inter-
sektional mit sozialen Kdmpfen um Klasse, Gender
und Inklusion verbinden.

Wir sprechen in diesem Buch von weifien Institu-
tionen nicht im Sinne einer numerischen Uberzahl
in der Belegschaft, die durch die bloRe Diversifizierung
derselben gelost werden kann, sondern im Sinne einer
komplexen Dominanz, die aus Strukturen, Praktiken,

1 ,weifS“ wird in diesem Text kursiv und klein geschrieben,
um die Konstruktion des Begriffs nicht als Hautfarbe, sondern
als Privileg zu markieren.

2 | People of Color (PoC)“ ist eine selbst gewéhlte Bezeich-
nung von Menschen, die sich als nicht-weif§ definieren.

Einleitung Zﬂ

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

The Situation

In recent years the focus of postcolonial critique in the
performing arts has shifted from the representations
on stage to the backstage domains. In Germany in 2018
it is no longer sufficient to present a play, a perfor-
mance, a panel or a festival which deals with issues
of postcolonialism or racism without addressing

the coloniality of one’s own institution.

The time when racialized bodies could be con-
sumed by a white 1 bourgeois audience in order to
gain distinction appears to be over or at least to only
remain possible in tandem with such self-reflection.
Artistic directors of black boxes and proscenium the-
atres find themselves in the midst of a paradigm shift:
these white institutions which used to create white
self-affirmation through representations of the self and
the other now have the task to critically reflect the
diversity of their audiences, their staff, their program-
ming, and their institutional access, in order to ac-
knowledge a multi-ethnic German society (cf. Aikins,
Gyamerah 2016: 7). It therefore no longer suffices
to address art solely to a white bourgeois audience.

This is the achievement of a wide range of anti-racism
activists, artists and academics of colour and their
white allies who have repeatedly used debates and scan-
dals to challenge white dominance in institutions of

art, culture and education and link these with intersec-
tional social struggles along the lines of class, gender
and inclusion.

In this book we speak of white institutions not in
terms of a numerical majority amongst staffs which
could be resolved by diversifying the same, but in terms
of a complex dominance consisting of structures, prac-
tices, unquestioned privileges, aesthetic concepts and
variously positioned subjects. The institutions ad-
dressed here are regarded as sites of hegemonic strug-
gles regarding cultural policy. This is also apparent in
the current hype concerning artists, curators and pro-
grammers of colour and not least anti-racism work-
shops and trainings. At some art and cultural institu-
tions visibly racialized cultural workers, their

1 “white” is written in lower case italics in this text in order to
mark the construction of this concept as one of privilege

rather than skin colour.
. /]
Introduction Z /

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

unhinterfragten Privilegien, dsthetischen Vorstellungen
und unterschiedlich positionierten Subjekten besteht.
Die hier behandelten Institutionen werden als Austra-
gungsort (kultur-)politischer Kdmpfe um Hegemonie
verstanden. Dies zeigt sich auch in dem derzeitigen
Hype um kiinstlerische Positionen von PoC, um PoC
als kiinstlerische Mitarbeiter*innen und nicht zuletzt
um rassismuskritische Workshops und Weiterbildungs-
angebote. An manchen Kunst- und Kulturinstitutio-
nen werden sichtbar rassifizierte Kulturarbeiter*innen,
ihr Wissen und ihre Kunst ,eingekauft®, um Aware-
ness bei Mitarbeiter*innen und Publika zu erzeugen.
Die ,Warenwerdung* dieser PoC-Arbeiter*innen

und ihres sozialen Wissens muss nun auch Gegenstand
machtkritischer Analyse werden.

An anderen Institutionen wird die rassismuskriti-
sche Arbeit von assoziierten PoC-Kulturarbeiter*innen
in Form zumeist unbezahlter Mehrarbeit geleistet. We-
sentlich seltener sind es unterschiedlich positionierte ver-
einzelte kiinstlerische Mitarbeiter*innen (besonders
Theaterpddagog*innen oder -vermittler*innen), die trotz
institutioneller Widerstdnde versuchen postkoloniale
Kritik in die Praxis eines Hauses zu tiberfiihren.

Von Afropean zu Allianzen

Am Kiinstlerhaus Mousonturm stellte sich die Frage der
Kolonialitat der eigenen Institution insbesondere vor
dem Hintergrund der Erfahrungen des dreijéahrigen Pro-
jektes Afropean Mimicry & Mockery in Theatre, Per-
formance & Visual Arts, das unter anderem vom Fonds
TURN der Kulturstiftung des Bundes geférdert wor-
den ist. Das urspriinglich von Matthias Pees — Intendant
und Geschéftsfiihrer des Kiinstlerhaus Mousonturm —
und Martin Baasch - freier Kurator mit Afrika-Exper-
tise — mit Dieudonné Niangouna als Ko-Kurator und
assoziiertem Kiinstler am Mousonturm entwickelte Pro-
jekt zum kiinstlerischen Austausch zwischen Afrika
und Europa entwickelte sich immer mehr zu einem Labo-
ratorium zur Erforschung des eigenen Weifiseins, deut-
scher Theaterstrukturen, institutioneller Rassismen und
struktureller Diskriminierung.

Jenseits der kiinstlerischen Positionen, die sich
inhaltlich mit postkolonialen Fragestellungen
auseinandersetzten, kdmpften afrikanische und
PoC-Kiinstler*innen in Deutschland mit

Einleitung ll

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

knowledge and art productions are “shopped” in order
to promote awareness among members of staff and
audiences. The “commodification” of cultural workers
of colour and their social knowledge and bodies now
needs to become the object of critical analysis.

At some institutions the anti-racist labour under-
taken by cultural workers of colour mostly comes in
the form of unpaid extra time. It is even harder to find
members of staff (mostly theatre educators and facil-
itators) who despite institutional resistance try to convert
postcolonial critiques into organisational practice.

From Afropean to Alliances

At Kinstlerhaus Mousonturm the question of one’s own
institution’s coloniality became particularly apparent in
the light of experiences surrounding the three-year project
Afropean Mimicry & Mockery in Theatre, Performance

& Visual Arts, which was funded, among others, by the
German Federal Cultural Foundation’s TURN Fund.

The project was initially developed by Matthias
Pees — Artistic Director and General Manager of Kuinstler-
haus Mousonturm — and Martin Baasch - a freelance
curator — with Dieudonné Niangouna as co-curator and
associate artist as an artistic exchange between Africa
and Europe at the Mousonturm. Increasingly, it became
a laboratory investigating one’s own whiteness, the
structures of German theatres, institutional racism
and structural discrimination.

Aside from the art that engaged thematically
with questions of postcolonialism, African and artists of
colour had to battle against incidents of racism and
visa problems and together with the Mousonturm’s white
staff became familiar with the possibilities, contradic-
tions and limitations of German cultural institutions. The
international dimension of the project, enabled largely
by the TURN Fund and the expertise of additional insti-
tutions — such as the Kulturfonds Frankfurt RheinMain
and the Goethe-Institut —, interlaced here with questions
of cultural diversity and social inclusion.

This anthology is no mere documentation of the above
process, but instead uses these experiences and in-
sights as a starting point in order to prompt both contro-
versial debate and action. To do so we have invited a
host of critical artists, academics and curators

Introduction Z ;

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rassismus-Vorfallen und Visa-Problemen und lernten
mit weifSen Mitarbeiter*innen des Mousonturms die
Moglichkeiten, Widerspriiche und Grenzen deutscher
Kulturinstitutionen kennen. Die maRgeblich durch
den Fonds TURN und die Expertise weiterer Institu-
tionen, wie des Kulturfonds Frankfurt RheinMain
oder des Goethe-Instituts, ermoglichte Internationa-
lisierung verschrankte sich hier mit Fragen um
Diversitdt und kulturelle Teilhabe.

Der vorliegende Band ist keine Dokumentation dieses
Prozesses, sondern ausgehend von diesen Erfahrungen
und Erkenntnissen ein Debattenbeitrag, der mitunter
kontrovers zur Diskussion und Aktion anregen soll. Da-
fiir haben wir eine Schar kritischer Kiinstler*innen,
Wissenschaftler*innen und Kurator*innen — Teilneh-
mer*innen und Assoziierte des Projekts Afropean
Mimicry & Mockery — gebeten, aus ihrer beruflichen
Praxis zu berichten. Ihre Texte kreisen um die Wider-
spriiche kritischer Praxis in und an weiflen Institutio-
nen. Es geht um Solidaritat unter Kulturarbeiter¥in-
nen unterschiedlicher Positionierungen und Schwarzes3
Empowerment, um das Aushalten von Konflikten und
das Bestreben, Zugéinge fiir marginalisierte Stimmen
und kiinstlerische Positionen zu ermdglichen: Es geht
um den Kampf gegen die Ignoranz des Weif$seins.
Besagte Widerspriiche kommen auch hier zum Aus-
druck. Als Mitarbeiterin und als Assoziierter des
Mousonturms versammeln wir, mithilfe der Finanzie-
rung durch die Kulturstiftung des Bundes, in die-
sem Buch auch Kritiker*innen eben dieser und anderer
Institutionen. Dies ist ein Versuch, marginalisierte
Positionen nicht als partikulare Stimmen, sondern als
,heue“ Selbstverstandlichkeiten einer diversen
Gesellschaft zu verstehen.

Vielfalt der Perspektiven

Die Stimmen in diesem Buch kommen aus unter-
schiedlichen Bereichen und verfolgen verschiedene
Ansitze, Strategien, Asthetiken und Praktiken.
Dieser Vielzahl an Zugédngen wollen wir Sorge tragen
und im besten Sinne Diskursanstifter sein: Diese

8 ,Schwarz“ meint keine Hautfarbe, sondern markiert
eine politisch-emanzipatorische Selbstbezeichnung
und wird als solche groR geschrieben.

Einleitung l’

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

— of whom some have participated or were associated
with the project Afropean Mimicry & Mockery — to give
an account of their professional practice. Their texts
revolve around the contradictions of critical practice with-
in and surrounding white institutions. They deal with
questions of solidarity among cultural workers holding
differing views and positions and Black2 empower-
ment, with the need to withstand conflict and achieve
access for marginalized voices and artistic positions:
these contributions deal with the struggle against

the ignorance of whiteness.

The contradictions mentioned are also expressed
here. As a member of staff and an associate at the
Mousonturm with the aid of funding from the German
Federal Cultural Foundation we have gathered here
in this book also critics of both this and other cultural in-
stitutions. This is an attempt to understand marginal-
ized positions not as individual minority voices but as
a “new” common sense of a diverse society.

Diversity of Perspectives

The voices represented in this book come from different
fields and pursue a range of approaches, strategies, aes-
thetics and practices. We wish to do justice to this mul-
tiplicity of perspectives and instigate discussion in the
best sense of the phrase: this publication is not a col-
lection of homogeneous thoughts but demands explicitly
that one consider a wide range of views. It is neither
exhaustive nor complete —and the same is true of the top-
ics that concern us. Some positions and texts have

led to long discussions within the editorial team and they
should be read critically within the respective logic of
their approach, their textual form and the context of
those writing, as insights into their distinctive way of
working. Whether they appear polemical, poetic or activist
in character they are all an invitation to further action.

Part 1 examines the current state of institutional struc-
tures: Nana Adusei-Poku, Anta Helena Recke, Azadeh
Sharifi and Simone Dede Ayivi scrutinize their own
experiences in different fields of work, point out
grievances and conclude questions and demands.

2 “Black” does not mean a skin colour but denotes a politically
emancipatory self-description and as such is capitalized.

, 4
Introduction

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Publikation ist keine Ansammlung homogener Gedan-
ken, sondern fordert mitunter sehr explizit dazu auf,
sich auf verschiedene Perspektiven einzulassen. Sie hat
weder den Anspruch der Vollstdndigkeit noch der Ab-
geschlossenheit — ebenso wenig wie die uns beriihrenden
Themen. Manche Positionen und Texte haben zu
langen Debatten im Redaktionsteam gefiihrt, sie sind
unbedingt kritisch und in der jeweiligen Logik

ihrer Zuginge, Textformate und Hintergriinde der
Schreibenden, als Einblick in unterschiedliche Heran-
gehensweisen zu lesen. Mogen sie polemisch, poe-
tisch oder aktivistisch daherkommen - sie alle sind
eine Einladung zu weiterfiihrenden Aktionen.

Teil 1 widmet sich einer Bestandsaufnahme institutio-
neller Strukturen: Nana Adusei-Poku, Anta Helena
Recke, Azadeh Sharifi und Simone Dede Ayivi nehmen
ihre eigenen Erfahrungen in unterschiedlichen Ar-
beitsfeldern unter die Lupe, benennen Missstande und
leiten daraus Fragestellungen und Forderungen ab.

Teil 2 widmet sich der Praxis an Institutionen und
offeriert konkrete Handlungsanweisungen: Ewelina
Benbenek, Nadine Jessen und Elisa Liepsch, Fannie
Sosa, niv Acosta und Jaamil Olawale Kosoko sprechen
iiber Solidaritat an Theatern, das Umsetzen von Gast-
freundschaft und die Sorge fiir die Gast*innen in einer
Institution als auch die Selbstsorge in der eigenen
kuratorischen wie kiinstlerischen Praxis. Sie fordern
explizit die Abgabe der weifSen singular-kuratori-
schen Hoheit ein. Ergidnzt wird dies durch Sutapa
Biswas’, Harold Offehs und Nephertiti Schandorfs
personliche Berichte aus GroRbritannien.

Lotte Arndt, Miriam Schickler mit Ahmed Isam Aldin
und Ulf Aminde, Margarita Tsomou und Max-Philip
Aschenbrenner erzédhlen in Teil 3 des vorliegenden
Bandes von Allianzen in akademischen, kiinstlerischen
und kuratorischen Prozessen jenseits des weiflen
Individuums.

Teil 4 schliel8t die Publikation mit Schlaglichtern
auf einzelne Strategien und Situationen in den
Bereichen internationale Kooperationen und Kultur-
arbeit, Theater und Universitdt mit Beitrdgen von
Malte Wandel und Julia Wissert sowie mit

Einleitung Z‘

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Part 2 examines the practice of institutions and offers
some specific instructions: Ewelina Benbenek, Nadine
Jessen and Elisa Liepsch, Fannie Sosa, niv Acosta
and Jaamil Olawale Kosoko talk about acts of solidarity
at theatres and putting hospitality and care for an in-
stitution’s guests into practice as well as taking care of
oneself in one’s own curatorial and artistic practice.
They explicitly demand the renunciation of white singu-
lar curatorial authority. This is then supplemented by
personal reports from the UK by Sutapa Biswas,
Harold Offeh and Nephertiti Schandorf.

In part 3 of the present volume Lotte Arndt, Miriam
Schickler with Ahmed Isam Aldin and UIf Aminde,
Margarita Tsomou and Max-Philip Aschenbrenner tell
of alliances in academic, artistic and curatorial pro-
cesses that go beyond the white individual.

Part 4 completes the publication by shedding light on
individual strategies and situations in the fields of
international co-operations and cultural work, theatres
and universities with contributions by Malte Wandel
and Julia Wissert and with interviews with a Black So-
ciology student and with Dieudonné Niangouna.

Missing Voices

During the genesis of the present volume the number of
participants has steadily decreased. Many people ini-
tially expressed great interest in the project and a stimu-
lating exchange of experiences and ideas ensued. How-
ever, numerous authors gradually turned us down. Most
of them did so out of exhaustion, a state that many
know only too well from their own professional practice:
constantly having to re-negotiate what appeared to
have already been agreed, running up against institution-
al barriers and having to put up with white ignorance
can be demoralizing to the point of depression.3

These rejections from colleagues whose contri-
butions we had been counting on for months reinforced
the feeling that our efforts were in vain, encouraged
doubts about our undertaking and led to frustration. Fear
and distrust were constantly present. Many colleagues

3 Feminist thinkers such as Audre Lorde and Sara Ahmed
have written extensively about this (e.g. Sara Ahmed, On Being
Included: Racism and Diversity in Institutional Life).

Introduction l ;

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gesprachen mit einer Schwarzen Soziologiestuden-
tin und mit Dieudonné Niangouna ab.

Fehlende Stimmen

Wiéhrend der Genese des vorliegenden Buchs hat sich
die Zahl der Mitwirkenden stetig verringert. Viele
dullerten zunachst groBes Interesse an dem Projekt und
es folgte ein anregender Austausch von Wissen und
Ideen. Doch nach und nach sagten uns auch zahlreiche
Autor*innen ab. Die meisten wohl aus Erschopfung,
einem Zustand, den viele aus eigener beruflicher Praxis
nur allzu gut kennen: Das stdndige Neu-Aushandeln
von vermeintlich Erreichtem, das Anrennen gegen ins-
titutionelle Mauern und Aushalten weifSer Ignoranz
bis hin zur Depression zermiirben. 4

Die Absagen von Kolleg¥innen, mit deren Beitra-
gen wir monatelang gerechnet hatten, verstarkten das
Gefiihl der Vergeblichkeit unserer Bemiihungen, nihr-
ten den Zweifel an unserem Vorhaben und fiithrten
zu Frustration. Angst und Misstrauen standen immer
wieder im Raum. Viele Kolleg*innen fragten sich:
Wie kann man iiberhaupt Kritik dulern, wenn sie doch
immer Teil eines hegemonialen Systems und somit
der Institutionen selbst ist; schlussendlich vielleicht so-
gar durch ihre schiere Existenz als Argumentation
dafiir herhélt, dass eine wirkliche Veranderung gar nicht
mehr notwendig ist? Wie Kkritisieren, ohne personlich
haftbar gemacht zu werden und berufliche oder andere
Konsequenzen befiirchten zu miissen? Wie all dies in
bestimmten Netzwerken und mit welcher Sprache? Die
Veroffentlichung dieser E-Mails allein wére eine Pu-
blikation wert gewesen. Grundsétzlich aber stellt sich
die Frage, ob ein Buch die addquate Form fiir Kritik
sein kann oder ob es nicht anderer Strategien bedarf.

Obwohl das Projekt Afropean Mimicry & Mockery viele
Menschen vom afrikanischen Kontinent versammelte,
kommen in diesem Buch neben Dieudonné Niangouna
keine weiteren vor. Diese bedeutende Liicke bedauern
wir. Neben der Erschopfung und Enttauschung einiger
angefragter Autor*innen iiber die vorherrschenden

4 Feministische Denker*innen wie Audre Lorde und
Sara Ahmed haben dariiber ausfiihrlich geschrieben
(z.B. Sara Ahmed, On Being Included: Racism and Diversity

in Institutional Life).
Einleitung ly

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

wondered: how can anyone express criticism when it re-
mains part of a hegemonic system and therefore of

the institutions themselves; and when the mere existence
of such criticism might possibly be used as an argu-
ment that true change is no longer necessary? How can
we criticise without becoming personally liable and
having to fear professional or other consequences? How
do we do all this within certain networks and in which
language? To publish these emails alone would be wor-
thy of a book in itself. However, the fundamental ques-
tion arises of whether a book can be the adequate form
for criticism or whether this requires other strategies.

Although the project Afropean Mimicry & Mockery
brought together many people from the African conti-
nent, none of them appear in this book apart from
Dieudonné Niangouna. This significant omission is one
we regret. In addition to the exhaustion and disap-
pointment of some of the authors we approached regard-
ing the prevailing conditions for production and fund-
ing, this omission is also due to the book’s focus on the
critical self-reflection of white German institutions.
Some of the authors from the African continent whom
we approached told us that this process was our
labour and not theirs.

Alliances

This book has been compiled from practice for practice
and is intended to prompt further discussion in a con-
fusing historical moment. We do not believe that there
is any timeless patent recipe capable of addressing

the colonial and racist practices that have been consoli-
dated and institutionalized for centuries. Instead we
propose repeated reflection on one’s own practices
(including institutional practices) in specific situations,
to repeatedly adopt new positions and repeatedly

enter into new alliances.

We have to keep moving.

Finally we would like to give special thanks to Felizitas
Stilleke for the continuing discussions about this
publication, Moses Mérz for the inspiration as well as
the numerous other companions and colleagues for
their tireless encouragement and support,

Introduction l ’

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Produktions- und Fordermechanismen ist diese Liicke
auch dem Fokus des Buches auf die Selbstreflexion
weifSer deutscher Institutionen geschuldet. Einige ange-
fragte Autor*innen vom afrikanischen Kontinent er-
klarten uns, dass diese Selbstreflexion unsere
Aufgabe sei, und nicht die ihre.

Allianzen

Dieses Buch ist aus der Praxis, fiir die Praxis kompiliert
worden und soll in einer unitibersichtlichen histori-
schen Situation zur weiteren Diskussion anstiften. Wir
glauben nicht an ein iiberzeitliches Patentrezept,
durch das die jahrhundertelange Verstetigung und
Institutionalisierung kolonialer und rassistischer
Praktiken adressiert werden kann. Stattdessen pladie-
ren wir dafiir, immer wieder situationsspezifisch

die eigene (auch institutionelle) Praxis zu reflektieren,
sich immer wieder neu zu positionieren und immer
wieder neue Allianzen einzugehen.

Wir miissen in Bewegung bleiben.

Zum Schluss danken wir insbesondere Felizitas Stilleke
fiir die andauernde Debatte tiber diese Publikation,
Moses Marz fiir die Inspiration sowie den zahlreichen
weiteren Weggefahrt*innen und Mitstreiter*innen,

die uns unermiidlich bestarkt und unterstiitzt haben,
den Autor*innen fiir ihre Auseinandersetzungen

und das Vertrauen, unseren Grafiker*innen vom Bureau
David Voss fiir ihre Geduld und Karo Akpokiere fiir
seinen eigens entwickelten kiinstlerischen Font.

Elisa Liepsch & Julian Warner

Einleitung ]ﬂ

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

the authors for their challenges and trust, our graphic
designers of Bureau David Voss for their patience
and Karo Akpokiere for his artistic lettering.

Elisa Liepsch & Julian Warner

LITERATUR / LITERATURE
@ Ahmed, Sara (2012): On being Included: Racism and
Diversity in Institutional Life. Durham: Duke UP.
@ Aikins, Joshua Kwesi, Gyamerah, Daniel (2016):
Handlungsoptionen zur Diversifizierung des Berliner
Kultursektors. Berlin: Citizens for Europe.

dJ
Introduction ]/

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48.



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Access

8.

hitps://dol.org/10.14361/8783839443408 - am 13.02.2028, 13:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

. [ —
I— /I —
L y________
- [EEEEEE—————————————
N [ —
- [ —
N A —
- [ EEE————
— A —
= [
A —
A —
A —
A —
i —
A —

— A —
| H—
— I —
4 I —
y /I —
/ Y
4 —

yyr  —— ——————————————
i—
i—
d—
H—
d_
d—

N
H_
H—
d_
d—

y ¢
_—

y 5
| —

y—y
——
——

|
_—

y _—__ry
| ——

y ————§

y — 5y
—_

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Access



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EVERYONE HA
LEARN EVER

EMOTIONAL
LABOR KEW/



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

“Minorities
mark the begin-
ning of their
own enun-
ciations by
speaking from
anxious places
of disavowal —
from the hol-
lows of denial,
or the traces
of repressed

contradictions.”

Homi K. Bhabha

76



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Cultural Diversity and Superdiversity are terms that
have a close link to both educational and employment
policies, as well as business strategies in higher
education.

A great amount of research has been produced
in the global North over the past two decades, which
emphasizes that social equity is yet to be achieved. Art
education is equally affected by the dilemma of trying
to have inclusive policies and a diverse student body.
Alongside this, it fails to address the long-established
power structures that can be traced as far back as the
Imperialist Era. Research projects and agendas includ-
ing Art for a Few (UK) 2009 or Art School Differences
(CH) 2016 are only two examples of recent research in
the field that show that a lot of work still needs to be
done when it comes to minority students and teaching
staff (with great emphasis on students with disabilities).

Whilst the end of multiculturalism has now been
officially declared, the gap between scholars who
aim for diversity politics (i.e. Steyn 2010) and voices
that claim it as a failure that serves only white peoples’
conscience (i.e. Berrey 2015) could not be greater.

The opposition hence argues that any such “inclusive”
strategies and instrumentalization of difference with-

in higher education does not create equity. They in con-
trast stress that the exploitation of adjunct teachers of
color does not have an impact on the dominant body of
knowledge that is reproduced within higher education
(Dizon 2016). At the same time, higher art education is
changing through a managerial turn and is turning

into corporate machines aiming to fuel the neoliberal job
market with young individualized and apoliticized
middle-class creatives (McRobbie 2016).

Therefore, the question is how not to recreate models
that are bound to fail again.

One of the key research findings that Art School
Differences showed, was that there is a way to have
a sustainable impact within the institution. The research
design included several co-researching subgroups,
which consisted of teachers and students, who pro-
posed individual research subijects (all tied to questions
of diversity) which were supervised and “trained”
by the main researchers. This meant that the knowledge
produced had an immediate impact on the students

Nana Adusei-Poku — Everyone Has to Learn y
Everything or Emotional Labor Rewind y 4.

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

as well as the teachers and their various practices,

it also created a network of “like-minded” who created

a snowball effect within the institution (Vogele, Saner,
and Vessely 2016). The research project WdKA makes
a Difference at the Willem de Kooning Academy in
Rotterdam had a similar but more small-scale model with
acomparable effect. This effect was achieved through
the distribution of content concerning Critical Race,
Gender, Queer, Post- and Decolonial Theory, subjects
that were often rejected from the lessons and courses.
Conversations with students showed that these lessons
had the greatest impact on them as individual creative
beings in order to find a space for themselves within

the school and in the world. Here, particularly minority
students felt deeply empowered and acknowledged in
their difference without feeling excluded. This effect
would not have been possible if we had not had critical
conversations in reading groups and workshops with
volunteering teachers on “inclusive pedagogy” and self-
identity awareness. But some students also felt encour-
aged to further pursue artistic research in the field

of difference due to collaborating with the Witte de With
— Center for Contemporary Art in Rotterdam and the
exhibition NO HUMANS INVOLVED which | curated. To
expose the students to critical content produced by
queer artists of color was affirming to students, who often
did not feel reflected in the cultural programing of
Rotterdam, which seldom presents subjects that are
marginal in the Dutch discourse.

The interplay of the exhibition, alternative pedagogical
approaches and involvement of teachers, students

and a local institution aimed to push the discourse on
decoloniality into the center of the public debate. How-
ever, the term decolonization is a buzzword in con-
temporary art and education discourses and it is often
not clear what decolonization means exactly. The

way in which | use the term in this text is based on how
theorist Gabriele Dietze maps the field:

1 Unfortunately refers to the decolonial theory from the South Ameri-
can, which Dietze presents here, rarely to Black hegemony-critical
discourses. We tried to fill this void in the project by referring to Black
postcolonial as well as critical race theorists. To mention here are
for example: Fanon (1961, 1967); Ngligi wa Thiong’o (1986); Glissant
(1997); S. Hartman (1997, 2008); Wynter (1992).

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

“Arturo Escobar, a contributor to the Modernity/
Colonialism Research Group describes the
program of Decolonial Theory as ‘another way of
thinking that runs counter to the great modern-
ist narratives (Christianity, Liberalism, Marxism); it
locates its own inquiry in the very borders of
systems of thought and reaches towards the pos-
sibility of non-Eurocentric modes of thinking’
(2007, 180). From his point of view, a new under-
standing of modernity is needed, based on

the premise that modernity is unconceivable with-
out colonialism. Escobar maintains that Euro-
centrism as a regime of knowledge is ‘a confu-
sion between abstract universality and the
concrete world hegemony derived from Europe’s
position as center’ (2007, 184).

The underside of modernity is that it is con-
vinced of a supposed European civilizational
superiority, which must be established in other
parts of the world, in their best interests, and
by force if necessary. Ernesto Dussel calls this
point of view a ‘developmentalist fallacy’

(2000, 473). Theoreticians of decolonial thought
such as Walter Mignolo, Anibal Quijano, and
Ernesto Dussel declare that this orientation pro-
vides ‘another space for the production of
knowledge [...], the very possibility of talking
about the ‘worlds of knowledges other-

wise’ (Escobar 2007, 180).”

(Dietze 2014: 253)1

Hence, what Dietze presents here is how | understand
decoloniality, it is an aim for a transformation of Euro-
centric epistemologies, stressing the importance of
the production of knowledge in different (local) geopo-
litical contexts and the necessity to create space for
neglected epistemologies. To decolonize the curricu-
lum and pedagogical practices, therefore, means to
embrace the impossible. The impossible for me here is
not related to bringing non-Western epistemologies
and content into established curricula and their related
constructed canons. That would be an enterprise

that could be established in a fairly short amount of time
— but to convince university directors and teaching

Nana Adusei-Poku — Everyone Has to Learn y
Everything or Emotional Labor Rewind 7

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

staff that these changes are quintessential to make

a different future possible seems to be the impossible.
The impossible is related to the internal intellectual and
emotional transformation processes that are needed
within art schools to make decolonization and change
possible. By this | mean the intricate self-motivated
work that is necessary to understand one’s historically-
produced position in the world, particularly as a person
with white privilege, which becomes even more com-
plicated when that privilege is enhanced through being
heterosexual, CIS gender and many other categories
and identity positions that fuel into a suppressive
normative order.

Decolonizing work is uncomfortable work and it is work
that constantly challenges one’s comfort zone and

can be at times so destabilizing that it increases neglect,
rejection and resistance. On an institutional level this
resistance can articulate itself in various forms, insuffi-
cient funding, rejection of research projects, social
policing or refusal to hire staff that bring expertise in
the fields that are dedicated to social change, such

as Queer Studies, Postcolonial or Decolonial Theory —
all of which lead to systematic systemic exclusion. | am
emphasizing systemic, because as Art School Differ-
ences has repeatedly concluded, the desire for diversity
and change is present within art schools, but the work
seems too uncomfortable to be consequentially pursued.

But that desire seems to be fuelled by the idea of not
having to do “the work” — and by this, | do not mean
programs in “intercultural exchange” that have the ten-
dency to exoticize the other and reproduce a status quo,
as Teana Boston-Mammah eloquently argues in her
article The entrance gap (Boston-Mammah 2017). “The
work” means to start the reflection where it hurts the
most — to look at our entangled histories without losing
track of the consistent intersectional power dynamics
that reproduce themselves on a global scale.

The idea that everyone has to learn everything is of
course a utopian and equally impossible wish, speaking
against the hierarchies and often erasure of knowl-
edges and practices that do not confine with the domi-
nant narrative of modernity. A modernity that claims

to be universal, but as Sara Ahmed points out:

“the universal is a structure not an event. yﬂ

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

It is how those who are assembled are assembled. It is
how an assembly becomes a universe.” (Ahmed 2015)
The foundations of this modernity that we live in, and
that has from the beginning deprived Black and Brown
people of our ontology, created the legitimation for

the unworthiness of our bodies and spirits or our labor.
This modernity is deeply embedded in Western cul-
tures and taught in various iterations from kindergarten
to university. The philosopher Sylvia Wynter — one of
the most important postcolonial thinkers of our time and
author of an essay called NO HUMANS INVOLVED -
has called us — and here | mean teachers and educators -
out on reproducing the foundation of that modernity
through an idea of human and humanity that places the
category human outside of culture and subjectivity,

but allowed to claim numbers and statistics as a classi-
ficatory and ordering belief system. This means by
reproducing an idea of objective knowledge production,
we reproduce the foundations of our disciplines

and “their hegemonic modes of economic rationality”
(Wynter 1992: 52).

Many art schools have introduced courses
called Cultural Diversity or electives which address Post-
colonial Theory and in other parts of the world there
are entire departments dedicated to Black Studies, Post-
colonial Studies or Queer Theory, but Wynter further
shares that “the exceptionalism with which any subject
is treated that involves the other fuels into a white-
washing of our institutions and curricula” (Wynter 1992:
57). In other words, by introducing electives like i.e.
Feminist Art History or other marginalized foci, the core
curriculum is established as the “important” and man-
datory subject, whilst everything else involving the
other remains undervalued. “Whitewashing” then is the
consistent centering of white Western subjects and
histories, everything that does not comply to this centre
is the exception to the norm. To reform curricula
demands a re-visioning of global (art) histories, as well
as a de-centering of the white Western narrative of
art as well as a historical understanding of the relationality
of our bodies, practices and ways of being in the world.

Approaches that do not confine with this modernity -
which | argue has to be considered a practice rather

Nana Adusei-Poku — Everyone Has to Learn ey /
Everything or Emotional Labor Rewind

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

than a static concept — are based on an understanding
of learning as a holistic project, which is a threat to
the establishment and questions your colleagues’ mas-
tery and knowledge base as well as the institutions’
credibility, importance and tradition.

In my classes — which are often elective — | am
frequently confronted with the question “Why did |
not learn about Frantz Fanon, Sylvia Wynter or Edouard
Glissant earlier?” | have previously argued that critical
educators have to deal with a different form of racial
time, meaning that there is a chronopolitical dimension
to our teaching (Adusei-Poku 2016). There is never
enough time to catch up in one week with theories and
practices, which will allow neither the teacher nor the
students to go beyond the content presented and further
and deepen the subject. There is no thriving; only a
scratching on the surface of possibilities. 2 Contempo-
rary education has therefore to be seen within the
confines of:

“the uneven global power structures defined by
the intersections of neoliberal capitalism, racism,
settler colonialism, immigration, and imperi-
alism, which interact in the creation and main-
tenance of systems of domination, and dis-
possession, criminalization, expropriation, exploi-
tation and violence that are predicated upon
hierarchies of racialised, gendered, sexualized,
economized, and nationalized social existence.”
(Weheliye 2014: 1)

Reading this quote by Alexander Weheliye that so
sharply points us readers to the heart of our contempo-
rary dilemma clarifies that contemporary education

has to tackle all of the mentioned aspects at once - holis-
tically, in order to create an understanding of our
“planetary system” (Spivak 2012).

Nevertheless, this is the unthinkable and often
desired outcome of critical educational approaches.
But what does this mean as a practitioner and student?
What kind of structures are necessary in order to be
able to sufficiently teach “everything” and what kind of
work comprises a decolonial process?

Nana Adusei-Poku — Everyone Has to Learn 4
Everything or Emotional Labor Rewind

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Processes: On being
a care worker to becoming
a self-caring worker

When | started my first position, | entered with high
ambitions, | was promised free reign over the subject of
Cultural Diversity. | was happy — | knew | was a token
for the institution that had out of 57 Research Professors
three people of color and only one Black woman; which
is not an unusual ratio. | also knew that | was, as a
Black queer femme from Germany, not as threatening
to the institution because | was not a Black Dutch
person. | knew that the work would not be easy and that
| would go through a lot of traumatizing experiences.

| am emphasizing my “foreigner” status because
“homegrown” resistance is harder to cope with.

Being in the classroom and caring for my students
consistently reminds me how much you have to give as
a Black person in a space that reproduces one’s own
racialized position in the world. Talking about whiteness
with white people is not pleasant — it is neither enrich-
ing nor enlightening and it is at times very draining. It is
a very self-destructive work if you do not “manage”

to create an external support system through friends and
family that support you to “deal” with the harsh real-
ities that you are confronted with. The students’ positive
feedback, however, is what keeps one going — it cre-
ates a blurry sense of hope and pleasure. Teaching Criti-
cal Race Theory is, because of the great amount of
emotional and intellectual labor, extremely skilled work,
highly sensitive and demands expertise, which no di-
versity program can prepare you for. This is work and
education which is emotional and this is an area which

| see highly underestimated. | do not situate this discus-
sion within sociological studies that identify emotional
labor as part of care-work that is performed at hospitals,
the hotel business or as a corporate management tool. 3

2 The content | am referring to and that | am presenting to the stu-
dents is based on foundational knowledge that has been produced
by feminists, Critical Race, Queer and Postcolonial thinkers

and artists, which have a longstanding history. Short courses do not
allow for the possibility to explore the dense web of knowledge

and discourses that have been articulated over the past century.

3 (Seei.e.: Theodosius 2008; Bolton and Houlihan 2009;
Iszatt-White 2013)

¢4

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I am writing about emotional labor as situated in the
education system, which is seldom addressed from an
intersectional perspective including race. The labor

that is demanded from a teacher of color entails the skill
to process, dismantle and deflect i.e. students’ com-
ments that may speak against the very ontological exist-
ence of the teacher in the classroom. This is often

the case when speaking about how stereotypes are pro-
duced in visual culture. As an example, when we dis-
cuss gender stereotypes in the classroom, the reactions
from students who believe in the biological truth of

their gender is often challenged by those who understand
the concept of gender as a social construct. The dis-
cussion can then turn into a vivid debate, which gener-
ates continued investigations by students into the
subject, frequently resulting in their final course project.
If the discussion however falls into racial stereotypes
intersecting with gender, the conversation becomes
more complicated. In the previous example, as a teach-
er | am implicated as a person who identifies as a
woman, but now | am the only Black woman in the space
and white students discuss Black femininity and the
stereotype of large buttocks. We are dealing with the
elephant of our differences in the room, | address those
differences and create discomfort. This is the ten-

sion which then has to be unpacked in the classroom
and often leads to the first realizations for white students
that their whiteness is a real category, that has been
historically produced and that has real consequences.
This realization however takes up a lot of space and
time and in classes that are more diverse also implicates
students of color who either become very vocal or

fall into silence. The white silence that discussions about
race produce, however, is the most violent one. ltis the
silence that tries to hide itself in the marker of their
imagined culturally-produced invisibility. Even in silence
white students can perform authority, by not partici-
pating in the discussion, an irresponsible silence serving
them more than any other group in the classroom.
There are many tools that | have developed as a teacher

4 An aspect that Ahmed does not elaborate on is how these
economies are historically grown. Since | am working in the field

of arts, Simon Gikandi’s work on Slavery and the culture of

Taste is helpful to understand how these Affective Economies were
produced, when he argues that, “slavery — and especially the
powerful moral, visual, and economic claims associated with it —
had a salient effect on what one may call the interiorized realm of
the European experience — namely, the space of sense and

sensibility” (Gikandi 2011: 8). “ “

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

that help to break this silence, however, the labor which

is involved on an emotional level consistently challenges
the fine balance between being accountable for one
power position, holding space for the pain and trauma
that the category race has produced in one’s own life
and providing necessary knowledge. It is my labor to con-
tain my anger, rage, joy or disappointment, in order

to allow students to take the space they need in order to
process the history of racialization and understand how
it is part of their today’s reality. It is the student’s emo-
tional labor to ‘deal with and process’ the content, but we
depend on each other in this passage of exchange
which demands the intimacy of care work. One of the
biggest fears that | encounter in the classroom is a

loss of a sense of self, when students realize their privi-
leges; when insecurities about what and how to say
something suddenly enter their minds. My argument is
that the foundations on which the self-assuredness

is built are centuries old, culturally-produced and passed
from generation to generation. What | encounter in

the classroom is part of what Sara Ahmed coined Affec-
tive Economy, which is a term that describes the ways
in which “emotions are not simply ‘within’ or ‘without’

but [...] create the very effect of the surfaces or bound-
aries of bodies and worlds” (Ahmed 2004: 117). Ahmed
focuses predominantly on fear and anxiety which are
produced by presumed others — here the asylum
seeker and the Islamic terrorist — who are often con-
flated in the public imaginary as one and the same
person. Although published in 2004, the text could not
be more timely, given that the UK’s Ukip Brexit cam-
paign utilized this conflation to mobilize voters against
the EU and the current US government creates physical,
as well as mental walls, to keep “immigrants” out.
Whilst the German election in September 2017 clearly
shows the same tendencies of nationalism based on

the threat of the asylum seeker other, which gave rise to
the AFD party (Alternative for Germany). These politi-
cal shifts show how effective the economy of fear oper-
ates, as well as how powerful it is as motor. | am utilizing
the fear of the other which Ahmed describes with the
fear and rejection that | experience in the classroom, when
students are confronted with the deconstruction of the
world and idea of self that they have been socialized into. 4

Nana Adusei-Poku — Everyone Has to Learn p 4
Everything or Emotional Labor Rewind

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

The social change we need in times of global growth of
populism, in which racism, sexism, ableism and queer-
phobia are rising, involves emotional growth. So decolo-
nial education is more than just introducing alternative
epistemologies. The system as it functions right now
leaves the emotional heavy weight-lifting work with
those who are dedicated non-negotiators dealing with
the thick layers of ignorance and privilege in and out-
side the classroom, in board meetings or in the private
realm — a layer that is produced over centuries through
white cultural hegemony. To leave emotional labor to
educators of color is part of the problem of diversity poli-
tics, it is carried by systemic racism and has a long
history. For educators of color, this means to be caught
in a historically-produced violent cycle of resignation,
often frustration and precarity.

“History, the smiler
with the knife”

These elaborations may not be convenient or comfort-
able to read, but it is necessary to point them out.
My accounts are also not singular. Christina Sharpe
beautifully places, on the basis of Saidiya Hartman’s
work, the use of the personal narratives in her book In
the Wake: On Blackness and Being, when she writes:

““The autobiographical example,” says Saidiya
Hartman, ‘is not a personal story that folds
onto itself; it’s not about navel gazing, it’s really
about trying to look at historical and social
process and one’s own formation as a window
onto social and historical processes, as an
example of them’ (Saunders 2008, 7). Like
Hartman | include the personal here, ‘to tell a
story capable of engaging and countering

the violence of abstraction’ (Hartman 2008, 7).”
(Sharpe 2016: 8)

Tamura Lomax, a scholar of Black Religion and Black
Diaspora Studies, who recently published the article
Black Women'’s Lives Don’t Matter in Academia Either,
or Why I Quit Academic Spaces that Don’t Value Black
Women'’s Life and Labor echoes my observations:

Nana Adusei-Poku — Everyone Has to Learn /
Everything or Emotional Labor Rewind

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

“Just as we should not close our eyes to the
bound hands and economically free labor

that literally built institutions of learning across
the nation or the living flesh used in academic
and scientific experimentation to advance

the production of knowledge, we should not look
the other way and ignore the overwhelming

and present dependency on black women’s labor
in the academic caste system, which exces-
sively utilizes black and women of color as the
mules of higher learning — and that black

and women of color, in turn, participate in as one
of many means to survive. We cannot turn a
blind eye to this push and pull or how it creates
an illiberal power structure of oppression based
survival. | should note that | am emphatically
not suggesting that academia is a slave economy
or that black women faculty are slaves. | am,
however, arguing that the current structure oper-
ates along oppressing racial and gender lines
and that should give those of us who care
about justice in real life pause.” (Lomax 2015)

Whilst | was conducting my research on the subject of
emotional labor by Black women | found many per-
sonal accounts from the US to Europe, beginning with
enslaved women as nannies for white children and
how this history continues due to systemic racism

(i.e. Wallace-Sanders 2008) — but, “I have to emphasize
that the personal is institutional” (Ahmed 2016). In the
reading sessions with teachers in preparation for

this publication a central question came up — who are
we writing for? | am trained to write for white people
and to explain and make my arguments resistant to heg-
emonic critique, but in this text, | want to pose two
questions for educators of color: How do we measure
the success of our own work, which tries to develop
self-awareness in students, if we lose our self-worth in the
process? How can we lose the fear of speaking out? |
ask with Audre Lorde. How do we shake off the trauma
in the classroom and implement holistic approaches

of self-care within the institutions instead of compartmen-
talizing it as a private matter — as if your depression

is detached from the violence that one experiences on

a daily basis as a person of color?

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

The emotional walls that one encounters as “the diver-
sity person” are systemic, the change one embodies
is a threat to the foundation of a belief system that
actually does not want to be changed. Social and sys-
temic change will not happen via policy work. “You

can change policies without changing anything. You can
change policies in order not to change anything”
(Ahmed 2016). Institutions also can deny research fund-
ing and provide no structural support in order to not
change anything. One’s own work can either become
“too academic” or “not academic enough”.

So the walls that | encountered were thick, and even
more troubling is that | encountered them on vari-

ous different levels. Neoliberal universities have adjunct
professors, lecturers on short-time contracts or one
semester engagements in order to perpetuate a vicious
circle of exploitation and continue to burden people
who have been doing care work for centuries whilst main-
taining their precarious working conditions. This bur-
dening of the marginalized subsequently allows institu-
tions to yield from the sheer unbearable impossible
task to deal with their intrinsic white hetero and

gender normative privileges.

Epilog — Precarious
Research and Findings

Sara Ahmed asked quintessential questions at the end of
her resignation letter Resignation is a Feminist Issue

to Goldsmiths College London. | think these questions
are important to ask for everyone who is working in

this field: “But what if we do this work and the walls stay
up? What if we do this work and the same things keep
coming up? What if our own work of exposing a problem
is used as evidence there is no problem?”

This essay is a revised and updated version of the online-
publication of the same title, published in WDKA makes a Differ-
ence-Reader 2017 at Creating010, Hogeschool Rotterdam.

8

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATURE
@ Adusei-Poku, Nana (2016): “Catch Me,
If You Can!” In: L’Internationale, 2016.
http://www.internationaleonline.org/
research/decolonising_practices/
38_catch_me_if_you_can.
@Ahmed, Sara (2004): “Affective
Economies.” In: Social Text 22 (2): 117-39.
@Ahmed, Sara (2015): “Melancholic Uni-
versalism.” In: Feministkilljoys (blog).
December 15, 2015. https:/feministkilljoys.
com/2015/12/15/melancholic-universalism/.
@Ahmed, Sara (2016): “Resignation Is a
Feminist Issue.” In: Feministkilljoys (blog).
August 27, 2016. http://feministkilljoys.com/
2016/08/27/resignation-is-a-feminist-issue/.
@ Berrey, Ellen (2015): The Enigma of
Diversity: The Language of Race
and the Limits of Racial Justice. Chicago:
The University of Chicago Press.
@ Bhabha, Homi K. (2015): ““The Beginning
of Their Real Enunciation’: Stuart Hall
and the Work of Culture.” In: Critical
Inquiry 42 (1): 1-30.
@ Bolton, Sharon C., and Maeve Houlihan
(2009): Work Matters: Critical Reflections
on Contemporary Work. Basingstoke; New
York, NY: Palgrave Macmillan.
@ Boston-Mammah, Teana (2017):
“The Entrance Gap — A Study of
Admissions Procedures At The Willem
De Kooning Academy.” WdKA Makes
a Difference. Rotterdam, The Netherlands:
Willem de Kooning Akademie.
http://wdkamakesadifference.com/
reader-2017/the-entrance-gap/.
@ Dietze, Gabriele (2014): “Decolonizing
Gender—Gendering Decolonial Theory:
Crosscurrents and Archaeologies.”
In: Postcoloniality— Decoloniality—Black
Critique: Joints and Fissures, edited
by Sabine Broeck and Carsten Junker.
Frankfurt; New York: Campus Verlag.
@ Dizon, Michelle (2016): “Institutions,
When Will You Open Your Doors ?”, 2016.
http://brooklynrail.org/2016/02/
criticspage/institutions-when-will-you-
open-your-doors.
@ Fanon, Frantz (1961): The Wretched of
the Earth. [Reprint]. New York: Grove Press.
@ Fanon, Frantz (1967): Black Skin,
White Masks. New York: Grove Press.
@ Glissant, Edouard (1997): Poetics of
Relation. Translated by Betsy Wing.
Ann Arbor: University of Michigan Press.
@ Gikandi, Simon (2018): “Overture:
Sensibility in the Age of Slavery.” In:
Slavery and the Culture of Taste. Princeton
[N.J.]: Princeton University Press, 1-49.
@ Hartman, Saidiya (1997): Scenes of Sub-
jection: Terror, Slavery, and Self-Making
in Nineteenth-Century America.
New York: Oxford University Press.
@ Hartman, Saidiya (2008): “Venus in Two
Acts.” In: Small Axe 12 (2): 1-14.

Nana Adusei-Poku — Everyone Has to Learn
Everything or Emotional Labor Rewind

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48.

@ Iszatt-White, Marian (2013) in: “Leadership
as Emotional Labour: Management and
the Managed Heart.” In: Management, Orga-
nizations and Society (London, England);
20. Abingdon, Oxon; New York: Routledge.
@ Lomax, Tamura (2015): “Black Women’s
Lives Don’t Matter in Academia Either,

or Why | Quit Academic Spaces That Don’t
Value Black Women'’s Life and Labor.” In:
The Feminist Wire (blog). May 18, 2015.
http://www.thefeministwire.com/
2015/05/black-womens-lives-dont-
matter-in-academia-either-or-why-i-
quit-academic-spaces-that-dont-
value-black-womens-life/.

@ McRobbie, Angela (2016): Be Creative:
Making a Living in the New Culture
Industries. Chicester: Wiley.

@ Saunders, Patricia (2008): “Fugitive
Dreams of Diaspora: Conversations with
Saidiya Hartman.” In: Anthurium: A Carib-
bean Studies Journal 6 (1).

@ Ngligi wa Thiong’o (1986): “Decolonising
the Mind: The Politics of Language in
African Literature.” In: Books in African
Studies. London: Portsmouth, N.H.:
JCurrey; Heinemann.

@ Sharpe, Christina Elizabeth (2016):

In the Wake: On Blackness and Being.
Durham: Duke University Press.

@ Spivak, Gayatri Chakravorty (2012):

An Aesthetic Education in the Era

of Globalization. Cambridge, Mass.:
Harvard University Press.

@ Steyn, Melissa (2010): Being Different
Together: Case Studies on Diversity
Interventions in Some South African
Organizations. INCUDISA.

@ Theodosius, Catherine (2008):
“Emotional Labour in Health Care: The
Unmanaged Heart of Nursing.” In:
Critical Studies in Health and Society.
London; New York: Routledge.

@ Vogele, Sophie; Saner, Philippe;
Vessely, Pauline (2016): “Schlussbericht
Art.School.Differences Researching
Inequalities and Normativites in

the Field of Higher Art Education.”
Zurich. https://blog.zhdk.ch/
artschooldifferences/schlussbericht/.

@ Wallace-Sanders, Kimberly (2008):
Mammy: A Century of Race, Gender, and
Southern Memory. Ann Arbor: University
of Michigan Press.

@ Weheliye, Alexander G. (2014):

Habeas Viscus: Racializing Assemblages,
Biopolitics, and Black Feminist

Theories of the Human. Durham:

Duke University Press.

@ Wynter, Sylvia (1992): “No Humans
Involved: An Open Letter to My
Colleagues.” In: Voices of the African
Diaspora: The CAAS Research

Review VIII (2): 13-16.

4



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AN

12. Oktober 2017 feierte die Regisseu-
rin Anta Helena Recke Premiere:

Ihre Arbeit Mittelreich ist eine Kopie
der Inszenierung Mittelreich von
Anna-Sophie Mahler, die im November
2015 an den Minchner Kammer-
spielen ihre Premiere feierte und in der
Folge zum Theatertreffen eingeladen
wurde. In ihrer ersten Produktion am
Haus Ubernahm Recke alle Para-
meter von Mahlers Mittelreich original-
getreu. Es wird der gleiche Text
gesprochen. Die Szenographie ist
identisch. Nur die Schauspieler*innen
werden ausgetauscht. Es stehen
ausschlieBlich Schwarze Darsteller in-
nen auf der Buhne. Mit dieser Stra-
tegie der abweichenden Wiederholung
will sich Mittelreich in den Kanon
des deutschen Sprechtheaters ein-
schreiben und so die Vorzeichen pro-
blematisieren, unter denen genau
dieser Kanon immer weiter her-
vorgebracht wird.

57

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Von 2015 bis 2017 arbeitete ich als Regie-Assistentin
an den Miinchner Kammerspielen. In dieser Funk-
tion begleitete ich Proben, fiithrte Regiebiicher, machte
die Abendspielleitung und vieles mehr. Zu der Zeit
war ich wahrscheinlich eine von drei Schwarzen Mitar-
beiter*innen an einem Haus mit einer Belegschaft

von ca. 330 Personen. Auf zahlreichen Proben reifte
in mir die Erkenntnis, dass viele Situationen, auf

und abseits der Biihne, nur funktionierten, weil alle
Beteiligten entweder weif§ waren oder ein poten-
tielles Publikum imaginierten, das weif§ war.

Ein Beispiel: Die erste Arbeit, die ich begleitete, war
Alexander Giesches Performance Yesterday You Said
Tomorrow. Dort sieht man drei weifle Performer*innen
mit Oculus-Rift-Brillen in einem schneeweilRen Wohn-
zimmer abhédngen und in virtuellen Welten wandeln.
Ein*e Performer®in hat einen Affen als Avatar und so
sieht man auf der Bithne, wie sie einen Affen imi-
tiert und spéter vor einer groRen Projektion eben jenes
Schimpansen-Avatars Affenlaute von sich gibt. Mir
wurde in der x-maligen Betrachtung dieser Szenen Kklar,
dass nur ein*e weille*r Schauspieler*in das Privileg be-
sitzt, auf der Bithne die Korperlichkeit eines Affen
anzunehmen. Und dass nur ein weifSes Publikum das
Privileg besitzt, diese Nachahmung jenseits eines
Rassismusdiskurses zu lesen. Hier wurde ja inszena-
torisch versucht ein Spannungsverhéltnis zwischen
Zukunft und Vergangenheit, zwischen Fortschritt und
Riickentwicklung zu zeigen. Tate ein*e Schwarze*r
Performer*in auf der Bithne dasselbe oder gébe es ein
Schwarzes Publikum, waren die Assoziationen dazu
eher unzéhlige Situationen auf der Stralle oder im
Schulklassenverband, in denen die eigene Anwesenheit
mit Affenlauten und -bewegungen kommentiert, man
als Affe beschimpft und daran erinnert wurde, dass
man als weniger menschlich und wiirdig gelesen wird
als Weifle. Man denkt daran, dass es einem unan-
genehm ist, in der Offentlichkeit eine Banane zu essen.
Man denkt an das kriechende Unbehagen, wenn die
Kinder ,Wer hat die Kokosnuss geklaut?“ trallern.
Mimte eine Schwarze Person auf der Biihne die
Korperlichkeit eines Affen, wiirde man sich damit
sofort in koloniale Assoziationsrdume begeben.

Anta Helena Recke — ,,Uh Baby v
it’s a White World*“ 4

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ein weiteres Beispiel: Die ndchste Arbeit, die ich beglei-
tete, war Philippe Quesnes Caspar Western Friedrich
auf der groRen Biihne. Die Pramisse des Stiicks lautete:
Cowboysilhouetten treffen auf visuelle und textliche
Motive deutscher Romantik. Das sah dann so aus, dass
Cowboys in einer Art Museumsrohbau am Feuer sal3en.
Philippe Quesne lud die Zuschauer*innen dazu ein, die
Bilder auf sich wirken und die Assoziationen kommen
zu lassen. Aber es sollte angenehm sein, es sollte ein
Traumen, ein verriicktes Spiel mit Formen, Referenzen
und Erinnerungen sein. Es sollte nicht weh tun.

Es gab in einer bestimmten Szene die Konstruktion,
dass einer der Cowboys immer um das Camp herumlief
und Wache hielt. Wovor schiitzte er die anderen? Ich
wiirde sagen, er schiitzte sie vor Native Americans. Und
wenn wir im Amerika der Cowboys sind, dann kann
ich die Baumwollplantage einige hundert Kilometer wei-
ter nicht ausblenden. Wenn ich als Schwarze Person

an Cowboys denke, denke ich nicht nur an Lucky Luke
und romantische Prarien und Heldengeschichten,
sondern ich denke vor allem an Native Americans und
Sklaverei. Aber fiir alle weiffen ménnlichen Beteilig-
ten in der Produktion funktionierte der Cowboy als ein
universelles Symbol fiir Naturverbundenheit und ein-
faches Leben.

Ich merkte also, der Cowboy war fiir mich ein komplett
anderes Symbol als fiir meine weifSen Kolleg*innen.
Also stellte ich mir vor, was passieren wiirde, wenn
einer dieser Cowboys Schwarz wére. Ich denke, das
Stiick héatte nicht mehr funktioniert. Denn wie komplex
und fast kontrovers wére das Bild geworden, wenn
Philippe Quesne fiinf Schwarze Cowboys auf die Biithne
gestellt hatte. Durch den Akt der Umbesetzung allein
wiére es automatisch um Volkermord im frithen Amerika
oder um die Sklaverei gegangen. Und dann wurde mir
auch klar, warum so wenige Schwarze Schauspieler*in-
nen in den Ensembles der Stadt- und Staatstheater
arbeiten. Weil man auf deutschen Biihnen ganz viele
Sachen mit einem Schwarzen Koérper nicht machen
kann. Dort bedeutet ein Schwarzer Korper immer etwas
ganz anderes als ein weifSer Korper. Und man kann
diesen Schwarzen Koérper nicht einfach nehmen und
sagen, er stiinde jetzt fiir ein x-beliebiges Symbol.

Mit dem Schwarzen Korper wird es immer

komplex und irgendwie prekar. Da liegt {y

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48.



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

immer eine finstere andere Ebene darunter. Deshalb
werden Schwarze Schauspieler*innen auch so gerne
fiir die Rolle des Outsiders, des Fremden, des Bedroh-
lichen, des Unbewussten, des Wilden, des Unkon-
trollierbaren, des Erotischen, des Unmoralischen
und so weiter gecastet.

Ich dachte mir, dass man diesen Umstand markieren,
ihn also sichtbar machen miisse. Denn im Abstrak-
ten ist es einfach, einem Theater den Vorwurf zu machen,
es denke nur an ein weifSes Publikum. Ich finde, oft-
mals ist es unklar, was das eigentlich heillen soll. An
dem Beispiel Caspar Western Friedrich jedoch war

es fiir mich greifbar: Denn ich konnte als Schwarze
Person keinen Universalismus in der Figur des
weiflen Cowboys sehen. Aber auf diesem Universalis-
mus basierte Philippe Quesnes Inszenierung. Ergo:
Ich war als Publikum nicht gemeint.

Aus dieser Erkenntnis ergaben sich fiir mich zwei The-
sen. Erstens: Wenn man bei Caspar Western Friedrich
alle weifSen mit Schwarzen Schauspieler*innen aus-
tauschte, wiirden die Zuschauenden den problema-
tischen Schein-Universalismus weifSer Korper auf deut-
schen Biihnen entlarven kénnen. Und zweitens: Ich
glaube, dass dieser Kniff mit fast jedem Stiick in fast
jedem Stadt- oder Staatstheater funktioniert.

Wenn ich mir Anna-Sophie Mahlers groRartige Mit-
telreich-Inszenierung anschaue, kann ich erstmal viel
damit anfangen, weil ich mich als deutsch identifi-
ziere und weil deutsche Geschichte dort in aller Hérte
verhandelt wird. Dazu kommt, dass ich aus Bayern
stamme und im Stiick deutsche Geschichte anhand
eines bayerischen Dorfes verhandelt wird. Dort
verhalt es sich nochmal anders als bei Philippe Quesne:
Die Cowboys bei Caspar Western Friedrich meinen
mich nicht und ich fithle mich auch nicht gemeint. Bei
Mittelreich fiihle ich mich gemeint, aber ich bin
eigentlich nicht gemeint. Und genau das werde ich
aufzeigen, indem ich es umbesetze.

In Mahlers Mittelreich-Fassung werden auch nicht-

deutsche Korper thematisiert. In der erarbeiteten
Fassung wurde das Thema Flucht, aus einer ganzen

Anta Helena Recke — ,,Uh Baby 4
it’s a White World“

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Reihe von Motiven, die man hétte nehmen konnen,
dominant gesetzt. Das geschieht natiirlich aufgrund der
derzeitigen Brisanz des Themas. Und dann weiR ich
als Schwarze Person, dass ich irgendwie gemeint bin.
Aber nur bezogen auf den Fluchtaspekt: Da bin ich
gemeint, weil ich den deplatzierten Schwarzen Koérper
habe. Aber ich identifiziere mich mit einem ganz
anderen Teil der Geschichte.

Andersherum wird in Mittelreich durchgehend thema-
tisiert, was der Krieg fiir die Menschen und die Familie
bedeutet. ,Warum weil ich nicht, was der Soldat in
Russland und Frankreich tat, der mein Vater war?*,
fragt Semi. Aber er fragt fiir die weifSen européi-
schen Familien. Wenn ich nun diesen Satz durch einen
Schwarzen Korper durchgehen lasse, ist das der
Versuch, Licht auf den blinden Fleck zu werfen, in dem
sich Millionen von Schwarzen Korpern befinden, die
im Ersten und Zweiten Weltkrieg als européische Sol-
daten kdmpfen mussten und zu Tode kamen. Klar,

ich habe wie alle Deutschen meiner Generation diesel-
ben dunklen Gedanken und Fragen zu dem, was
meine Grolleltern genau im , Dritten Reich® gemacht
haben. Ich denke aber auch unweigerlich an meinen
senegalesischen GroRvater, der fiir die Franzosen nach
dem Krieg in Berlin Bonbons an deutsche Kinder
verteilt hat, der jahrelang in der franzoésischen Armee
gearbeitet, aber nie eine angemessene Rente ge-

sehen hat.

Der Ausgang meiner Fragestellung ist das Schwarze
Deutschsein. In Debatten um Ausldnderfeindlich-
keit/Fremdenfeindlichkeit sehe ich das afrodeutsche
Problem nicht beschrieben, weil Schwarze Deut-
sche weder Auslander noch Fremde sind. Schwarze
Menschen werden totgeschlagen, weil sie Schwarz,
nicht weil sie migriert sind. Schwarze Korper werden
in Europa grundsatzlich als deplatziert gelesen,
obwohl sie es de facto nicht sind. Das ist fiir weifle
Menschen der Tritonus, die verminderte Quinte,

der Teufelsklang.

Als im Haus allméahlich bekannt wurde, dass ich diese
Aneignung auf die Biihne bringe, entgegneten einige:
,Hey, ich hab’ gehort, dass du Mittelreich mit Fliichtlin-
gen umbesetzen willst. Das ist ja lustig!“ Zu-

dem wurden mir im Castingprozess immer {‘

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

wieder wahllos Schwarze Menschen oder Gefliichtete
oder Schauspieler*innen, deren Muttersprache nicht
deutsch ist, vorgeschlagen. Das heil$t, wenn man sagt,
man besetzt Mittelreich mit Schwarzen Schauspiel-
er*innen um, verstehen die Leute, man besetzt es mit
Gefliichteten und Auslédnder*innen. Hier zeigt sich

das Unvermogen der weifSen Kolleg*innen und der
weiflen Imagination selbst, sich einen Schwarzen Korper
jenseits von Prekaritat, Armut, Not, Exotik oder
Flucht vorzustellen.

Im Haus sind alle moglichen Haltungen zu unserem
Projekt vertreten. Von der Reaktion, dass jemand
sofort versteht, was das ist und es gut findet, bis zu der
Aussage, man sei doch schon universell. Insgesamt,
kann man sagen, wird das Projekt als radikal wahrge-
nommen. Fiir manche ist die Umbesetzung selbst

ein Akt der Gewalt. Einer sagte zu mir, ich vollzoge
eine imperiale Geste. Das ist natiirlich toll.

Ich finde es schwierig, wenn Leute das Projekt beldcheln,
weil sie sich nicht vorstellen konnen, dass Schwarze
Profis das gleiche machen kénnen wie weif$e. Das wird
vor allem immer dann sehr explizit, wenn es um die
Umsetzung der musikalischen Komponenten geht. In
Mittelreich wird ja Brahms gesungen. Und die Zweifel
daran, dass ich ein Schwarzes Ensemble zusammen-
stellen kann, welches diese Musik addquat interpretiert
und présentiert, mit denen bin ich so oft konfrontiert
gewesen, dass ich es streckenweise selbst bezweifelt
habe. Und auf einer strukturellen Ebene stimmt dieses
Vorurteil in manchen Féllen. Es gibt schlicht keinen
Schwarzen Chor in Deutschland, der sich mit der Inter-
pretation Europdischer Kunstmusik beschaftigt. Das
ist beispielsweise in Gro3britannien ganz anders.

Ich finde es nicht schlimm, wenn jemand das Projekt
lustig findet. In seiner Dreistigkeit liegt ja auch ein
Witz. Wenn es aber jemand belédchelt, dann versteht die
Person unser Vorhaben als naiv, und das ist ein Prob-
lem. Weil ich weill: Wenn ein weifSer heterosexueller
Mann dasselbe Vorhaben héatte, wiirde niemand lachen.
Wenn dieser weifle Mann sagen wiirde, etwas sei ein
Problem, dann ware es wirklich ein Problem. Und wenn
ich sage, etwas ist ein Problem, dann ist es nur mein

Anta Helena Recke — ,,Uh Baby 4
it’s a White World*“ /

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Problem. Wenn dieser weiffe Mann findet, wir miissen
jetzt Kant machen, dann ist das so. Wenn ich sage, dass
Kant sehr friih eine rassistische Pseudowissenschaft
formuliert hat, in der unser heutiges eurozentristisches
Kulturverstdandnis stark verwurzelt ist, dann ist das
ein verkapptes Nerdwissen. Denn als Schwarze Frau bin
ich kein universelles Subjekt, meine Perspektive
bleibt immer verhandel- oder streitbar, wahrend die
eines weifSen Mannes fast automatisch mit genau
dem richtigen Hauch von ,faktenbasierter Neutrali-
tat und Objektivitét versehen ist.

Dieser Beitrag erschien urspriinglich
in Theater heute 10/2017.

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anta Helena Recke — ,,Uh Baby 4
it’s a White World“

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hitps://dol.org/10.14361/8783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - (- EamTy|


https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

€/ GESPRACH
M/T ALADEA



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Julian Warner (W) Konntest du zunachst etwas tiber
deine Person und dein Forschungsfeld erzédhlen?

Azadeh Sharifi (S) Ich bin Theaterwissenschaftlerin
und promovierte Kulturwissenschaftlerin. In meiner
Dissertation habe ich mich mit dem Programm und der
interkulturellen Offnung von drei Theatern in Kéln,
dem Schauspiel K6ln, dem Comedia Theater und der
Biithne der Kulturen — Arkadas Theater im Zeitraum
2007 bis 2010 beschéftigt und gleichzeitig Interviews
mit Vertreter*innen der zweiten Generation gefiihrt,
die sich explizit als theaterinteressiert bezeichnen. In
dieser Arbeit wurde zum ersten Mal die Perspekti-
ven von People of Color in Bezug zu den Theatern in
Deutschland analysiert. Die letzten Jahre habe ich
nicht fest an einer Universitat, sondern immer wieder
in kleineren Projekten gearbeitet, habe unterrichtet,
und immer an der Schnittstelle zwischen Theorie und
Praxis gearbeitet. Jetzt habe ich eine durch die DFG
geforderte Qualifikationsstelle fiir die Habilitation an
der Ludwig-Maximilians-Universitdt Miinchen. Dort
mochte ich ein Archiv des migrantischen und post-
migrantischen Theaters fiir die Theaterwissenschaft
erarbeiten, da es bisher keine Forschung dazu gibt.
Ich versuche aber nah an der Praxis zu bleiben, das
heildt ich arbeite zum Beispiel auch kuratorisch

bei dem Festival Politik im freien Theater, das 2018
hier in Miinchen stattfinden wird.

W Kannst du die beiden Begriffe ,,postmigrantisch*
und ,,migrantisch” einmal genauer umrei3en?

$ Historisch gesehen konnen wir ab Ende des Zweiten
Weltkriegs durch Zuwanderung und Arbeitsmigration
im Speziellen von einem neuen Deutschland sprechen.
Unter diesen Migrant*innen waren auch viele Kiinst-
ler*innen. Deren Wirken ist in der Literaturwissenschaft
schon gut aufgearbeitet. Es gibt ganz viele Schriftstel-
ler*innen, die nach Deutschland migriert sind, die auf
deutsch und iiber Deutschland geschrieben haben,
aber deren Werke immer unter dem Label ,,Gastarbeiter-
literatur® oder ,,Migrantenliteratur® rezipiert worden
sind. Diese Zuschreibung impliziert, dass sich diese
Literatur nur an bestimmte Bevolkerungsgruppen rich-
tet, also an die sogenannten Communities, oder

Azadeh Sharifi — Vom Schreien und Briillen oder 4
Eine andere Theatergeschichte schreiben

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

dass sie sich nur mit der Situation von Gastarbeiter¥in-
nen auseinandersetzt. Das heillt, es gab immer eine
Zuschreibung, die dafiir gesorgt hat, dass es eine Unter-
scheidung zwischen Schriftsteller*innen und Schrift-
steller*innen of Color oder Schwarzen Schriftsteller*in-
nen gab. So dhnlich kann man das auch im Theater
sehen. Es sind sehr viele Theatermacher*innen nach
Deutschland gekommen, die aber nicht Teil des

Stadt- und Staatstheatersystems geworden sind, die
keine Forderungen und keinen Zugang zur Infra-
struktur der deutschen Theaterszene bekommen haben
und deren Kunst zudem als ,, migrantisch“ gelabelt
worden ist. ,,Migrantisch“ bedeutet in diesem Fall eine
Gleichsetzung mit ,,Amateur* oder , Laie“. Es ist be-
hauptet worden, dass die Arbeiten dieser Menschen
nicht der kiinstlerischen Qualitit des sogenannten
deutschen Theaters entsprachen und sich formal und
narrativ — wenn iiberhaupt — nur an bestimmte Com-
munities richteten. Dieser Argumentation nach passten
sie dadurch oftmals nicht in das Stadttheater und seien
auch nicht forderungswiirdig. Die Nicht-Forderung die-
ser Theatermacher*innen, die seit Jahrzehnten nur in
soziokulturellen Zentren oder Hinterhofen produzieren
oder sich eigene Strukturen aufgebaut haben, ist nach
wie vor ein groRBes Problem. Natiirlich gab es auch einige
Hauser wie die Bithne der Kulturen in Ko6ln, das Thea-
ter an der Ruhr in Miilheim oder das Tiyatrom in Berlin,
an denen das anders lief. Das Label , migrantisch“
bezieht sich zumeist auf die erste Einwander*innen-
Generation, also auf Menschen, die mehrheitlich ihre
kiinstlerische Ausbildung in ihren Herkunftslandern
gemacht haben. Es gibt auch einige Menschen, die
versucht haben sich in Deutschland ausbilden zu las-
sen, die dabei aber vielfach Ausgrenzung erfahren
haben. Ein wichtiger Moment war daher die Entste-
hung des Ballhaus Naunynstralle in Berlin. In Ber-

lin hatten sich viele Kiinstler*innen der zweiten und
dritten Generation gesammelt. Viele kamen vom

Film oder aus der Musik- oder Street-Art-Szene. Die
haben im Hebbel am Ufer unter der Leitung von
Matthias Lilienthal angefangen im Theaterkontext

zu produzieren. Zu dem Zeitpunkt hat auch Shermin
Langhoff dort angefangen kuratorisch zu arbeiten

und sie hat dann dieses Bediirfnis nach einem eigenen
Ort formuliert, an dem , wir“ keine Zuschreibung
erfahren missen und ,wir* etwas entwickeln

kénnen, wo ,,wir* bestimmen kénnen, ‘ ;

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

was die Inhalte, Asthetiken und Narrative unseres
Theaters und unserer Theatergeschichte sind. Dadurch
ist schliefflich das Ballhaus Naunynstralle entstanden
und damit auch das selbstgewéhlte Label, das dieser Ort
bis heute benutzt: ,,postmigrantisches Theater®. Da
hat natiirlich nach kurzer Zeit die ganze Szene hinge-
schaut und das Team hat durch Begriffe wie ,,Migran-
tenstadl“ sehr groRe rassistische Ablehnung erfahren.
Da fielen auch Vorwiirfe wie: ,,Das ist ja so ein Parallel-
universum in Kreuzberg, was die da wieder geschaf-
fen haben“ und ,,Wir wollen doch eine gemeinsame Ge-
sellschaft und keine Parallelgesellschaft” und so weiter.
All diese Ressentiments — man nennt das immer Ressen-
timents, aber es ist Rassismus — haben sie erfahren,
aber gleichzeitig konnten sie sich durchsetzen, weil sie
wichtige Aspekte auf die Theaterbiihne gebracht ha-
ben, die bis dato fiir die deutsche Theaterszene unsicht-
bar waren. Meine Arbeit ist es, zu schauen, wo die
Verbindungslinien liegen zwischen diesem postmigran-
tischen Theater und dem, was schon vorher gemacht
worden ist. Was ist schon erzahlt worden und was

ist schon ausprobiert worden, das aber bis dato
unsichtbar geblieben ist?

W Dein Projekt ist es also, eine Geschichte des post-
migrantischen Theaters zu erzdhlen?

S Genau. Ich versuche Diskontinuitdten und Kontinui-
taten zu beschreiben, da wir nicht einfach von einer
linearen Geschichte sprechen kénnen, sondern eher von
Momenten, die festgehalten worden sind. Zum Beispiel
gab es von 1979 bis 1984 an der Berliner Schaubiihne das
Tiirkische Ensemble. Das Ensemble ist bekannt, aber
was die Kiinstler*innen of Color nach dieser Zeit
gemacht haben, ist sozusagen fiir den deutschen Main-
stream in der Versenkung verschwunden. Natiirlich
haben sie weiter Theater gemacht, aber weil sie eben
nicht mehr prominent durch Peter Stein gefordert
wurden, waren sie auf einmal nicht mehr sichtbar.
Meine Arbeit ist es eben auch, eine Kritik an der
deutschen Theaterwissenschaft und der deutschen
Theaterszene zu schreiben, die jahrzehntelang Kiinst-
ler*innen systemisch ausgegrenzt hat. Wie kann eine
Theatergeschichtsschreibung tiberhaupt funktionieren,
in der diese Personen immer wieder herausgehalten

Azadeh Sharifi — Vom Schreien und Briillen oder ‘
Eine andere Theatergeschichte schreiben

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

werden, und bei der es Kern und Réander gibt. Wo dieser
Kern den Fokus erhélt, aber die Riander, selbst in den
Arbeiten, die sie reflektiert haben, bewirkt haben, dass
besagte Personen weiter ausgegrenzt werden.

W Was du beschreibst, ist eine Art institutioneller
Rassismus, der unter anderem iiber dsthetische Krite-
rien hergestellt wird. Kannst du diesen Zusammen-
hang nédher erlautern?

$ Das kann man gut am Beispiel des interkulturellen
Theaters beschreiben, das sehr wichtig fiir das euro-
paische und deutsche Theater in den 1970er und 1980er
Jahren gewesen ist. Da gab es ein grof3es Interesse an
einer Auseinandersetzung mit ,nicht-europdischen“ oder
maullereuropdischen“ Theaterformen. Theatermache-
r*innen wie Peter Brook oder Ariane Mnouchkine
sind um die Welt gereist und haben geschaut, was

es gibt. Und haben das Gefundene dann hier fiir die
europdischen Bithnen adaptiert. Sie haben das so
verarbeitet, dass ein europdisches Publikum das auch
verdauen konnte — ndmlich als Metapher. Interessan-
terweise gab es zeitgleich in Europa Theatermacher*in-
nen of Color, die im Grunde das gleiche gemacht
haben, aber durch die Label ,Volkstheater, , volkstiim-
liches Theater* oder ,,Community Theater® ausge-
grenzt wurden. Weil es nicht den Vorstellungen oder
Formen von Theater entsprach, die wir in Deutschland
zum Beispiel ,, Stadttheater“ nennen. Es gab zu der
Zeit in Deutschland ein fixes Repertoire mit einer be-
stimmten Form. Diese Form lieR kaum Moglichkei-

ten zu, Geschichten zu erzédhlen, die eben nicht dieser
entsprachen. Und das ist im Grunde bis heute so.

Es gibt ja gerade zum Beispiel einen Riesenhype um
zeitgenossisches iranisches Theater. Interessanterweise
gab es aber gerade in den 1970er und 1980er Jahren, auch
aufgrund der politischen Situation, verschiedene expe-
rimentelle Auseinandersetzungen im iranischen Theater.
Aber iranische Theatermacher*innen, die nach
Deutschland oder woandershin flohen, verloren ihre
Bedeutung. Ein gutes Beispiel hierfiir ist Sohrab
Shahid-Sales, ein ganz wichtiger iranischer Filme- und
Theatermacher, der nach Deutschland geflohen ist
und hier Filme gemacht hat. Die sind mittlerweile auf
allen Festivals, zum Beispiel auf der Berlinale und
anderen, gezeigt worden und er wird immer

wieder mit Retrospektiven gewiirdigt. J !

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wenn man sich aber die Biografie dieses Menschen an-
schaut: Wie er hier kanakisiert, migrantisiert und
marginalisiert wurde, weil die Art und Weise, wie er
Geschichten erzahlt hat, nicht in die Form gepasst

hat ... Mittlerweile l4sst ihn der Hype um iranisches
Theater und iranischen Film natiirlich als glorreich
erscheinen. Aber Fakt ist, dass er aufgrund der erlittenen
Marginalisierung hier in Deutschland in die USA
emigriert und dort in totaler Armut verendet ist. Ich
finde es signifikant, dass Theatermacher*innen in
ihrem eigenen ,ausldndischen“ Kontext, wo voyeuris-
tisch drauf geschaut werden konnte, exotisiert wur-

den. Aber sobald sie einen Bruch in der Biografie hatten,
zum Beispiel durch Flucht und Migration, verschwan-
den sie auf einmal in der Versenkung, bekamen

ein bestimmtes Label und wurden aus ihrem Kon-

text gerissen.

W Hier konnte man die Parallele zu einem Hype um
afrikanische Kunst und auch den Fonds TURN ziehen.
Wie ordnest du so einen Fonds ein, der von der Kultur-
stiftung des Bundes aufgesetzt wurde, um Kooperationen
zwischen deutschen Institutionen und Kiinstler*innen
und Kiinstler*innen vom afrikanischen Kontinent zu for-
dern? Gerade auch vor dem Hintergrund der afro-
deutschen Kritik, die ja darauf hinweist, dass der Fonds
mit seinem Fokus auf Kunst vom afrikanischen Kon-
tinent die Arbeiten Schwarzer Kiinstler*innen in
Deutschland vergisst oder potentiell gar negiert.

S Ich finde viele Produktionen, die daraus entstanden
sind, hochproblematisch, weil das Machtgefélle in den
Produktionen selbst so deutlich wird, auch dann, wenn
sich auf deutscher Seite die Kooperationspartner*in-
nen bemiihen, sich ihrer privilegierten Position bewusst
zu werden. Das Problem beginnt bereits damit, dass die
Gelder und Forderer aus Deutschland stammen. Dass
die deutschen Theatermacher*innen die Kooperatio-
nen ,initiieren, das heilft Antrage schreiben, und dann
die afrikanischen Kiinstler*innen von der Einladung
(rechtlich in Form von Visa) der deutschen Kolleg*in-
nen abhéngig sind, erzeugt ein uniiberwindbares
Machtgefélle, das sich auch in der dsthetischen

Arbeit widerspiegelt.

Azadeh Sharifi — Vom Schreien und Briillen oder
Eine andere Theatergeschichte schreiben g

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

W Du Kkritisierst also nicht nur die Reprasentationen
auf der Bithne, sondern auch die Prozesse des
Theatermachens selbst?

$ Ja, denn neben den Reprasentationen sind die Prozes-
se selbst meistens schon problematisch. Aber auch auf
institutioneller Ebene muss man bereits die Entscheidung,
solche Projekte iiberhaupt zu férdern, hinterfragen.
Ich habe den Eindruck, dass solche Forderinstrumente,
dhnlich wie Entwicklungshilfe, kolonialen Weltvor-
stellungen und Machverhéltnissen verhaftet bleiben.
Und wenn mir dann entgegnet wird, dass es im Pro-
duktionsprozess eine kritische Auseinandersetzung
gegeben hat, dann kann ich dazu nur sagen, dass

diese Auseinandersetzung nicht auf kiinstlerischer
Ebene sichtbar wird.

W Wiirdest du dann sagen, dass das Einladen oder
Produzieren von afrikanischer Kunst immanent
Exotismen bedient und fiir eine deutsche Bithne im
Grunde genommen deren Whiteness verstarkt
bzw. erst ermoglicht?

S Das konnte eine Konsequenz sein aus dem, was da
gemacht wird. Ich glaube aber, dass die Motivatio-
nen anders geartet sind. Ich glaube, dass dadurch, dass
solche Gelder zur Verfiigung gestellt werden, eine
starkere Auseinandersetzung provoziert werden soll.
Aber die Projekte bleiben in diesem kolonialen Ge-
danken von ,Wer braucht Geld“ und ,,Wer hat das Geld*
verhaftet. Es gibt Festivals, die tatsdchlich versuchen,
sich mit diesem weifen Machtraum, den sie besitzen,
kritisch auseinanderzusetzen. Aber beim Fonds TURN
habe ich das Gefiihl, dass oft nicht ausreichend dafiir
Sorge getragen werden kann, dass ein nachhaltiger
gesellschaftlicher und kiinstlerischer Diskurs stattfin-
det. Sondern, dass schlimmstenfalls eben noch im-
mer Exotik und Voyeurismus durchschlagen, dass die
Zuschauenden sich also entweder freuen, Menschen
aus Afrika auf der Biithne gesehen zu haben, oder raus-
gehen und sagen, es war ganz schrecklich, leidende
Schwarze Kinder zu sehen, und jetzt miissen sie dem
Roten Kreuz fiinf Euro spenden. Das ist der Stand
des Diskurses, und wir kommen da nicht weiter.

Und mein Eindruck ist leider, dass diese Kritik
als nicht berechtigt angesehen wird. ,,Aber
wir tun doch was! Wir férdern das, ja?“ hort 57

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

man aus der Richtung. Und dann darf alles, was
den weifSen Programmverantwortlichen weh tut, da
nicht rein.

Die Kritik von Schwarzen deutschen Kiinstler*innen
am Fonds TURN und den von ihm geférderten Pro-
jekten ist jedoch abgetrennt davon zu betrachten. Sie
fiihlen sich aus meiner Sicht zu Recht ferngehalten,
und das fiihrt dann zu grotesken Momenten, in denen
Schwarze deutsche Kiinstler*innen sich gegen ihre
Kolleg*innen vom Kontinent stellen miissen. Und die-
ser Konflikt wird dann auch noch in einem weiflen
Raum ausgehandelt, was zu einem ,,divide and rule“
fahrt. Ich war bei zwei Diskussionsrunden zu Sorry von
Monster Truck dabei und das war beide Male schmerz-
haft und dramatisch: Einmal mit einer Person, die sich
solidarisch positioniert und eine Kritik an der Repro-
duktion von Rassismus in der Performance formuliert
hat. Ein andermal wurde die Diskussion von Schwar-
zen Kiinstler*innen in Berlin organisiert und da war nie-
mand von den Entscheider*innen fiir Férderungen und
Fordergelder da. Das fiihrte dazu, dass der an der Produk-
tion beteiligte Schwarze Kiinstler vom Kontinent einer
breiten Front der Berliner Schwarzen Community aus-
gesetzt war, was unglaublich problematisch war. Und
die zwei Kiinstler*innen, die das Projekt initiiert
haben, das einfach nur so abgeblockt haben.

Bei dem Festival ,,Augenblick mal!“ sald ich auch
im Kuratorium. Wir hatten im Vorfeld eine sehr hart
gefiihrte Diskussion dariiber, ob wir Sorry einladen
oder nicht. Aber meine Kolleg*innen haben auf mein
Veto nicht horen wollen. Das Resultat war, dass diese
Performance einen sehr gewaltvollen Raum produziert
hat. Danach haben sich meine Kolleg*innen alle bei
mir dafiir entschuldigt, dass sie mir nicht zugehort haben.
Ich will mich aber nicht schon wieder tiber Sorry auf-
regen. Worum es mir geht, ist, dass sich in diesem Stiick
die rassistische Gewaltebene derart manifestiert hat
und sozusagen fortgefiihrt wird. Natiirlich kann man
dariiber unterschiedlicher Meinung sein, auch in der
Blackface-Debatte gab es unterschiedliche Meinungen.
Interessanterweise war es hier jedoch so, dass vor
allem eine Schwarze Kollegin, die eine andere Position
vertreten hat, unter die Miihlen geraten ist. Sie wurde
regelrecht herausgepickt und Bithnenwatch gegeniiber-
gestellt. Da stand sie am Ende alleine gegentiber

Azadeh Sharifi — Vom Schreien und Briillen oder
Eine andere Theatergeschichte schreiben

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

der Schwarzen Community. Die Art und Weise, durch
die einzelne Personen in dieser gewaltvollen Struktur
isoliert werden, miissen wir endlich thematisieren! Ich
weild gar nicht, wie wir damit umgehen sollen.

W Wir stehen an einem historischen Wendepunkt:
Du hast jetzt eine DFG-geforderte Stelle, schreibst an
dieser Geschichte, ich mache zusammen mit dem
Mousonturm ein Buch zum Thema Allianzen. Wir sind
auf einmal ganz viele kleine Agent*innen, die Teil

von irgendwelchen Projekten oder Institutionen sind,
teilweise auch geplant durch Projekte wie 360° der
Kulturstiftung des Bundes, und stoflen dann auf diese
systemische oder strukturelle Gewalt, die du be-
schreibst. In dem Zusammenhang fand ich die Aussage
von einer kiinstlerischen Leiterin zu Sorry strukturell
interessant. Diese Person sagte, sie habe in dem Stiick
gesessen und es habe so unglaublich weh getan,

dass sie es einfach einladen musste.

$ Das ist auch die Begriindung, warum andere weif3e
Personen das Stiick einladen wollten. Deshalb habe

ich das so banalisiert: ,,Naja, und dann gehe ich so nach
Hause und spende fiinf Euro.“ oder ,,Und dann habe
ich den Kindern eben in dem Stiick die Kunst abgekauft.
Weil ich mich so schlecht gefiihlt habe. Das hat mir so
weh getan.“ Gestern habe ich mit meinen Studierenden
dariiber gesprochen, dass Johan Simons, als er Jean
Genets The Blacks inszeniert und das N-Wort verwen-
det hat, genau dasselbe gesagt hat: Es muss weh tun,
aber wir miissen diese Rassismus-Diskussion fiihren.
Die Frage ist: Auf wessen Kosten passiert das? Wer
bestimmt diesen Diskurs, denn offensichtlich bestimmen
wir, die davon betroffen sind, ihn nicht. Wer darf dann
als ein Token oder als Maskottchen prasent sein, um die
Stimme der Community zu reprasentieren? Und schrei-
en und briillen und Schmerzen erfahren in verschieden-
ster Form, und trotzdem wird da nicht hingehort.
Weil es offensichtlich ganz wichtig ist, dass wir dariiber
diskutieren. Es muss immer zuerst diskutiert werden,
weil es mir als weifle Person weh tut.

W Da sind wir ja dann an dem Punkt der von dir beschrie-
benen Diskontinuitdten von postmigrantischem Theater:
Es geht um das Drinnen und DrauRen, es geht immer um
die Frage der Teilhabe. Und in dem Satz ,,Das

muss weh tun“ sind wir halt nicht drin. ‘ y

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

S Genau. Wenn wir drin sind, dann sind wir als die
Buhmaéinner und -frauen drin, als die SpaRverderber*in-
nen. Es gibt Leute, die kimpfen und kdmpfen und sind
kleine Agent*innen, wie du sagst, und héren dann von
anderen erfolgreichen Tokens so Spriiche wie ,,Chill
mal, es ist Sonntag®. Und dann gibt es eben diese
Tokens, meistens Cis-Manner, die sich anpassen und
Karriere machen. Die lassen dann aber auch die Tiir
zu, machen sie nicht auf und verfestigen damit weiter
die bestehenden Strukturen. Teilhabe bedeutet eben
auch immer, dass wir People of Color gelabelt werden,
markiert werden und es bestimmte Zuschreibungen
fiir uns gibt, gegen die wir kdmpfen miissen, auch wenn
es anstrengend ist. Manche Leute kann man zum Bei-
spiel besser handhaben als andere: Aus verschiedenen
Griinden kann man mich einladen; vielleicht tut es
mal weh, was ich sage, aber meistens bin ich dann doch
zu diplomatisch und man kann mir zuschauen oder
zuhoren. Aber andere Personen mit einer anderen, viel
direkteren Sprache und radikaleren Forderungen, die
sind dann nicht mehr zu ,ertragen®. Ich will auch eine
Auseinandersetzung, die wir mit uns selbst fithren
miissen, und ich wiirde sagen, wir sind uns bewusst

- ,woke* — iiber die Position, die wir haben, aber

die Frage ist trotzdem: Wer schafft es nicht und wer
darf nicht teilhaben? Wenn wir sprechen, wem

wird dann nicht mehr zugehort?

W Ganz wichtig an dem Punkt ist, dass wir, die wir in
den Institutionen sind, diese bléden Standards im
Kontext sogenannter ,Qualitat erfiillen: Wir stellen
uns in einen Seminarraum und leiten etwas an.

Aber viele Leute, die aus den sogenannten Communi-
ties kommen, erfiillen diese Standards nicht. Interes-
santerweise hat unser Gesprach jetzt einen Shift genom-
men, hin zu einer internen People of Color-Diskussion.
Die Frage ist nun, was machen wir in dieser histori-
schen Situation, in der es in den weiflen Institutionen
eine Offnung gibt? Ich sehe derzeit drei verschiedene
Typen von Kulturarbeiter*innen of Color. Es gibt diejeni-
gen unter uns, die in die Institutionen gehen oder
durch diverse Projekte reinkommen und schlicht einen
Karriereweg verfolgen. Die sehen sich auch nicht

als Teil eines politischen Kampfes. Dann gibt es die-
jenigen, die sich vielleicht als Teil eines politischen
Kampfes verstehen, aber vielleicht nochmal
differenziertere Aussagen treffen wollen und 70

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

dadurch im Diskurs zu Spalter*innen instrumentali-
siert werden. Und dann gibt es diejenigen, die sich wie
du als Aktivist*innen verstehen. Ich frage mich nicht
nur, was das fiir eine historische Situation ist, in der wir
uns befinden, sondern auch weitergehend, ob es das
Haus, dessen Tiir wir just aufsperren und in das

wir hineinwollen, tiberhaupt noch gibt?

S Ich glaube, es ist genau beides. Einerseits sind wir
Teil des Systems, und wir miissen dariiber sprechen,
dass es strukturellen Rassismus gibt und wir kdmpfen
miissen, um in diese Institutionen hinein zu kommen -
egal ob wir ins Stadttheater wollen oder eine Karriere
an der Universitat machen wollen. Ich glaube zum
Beispiel gerade nicht, dass ich eine Stelle in der Theater-
wissenschaft in Deutschland bekommen werde, wenn
ich habilitiert bin. Egal, wie wichtig es von manchen Leu-
ten gehalten wird, dass ich diese bekomme. Dennoch
stehe ich vor den Studierenden, mache ein Seminar, for-
sche, werde diese Kritik formulieren, werde sie im
Klassenzimmer wiedergeben — in der Hoffnung natiir-
lich, dass da nicht nur weifSe Studierende kommen,
sondern auch PoCs und Schwarze, und sie in mir je-
manden sehen konnen, der Wissenschaft anders be-
treibt. Deswegen betreibe ich aktivistische Wissenschaft.
Die hat eine Relevanz fiir bestimmte Personen und

es geht mir darum, Strukturen, die unsichtbar geblieben
sind, sichtbar zu machen. Das ist kein in sich abge-
schlossenes Projekt, sondern die Form, in der ich Wissen-
schaft betreiben mochte. Und hier stellt sich die Frage,
ob die deutsche Akademie dazu geeignet ist.

Vielleicht bekomme ich ja auch eine Nische ab und
kann dann meine Arbeit weiterbetreiben. Andererseits
stehen wir vor den Tiiren, wollen die einrennen und
sagen dann vielleicht , Fuck off*, wie viele vor uns, und
machen etwas Eigenes. Das ist auch die Idee hinter
dem postmigrantischen Theater gewesen. Man kann
den Schritt vom Ballhaus Naunynstralle ins Maxim
Gorki Theater kritisieren oder auch nicht. Der war not-
wendig und gleichzeitig stellt sich die Frage: Ist das
nicht wieder ein Schritt zuriick ins System, das natiirlich
Rassismen und Machtverhéltnisse reproduziert? Dem
muss man sich irgendwie stellen und das Maxim Gorki
Theater ist genau wie alle anderen Theater hierar-
chisch organisiert, auch dort manifestieren sich

Azadeh Sharifi — Vom Schreien und Briillen oder f
Eine andere Theatergeschichte schreiben /

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sexismus oder Ableismus. Shermin Langhoff leistet
natiirlich, was sie kann, in diesem System als Inten-
dantin. Und gleichzeitig ist es aber so, dass das System
ein Stadttheater ist mit diesen Strukturen. Und dann
stellt sich die Frage, was kann aus dem Ballhaus
NaunynstraRe resultieren? Was fiir Strukturen wollen
wir denn? Inwieweit wollen wir denn erstmal Rdume
schaffen, in denen sich Menschen sicher fiihlen, in denen
bestimmte Menschen prasent sein konnen, sich repra-
sentiert fithlen und im bestem Fall empowert rausgehen
konnen? Das ist sozusagen die andere Seite, mit der
wir konfrontiert sind. Es ist ja nicht nur so, dass wir
dieses rassistische System ankreiden. Die Frage ist:
Wie leben wir mit diesem rassistischen System? Werden
wir uns alle irgendwann in dieses System einpflegen,
weil das System flexibel ist und uns einzeln schluckt,
weil wir leicht schluckbar sind, und dann wird es
vielleicht ein bisschen offener, aber eben auch nicht
wirklich. Oder, und das ist glaube ich die Parallel-
strategie, die wir alle fahren, schaffen wir etwas, hinter
dem wir auch wirklich stehen kénnen und eben auch
ein Haus schaffen? Ein Haus, du hast es gesagt, von dem
wir sagen konnen: Es ist eben nicht nur fiir die nach-
ste Generation, sondern auch fiir die unserer Enkelkin-
der. Dafiir ist die afrodeutsche Community ein super
Beispiel. Weil die natiirlich mit der Griindung der

ISD - Initiative Schwarze Menschen in Deutschland
oder mit den wichtigen Schwarzen Aktivist*innen

und Feminist*innen von Adefra in Form einer Biblio-
thek und anderen Strukturen eine Grundlage ge-
schaffen haben. Ein anderes Beispiel ist die German
Studies Association in den USA, in deren Kontext

es die Black Diaspora Studies gibt. Auch andere Netz-
werke in den USA, die immer wieder dafiir sorgen,
dass Schwarze und PoC-Wissenschaftler*innen eine
Plattform finden. Die habe ich hier in Deutschland
bisher nicht gesehen. In Deutschland wird Germanistik
immer noch so weif$ wie moglich gehalten. Als ich

das als Kritik letztes Jahr auf der German Studies Kon-
ferenz angebracht habe, haben mich die Kolleg*innen
aus den USA, darunter auch weif$e Kolleg*innen, an-
geschaut, als ob ich vom Mond kidme, weil sie sich

das nicht vorstellen konnten. Und ich sagte nur: Geht
doch mal in den Raum nebenan, da sitzen die ganzen
Professor*innen aus Deutschland, denen all das
scheillegal ist. Fiir die gilt immer noch: Kant,

Schiller, Hegel — das ist sozusagen deutsch. 7 l

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Und alles andere, was wir als PoCs machen, ist irgend-
wie so ... Aber ich kann jetzt deshalb nicht nur die
ganze Zeit weifSe Professor*innen anschreien und sagen
,Mach mal was!“ oder diese Intendant*innen. Ich
muss auch was Eigenes schaffen, in dem ich wieder
Kraft tanken kann.

W Durch Netzwerke.

S Genau, indem ich zum Beispiel Netzwerke
und Allianzen bilde.

Azadeh Sharifi — Vom Schreien und Briillen oder y
Eine andere Theatergeschichte schreiben / 4

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

nternationale Ausrichtung und interkultu-
relle Offnung sind vollkommen unter-
schiedliche Dinge. Wer ein internationales
Programm gestaltet, sollte selbstver-
standlich aulRereuropéaische Positionen
mitberiicksichtigen. Gegen die Ausschliisse,
die Kiinstler*innen of Color im Theater oder in an-
deren Kulturinstitutionen erfahren, ist damit allerdings
noch nichts getan. Afrikanische und afroeuropéische
Positionen diirfen jedoch nicht gegeneinander aufgewo-
gen werden. Es muss darum gehen, Verbindungen
herzustellen und in einen produktiven Austausch
zu treten.

2011 startete das Biindnis Bithnenwatch das, was die
,Blackfacing-Debatte“ genannt wurde, jedoch von
Anfang an viel mehr eine Debatte um Rassismus im
Theater war. Blackface und die Reproduktion ras-
sistischer Bilder und rassistischer Sprache wurden von
den Kritiker*innen als Symptome eines Betriebs ver-
standen, der lieber weifle Schauspieler*innen schwarz
anmalt, als Schwarze Schauspieler*innen in den
Ensembles zu beschaftigen, und der sich ein Schwarzes
Publikum wohl gar nicht erst vorstellen kann, sonst
hatte man mit der Kritik sicherlich gerechnet.

Die Debatte brachte das Theater in Zugzwang. Es wurde
Aufmerksambkeit auf die fehlende Prasenz Schwarzer
Menschen auf und hinter der Biihne gelenkt. Der Frage,
fiir wen die Theater eigentlich da sind, welche Per-
spektiven dort eine Bithne bekommen und welche nicht,
mussten sich immer mehr Institutionen stellen.
Seitdem sieht man tatsdchlich mehr Schwarze Schau-
spieler*innen und Schauspieler*innen of Color in

den Ensembles (meist genau eine Person pro Haus) und
in der Freien Szene entstehen seitdem zahlreiche Ar-
beiten aus Schwarzer Perspektive, fiir die die Macher*in-
nen nach wie vor mehr Anerkennung und grofRere
Sichtbarkeit einfordern. Wahrend also den Institutio-
nen ihr Weifisein bewusst wird, wachst bei Schwarzen
Kiinstler*innen das Selbstverstandnis, sich als Teil

des Betriebs zu begreifen, die eigenen Themen und
kiinstlerischen Fragestellungen ernst zu nehmen

und dartiber miteinander in Austausch zu treten —

Simone Dede Ayivi — Internationalitat =
Interkultur. Eine Schwarze deutsche Kritik /

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

kiinstlerische und strukturelle Fragen betreffend.
Vielen Akteur*innen ist nun also klar, dass Schwarze
Perspektiven einen Platz am Theater haben miissen.
Die Frage ist jedoch, welche Schliisse aus dieser Erkennt-
nis gezogen werden und welche Schritte eingeleitet
werden, um eine Verdnderung herbeizufiihren.

Vor einigen Monaten war ich Teil einer Podiumsdiskus-
sion. Ich sal§ dort als Kiinstlerin und einzige Person

of Color neben Kurator*innen und Personen aus der
Kulturférderung. Alle waren sich einig, dass Theater
keine weifien Raume sein sollten und alle waren tiber-
zeugt davon, dass sie es anders und besser machten.
Als ich von meinen Erfahrungen als afrodeutsche Kiinst-
lerin berichtet hatte, konnte jedoch niemand darauf
eingehen. Die Kolleg¥innen hatten schlichtweg keiner-
lei Ahnung von aktuellen Diskussionen um afro-
deutsches oder postmigrantisches Theater. Dieses
Phanomen begegnet mir immer haufiger. Viele
Entscheider*innen im Kulturbetrieb haben Konsequen-
zen aus der Rassismusdebatte gezogen. Leider nut-

zen diese Konsequenzen denjenigen, die die Ausschliisse
anprangerten, nur wenig. Denn die Antwort war
nicht, Zugéinge fiir Kiinstler*innen zu schaffen, die im
deutschen Kulturbetrieb bisher ausgeschlossen wur-
den, sondern ihre Festivals und Hauser internationaler
auszurichten beziehungsweise in ihre international
angelegten Programme mehr Kiinstler*innen vom afri-
kanischen Kontinent miteinzubeziehen. Es ist in
jedem Fall eine positive Entwicklung, dass wir inzwi-
schen mehr afrikanische Arbeiten in Deutschland
sehen konnen. Eine Kollegin aus Kenia meinte einmal:
,International“ heilt in Deutschland meist Oster-
reich, Schweiz und zwei Leute aus Belgien. Ich freue
mich, dass ich diesen Eindruck nicht vollkommen
bestétigen kann. Ich verstehe allerdings, woher er
kommt: Im internationalen Kulturbetrieb sind afrika-
nische Positionen immer noch unterreprasentiert.

Dass diese jetzt ein grofleres Forum bekommen, ist ein
wichtiger Schritt und die zunehmende Sichtbarkeit
afrikanischer Kiinstler*innen empowert auch afrodeut-
sche Kolleg*innen, die zunehmend den deutschen
Kanon, der ihnen auf dem Weg in Theaterberufe mit-
gegeben wurde, hinterfragen und sich sowohl
asthetisch als auch inhaltlich von afrikanischen
Kiinstler*innen und Wissenschaftler*innen

beeinflussen lassen. 77

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Es darf jedoch nicht passieren, dass durch die Einladung
afrikanischer Perspektiven der Auftrag zur Offnung
der Radume als ausgefiihrt gilt. Es muss weiterhin daran
gearbeitet werden, auch afrodeutschen oder anderen
marginalisierten Positionen aus dem Inland ein Forum
zu bieten. Denn Schwarze Perspektive ist nicht gleich
Schwarze Perspektive. Schon gar nicht in Bezug auf die
Rassismusdebatte, die diese Verdnderungen angesto-
Ben hat. Denn in dieser Debatte ging es hauptsédchlich
darum, strukturelle Hiirden und Ausschliisse aufzu-
zeigen, mit denen Schwarze Menschen in der sogenann-
ten weiflen Mehrheitsgesellschaft konfrontiert sind.
Die Schwerpunktsetzung auf Perspektiven vom afrika-
nischen Kontinent bietet Theatern die Moglichkeit,

die Kritik an den eigenen Strukturen zu ignorieren und
sich gleichzeitig gegen den Vorwurf zu verwahren,

man sei ein Theater nur fiir Weifle. Kiinstler*innen aus
Afrika einzuladen ist auch attraktiv, weil man seinem
Publikum etwas von weit her bieten kann. Ich meine das
nicht nur negativ im Sinne von Exotismus. Ich bin iber-
zeugt davon, dass es eine Errungenschaft ist, dass auch
hier das Angebot an Theaterarbeiten aus verschiede-
nen afrikanischen Landern grofler wird und so vielfal-
tige Arbeiten einem breiteren Publikum in Deutschland
zuganglich gemacht werden. Diese Tatsache sollte
jedoch nicht mit der vorhergehenden Diskussion ver-
mengt werden, denn sie verfestigt eher das Problem
und die Sehgewohnheit, dass Deutsche weif§ sind und
Schwarze und People of Color von woanders herkom-
men und nicht Teil der eigenen Gemeinschaft sind. Es
sollte auBerdem selbstkritisch hinterfragt werden,

ob es fiir Theater unkomplizierter ist, mit afrikanischen
Gaisten zu arbeiten, weil sie eben geladene Géste sind,
die irgendwann auch wieder gehen. Da sie nicht aus den
eigenen Strukturen, sondern mit einem AuRenblick
kommen, stellen sie diese Strukturen auch nicht so
grundlegend in Frage, wie es Schwarze und People of
Color tun, die im hiesigen Theaterbetrieb bereits
Rassismus erfahren haben und fordern gleichberechtigt
zu weiflen Kiinstler*innen arbeiten zu konnen, die
gleichen Moglichkeiten zu haben und mit ihren Themen,
Erfahrungen und sich daraus ergebenden dsthetischen
Zugriffen ernst genommen zu werden. All das sind
Fragen, die sich Schwarze Menschen, die nicht

Simone Dede Ayivi — Internationalitat =
Interkultur. Eine Schwarze deutsche Kritik /

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

in einer weifSen Mehrheitsgesellschaft sozialisiert
wurden, in diesem Kontext nicht stellen miissen und
deshalb nur selten zur Sprache bringen. Wenn es
nicht nur um (Selbst-)Repréasentation und Sichtbarkeit
Schwarzer Menschen auf der Biihne geht, sondern
auch darum, sich mit Rassismus auseinanderzusetzen,
ist die Fokus-Verschiebung auf den afrikanischen
Kontinent deshalb eher kontraproduktiv.

Dass Schwarze Protagonist*innen im Theater hauptsach-
lich in internationalen Ensembles oder als internatio-
naler Austausch prasent sind, verfestigt wie gesagt das
Bild von weiffen Deutschen und Schwarzen Auslan-
der*innen. Eine Vorstellung, gegen die im postmigran-
tischen Theater seit Jahren angearbeitet wird. So be-
zeichnete Shermin Langhoff schon in ihrer Anfangszeit
am Ballhaus NaunynstraRe Berlin die Geschichten, die
dort erzahlt wurden, als ,,neue deutsche Geschichten“.
Das Ziel sollte also sein, dass sich Schwarze Menschen,
die sich als selbstverstandlicher Teil der Gesellschaft
sehen, auch als solcher anerkannt werden und sich

mit eben diesem Selbstverstdandnis auch im Theater
wiederfinden. Auf der Biihne, hinter den Kulissen

und im Zuschauerraum.

Ein Beispiel dafiir, wie unterschiedlich die Beziige auf
den Themenkomplex Rassismus im Theater sein
konnen, ist eine Diskussion, die ich im Rahmen des
Festivals Afropean Mimicry & Mockery am Kiinstler-
haus Mousonturm Frankfurt mit einem nigerianischen
Kollegen hatte, der mit seiner Gruppe The Footprints
gemeinsam mit Monster Truck die Performance SORRY
realisiert hatte, in der rassistische Bilder auf eine
Weise reproduziert wurden, dass die wohl rassismus-
kritische Absicht des Stiicks fiir ein afrodeutsches
Publikum im Grunde nicht zu entschliisseln war. Unsere
Diskussion entspann sich um Bananen auf der Biihne.
Der Kollege war sichtlich iiberrascht dariiber, dass er in
Deutschland immer wieder auf diese Bananen ange-
sprochen wurde. Er war der Uberzeugung, eine Banane
sei nur eine Banane und kein Theaterzeichen oder

gar rassistisches Symbol. Aus seiner Perspektive ist
das bestimmt richtig. Und eine Banane an sich ist
auch nicht rassistisch, sondern lecker und nahrhaft.
Wer aber damit aufgewachsen ist, von weiffen Men-
schen als Affe beschimpft zu werden, wer ge-

sehen hat, wie Schwarze FulRballspieler mit 7y

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bananen beworfen werden, und generell immer wieder
im Alltag mit dem rassistischen Stereotyp von Bana-
nen essenden Afrikaner*innen konfrontiert ist, der
kann in einer Schwarzen Person, die auf einer Biihne
eine Banane isst, nicht einfach einen Menschen
sehen, der geniisslich Obst verspeist. Welche Bilder
oder Handlungen in welchem MaRe rassistisch auf-
geladen sind, ist kontextabhédngig. In den USA zum Bei-
spiel ist es die Wassermelone und nicht die Banane,
die Schwarze Menschen in der Offentlichkeit meiden,
weil sie bestimmte Assoziationen hervorruft. Ich
kann die Verwirrung des Kollegen iiber die Emporung
nachvollziehen, denn wer beginnt schon seine Theater-
arbeit mit einer Recherche zu Obst und Rassismus

in verschiedenen Landern. Die Verantwortung, die
nigerianischen Kollegen dariiber zu informieren,

héatte bei den deutschen Beteiligten gelegen.

Es stecken viele Chancen im Austausch mit afrikani-
schen Perspektiven, die meiner Erfahrung nach noch
viel zu wenig genutzt werden. Die oben beschriebene
Diskussion hétte weiter gefiithrt werden konnen. Bei
keiner der Veranstaltungen, an denen ich in den letz-
ten Jahren teilgenommen habe, wurde ein Austausch
zwischen Kiinstler*innen vom Kontinent und aus der
Diaspora explizit gefordert. Sehr gern wiirde ich
mich iiber Gemeinsamkeiten und Unterschiede aus-
tauschen. Dies ist zur Zeit nur auf private Initiati-
ven hin moglich. Ich selbst beschéftige mich in meinen
Arbeiten immer wieder mit Kolonialgeschichte oder
westafrikanischem Wissen, dass zum Teil durch den Ko-
lonialismus verloren ging, zum Teil aufgrund eines
rassistischen Bewertungssystems in Europa nicht ernst
genommen wird und mir deshalb lange Zeit verwehrt
blieb. In meinem Studium spielte Theater aus afrikani-
schen Liandern zum Beispiel iiberhaupt keine Rolle.
Bei einem Besuch in Togo hatte ich interessante Gespré-
che mit Kolleg*innen, die dort zur Geschichte der
deutschen Kolonialherrschaft arbeiteten, wahrend ich
mich in Berlin am Theater mit der Erinnerung an
deutschen Kolonialismus beschéftigte.

Als Teilnehmerin des Afro-Tech Fests in Dortmund bot
sich mir die Gelegenheit, mit Schwarzen Kiinstler*innen,
Wissenschaftler*innen und Unternehmer*innen aus
dem Technologie-Bereich ins Gesprédch zu

kommen, die aus Europa, Afrika und den y ﬂ

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

USA angereist waren. Dieser Austausch war fiir mich
eine wichtige Erfahrung. Die Moglichkeit, vom Arbeiten
in verschiedenen Kontexten zu erfahren, die unter-
schiedlichen Auspragungen von Rassismus und die
Strategien dagegen in den USA und Europa zu dis-
kutieren und diese Erfahrungen mit Schwarzen Men-
schen zu teilen, die nicht in einer weifSen Mehrheits-
gesellschaft leben und arbeiten, und deren Perspektive
auf unsere Probleme und Fragestellungen in der Dias-
pora gespiegelt zu bekommen, ist eine grolle Bereiche-
rung. Es gibt viel voneinander zu erfahren und zu
lernen. Solche Gespréche fordern nicht nur gegenseitiges
Verstandnis und Solidaritét, sondern inspirieren auch
fiir die kiinstlerische Praxis. Im Afrofuturismus bei-
spielsweise beeinflussen sich Schwarze Kiinstler*innen
aus allen Sparten und Kontinenten.

Wiéhrend ich haufig von Dramaturg*innen und Presse-
abteilungen angeschrieben werde, ob ich nicht diese
oder jene Veranstaltung mit Protagonist*innen aus afri-
kanischen Landern innerhalb der Schwarzen Commu-
nity bewerben konnte, werde ich nie gefragt, ob ich nicht
eine Person aus der Community kenne, die Publikums-
gesprache oder Workshops mit den Gésten moderiert,
da sie ja aus Schwarzer Perspektive sicherlich andere
Fragen stellt als weille Kolleg*innen oder den Gésten
bestimmt interessante Informationen iiber die Arbeit
von Menschen afrikanischer Herkunft in Deutschland
geben konnte. Diese Gesprache konnten Verbindun-
gen zwischen Kiinstler*innen schaffen, die zumindest
eins gemeinsam haben: Sie sind die ,,Anderen im
deutschen Kulturbetrieb.

Auch die Bananen-Diskussion hétte produktiv verlaufen
konnen, hatte es dafiir den richtigen Rahmen gegeben.
Solche Themen sind nichts, was man nebenher diskutiert.
Sie miissen der Schwerpunkt eines Gesprachs sein,

fiir das man sich Zeit und Ruhe nimmt. Ein runder Tisch
oder Workshops, offen nur fiir Schwarze Menschen,

die in verschiedenen Landern leben, zum Thema post-
koloniale Kunst im globalen Kontext wéren eine
Moglichkeit, diese Auseinandersetzungen zu fiihren.

Simone Dede Ayivi — Internationalitat = 7 4
Interkultur. Eine Schwarze deutsche Kritik

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4
hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Access



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UG |||||
4
il



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hitps://dol.org/10.14361/8783839443408 - am 13.02.2028, 13:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEATER

S
SOL/DAR/ScHE
/MSTITZ THpw



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ieser Text basiert auf
Gesprachen, die wir
seit Herbst 2016 immer
wieder in unterschied-
lichen Konstellationen gemeinsam
gefuhrt haben. Erniichterung und Wut,
aber auch Hilflosigkeit gegenuber
ganz konkreten Situationen, zugleich
das Nachdenken Uber praktische
Handlungsmadglichkeiten und -visionen
waren der Tenor dieser Gesprache.
Und dieser vielstimmige Tenor speist
sich aus drei unterschiedlichen Per-
spektiven. Der Text wird bei seinem Er-
scheinen schon nicht mehr auf dem
neuesten Stand sein, da sich zwischen-
zeitlich wieder eine Vielzahl weiterer
problematischer Vorfélle, vielleicht auch
positiver Impulse ereignet haben
wird. Er ist deshalb eine Einladung zu
einer andauernden Debatte verbun-
den mit der Suche nach Verbiindeten.

I"Jberlegungen uar
Solidarischen Institution

,The twenty-first century will be the century of the
migrant.“ (Nail 2015: 187) — eine Zeitdiagnose

von Thomas Nail, die wahr ist und der ich doch beim
ersten Lesen Kkritisch gegentiber stand.

Ewelina Benbenek, Nadine Jessen, Elisa Liepsch
— Theater als Solidarische Institution

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wir alle wissen, dass der Druck, sich aufgrund von
O0konomischer Not oder politischen Repressionen aller
Art iiber nationale Grenzen hinweg zu bewegen, unsere
Zeit bestimmt. Und doch kann Nails so wahre Be-
schreibung unserer Zeit missverstanden werden, wenn
nicht eingestanden wird, dass es unterschiedliche
Qualitaten jener Bewegung gibt, die als ,,Migration“
beschrieben wird. In einer sich neoliberal globali-
sierenden Welt, die auf patriarchalischen Strukturen
basiert, gibt es jene, die aufgrund von Arbeitsverhélt-
nissen stetig in andere Lander und Stadte ziehen, um
sich nach einiger Zeit fiir das ndchste und bessere
Angebot weiter zu bewegen. Wir wissen dies und im
gleichen Zuge muss gesagt werden, dass jene, die
Teil dieser Gruppe sind, tiber Pdasse und Ressourcen
verfiigen, die ihre Bewegungen moglich und einfach
machen. Wir wissen auch, dass es im Gegensatz dazu
jene gibt, deren Migration auf ungleichen, globalen
Machtverhéiltnissen basiert und darin miindet, dass
dieser Gruppe, vor allem in westlichen Landern,
das Recht zu arbeiten und politisch inkludiert zu sein
abgesprochen wird und ihnen stdndig Deportatio-
nen oder andere Sanktionen angedroht werden.

Die Prognose, dass dieses Jahrhundert das ,,Jahr-
hundert der Migrant*innen“ sein wird, macht fiir
mich als ein Statement des Empowerments nur Sinn,
wenn es sich davon abwendet, diejenigen, die aus
prekaren Griinden migrieren, um sich erneut in prekéa-
ren Zustdnden wiederzufinden, als , Opfer® ihrer
Situation wahrzunehmen. Es geht im Gegenteil darum,
anzuerkennen, dass diejenigen, die aufgrund von
menschenunwiirdigen Zustdnden in andere Lander
migrieren, selbst iiber starke Strukturen und Res-
sourcen verfiigen, um sich weiter zu bewegen - so schwer
ihnen diese Bewegung durch rechtliche und politische
Rahmenbedingungen auch gemacht werden mag.

Die klare Verneinung der Konstruktion einer Klasse
von Migrant*innen und Gefliichteten als opferbehaf-
tete, handlungsunfiahige Existenzen ist jedoch nicht die
einzige Konsequenz, die kritischen Uberlegungen zur
Frage unseres Jahrhunderts, des Jahrhunderts der Mi-
grant*innen, folgen muss. Es geht vor allem auch
um die kritische Reflexion unserer eigenen, westlichen
und iiberwiegend biodeutschen Strukturen und
Institutionen. So wenig es darum geht, eine Klasse
von ,,Opfern“ zu produzieren, so sehr geht
es auch darum, uns selbst — vor allem wenn X7

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

wir institutionelle Positionen in dieser Gesellschaft
besetzen — nicht zu Opfern zu erkldren, die den
Herausforderungen eines Jahrhunderts der Migration
unmiindig und handlungsunfihig gegeniiberstehen.
Was konnen wir — und damit meine ich jene, die keine
Schwierigkeiten haben, sich 6konomisch, strukturell
und politisch in unserer deutschsprachigen oder west-
europdischen Gesellschaft zu bewegen — tun?

Ein Modell, das dieser Frage in der Praxis begegnet, ist
das Konzept der Solidarity City, auch Sanctuary City
genannt. Die Idee einer Solidarischen Stadt begriindet
sich darauf, staatliche Richtlinien auszudehnen und
eigene Netzwerke und Strategien zu entwickeln, um
allen Bewohner*innen einer Stadt eine uneingeschrank-
te gesellschaftliche, 6konomische und politische Teil-
habe sowie die Partizipation an Bildung, Gesundheits-
versorgung, Wohnraum und Kultur zu erméglichen.
Die Solidarische Stadt ist eine Praxis, die nationale
Rechte und Richtlinien zu umgehen sucht und lokale ins-
titutionelle Ressourcen nutzt, um sich gegen den struk-
turellen Ausschluss marginalisierter Gruppen zu
richten, vor allem wenn diese Gruppen nicht iiber die
,richtigen Papiere“ verfiigen oder der Fiktion einer
biodeutschen Norm entsprechen. Die Stadt macht sich
dadurch zu einem Kosmos, der sich staatlichen Richt-
linien widersetzt, indem stadtische Strukturen anders
eingesetzt werden. Dies kann sich beispielsweise
darin manifestieren, dass Menschen, die nach natio-
nalem Recht zu ,Illegalen® erklart werden, in der
stadtischen Praxis nicht als solche behandelt werden.
Die Verweigerung oder Erschwerung von Abschie-
bungen durch stadtische Strukturen ist ein Beispiel
dafiir. Ziviler Ungehorsam trifft hier auf kommunalen
Handlungsspielraum. Die Solidarity City ist keine
theoretische Idee mehr, sondern eine konkrete Praxis,
die beispielsweise seit Jahren in Toronto angewandt
wird. Auch in Deutschland spinnt sich seit einiger Zeit
ein Netz von Initiativen fiir die Umsetzung des
Konzepts der Solidarity City, unter anderem in Berlin,
Freiburg, Osnabriick, Frankfurt am Main, Hamburg,
Gottingen, Leipzig oder Hannover.

Ewelina Benbenek, Nadine Jessen, Elisa Liepsch
— Theater als Solidarische Institution

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ich bewege mich in der deutschsprachigen Theaterwelt
und gestalte diese mit. Hier soll in einer Weiterfithrung
der Praxis der Solidarischen Stadt auch die Frage nach
einer Solidarischen Institution und mehr noch nach
dem Theater als Solidarischer Institution gestellt werden.
Vor allem in den vergangenen Jahren ist im deutsch-
sprachigen Raum die Anzahl von Projekten stark ange-
stiegen, die sich in irgendeiner Weise mit ,Gefliichte-
ten“ beschéftigen — dies leider oft vor dem Hintergrund
einer Willkommenskultur, die ,,Gefliichtete“ als ,,Op-
fer ihrer Situation“ wahrnimmt und sie auf den Biithnen
beispielsweise einzig ihre Flucht-Biografien erzdhlen
lasst. An der Konstruktion ist schockierend, dass dies
in einer Gesellschaft passiert, die sich erst vor Kurzem
eingestanden hat eine Einwanderungsgesellschaft

zu sein und es bis heute nicht geschafft hat sich kritisch
mit der eigenen kolonialen Vergangenheit und der
damit einhergehenden Schuld auseinanderzusetzen.
Vor diesem Hintergrund: Was bedeutet es, eine
deutsche Theaterinstitution als Solidarische Institu-
tion zu denken?

Theater als Solidarische Institution zu verstehen hat
damit zu tun, den Fokus nicht nur auf die Gestaltung
des kiinstlerischen Programms zu legen, sondern auch
auf die kritische Reflexion der Verfasstheit unserer
immer noch weifien und biodeutschen Theaterstruktu-
ren und die damit einhergehenden Probleme. Es geht
darum, Diskriminierungsprozesse und Rassismen, die
von den Theaterinstitutionen ausgehen, zunéchst ein-
mal zu erkennen und zu benennen. Es geht darum, sich
von der Idee eines ,nationalstaatlichen Integrations-
dispositivs“ (Mecheril 2014:108) zu verabschieden, das
implizit und explizit immer noch von der einseitigen
Anpassung an eine ,,deutsche Norm* ausgeht. Die Sen-
sibilisierung aller am Theaterbetrieb beteiligten Mit-
arbeiter*innen fiir diese Diskurse ist der erste Schritt
hin zu einem Theater als Solidarischer Institution.

Wenn das Prinzip der Solidarischen Stadt stad-
tische zivilgesellschaftliche Strukturen nutzt, um
sich von prekéren nationalstaatlichen Gesetzen und
politischen Rahmenbedingungen abzuspalten, kann
diese Praxis auch auf das Theater {ibertragen werden.
Praktisch bedeutet dies, die institutionellen, recht-
lichen und 6konomischen Ressourcen der Theater-
institution zu nutzen, um eine strukturelle Teil-
habe jener Menschen zu ermdglichen, denen

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

diese Teilhabe verwehrt wird. Es geht um eine kluge
oder andere Verteilung von Geld, um das Schaffen von
Arbeitsverhaltnissen, um das Ermoglichen von Pa-
pieren, die zur Reise befdhigen. Es geht auch darum,
die eigenen Spielregeln als Theater so auszulegen,
dass sie Kiinstler*innen, die aufgrund von prekaren Ein-
wanderungsrechten und anderen Hindernissen an der
Austibung ihrer kiinstlerischen Praxis in der westlichen
Gesell-schaft gehindert werden, den Weg frei rdumen.

VYom Ende der
Unschuldsvermutung

Vor knapp zehn Jahren begegnete ich vor dem Kaffee-
automaten im Verwaltungstrakt einer Kunstinstitution
in Hamburg einer iibermiideten Regisseurin, deren
Augenringe beachtliche Ausmale angenommen hatten.
Sie hatte eine weitere Nacht vor sich, in der sie ihre
Darsteller*innen mit dem Auto zwischen Paris und
Diisseldorf hin und her fahren musste, um lastige
biirokratische Probleme zu I6sen. Der deutschsprachige
Theaterraum begann sich gerade fiir die deutsch-
ivorische Gruppe zu interessieren — zumindest fiir die
Arbeitsergebnisse auf der Biihne. Wie das Ganze
zustande kam, dafiir fithlten sich die Institutionen
nicht zustiandig.

Selbstverstandlich wurde der iibermiideten Kiinstle-
rin unter die Arme gegriffen — aber nur auf individu-
eller Ebene. Wie so oft wurde strukturell einfach weiter
gemacht, die institutionellen Abldufe orientieren sich
nicht an solidarischen Parametern, sondern folgen 6ko-
nomischer Logik. Und das, obwohl die betreffenden
Institutionen in diversen Projekten und Initiativen auf
inhaltlicher Ebene mit Begriffen wie Postkolonialismus
und Interkulturalitat operierten. Auch in den folgenden
Jahren habe ich erlebt, wie sich die Schere zwischen
institutioneller Attitude und mangelnder realpraktischer
Unterstiitzung weiter 6ffnete. Je bewusster mir wurde,
welche zusétzlichen biirokratischen Hiirden es zu iiber-
winden gilt, wenn nicht-europdische Kiinstler*innen
in deutschen Institutionen arbeiten, desto klarer wurde
auch, dass es von institutioneller Seite aus keine
Losungsansétze fiir diese strukturellen
Probleme gibt.

70

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dann kam der ,,Sommer der Migration“ und die Ver-
wertung von Gefliichteten im deutschen Theaterbetrieb
nahm ihren Lauf. Die Zahl der Gefliichteten, die in Thea-
terprojekte involviert wurden und anschlieRend nicht
bezahlt wurden, ist erschreckend hoch. Und die Drama-
turg*innen, die versuchen, innerhalb ihrer eigenen
Institution entsprechende Veranderungen durchzuset-
zen, stehen meistens sehr allein da. Denn innerhalb
der Institutionen herrscht Finsternis: wenn der weifle
Tontechniker der weifSen Dramaturgin bei einer
Pausenzigarette solidarische Hilfe anbietet, weil der
Schwarze Gefliichtete seine eigenen Vorstellungen
vom Biithnensetting vehement und lautstark vertritt;
wenn hilflose Diskussionen mit der Geschaftsfiih-
rung um Aufenthaltstitel und Zahlungsméglichkeiten
fir Illegalisierte gefiihrt werden; Techniker sich von
syrischen und libanesischen Kiinstlern ,,gegéngelt® fiih-
len, zerbrechliche Produktionsleiter*innen plotzlich
»feministisch“ argumentieren ... Die Liste der mangeln-
den Empathie und des strukturellen Rassismus ist
ebenso traurig wie lang.

Ein weiteres Kapitel ist die freudlose Debatte um die
,Qualitat von Kunst“ — ein schwammiger Begriff,
der immer dann auf die Agenda tritt, wenn fragwiirdige
Traditionen einer bestimmten Elite im Kunstbetrieb
aufrechterhalten werden sollen. Genau dieser General-
verdacht der Qualitatsuntergrabung, diese angebliche
Unféahigkeit zur Reproduktion von ,,Hochkultur“ (ohne
zu hinterfragen, wer welche qualitativen Kriterien
formuliert), betraf auch schon die Arbeit von Frauen
im Kulturbetrieb und ,,postmigrantische“ Kulturpro-
duktion — und wird jetzt eben iiber die ,,Refugee-Art“
gestiilpt. Diese kiinstliche Ghettoisierung der Arbei-
ten von beispielsweise ,, Refugees” wird auch mit diver-
sen Fordertopfen aufrechterhalten, die zwischen
yrichtiger Kunst“ in der allgemeinen Projektférderung
und , Kunst mit Gefliichteten* unterscheiden. Letz-
tere ist dann immer in der Sparte ,,Multikultur* oder
in mit heiler Nadel gestrickten Sondertdpfen zu be-
antragen. Dabei ist nicht automatisch gewahrleistet,
dass innerhalb der Sparte ,Multikultur® tatsachlich
das Machtgefille iiberwunden wird. Das Power-Play
endet nicht beim Verhéltnis von Kiinstler*innen zur
Institution, der Beziehung von Institution und Staat

Ewelina Benbenek, Nadine Jessen, Elisa Liepsch f
— Theater als Solidarische Institution g

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

oder dem Verhaltnis von Kiinstler*innen und Staat, son-
dern wird leider oftmals auch innerhalb der Kiinst-
ler*innengruppen weitergespielt. AusschlieRlich die
Institutionen zur Verantwortung zu ziehen reicht
nicht. Die kiinstlerische Praxis kénnte sich neben &s-
thetischen und inhaltlichen auch an solidarischen
Parametern orientieren. Denn auch hier besteht oft
eine unausgesprochene Kluft zwischen Anspruch
und Praxis. Um auf institutioneller Ebene die Spaltung
zwischen Inhalt und Form zu iiberwinden, wére die
Selbst-Dekolonisation sicher eine hilfreiche Methode,
das heillt ganz konkret die eigenen Privilegien zu
erkennen und diese auszunutzen — aber nicht fiir sich
selbst, sondern im Dienste der Kiinstler*innen.

Bemerkenswert ist die Praxis von einigen Produk-
tionshéusern in Paris (beispielsweise dem MC93),
die sich mit hohem personlichen Engagement deutlich
gegen die ausgrenzende Politik ihres Landes stellen.
Diese Institutionen haben ein Bewusstsein fiir die
Lebensrealitat der nicht-franzosischen Kiinstler*innen.
Mit entsprechendem Know-How und einer starken
Vernetzung konnen notwendige Arbeitsvertrage und
andere Do kumente produziert werden, um den Sta-
tus der Kiinstler*innen zu verbessern und deren legalen
Aufenthalt zu ermoglichen. Sicher gibt es auch in
Deutschland dhnliche Ausnahmen, aber generell gibt
es kein sichtbares Engagement in Form eines hauser-
tibergreifenden Netzwerkes, das sich der Losung
der uns allen bekannten und benannten Probleme
verschrieben hat.

In einer Szene, in der sich viele gern mit Internatio-
nalitdt schmiicken, muss nun der langst iiberfallige,
konsequente ndchste Schritt gemacht werden: denjenigen
institutionelle Power zukommen lassen, die davon
ausgeschlossen werden. Institutionen diirfen die Syste-
matik des Ausschlusses nicht akzeptieren und repro-
duzieren, sondern miissen Wege finden, diese zu iiber-
winden. Solidarische Institutionen kénnen sicher
nicht die Welt retten, aber sie kénnen sich deutlich ab-
grenzen von den hegemonialen Strukturen, die sie
hervorgebracht haben, ihnen ein anderes Modell des
Arbeitens im Kunst- und Theaterbetrieb entgegen-
stellen. Sie konnen Kompetenzen erringen, diese ent-
sprechend teilen und zugénglich machen und als
institutionelles Schutzschild ein Gegengewicht zu
biirokratischer Schikane bilden.

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Um bei Gesten zu bleiben: Wenn Solidaritat die
Zartlichkeit der Volker ist, dann ist die Solidarische
Institution die ausgestreckte Hand.

Theater als radikale
solidarische Praxis

Das Ausstellen arbeitsbefahigender Visa, die fiir west-
europdische Lander gelten, war fiir Menschen aus
Nicht-EU-Staaten schon immer ein Problem, irgendwie
hat es im Kunst- und Kulturbereich in den meisten
Féllen letztlich doch geklappt. Seit dem ,, Sommer der
Migration“ stehen wir einer anderen Tatsachenlage
gegeniiber. Zum einen wird das Reisen und Arbeiten
im internationalen Kontext erschwert, zum anderen
hat sich die Kunst selbst verdndert.

Als vor eineinhalb Jahren ein Kiinstler aus Nigeria,
den eine Kunstinstitution in Frankfurt fiir ein Festi-
val eingeladen hatte, am Flughafen Charles de Gaulle
in Paris festsall und nicht wie geplant nach Frankfurt
weiterreisen durfte, betrat das Team dieser Institution
Neuland und befand sich im Wettlauf gegen die Zeit.
Die franzosischen Behorden erkannten Einladungs-
schreiben und Visum des Einreisenden fiir den Schen-
gen-Raum nicht an. Der eingeladene Kiinstler war
weder erreichbar, noch meldete er sich bei seinem Gast-
geber in Deutschland. Schnell wurde klar, dass
die Sache aullerhalb des Handlungsbereichs einer
deutschen Kulturinstitution liegt.

SchlieRlich drohte dem Gast die Abschiebung mit
Eintrag ins Personenregister. Innerhalb von Minuten
wurde iiber bis dahin ungeahnte Netzwerke eine in
Paris lebende Anwéltin, die auf besondere Abschie-
befélle spezialisiert ist, ausfindig gemacht und zum
Flughafen geschickt, um den Kiinstler zu befreien.
Dabei ging es langst nicht mehr um die Performance,
die er zeigen sollte (der Termin war schon nicht
mehr einzuhalten), sondern in erster Linie darum,
dass fiir den Gast Verantwortung iibernommen
und er nicht seinem Schicksal tiberlassen wurde.
Von einer Traumatisierung durch diesen Vor-
fall war auszugehen.

Ewelina Benbenek, Nadine Jessen, Elisa Liepsch y
— Theater als Solidarische Institution )

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Waire das Telefon nicht dauerhaft von den betreffen-
den Mitarbeiter*innen der Institution bewacht
worden, die Geschaftsfithrung nicht im Haus gewesen
oder hitte eine bestimmte Kontaktperson nicht zur
rechten Zeit ihr Handy abgenommen, wére alles verloren
gewesen. Mit Konsequenzen alleinig fiir den Kiinstler
aus Nigeria, der von einer weifien deutschen Institution
zu einem im Fonds TURN der Kulturstiftung des
Bundes gefoérderten Festival mit Kiinstler*innen vom
afrikanischen Kontinent eingeladen worden war.

Folgende Fragen leiteten sich aus dieser Erfahrung fiir
die Kunstinstitution in Frankfurt und folglich fiir
uns alle ab: Wie umgehen mit einer Situation, in der
behordlich ausgestellte Visa fiir den Schengen-Raum
offenbar keine Giiltigkeit mehr besitzen? Wie umgehen
mit Struktur und Personal der eigenen Institution?
Wie umgehen mit Geld und Fordertopfen? Nicht zuletzt:
mit Vertrauen und Verantwortung? Fiir ein interna-
tional arbeitendes Theater mit diesbeziiglichen Erwar-
tungen seitens der Kulturpolitik heil3t dies, dass die
Arbeit nicht mehr so beschaulich und uneingeschrankt
privilegiert daher kommt. Die Institution muss Ver-
trauen per Vorschuss parat haben, immer extra Geld
bereithalten, das jederzeit irgendwo in die Welt ver-
schickt werden kann, Tag und Nacht online und telefo-
nisch erreichbar sein, es miissen schnelle Entschei-
dungen gefallt werden und dies ohne Riicksicht auf
Abrechnungskriterien. Eine*n Kiinstler*in einzuladen
muss immer heillen, uneingeschrankt fiir sie*ihn
einzustehen. In den meisten Féllen muss eine Insti-
tution dafiir finanziell sehr gut aufgestellt sein.

Das bedeutet in der Konsequenz Direktfliige an den
Veranstaltungsort zu buchen, die fast immer viel zu
teuer sind, die aber sicherstellen, dass die Institution
den Gast auch empfangen oder ggfs. vor Ort leichter
intervenieren kann. Anders als bei einer Zwischenlan-
dung in einem Land mit einer Sprache, die das Team
moglicherweise nicht ausreichend beherrscht. Der zu
teure Flug entzieht sich jedoch der bisherigen Logik
der Vergaberichtlinien 6ffentlicher Einrichtungen. Es ist
weiterhin und speziell im Kontext oben aufgefiihrter
Vorkomnisse zu erwarten, dass vermehrt Belege
auftreten werden, die sich jeglicher Abrechnungs-
kategorie entziehen.

Ewelina Benbenek, Nadine Jessen, Elisa Liepsch ‘
— Theater als Solidarische Institution

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

All dies hat mit institutioneller Selbstverpflichtung
zu tun. Gelder miissten anders verteilt, Prioritdten
anders gesetzt werden. Dies schlielt auch die kon-
krete Selbstbefragung und Reflexion institutioneller
Praktiken und Strukturen ein. Kann der Plan von einem
technischen Einrichtungstag, einem Probentag und
mehreren Vorstellungen eingehalten werden oder miissen
nicht mehr Zeit und Personal bereitgestellt werden,
um sich um die Kiinstler*innen in angemessener Weise
zu sorgen, ihnen Raum und Zeit fiir Akklimatisierung
zu geben? Um es wirklich ernst zu meinen mit der
Einladung und der Gastfreundschaft?

Dann miissten Kiinstler*innen bei rechtlichen Fragen
betreut werden, nachts nach der Vorstellung nach
Hause begleitet oder Taxis gerufen werden, die immer
mehr kosten als der 6ffentliche Nahverkehr, in dem
Kiinstler*innen, die nicht als herkunftsdeutsch oder
normativ gelesen werden, oftmals Sexismus, Trans-
phobie oder Rassismus mit haufig gewalttitigen Uber-
griffen ausgesetzt sind. Racial Profiling muss sich
hier genauso entgegengestellt werden wie mitunter nicht
nachvollziehbaren Geldforderungen der Polizei bei
einer Kontrolle, die immer von der einladenden Institu-
tion hinterfragt und im Fall der Nichtabwendbarkeit
tibernommen werden miissen.

Die wie aus dem Boden schiellenden ,,Projekte
weifSer Institutionen zum Thema Migration haben Men-
schen mit Fluchterfahrung umarmt, aber oftmals vollig
yvergessen“, dass diese Menschen fiir ihre Arbeit bezahlt
werden miissen. Diese Uberlegungen schlieRen die
Forderung mit ein, dass Kunstinstitutionen alle Kiinst-
ler*innen fair bezahlen miissen. Fiir noch nicht lange
in Deutschland lebende Menschen mit unsicherem Auf-
enthaltsstatus oder jene, die nicht viel dazuverdienen
konnen, miissen andere Ideen gefunden werden. Diese
von der Institution eingeladenen Menschen sind
auf explizite Weise prekar und brauchen sicherlich
mehr als eine faire Bezahlung.

Die Institution darf Menschen nicht denunzieren
und muss auch nach Beendigung der offiziellen Zu-
sammenarbeit fiir Gefliichtete oder Menschen, die in
anderen Landern leben, Sorge tragen. Briefe an Be-
horden zu schreiben und sich 6ffentlich fiir Kiinstler*in-
nen einzusetzen sollte selbstversténdlich sein. Struk-
turen der eigenen Institution bereitzustellen und
bestimmte Fragen nicht zu stellen auch.

Jede*r ist willkommen. y !

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Denn dann kénnen wir uns fragen, was die Institution,
die eigentlich ein Theater ist, noch sein kann: ein
Zufluchtsort, ein Ort der Solidaritat, der Auseinan-
dersetzung, der kritischen Selbstreflexion — mit

und jenseits der Kunst.

Kunstinstitutionen kénnen exemplarische Arbeit
leisten, oftmals sogar auf kurzem Weg. Mit Kunst
konnen wir dariiber nachdenken und bestenfalls kon-
kret praktizieren, was gesellschaftlich bisher un-
moglich scheint. In einer Gesellschaft, in der Migration
immer als defizitar und anstrengend, stets als miihe-
voll und arbeitsintensiv angesehen wird, stehen sich
die Strukturen oft selbst im Weg. Von einem Wan-
del durch Migration aber konnte die ldngst tiberféllige
Reform deutscher Kulturinstitutionen und die
gesamte Gesellschaft profitieren. Natiirlich ist das
Arbeit, aber eine schone.

Ein Verbund Solidarischer Institutionen kénnte ein
Netzwerk mit Kontakten, konkret umzusetzenden
Gebrauchsanweisungen und ein Handbuch bereithalten.
Die totale Ahnungslosigkeit konnte iiberwunden und
ein bereits zirkulierendes Wissen breitflachig und jeder-
zeit zugreifbar zur Verfiigung gestellt werden. Das
macht in der Zusammenarbeit auch stiarker. Und noch-
mals: Die Kiinstler*innen stehen dabei im Mittelpunkt.

Das Theater kann heute nicht einfach mehr nur Theater
sein. So gesehen war es das in vielen Féllen auch

nie. Ein Theater kann ein Vehikel dafiir sein, Politik
zu erproben und ganz konkrete Solidaritét zu iiben,

die Signale und andere Praktiken in die Gesellschaft
zuriickspielt. Es liegt an uns, uns nicht einschiich-

tern zu lassen und mit der Arbeit loszulegen.

Ewelina Benbenek, Nadine Jessen, Elisa Liepsch
— Theater als Solidarische Institution

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

@ Mecheril, Paul (2014): ,Was ist das X im Postmi-
grantischen?“ In: sub\urban. Zeitschrift fiir kritische
Stadtforschung, Band 2 (3), S.107-112.

@ Nail, Thomas (2015): ,,Migrant Cosmopolitanism*

In: Public Affairs Quarterly Volume 29 (2), S.187-199.

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48.



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

*in its pro-Black, pro-hoe, femme-centric, anti-academic,

non-european, anti-colonial meaning

hitps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. /de/agb Access



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fannie Sosa — A WHITE INSTITUTION’S
GUIDE FOR WELCOMING PEOPLE
OF COLOR* AND THEIR AUDIENCES

hittps://dol.org/10.14361/8783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - (- EmTy|


https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/8783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - (- EmTy|


https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fannie Sosa — A WHITE INSTITUTION’S
GUIDE FOR WELCOMING PEOPLE
OF COLOR* AND THEIR AUDIENCES ‘

hittps://dol.org/10.14361/8783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - (- EmTy|


https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/8783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - (- EmTy|


https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/8783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - (- EmTy|


https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fannie Sosa — A WHITE INSTITUTION’S ,
GUIDE FOR WELCOMING PEOPLE 4
OF COLOR* AND THEIR AUDIENCES 4

hittps://dol.org/10.14361/8783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - (- EmTy|


https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/8783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - (- EmTy|


https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fannie Sosa — A WHITE INSTITUTION’S
GUIDE FOR WELCOMING PEOPLE
OF COLOR* AND THEIR AUDIENCES

hittps://dol.org/10.14361/8783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - (- EmTy|


https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KEPHR/ REPIR
PIRT 1; Cil TR
/STITUTIONS AR

COLONAL PROTE
WHERES THE L/



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

YOU AIN’T READY

I AM A YOUNG BLACK-FEMME TRANSSEXUAL
1ST GENERATION DOMINICAN NEW YORKER
FROM AN IMPOVERISHED MIGRANT FAMILY.
I AM NOW A RELATIVELY SUCCESSFUL INTER-
NATIONAL ARTIST AND ACTIVIST.

I WORK WITH COMMUNITIES AND INSTITU-
TIONS TO PLANT SEEDS FOR OVERDUE PLAT-
FORMS AND RELATIONSHIPS TO CENTER THE
PEOPLE WHO ARE MOST ENDANGERED. I AM
CONTINUOUSLY EXPLOITED BY WHITE-LED
CULTURAL INSTITUTIONS FOR MY, PALATABLE
TO THE WHITE GAZE, BLACK-CENTERED
QUEER/MOVEMENT-BASED WORKS. I DESERVE
FOR MY WORK TO NOT BE, FIGURATIVELY
SPEAKING, CULTURALLY RAPED AND HAVE
MY ANCESTRAL WEALTH/INHERITANCES
PILLAGED. WHAT ARE CULTURAL INSTITU-
TIONS, ESPECIALLY THE ONES WHO, UNLIKE
MANY, FUCK WITH ME AND MY PERSISTENT
CLAPBACK, GOING TO DO ABOUT THIS?

THE REASONS WHY CULTURAL INSTI-
TUTIONS ARE UNABLE TO HOLISTICALLY
HOST MINE AND PEOPLE LIKE ME’S WORK
ARE NOT MYTHICAL NOR MYSTIC. I WAKE
UP TO EMAILS EVERYDAY TO FIND ENDAN-
GERING CYCLES CONTINUE AND WOULD
NOT BE CURVED WITHOUT MY EXPRESSED
PAINED WORDS AND NUANCED KNOWLEDGE.
ALSO KNOWN AS FREE INDENTURED LABOR.
I RECENTLY SAT WITH A CURATOR //ﬂ

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

YOU AIN’T READY

FOR THE 1ST-TIME MEETING TO FIND THAT
THEY HAD AN ITCHING QUESTION... “DON'T
YOU THINK PEOPLE OF COLOR SHOULD

BE OFFERING FREE EDUCATION TO WHITE
PEOPLE, I MEAN, HOW ELSE ARE WE GOING
TO GET IT?”. TO WHICH I SAID “IT IS YOUR
EXPRESSED JOB AS THE LEADER OF A CUL-
TURAL INSTITUTION TO RELENTLESSLY
ATTEMPT TO GRASP THE 360 DEGREE PIC-
TURE AND IF YOU WANT TO CONSULT
PEOPLE OF COLOR YOU PAY THEM AS A CON-
SULTANT JUST LIKE YOU WOULD AN ARCHI-
TECTURAL OR DESIGN CONSULTANT”.

WHY DID I HAVE TO SAY THIS? DID
THEIR QUESTION NOT MODEL A SETTLER
COLONIAL ENTITLEMENT TO MY BLACK
TRANS FEMME LABOR? I MEAN THE ENTITLE-
MENT OF WHAT THEY SAID SHOULD READ
VOLUMES. TO BE CLEAR, THIS IS THE BEGIN-
NING AND CERTAINLY NOT THE END OF
HOW A COLONIAL PROJECT SUCH AS ART
ORGS, MUSEUMS, THEATERS, ETC., ENDANGER
MY MENTAL HEALTH AND THEREFORE THE
HEALTH OF MY BLACK SELF AND MY BLACK
COLLABORATORS. THIS EXAMPLE IS ONE
OF THE LEAST HARMFUL I HAVE NAVIGATED
WHILE IN CLOSED-DOOR MEETINGS WITH
MOSTLY WHITE CIS DIRECTORS.

niv Acosta — Repair/Reparations Part 1;
Cultural Institutions Are f
Colonial Projects, Where’s the Lie g

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

YOU AIN’T READY

THINGS I HAVE SAID AT THESE EXCLU-
SIVE INSTITUTIONAL TABLES: “I EAT WHITE
FAGGOTS LIKE YOU FOR BREAKFAST”,
“I’M >LUCKY TO BE HERE<«?!”) “YOU NEED TO
DO BETTER WHEN HOSTING BLACK TRANS-
FEMME FOLK LIKE ME”, “PLEASE REIMBURSE
ME FOR THE TICKET I HAD TO PURCHASE
MYSELF BECAUSE I MISSED MY TRAIN BE-
CAUSE OF A LIFE-THREATENING TRANS-
PHOBIC ATTACK ON MY WAY HOME FROM
WORKING AT YOUR INSTITUTION”, “I'M NOT
A DIVA, I NEED SAFE TRANSPORTATION?”,
“ALL MY MUSIC IS ORIGINALLY COMPOSED,
THE FUCK YOU THINK THIS IS?!”, AND
“YOUR INSTITUTIONAL PRACTICES ARE
RACIST, IF YOU WANT MY ART, YOU WILL
HAVE TO TAKE A STRUCTURAL RACISM PRO-
FESSIONAL DEVELOPMENT COURSE WHERE
WE INVITE THE PEOPLE MISSING FROM THIS
DIALOG, AKA THE BLACK AND BROWN
COMMUNITY LEADERS THAT HAVE/HAVE
NOT BEEN THRIVING THANKS TO YOU”,
AMONG A FEW THINGS.

THE POINT IS EVERYONE IS EXPLOIT-
ING THE CULTURAL LEADERS WHO RESIST
AND PROTEST WHILE BLACK AND FEMME,
STRUCTURAL RACISM IS ONE OF THE MOST
INSIDIOUSLY FATAL AND YET ARGUABLY
“THE MOST ELUSIVE” TO THE WHITE GAZE,
WHITE RUN/LEAD CULTURAL //l

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

YOU AIN’T READY

INSTITUTIONS ARE A COLONIAL PROJECT/
STRUCTURALLY RACIST AND DO IMPACT
THE LIVES OF MANY. THE PROOF IS IN THE
PUDDING AS THEY SAY... WHO’S SAUCE

IS THIS ANYWAY? THE RACIAL DISPARITIES
FROM STAFF TO ARTIST PRESENTED ARE
ALWAYS PALPABLE AND NOT AS MYSTICAL
OR MYTHICAL AS THE WHITE INSTITUTION
WOULD HAVE YOU BELIEVE. IF YOU’RE

A DATA MONGER, THE REPORTS HAVE BEEN
WRITTEN, DEVOS AND MELLON TO

BE EXACT.

WHEN WE
ASK FOR
REPARATIONS
IT SHOULD
INCLUDE
EVERYTHING
FROM
ECONOMIC

TO ENERGETIC
REPAIR.

niv Acosta — Repair/Reparations Part 1;
Cultural Institutions Are y
Colonial Projects, Where’s the Lie y/

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

YOU AIN’T READY

I AM IMAGINING A WORLD WHERE MAR-
GINAL PEOPLE’S REST/SLEEP/R.E.M CYCLES
ARE PRIORITIZED. THERE ARE GREAT
RACIAL DISPARITIES IN THE SLEEP OF RA-
CIALIZED PEOPLES AND THOSE OF WHITE
PEOPLES. I PROPOSE THAT WHITE-LED
CULTURAL INSTITUTIONS ARE JUST AS CUL-
PABLE IN EFFECTIVELY ENDANGERING
AND DISPARAGING COMMUNITIES OF COLOR
AS THE CLUB BOUNCERS OF THE WORLD’S
IMAGINATION OR WHAT IS LEFT OF OUR
PILLAGED IMAGINATIONS. CULTURAL INSTI-
TUTIONS SHOULD BE INSTIGATING BETTER
REST/SLEEP FOR THOSE WHO NEED IT MOST.
HERE’S AN EXTENSIVE (NOT EXHAUSTIVE)
LIST OF WHO’S REST NEEDS REPAIRING: IN-
DIGENOUS COMMUNITIES, BLACK DIS-
ABLED, BLACK FEMME, BLACK TRANS WOMAN,
BLACK IMMIGRANT, ARAB IMMIGRANT,
MUSLIM IMMIGRANT, SINGLE BLACK
PARENTS, YOUNG BLACK PRECARIOUS AND
ALONE ARTISTS AND ACTIVISTS.

ON THE TOPIC OF PILLAGED IMAGI-
NATIONS, DENZEL WASHINGTON PLAYED
A COP 7 TIMES ON FILM. THE BLACK MALE
COP IS THE WHITE SUPREMACIST DREAM.
THIS DREAM IS TO WEAPONIZE OUR
CHARACTER AND POLICE OUR PEOPLES
BY PUTTING BLACK MEN IN UNIFORM
AND PREDOMINANTLY INVESTING //y

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

YOU AIN’T READY

POC NEIGHBORHOOD FUNDING INTO POLI-
CING INSTEAD OF EMPOWERING. EARLIER
IN MY CAREER I WAS OBSESSED WITH THE
ARCHETYPE OF BLACK MASCULINITY.

I WAS COMING INTO MY TRANS IDENTITY
AS MORE MASC-CENTERED AND STRUG-
GLED TO WRAP MY BRAIN AROUND THE
VIOLENT DEPICTIONS OF BLACK MASCULINE
PEOPLE WHICH DENIED ME, AS I'M SURE
MANY OTHERS, OF A POSITIVE REPRESENTA-
TION OF BLACK MEN.

WHAT I MEAN BY POSITIVE IS
DIVERSE AND INCLUSIVE OF QUEERNESS,
FEMININITY AND GENDER NON-CONFOR-
MANCE. IN THE FINAL INSTALLATION OF
MY SERIES ENTITLED “I SHOT DENZEL”

I WORKED WITH MY MOTHER AND VOGUING
AS THE FINAL PUSH FOR GRASPING WHAT
WAS EXCLUDING ME FROM THE JUMP... THE
SUBSEQUENT OPPRESSION OF MY IMAGI-
NATION. ONCE I SHOT HIM I COULD WALK
AWAY WITHOUT REGRET. I HAD MADE
AWAY WITH THE DISTORTED NATURE WITHIN
THE POPULAR DEPICTIONS OF BLACK
MALE-DOM. THE DEPICTIONS WHICH HAVE
US ALL PANICKED AROUND BLACK MAS-
CULINITY AND UNABLE TO SEE BEYOND
THE MONOLITH.

niv Acosta — Repair/Reparations Part 1;
Cultural Institutions Are yy 4
Colonial Projects, Where’s the Lie

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

YOU AIN’T READY

OUR
COLLECTIVE
IMAGINATION
OF BLACKNESS
KILLS BLACK
PEOPLE.

UNLIKE WHITE CIS-HETERO MEN I WAS
BORN INTO A DEFICIT I WILL NEVER
BE ABLE TO REPAY. THE DEFICIT WHICH
DENIES ME FREE MOVEMENT AND ACCESS
TO STANDARDS OF LIVING THAT I HAVE
A RIGHT TO, SUCH AS STRUCTURES LIKE
SAFE TRANSPORTATION, HEALTHCARE,
EDUCATION, ETC., YET MORE IMPORTANTLY
THE RIGHT TO BE SEEN AS THE EXPERT
OF MY OWN EXPERIENCE. AS IN THE RIGHT
TO BE BELIEVED IN THE STRUGGLES I,
AND MANY OTHERS, FACE AS TRUE AND
NOT AN OBSTRUCTION TO THE WHITE
CIS-HETERO FICTION BY MERELY EXISTING
IN A WORLD THAT REMOVES MY HUMANITY.
OUR REPARATION WILL NOT BE
CHEAP, FURTHERMORE NOR WILL IT LINE
PRODUCTION-BASED POCKETS. TO CENTER
BLACK/INDIGENOUS REST, A DIRECT
RESISTANCE TO CAPITALISM MUST

/16

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

YOU AIN’T READY

BE MADE. MONEY AND THE INSTITUTIONS
WHICH CENTER IT WILL ALWAYS EX-
CLUDE AND PUNISH PEOPLE WHO CANNOT
ACCESS IT, REMAINING KNOWN TO
SUSTAIN STRUCTURAL RACISM.

LIKELY EVEN AFTER READING THIS
TEXT YOU ARE STILL AT A LOSS FOR
HOW TO STRUCTURE YOUR CONTRIBUTION
TO REPAIRING BLACK & INDIGENOUS
TIME, REST AND REJUVENATION. YOU CAN
HIRE ME. YOU CAN ALSO EMAIL ME WITH
QUESTIONS ONCE YOU’VE SENT MONEY
TO ME THROUGH PAYPAL.ME/NIVACOSTA.
IN FACT, IF YOU THINK READING THIS TEXT,
ATTENDING A FEW WORKSHOPS AND
OVERBURDENING THE FEW PEOPLE OF
COLOR IN YOUR LIFE FOR FREE IS GOING
TO BE ENOUGH YOU SEVERELY NEED
TO CONTACT ME.

niv Acosta — Repair/Reparations Part 1;
Cultural Institutions Are f
Colonial Projects, Where’s the Lie /

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hitps://dol.org/10.14361/8783839443408 - am 13.02.2028, 13:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I | he story is [...] we are
still talking/thinking about
diversity, inclusion, multi-
culturalism (conversations that
started three or four decades ago)
when we need conversations
about cultural equity, cultural
democracy, cultural justice.

We are still talking about a para-
digm shift when, in reality, we
are often engaged in (unspoken)
power struggles. We are fight-

ing a revolutionary struggle on
two battlefronts with a two-
edged sword: the need to build,
support, sustain community-
based/culturally-grounded/
culturally-specific institutions

on one hand; and opening

up opportunities for board partici-
pation/employment opportu-
nities in ‘major/mainstream’ or-
ganizations on the other.

Baraka Sele

/70

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Access - [



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Colonial Distortion

What does a radically inclusive curatorial practice look
like? How does this practice become a lived experience
that moves beyond the predominantly white cultural
institutional frame? Throughout my travels in Europe,
Canada, and the United States, | have consistently
encountered a lack of supportive inclusionary cultural
spaces for individuals who identify as trans*, queer,
disabled, Black, indigenous, and/or people of color.
Performance curators and audiences alike ask me

the same question in regards to creating more inclusive
spaces for people who exist outside the sphere of
white cisgender hetero-normality and ability: how do
we begin to break the border between art and cul-

ture to allow diverse audiences to feel more welcomed
inside predominantly white spaces? In her blog post,
Policy Briefing: Towards a Decolonial Curatorial Practice,
the independent curator and educator Chandra Frank
makes a case to broaden and decolonize modern cura-
torial practices by altering the current conventional
predominantly white structural frames of curation:

“A decolonial curatorial process is committed to
undoing coloniality that is embedded in

the existence of the Western museum space,
and disrupts the power dynamics that lie
beneath the development of exhibition making.
This commitment creates an environment
where the incorporation of alternative epistemo-
logies becomes a core part of the politics

of curation. That said, the application of this
informed process requires the curator and

the institution to contribute to the unearthing

of hidden histories.” (Frank 2015)

Before | discovered the language to identify my curato-
rial practice, | found the act of organizing performance,
exhibition, and the humanities fascinating because of
my consistent impulse to focus my thinking within Black
study and artistic communities. My first job, as a teen
usher, was at the Charles H. Wright Museum of African
American History in Detroit, Michigan. For me, that
museum was a place of refuge, mentorship,

Jaamil Olawale Kosoko — CRISIS IN THE f
GALLERY: Curation and the Praxis of Justice

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

employment, professional development, and commu-
nity. It sparked my engagement in “conversations about
cultural equity, cultural democracy, cultural justice”
(Sele 2017). | understand my curatorial practice today
because of the foundation | gained within those
museum walls.

As | have grown to define it, curating is a practice
that requires “unearthing” hidden histories to reveal
social structures and creative practices through oblique
or slant readings of modernity both inside and outside
the cultural institution. Curating involves selecting, orga-
nizing, and presenting live works, objects, and ideas
to realize the possibility for one’s own imagination (and
perhaps spark the imagination of others); curation
shares embodied practices and resources to centralize
new cultural production, and practice radically inclu-
sive strategies that heal, induce care, and support
multiple expressions of freedom for all people.

Unfortunately, due to embedded systems of
coloniality, this curatorial ideology is not a standard
practice. The concept of care as it pertains to curatorial
practice simply cannot co-exist within this “perverted
logic” (Fanon) of racialized institutionalized power. In
The Wretched of the Earth, Frantz Fanon writes about
the distortive effects of colonization:

“Colonialism is not satisfied merely with holding
a people in its grip and emptying the native’s brain of
all form and content. By a kind of perverted logic, it
turns to the past of the people, and distorts, disfigures
and destroys it.” (1963: 210)

With this understanding of the corrosive effects of colo-
nization and the crisis located within institutions of

the American project, | am left with a series of inescapa-
ble questions. How does care operate as an essential
part of survivalist tactics and freedom strategies for di-
asporic people? How does predominant whiteness
distort curatorial praxis? Are predominantly white insti-
tutions (PWIs) actually able to care for Black and other
“minoritarian” (Mufioz 1999) people? How do we curate
health in the wake of such overwhelming tribulation?

If alternative decolonial epistemologies are to
become a core part of the politics of curating, prac-
titioners within the field must be willing to wield a
paradigm shift within their institutions (as they relate
to education, activism, and the sustenance

of culture). /ll
y

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

A commitment to undoing colonial structures within
curatorial practice must be a central goal for those in
positions of power if we are ever to realize radically
inclusive cultural spaces for all people.

Curation, when practiced with radical care at its
foundation, is inevitably inclusionary and holds itself
accountable for oversights and omissions. American
scholar Nicole Martin speaks to this point in her
essay Rep’ing Blackness: Curating Performance as a
Practice of Radical Care, where she outlines a series
of radical care attributes: “Radical care does not shy
away from the unfamiliar. Radical care is unamused
with ego and considers community the cornerstone of
practice. Radical care is gracious, healing, and
affirming” (Martin 2015: 56).

In my own independent curatorial projects such
as Black Male Revisited:. Experimental Representations
Through the Ephemeral Form (2014), legible/illegible:
opening beyond the space of identities (2015), Imaging
Justice for the Dark Divine (2015), and, most recently,
The Blood Was On Their Shoulders (2017), | have
worked to institute these same strategies of collective
care and inclusivity by centering the voices of women,
queer, trans*, indigenous, and people of color (QTIPOCQC)
artist-curators, allowing us, as an ensemble, to
frame the curatorial rationale and presentation of
these projects.

To create this inclusive curatorial ideology, here-
by named Socio-Choreological Mapping (SCM), | draw
from my academic performance studies in complexity
theory and Emergent Improvisation (under the tutelage
of Susan Sgorbati at Bennington College). | am also influ-
enced by the concept of “choreology”, coined in 1955
by dance theorist and mathematician Rudolf Benesh
with dancer Joan Benesh - his wife — to notate move-
ment systems in the body (cf. Kando 2016).

SCM is a framework for situating how people
move together, document, communicate, and archive
themselves in the world. Bridging the concepts of
choreology (or the practice of movement study and no-
tation) with Emergent Improvisation (dynamic, self-
organizing systems operating in open-ended environ-
ments), | focus my research specifically inside a Black/
minoritarian social context to identify how QTIPOC

Jaamil Olawale Kosoko — CRISIS IN THE 4 4
GALLERY: Curation and the Praxis of Justice /

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

realize their own freedom strategies both within and
outside of spaces that have been historically fore-
closed to them.

Decentralization of a single stakeholder or leader
and collaboration with members of the local community
is fundamental to the curatorial ethics and inclusive appli-
cation of SCM. It is critical because it allows the be-
haviors of Socio-Choreological Mapping to have the
nuance, reverberation, and emergent complexity
needed to empower any person seeking to participate
within a shared goal or project. The versatility of de-
centralized systems allows multiple points of entry within
the digital world, the physical world, and the psychic/
theoretical world. A self-proclaimed activist can tweet,
write, march in protest, create a mural or theatrical
work, all as legitimate notated and/or archived personal
forms of performed collective protest.

Clear examples of SCM ideological application
can be found in trans-digital reality and social justice
movements such as #BlackLivesMatter, #TranslsBeautiful
and #GirlsLikeUs. These examples, when considered
through the lens of performative movement actions cre-
ated by Black and queer women of color, decentralize
the voice of one single curator. In identifying Socio-
Choreological Mapping as a conceptual framework for
inclusivity, it has become clear that the role of the
curator is deeply situated within the practice and sustain-
ability of care (both for self and others). Some examples
of projects that centralize care and serve as examples
of how the model of SCM works successfully in part-
nership with various institutions include The Gathering
(a project created by Camille A. Brown that has been
held at New York Live Arts and Gibney Dance among
other locations), Dancing While Black (a project creat-
ed by Paloma McGregor that has collaborated with
institution such as Bronx Academy of Arts and Dance
and Brooklyn Arts Exchange), and Dancing for
Justice (a project created by Brittany L. Williams with
team members based in Trinidad & Tobago, Miami,
Detroit, and DC). These curatorial projects encourage
deep collaboration between institutions and artists/
activists allowing new voices to enter the institutional
frame and cause much needed disruption.

Jaamil Olawale Kosoko — CRISIS IN THE / p
GALLERY: Curation and the Praxis of Justice

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48.



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

My goal in writing this paper — as artist, academic,
and curator - is to implicate SCM as a curatorial frame-
work considering care as a technology derived from cen-
turies of documented and undocumented fugitive
knowledge while providing case studies that highlight
value systems that are integral to the SCM concep-
tual frame. | argue for SCM as a healthy alternative for
the creation of radically inclusive care-giving within
the dominant culture of the art world. | ask my reader-
ship to consider if we — as members of the cultural
sector and global citizens invested in the resistance
against white supremacy and coloniality — are ac-
tively committed to providing the socially engaged
artist-activist with the sustained resources needed
to continue creating the intersectionally collaborative
socio-choreological maps “that when followed will
liberate us” (hooks 2011).

Fugitive Survival

Before | knew who | was, my being was already rendered
into a social construct that understands me to be non-
human, invisible, illegible, criminal, disposable, trauma-
stricken, policed, a thug, a nigger, a negro, colored,
an incomprehensibly Black fugitive. But even as these
labels mark my past and present, | choose how they
obtain the power to mark my future. Black theory allows
a space for infinite imaginative performance and
psychic experience to occur. It allows escape, refusal,
transgression, and practices of freedom to be felt
and materialized in the body, transmitted into action
through creative forms of expression and activism.
As a Black artist-curator | am a remarkable expression
of freedom and futurity risen from a stolen past. The
practice of creating and curating live performance
is deeply intertwined with the ability to dream limitlessly
and, as a result, create the maps that can articulate
the possibilities for a liberated society.

| like to imagine: what if my ancestors had not
been colonized, reinvented, labeled, and rendered
marginal? What if the diseased illusion of race had never
become a preordained performance assigned to my
body, and all bodies alike, for generations? What per-
formance of self might | be able to engender had
those before me been curated into a condition

of freedom instead of enslavement? /Z!

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Knowing loss is an epistemology located in my
blood memory. My Black being came into existence
within an American context where loss is an epigenetic
system embedded in the DNA of how | have come to
understand the performance of my identity. The strains
trace back to my father’s too frequent disappearing
acts and sudden death. They take the shape of my
22-year-old brother who was murdered outside a
7-Eleven in Denver, Colorado. In the alcoholic tears and
schizophrenic episodes that led to my mother’s pre-
mature death at the age of 36. | know loss because my
entire immediate family is dead, and so every day
| live in the wake of that ultimate truth.

Blackness, “the extended movement of a specific
upheaval, an ongoing irruption [...], a strain that pres-
sures the assumption of the equivalence of personhood
and subjectivity” (Moten 2003: 1) forces us to imagine
new experimental ways of practicing joy “in the wake of
loss” (Sharpe 2016) because one is never quite at ease
in the world. Always forced to live on the edge, Black life
is constantly in the throes of the avant-garde, always
considering new imaginative methods of being because
it is constantly negotiating the obstacle of being. From
popular music to visual art to literature, Black people
habitually conjure care, magic, medicinal potions,
stories, and other anecdotes of Black joy and survival
for the world to eventually consume and/or shun.
Black artists are vital to the contemporary cultural dis-
course now more than ever before. The cultural
production that we offer the public domain is integral
to the healing of all people as we attempt to navi-
gate through this turbulent atypical political moment in
world history known as the Trump administration.

In bringing attention to the crisis in the gallery
that plagues the art sector within the US and Western
world cultures, | return to one of my leading questions
for researching this idea of self-care as a curatorial
practice. What can Black thought teach all people about
living, being, and creating meaning in a world where
“we were never meant to survive” (Lorde 1995)? The SCM
concept is a framework | needed to locate because
| had to develop a strategy for my own survival in the
wake of immense loss; a strategy that might translate
into various communities and creative practices. Learn-
ing how to exist inside this wake, how to do the work

Jaamil Olawale Kosoko — CRISIS IN THE /
GALLERY: Curation and the Praxis of Justice

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48.



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

of the wake (cf. Sharpe) allowed me to begin identifying
SCM, and as a result, allowed me to find new meaning
within my life’s work as an artist-curator.

But for my Socio-Choreological Mapping concept
to be applied successfully within the cultural institution,
more inclusionary practices within the arts field must
occur. A reorganized methodology surrounding the con-
sistent and highly problematic implementation of “pre-
dominant whiteness” (Wethers 2015: 15) must transpire
within the field before a dynamic socio-choreological
map can be realized.

The statistics are not surprising. According to
a 2017 report by the Museum Board Leadership,

“93 percent of museum directors are white, as are 92.6
percent of board chairs and 89.3 percent of board
members.” But even with this crisis of non-inclusivity
ever present, | believe most white people working in
cultural institutions recognize the importance of diversity
both within and outside of the art sector. The issue,

in my opinion, goes far beyond the concept of “creating
diversity” within predominantly white spaces.

While many enlightened white contemporary
curators and artistic directors know the importance
of incorporating Black and other minoritarian voices into
their staffs, exhibitions, and performance planning,
much of the art world is still managed under a structural-
ly violent white supremacist’s doctrine that ordains
European aesthetics and creativity as the highest level
of intellectual/conceptual rigor.

What | am arguing for is a revision in the way
we care and support individuals who are QTIPOC once
they arrive within the walls of the predominantly white
institution. No matter the capacity (staff member, artist,
audience, board member), | question if the modern
American white institution is actually capable of deliver-
ing the kind of care and hospitality needed to sustain
members of minoritarian communities who have been
forced to work within spaces where the white gaze
(and its corresponding micro-aggressions) are endured
on a daily basis.

In response to this cultural erasure, many artists
of color have created their own strategies and managed
to become far less dependent on cultural institutions.
The internet has changed the way visual and performance
art is experienced. The mainstream distribution of the
internet has allowed multiple artists a platform

to challenge the structural racism within /17

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

the art field. Today, contemporary Black experimenta-
lists can work online and/or in other audio-visual
mediums to push their work towards greater public
consumption, and in some cases, monetize their work
without the backing of an established cultural insti-
tution. Digital platforms circumvent the institution as
mediator, connecting the artist directly with public.

Experimental Black artists such as Juliana
Huxtable, M. Lamar, IMMA, and Jacolby Satterwhite
have created significant audiences for themselves
online. Their hyper-afro-queer futuristic online personas
situate them within an alternative, multi-layered
mystique generating a dynamic digital following. These
artists use their bodies — sometimes as sexual sub-
jects, sometimes as radical racial metaphors - to bridge
the gap between “high” and “low” art, pop and avant-
garde, all the while connecting their work and ideas
directly to audiences as a means to distribute their
work to the public regardless of gallery or venue
representation.

When so many lives are hanging by a thread, | am
forced to consider the role of radical care and deco-
loniality even more closely. What is the connection be-
tween curation and larger societal issues? How do
artists of color curate spaces, environments, and com-
munities that are brave enough to bring to light the
sociopolitical issues of the contemporary moment? It is
the role of curators and artists to concern themselves
with these questions. As cultural citizens, | believe it is
our duty to respond to these circumstances. Most
curators and artists of color have a deep knowing and
practice of this. Whereas many of those operating
within white dominant culture, who have positioned
themselves under the cloak of whiteness and neo-
liberalism, are just becoming ‘woke’ to the urgency of
the matter now that many of their civil rights are also
in danger. Arguably, it may be the historical lack of
social engagement, political investment, and the delu-
sion of national socio-economic progression among
white curators and cultural producers in positions
of power within most institutions throughout the US
and the Western world that landed us in this crisis
of monotonous curatorial praxis and vague cultural
understanding in the first place.

In a time when financial and educational
resources in the arts are universally scarce, if

contemporary institutions are to remain /ly

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

embedded in the criticality of current artistic concerns,
then they must be in constant discourse with artists,
producers, and curators who are on the horizon, self-
taught, outsider, minority, and independent. Now
more than ever before, individuals are in control of their
experiences, carefully curating the cultural content
which they ordain as most important to their lives (as
displayed most concretely by social media), and so
the role of the art institution of the future is to create
more spaces for this kind of experiential, innovative,
horizontal interaction to take place without judgment,
prejudice, and highbrow critique. Because “the
master’s tools will never dismantle the master’s house”
(Lorde [1984] 2007: 110), in order to implement the
real work of diversity, inclusion, and radical care, cultu-
ral hubs must meet Black and Brown people with
new inclusive strategies that center their needs and
concerns. Institutions must be willing to work with
and alongside communities of color to create program-
ming that speak specifically to the concerns of those
communities. The tools and frameworks used to support
the work of socially engaged artists need to be just
as multilayered, dynamic, and radical as the work itself.
Hand over your old tools and allow those who
exist on the outskirts to enter into the center! Watch and
listen! Curators and presenters can no longer use
passé systems to support work and make hires if their
institutions are to remain vital for decades into the
future. The American cultural infrastructure has spent
hundreds of years mastering barriers that facilitate
non-inclusion and segregation to locate, intrigue, and
attract white, wealthy prospects. Now it is time to
devote the same amount of energy to centralize the
“dark divine” (hooks 2011) and gain the trust and
attention of disabled communities, QTIPOC commu-
nities and the like, allowing them the cultural
equity, support, and care they deserve!

Jaamil Olawale Kosoko — CRISIS IN THE /
GALLERY: Curation and the Praxis of Justice

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATURE
@ American Alliance of Museums (2017):
Museum Board Leadership 2017.
A National Report.
@ URL: http://www.aam-us.org/
wp-content/uploads/2018/01/
eyizzp-download-the-report.pdf
[20.04.2018].
@ Fanon, Frantz (1963): The Wretched of
the Earth. New York: Grove Press.
@ Frank, Chandra (2015): “Policy Briefing:
Towards a Decolonial Curatorial
Practice.” In: Discover Society. http://
discoversociety.org/2015/06/03/
policy-briefing-towards-a-decolonial-
curatorial-practice/ [20.04.2018]
@ hooks, bell (2011): “Lorde:
The Imagination of Justice.” In: | Am
Your Sister: Collected and Unpublished
Writings of Audre Lorde, edited by
Rudolph P. Byrd, Johnnetta Betsch Cole,
and Beverly Guy-Sheftall. Oxford,
New York: Oxford University Press.
@ Kando, Juliette (2016): “What Is
Choreology?” In: Owlication. URL: https:/
owlcation.com/humanities/what-is-
choreology [20.04.2018].
@ Lorde, Audre (1995): “A Litany for
Survival.” In: The Black Unicorn:
Poems. W. W. Norton & Company.
@ Lorde, Audre (2007): “The Master’s Tools
Will Never Dismantle the Master’s House.”
In: Sister Outsider: Essays and Speeches.
Reprint, Trumansburg, NY: Crossing Press.
@ Martin, Nicole L. (2015): “Rep’ing
Blackness: Curating Performance as a
Practice of Radical Care.” In: Con-
figurations in Motion: Performance Cura-
tion and Communities of Color, 54-57.
Published in conjunction with SLIPPAGE:
Performance|Culture|Technology at
Duke University.

Jaamil Olawale Kosoko — CRISIS IN THE
GALLERY: Curation and the Praxis of Justice

@ Moten, Fred (2003): In the Break:

The Aesthetics of the Black Radical Tradi-
tion. University of Minnesota Press.

@ Mufioz, José Esteban (1999):
Disidentifications: Queers of Color and

the Performance of Politics. Minneapolis,
London: University of Minnesota Press.

@ Peskin, Eva (2016): “The Radical Pleasure
of Convening: Jaamil Olawale Kosoko

& Anonymous Bodies’—‘Imaging Justice
for the Dark Divine’ and beyond.”

In: Culturebot. URL: http://www.culturebot.
org/2016/01/25217/the-radical-pleasure-
of-convening-jaamil-olawale-kosoko-
anonymous-bodies-imaging-justice-for-
the-dark-divine-and-beyond/ [20.04.2018].
@ Sele, Baraka (2017): A Black Paper:
Revolution/Resilience/Race.

Electronic Newsletter.

@ Sharpe, Christina (2016): In the Wake:
On Blackness and Being. Durham,

NC: Duke University Press.

@ Wethers, Marya (2015): “Thinking from
Within.” In Configurations in Motion:
Performance Curation and Communities
of Color, 15-19. Published in conjunction
with SLIPPAGE: Performance|Culture|Tech-
nology at Duke University.

@ Williams, Brittany L. (2017): “Open Call
And Response To Art And Cultural-Art
Organizations To Step Up And Push Back.”
In: Dancing for Justice, 24 January. URL:
http://us14.campaign-archivel.com/
?u=7ed600a5b9d644a5a8ec54030&id=
1f712014d6 [20.04.2018].

/30

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hitps://dol.org/10.14361/8783839443408 - am 13.02.2028, 13:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLECTING

§
OF WORK/IG
WITH WH/TE-



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

/33



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I | he Kiinstlerhaus
Mousonturm Frankfurt
approached me in 2017 to
invite me to write about my re-
lationship and involvements with
white-dominated institutions

in the UK. While I’ve had many
experiences, I thought it would

be useful to put my own experience
into context by inviting other
artists to reflect on their experiences
too. Two people accepted my
invitation. Artist Sutapa Biswas
and independent curator
Nephertiti Schandorf. Both of
them have been extremely
generous in sharing accounts

of their experiences, advice

for fellow artists and provocations
for institutions. I would like to
thank them for their honesty

and openness. I hope our contri-
butions can stimulate more
discussion and provide insight
and support to other artists.

Harold Offeh, November 2017

Sutapa Biswas, Harold Offeh,
Nephertiti Schandorf — Reflecting Experiences of

Working with White-Dominated, Publicly- & 4
Funded Institutions in The UK

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Access - [



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Through the Back Door.
Entering and Encountering
White Art Institutions

by Harold Offeh

As a Black artist who has been practising for over

20 years, | have had many encounters with white-dom-
inated institutions. The nature of structural and institu-
tional power makes this a given in the UK. | could easily
speak at length to the conditions and encounters
artists of colour have to face in relation to institutional
power. These experiences are shaped by the conditions
and terms with which one engages with these institu-
tions. Just to be clear, | want to speak to some of my
experiences of publicly-funded UK institutions. This
obviously excludes experiences with other private institu-
tions, and | do not claim to speak for all artists of colour
in the UK. However, | feel it's important to address these
cultural institutions and their practices, the nature of their
public funding and the recent demands of governmen-
tal public policy. These policy agendas claim to diversify
artists and audiences and have shaped the conditions

of encounter that | and other artists of colour have experi-
enced. While I’'ve had good and bad experiences across
the sector, | feel these overarching institutional agen-
das have shaped some invitations and opportunities.

It is generally accepted that there is still a need for greater
representation of artists of colour or BAME (Black, Asian,
minority ethnic) artists and audiences in UK galleries and
museums. The Arts Council England is the main govern-
mental arts agency (together with equivalent agencies in
Scotland, Wales and Northern Ireland) that fund arts in-
stitutions in the UK. It has over successive years launched
many initiatives to diversify the arts sector. These range
from the current initiative, called A Case for Diversity

to previous programmes such as Decibel which supported
individual artists, including me, with large financial
awards, but little media exposure. These programmes
create a specific context whereby state-funded galleries
need to show they are working with Black, Asian and
ethnic minority artists and audiences. Inherently, these
spaces are white-dominated and therefore a visible

but unacknowledged colonial binary is set up.

White power needs black labour! /;!

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Across my career, my encounters with white-dominated
institutions has been shaped by the hierarchical sub-
divisions of galleries and museums. Working with either
curatorial or education/learning departments at differ-
ent, but sometimes the same institutions. There has been
a traditional top-down structure in the interplay be-
tween these two divisions in galleries. Normally, cura-
torial departments deal with and provide the thrust

of programming. Selecting artists, putting together ex-
hibitions and framing discourse in the service of con-
temporary culture, art history and, of course, the art
market. The education department’s role has tradition-
ally been to interpret and mediate the curatorial pro-
gramme for specific audiences, school kids, families,
the poor etc. A dual shift occurred in the 1990s. The
rise of institutional critiques, developed by artists like
Hans Haacke, Andrea Fraser and Fred Wilson together
with the curatorial turn to relational aesthetics began

to destabilize and challenge some of these hierarchies.

In my experience, there was certainly an emphasis
placed on the educational departments of museums
to fulfil the diversity agenda. Working with Black, Asian
and ethnic minority artists would allow institutions to
show an engagement with diverse artists with the
added benefit of bringing in diverse audiences. In fair-
ness, | have to acknowledge the honesty and integrity
of some of the mainly white, female learning and edu-
cational curators who have a commitment and genuine
belief in engaging audiences and supporting a diver-
sity of art practice. My problem is that existing structures
allowed curatorial and collection departments to get
away without a committed or structural investment in
supporting BAME artists. In the 1990s, the YBA (Young
British Artists) phenomenon whitewashed the UK art
scene. Writer Eddie Chambers gives a good overview
of this period in his book, Black Artists in British Art:

A History since the 1950s (Chambers 2014).

Noticeable figures like Chris Ofili, Steve McQueen
and Yinka Shonibare managed to exist outside or par-
allel to the YBA narrative of British Art, but they seemed
to be the exception. Perhaps in response to this white
canonical history artists like Sonia Boyce, Susan Pui
San Lok and curator Paul Goodwin are part of a larger
team who have set up a three-year research project:
Black Artists and Modernism. Its stated aims are:

/36

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

“For several centuries Britain has introduced some of
the most important art and artists to the world. Despite
this rich history, the art history of the nation’s own
black artists (a term that exceeds the limitations of race
to encompass political and cultural solidarity) remains
under-recognised nationally and internationally. The
Black Artists and Modernism project promises to cor-
rect these various omissions.” (Boyce et al)

There is often a palpable difference in status between
the artists who get to work with the educational depart-
ment and those working with curatorial departments

at the same institution. Artists in educational contexts
tend to be women and artists of colour, which further
highlights the difference. Recent statistical evidence is
hard to source, however a 2003 study indicated that
85% of gallery educators were women and 94% were
white (Garret 2004: 3). In a published discussion to
mark its 25th anniversary, Felicity Allen, the former direc-
tor of engage: The National Association for Gallery
Education in the UK, highlighted that “gallery educa-
tion was, and still is, a profession populated mostly

by women” (Raney 2015: 7).

What can also be just as frustrating, is that the work
produced in the context of education programmes can
be more complex, challenging or allow for innovative
methodologies and outcomes. However, a lack of criti-
cal discourse, by this | mean writing, publications,
peer reviews, symposia etc. often means this work oper-
ates in a vacuum and lacks the cultural capital afforded
to the works produced within a curatorial context.

| can speak to two specific experiences | have had.
The Mothership Collective was a project | developed
in response to an invitation from South London Gallery
to programme a series of public workshops in August
2006. One of the clear parameters of the project was
that the project had to engage a diversity of audiences
and it had to fill the traditional art graveyard period
of August. | jumped at the opportunity to work in the
space and in response, | developed a curatorial ap-
proach. The Mothership Collective involved 20 artists
being invited to devise one-day workshops with audi-
ences that would result in a month-long programme.

Sutapa Biswas, Harold Offeh,
Nephertiti Schandorf — Reflecting Experiences of

Working with White-Dominated, Publicly- f 4
Funded Institutions in The UK p /

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sutapa Biswas, Harold Offeh,
Nephertiti Schandorf — Reflecting Experiences of

Working with White-Dominated, Publicly- v &
Funded Institutions in The UK

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

| managed to incorporate a short exhibition period to dis-
play the results of the workshops. It was a hugely
rewarding experience, well supported by the gallery
and hugely helped to develop my practice. But its
limited exposure and framing as an educational project,
with a lack of press, reviews, marketing etc. meant
the project didn’t exist in conversation with anything
else. | had a similar experience with the Tate Learning
project RadioCity in 2016. The project was developed
in collaboration with artist Marion Harrison and curators
from Tate’s early years and families team. The academ-
ic Dr Judith Stewart sums up the situation well, she
perceives “a divide between exhibiting artists and partici-
patory artists. Participatory artists, who show the
gallery’s inclusiveness and bring in funding, often feel
invisible and marginalised, both because of their
positioning in education programmes, and because a
higher value seems to be placed on certain types
of audience” (Raney 2015: 12).

| am citing these examples not out of bitterness.
These experiences are symptomatic of a failure of insti-
tutions to recognise, support and promote the creative
production they are commissioning across all areas
of the institution. There are sometimes good reasons for
this, one might take into consideration the ethics of
working with vulnerable groups for example. But more
often, it is because education departments models of
success are determined by: numbers of “hard to reach”
groups who engage or sheer numbers of participants
or the perceived social benefits. Here, social capital
is the currency. You could argue, that is a great thing,
which it is. But this social capital often negates the
cultural capital and investment in artists, and that often
means women and artists of colour in this context.
There are some good examples in the UK that counter
this narrative. The Showroom Gallery in London under
director Emily Pethick has an integrated programme
with no division between curatorial and learning depart-
ments. And more recently even Tate has developed a
more cross-programming approach. But implementation
and innovation is very patchy and inconsistent across
the arts sector in the UK. Integrated or cross depart-
mental programming presents a challenge to the power
of exhibition curators and the ability to be gatekeep-

ers and tastemakers.
/ -
Vs 14

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

We have to recognise that artists of colour have over
time been continuously invited into white-dominated
publicly-funded spaces through the back door of
educational departments. | personally believe this
back door is often a more interesting entrance. A
new generation of artists have been able to transition
from learning to curatorial exhibition spaces — UK
artists like Larry Achiampong and Evan Ifekoya are
amazing testaments to that. But this still masks struc-
tural inequalities and the lack of representation of
people of colour in curatorial and senior management
positions. Once again, the tiresome task of calling
this out falls upon people of colour. We need new
models and innovative approaches that challenge the
present institutional paradigms. Both working within
and externally to existing structures, the calling of
institutions to account must continue.

What advice would you give to artists of colour
working with white-dominated, publicly-
funded institutions?
@ Be strategic in the long-term and develop day

to day tactics.
@ Build alliances both inside and outside institutions.
@ Instrumentalise the institution.
@ Recognise that artists also learn in education

and learning departments.

A provocation in the form of a word or short
phrase or question for white-dominated,
publicly-funded institutions?

@ Every publicly-funded gallery should document and
archive their learning and education programmes.
Create platforms to disseminate the knowledge
that is produced across the institution.

Sutapa Biswas, Harold Offeh,
Nephertiti Schandorf — Reflecting Experiences of

Working with White-Dominated, Publicly- / &
Funded Institutions in The UK

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Reflections of Working

as an Artist with Museums
and Art Galleries in the
UK by Comparison with
those Based in the States,
and in Canada

by Sutapa Biswas

My experience as an artist of professionally exhibiting
within the context of museums and galleries for over

30 years has been varied. By and large, it has been a
positive experience, perhaps in part because | have
been selective in working with curators whose work

| respect and who by and large have been respectful

of my practice and considerate in how they treat living
artists. Nevertheless, it has not always been so positive.
| think, however, it is difficult to generalise because to

an extent my experiences were often determined by the
extent to which a curator or curatorial team have been
supportive or even dedicated to the thematic interests
of my works, or rather to underlying discourses of the
exhibition in question that my works were included in.
Often, the dynamics may also be conditioned by the
extent to which a director of a particular museum or its
governing board of directors were themselves invest-
ed in the kinds of questions the exhibition raised.

By way of comparison, | would like to consider two ex-
amples of working within two major historic museums
and art galleries. The first is the Art Gallery of Ontario
(AGO), which at the time of my collaboration was the
second largest municipal art gallery and museum in
Canada. The second is Tate Britain (UK). They present
interesting examples because both collaborations
were initiated by education programmes department

in the respective museums.

At the AGO, its then curator and head of programmes,
Dr Judith Mastai, directly approached me in 2000

to discuss the possibility of my undertaking a project
in collaboration with her at the AGO, the dimensions
and ambitions of which she remained open

to and made clear she would support /y/

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

me with to the best of her ability. This was in fact the
second occasion on which | had collaborated with
Judith — having designed and successfully delivered an
ambitious project developed by me in collaboration
with Judith over a period of almost twelve months, ten
years previously, when she was working in the Educa-
tion Department of an important museum and gallery
in Vancouver — the Vancouver Art Gallery. For purposes
of this article, | am going to focus on the AGO. What
was interesting to me was the appreciation and Judith’s
engagement with my artistic practice, but additionally
her understanding and support of the broader context
of my approach to thinking about art and its function
within a pedagogic context.

Judith effectively invited me to the AGO, to explore its
archives, its collections, its histories. Furthermore, even
though she herself was very aware of the strained and
hierarchical nuances that can exist between the curato-
rial staff within large municipal institutions and those
who work within the Educational Programmes (Judith
was also a recognised member of the AGO’s curato-
rial team), she worked hard to ensure that importantly,
as a visiting artist, | was given access to the curato-
rial team, who were hugely supportive of the curatorial
project | was to devise and spearhead. The exhibition

| curated was titled Private Thoughts / Public Moments
and involved my mentoring a group of younger South
Asian women artists to create new works (albeit on

a restricted budget) within the Historic Galleries of the
AGO. It was the first project of its kind at the AGO,

and in its realisation, Judith and | worked closely in con-
ducting dozens of studio visits with local artists from

a range of backgrounds, who were subsequently invited
to submit proposals for a site-specific work at the AGO.
Of all the proposals submitted, the most interesting
responses happened to be from women artists from the
South Asian diaspora. This further prompted a liaison
with a Toronto-based South Asian arts organisation
called SAVAC (one of whom was an intern at the AGO
during the second stage of the project) and who also

in the latter stages of my curating the site-specific
exhibition were able to support my project as well as
the selected artists whom | mentored.

Sutapa Biswas, Harold Offeh,
Nephertiti Schandorf — Reflecting Experiences of

Working with White-Dominated, Publicly- l 44~
Funded Institutions in The UK g

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

el

hittps://dol.org/10.14361/8783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - (- EmTy|


https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

In brief, the short and long term results of mounting this
exhibition were manifold. It resulted in giving access

to the historic archives to a group of young artists who
had never previously experienced such luxuries. It
introduced them to the context of histories of the works
within the Historic Galleries at the AGO. It gave them
access to working closely with the AGO’s conservation
team. It gave them access to curatorial and education-
al staff and support from both these teams. It inspired
these young artists to believe that they had a claim

in that institution, and inspired them to subsequently
develop ambitious art projects of a pedagogic nature
within other communities and frameworks in Toronto
and elsewhere. My curatorial project Private Thoughts /
Public Moments was launched in 2000 and was
beautifully installed and extremely well received.
Additionally, Judith ensured that my own artwork and
place as an artist was not forgotten or excluded from
the broader curatorial and exhibition programme at the
AGO, and my own work was exhibited within one of

the main contemporary art gallery spaces at the AGO,
thereby recognising my own position as a professional
artist within the structure of the project as a whole.

In 2014/15, a proposal for a new commission and
artwork titled Flights of Passage was selected through
peer review to be hosted at Tate Britain as part of a
larger ambitious project titled RadioCity 2014/15. A
collaboration between Tate’s Early Learning Educational
Programme, curated by the artists Harold Offeh and
Marion Harrison, it invited a number of artists to be
Artist in Residence during which time they developed
an art work that incorporated sound to be broadcast on
Resonance Radio 104FM and installed within Tate.

My work for this project, Flights of Passage, was two-fold
in that | created an immersive installation within Tate’s
allotted space. Hung from a number of make-shift wash-
ing lines that criss-crossed the room from left to right
were a multitude of saris (a garment traditionally worn by
South Asian women, though not exclusively) that | bor-
rowed from my immediate family, and extended family and
friends. The borrowed saris ranged from antiques to
more contemporary pieces - richly embroidered saris
for special occasions as well as those more for

everyday use. The fabrics within the saris also

charted another kind of story, in that most /yy

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

originated from different geographical regions of the
Indian subcontinent, each sari telling its own story. Not
only about its owner — but a story about the history of
trade through textiles in India. Suspended in the space
and swaying slightly in the breeze within the room, the
overall structure created an eerie, yet comforting space
for the viewing public as they walked through the instal-
lation and space. Within this space was a soundtrack
compiled from conversations with members of the
public who were invited to bring to the space (and talk
about) an object that was of significance for them. These
recorded narratives were each arranged taxonomically
against a different letter of the English alphabet. This
work continues a thematic interest as an artist that | have
explored since 1984, which is my engagement with spa-
tial stories and the everyday, seemingly inconsequential
events that are reminders of the human condition.

| observed that on some level, the whole ambitious
nature of this exciting project collaboration between
Tate’s Educational Early Learning Team, the artist Harold
Offeh and Resonance Radio, seemed by and large to be
overlooked by Tate’s curatorial staff. The relationship be-
tween these respective teams, unlike at the AGO, were
more remote and far more hierarchical. This was, | felt,
surprising since it struck me that the very essence of
RadioCity 2014/15 was to create new pedagogic plat-
forms for learning and shaping ideas between the artistic
curatorial programme and the education department.

Perhaps something worth noting is that one of the
members of public who participated in my particular
project Flights of Passage (2015), contributing a moving
oral narrative that was woven into to the structure of
my sound component of this installation, was herself at
the time a doctoral student of art history (SOAS). She
was recently appointed as one of Tate’s curatorial team,
so in that sense it is interesting to me what the newer
generations of Tate curatorial staff might potentially
bring by way of changes to Tate’s broader programmes
in a curatorial context, as well as within the educational
programme. Hopefully, there will be less hierarchy

and more dialogue and collaborations.

Sutapa Biswas, Harold Offeh,
Nephertiti Schandorf — Reflecting Experiences of

Working with White-Dominated, Publicly- ! & 4
Funded Institutions in The UK

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

In my professional view as an artist and educationalist,
RadioCity 2014/15 was a fantastically imaginative and
beautiful project that will have had short and long-term
impact on all those members of the public who encoun-
tered it. How do | know this? Well, I'm still in contact
with many of those individuals who visited and/or partici-
pated by contributing their own oral narratives to

the work | made whilst Artist in Residence at Tate Brit-
ain as part of RadioCity 2014/15. What a shame that

so few of Tate’s curatorial staff came by at the time to
witness its impact on audiences who visited.

What advice would you give to artists of

colour working with white-dominated, publicly-

funded institutions?

® Know your worth.

@ Establish what the parameters of a project might
be and what facilities or materials will be made avail-
able to you in order for you to realise the outcome
you hope to achieve to the best of your ability. Be open
to learning and to discovering new things you never
anticipated during the process of working with
the institution — otherwise what’s the point?

@ Present a clear historical basis for the nature of your
practise and work. By doing so you will push the
expectations of the institution.

@ Build alliances both within and outside the institutions.
Support artists of colour and don’t be complicit in
the erasure of histories of struggles of POC, feminist
and LGBT artists by an institution.

® Don't be afraid to disagree and simultaneously remain
open to learning from those around you. Remain
dedicated to broadening the spectrum of discourses
that can affect change within these institutions
over time in regards to questions of race, gender,
class and sexuality.

@ |t helps to have a good sense of humour.

@ If you have a genuine question or query, don't
be afraid to ask for clarification.

@ Enjoy your project. Know when to say no.

A provocation in the form of a word or short

phrase or question for white-dominated,

publicly-funded institutions?

@ Enough time has passed since colonial histories first
erased our voices. Wouldn’t you agree that it

is time we worked together in changing this? /%‘

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

The Nigredo Period
(Reflecting on Time in
an lvory Tower)

by Nephertiti Schandorf

My experience of working with publicly-funded insti-
tutions began by way of an opportunity. A curator from
one of the regional (non-London based) art galleries
attended as a guest lecturer on my undergraduate
course. It was with them that | volunteered as curatorial
assistant while studying. The gallery had a strong focus
on international art and provided the opportunity to
support the installation and research of major exhibitions
of artists of the African and South Asian diaspora. This
was a deeply fulfilling two years of professional and
creative development that gave me insight into the glori-
ous Rube Goldberg machine that is exhibition making.

At the suggestion and encouragement from the curator
and university faculty, | applied for an MA at a prestig-
ious London university. Between accepting the place
and enrolment, the head of programme had changed.
Between the end of my first year and return one year
later (after the death of my father) the head of pro-
gramme and academic staff had changed once more.
Over the course of three years, the programme had
gone from having an international cohort to one that
was majority white, affluent and European. This was
also reflected in the change of teaching staff. It was
during the year of my return that | experienced what
Griselda Pollock referred to as the vicious antagonism
between student and teacher.

My dissertation was based on the formation of creative
networks of the Afro-Caribbean diaspora and how
these groups negotiated institutions by way of govern-
ment policy, art school and publicly-funded arts insti-
tutions. | had been fortunate enough to interview and
speak frankly with highly influential black British artists
and theorists whose careers had spanned decades.
The research presented uncomfortable figures per-
taining to the experiences and outcomes for students

Sutapa Biswas, Harold Offeh,
Nephertiti Schandorf — Reflecting Experiences of

Working with White-Dominated, Publicly- )
Funded Institutions in The UK /

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

and academic staff of the Afro-Asian diasporas. The
dissertation critiqued the university for the lack of
representation amongst senior/academic staff as well
as another major institution for diversity programming
and relationships with contemporary diasporic art prac-
titioners. The feedback received became immensely
personal; one of the grading tutors found the essay
“depressing” (in the current colloquial, show me the lie)
and they made reference to their parents being good
people. Essentially, the personal, political and cultural
struggles of generations of artists and practitioners
led back to a person who had centred themselves by
way of their own hurt feelings.

For the MA final show, there was immense tension
between the programme and elements of the project,
which culminated with veiled threats made to our
future careers as curators. It was in this environment
that the kyriarchies based in class and potential future
cultural currency played out. After this experience of
working with highly institutionalised curators the idea
of working in a national gallery or art museum became
anathema. By the time | had graduated, | believed
that, due to a lack of institutional self-reflexivity, the
major art school and art institution was the place where
the zeitgeist went to die. By the time of presentation
to the public by the establishment, cultural moments
had been reformed and stripped of frisson and risk.
Demographics had been considered, proposals made,
assessments submitted, texts edited by committee
and ambitions aligned with the corporate brand.
Although | am less doe-eyed and perhaps battle
weary from exposure to the machinations of certain ele-
ments of the prestigious art school, the challenges pre-
sented benefits and a shift in perspective. | no longer
aspired to be on the “inside” of a major public gallery. The
question now is how will the institution assert cultur-
al authority over the vibrant and rhizomatic art ecologies
formed of diasporic artists and theorists that have de-
veloped beyond institutional reach? Networks and pub-
lics have formed away from the traditional centralised
structures of large institutions. As these institutions
seek to diversify their audiences (and funding streams)
they must negotiate with groups of practitioners who

Sutapa Biswas, Harold Offeh,
Nephertiti Schandorf — Reflecting Experiences of

Working with White-Dominated, Publicly- ! &
Funded Institutions in The UK

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

have thrived through necessity without them. The Inter-
net has made possible the flourishing of aesthetic and
cultural movements without passing through the filters
of establishment gatekeepers. Examples are groups
such as UK-based Black Blossoms and Bun/Babylon,
who work to amplify the voices and professional poten-
tials of black female practitioners, or the WhatsApp

and Facebook messenger groups of artists and peers
that are dedicated to providing insulation, opportuni-
ties and support networks.

Since graduating, | have worked in partnership
with Somerset House, Tate, Jerwood Visual Arts and
the Hayward Gallery. Large publicly-funded institutions
are in possession of resources and talent that will in-
fluence future cultural archives. The teams | have collab-
orated with since graduation have been dynamic and
supportive. My sanity is preserved by dipping into these
institutions while maintaining a cordial distance - this
may or may not be a sustainable strategy. There is still
a conscious decision to avoid diversity programming
while balancing visibility and career viability — not just
for myself but also for my peers. From speaking with
those who came through the times of the Gulbenkian
Foundation attempting to deal with “the black prob-
lem” in 1973 (Araeen), Naseem Khan’s The Arts Britain
Ignores: The Arts of Ethnic Minorities in Britain (1976)
and the “Battle of Brixton” (1981) it would be disingen-
uous to say that we as black professionals functioning
in institutions experience the very same hostilities,
but there is still much that needs to be addressed and
changed in terms of meaningful representation within
programming, staffing and collections.

What advice would you give to artists of

colour working with white-dominated, publicly-

funded institutions?

® Know your value and worth (remuneration
and cultural).

@ Ask questions and engage with the various
departments that form the institution.

@ Push for what you want. The chances are, if the
institution can support an idea, they will.

@ Avoid reacting and take time to respond if you are

presented with a negative or disappointing
situation from the institution.

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SAVIHA JAVS FHL ANVIHA OLAINNYHOOH IHIM IMN



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

® Don’t be seduced by the offer of showing
during Black History Month.

@ Research the institution’s programming: Are you
being positioned as an artist, an entertainer or
educator? Has the institution shown commitment
to developing diverse audiences and supporting
various types of artists and their practice?

A provocation in the form of a word or

short phrase or question for white-dominated,
publicly-funded institutions?

@® Show me the lie.

LITERATURE
@Araeen, Rasheed (2010): “Ethnic Minorities, Multi-culturalism
and the Celebration of the Postcolonial Other.” In: Appignanesi,
Richard (Ed.): Beyond Cultural Diversity: The Case for Creativity.
London: Third Text Publications.
@ Boyce, Sonia et al.: Black Artists and Modernism. URL:
http://www.blackartistsmodernism.co.uk/about/ [02.02.2018]
@ Chambers, Eddie (2014): Black Artists in British Art.
A History from the 1950s to the Present. New York: |.B. Tauris.
@ Garrett, Holly (2004): Diversifying the Gallery Education
Workforce. Research Phase Two. London: Engage.
@ Khan, Naseem (1976): The Arts Britain Ignores: The Arts
of Ethnic Minorities in Britain. London: Community
Relations Commission.
@ Raney, Karen (2015): “Editor’s Introduction.”
In: engage 35: 6-14.

Sutapa Biswas, Harold Offeh,
Nephertiti Schandorf — Reflecting Experiences of

Working with White-Dominated, Publicly- L 4
Funded Institutions in The UK

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

/Idol.org/10.14361/8783839443408 - am 13.02.2028, 1:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Access

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48.



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/8783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. https://www.nlibra.com/de/agb - Open Accass - [}


https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

enn wir eine
Schwelle
Uberschreiten,

Uberqueren

wir eine ange-
nommene oder reale Grenze. Wir
befinden uns auf der einen oder auf
der anderen Seite, sind drinnen
oder drauBen. Wir gehdren dazu oder
sind ausgeschlossen. Wir geraten
in einander widersprechende Alter-
nativen. Die Schwelle, die Uber-
schritten wird, erscheint wie ein struk-
turierendes Element, das nicht
berihrt werden muss, um zu trennen.
Sie kann zu einer Grenze werden,
die den Ubergang unméglich macht
— die Schwelle, die zu hoch ist, zu
einschuchternd, um sie zu Uberschrei-
ten, zu bestimmt durch offizielle
oder inoffizielle Zugangscodes, staat-
liche Papiere, hoheitlich bestimmte
Zugehdrigkeiten — eine Grenze,
die verwehrt, zurtckhélt, zurtick-
dréangt, trennt.

Lotte Arndt — 4
Eine Schwelle bewohnen

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wiirden wir die Schwelle jedoch
bewohnen, so erschiene sie bis ins
Unendliche teilbar. Unaufhorlich
wurde sie sich verschieben, sich an
den verndhten Randern zersetzen,
die, gleich einer gestrichelten Linie,
beweglich und wandelbar sind.
Unablassig wurde sie die Ubergange
vervielfachen, die sich in dem
Moment, da sie sich abzeichnen,
schon wieder auflésen. Sie wird

nie ein bestandiges, stabiles Funda-
ment hervorbringen, sondern als
ein opakes Gebiet ohne Gewisshei-
ten erscheinen, das bisweilen in
tausend schillernde Teile zersplittert.

Dieser Text ladt dazu ein, zu einem kuratorischen Pro-
jekt zurtickzukehren, das ich im Herbst 2016 im
Pariser Kunstraum Villa Vassilieff orchestriert habe.
Es bestand darin, die Frage des Beheimatet-Seins
von einem konkreten Ort aus zu untersuchen. Dafiir
haben wir zwei Bereiche zusammengebracht, die
zunédchst nur entfernt miteinander zu tun zu haben
scheinen: einige Ideen fiir den Umgang mit patri-
monialisierten Objekten in Museen, in erster Linie
ethnografischen und naturkundlichen Exponaten, und
das Grundbediirfnis zu wohnen im weitesten Sinne,
als Conditio sine qua non fiir soziale Wesen, in jener
Gesellschaft teilzuhaben, in der sie leben.

Diese Gegeniiberstellung nimmt eine fundamentale
Ungleichheit zum Ausgangspunkt: Wéhrend es derzeit
zahlreichen Menschen unmoglich ist, in Sicherheit

zu leben, prekére bis lebensbedrohliche Verhéltnisse in
den wettbewerbsorientierten neoliberalen Okonomien
zunehmen, morderische Grenzregime, repressive

Nationalstaatspolitiken, deregulierte
/57

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Umweltbedingungen und bewaffnete Konflikte die
Lebensbedingungen vieler Menschen bestimmen, sind
Museen in der Lage, geschiitzte Raume zu schaffen,

in denen die Objekte, die sie beherbergen, gehegt und
gepflegt werden. Ausstellungen in Museen profitieren
heute von einer privilegierten Situation: Ein drastisches
Beispiel ist der scharfe Gegensatz, der sichtbar wurde,
als im Sommer 2015 in den Strallen von Paris tausende
Gefliichtete von den franzdsischen Autoritdten mit
Schlagstocken, Wasserwerfern und Tranengas drangsa-
liert und vertrieben wurden. Zur gleichen Zeit begab
sich der damalige Prasident Francgois Hollande person-
lich in die Depots des Louvre, um die Evakuierung

der Kunstwerke sicherzustellen, die vom steigenden
Pegelstand der Seine bedroht waren.

Die Entstehung des Museums als offentlicher Ort, der
sich der Bildung aller Biirger*innen und der Kano-
nisierung einer kollektiven Geschichtsschreibung ver-
schreibt, fallt zeitlich mit der Franzosischen Revo-
lution zusammen. Sie ist eng mit den Versprechen des
republikanischen Universalismus verbunden, und
diese Griindungsideologie soll noch heute den sozialen
Zusammenhalt der franzosischen Gesellschaft garan-
tieren: ein Versprechen, mit dem gerade der Museums-
betrieb nicht selten bricht. So wurden zahlreiche
Exponate in Kontexten akquiriert, die von starken
Machtasymmetrien gepriagt waren, wie dem Kolo-
nialismus. Wahrend die Objekte dem kulturellen Erbe
Frankreichs einverleibt wurden, werden viele Ange-
horige ihrer Herkunftsgesellschaften hingegen illegali-
siert, kriminalisiert und aus dem franzosischen
Staatsgebiet abgeschoben. Vollig im Widerspruch zu
ihrem offentlichen Kulturauftrag haben sich Museen
zudem mehr und mehr darauf spezialisiert, ihre Aus-
stellungen zu vermarkten, um Tourist*innen-Strome
durch ihre Einrichtungen zu leiten. Im Zuge dieser Ent-
wicklung werden die Sammlungen als eventisierte
Kulturstatten in 6konomische Ressourcen verwandelt,
die im Wettlauf der Metropolen um das Interesse des
zahlenden Publikums zum Einsatz kommen.

Zeitgleich werden die politischen Versprechen aus dem
18. Jahrhundert in der heute politisch, wirtschaftlich
und kulturell zunehmend polarisierten Gesellschaft auf
den Priifstand gestellt. Der republikanische

Universalismus und seine Institutionen /{X

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

geraten immer ofter in Verdacht, weniger zur Uberwin-
dung sozialer Ungleichheit beizutragen, als diese viel-
mehr zu verschleiern. Wenn Exponate in eben jenem
Kontext in die Sammlungen integriert und zu unan-
tastbarem Kulturerbe erklart werden, wie miisste dann
eine Sammlung beschaffen sein, die mit Blick auf

eine Gesellschaft gedacht wird, in der eine Kultur der
Offenheit, der Transformation, des Zusammenlebens,
des Schutzes und der gegenseitigen Sorge iiberwiegt?

Verbindungen von der
Villa Vassilieff her denken

In diesem Projekt haben wir versucht, ortsspezifisch zu
arbeiten, was eine Herausforderung war, denn heute
ist die Gegend um Montparnasse im Pariser Stiden sehr
biirgerlich und fern von jenem Bohéme-Leben, das die
Stadt- und Kunstgeschichte fiir die erste Halfte des

20. Jahrhunderts beschreibt. Damals war die heutige
Villa Vassilieff das Atelier der Kiinstlerin Marie
Vassilieff und Schauplatz der Zusammenkiinfte der
Avantgarde, einschlief8lich ihrer primitivistischen Stro-
mungen (vgl. Richard 2016; Archer Straw 2000; von
Lintig, Pinther, Wendl 2006; Gikandi 2006). Vassilieff
partizipierte mit ihrer Malerei aktiv am Kubismus

und war mit ihren Skulpturen und vor allem ihren Pup-
pen an der Neuinterpretation handwerklicher und
volkstiimlicher Formen durch die Modernisten beteiligt
(vgl. Gonnard, Lebovici 2007). Von der Villa ausge-
hend kann man auf dieser Grundlage eine Verbindung
zum Musée du Trocadéro (dem ethnografischen
Museum von Paris, gegriindet 1882) herstellen, das

ab 1937 zum Musée de 'Homme wurde.

Diese Institution mit seiner komplexen und wider-
spriichlichen Geschichte verwahrt zahlreiche Objekte,
die zu Kolonialzeiten oft unter asymmetrischen Be-
dingungen angeeignet wurden — so die 3500 Exponate,
die in Folge der Dakar-Dschibuti-Mission 1931-1933
nach Frankreich gebracht wurden und die lediglich den
bekanntesten Teil darstellen. Zugleich galt die Einrich-
tung als Multiplikatorin einer universalistischen Auf-
fassung der Menschheit und als solche den rassistischen
Theorien der 1930er Jahre entgegengestellt — jedoch

Lotte Arndt — 4
Eine Schwelle bewohnen

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

nicht ohne sich in einem elaborierten kulturellen Diffe-
rentialismus zu tiben.1 Spuren dieses Denkens sind
heute allerorten in den Raumen des Musée de ’'Homme
zu sehen. So unterteilt sich die Dauerausstellung seit
seiner Wiedererdffnung im Jahr 2015 in drei Kapitel, die
einem berithmten Gemaélde von Paul Gauguin entlehnt
sind, das zwischen 1897 und 1898 auf Tahiti entstanden
ist: D’ou venons-nous? Que sommes-nous? Ou allons-
nous? (Wo kommen wir her? Was sind wir? Wo gehen
wir hin?). Auf Gauguin, seine erotisierte und projek-
tive Idee der Siidsee und den kolonialen Kontext, der
seine Pazifik-Aufenthalte ermoglichte, wird nirgends
hingewiesen. Exotismus bewohnt die Museumsraume
wie ein schweigender Dauergast.

Ein Jahrhundert nach der primitivistischen Euphorie
werden ethnografische Exponate weiterhin in repra-
sentativer oder adsthetisierender Perspektive ausgestellt
—auch wenn der GroRteil in den Depots verbleibt,

wo die Objekte mit Insektiziden und anderen Konser-
vierungsmitteln gegen den Verfall bewahrt werden.2
Im System der Patrimonialisierung erlangen Ausstel-
lungsobjekte in franzosischen Sammlungen einen
Status der Unveraul3erlichkeit. Die Institutionen, in
deren Besitz die Objekte sind, sind juristisch gesehen
die Eigentiimerinnen, denen die Interpretation und
Verfiigung tiber die Artefakte obliegt. Diese Kontrolle
ist umso problematischer, wenn es sich um kulturell
»sensible Sammlungen“ handelt. Nach Britta Lange sind
das solche Sammlungen, die einen sensiblen Umgang
erfordern, weil es ,,Menschen aullerhalb der Museen und
Sammlungen gibt, die davon betroffen sein kénnen,
etwa Nachfahren oder Rechtsnachfolger*innen, sensibel
auch im Sinne des englischen ,sensitive’, das em-
pfindsam, fiihlend bedeutet® (Lange 2011: 18). Die Samm-
lungen konnen liminale Objekte enthalten, die auf

der Schwelle von Subjekt und Objekt verortet sind:
menschliche Uberreste oder ausgestopfte Tiere, die

eine besondere Behandlung, die Erforschung ihrer Pro-
venienz und eventuell Beisetzung oder Restitution
erfordern. Sensibel sind aber vor allem die ,,Umstdande
ihrer Beschaffung und Herstellung [...]: Sensible

1 Diese Sammlungen befinden sich heute zu unterschiedlichen
Teilen im Musée du quai Branly, im Mucem — Musée des
civilisations de I’Europe et de la Méditerranée und im neuen Musée
de ’'Homme. Ein Teil der anthropometrischen Sammlungen
verbleibt im Muséum national d’Histoire naturelle.

2 Siche das Video Forms of Absence (2014) von
Kapwani Kiwanga sowie Deliss 2016. /

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Objekte gelangen meist nicht unter Zustimmung der
Betroffenen in Museen, sondern wurden gestohlen,
erpresst, unfair erhandelt, im Geheimen ausgegraben und
abtransportiert” (a.a.0.:19). Zentral an der Idee der
sensiblen Sammlung ist, nicht so sehr auf die materiel-
len Charakteristika der Objekte als vielmehr auf die
Umsténde des Sammelns hinzuweisen. So kann auch ein
Medium wie ein Tonsample sensibel sein, beispiels-
weise wenn es der Trager einer Stimmaufnahme ist,
die ohne Zustimmung oder unter Zwang entstand.

Nachdem es in den vergangenen Jahren nur in Einzel-
fallen Restitutionen gab und eine internationale Konfe-
renz im Jahr 2008 am Musée du quai Branly kaum
nennenswerte Verdnderungen in der Praxis der Konser-
vierung und Ausstellung menschlicher und tierischer
Uberreste in franzésischen Museen brachte, begannen
in den vergangenen Jahren einige Initiativen, den Status
Quo in Frage zu stellen. So fordert etwa die Republik
Benin derzeit vernehmlich die Riickgabe eines Teils der
Kulturgiiter, die aus ihrem Staatsgebiet stammen, und
leitete damit einen Paradigmenwechsel den letzten Jahr-
zehnten gegeniiber ein (Royer 2016). Der Schriftstel-

ler und Journalist Brahim Senouci prangert den Verbleib
einer Reihe Schédel algerischer Kdmpfer im Musée

de ’'Homme an, die in der Schlacht von Zaatcha 1849
im Widerstand gegen die Kolonialisierung durch die
Franzosen enthauptet wurden (Moussaoui 2016). Eine
Wissenschaftlerin in Casablanca forscht zu den Sché-
deln von Madagassen, die sich im Pariser Muséum
national d’Histoire naturelle befinden (Boyer-Rossol
2016). Und es werden kritische Stimmen gegen die
neue Dauerausstellung im Musée de ’'Homme laut, die
in einer groRen Installation Gipsabgiisse der Gesich-
ter von Personen zeigt, die im Rahmen rassistischer For-
schung des 19. und 20. Jahrhunderts entstanden sind
(vgl. Schlanger 2016; Vayron 2016). Uberraschend ver-
kiindete der franzosische Staatsprasident Emmanuel
Macron im diplomatischen Alleingang im November
2017 auf Staatsreise in Ouagadougou, dass es untragbar
sei, dass sich der GrofBteil der klassischen afrikanischen
Kulturgiiter aullerhalb des afrikanischen Kontinents
befinde (Dagen 2017). Welche Konsequenzen diese ein-
seitige Erklarung haben wird, ist noch nicht abzusehen.

Lotte Arndt — y/ y/
Eine Schwelle bewohnen : 2

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Eine kuratorische Residenz in einem Zentrum fiir zeit-
genossische Kunst kann in diese problematischen mu-
sealen Praktiken nicht unmittelbar eingreifen. Im Gegen-
teil hat man es schnell mit einem institutionellen Ge-
fiige zu tun, in dem Kultureinrichtungen in der gleichen
Stadt sehr viel Vorsicht walten lassen, bevor sie sich

zu den Praktiken anderer Institutionen 6ffentlich posi-
tionieren. Es stellte sich also die Frage, in welchem
MaRe eine Residenz zu einem Ort des Experimentierens
werden kann, an dem sich neue Praktiken herausbil-
den koénnen oder zumindest Ideen diskutiert und getestet
werden konnen. Der Struktur dieser Residenz entspre-
chend, haben wir dies in zwei Schritten unternommen.

Der erste bestand aus einem mehrteiligen Programm im
Winter 2016, das die Ausstellungspraxis des Musée

de 'Homme und des Musée du quai Branly zunachst
kritisch in Augenschein nahm und die Rdume der

Villa Vassilieff dazu nutzte, diese mit alternativen Kon-
zepten und Moglichkeiten zu kontrastieren, die vor
allem aus der kiinstlerischen Praxis kommen. Wir arbei-
teten mit dem Netzwerk Cinema (Réseau cinéma) 3,
einer Struktur, in der Studierende aus sieben Kunsthoch-
schulen zwei Jahre lang gemeinsam, aber dezentral
daran arbeiten, wie Film als Medium gedacht werden
kann, das die verdinglichende und objektzentrierte
Tendenz der ethnografischen Museen unterlauft. Zu der
grollen Versammlung der Studierenden des Netzwerks
luden wir den Museumsanthropologen Benoit de I’Estoile 4
ein, um die Geschichte und Schichten der Museen

vor Ort mit uns aufzurollen. Wir wéhlten leichtes tech-
nisches Gerit, kleine Kameras und Tonrekorder, und
operierten als fiinfzigkopfige Gruppe mit einem mobilen
Verstarker fiir die Sprecher*innen, der es erlaubte, den
Ton im Raum zirkulieren zu lassen. Als grolRe Gruppe
erregten wir so Aufmerksambkeit, konnten aber nicht we-
gen fehlender Drehgenehmigungen oder Ahnlichem

an unserer kommentierten Visite gehindert werden — ge-
nau die niedrigschwellige Reibung, die wir fiir diesen
ersten Besuch erzeugen wollten. Spéater diskutierten wir
in der Villa Vassilieff kiinstlerische Strategien, mit
denen in den vergangenen Jahrzehnten ethnografische

3 www.leslaboratoires.org/en/projet/reseau-cinema

4 Benoit de I'Estoile ist Autor von mehreren zentralen Texten zur
Geschichte und Kritik ethnografischer Museen. Siehe: de I’Estoile
2007 und 2015.

5 Vortrag und Diskussion Présences Inquiétes/Beunruhi-

gende Prisenzen, Villa Vassilief, am 3. November 2016. / ‘l

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Museen in Unruhe gebracht wurden: Arbeiten von
Fred Wilson, Lothar Baumgarten, Lisl Ponger,

Trinh T. Minh-ha, Coco Fusco, Mathieu K. Abonnenc
und Kapwani Kiwanga kamen zur Diskussion.58

Wiéhrend die Studierenden mit diesen Debattenelemen-
ten zuriick in die verschiedenen Stéadte fuhren, lief

in der Villa das Programm in den folgenden Wochen wei-
ter. Die Leitfrage blieb dabei, in Anlehnung an die
Formulierung der Wiener Theoretikerin Nora Sternfeld
im Band Gegen den Stand der Dinge: ,Wenn das
Museum also ein Ort voller versteinerter Konflikte ist,
wie kiissen wir sie und wie kiissen sie uns wach?“
(Sternfeld 2016: 33). In dieser Frage ist eine Anspielung
auf ein Marchen enthalten, also auf eine Form des
Erzédhlens. Tatsachlich ist die Frage der Narrativitét,
wie wir die Dinge im Museum verstehen und wie

wir tiber sie sprechen beziehungsweise sie im Film be-
arbeiten, ein zentraler Bestandteil des Projekts.

Als wenige Wochen spéter abermals Kiinstler*innen und
Wissenschaftler*innen in der Villa zusammenkamen,
gehorte es zu den Grundelementen der vorgestellten Pro-
jekte, die festen Rollen aufzubrechen. So sprach der
Wissenschaftler und Kurator David Dibosa aus London
tiber seine Erfahrung als Schauspieler in Wendelien

van Oldenborghs Zwei-Kanal-Installation La Javanaise
(2012). Die niederlandische Kiinstlerin dreht im Tropen-
museum in Amsterdam entlang des Motivs der Wax-
print-Stoffe, die von einer niederldandischen Firma produ-
ziert, hauptséachlich in Westafrika vermarktet und
getragen und in Indonesien hergestellt werden. Ebenso
wie die Stoffe aus einer globalen Produktionskette
hervorgehen, in der die Karten zwischen den einzelnen
Akteur*innen keineswegs gleich verteilt sind, sind

die Bilder bestandig in Bewegung. Sie teilen die gleiche
Tonspur, wahrend auf der Bildebene halbimprovisierte
Dialoge tiber Mode und Markt stattfinden, Schubladen
mit Stoffsamples ge6ffnet und inspiziert werden und

die ehernen Hallen des Museums immer nur in Ausschnit-
ten zu erahnen sind. Diese Bilder durchquert David
Dibosa, der wie in einem Versteckspiel jedes Mal den
Rahmen verlésst, sobald die Kamera ihn dingfest machen
will, der sich also der Objektifizierung entzieht und
dabei gleichzeitig der Kamera die Bewegung vorgibt.

Lotte Arndt — y
Eine Schwelle bewohnen /

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Auch die Kiinstlerin Kerstin Stoll und die Kulturwissen-
schaftlerin Britta Lange bearbeiteten ihre Positionen

in der Diskursproduktion. Nach mehreren ausfiihrlichen
Studien zu Lebendgipsabgiissen von Personen in kolo-
nialen Kontexten (Lange 2013) entschieden sie sich, das
Verfahren des Gipsabgusses im Detail zu untersuchen.
Britta Lange wurde abgeformt, Kerstin Stoll dokumen-
tierte den Vorgang kiinstlerisch und der Leiter der Berli-
ner Gipsformerei Thomas Schelper begleitete das Pro-
jekt praktisch (Berner, Lange, Stoll et al. 2016) Hierbei
ging es nicht darum, den Gewaltcharakter einer Ab-
formung ohne Einverstdndnis der Person im kolonialen
Kontext simulieren zu wollen. Vielmehr galt es, den
Vorgang in seiner Materialitdt und seinen Etappen zu
verstehen. Wahrend in der neuen Dauerausstellung

des Musée de 'Homme Dutzende Gipsmoulagen aus
rassistischer Forschung gezeigt werden, entschieden
sich Lange und Stoll die Bilder weitgehend dem Voyeu-
rismus zu entziehen und eher tiber die Zerbrechlich-
keit und Verletzlichkeit zu sprechen, die sowohl in der
Situation der Abformung von Gesicht und Kérper
entsteht als auch in der Gespenstigkeit, dem eigenen
Korper als Abguss zu begegnen.

In diesem ersten offentlichen Teil des Projekts wurden
also Ansétze zusammengebracht, die es erlauben, die
Situation der Pariser Ausstellung im Musée de ’'Homme
zu problematisieren und einen unhinterfragten Status
Quo mit kontextsensiblen Zugédngen zu konfrontieren,
welche die Machtasymmetrien, die im Museum am
Werke sind, zum Ausgangspunkt nehmen. Die Kritik
ist hier gerade deshalb moglich, weil sie nicht von

der diskutierten Institution abhédngig oder eingehegt ist.
Zugleich liegt darin aber auch ihre Schwéche, denn
obgleich sie sehr weitreichend koloniale Kontinuitdten
und dominanzkulturelle Hegemonien beschreiben
kann, ist ihr Hebel zu deren Verdnderung beitragen zu
konnen, sehr gering. Sie kann letztlich nur auf einen
langsamen Lernprozess setzen, in dem die stetige Wie-
derholung von Forderungen (wie jener, die rassis-
tischen Reprasentationen nicht in den Museen fortzu-
schreiben, die Hoheit iiber die Interpretation der
Objekte nicht in kleinen, professionellen Gruppen zu
monopolisieren und die Institutionen fiir ihre Samm-
lungen und ihre Geschichte Verantwortung tragen

Lotte Arndt — f )
Eine Schwelle bewohnen

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

zu lassen, auch im Sinn der Einrichtung von Stellen fiir
Provenienzforschung, der Begleitung von Riickgaben,
bzw. dem Richten von vergangenem Unrecht (Spivak
2008) in der Gegenwart) oder symbolische Interven-
tionen mit der Zeit das Kréaftefeld verschieben werden.

Von Reziprozitit und
Hospitalitit, vom
Scheitern und Gelingen

Der zweite Teil des Projekts betraf die Institution Kunst-
zentrum direkter. Es ging hier darum, die Praxis der
Villa Vassilieff selbst anzuschauen und sie im Kontext
der Suche nach verantwortlichem Handeln in der
Stadt zu situieren, also die Schwelle der Institution
durchléssig zu machen, zu fragen, wie Innen und
Aullen in Beziehung zu setzen sind. Dabei war es zen-
tral, Formen des Austauschs zu finden, die nicht nur
theoretisch tiber die Bedingungen des Handelns referie-
ren, sondern versuchen, diese selbst ins Werk zu set-
zen. Der Ausgangspunkt war wiederum ein historischer:
Im Ersten Weltkrieg eroffnete Marie Vassilieff in ihrem
Atelier eine Kantine, in der Kiinstler*innen aus dem
Pariser Viertel Montparnasse eine warme Mahlzeit er-
halten konnten. Schnell entwickelte sich das Atelier

zu einem sozialen Treffpunkt, da es als privater

Ort erlaubte, den Restriktionen der Sperrspunde

zu entgehen.

An dieser Geschichte war fiir uns interessant, wie
Vassilieff ihren Arbeitsraum in eine 6ffentliche Ressour-
ce verwandelte. Wahrend die Gesetze zu Kriegszeiten
darauf abzielten, die Stadtbewohner*innen zu ver-
einzeln, schuf die Kiinstlerin einen kollektiven Ort.
Ganz im Sinne feministischer Bewegungen durch-
querte sie geschickt die Grenzen zwischen Privatsphéare
und Offentlichkeit. Wir fragten, ob sich diese Strate-
gie heute gegen die fortschreitende Umwandlung o6ffent-
licher Ressourcen in private Reichtiimer verwenden
lasst? Ob sie eine Richtung weist, um sich gegen Verhalt-
nisse zur Wehr zu setzen, die mit jedem Tag zur
Einschriankung des offentlichen Raums, zur wachsen-
den Zahl prekérer Existenzen und damit zur Zu-

spitzung der sozialen Krise beitragen?
/65

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fiir den Philosophen Emmanuel Levinas spielt das Haus
eine Schliisselrolle in dieser Konstellation, da es
Innen und AuRen ineinander verschriankt. , Die bevor-
zugte Rolle des Hauses besteht nicht darin, Zweck der
menschlichen Tétigkeit zu sein, sondern darin, ihre
Bedingung und in diesem Sinne ihr Anfang zu sein. [...]
Gleichzeitig drauBen und drinnen, geht der Mensch
hinaus, indem er eine Intimitét verlasst. Andererseits
offnet sich diese Intimitét in einem Haus, das in die-
sem Draullen steht“ (Levinas 2002: 217ff.).

Eher als einen physischen Raum bezeichnet das Haus
nach Levinas eine Struktur, die empfangen kann

und Schutz gewédhrt. Wie Judith Butler zeigt, wird (ver-
antwortliches) Handeln erst unter bestimmten Be-
dingungen moglich, und es ist deshalb zentral, diese
Bedingungen herzustellen (Butler 2015: 16). Hier-
von ausgehend wandten wir uns von einer kiinstleri-
schen Praxis ab, die sich auf Objekte richtet und
dachten in Anschluss an den Soziologen Henri Lefebvre
die Frage der Gegenseitigkeit im Kontext der Stadt.
,Die Stadt ist folglich Werk, eher einem Kunstwerk ver-
gleichbar als einem simplen materiellen Produkt.
Wenn es eine Produktion der Stadt und der gesellschaft-
lichen Beziehungen in der Stadt gibt, dann eher in
Form der Produktion und Reproduktion von Menschen
durch Menschen als in Form einer Produktion von
Objekten (Lefebvre 2016: 82).

Welche Konsequenzen hat es fiir unsere Praxis, wenn
wir das Intime und das Offentliche als ineinander
verschrankt begreifen? Das Kunstfeld enthalt zahlreiche
Mechanismen, die sozialen Ausschluss produzieren.

Es kann bestimmt sein von esoterischen Asthetiken und
theoretisch bleibendem Sprechen, das sich selbst ge-
niigt: Wie konnen wir diese Grenzen verschieben und
unser Schaffen aus kontrollierbaren und vorgezeich-
neten Zusammenhéngen herausheben, in denen

wir uns bewegen?

Wenn sich eine der zentralen politischen Fragen darum
dreht, inwieweit wir fahig sind, Ressourcen in Ge-
meingut zu verwandeln, wird das Offnen eines Raums,
das Teilen von Wissen oder auch einer Mahlzeit

selbst zur Grundlage von sozialem Zusammenhalt.

Lotte Arndt —
Eine Schwelle bewohnen

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Es ist kein Zufall, dass zahlreiche Kiinstler*innen des
20. Jahrhunderts solidarische Strukturen schufen.
Was heilt es fiir eine kulturelle Einrichtung und jene,
die sie bespielen, Gastfreundschaft zu verwirk-
lichen? Wie konnen die in der Welt der Kunst ungleich
verteilten Ressourcen im Rahmen alltaglicher Prak-
tiken neu verteilt werden?

Bei der mehrwochigen intensiven Vorbereitung der ein-
tagigen Veranstaltung Wenn ich von meiner Wohn-
stdtte sprechen soll, muss ich auch von der Wohnstdtte
des Anderen sprechen (Kim 2010: 8) ging es nicht nur
darum, Teilnehmende auszuwéihlen, die etwas zur Dis-
kussion beizutragen haben. Vielmehr sollte die Ver-
sammlung selbst in einem ganz praktischen Sinn als
Ressource fiir die Beitragenden gedacht werden. Es
galt, eine horizontale Form des Austauschs zu finden,
in der Gegenseitigkeit und Gastfreundschaft entste-
hen kénnen, ohne dass sie zu lediglich symbolischem
Kapital werden und somit ihre transformative

Kraft verlieren.

Nach langwierigen Treffen mit den Mitarbeiter*innen
verschiedener Initiativen und Projekte des Pariser
Stidens haben wir schlieRlich eine moderierte Diskus-
sion zwischen allen Anwesenden dieses offenen
Treffens konzipiert, die einem sorgféltig vorbereiteten
Leitfaden folgte und zugleich fiir spontane Beitrége,
Vorschlage und Verschiebungen empfanglich blieb. Die
in Briissel lebende Cyberfeministin und Autorin

Peggy Pierrot, die in Nantes lehrende postkoloniale
Theoretikerin Emmanuelle Chérel, Virginie Bobin, die
in der Villa Vassilieff fiir das kiinstlerische Programm
verantwortlich ist und den Band Composing Differences
(Bobin 2015) herausgegeben hat, und ich selbst mo-
derierten den Tag. Die Einladungen konzentrierten sich
auf Personen, die sich selbst mitten in der Konzeption
eines Projekts oder einer kiinstlerischen Arbeit befanden
und die ihrerseits Géste einladen konnten. Es ging
darum, Erfahrungen zu teilen, Fragen zu stellen und
gemeinsam nach Antworten zu suchen — nicht da-
rum, abgeschlossene Erfolge zu prasentieren. Wahrend
sich der erste Teil des Tages auf Projekte konzentrier-
te, die Flucht und Rechte in der Migration zum Inhalt
haben, ging es im zweiten Teil starker um kollektive

Arbeits- und Wissensformen.

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Tag begann mit einem Austausch zu kiinstlerisch-
politischen Initiativen, die zu Migration und Stadt
arbeiten: Teilnehmende des Architekten- und Stéadte-
planer*innenkollektivs PEROU und des von Bruno
Latour initiierten Programms SPEAP, in dem Kiinst-
ler*innen und Gesellschaftswissenschaftler*innen
nach gemeinsamen Formen fiir komplexe politische Fra-
gen suchen, sprachen iiber verschiedene Interventio-
nen, die von Publikationen bis zu stddteplanerischen
Entwiirfen reichten, um an der repressiven franzo-
sischen Fliichtlingspolitik vorbei Gefliichteten einen
aufgeschlossenen Empfang zu bereiten. Die Kura-
torin Victorine Grataloup zeichnete nach, wie die Stadt
Paris in scheinbar horizontalen Projekten wie dem
ehemaligen Krankenhausgeldnde Les Grands Voisins
Aufwertung durch kreative Zwischennutzung be-
treibt, wiahrend auf dem gleichen Geldnde Gefliichtete
die prekare Reinigungsarbeit machen. Die Theore-
tikerin Emmanuelle Chérel berichtete von den Rendez-
vous demain in Nantes, einer Initiative, die mit einem
Schneeballsystem von Einladungen zu regelméRigen
Diskussionen die Solidaritatsnetzwerke am Staat vorbei
organisieren und den Kreis der Beteiligten konstant

in Bewegung zu halten versucht. Bei den Treffen werden
unter anderem Filme gezeigt, die die laufenden Orga-
nisationsinitiativen an historische Revolten oder ihre
kiinstlerische Dokumentation oder Projektion anzu-
binden versuchen. Demgegentiber drehte der in Valence
und Briissel lebende mauretanische Filmemacher
Hamedine Kane in seinem Beitrag die Perspektive um:
Er stellte einen Ausschnitt aus seinem Dokumentar-
film tiber seinen Jugendfreund Alpha vor, der 2015 in
Calais das Blaue Haus (La maison bleue) gebaut

hatte und darin an einer Kunstschule im Fliichtlings-
camp arbeitete, bis dieses im Mérz 2016 vom fran-
zosischen Staat zerstort wurde. Die Migrationsgeschichte
des Filmemachers und seines Protagonisten wird hier
dokumentarisch als ein (auch autobiografischer) Prozess
des Entwerfens, Erfindens, Erstreitens, Errichtens
erzahlt, der durch das Motiv des Laufens zusammenge-
halten wird.

Mit der nachsten Prasentation wurde die Einheit des
franzosischen postkolonialen Territorialgefiiges
zentrifugal in Frage gestellt. Die neukaledonische
Kiinstlerin Nathalie Muchamad zeigte einen
Ausschnitt ihres Films Visitez une exposition / ‘ y

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

formidable et un jardin extraordinaire, in dem sie den
Pariser Jardin d’Acclimatation, in dem in den 1930er
Jahren Menschenausstellungen der neukaledonischen
Kanaken stattgefunden hatten, in Beziehung zu den
politischen Deportationen zwischen den verschiedenen
franzosischen Kolonien setzt. Teil dieser Arbeit sind
arabische Ubersetzungen von Texten der franzosischen
Revolutionidrin Louise Michel, die nach der Nieder-
schlagung der Pariser Kommune 1871 nach Neukale-
donien deportiert wurde, zur gleichen Zeit wie die
Widerstdandler*innen gegen die franzosische Kolonisie-
rung aus der algerischen Kabylei. Muchamad lud

den Journalisten Khaled Sid Mohand ein, der ein Ge-
dicht des algerischen Poeten Si Mohan U’Mhend
vorlas, das zeitgleich mit diesen transnationalen Zusam-
menkiinften antikolonialer und prokommunaler AKkti-
vist¥innen in den franzosischen Strafkolonien entstand.
Sie adaptierte ihren Film, um eine Performance des
syrisch-palastinensischen Musikers Mohamed Jamous
von der Gruppe Refugees of Rap zu integrieren,
dessen Lied von vergleichbaren Zusammenkiinften

in syrischen Fliichtlingslagern handelt. Der eben-
falls anwesende Kiinstler Pierre Michelon, der selbst an
einem Film zu den Zirkulationen politischer Gefange-
ner zwischen den franzosischen Kolonien arbeitet, vor
allem zu den Straflingslagern in Franzosisch-Guayana,
reagierte spontan auf die Vorstellung. Es entstand eine
Diskussion, in der das 2018 stattfindende Referendum
tiber den Unabhéangigkeitsstatus von Neukaledonien, die
gegenwartige franzosische Fliichtlingspolitik und die
Schwierigkeit fiir viele Kiinstler*innen, mit ungesicher-
tem Aufenthaltsstatus und ohne franzosische Sprach-
kenntnisse in der franzdsischen Kunstszene FuR zu
fassen, zueinander in Beziehung gesetzt wurden, also
ein Dialog, der weit tiber die Diskussion dieses
Nachmittags hinausreichte.

Der zweite Teil des Tages widmete sich den Kunststruk-
turen selbst. Vorgestellt wurden Pariser Initiativen

wie die , Klnstler*innenuniversitiat“ The Cheapest Uni-
versity oder UniverCité, ein von der Literaturwissen-
schaftlerin Myriam Suchet initiiertes und von Wissen-
schaftler*innen getragenes Projekt mit dem Ziel, die
Universitaten transdisziplinar zu gestalten und gesell-
schaftlichen Fragen zu 6ffnen, oder die freien Ateliers

Lotte Arndt —
Eine Schwelle bewohnen

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

des Kinstler*innensquats DOC im Osten von Paris.
Virginie Bobin von der Villa Vassilieff brachte Mierle
Laderman Ukeles’ Maintenance Manifesto von 1969
mit. Die US-amerikanische Kiinstlerin fragt darin, wer
nach beendeter Eroffnung eigentlich im Kunstraum
aufraumt und wer, wiahrend sie unentgeltlich kreativ
tatig ist, auf ihr Kind aufpasst. Auf dieser Grundlage
erklart sie die Sorge- und Hausarbeit zu ihrer kiinstleri-
schen Arbeit und fordert ihre Entlohnung. Wie Peggy
Pierrot mit Hinweis auf afro-feministische Diskussionen
unterstrich, sind es diese Fragen, die nicht nur die
vergeschlechtlichten, sondern auch die rassistischen
und klassistischen Schwellen des Kunstfelds in die
Diskussion bringen. Im Anschluss daran entspann sich
rasch eine Diskussion um die Arbeitsverhéltnisse in
Kontexten, in denen wir Kulturarbeiter*innen in Kunst-
institutionen zwar viel iiber soziale Verantwortung
sprechen, die meisten aber in ungesicherten Verhiltnis-
sen arbeiten: Schlecht oder nicht bezahlte Praktika,
Kurzzeit- oder Werkvertriage, Uberstunden, keine ge-
werkschaftliche Vertretung sind in kleinen Kultur-
institutionen oft die Regel. Diese Bedingungen tragen
zur Reproduktion von elitdren und exklusiven Struk-
turen bei, denn sie stellen de facto soziale Zugangsbe-
schrankungen in das Kunstfeld dar.

Auch fiir die Veranstaltung selbst stellte sich die Frage,
wie das beschriankte Budget eingesetzt werden sollte.
Ein wichtiger Punkt war, Honorare bar auszahlen zu
koénnen, damit auch Personen ohne Bankkonto oder
legalen Aufenthaltsstatus entlohnt werden konnten. €
Neben einem kleinen Honorar fiir alle eingeladenen
Teilnehmenden und ihre Gést*innen entschieden wir
uns schlieBlich fiir ein gemeinsames Essen, das wah-
rend der Diskussion 6ffentlich von den Kiinstler*innen
Thelma Cappello und Rafael Moreno vorbereitet wur-
de. Auch wenn diese Geste des gemeinsamen Mahls
einen geteilten Rahmen schafft, ist es vollig klar, dass
sie nicht die ungleichen Ressourcen ausgleicht, die
bedingen, dass nur wenige einen ganzen Samstag in
unentlohnter Diskussion verbringen kénnen. Und

dass diese Diskussion fiir einige eine symbolische Res-
source darstellt, wahrend sie fiir andere eine

6 Siehe auch das Programm von Marie Moreau und Sarah
Mekdjian zur Entlohnung von migrantischen Interviewpart-
ner*innen in akademischen Kontexten: Mise en chantier d’une

hospitalité potentielle depuis art et les sciences humaines,
September — Dezember 2016 Université Grenoble Alpes. / 70

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

kurzfristige Biihne fiir ihre Arbeit bietet, auf die im bes-
ten Fall weitere Engagements folgen. Fiir wieder an-
dere ist der Samstag im Kunstzentrum Teil ihres Arbeits-
vertrags, ein Forum fiir die Verbreitung politischer
Ideen oder eine verldngerte Form ihres Studiums.

Sie lasst sich also bearbeiten, die Schwelle der Kultur-
institutionen. Wie die meisten punktuellen Veran-
staltungen bleiben die Effekte von Diskussionen wie
der gerade beschriebenen, so unhierarchisch und
sorgfaltig sie auch vorbereitet sein mogen, allerdings
sehr begrenzt. Sie konnen Phdnomene benennen,
Denkanst6Re geben und versuchen Stimmen zu Wort
kommen zu lassen, die nicht schon Teil dieser Dis-
kurszusammenhénge sind. Damit aber grundsatzliche
Verdanderungen geschehen, ist langfristige struktu-
relle Arbeit notig. Diese beinhaltet Programm- und
Budgetentscheidungen zu treffen, die es erlauben,

aus der Rennerei von einem Event zum nachsten Pro-
jekt auszusteigen, damit sorgfaltige, tragfahige, ver-
antwortliche Strukturen entstehen konnen, die es nicht
nur ermoglichen, anders zu arbeiten, sondern eben
auch, mit Anderen zu arbeiten: vor allem mit jenen, die
nicht an den hochkompetitiven Selektionsprozessen
fiir internationale Kiinstler*innenkarrieren teilnehmen
konnen oder wollen, sondern lieber lokal oder global
nachhaltige Strukturen schaffen wiirden.

Die Residenz wurde gefordert vom
Fonds PERSPEKTIVE des Goethe-Instituts.

Lotte Arndt — f
Eine Schwelle bewohnen / ’

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR
@ Archer-Straw, Petrine (2000):
Negrophilia: Avant-Garde Paris and
Black Culture in the 1920s. London;
New York: Thames and Hudson.
@ Berner, Margit; Lange, Britta; Stoll,
Kerstin et al. (2016): ,Verlorene Form.
Eine kiinstlerisch-wissenschaftliche
Auseinandersetzung mit sensiblen
Sammlungsbestanden.“ In: Haak,
Christina und Helfrich, Miguel (Hg.):
Casting. Ein analoger Weg ins Zeitalter
der Digitalisierung? Ein Symposium
zur Gipsformerei der Staatlichen
Museen zu Berlin, Heidelberg:
arthistoricum.net. S. 175-185.
@ Bobin, Virginie (2015): Composing
Differences. Imagining New Models for
Knowledge Production and Exchange.
Paris: Les presses du réel.
@ Boyer-Rossol, Klara (2016):
,Le Muséum d’histoire naturelle
abrite-t-il le crane d’un roi malgache
tué par la France au XIXe siecle?*
In: Le Monde. 12. August 2016.
@ Butler, Judith (2015): Notes Toward
a Performative Theory of Assembly.
Cambridge / London: Harvard Univer-
sity Press.
@ Dagen, Phillipe (2017): ,,Arts:
restituer son patrimoine a 'Afrique?“
In: Le Monde. 7. Dezember 2017.
@ Deliss, Clémentine (2016): ,,Occupy
Collections! Clémentine Deliss in
conversation with Frédéric Keck on
Access, Circulation, and Interdisci-
plinary Experimentation, or the
Urgency of Remediating Ethnographic
Collections (before it is really too
late).” In: South as a State of Mind
#7. http://www.documental4.de/en/
south/456_occupy_collections_clemen-
tine_deliss_in_conversation_with_fre-
deric_keck_on_access_circula-
tion_and_interdisciplinary_experimen-
tation_or_the_urgency_of remedia-
ting_ethnographic_collections_before_
it_is_really_too_late
@de I’Estoile, Benoit (2007): Le gotit
des autres. De l'exposition coloniale
aux arts premiers. Paris: Editions
Flammarion.
@de I’Estoile, Benoit (2015): ,,A quoi
sert un Musée de "Homme? Vie et
destins d’une utopie. In: Blanckaert,
Claude (Hg.): Le musée de ’'Homme:
histoire d’un musée laboratoire.
Paris: Musée de 'Homme. S. 238-259.
@ Gikandi, Simon (2006): ,,Picasso,
Africa and the Schema of Difference.“
In: Nuttall, Sarah (Hg.): Beautiful/
Ugly. Durham: Duke University Press.
S. 30-59.
@ Gonnard, Catherine und Lebovici,
Elisabeth (2007): Femmes/artistes,
artistes femmes. Paris, de 1880 a nos
jours. Paris: Editions Hazan.

Lotte Arndt —
Eine Schwelle bewohnen

@ Royer, Marie: ,,Le Bénin réveille la
notion de biens culturels mal acquis.
In: Le Point Afrique. 2. August 2016.
@ Kim, Hye-Ryung (2011): Habiter.
Perspectives philosophiques et
éthiques. De Heidegger a Ricceur.
Strallburg: Université de Strasbourg.
@ Lange, Britta (2011): ,,Sensible
Sammlungen.“ In: Berner, Margit;
Hoffmann, Anette und Lange, Britta
(Hrsg): Sensible Sammlungen.

Aus dem anthropologischen Depot.
Hamburg: Philo Fine Arts. S. 15-40.
@ Lange, Britta (2013): , Prekére
Situationen — Anthropologisches Sam-
meln im Kolonialismus.“ In: Stoecker;
Holger; Schnalke und Thomas;
Winkelmann, Andreas (Hrsg):
Sammeln, erforschen, zuriickgeben.
Menschliche Gebeine aus der Kolonial-
zeit in akademischen und musealen
Sammlungen. Berlin: Ch. Links Verlag.
S. 45-68.

@ Lefebvre, Henri; Althaler, Birgit
(Ubers.) (2016): Das Recht auf Stadt.
Berlin: Edition Nautilus.

@ Levinas, Emmanuel und Krewani,
Wolfgang Nikolaus (Ubers.) (2002):
Totalitdt und Unendlichkeit. Freiburg
und Miinchen: Verlag Karl Alber.

@ Moussaoui, Rosa (2016): , Algérie:
les cranes de 'amnésie.“

In: LHumanité. 12. Juni 2016.

@ Richard, Julie (2016): Les poupées
de Marie Vassilieff (1884-1957): entre
utopie et dystopie, les déploiements

de l'effigie dans l'art expérimental des
avant-gardes historiques. Masterarbeit.
Montréal; Québec: Université du
Québec a Montréal. S. 80-87.

@ Schlanger, Nathan (2016): ,,Back in
Business: History and Evolution at

the New Musée de 'Homme.“

In: Antiquity 90. S. 1090-1099.

@ Spivak, Gayatri Chakravorty (2008):
Righting Wrongs. Zurich-Berlin:
Diaphanes.

@ Sternfeld, Nora (2016): ,,Der Objekt-
Effekt.“ In: Griesser, Martina;
Haupt-Stummer, Christine; Hollwart,
Renate et. al. (Hg.): Gegen den Stand
der Dinge. Objekte in Museen und
Ausstellungen Wien: De Gruyter.

@ Vayron, Olivier (2016): Le nouveau
Musée de ’'Homme. Unveroffentlichtes
Manuskript.

@von Lintig, Bettina; Pinther, Kerstin;
Wendl, Tobias (Hg.) (2006): Black
Paris. Kunst und Geschichte einer
schwarzen Diaspora. Wuppertal:

Peter Hammer Verlag.

/77

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hitps://dol.org/10.14361/8783839443408 - am 13.02.2028, 13:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hitps://dol.org/10.14361/8783839443408 - am 13.02.2028, 13:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MIR/AM
Sk Er
wITH PUMED

/S LD/ D
7: )



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

.

*foundationClass was initiated at weiBensee academy
of art berlin in 2016. Taking advantage of new funding
possibilities for projects and programs geared towards
granting (re)access to so-called newcomers into high-
er education, the *foundationClass’ primary goal
consists of supporting artists and designers who have
fled their home countries to continue their studies in
Germany. Situated within the institution but rejecting to
embody it, the program scrutinizes the art academy

as a powerful site of knowledge production. Refusing
to be integrated into an economy of difference, the
*foundationClass aims to formulate strategies that posi-
tion the participants outside of the grid of reductive
modes of representation. Together they want to find
answers to the question of what an art school of the
future would look like if it genuinely recognized migra-
tion as an essential societal factor.

When we first received the invitation to write an article
for this publication, we were wondering how we could
formulate a critique that would not bite (off) the hand that
continues to feed us. Which, to a big extent, is a white
institution that provides us with the infrastructure to run
the *foundationClass and a platform from which to
apply for funding for the continuation and development
of the program. Rather than directly attacking the
institution, we decided to have a recorded conversation
about one of the major conflicts UIf Aminde and | have
been facing since the beginning of our work, namely
the constant negotiation between the participants’ right
to opacity, defined by Edouard Glissant (1997: 189ff)

as the right to not comply with the demand to be
knowable, understood and transparent, and the trans-
parency stipulated by donors, journalists and,

of course, the institution of the art academy itself.

Miriam Schickler with Ahmed Isam Aldin and
Ulf Aminde — Negotiating Opacity
and Transparency in the Art Academy /

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

As will be shown in the conversation, we do not re-
ject transparency and visibility altogether. To a certain
extent we do agree with the assumption that “those who
gain representation, especially self-representation,
have a better chance of being humanized” (Butler 2004:
141). The decision to only give teaching positions to
artists, designers and academics who themselves, or
whose families have experienced migration, stems
primarily from the conviction that their knowledge and
strategies to navigate and position themselves within
the context of a predominantly white Western art indus-
try will equip the *foundationClass participants with
important tools that will hopefully be helpful for their own
paths. On the other hand, we also believe that their
visibility as teachers within a still highly exclusive and
white institution, especially when it comes to the
teaching staff, is already performing and thereby creat-
ing the type of art academy we are envisioning.

When it comes to the participants of the *foundation-
Class, however, there is a persistent concern that they
will only be granted access and visibility in the art world
on the condition that they perform the predetermined
roles of refugees. We strongly agree with Glissant
(1997: 189ff) that transparency constitutes the basis for
“understanding” people and ideas from the perspec-
tive of Western thought; that it is a tool of reduction and
standardization and eventually a means of control.

So instead of getting stuck “between the old dicho-
tomy of the invisibility of the legitimizing bourgeois art
world and the strategy for attaining visibility for the tradi-
tionally marginalized subject”, the *foundationClass
tries to create the conditions that allow the participants
the freedom “to float between both”, thereby “pro-
ducing a new kind of cognitive space” (Haqg 2015,
emphasis in original).

The following text consists of edited extracts of a con-
versation about our work in the *foundationClass
regarding those questions and contradictions. Since
UIf Aminde (U) and | (M) believe that our perspec-
tives cannot possibly be complete, we invited our friend,
a first generation *foundationClass participant and
now student of Visual Communication at weiBensee
academy of art berlin, Ahmed Isam Aldin (A).

/77

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

M First of all, it has to be stated that we’re obviously
talking from very different perspectives here: opacity

is different to us than it is to you, which is also part of
the whole problem about this concept; the question

of whether the possibility of going opaque is a privilege.
When we talk about the *foundationClass, Ulf and | can
decide to go opaque, to not let anyone enter, to not tell
anyone who is in the class, but then we need to ask
ourselves: what does it do for the participants? Doesn’t
visibility also signify freedom and participation?

A The refugee identity brings with it a lot of heaviness,
especially when moving from the *foundationClass to
being a regular student. Most of your colleagues in the
*foundationClass have the same status, even though
they come from different places, but you feel you’re on
the same level. Especially in the art school, where you
see so much competition between the students; there’s
always this fear of the institution and the worry to do
things right, and | think that it’s also connected to the no-
tion of transparency. Students from the *foundation-
Class often feel inferior for being the refugees in the
class room. It is very different for international students:
they may have the same problems with the language,
of understanding and communicating correctly, of
understanding the institution, but they don’t have this
idea of: “I’'m a refugee, | have to make a bigger effort
in order to get to the level of a normal student”. There’s
a feeling of “I'm always behind”, and there’s also this
exaggerated trust in the German academic institution,
that it’s better than everything else, which means that
only the very best students are getting accepted.

| think there potentially is something empowering
within transparency when we’re talking about the pro-
gram itself, the discussions that are happening there,
the materials that are being produced - | think it’s very
important to make that transparent and to document
what is actually happening inside the *foundationClass.

But there’s another thing: when | go to the classes
and there’s a member of the staff or the teachers who
doesn't know that I’'m a refugee it has a very strong
impact on the level of conversation. There was one pro-
fessor, for example, who thought | was just a student

Miriam Schickler with Ahmed Isam Aldin and
Ulf Aminde — Negotiating Opacity f
and Transparency in the Art Academy .

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

from Sudan. If he had known that | was a refugee,

it would have changed the conversation and probably
would have included this empathetic thing, like “Oh,
the poor refugee”. So when we’re talking about the
*foundationClass, the transparency should not concern
the identity of the people, but how very powerful the
experience of being in the program is, and how power-
ful the materials, the conversations and discussions
are. | think if this would all be published it would be very
empowering for the students as well.

M Yeah, but this is how we from the *foundationClass
see it, right? And this is what we always emphasize;
that you should look at the actual work of the people,
rather than constantly demanding to see the people
themselves. We maintain that their work speaks for it-
self and that you don’t have to add the artists’ legal
status in order to make it significant, but still we're
constantly asked about that.

U | think it’s very obvious how transparency can vio-
late individuals, especially in the context of the so-
called “Welcome Culture”, and we cannot say that this is
not part of our story. It’s producing an environment
with its own inherent power structures, which also pro-
vided the basis of how we met each other, right?

Part of that Welcome Culture is about detecting and
subsequently framing a group of people, the so-called
“refugees”, or “newcomers”. It produces programs
that are supposedly welcoming them, making things
easier for them and in our case in giving access to
academies. But at the same time, transparency always
determines who needs help and who provides it. So

this kind of transparency is producing visibility and it
also reproduces essentialist categories and | perceive
that as a very violent situation.

As a matter of fact, we’re constantly dealing with
that: we have to be accountable to the academy, we
have to present the program to the public — that’s how
we get money — because so far we receive funding from
within the field of Welcome Culture — although hope-
fully this will change one day. As a consequence there
are many stories of how the staff, or other students
from the academy, without even asking, simply open
the door and say, “Hey, you have this great program
with refugees, I’'m also interested in partici-

pating, | need some students of yours to work
with me on my Master thesis” and so on. /7%

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

There were many crazy situations that are actually
a result of this transparency.

Transparency ensures that everything is visible and
everything is clear, including the different positions of
people that then become ready to be used, also in very
paternalistic ways. And that is the starting point, | think,
both for our discussion here, but also for the *foun-
dationClass in general. Being a refugee unfortunately
means that you’re being reframed again and again and
the big hope of the program is to change the status
in a way that this framing becomes an impossibility, but
I’'m really not sure whether it’s working.

A To me the *foundationClass is not just about getting
students into the educational system, but to become
part of an artistic production that can empower them,
but then again | think there will be many difficulties after
people leave the *foundationClass and the program
should address those problems from the very
beginning.

There’s a general perception, also among the staff
working within the academy, of a refugee as a person
who is running from shelter to shelter because of war,
so it is assumed that they don’t have any artistic tools
or skills, and even if they practice art, it’s nice and
different, because they allegedly don’t have any expe-
rience. But when you actually see what they are doing,
through their production, the materials, texts and
works it creates a totally different image. So this has to
be visible, as opposed to their identity. People should
think: “Oh, this is a student from the *foundationClass”, in-
stead of: “This is a refugee from the *foundationClass”.

M This is how it starts, | think — with the naming.
The program is called *foundationClass for a reason,
but it’s much more often referred to, or translated

as “Refugee Class” or “Ubergangsklasse”.

U The concept of the name, including the spelling of

it, is very important, yet nobody spells it correctly, with
the asterisk and the lowercase letter and everything.
Speaking of being productive, | sometimes think

we have a crude mix of concepts, because at the end
of the program we hope that everyone will get

accepted by an art academy, and in order to
get accepted everyone has to work really

/50
https://dol.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hard, so there’s a sense of productivity which I find high-
ly problematic, because it’s all about producing ef-
fects; it’s all about producing objects for a successful
portfolio, and this method, this way of thinking is
super capitalist. Everything goes straight from A to B,
instead of dancing in circles or whatever. There’s no
time for doing your own thing, which is very important if
you want to do art. Everything is focused on producing
this direct effect and | find that very problematic, | feel
guilty, to be honest, I'm like, “Wow that’s the style we’re
teaching?”. | really don’t believe in that, but at the same
time it’s very important and sometimes | think we should
be even stricter, because it’s a big challenge, it’s not
easy to get into the academic art context. At the same
time I’'m also very interested in what you, Ahmed, are
saying, because the potential of this program lies in the
asterisk; in the performance of being a student, and
also of having our own definition of a class; of an edu-
cational environment; of getting together; of working
and collaborating. The program is claiming to be part
of the school and at the same time it’s really having

its own focus and its own concept, maybe even its own
identity, without essentializing anything; hopefully it’s
the creation of an identity in flux.

M [ think the choice of the name of the program,
including its spelling, already invokes Glissant’s under-
standing of opacity. It’s not something obscure, it’s
something that is not one, that is not singular, some-
thing that cannot be reduced, it cannot be pinpointed
and therefore it frustrates knowledge. People don’t
understand why the program is called or spelled like
that, they probably think it’s a typo and since they don’t
understand, they rather turn it into a ‘Welcome Class’.

U In German it sounds even weirder, “Willkommens-
klasse”, and it’s absolutely not what we’re doing!

But we often have to communicate the program, when
it comes to the internal politics of the academy for
instance, when we apply for funding, when we’re going
to some conference, or when we give an interview.
People demand transparency and they also try to test
us, to figure out whether the program is one of the
successful Welcome Culture programs, and of course

Miriam Schickler with Ahmed Isam Aldin and y
Ulf Aminde — Negotiating Opacity [ &
and Transparency in the Art Academy

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

in some of these instances | have to perform a lot,
because there’s no possibility to discuss the really
important questions we would like to discuss; in order
to get money, we need to perform.

M It’s not only about money. We have to account for
everything. | don’t know how many tables | had to fill in
already; they want numbers, and | actually don’t even
know them, I'm a really bad coordinator, | don’t even
know how many people are in the program at a specific
moment, and then they want to know where these
people come from, how many women, how many men,
did they study before or not — and | don’t even know
where this data is going, which is actually super prob-
lematic and irresponsible.

U [ think we are so concerned with different kinds of
questions, and we actually are very, very responsible.
Far beyond that “5 o’clock, let’s go home” thing, we’re
really working on creating an environment, an accessi-
ble environment — also for us. | still believe in it, but

at the same time we have to perform the numbers, yes.

A | understand the problems of turning people into
statistics, but I’'m still sticking to the question of what’s
happening inside the *foundationClass, the idea

of why we do it.

M That’s the thing though, they’re never interested in
that; the sort of visibility we would like to create is for
each and every participant to be seen as an artist or a
designer, and not as a person coming from Sudan or
Syria, and that’s the big challenge.

Take the current topic for this publication here — we
cannot be fully transparent about how we’re situated
within this institution. If we actually answered this ques-
tion we could harm the future of the program, because
of course we have a lot of criticism, but we cannot
be completely transparent about that, because then it
would be very obvious that we’re doing way more
than what they think we’re doing, right?

U That’s the reason why we have to hide
our exhaustion.

Miriam Schickler with Ahmed Isam Aldin and

Ulf Aminde — Negotiating Opacity &/
and Transparency in the Art Academy g

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

A Another reason why | find transparency very im-
portant is that maybe in the future the individual
*foundationClass participant can also take credit
and benefit from it.

U You’re talking about cultural credit. Of course, we all
hope that this is going to happen. Part of the goal

of performing in the art world, by sometimes partici-
pating in exhibitions is also based on this very idea of
producing this sort of hipness, because it’s part of

the game. In a few years we will be able to determine
whether it was worth trying. If in the future the *foun-
dationClass will become a positive label for one

or the other individual, then it was worth doing the
whole program, | think.

When it comes to what we’re doing inside the *foun-
dationClass, there are several voices in my head, but
there are two main ones: there’s this kind of cynical
voice that wants to talk to every participant in the class
and say: “Watch out! It’s going to be really tough and
you’ll be constantly racialized and this is just a fucking
game — the art academies as well as the art world
— and you will have many problems, because this refu-
geeness won't just disappear and it’s very meaningful,
especially now in these really disturbing times, with
the right-wing shift and all.” But there’s hope, because
we do have our art production, which very often deals
with notions of identity and we do have a desire to
transform these notions and there’s a promise of the
possibility to do just that.

M Of course, art production is dealing a lot with iden-
tity, but white artists have a lot more freedom, because
they’re not expected to work on their biographies,
whereas, although there is now more visibility of Black
artists and artists of color, there’s still this expectation
that you will produce something autobiographical.

But | think we’re trying to support them in getting
prepared for this reality. | also think we have a special
situation, because most of the participants didn’t come
to Germany voluntarily and within the societies they
lived before they were not marked at all. To the contrary,
a lot of them were very privileged, so it’s a very new
situation for them. All of a sudden they have to deal
with all of this bullshit and | always wonder whether we
manage to support them in a way so they can

better deal with it. / X]

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

U Exactly! We’d need a very compressed class on the
discourses stemming from Cultural Studies that are
dealing with identity politics, because it’s so much about
the image of the artist and students of the *foundation-
Class and how they will have to deal with it in the future.
And yet | maintain that art production is at least offering
a chance to do so in a productive way. At the same
time, it’s absolutely true that institutions and also the art
industry as a business model is still run by privileged
people, but that’s also part of the artist’s dream, no?
To become one of them, to create access to these
privileges.

Apart from the cynical voice, there’s also a more posi-
tive voice in me that sees the potential of this program
to also question the art academy and to change it
through the program, because in this relatively small
academy there is already a change and although it could
be much stronger | do think there’s something in the air
— people are becoming more aware that they have to
question themselves in a more critical way. The amount
of new students already creates a small change, but
talking about the politics of the institution, it is really not
easy to initiate change, there’s a lot of resistance.

A The confrontation with identity politics is much more
common in Europe than in all the places that people
are coming from. When we talk about refugees in the
context of identity politics, we have to emphasize that
it’s not an affirmative category, like queer or trans for
instance. People labeled as “refugee” usually hope

to shake it off somehow, so it’s actually the opposite of
those other identities. For me at least it’s an identity
that | need to fight somehow. At a certain point | need
to stand against it and say “I'm not a refugee”. Some
people start to use the word immigrant, and some
people want to abolish those terms altogether, so it’s
not only due to the perception of society, but also

our own perception of it and it is not the responsibility of
the *foundationClass to solve another problem in soci-
ety; of how society perceives refugees if the refugees
don’t want to be labeled as refugees in the first place.
But since there’s already “queer art” | wonder whether
there’s something like “refugee art” and whether people
can benefit from it, in terms of funding and so on.

Miriam Schickler with Ahmed Isam Aldin and

Ulf Aminde — Negotiating Opacity 7 4
and Transparency in the Art Academy

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

U Yes, there’s a lot of funding, it’s a business model
already, you can make a lot of money with it.

M There are people who invent a refugee biography
in order to get this funding.

U We have Documenta artists who all of a sudden
were framed as refugee artists. It’s crazy.

M Of course, you can make a career out of it,
because it obviously can be branded and marketed.

U | try to respect the decision of people to allow others to
frame them as refugee artists. It’s their choice, of course.
When | talked about the potential of art production,
also when it comes to queer art, the framing obviously
cannot be equated with the production, although, of
course you frame through producing. But producing in
the art context always means transgressing the fram-
ing — it’s one of the methods. It’s playing with framing
and it’s dealing with the perspective from the outside
and also with identity. But the potential is to transgress
it and to transform it into a way more open cognitive
space and that’s the reason — and maybe that’s very
conservative or romantic — why artistic practice is a
working model, it’s a method of dealing with it.
There are many great artists who are suddenly la-
beled as part of the queer art scene, which might
be right, or not wrong, and it might be okay for that
person, but I'm not so interested in that, because
the framing won’t describe the work. In the end it’s
about producing a moment, or an intensity, a way
of perceiving the world, or whatever. There are billions
of reasons why we work in the arts, right?

M [ think it’s very important what you’re saying, Ahmed.
That it’s not an affirmative category, and also the fact
that it’s hopefully a temporary one. | don’t have a prob-
lem if somebody labels me queer, because queer was
reclaimed and used as an empowering term, and it still
is to some extent. Also the meaning of it, in its original
sense at least, was supposed to embrace everyone
who in whatever way deviated from heteronormativity,
and fuck you, if you think that it means | only have

sex with women. But refugee art? No one chooses to
be a refugee, | can choose to live a nomadic

life, but that’s totally different. /i!

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

U In the art world, the discourses on identity politics
are based on the anglophone discussions of the
eighties and now these discourses come to a European
context and it’s really interesting to see how it is being
dealt with; they behave somehow hysterically, because
they understand that they also have to find a position
and that it’s about producing positions, but they really
don’t have the skills to deal with it, so | see many dis-
cussions fail.

A Yes, and again it never worked with the refugees’
struggle. People at Oranienplatz for example, both sup-
porters and refugees, were thinking that the struggle
would create a civil rights movement and they were wait-
ing for a refugee version of Martin Luther King or
Malcolm X to come out of this movement. Then they
created this quite problematic discourse that you

can see on many of their posters: “Refugee Forever!”.
| cannot be a refugee forever, | will be Black forever,

but | cannot be a refugee forever. | think they just
imposed identity politics unto the refugee politics and

it simply doesn’t fit.

U Let’s go back to talk about the potential of the *foun-
dationClass: it’s a model for a possible art institution,
so maybe we also need to ask what an institution is and
what it means? Do we have to be part of it? Do we
need to be a program at all? | feel really bad about even
using this term, because “programing” always means
that we have everything under control; that we have

a structure, and that we know how to do things.

In the end, however, we were always able to produce
great moments, because we were able to share time
with each other without it being clearly programed, be-
cause there were many moments of in-between-ness
and not everything was always visible and transparent.
Sometimes | think what we actually do in the *foun-
dationClass is pretending to be a program, but then we
close the door and we share time. We share time.
That’s very different from running a program. So we’re
running a program just to be able to close the door.
Everybody else, please keep out.

Miriam Schickler with Ahmed Isam Aldin and y
Ulf Aminde — Negotiating Opacity
and Transparency in the Art Academy

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

M Hiding in plain sight.

U Maybe that’s also very romantic, but | really
believe in it, and then from time to time we open the
door and say “Yes, this is the refugee program,
please come inside!”

M No, we never say that.
U Yes, that’s true, we never say that.

In general | find it very ironic that also here in this insti-
tution, we have many so-called “educational migrants”,
people who come for educational reasons. And to me
it’s a huge question why an institution is not able to
offer a spot to everyone, no matter where she or he is
coming from, and that a person’s origin, especially

the social one, is determining that. Those who come
with money and who have passports are of course very
welcome, because they contribute to the international
character of the school. The other ones simply have

to work much harder. In that sense, the *foundation-
Class is very conceptual, because it’s producing a
visibility for exactly these kinds of contradictions and -
I’m still in a romantic mode — this may be the polit-

ical potential of the program!

We had a huge discussion in the academy last year,
when professors started to understand that now they
have to look at portfolios of people from Syria. Once they
realized it, they came up with so many clichés, like:
“Really? Now we have a Syrian portfolio? Do they know
anything about contemporary art?”. That’s the ugly
version of visibility, but in the end this also produced a
different transparency, namely of the way a lot of the staff
members perceive art and artists from the Global South.

M A key moment for me was when a staff member told
me “Wow, this year you have a lot of women”, but as

a matter of fact there were a lot of women in the previous
groups as well. The big difference was that in this
year’s group some of the women were wearing hijab,
and it was the hijab that apparently clearly marked
them as refugees and therefore also as students of the
*foundationClass, because a woman wearing a hijab
clearly doesn’t fit the common perception of a German
person, and even less of a student at a

German art academy. /57

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

A When you talk about “Syrian portfolios”, or “African
portfolios” — because Africa is a country, right? — and
Eurocentrism, it doesn’t only exist in Europe, but of
course also operates outside of it. In Sudan, for instance,
| was studying a British curriculum, basically all the
students in Sudan study European art, European science
and so on, and if you ask for instance about East-African
contemporary art, nobody knows what you're talking
about, it doesn’t exist for them. So the students do know
about contemporary art and they practice contempo-
rary art, but it’s Western contemporary art.

But going back to this notion of “refugee art”, | still
believe that this temporary situation of being a refugee,
the very experience of it, can create culture and art
works and it can also be very rich.

U Of course, and that’s why a lot of the portfolios are
so powerful. | can compare *foundationClass students
to “regular students”, who just started their foundation
year, and the majority of them simply don’t have any
kind of concrete experience. I'm absolutely not roman-
ticizing people who were forced to flee their countries
and therefore have great knowledge of what it means
to be human, but at the same time it’s a fact that they

do come with very intense experiences and of course

it shows in their practice.

M And those experiences are anyway mediated within
the art industry, but we don’t want to see another
Olafur Eliasson or Ai Weiwei dealing with it, but then all
those questions of authenticity emerge and that is
also super problematic, but of course, here the visibility
can change and improve a lot of this bullshit.

A | believe there’s a need to share the experience of
being refugees in the institution, because there’s a lot of
fear and a lot of challenges. When you enter a drawing
class for the first time, there’s a feeling that the other
students have been drawing since they were three years
old, because they had the time and possibilities to do
s0. So you think all the time that they’re better and |
think it’s really important to take away those fears. Even
if, intellectually you know that it’s not true and that it’s
wrong, there’s this sense of inferiority. When | first

Miriam Schickler with Ahmed Isam Aldin and

Ulf Aminde — Negotiating Opacity & &
and Transparency in the Art Academy

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

came to Europe, for example, | agreed with everything
a white person said and that produces a big problem

of how you see your own work. You’re always waiting for
the approval of the teacher, of the institution, to feel
better about it and other students simply work, because
they don’t have this sense of inferiority and they do not
fear the institution in that way.

M So do you think that the typical white German
middle-class student has a different perception
of the institution?

A Yes, some of them definitely do. There’s this concern
of not being familiar with all the tools that “normal stu-
dents” are familiar with. Of course it's a wrong
perception, but it creates a big fear and this needs to
be discussed. | personally didn’t have this challenge

so much, because | already knew weiBensee through
my time in the *foundationClass and therefore | felt
more empowered and comfortable, so | think it’'s more
important for people who go to other institutions.

U Yes, we should really work on that, but | cannot tell
students how to deal with a white institution, so we
need to continue to work on formats where you teach
each other. But let me tell you that all this self-esteem

of the other students is rubbish, it’s just pretension and
it's totally useless, it's not a mode of production. Of
course, there’s a huge difference between an insecurity
that stems from experiences of discrimination and
racist structures and an insecurity that is actually of
value, if you know what | mean?

M Questioning and doubting yourself.

U Exactly. | find it very painful to work with students
who pretend to know everything. Their self-esteem
is based on spoilt white European narcissism and
that’s really not productive, so fuck it!

LITERATURE
@ Butler, Judith (2004): Precarious Life. The Powers of Mourning
and Violence. London; New York: Verso.
@ Glissant, Edouard (1997): Poetics of Relation. Ann Arbor:
The University of Michigan Press.
@ Hag, Nav (2015): “The Invisible and the Visible. Identity Politics
and the Economy of Reproduction in Art.” In: L'internationale:
http://www.internationaleonline.org/research/decolonising_

practices/31_the_invisible_and_the_visible_identity_politics_
and_the_economy_of_reproduction_in_art

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JEW e

L5 WYL/ -
A g/mm



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

aToya Manly-Spain, Mitglied der Gruppe
Lampedusa in Hamburg, tanzt zu den
Klangen einer elektronischen Orgel, singt
bedrohlich in die Kamera und ver-
spricht, dass die ,,Others“ der Kolonien
die westlichen Metropolen iiberfluten
werden: , There will be some time that bodies will be back.
There will be some time that we will start from the
streets around with crazy people and mongrels, robbers
and hookers we meet, because we are the others and
the others are us.“ Diese Szene stammt aus dem Video-
clip zum Song Bodies Will Be Back auf dem Album
Beyond Welcome. Die Platte handelt, so der Promotext,
,vom europdischen Grenzregime, von Deutschen und
Nichtdeutschen, vom Durchhalten ohne Papiere, von
Yoruba-Gottern, dem Eurozentrismus oder dem Zusam-
menkommen jenseits einer Willkommenskultur®. Sie
ist das Produkt einer unwahrscheinlichen Zusammen-
kunft diverser Menschen, die ohne die Kampfe der
jingsten Migrationsbewegungen so nie zusammenge-
kommen wéren: zum einen die Fithrungsfiguren der
Kampfe um kollektives Bleiberecht, die aus dem Libyen-
Krieg fliichteten, tiber das Mittelmeer nach Lampedusa
und dann nach Hamburg, St. Pauli kamen. Zum anderen
das Schwabinggrad Ballett, eine Art interventionisti-
sche Agitprop-Gruppe, die 2000 von prominenten Akti-
vist¥innen und Kiinstler*innen aus der Szene rund um
den Hamburger Buttclub gegriindet wurde. Seit nun drei
Jahren arbeiten Mitglieder beider Gruppen zusammen,
um mit StraRenperformances und elektronischer Musik
politisch zu intervenieren. Einsatzorte waren bisher
Gefliichtetenlager, Demos, Grenzcamps, Offentliche
Platze, Clubs oder Theaterfestivals. Ich selbst bin
seit 2012 Teil des Schwabinggrad Balletts und habe in
den letzten Jahren an einigen StraRBeneinsétzen, per-
formativ-diskursiven Sit-ins und zwei groReren Theater-
produktionen dieser Kollaboration mitgewirkt. Die
letzten zwei wichtigen Projekte waren die Aufnahme
des erwahnten Albums Beyond Welcome und das
im Juni 2017 auf den Strallen Kreuzbergs aufgefiihrte
Theaterstiick-Horspiel Chore der Angekommenen
iiber die Geschichte der selbstorganisierten Gefliich-
teten-Kampfe auf dem Oranienplatz.

Margarita Tsomou — Jenseits des
Willkommens. Sounds und Moves eines 7
hartnéckigen Ringens

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kunst als Vehikel?

Die Initiative fiir diese kiinstlerische Zusammenarbeit
ging vom Schwabinggrad Ballett aus. Das Ballett ist
ein Polit- und Performancekollektiv aus Hamburg, das
sich aus Langeweile mit ritualisierten Protestformen
griindete, um mit einer ulkigen StraRen-Kapellen-Agit-
prop-Asthetik, zwischen Situationisten und Provos
der 1960er Jahre, auf andere Art politisch in verschie-
denen lokalen Kdmpfen zu intervenieren. Es ist ein
offener Zusammenhang, der — je nach Einsatz — aus
Journalist*innen, Pddagog*innen, Musiker*innen,
Theatermacher*innen, Gewerkschafter*innen und all
denjenigen besteht, die gerade bereit sind sich poli-
tisch und kiinstlerisch zu investieren. Zusammengehal-
ten wird das Ganze von einem aktivistischen Impetus
und einer gemeinsamen politischen und dsthetischen Hal-
tung, die den Anarchismus der Hamburger Hafen-
stralle mit dem diskursiven Punk sowie dem Glanz der
Hamburger Pop- und Politkunstavantgarde verbindet.
Aufgefallen sind mir die Balletts auf einer 1. Mai-Demo
Anfang der 2000er, als sie verkleidet und begleitet von
strangen Sounds aufgespief3te Brotlaibe und selbstgemal-
te Schilder in die Hohe hielten, die den politischen
Gegner mit beilendem Humor zerfetzten. Das war poli-
tische Entschlossenheit gepaart mit glamourosem
Style und einer smarten Sprache, die ich so noch nicht
kannte — ich verliebte mich ins Ballett und hatte das
Gliick, einige Jahre spater Teil davon zu werden.

Als mobiles Polit-Einsatzkommando war das
Ballett Teil samtlicher Kdmpfe der letzten Jahre:
G8-Gipfel in Heiligendamm, Recht auf Stadt-Bewegung,
EuroMaydays, Griechenlandkrise, Esso-Héauser,
G20-Proteste. Als im Winter 2013 hunderte Ge-
fliichtete des Libyen-Kriegs aus Lampedusa die
St. Pauli Kirche besetzten, erschien es folgerichtig, dass
das Schwabingrad Ballett mit den neu angekommen-
en Nachbar*innen aktiv werden wiirde. Nach gemein-
samen Demos und Aktionen fragten wir die Aktivis-
t*innengruppe der Gefliichteten Lampedusa in Hamburg
mit uns gemeinsam an einem Theaterstiick zu arbei-
ten, das wir auf Anfrage des russischen Kiinstler*innen-
kollektivs Chto Delat fiir die Wiener Festwochen
vorbereiteten. So stark unser politisches Herz dafiir
schlug, so mulmig war einigen von uns dabei.
Wir wussten um die Fallen, die sich ergeben, / y ;

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

wenn Einheimische ,,ein Theaterstiick mit Fliichtlingen“
machen wollen. Exotisierung, Viktimisierung, Bevor-
mundung und &sthetische Ausschlachtung — all das sind
klassische Gefahren von Kunstproduktion mit Margi-
nalisierten, die nach wie vor regelmaRig in der Gruppe
diskutiert und ausgehandelt werden.

Motiviert sind wir von der Idee, dass es moglich ist
Kunstproduktion als Vehikel fiir eine gleichberechtigte,
gemeinsame Praxis von ganz unterschiedlichen Men-
schen zu nutzen. Bewegt sind wir vom Gefiihl einer
politischen Dringlichkeit, das davon ausgeht, dass

wir selbstbestimmt den eigenen Korper einsetzen miis-
sen, um emanzipierte Gesellschaften zu entwickeln,

in einem Europa, das nicht erst seit dem ,,.Sommer der
Migration“ ein Europa der Weifen ist. Hartnéckig
versuchen wir daran zu arbeiten, verschiedene Erfah-
rungshintergriinde und Expertisen miteinander zu
verweben, um die gesellschaftlich gewachsenen hierar-
chischen Strukturen auszutricksen, mit denen wir

im Alltag und auch in der eigenen Arbeit konfrontiert
sind. Denn wie LaToya, die in den 1990ern aus Sierra
Leone nach Hamburg migriert ist, betont, stellt die Kol-
laboration von WeifSen mit Privilegien und Menschen
ohne Aufenthaltsstatus, Arbeitserlaubnis, Sprachkennt-
nisse oder kiinstlerische Vorerfahrung eine Heraus-
forderung dar, weil von vornherein unterschiedliche
Zugéange zu Wissen und Ressourcen gegeben sind.

Fiir mich half bei der Uberbriickung solcher Gefille die
starke Heterogenitat unter den Beteiligten sowie die
Tatsache, dass das Ballett eine Tradition in der strategi-
schen Uberwindung von Expert*innentum und Arbeits-
teilung pflegt. Bei dem Theaterstiick Chdre der Angekom-
menen wurde dies, wie ich finde, besonders deutlich:
Die tiiblich formulierten Identititskategorien von
Weif$en/Nicht-WeifSen, Mannern/Frauen, Migrant*in-
nen/Nicht-Migrant*innen, Profikiinstler*innen/
Nicht-Kinstler*innen, Gefliichteten/Nicht-Gefliichte-
ten, Prekdren/Nicht-Prekéren, Jungen/Alten tiber-
lappten und durchkreuzten sich vielféltig — was nicht
heilt, dass sie verschwanden. Sie lieBen jedoch neue
Frontlinien entstehen, die quer zu den oben erwahnten
und durchaus essentialistisch formulierten Identitaten
lagen. Afrodeutsche mit Theatererfahrung kamen

mit Menschen aus Westafrika zusammen,

die fiir den musikalischen Input viel / y y

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

entscheidender waren; Journalist*innen mit Kanaken-
hintergrund, die zwar von Politkdmpfen, aber von
Inszenierung wenig Ahnung hatten, sind genauso be-
teiligt gewesen wie politische Aktivist*innen vom
Oranienplatz, die fiir die Arbeit am Stiick wichtiger
wurden als langjahrige Mitglieder oder Profikiinst-
ler*innen des Schwabinggrad Balletts. Hinzu kam, dass
verschiedene Erfahrungen von Flucht oder verschie-
dene politische Positionierungen von Gefliichteten zu-
sammenkamen, die nicht immer zwangsldufig mit-
einander vereinbar waren.

Gleichzeitig zu diesem andauernden Wechsel von
Autoritit je nach Expertise und Kompetenz wirkte
auch das im Ballett stets verfolgte Bestreben, Autor*in-
nenschaften im gemeinsamen kiinstlerischen Prozess
verschwinden zu lassen und jede*n auch in Bereichen
agieren zu lassen, die nicht in erster Linie den jeweiligen
Kompetenzen entsprachen — so konnte jemand einen
Move fiir die Gruppe entwerfen, auch wenn die Per-
son nicht zu den choreografisch Geschulten unter uns
gehorte. Und besonders in der musikalischen Erar-
beitung der Projekte hatten die Neuangekommenen aus
Westafrika unter uns eine einflussreiche Position: Im
Prozess des gemeinsamen Improvisierens entstanden
Afro-Rhythmen, Reggae-artige Loops und afroame-
rikanische Godspell-Melodien, die den Sound des alten
Schwabinggrad Balletts entscheidend verdnderten.

Zu verschiedenen Zeitpunkten der gemeinsamen Arbeit
konnte so dsthetische Fiithrung rotieren und vielfaltig
gewichtet sein.

Allerdings sollen diese Ausfithrungen keines-
falls den Eindruck vermitteln, dass die Widerspriiche
und die Privilegienverteilung unter uns ausgehebelt
wurden. Anta Helena Recke, Schwarze Bayerin und
professionelle Theatermacherin, ist der Meinung, dass
gleichberechtige Kunstproduktion unméglich ist und
nur punktuell iiberwunden werden kann. Dadurch,
dass die Schwabinggrads eine eingespielte Arbeitsweise
haben und das Kunstbusiness gut kennen, habe man
sich, so Anta, die Hierarchie und Arbeitsteilung mit ein-
gekauft. Vor allem die Griindungsmitglieder des
Schwabinggrad Balletts, die ,Whities“, wie wir uns oft
selbst nennen, liefern die Infrastruktur, iibernehmen
die Kommunikation, stellen die Antrage, schreiben die
Texte und strukturieren die Probenpline — die

Margarita Tsomou — Jenseits des
Willkommens. Sounds und Moves eines 4
hartnéackigen Ringens

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Lampedusa-Aktivist*innen liefern die Geschichten, die
Beats oder die Moves. Diese Tatsache wird allenfalls
von Momenten durchkreuzt, in denen Fenster in

der Mauer der Hierarchien entstehen.

Um diese Fluchtlinien zu beférdern, braucht es nicht zu-
letzt auch dezidierte Strategien, die bewusst der Pri-
vilegienverteilung entgegenwirken. Solch eine Initiative
zur Verschiebung von Hierarchien ist die Griindung
von Arrivati, einer eigenen Kiinstler*innengruppe der
Gefliichteten innerhalb unserer Zusammenarbeit.

Im Booklet des Albums erklart LaToya: ,,Wir werden
in viele Sachen involviert, aber fithlen uns oft ins-
trumentalisiert. (...) Der konzeptuelle Rahmen ist oft
vorgegeben. (...) Ihr sagt, wir sind Schwabinggrad
Ballett, wir sind nicht wie andere Kunstprojekte, wir
wollen euch nicht integrieren, sondern mit euch kol-
laborieren. (...) Aber wir miissen uns organisieren, um
selber in die Hinde nehmen zu konnen, was wir
reprasentieren wollen.“ So ist ein weiteres Ergebnis
dieser Arbeit, dass die Gefliichteten sich nun auch

auf kiinstlerischer Ebene selbstorganisiert haben und
sich somit nicht mehr als Teil des Schwabinggrad
Balletts, sondern als eigenstdndige Gruppe der Arrivati
verstehen, die mit dem Ballett kooperieren.

Eine andere fiir mich funktionierende Strategie
zur Verteilung von Wissen war das gegenseitige Ab-
halten von Teach-Ins unter den Mitgliedern der beiden
Gruppen sowie die Produktion gemeinsamer Alltags-
erfahrung. Die Aufnahmen fiir die Platte sowie die ers-
ten beiden Probenphasen fiir das Stiick Chore der
Angekommenen fanden in einer zum Proberaum aus-
gebauten Scheune in einer Kommune in Rathenow
in Brandenburg statt. Dort haben wir {iber zwei Mal
zehn Tage hinweg zusammengewohnt und Kunst pro-
duziert. Das Abwaschen von Geschirr oder das Kochen
wurde dabei genauso egalitdr untereinander verteilt
wie die Vorbereitung von Warm-Ups fiir die Gruppe
oder eben das morgendlichen Abhalten von Teach-

Ins als ein Mittel, um die unterschiedlichen Expertisen
innerhalb der Gruppe miteinander zu teilen.

Dabei konnte uns etwa Jeano Elong von Lampe-
dusa in Hamburg erklaren, warum die Gruppe das
Angebot des Hamburger Senats, individuelle

Margarita Tsomou — Jenseits des

Willkommens. Sounds und Moves eines
hartnéckigen Ringens

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Duldungen auszusprechen, nicht angenommen, sondern
es strategisch bevorzugt habe, auf kollektiven Druck
fiir einen politischen Umgang mit dem Aufenthalt von
neu Angekommenen und auf die Anwendung des Pa-
ragraphen 23 zu insistieren. Ich erinnere mich auch an
ein Teach-In von Napuli Paul Goerlich, der ikonischen
Aktivistin des von Gefliichteten besetzten Oranien-
platzes, die auf einem Baum tagelang im Hungerstreik
sal}: Mit ihrem nur ein paar Monate alten Baby auf
dem Schol§ brachte sie die Erfahrungen aus den Kamp-
fen um den mittlerweile geraumten Platz ein. Dieses
Wissen hat den Arbeitsprozess genauso gepragt wie die
choreografische Erfahrung der Dramaturgin Liz Rech,
die Stimmtrainings der Musikerin Christine Schulz
oder der kreative Umgang der Theatermacherin Sylvie
Kretzschmar mit Megaphonen.

Allerdings sind die Teach-Ins nicht als pddago-
gische oder gar integrative Instrumente gedacht,
denn von vornherein war bei der Zusammenarbeit klar:
Wir wollen kein Community-Theater machen und
auch keines, das auf humanitares Empowerment oder
auf die Erarbeitung der besonderen Biografien oder
Fluchtgeschichten von Gefliichteten aus ist. Unsere
Verbindung ist eine politische. Unsere Absicht die
kiinstlerische Intervention mit einem politischen Pro-
jekt, gegen das europdische Grenzregime und die
vermeintlich philanthropischen, aber im Kern rassis-
tischen staatlichen Empfangsstrukturen von
Ankommenden in Lagern.

Die Platte

Meiner Ansicht nach ist die Platte Beyond Welcome das
bisher gelungenste Beispiel unserer Kollaboration —

sie formuliert eine Attacke aus der Peripherie, ohne
wie ein soziales Integrationsprojekt von Gutmenschen
mit Hang zu Kunstpddagogik zu klingen. Bereits

mit dem Titel Beyond Welcome positioniert sie sich jen-
seits der philanthropischen Hilfsgeste der vielerlei
beschworenen Willkommenskultur. Gesungen wird auf
Franzosisch, Englisch und in diversen Sprachen aus
dem Kongo und Kamerun. Die Platte beginnt mit dem
Stiick Obosso, einer iiber einem beschwingten Afro-
Beat gerappten Anklage gegen Europa: Jeano Elong,
der urspriinglich aus Kamerun stammt und

die meisten Lyrics der Platte schrieb, zieht / y 7

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

einen Bogen vom européischen Kolonialismus zum
globalen Neoliberalismus und zur Festung Europa.
Ein Europa, das, so der Refrain ,tue les réfugiés®, die
Gefliichteten totet. Es folgt Yi're Yi're, gesungen von
LaToya, die mit ihrer kultigen Blues-Stimme iiber einem
Bass-Riff von Alice Coltrane die verschiedenen
Orishas, also Yoruba-Goéttinnen aus afroamerikani-
schen Transritualen, anpreist — schlielflich diene
Musik in nicht-westlichen Kulturen auch spirituellen
Heilungszwecken. Im Song Réponds Monsieur

Le Maire, der den Hamburger Biirgermeister Olaf
Scholz auffordert, den im Oktober 2013 an ihn
gerichteten offenen Brief endlich zu beantworten,
wird der Konflikt um kollektives Bleibe- und
Arbeitsrecht besungen.

Das gesamte Album klingt wie ein musikalischer
Befreiungsschlag gegen Rassismus, Kolonialismus und
das Kontrollregime der Migration. Der laute Politschrei
wird von einem Sound begleitet, bei dem ein afroame-
rikanisches Jazzerbe durchklingt, wobei Ragga, Dub,
Coupé Decalé oder kongolesische Gitarren mit den
typischen Schwabinggrad-Styles — Chanson-Geigen,
Punk, Krautrock — kombiniert und so die Genres
untereinander gebrochen werden. Besonders ist, dass
dabei alle — ob Musiker*innen oder nicht — am Musik-
produzieren beteiligt sind. Das liegt nicht zuletzt an den
Instrumenten, die selbst eine Laiin wie ich spielen
kann: alte Percussionteile, analoge Synthesizer, Melodi-
ca, Glockenspiel, Congas. Natiirlich klingt auch das
Handchen derjenigen durch, die wie Christine Schulz,
Charalambos Ganiotis, Christoph Twickel oder Ted
Gaier seit 20 Jahren in verschiedenen Bands der Ham-
burger Schule Musikgeschichte geschrieben haben.

Gelungen finde ich die Zusammenarbeit insbe-
sondere an der Platte, weil meines Erachtens nach
beim Musikmachen ein hoher Grad an egalitdrer Partizi-
pation moglich ist — und gerne bemiihe ich auch die
These, dass dies besser gelingt als beim gemeinsamen
Theatermachen, bei dem man starker von Expertise
im Inszenieren oder Schreiben von Text abhéngig ist.

Wie Jeremy Gilbert einst {iber die Arbeitsweise
des Arkestras des afroamerikanischen Avantgarde-
Komponisten Sun Ra schrieb, erméglicht das Musik-
machen in einem kollektiven Improvisationsprozess
eine nicht-signifizierende Kommunikation von Energien
sowie eine Sozialitét, die durch transversale
Beziehungen gekennzeichnet ist und durch / y X

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

keinerlei Logik von Signifizierung verstanden werden
kann. Sun Ra sah in dieser Art der Musikproduktion
die méchtigste Sprache des Universums, da sie sich
jenseits von Ethnizitdt und Nationen verortet. Der Platte
ist der Afrobeat und der Reggae zwar anzuhoren,
dennoch weichen die Songs immer vom klassischen
Klang dieser Genres ab und gehen in einem neuartigen
Sound auf, der singuldre Qualitaten aufweist.

Das Theaterstuck:
Chore der Angekommenen

Im Ende Juni 2017 aufgefiihrten Theaterstiick Chore der
Angekommenen. Indiskrete Platzbefragung reflektier-
ten wir die Kdmpfe von Gefliichteten in Berlin, die 2012
mit der Besetzung des Oranienplatzes einen Hohe-
punkt erreichten. Mitglieder der beiden Kollektive
Schwabinggrad Ballett und Arrivati fiihrten Interviews
mit diversen Akteur*innen der O-Platz-Besetzung,

die mit der unrithmlichen Rdumung im April 2014 ende-
te. Aus den Aufnahmen der Interviews wurde eine

Art Horspiel geschrieben, das die Chronik der Ereignisse
anhand der Berichte der an der Besetzung des Orani-
enplatzes Beteiligten erzahlte, die mit verteilten Rollen
von uns wieder auf Band aufgenommen wurden. Die-
ses Audiostiick spielten wir in einem mobilen Sound-
system ab, wihrend die Gruppe in drei verschiedenen
Prozessionen durch die Straken von Kreuzberg eine Art
performative Demonstration auffiihrte, an der das
Publikum teilhatte. Das Soundsystem wurde in einem
hohen mobilen Baugeriist-Turm mitgenommen, wéh-
rend sich die Performer*innen in grellfarbenen Unifor-
men und Megaphonen mit choreografierten Schritt-
folgen nebenher fortbewegten. Der Grund fiir diese mo-
bile Form waren institutionelle Schwierigkeiten mit

der Polizei, dem Berliner Senat und dem Kreuzberger
Griinflaichenamt, die unseren urspriinglichen Plan,

das Theaterstiick am Oranienplatz aufzufiihren, nicht
erlaubten. Uberhaupt war dieses Projekt von Anfang

an mit langwierigen Schwierigkeiten mit den Berliner
Behorden konfrontiert, die eine politische Brisanz

in sich tragen. Bereits beim ersten Anlauf der Antrag-
stellung beim Hauptstadtkulturfonds (HKF) in 2014

Margarita Tsomou — Jenseits des
Willkommens. Sounds und Moves eines
hartnéackigen Ringens

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

durften wir erfahren, dass das Projekt zwar nach An-
sicht der Jury finanziert werden sollte, jedoch vom
politischen Gremium des HKF, dem ,,Gemeinsamen
Ausschuss®, der unter anderem vom Berliner Biirger-
meister, der Beauftragten der Bundesregierung fiir Kul-
tur und Medien und dem Berliner Kultursenator
gestellt wurde, geblockt wurde. Grund war damals,
meinem Verstdndnis nach, dass wir unter anderem
auch vor der ehemals von Gefliichteten besetzten
Gerhard-Hauptmann-Schule in der Ohlauer Straf3e in
Kreuzberg spielen wollten, der Senat jedoch damals
schon die Rdumung der Schule vorhatte und die symbo-
lisch-politische Aufladung des Ortes durch unser

Stiick vermeiden wollte. Als offizielle Begriindung wur-
de uns damals erklart, dass das Stiick aufgrund der
unsicheren Aufenthaltsstatus der Gefliichteten unter
uns nicht gefordert wurde. Als wir das Stiick in der
nédchsten Forderrunde auf eine Auffithrung auf dem
Oranienplatz beschriankten und den genauen Status
unserer Mitglieder auffiihrten, wurde das Projekt zwar
gefordert, doch dann begann ein iiber ein Jahr und

mit Hilfe des Hebbel am Ufer gefiihrter Kampf mit den
Kreuzberger Behorden, die allerlei Griinde darlegten,
warum Kulturveranstaltungen auf dem bis dahin bereits
von den Zelten der Gefliichteten gerdumten Oranien-
platz nicht gestattet werden konnen. Es gibt hierfiir zwar
keine offizielle Erklarung, doch Grund genug anzu-
nehmen, dass die Entfaltung der Geschichte des Orani-
enplatzes am urspriinglichen Ort die Befiirchtung

der Behorden weckte, dass dieser wieder mit politischer
Bedeutung und protestierenden Korpern aufgeladen
werden konnte. Also mussten wir die ganze Show um
ein weiteres Jahr verschieben und schlielich war die
mobile Losung, das stindige In-Bewegung-Sein in Form
von Demonstrationen, die einzige Moglichkeit das
Theaterstiick zu realisieren. Wir konnten nur kurz anhal-
ten, um ,,Zwischenkundgebungen“ abzuhalten, und
durften — charakteristischer- und ironischerweise wie
Korper in Migration — uns nirgendwo permanent auf-
halten, sondern konnten nur in stdndiger Bewegung die
Geschichte einer Gefliichteten-Besetzung auffiihren.

Es mag auf den ersten Blick anmaRend erscheinen, dass
wir — ausgerechnet zwei Gruppen aus Hamburg — ein
Stiick tiber eine genuine Berliner Bewegung produzieren
wollten, auch wenn die Aktivist*innen in

unserer Gruppe stets in engem Austausch mit
den Berliner Kdmpfen gestanden haben. l ﬂ ﬂ

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Andererseits wurde es auch als Vorteil wahrgenommen,
weil wir als Aullenstehende relativ unvoreingenom-
men auf die Widerspriiche in dieser Bewegung hinwei-
sen konnten, die sich an der Frage der Akzeptanz

eines Kompromissangebots des Senats spaltete: Das
Angebot an die Besetzer*innen war, den Platz zu
rdaumen und als Gegenleistung die Priifung von indivi-
duellen Duldungen garantiert zu bekommen, was

die Gruppe Lampedusa in Berlin annehmen wollte,
wéhrend der andere Teil der Besetzer*innen um

eine kollektive Aufenthaltslosung und damit weiterhin
um eine politische Losung kdmpfen wollte. Als Ham-
burger Gruppen und nicht unmittelbar Beteiligte haben
wir gleichberechtigt alle Positionen in diesem Drama

zu Wort kommen lassen und konnten, ohne uns explizit
auf die Seite der einen oder anderen zu stellen, die
einzelnen Positionen nachvollziehbar machen und dabei
eher den Blick auf ein strukturelles System frei-
machen, das strategisch darauf setzt Kdmpfende gegen-
einander auszuspielen und zu spalten. So dachten

wir, konnten wir die Oranienplatz-Kampfe als emble-
matischen Fall herausarbeiten, aus dem verallge-
meinernde Lehren gezogen werden konnten.

Auf das Stiick bekamen wir erstaunlich gutes Feedback.
Allerdings erweckten wir dabei nicht das Interesse
der etablierten Theaterkritik und wurden in der ent-
sprechenden Presse nicht besprochen. Vielleicht
war der Grund hierfiir, dass das Gefliichteten-Thema
nach dem Hype im Sommer 2015 schon als ausge-
lutscht galt oder dass die Kritik ein Stiick ,,unter Be-
teiligung von Gefliichteten* nicht als ernstzu-
nehmendes Theater erachten kann — was wiederum
die Frage nach den derzeit vielerorts diskutierten
Kriterien der etablierten Theaterkritik aufwirft.
Diejenigen, die den Platz mitbesetzt hatten,
schienen zufrieden mit unserer Narration der Ereignisse,
zumal wir zu keinem Zeitpunkt die Schuld fiir das
Scheitern der Besetzung bei ihnen gesucht haben. Den
Aktivist*innen aus unserer Gruppe wurde allerdings
auch vorgeworfen, dass sie mit einer kulturellen Aneig-
nung der Kampfe Geld verdient hatten. Fiir Napuli
wiederum, die die Besetzung bis zum letzten Moment
verteidigt hat, stellte das Stiick eine Moglichkeit dar,
den Oranienplatz mit Kunst neu zu besetzten und

Margarita Tsomou — Jenseits des
Willkommens. Sounds und Moves eines / f
hartnéackigen Ringens

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

somit den Kampf der Gefliichteten wieder an ihren Ort
zuriickzuholen. Auf eine Art, sagt sie, benutze sie

das Ballett dafiir und erachte damit die Aneignung
nicht als problematisch, sondern vielmehr als poli-
tisch produktiv. Zumal der Erarbeitungsprozess streng
kollektiv gehalten wurde und auf basisdemokrati-
schen Entscheidungsstrukturen beruhte — was den
kiinstlerischen Prozess erwartungsgemald zah

und natiirlich auch anstrengend machte. Doch fiir die
Arrivati und das Ballett gibt es dazu keine Alterna-
tive. An den Szenen und den choreografischen Schritt-
folgen haben alle mitgewirkt, dabei haben wir solange
nach einer Idee gesucht, bis es einen fiir alle anzuneh-
menden Kompromiss gab. An den Konflikten inner-
halb dieser Prozesse wurden die zu Beginn erwéhnten
Frontlinien von Differenzen deutlich: Wahrend einige
von uns als Geste der Solidaritat kurdische Kampf-
Kreistdnze in das Stiick einbauen wollten, verweigerten
sich andere Beteiligte aus Westafrika dieser Form,
weil sie Nordafrikaner*innen, also Araber*innen, als
rassistisch erlebt hatten und auf keinen Fall eine
Hommage oder Referenz an sie performen wollten.
(Dass hier Kurden*innen und Nordafrikaner*innen
falschlicherweise in einen Topf gesteckt wurden,
wurde nicht als Argument zugelassen.) Somit waren
zum Beispiel die kurdischen Tanze vom Tisch. Diese
Konfliktlinie zwischen arabischen und westafrikani-
schen Gefliichteten erlebten wir auch bei unseren
Aktionen in den Lagern, wo klar wurde, dass frischan-
gekommene Syrer*innen und die zuvor aufgrund des
Libyen-Kriegs gefliichteten Menschen viel mehr trennt,
als wir uns es vorgestellt hatten — was auf die augen-
scheinliche aber wenig beachtete Tatsache hinweist,
dass Gefliichtete nicht gleich Gefliichtete sind und unter
diesen Bevolkerungsgruppen viele Differenzen beste-
hen, die die deutsche Mehrheitsgesellschaft nur

selten im Stande ist zu verstehen.

Ein anderes Beispiel fiir die dsthetischen und
auch politischen Konfliktlinien in der Gruppe ist die
Frage, inwieweit wir erkennbare Afrodsthetik benutzen
sollten. Wahrend vor allem die WeifSen unter uns be-
sonders Lust hatten, typische Moves aus afrikanischen
Téanzen zu benutzen, straubten sich die Afrodeutschen
dagegen: Vielmehr bevorzugten sie minimale Asthetik
oder zumindest eine Asthetik, die nicht eindeutig
auf einen Herkunftskontext verweist, um als
Schwarze Menschen in Deutschland nicht Z ﬂ l

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

auf ein klischiertes exotisierendes Fremdsein redu-
ziert zu werden. Das Ergebnis solcher Auseinander-
setzungen war, dass wir auf abstrakte Bewegungsfolgen
zuriickgriffen, die aus Aufwéarm-Spielen generiert
wurden und eher an eine sich kryptisch, uneindeutig
bewegende Armee erinnerten.

Schliel’lich fehlte es in dem Probenprozess natiirlich
nicht an langen und auch schmerzhaften Privilegien-
diskussionen. Vor allem die in Kunst und Politik erfah-
reneren Schwabinggrad-Mitglieder nahmen mit dem
Néaherkommen der Premiere eine immer wichtigere Fiih-
rungsrolle ein, um Prozesse praktisch zu beschleuni-
gen. Was den Raum fiir das kollektive Ausdiskutieren
von Entscheidungen verengte und es natiirlich auch

fiir diejenigen, die mehr Zeit brauchten, um sich zu
duBern, schwieriger machte sich den Raum zu nehmen.
Gleichzeitig war diese Fithrungsposition, die sich

vor allem bei logistischen Fragen, teilweise auch von
Beginn des Prozesses an einschlich, keinesfalls be-
neidenswert. Wie Ted Gaier aber auch Liz Rech bemer-
ken, war die Tatsache, dass die deutsch sprechenden
Profikiinstler*innen die gesamte Organisation der Pro-
duktion sowie die Kommunikation mit den Behorden
und den Mitarbeiter*innen des Hebbel am Ufer iiberneh-
men mussten, vor allem belastend. Die Verantwortung
fiir das Gelingen des Stiickes wurde von nur wenigen in
der Gruppe geschultert, was auf eine Mehrbelastung
und erhohten Druck fiir diese Personen hinauslief.

In gewisser Weise teilten diese Schwabinggrad-Mit-
glieder das Schicksal der Supporter in den Refugee-
Kampfen: Die Balance zwischen der Zurverfiigung-
stellung einer Struktur, in der sich alle wohlfiihlen und
arbeiten kénnen und der zumindest auf bewusster
Ebene unfreiwilligen Ubernahme einer zentralen Posi-
tion innerhalb einer auf Basisdemokratie setzenden
Gruppe, ist schwer herzustellen. Liz ist der Ansicht, dass
es mehr Zeit braucht, um diese Problematik in solchen
Prozessen einzuebnen. Mit mehr Zeit konne man sowohl
neue Leute zur Erledigung der verschiedenen ansteh-
enden Aufgaben schulen und gleichzeitig auf einem
professionellen Niveau arbeiten, das einem Premieren-
druck standhélt — ohne in paddagogisches Commu-
nity-Theater zu verfallen. Allerdings gibt es diese Zeit
in den seltensten Fillen - wenn man nicht

Margarita Tsomou — Jenseits des
Willkommens. Sounds und Moves eines g 4
hartnackigen Ringens

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

umsonst arbeiten mochte —, zumal die etablierten
Forderlogiken so etwas nicht vorsehen. Wie wére der
Spagat zu schaffen zwischen einer eher auf den ge-
meinsamen Prozess setzenden theaterpddagogischen
Arbeitsweise und einer, die das dsthetische Produkt
prioritdr behandelt und dafiir Ungleichheiten in Kauf
nimmt? Zumindest suchen wir in der Zusammen-
arbeit von Arrivati und Schwabinggrad Ballett nach
den Momenten, in denen die Unmoglichkeit einer
solchen Kollaboration aufgebrochen wird und wir mit
Neu-Angekommenen, jenseits humanitéarer Hilfs-
gesten und Supporterstrukturen, etwas Gemeinsames
und genuin Neues schaffen konnen.

Das gemeinsame Album klingt mit einem Song nach,
in dem Thesen von Adorno iiber die Utopie rezitiert
werden. Uber diisterem Synthesizersound wird von der
Krux der Utopie gesprochen, um die stets gerungen
werden muss, genau weil sie unmoglich erscheint. Viel-
leicht ist Beyond Welcome der groovige Sound solch
eines hartnackigen Ringens und das Theaterstiick
Chore der Angekommenen eine wertvolle Erfahrung
fiir einen erneut anzugehenden Versuch.

Fiir den vorliegenden Text wurde der Artikel Jenseits
des Willkommens aus Missy Magazine 04/16 als
Ausgangspunkt genommen, tiberarbeitet und vertieft.

Margarita Tsomou — Jenseits des
Willkommens. Sounds und Moves eines g ‘
hartnéckigen Ringens

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hitps://dol.org/10.14361/8783839443408 - am 13.02.2028, 13:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

It’s a question
of lust

It’s a question
of trust

It’s a question
of not letting
what we’ve

built up
crumble to
dust

eeeeeeeeeee



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vom Tanzen und Singen

Vielleicht war es eine Jagerin, die abends, als sie nach
Hause kam und kein Mammut erlegt hatte, in Recht-
fertigungsnot vor der eigenen, hungrigen Familie geriet
und ihre Geschichte im Scheine des Feuers so gekonnt
erzéhlte, ihre Performance so virtuos gestaltete, dass
das Essen plotzlich zur Nebensache wurde und etwas
anderes stattfand, da in dieser Hohle. Vielleicht war

es aber auch ein Schamane, ein Sozialanimateur, der die
anderen aufforderte gemeinsam mit ihm so lange im
Kreis zu hiipfen, bis die Jagd endlich erfolgreich sein wiir-
de. Oder eine Mutter, die ihre Kinder durch das rhyth-
mische und hohenversetzte Gurren ihrer Stimme in den
Schlaf wiegte. Wer genau die erste Autorschaft tiber-
nahm, werden wir nie herausfinden. Tanzen, Singen und
Schauspielern entstehen mitten aus dem Leben heraus,
aus alltaglichen Erfahrungen und aus der Sehnsucht da-
nach, diese mit anderen zu teilen, eine Form dafiir

zu finden, sie in Schonheit zu transformieren, Kunst

zu machen. Das lasst sich festhalten.

Ein paar tausend Jahre spéter auf der Peloponnes,
als die Menschheit sich zum ersten Mal an einer Form
von demokratischer Zivilisation ausprobierte, hatten
sich die darstellenden Kiinste bereits grundlegend ver-
andert. Im Amphitheater stand zunachst nur ein
sagenumwobener Chor auf der Biihne. Weder Original-
texte noch Bewegungspartituren sind erhalten. Was
wir wissen, wissen wir aus zweiter oder dritter Hand.
Seine offensichtliche Funktion war die Reprasen-
tation der Polis als Gemeinschaft. Die eigentliche Auf-
gabe aber war, diese Gemeinschaft in Beziehung zu
denjenigen Menschen und Dingen zu setzen, die nicht
Polis waren, die sich nicht in die neu erdachte demo-
kratische Struktur integrieren lieRen: die Geister und
die Natur, die Toten und Ungeborenen, die Verbann-
ten und Unbekannten, das Vor-, Nach- und Nichtsprach-
liche. Betrachtet man den Akropolis-Hiigel architek-
tonisch, stiegen die Gotter ja tatsdchlich nur ein paar
hundert Meter aus dem Tempel herunter, um sich
im Theater elegant, aber méchtig ex machina
einzumischen.

Max-Philip Aschenbrenner — Die Dinge, /
die uns zusammenhalten, und mehr

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Je nach Quellenlage tritt der erste Protagonist
etwa 400 bis 300 vor Christus aus diesem Chor-Kollektiv
heraus. Er tragt eine Maske und verkorpert den Gedan-
ken vom unabhéngigen Selbst nur, ist aber noch keins.
Denn die neue Idee vom Individuum dachte sich immer
im Verhéltnis zur Polis. Bevor sie sich dann zum ersten
Mal mit einem Antagonisten konfrontiert sieht und
in einen zwischenmenschlichen Dialog tritt, vergehen
weitere hundert Jahre. Von da aus ist es dann nur
noch ein kleiner Schritt bis zu den rémischen Gladia-
toren, die mit ihren Schreien und ihrem Schwert-
klappern den singenden und tanzenden Chor endgiiltig
ablésen und den Dialog in ein gegenseitiges Zerflei-
schen verwandeln werden. Die Polis wird nur noch
auf den Zuschauerrdngen stattfinden.

Yom Kunstmachen

Kunstproduktionsmaschinen sind wie alle anderen
Maschinen, die der Produktion dienen, 6konomische
Maschinen. Sie bringen Sachverhalte hervor, indem

sie Materialien verdinglichen und verdichten. Das Para-
dox, dass ihr Hervorgebrachtes, ihre Produkte immer
ephemer sind, 16st jede Kunstmaschine fiir sich. Die
Linien und Farben auf den Gemélden von Mark Rothko
oder Michelangelo verblassen nach einigen Jahren
ebenso wie das Licht und der Schatten auf den Fotogra-
fien von Henri Cartier-Bresson oder die Erinnerung

an einen gegliickten Theaterabend. Damien Hirsts in
Formaldehyd eingegossener Hai, der den klingenden
Titel The Physical Impossibility of Death in the Mind of
Someone Living tréagt, rottet seit mehreren Jahren vor
sich hin und ist Gegenstand einer juristischen Debatte
zwischen dem Besitzer, der Saatchi Gallery und dem
Kiinstler selbst, der sich weigert ihn zu reproduzieren.
Denn was genau hat hier den Besitz gewechselt? Eine
Skulptur oder eine Handlungsanweisung? Ein Objekt
oder eine Idee? Kapitalanlage oder Erfahrung?

In Belle du Jour sagt der echte Fritz Lang, der
unter den Augen von Jean-Luc Godard Fritz Lang
spielt: ,Wenn Kultur die Regel ist, dann muss Kunst die
Ausnahme sein.“ In vollem Widerspruch dazu tut sich
gerade eine Liicke in der Welt auf, in der Kunst mit
den Mal3stdben von Kultur gemessen wird. Sie muss
passen: auf Antragspapiere und in Produk-

tionslogiken, zu lokalen Praktiken und Z / ﬂ

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

globalen Regeln, zu Marketing-, Kommunikations- und
Verwertungsstrategien. Neuerdings soll sie sogar die
Erziehung und Ausbildung iibernehmen oder die Notver-
sorgung, weil Institutionen wie Schule, Universitat

und Behorde im Umgang mit den Gemeingiitern mehr
und mehr versagen. Wechselt man die Perspektiven

und deutet diese bewusste Verdrehung und Verwechslung
des Reprasentationsbegriffs nicht dsthetisch, sondern
gesellschaftlich, erscheint ihre Problematik bedeutend
beédngstigender. Ein Beispiel: Der griechische Perfor-
mer Yanis Varoufakis verldsst seinen Posten als offiziell
berufener Finanzminister einer demokratisch gewahl-
ten Regierung nach sechs Monaten, weil ihm die Arbeit
zu anstrengend ist und ruft wenige Monate spéter auf
einer Theaterbiihne sitzend eine neue Partei aus: Politik
als performative Kunst. Performative Kunst als Politik.
,Die Menschheit, die einst bei Homer ein Schauobjekt
fiir die Olympischen Goétter war, ist es nun fiir sich
selbst geworden. Ihre Selbstentfremdung hat jenen Grad
erreicht, der sie ihre eigene Vernichtung als dstheti-
schen Genuss ersten Ranges erleben lasst®, schrieb der
hellsichtige Walter Benjamin 1935 in seinem Pariser
Exil. Er sollte wieder und wieder Recht behalten.

Dass es ebenso versaumt worden ist, Kultur-
kompromisse, Generationen- und Sozialvertrédge neu
auszuhandeln wie Fragen zu Nationalstaatlichkeit,
Souveranitdt und demokratischen oder rechtsstaatlichen
Prinzipien realpolitisch zu thematisieren, schlagt jetzt
mit voller Wucht zuriick: Die Okonomie ist Zauberei ge-
worden, die Gesellschaft Spiel, die Kunst Commodity
und die Politik Theater. Und unsere eigenen Welten
schwanken darin zwischen Casting-Shows, Fashion-
Spektakeln, Schonheitschirurgieorgien und hausgemach-
tem Internetporno ebenso hin und her wie zwischen
Petitionen auf Facebook, Demonstrationen, Parteimit-
gliedschaften, Yogazirkeln und religiosen Vereinigun-
gen oder Nationalstaatlichkeit, Hautfarbe, Geschlecht
und sozialer Herkunft. Jede kreiert und performt
permanent ihre eigene Show ,, Leben* und ist an ebenso
vielen anderen als Mitspielerin beteiligt. Diese Pendel-
bewegung gleicht einem bestandigen Entscheidungs-
und Selektionsprozess, den man mit dem Modewort des
Kuratierens umschreiben kann. Denn mittlerweile
wird ja alles kuratiert: Festivals, Playlists, Kaffesorten,
Kinderwindeln, Beziehungen. Die urspriinglichen

Max-Philip Aschenbrenner — Die Dinge, / ¥ /
die uns zusammenhalten, und mehr

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bedeutungen des Begriffs — sorgen, pflegen, sich kiimmern,
heilen - sind dabei allerdings verloren gegangen. Guy
Debords Konzept einer Gesellschaft des Spektakels
lasst sich demnach produktiv erweitern, und angelehnt an
die Worte von Andy Warhol kann man von einer Gesell-
schaft der Performance sprechen: Jede*r muss immer
alles fiir seine 15 Minuten Beriihmtheit tun! Jede*r
muss ein Star sein! Jede*r muss nicht nur ein*e Kiinst-
ler*in sein, jede*r muss ein*e Kurator*in sein!

Von den Augen der Anderen

Lassen wir unseren Blick nach Asien oder Afrika schwei-
fen. In Gegenden, in denen bauerliche Stammeskul-
turen direkt in datengestiitzte Konsumgesellschaften
iibergingen, ohne den Umweg {iber eine biirgerlich-
literarische zu nehmen, wird deutlich, dass die haufig
als universell bezeichneten zeitgenossischen Asthe-
tiken, die die européischen Biihnen derzeit beherrschen
— seien sie nun in Braunschweig, Briissel oder Bujum-
bura produziert worden —, weiterhin dem politischen
Programm eben jener kolonialen Industriegesellschaft
folgen, die sie inhaltlich oft sogar explizit kritisieren.
Die Dramaturgien nahezu aller Arbeiten von auller-
europédischen Kiinstlern, die in der internationalen,
zeitgenossischen Zirkulation Patz finden, folgen einer
klassisch-aristotelischen Emotionslogik, quasi alle
passen sich dem westlichen Theaterraum an. Kommt
Sprache zum Einsatz, werden nicht-tibertragbare
Konzepte bewusst ausgeklammert oder in den Uber-
titeln schlichtweg verschwiegen. Aber weder die
Black Box noch der White Cube sind neutrale Raume,
im Gegenteil. Weife Haut strahlt vor einer schwar-
zen Wand, Schwarze sieht man schlecht bis gar nicht.
Vor einer weillen Wand andererseits ldsst es sich

als Weifler prima in sich versunken und gut verborgen
Kunst betrachten, sonst fallt man eher auf.

In der griechischen Tragodie heil3t die Kraft, die
durch einen plotzlichen Perspektivwechsel Erkenntnis
schafft, Anagnorisis. Sie schafft ihre Kontexte blitz-
schnell. Beim Platzen der Subprime-Blase 1997 in
Asien und 2008 in Europa und den USA stand sie den
Handlern an den Borsen ins Gesicht geschrieben.
Diese zu 90 Prozent ménnlichen und zu 75 Prozent
kaukasischen Alphatiere kapierten in just

diesem Moment, dass sie nicht mehr Z / l

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

notwendig sind. Nicht weil viele von ihnen ihre Jobs
verlieren wiirden, vielmehr weil sie eine erste Ahnung
davon bekamen, dass die Algorithmen, die sie selbst
schufen, keine Verwendung mehr fiir sie haben. Die
kiinstliche Intelligenz des globalen Datenaustauschs hat
die Prozesse vollstandig iibernommen, von denen
mann dachte, er hitte sie mit einem Klicken hier und
einem Tippen des Fingerchens da unter Kontrolle. In
diesem Sinne waren diese Krisen wie so oft behauptet
tatsdchlich Krisen des Vertrauens. Allerdings hat da
kein Mensch das Vertrauen in einen anderen Menschen
verloren, sondern die Maschinen, die heute Software
heiRen, das Vertrauen in die Menschen selbst. Und viel-
leicht kann uns die Kunst dieses Vertrauen ins Ver-
trauen wieder zuriickgeben. Aller Algorithmisierung
zum Trotz haben Kunstproduktionsmaschinen ihre
ureigene Kraft ndmlich noch nicht zur Génze verloren.
Sie laufen dann wie geschmiert, wenn sie liigen, nicht
wenn sie Wirklichkeit ab- oder nachbilden und erst
recht nicht, wenn sie Reales schlicht als Kunst rahmen.
Demokratie definiert und organisiert die Gemein-
schaft der Lebenden, eine Gemeinschaft derer, die
tiber das sprechen, was sie teilen. Die Prozesse und Vor-
géange, die sie dabei verhandeln, betreffen aber auch
jene Gemeinschaft der Abwesenden und Nicht-Seienden,
die keine Sprache haben, um sich an der Debatte zu
beteiligen. Und genau darum haben sie sich in der Mitte
dieser Gemeinschaft einen Platz erkdmpft. Kunst,
allem voran das Theater, folgt der Struktur der Anru-
fung und der Besessenheit. Im koreanischen Kultur-
raum, in dem 2% (Gugdschang) sowohl Theater als auch
Film, sowohl das Medium als auch den Raum dafiir
bezeichnet, findet sich eine sehr schone Figur fiir diesen
Gedanken: £ (Gbun) ist jene Instanz, die eine Ent-
scheidung trifft. Sie ist dabei weder personlich, noch ge-
meinsam, weder subjektivierbar, noch sozialisierbar.
Sie kommt, verrichtet und verschwindet ebenso schnell
wieder. Sie nutzt den Korper, den sie findet, spricht
durch den Mund, der sich fiir sie 6ffnet, schaut durch
die Augen, die sich fiir sie aufschlagen. ,Er*, wie sich
das Konzept eher schlecht als recht iibersetzen lasst, ist
das, was alle teilen, ohne dass es ihnen gehort; das,
auf das sich alle einigen, ohne dabei einem Vorschlag
zu folgen; das, was am Ende zdhlt, ohne dass man
weill, wann und wo es angefangen hat.

Max-Philip Aschenbrenner — Die Dinge, 7 y
die uns zusammenhalten, und mehr

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VYom Boden der Tatsachen

Wiéhrend meines Engagements am Asian Arts Theatre
in Gwangju habe ich ein Modell ausprobiert, bei dem das
Spielzeitprogramm von fiinf gleichberechtigten Kurato-
r¥*innen entwickelt wurde. Der regierungspolitische Auf-
trag der Struktur bestand darin, zeitgendssische, asia-
tische Kunst zu produzieren. Was ist zeitgenossische
Kunst? Was ist Asien? Mir war schnell klar, dass ich fiir
diese Fragen gute Kompliz*innen brauche: Wenn die
potentiellen Partner*innen mit eigenen Strukturen vor
Ort ebenso selbstverstandlich produzieren und pra-
sentieren konnen wie im gemeinsamen Raum, verschiebt
sich dieser vielleicht automatisch? Entsteht durch die
Umverteilung von Ressourcen ein organisches Netz-
werk, das Verschiebungen statt Rotationen um das ewig
gleiche Zentrum herum zulésst, oder vielleicht sogar
eines, das keine Zentren und damit keine Grenzen um
sie herum mehr braucht? Kénnen Formen und For-
mate von Kunst erfunden und erdacht werden, die erst
durch dieses neue Ganze, das stets etwas anderes ist
als die Summe seiner Teile, moglich werden? Kann ein
gut subventioniertes Haus, wie jenes ostasiatische

oder ein durchschnittliches europaisches, seine inter-
nationale Arbeit in Strukturen kanalisieren, statt wie
bisher ublich in Prozessen? Keine Produktionen,
sondern Produktionsbedingungen unterstiitzen? Keine
Kiinstler*innen, sondern Zusammenhinge? Keine
Qualitat fordern, sondern Solidaritét zeigen?

Immer wieder laufen die Fiden zusammen, wer-
den die produzierten Arbeiten und gewonnenen Er-
kenntnisse ebenso prasentiert wie gescheiterte Versuche
und im Entstehen Begriffenes. Kunst folgt praktischen,
okonomischen und sozialen Realitdten, sie definiert sie
aber auch, und genau das ist ihre Kraft. Daher ist es
von elementarer Bedeutung, dass die internationalen
Kollaborateur*innen auch auf diesen Ebenen zu Mit-
gestalter*innen und vor allem zu Mitverantwortlichen
werden. Was technisch und produktionsrealistisch
moglich ist, wie die Finanzierungspldne und Cashflows
aussehen, welche Vermittlungs- und Kommunikations-
strategien sinnvoll sind, kann und muss gemeinsam ent-
schieden werden. So verdndert sich auch das Ver-
sprechen ans Publikum. Aus Zeitzeug*innen einer
vorbeirasenden Welt oder Konsument*innen

schoner Kunst werden Beteiligte und Z / y

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mitverantwortliche. Die offentlichen Gelder flieRen
direkt in die Hdnde der internationalen Kollaborateu-
r¥*innen, nicht mehr durch die der einzig(artig)en kura-
torischen Instanz, welche die Qualitat garantiert
und Investitionen rechtfertigt. Denn Kern des Prob-
lems aller Identifikationslogiken ist und bleibt ein
existierendes Machtgefiige zwischen zwar imaginierten,
so doch real existierenden Nationen. Und diese per
se identitdren Fundamente von kompetitiven Gesell-
schaften grundlegend zu denken, ohne sie dabei zu per-
petuieren, gelingt nur, indem man sie mit ihren eigenen
Mitteln konfrontiert. Die Deutungshoheiten und fak-
tischen Ressourcen unterscheiden sich lokal gravierend,
international lassen sie sich transzendieren.

In den Asian Windows, die ich zusammen mit
Helly Minarti, Mi You, Tarek Abou El Fetouh, Raya
Martin und Jongyou Jang realisiert habe, blieb gerade
genug Zeit, erste Schritte in diese Richtung zu gehen,
die Formen zum Tanzen zu bringen, neue Konfiguratio-
nen von Arbeitszusammenhéngen und Publikumser-
fahrungen zu erahnen. Um tiefer in das Modell einzu-
steigen, habe ich mich damit als Kiinstlerischer Leiter
bei einem Festival beworben, das in einer der reichsten
Stadte der Welt angesiedelt ist, die einen tiberdurch-
schnittlich hohen internationalen Bevolkerungsanteil
hat. Gescheitert bin ich am kulturpolitischen Vertreter
der Jury, Mitglied einer linken Partei, dem ich auf
die wiederholten Fragen, wie ich die Qualitat des Pro-
gramms garantieren wolle und ob das Geld nicht
einfach so veruntreut wiirde, irgendwann nicht mehr
antworten wollte. Zirkulare Argumentation. Ich war
vielleicht einfach zu miide davon, erkldaren zu miissen,
warum ich nicht finde, dass ich als weifSer Mittel-
standsmann, der mit Steuermitteln um die Welt jettet,
eine glaubwiirdigere Instanz dafiir bin, Kunst in
Indien einzuordnen als eine Kollegin vor Ort in Delhi.
Ich war vermutlich frustriert, dass mir wie selbst-
verstandlich unterstellt wurde Kunstproduktion und
ihre Strukturen in Lateinamerika besser kontextu-
alisieren zu kénnen als eine Kollegin vor Ort
in Buenos Aires.

Max-Philip Aschenbrenner — Die Dinge, 7 f 4
die uns zusammenhalten, und mehr

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Von der erinnerten Zukunft

Denn was ist iiberhaupt gute und was ist schlechte
Kunst? Und was davon zeigt man dem Publikum und
warum? Wie setzt sich ein internationaler Spielplan
zusammen, der nicht von einem Konzept, einem Thema
oder einem kuratorischen Mastermind, sondern durch
die Hande und die Arbeit seiner globalen Macher*innen
und deren 6konomischen, sozialen und politischen
Verlangerungen definiert wird? Wer darf iiberhaupt
Kunst machen? Und wer darf Kunst woriiber machen?
Gibt es wirklich so etwas wie Hochkultur? Und

wenn, dann wo? Und wer unterscheidet sie von Popu-
larkultur, Ritualen und Killefitz?

Die Fragen liegen auf dem Tisch, hier wie anders-
wo und nicht erst seit gestern. Geschichte wiederholt
sich, pendelt. Jeder kleine Schritt in die richtige Rich-
tung ist ein richtiger Schritt. Seit sich die Geister der
Toten und Ungeborenen, die Verbannten und Unbekann-
ten, die Ausgeschlossenen und Verleugneten ihre
Biihne zuriickerobern, konnen wir diese Fragen immer-
hin nicht mehr ignorieren. Ich wiinsche mir, dass wir
die, die sie stellen, mit einem warmen und langen
Applaus in der Mitte der Gesellschaft begriiRen und
ihnen zuhoren. Im griechischen Theater galt die
Melodie des Chorgesangs als heilend, die konkreten
Inhalte der einzelnen Tragodie waren nicht so wichtig.
Vielleicht sollten wir uns in Zukunft daran erinnern,
wenn wir von performativer Kunst sprechen, und
nicht an die immer gleiche Leier vom Individuum, das
aus der Menge heraustritt.

Max-Philip Aschenbrenner — Die Dinge, f
die uns zusammenhalten, und mehr

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hitps://dol.org/10.14361/8783839443408 - am 13.02.2028, 13:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://d

|
jol.org/10.14361/878:

3839443408

- am 13.02.2028, 13:00:48.

Access



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hitps://dol.org/10.14361/8783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48.

Access



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NELSON Mk



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hitps://dol.org/10.14361/8783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - (- EamTy|


https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/8783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Accass.


https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Nelson Munhequete —
Begegnungen mit einem Madgerman 2009-2017
Eine Text-Bild-Collage von Malte Wandel

hitps://dol.org/10.14361/8783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass -


https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,»,1990 kam die Nachricht, dass der Vertrag enden
wiirde. Die Zukunft von Deutschland war unge-
wiss. Viele Betriebe wurden nach der Wiederverei-
nigung von Firmen aus dem Westen {ibernommen
oder geschlossen. Die Auslander sollten das Land
verlassen. Ich hatte in Deutschland eine Freundin
und wollte in Deutschland bleiben. Ich habe meine
Freundin gefragt, ob sie mir dabei helfen kann.
Doch es funktionierte nicht. Wir mussten uns tren-
nen, als ich nach Mosambik zuriickkehrte. Sie

hat mir Briefe geschrieben und ich habe ihre Briefe
beantwortet. Wenn ich die Briefe heute lese, be-
rithren sie mich immer noch. In einem letzten Brief
hat sie sich von mir verabschiedet. Es ist wie ein
Stich ins Herz. Ich werde sie wahrscheinlich nie wie-
dersehen. Ich weild nicht einmal ob sie noch lebt.
Wir haben keinen Kontakt mehr.“*

Nelson Munhequete ist 1967 in Maputo, der Hauptstadt
von Mosambik, geboren. Das Land im stidlichen Afri-
ka war tiber Jahrhunderte portugiesische Kolonie und er-
langte erst nach langem Freiheitskampf am 25. Juni 1975
seine Unabhéangigkeit. Die marxistische Freiheitsbe-
wegung Frelimo tibernahm die Regierung und stellte mit
Samora Machel den ersten Staatsprasidenten. Mosam-
bik wurde zum sozialistischen Einparteienstaat und
kniipfte enge Beziehungen zu anderen sozialistischen
Bruderstaaten. Am 24. Februar 1979 unterzeichnen

der damalige Vorsitzende des Staatsrates der Deutschen
Demokratischen Republik Erich Honecker und der
Prasident der Volksrepublik Mosambik Samora Machel
einen Vertrag iiber Freundschaft und Zusammen-
arbeit ihrer beiden Lander. Damit legen sie den Grund-
stein der Beschéaftigung von mehr als 16.000 mosam-
bikanischen Vertragsarbeiter*innen in der DDR.

»Als ich zur Schule ging, herrschte in Mosambik ein
blutiger Biirgerkrieg. Die Kémpfe zwischen Frelimo
und Renamo reichten vom Rovuma-Fluss im Norden
bis nach Maputo im Siiden. Als ich alt genug war,
wurde ich zum Militardienst einberufen. Ich sollte
zum Soldat ausgebildet werden. Mir war Kklar,

dass es bei dem Konflikt viele Tote gab. Egal ob man
gut ausgebildet ist oder nicht, man konnte einfach

so sterben. Ich war 19 Jahre alt und hatte meine
militarische Ausbildung bereits begonnen,

als ich von der Moglichkeit horte, dass Z Z y

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

junge Mosambikaner*innen nach Deutschland, in
die ehemalige Deutsche Demokratische Republik
gehen konnten. Wir sollten dort ausgebildet werden
und arbeiten. Spéter sollten wir in unsere Heimat
zuriickkehren und helfen ein besseres Mosambik
aufzubauen. Ich meldete mich an und konnte

so den Militardienst verweigern. Fiir mich war eine
Ausbildung im Hafen von Rostock vorgesehen.
Als wir aber 1987 am Flughafen Berlin Schonefeld
ankamen, wurde meine Gruppe von einem Bus

des VEB Glasseidenwerk Oschatz in Sachsen abge-
holt. Sie haben uns erst mal etwas Warmes zum
Anziehen gegeben. Es war Winter und tiberall lag
Schnee. Ich hatte so etwas noch nicht gesehen.
Wir kamen gegen 15 Uhr in Oschatz — einer Klein-
stadt zwischen Leipzig und Dresden — an und be-
kamen eine Fithrung durch den Betrieb. Danach wur-
de uns in der Kantine ein typisch deutsches Essen
serviert. Am Abend wurden wir in unserem Wohn-
heim untergebracht. Je drei Personen in einem
Zimmer. Ich landete im Zimmer Nr. 17. Wir hatten
zwei Wochen Zeit uns einzugewo6hnen, dann be-
gannen die Berufsausbildung und der Deutschunter-
richt. Nach der Ausbildung arbeitete ich in der
Zwirnerei des Glasseidenwerks. Meine Aufgabe war
es, am Schneidegerit die Fasern abzutrennen,
bevor die Spulen in die Weberei gebracht wurden.“*

Ich bin Nelson Munhequete das erste Mal auf einer GroR3-
demonstration der sogenannten Madgermanes am

9. November 2009 in Maputo begegnet. Der Begriff
Madgermanes entstand schon kurz nach der Riickkehr
der Vertragsarbeiter aus Deutschland und stammt
urspriinglich aus dem Shangaan, einer im siidlichen
Mosambik weit verbreiteten Sprache. Madgermanes
bedeutet soviel wie: Die, die aus Deutschland kommen.
Bis zu 60 und teilweise sogar 80 Prozent des Lohns

der ehemaligen Vertragsarbeiter*innen wurden von den
DDR-Betrieben einbehalten und an den mosambikani-
schen Staat transferiert. Allerdings nur auf dem Papier.
Die Vertragsarbeiter*innen haben, ohne es zu wissen,
mit ihrem Gehalt Staatsschulden getilgt und so indirekt
Warenlieferungen, militarische Unterstiitzung und
Entwicklungshilfe bezahlt. IThren vollen Lohn haben sie
bis heute nicht erhalten. Die mosambikanische Regie-
rung schuldet den Madgermanes insgesamt

mehr als 100 Millionen US Dollar. Zz{

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Nelson Munhequete —
Begegnungen mit einem Madgerman 2009-2017
Eine Text-Bild-Collage von Malte Wandel

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48.



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Als den Riuckkehrer*innen klar wurde, dass sie
das Geld, fiir das sie all die Jahre gearbeitet hatten,
nicht bekommen wiirden, formierte sich vor allem in der
Hauptstadt Maputo ein organisierter Widerstand gegen
die mosambikanische Regierung. Nelson Munhequete ist
eine der fithrenden Personlichkeiten der Protestbewe-
gung. In Lumpen gekleidet marschiert er jeden Mittwoch
mit einer grolen DDR-Fahne an der Spitze des Demons-
trationszuges durch die Stralen von Maputo.

,Wieder kam ein Bus, um uns abzuholen. In den
Wochen zuvor war ich noch sehr traurig. Doch jetzt
fiihlte sich alles ganz normal an. Fiir mich war klar,
dass ich jederzeit nach Deutschland zuriickkehren
konnte. Ich wiirde meine Freundin und meine
Freunde einfach besuchen. Warum auch nicht? Alles
schien seinen gerechten Lauf zu nehmen. In Scho-
nefeld stieg ich dann ins Flugzeug. Ich weil§ es noch
ganz genau: es war der 4. Oktober 1990. Beim
Landeanflug auf Maputo habe ich aus dem Flugzeug-
fenster gesehen und das Meer und die Halbinsel
Catembe erkannt. Die einfachen Behausungen. Die
vielen verrosteten Blechdacher. Schnell ist mir
klargeworden, mein Land hat sich nicht verdndert.
Das Leid existiert noch immer. Das Mosambik

von heute ist das Mosambik von gestern. Als sich
nach der Landung die Tiiren 6ffneten, stromte

die heille mosambikanische Luft in das Flugzeug.
Es war richtig unangenehm. Im Wartesaal empfing
uns ein Angestellter des Ministeriums fiir Arbeit.
Er sammelte die Dokumente, die wir von unserem
Betrieb in Deutschland erhalten hatten, ein. Wir
mussten alle Belege tiber die Lohntransfers abgeben
und weitere Formulare ausfiillen. Es ging darum,
wie viel Geld jeder noch bekommen sollte. Wir soll-
ten den noch ausstehenden Lohn nach ein paar
Tagen im Ministerium abholen. Es hieR auch, dass
jeder innerhalb von vier Wochen einen Arbeits-
platz bekommen sollte. Ich habe nicht daran gezwei-
felt. In Deutschland lief alles genauso ab. Aber

alles war nur ein Vorwand, um uns zu betriigen. Ich
denke, dass sie unsere Dokumente verbrannt haben.
Ich glaube nicht, dass sie heute noch existieren.“*

2009 lebt Nelson Munhequete seit fast 20 Jahren

wieder in Mosambik. Er spricht noch ein paar
Brocken Deutsch und bittet mich ihn bei sich Z Z y

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

zuhause zu besuchen. Er habe noch viele Gegenstande
und Fotos aus der DDR und wiirde mir gern seine
»,Schatze“ zeigen. Nach seiner Riickkehr hat er in dem
Bairro Zona Verde am Stadtrand von Maputo mit

dem letzten Lohn aus der DDR ein kleines Grundstiick
gekauft und darauf ein Haus aus Stein gebaut. Um
vom Stadtzentrum nach Zona Verde zu gelangen, kann
man in einen Minibus Richtung Zimpeto steigen. Am
Flughafen vorbei folgt man im dichten Verkehr ungeféhr
eine Stunde der Avenida de Mocambique Richtung
Norden. Immer mehr Menschen driangen in die iiberfiill-
ten Busse. Die Avenida de Mogcambique wird spater

zur EN1, der Hauptverkehrsroute in den Norden des
Landes. Von der Haltestelle Missao Roque kann man
tiber eine staubige Sandstral3e direkt hinter einem kleinen
siidafrikanischen Einkaufszentrum zu Nelson Munhe-
quetes Haus laufen. Nach ungefahr 15 Gehminuten gelangt
man zu seinem Grundstiick. Das Haus ist in einem
schlechten Zustand. Die Wande sind nicht verputzt. Das
Flachdach besteht aus einfachen Wellblechen. Die
Toilette ist ein kleines Loch hinter dem Haus. FlieRBen-
des Wasser gibt es nicht, Strom nur auf Raten. Im
Inneren gibt es drei karge Rdume. Ein Raum mit einer
kleinen Feuerstelle und ein paar Topfen. Ein nur
sparlich eingerichtetes Wohnzimmer und ein einfaches
Schlafzimmer mit einem selbstgebauten Bett. Neben
dem Bett stehen ein alter Herd, ein kaputter Fernseher,
eine Musikanlage, viele Schallplatten und Videokas-
setten. Alles hat Nelson Munhequete in einem Holz-
container aus Deutschland mitgebracht. Relikte

aus einer besseren Zeit.

,In Deutschland hatte ich ein unglaublich schones
Leben. Die Menschen waren wirklich sehr freund-
lich. Sie mochten uns Mosambikaner. Natiirlich gab
es mal eine Rauferei in der Disko, aber das ist
normal unter jungen Leuten. So was passiert. Nie-
mals hat uns jemand wirklich etwas Schlechtes
angetan oder uns beleidigt. Wir haben viel zusam-
men getrunken und gefeiert. In der Betriebskan-
tine sallen wir mit den deutschen Kollegen am selben
Tisch. Am Wochenende habe ich Ausfliige mit

dem Fahrrad unternommen. Ich habe sehr viele
schone Erfahrungen gemacht, viel gelernt und

hatte eine gute Arbeit. Ich konnte mir alles leisten.
Wenn ich krank war, ging ich zum Arzt.

Auch mit den anderen Mosambikanern Z l y

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Nelson Munhequete —
Begegnungen mit einem Madgerman 2009-2017 /
Eine Text-Bild-Collage von Malte Wandel

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

habe ich mich sehr gut verstanden. Wir kamen zwar
alle aus verschiedenen Regionen, aus Gaza, aus
Inhambane, aus Nampula oder Cabo Delgado, aber
in Deutschland waren wir alle Briider und Schwes-
tern. Es war die beste Zeit in meinem Leben.“*

Als ich 2013 fiir einen Filmdreh erneut nach Mosambik
reise, lande ich auf einem gerade er6ffneten neuen
Flughafen. Es gibt ein neues Fullballstadion, neue Hotels
und Planungen fiir eine riesige Autobriicke zur Halb-
insel Catembe. Neue Stadtgebiete sollen erschlossen
werden. Die chinesische Regierung investiert kraftig.
Vor der Kiiste werden im Indischen Ozean neue Gas-
vorkommen entdeckt. Das Land scheint einen Auf-
schwung zu erleben. Im Minibus Richtung Zona Verde
aber erkenne ich schnell, dass das Mosambik von heute
das Mosambik von gestern ist. Fiir Nelson Munhequete
und die Madgermanes hat sich die Situation eher ver-
schlechtert. Tiefe Risse im Boden von Nelsons Haus und
Locher im Dach zeugen davon. Sein Fahrrad ist ka-
putt. Er arbeitet immer noch als Trager auf dem nahe-
gelegenen Gromarkt in Zimpetu. Einer der schwersten
und am schlechtesten bezahlten Jobs in Maputo. In

der Gruppe der Madgermanes rumort es. Viele haben
dhnliche Probleme wie Nelson. Nichts geht voran. Es
gibt Geriichte und Zerwiirfnisse. Den Anfiihrern wird
vorgeworfen, dass sie mit der Regierung gemeinsame
Sache machen und bestechlich sind. Viele Madgermanes
wollen sich nicht mehr hinhalten lassen und es kommt
noch schlimmer. Die Investitionsblase platzt. Wilde
Grundstiicksspekulationen, faule Kredite und Betriige-
reien fiihren das Land in den nichsten Jahren in eine
schwere Finanzkrise. Die Wahrung bricht zusammen.
Der bewaffnete Konflikt der ehemaligen Biirgerkriegs-
parteien bricht wieder aus und eine schwere Hungers-
not erschiittert das Land. Die einfachen Biirger*in-
nen leiden am meisten unter der Krise. Vor allem in
Zentralmosambik ist die Situation sehr angespannt.
Nelson ist wiitend und verzweifelt.

2016 gehen auch in Berlin um die 100 ehemalige
mosambikanische Vertragsarbeiter*innen auf die
StraBe. Allen Umstdnden zum Trotz haben sie es ge-
schafft, nach der Wende in Deutschland zu bleiben.

Sie wollen sich mit ihren Kollegen in Mosambik solida-
risieren und auf die Missstdnde in ihrer Heimat hin-
weisen. Auch den ,deutschen* Madgermanes

schuldet die mosambikanische Regierung Z ; l

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48.



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Geld. Der Demonstrationszug geht vom Auswartigen
Amt im Regierungsviertel zur Mosambikanischen Bot-
schaft in Moabit. Auch wenn der ganz grofRe Aufschrei
ausbleibt, ist das Schicksal der ehemaligen mosambika-
nischen Vertragsarbeiter*innen seit einigen Jahren

in den deutschen Medien prasent. Auch ich spiire die
gesteigerte Aufmerksamkeit an der Thematik. Immer
haufiger werde ich um Beitrage fiir Ausstellungsprojek-
te oder Publikationen gebeten. Von der Bildzeitung

bis zum Schweriner Kunstverein. Das Interesse an Kon-
takten zu Protagonist*innen dieser komplexen Ge-
schichte ist groRR. Die Beitrdge sind meist oberflachlich.
Allein der Begriff Madgermanes reicht ja schon aus,
um irrefiihrende Beziige zu kniipfen. ,,Wiitende Deut-
sche“ oder ,Made in Germany*“ ist eigentlich nicht
gemeint. Und dennoch hat sich das ,,d“ zur Verball-
hornung des eigentlichen Begriffs aus dem Shangaan
eingeschlichen. Majohnnyjohnny werden in Mosambik
Gastarbeiter genannt, die in groRRer Zahl in den Minen
im stidafrikanischen Johannesburg titig waren. Es
miisste also grammatikalisch richtig ,,Magerman*
heillen. Madgermanes ist eine Bezeichnung von aulien,
die ganz im Sinne der kulturellen Dominanz des
Westens und des Neokolonialismus zur Eigenbezeich-
nung wurde. In der deutschen Offentlichkeit ist der
Begriff sehr beliebt. Er irritiert und erzeugt Aufmerk-
samkeit. Fiir den 2015 fertiggestellten Dokumentar-
film iiber die ehemaligen mosambikanischen Vertrags-
arbeiter*innen wéhle ich ebenfalls den Titel Madger-
manes. Ich versuche die gesteigerte Aufmerksamkeit
zu nutzen, um ein Land ins Gesprach zu bringen,

fiir das sich seit Ende des Kalten Krieges kaum jemand
in Deutschland interessiert. In Mosambik sind fast

95 Prozent der Bevolkerung genauso arm wie die Madger-
manes. Ein GroRteil der Bevolkerung wird von der
Regierung im Stich gelassen und leidet an der wirtschaft-
lichen Ausbeutung ihres Landes. Ich versuche mich
nicht von den Madgermanes instrumentalisieren zu las-
sen. Es gibt auch kritische Stimmen in Mosambik,

die nicht nur aus Regierungskreisen stammen. Die Mei-
nung, die Madgermanes hétten in Deutschland doch
alles gehabt und sollten lieber arbeiten gehen, anstatt
ihre Zeit bei den Demonstrationen zu verschwenden,
ist weit verbreitet. Dabei vergessen viele, dass es mit
einem Arbeitszeugnis aus der DDR fast unméglich ist
einen guten Job zu bekommen. Ich denke,

der Protest der Madgermanes ist fur die l ; ;

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Nelson Munhequete —

Begegnungen mit einem Madgerman 2009-2017
Eine Text-Bild-Collage von Malte Wandel

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gesellschaft in Mosambik sehr wichtig, auch wenn die
Gruppe in sich zerrissen ist und viele zweifelhafte
Forderungen im Raum stehen. Die ehemaligen Vertrags-
arbeiter*innen mussten ihr Recht zu demonstrieren
auch hart erkdmpfen. Erst als am 9. Mai 2003 der Mad-
german Virgilio Amade bei Ausschreitungen mit

der Polizei erschossen wird, werden die Marsche durch
Maputo offiziell genehmigt. Die Madgermanes zeigen,
dass auch in einem Land wie Mosambik Widerstand mog-
lich ist, und geben vielen Mosambikanern Hoffnung
auf eine bessere Zukunft.

In dem Film lasse ich Nelson Munhequete und
vier weitere Protagonisten zu Wort kommen. Ich ver-
suche zunéchst die Interviews auf Deutsch zu fiihren.
Ich spreche auch etwas Portugiesisch, muss aber
schnell erkennen, dass es sprachliche Hiirden gibt. José
Alfredo Cossa, einer der Anfiihrer der Madgermanes,
hilft mir als Ubersetzter aus. Neben Portugiesisch und
Deutsch unterhalten wir uns jetzt auch auf Shangaan.
Die Rolle von Cossa bei den Madgermanes beeinflusst
die Gesprache stark. Ich bin darauf vorbereitet, ver-
liere aber immer mehr die Kontrolle. Neben den Inter-
views sammle ich Bilder im privaten Umfeld der
Protagonisten. In GroRaufnahmen dokumentiere ich
Schriftziige und Bilder an den Wanden von Nelsons
Haus. Mit der Kamera komme ich den Objekten sehr
nah: ,Ich bin nur fiir dich, Schatz, auf Deutsch in
grof3en Lettern und mit einem Herz versehen, Bilder
aus der Zeit in der DDR mit einer Gitarre und in
der Ecke ein Wandkalender aus Oschatz von 1989. Die
Interviews bleiben distanziert. Es geht fast nur um
das Geld und die elende Situation in Mosambik, in der
DDR war alles gut. Kritik gibt es nur an der mosam-
bikanischen Regierung. Ich beginne an meiner Arbeits-
weise zu zweifeln. Der Film ist ein Teil der mehr als
zehn Jahre andauernden Feldstudie. Immer wieder reise
ich fiir ein paar Wochen oder Monate nach Mosambik.
Vor meiner ersten Reise hatte ich eine klare Vorstellung
vom siidlichen Afrika. Ich dachte an Armut und Zu-
kunft. Naive Abenteuerlust und die Neugier auf das
Exotische haben mich fiir Mosambik begeistert. 2009
und 2013 stand ich noch am Beginn meiner kiinst-
lerischen Karriere und war auch auf der Suche nach
einer Moglichkeit, mich auf dem deutschen Kunst-
markt zu positionieren. Mit groBem Ehrgeiz habe ich
mich auf die Geschichte der Madgermanes

gestiirzt, ohne die Widerspriiche meiner Z / K

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vorgehensweise zu erkennen. Mir war die Macht meiner
Herkunft nicht im vollen Ausmal§ bewusst. Jetzt er-
schldagt mich die Ungerechtigkeit und Ausweglosigkeit
des Elends bei jedem Besuch mehr. Die Sozialisierung
in der westlichen Welt tauscht mir die Normalitét einer
unverhéltnisméaRigen Uberflussgesellschaft vor. Ganz
offensichtlich und fiir jeden leicht zu erkennen. Ich kann
nicht mehr in die Blase in Deutschland eintauchen

und so weitermachen wie bisher. Ich spreche mit Nelson
tiber meine Zweifel. Er sagt mir, dass er sehr stolz auf
unsere gemeinsame Arbeit ist. Nelson ist sehr zuriick-
haltend und bescheiden, dennoch bittet er mich ihn

mit nach Deutschland zu nehmen. In Mosambik habe
er keine Zukunft. Ich will versuchen ihm zu helfen.

2017 reise ich erneut nach Mosambik. Eine Forderung
des Instituts fiir Auslandsbeziehungen erméglicht

mir, eine Ausstellung im franzoésischen Kulturinstitut
Centro Cultural Franco-Mocambicano in Maputo zu
organisieren. In Zusammenarbeit mit dem Goethe Zen-
trum Maputo und dem Kurator Christian Ganzenberg
entsteht eine multimediale Ausstellung iiber das Leben
der ehemaligen mosambikanischen Vertragsarbeite-
r*innen in Deutschland und Mosambik. Nach einer fast
zehnjdhrigen Spurensuche préasentiere ich die Ergeb-
nisse. Vor einem mosambikanischen Publikum versuche
ich aus einer deutschen Perspektive zu zeigen, was

von der Volkerfreundschaft von damals iibriggeblieben
ist. Es sind auch Bilder aus Oschatz zu sehen: Auf-
nahmen der Ruine des ehemaligen Arbeiterwohnheims
auf dem Betriebsgeldnde des Glasseidenwerks Oschatz.
Am Nachmittag vor der Eroffnung fiihre ich Nelson
Munhequete durch die Ausstellung. Seine Geschichte
ist ein wichtiger Teil der Présentation. Mit seinem
Handy macht er Fotos von den Bildern vom Wohnheim.
Als er hier ausziehen musste, war es sein grofiter
Wunsch, in Deutschland zu bleiben. Heute ist die Ruine
ein trostloser Ort. Das Gebaude ist unbewohnbar,

an den Wianden im Inneren Graffiti und ausldander-
feindliche Parolen. Gemeinsam mit dem Kurator
Christian Ganzenberg lade ich Nelson Munhequete
nach Deutschland ein. Seine Geschichte soll Teil einer
weiteren Ausstellung in Gera werden. Mit der Unter-
stiitzung des Goethe-Instituts erhalt Nelson ein kurzzei-
tiges Schengen-Visum. Im September 2017 kommt

er fiir vier Wochen nach Deutschland zu Be-

such. An einem Dienstagmorgen hole ich Z ; 7

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/8783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - (- EmTy|


https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Nelson Munhequete —
Begegnungen mit einem Madgerman 2009-2017
Eine Text-Bild-Collage von Malte Wandel

hittps://dol.org/10.14361/8783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - (- EmTy|


https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ihn am Miinchner Flughafen im Getiimmel von Ge-
schéftsleuten und Reisenden aus aller Welt ab. Die
Situation erscheint mir absurd. Nelson hat kaum Ge-
pack. Man sieht ihm seine Armut an. Wir besuchen
zusammen Oschatz und Weimar. Er trifft viele alte
Freunde. Bei einem Kiinstlergespréach in der Ausstel-
lung Die, die in Deutschland waren — Mit Félix

Mula, Malte Wandel und Birgit Weyhe im Kunstverein
Gera tritt Nelson wie bei den Demonstrationen in
Maputo in Lumpen gekleidet auf. Er singt vor einem
kleinen lokalen Publikum einige seiner selbst kom-
ponierten Lieder und spielt dazu auf einer Gitarre. Einige
Tage spéter steigt Nelson wieder in ein Flugzeug und
reist tiber Johannesburg zuriick nach Mosambik.

,Hor mal dieses Lied,

das ist unser Abschied.

Hor mal diese Stimme,

da ist ein Junge, der weggeht.

Was bleibt, ist nur meine Sehnsucht nach dir,
was bleibt, ist nur deine Sehnsucht nach mir.

Du aber Du, aber Du liebe ich Dich
Aber Du, aber Du, aber Du, liebe ich Dich.

Ich wollte hier bleiben, aber das ist alles
kompliziert.

Die Regierung und die Gesellschaft sind alle
kompliziert.

Du aber Du, aber Du liebe ich Dich
Aber Du, aber Du, aber Du, liebe ich Dich.

Kein Grund zu weinen,

dir soll die Sonne immer scheinen!
Vielleicht komm ich wieder zuriick zu dir,
dich abholen nach Afrika.

Kein Grund zu weinen,

dir soll die Sonne immer scheinen.
Vielleicht komm ich wieder zuriick zu dir,
dich abholen nach Afrika.

Du aber Du, aber Du liebe ich Dich
Aber Du, aber Du, aber Du, liebe ich Dich.“**

790

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

* Interview mit Nelson Munhequete,
Zona Verde, Maputo, 2014
*% Das ist Abschied, Lied von Nelson Munhequete,
Gera, 2017

7%/

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- -
- g
. -’
=

o
o Al .
e : Ly '
Ry
i1

hittps://dol.org/10.14361/8783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - (- EmTy|

o



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Malte Wandel

Nelson Munhequete — Begegnungen mit einem 7
Madgerman 2009-2017

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WhS WiRDENW
WENN WE/SSE

AT DIE La
HATTEN 7

/agb - Open Access - [ EzTEm



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

er Hype um den deutschen Kolonia-
lismus an deutschsprachigen
Bithnen hat meiner Wahrnehmung
nach 2016, ein Jahr nach dem so-
genannten,,Sommer der Migration®
begonnen. Die unterschiedlich-
sten Bithnen haben sich dem Versuch einer kritischen
Auseinandersetzung mit diesem Teil der deutschen Ge-
schichte gewidmet. Je mehr solcher Arbeiten ich sah,
umso mehr wurde mir bewusst, dass eine postkoloniale
deutsche Asthetik nie mit dem Gedanken an ein nicht-
weif$es Publikum geschaffen wird. Oft erlebte ich, wie
Rassismen reproduziert wurden. Augenscheinlich mit
dem Gedanken, dass nur durch die Reproduktion des
alten Rassismus auf jenen unserer heutigen Gesell-
schaft aufmerksam gemacht werden kénne. Oftmals
wurden Worte und Sichtweisen benutzt, die ihren
Ursprung in Zeiten haben, in denen Schwarze Menschen
nicht als Menschen betrachtet wurden, um so angeb-
lich kritisch zu arbeiten. Ein solch freiziigiger Umgang
mit der Wiederholung rassistischer (verbaler) Gewalt
auf deutschen Biihnen verweist in meinen Augen auf
drei Dinge: Erstens gehen die meisten Theater immer
noch davon aus, dass sie fiir ein rein weifSes Publikum
arbeiten, zweitens wird der eigene implizit gelernte
Rassismus offengelegt und drittens sieht man anhand
solcher Arbeiten entweder, dass keine kritische
Schwarze Person oder Person of Color (PoC) Entschei-
dungsgewalt hatte oder gar Teil des kiinstlerischen
Teams war. Die weifle Perspektive, die Perspektive, die
nicht verletzt wird, zum Beispiel durch rassistische
Sprache oder Texte, wird als Ausgangspunkt kiinstleri-
schen Arbeitens gesetzt. Die stereotypen Besetzungen
von Spieler*innen of Color oder Schwarzen Spieler*in-
nen oder die Abwesenheit von Schwarzen Kiinstler*in-
nen oder Kiinstler*innen of Color an deutschsprachigen
Biihnen insgesamt werden als gegeben akzeptiert.
Wenn sich nun Produktionen mit der deutschen Kolo-
nialgeschichte kiinstlerisch beschaftigen, ist das
richtig und wichtig. Denn da das Thema immer noch
ein blinder Fleck in unserer Gesellschaft ist, wurde
die eigene eingeschrankte Sprechposition oft nicht
mitbedacht. Oder sie wurde gar geleugnet.

Julia Wissert — Was wiirden wir atmen, ‘
wenn weiBe Menschen / ‘
nicht die Luft erfunden hatten?

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Frage, die unwillkiirlich in mir wuchs, war: Wie
wiirde eine kiinstlerische Auseinandersetzung mit dem
deutschen Kolonialismus aussehen, die eine Schwarze
(diasporische) Perspektive als Ausgangspunkt wahlt und
die ein Schwarzes Publikum nicht verletzt? So begann
eine immer noch andauernde Recherche, die mich Anfang
des Jahres 2017 als erste Station nach Windhoek in
Namibia brachte. Es war mein Wunsch, in dieser ehema-
ligen deutschen Kolonie Schwarze Kiinstler*innen

zu finden, die durch ihre unmittelbare Erfahrung im
(Post-)Kolonialismus auf der Suche nach einer de-
kolonialen Asthetik sind. Der folgende Text basiert auf
meinen Reisetagebiichern und Gespréchen, die ich vor
Ort mit Kiinstler*innen gefiihrt habe, und beginnt mit
meiner eigenen Theatergeschichte in Deutschland.

Sorry, Not Sorry

Freiburg, Deutschland

Ich bin durch einen Zufall am Theater gelandet. Ich salk
in einer StraRenbahn, in der ich eine Freundin meiner
Mutter traf, die gerade auf dem Weg zu einer Probe war.
Sie schlug mir vor, dass ich eine Regiehospitanz machen
konnte. Das war der Anfang meines Berufswegs am
Theater. Nach meiner ersten Assistenz in einer freien
Gruppe wuchs der Wunsch, in diesem scheinbar so
offenen Arbeitsumfeld zu bleiben. Ich mochte, dass Gren-
zen oder Ausgrenzungen, die ich in meinem Alltag
erlebte, hier scheinbar keine Rolle spielten.

Ich komme aus einer Familie, die nichts mit
Kunst zu tun hat. Es gab auch niemanden, der mir
hatte erklaren konnen: ,,Uberleg dir das noch mal, das
ist ein sehr rassistisches und sexistisches Arbeitsfeld,
das von weiflen Méannern geschaffen wurde, um die
Perspektiven auf die Welt von weifSen Mannern weiter
zu tragen.“ Fiir mich war die Tatsache, dass es kaum
andere Schwarze Personen oder People of Color in
den Ensembles gab, lange Zeit eine zu akzeptierende
Normalitat.

Das dnderte sich erst, als ich versuchte, gegen
den Gebrauch rassistischer Schimpfworter vorzugehen,
die ich wahrend meiner Arbeit an einem Staatstheater
horte. Der Konflikt, den ich dadurch mit meinem
Arbeitgeber hatte, sollte dadurch gelost werden, dass
mir versichert wurde, dass die Worte natiirlich

nie gegen mich oder meine Hautfarbe z y7

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

gerichtet seien, sondern diese Worte ,,eben so benutzt“
wiirden. Zwei Leitungsmitglieder legten mir nahe, das
Ganze ,,nicht so ernst“ zu nehmen und dass ich mich
,,da nicht so anstellen“ solle. Ab diesem Moment wurde
meine Fantasie, dass das Theater ein Ort, der offen

fir jede*n, ein Spiegel der Gesellschaft und kritisch ge-
geniiber der Welt ist, zurechtgeriickt. Mir wurde be-
wusst, dass es zwar ein Bewusstsein fiir gesellschaftliche
Ungerechtigkeiten gibt, jedoch die eigene Rolle als
Kunst- und Kulturinstitution und die damit einherge-
hende Verantwortung nicht reflektiert werden. Als
einzige Schwarze Mitarbeiterin wurde mir die Deutungs-
hoheit tiber mein Erleben abgesprochen. So wurde

mir klar, dass Gesellschaft im Theater erstmal

nur weifle Menschen meint.

Durch den kontinuierlichen Gebrauch rassistischer
Sprache auf und hinter der Biihne affirmieren die
Theater das Bild einer weifien deutschen Gesellschaft.
Dieses Selbstverstandnis wird auch sichtbar, wenn
man sich die Strukturen genauer ansieht. Die Ensem-
bles sind iiberwiegend weifS. Weif$e Spieler*innen
diirfen alles spielen, wahrend Spieler*innen of Color
und Schwarze Spieler*innen oft nur als Géaste fun-
gieren. Bei den Besetzungen wird deutlich, dass
Schwarze Spieler*innen oder Spieler*innen of Color
oftmals nur als Stereotype oder Klischees einer weifSen
Fantasie auftauchen. In den Leitungen der Hauser
sieht es noch schlechter aus. Es gibt derzeit zwei Schwar-
ze Personen, die in Deutschland Kulturinstitutionen
leiten: Wagner Carvalho (Ballhaus Naunynstralle
Berlin) und Philippa Ebéné (Werkstatt der Kulturen
Berlin). Die Anzahl der Schwarzen Dramaturg*in-

nen bzw. Dramaturg*innen of Color ist ebenfalls ver-
schwindend klein. Es fehlen nicht-weifie Positionen

in den Strukturen. Das Fehlen dieser Perspektiven auf
Leitungsebene bedingt meines Erachtens die fort-
wihrende Exklusion von Schwarzen Kiinstler*innen
und Kiinstler*innen of Color in den Stadt- und Staats-
theatern. Mensch muss erklaren, warum ein Stiick

nur mit Schwarzen Spieler*innen inszeniert werden
sollte, widhrend das fiir eine Schwarze Leitung
vermutlich selbstverstdndlicher ware.

Julia Wissert — Was wiirden wir atmen,
wenn weiBe Menschen &d %
nicht die Luft erfunden hatten?

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Daraus koénnte mensch ableiten: Wenn die Idee
einer weiflen deutschen Gesellschaft im Theater da-
durch entsteht, dass Theater von weifSen deutschen Men-
schen gemacht wird, wéare der Umkehrschluss, dass
Theater in Namibia, einem Land mit einer mehrheitlich
Schwarzen Gesellschaft, Produktionen und Struk-
turen fiir Schwarze Menschen anbietet. Um diese These
zu tiberpriifen und Gesprache mit Kolleg*innen in
Namibia iiber ihre Praxis zu fiithren, begab ich mich
auf meine Recherchereise.

Welcome to the Motherland

Windhoek, Namibia
Ich begleite eine der bekanntesten Regisseur*innen
Namibias in das Nationaltheater. Sie selbst lebt seit
tiber 40 Jahren in Windhoek, nachdem sie aus Simbabwe
geflohen ist. Sie ist weifS. Sie will mir das Team vor-
stellen und das Haus zeigen, in dem sie bereits mehrere
Male gearbeitet hat.

Eine ihrer Produktionen wurde schon mit deut-
schen Geldern finanziert, durch den Fonds TURN
der Kulturstiftung des Bundes, erzahlt sie, wihrend wir
auf das Gebaude zugehen. Als wir durch den Biihnen-
eingang gehen, kommen wir in einen Flur, der von oben
bis unten mit den Plakaten vergangener Produktio-
nen bedeckt ist. Wahrend wir an den Titeln, die auf
Deutsch und Afrikaans tiber den Kopfen der aus-
schliellich weifien Schauspieler*innen stehen, vorbei-
laufen, erzdhlt sie mir, dass sie seit 25 Jahren in
Namibia Theater macht. Sie hat schon Goethe und
Brecht inszeniert: , The same plays you direct in
Germany.“ Namibia, sagt sie, sei ihr Zuhause. Es sei
viel weniger rassistisch und segregiert als Simbabwe.
Hier arbeiteten die Leute zusammen. Sie erklart mir,
dass das Nationaltheater Namibia anders funktio-
niert als die Theater in Deutschland. In Windhoek muss
man dafiir bezahlen, dass man das Theater und das
Personal , mietet“. 5000 Euro kosten sechs Wochen Pro-
benzeit ungefahr, sagt sie (das durchschnittliche
Monatseinkommen in Namibia liegt derzeit bei ungefahr
700 Euro). An Geld zu kommen sei nicht so schwer,
erzéhlt sie weiter, wenn man hartnéackig sei. Das
seien viele namibische Kiinstler*innen ihrer
Meinung nach nicht.

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

In einem Gespréch, das ich einige Tage zuvor mit
einem Performer gefiihrt hatte, erzéhlte mir dieser
von seiner Erfahrung mit dem Nationaltheater. Es ging
um dasselbe Thema: Geld. Sein Versuch, am Natio-
naltheater eine Produktion zu inszenieren, scheiterte
genau daran. Obwohl er sich an dieselben Forderstellen
wandte, die auch die Regisseurin kontaktiert hatte,
bekam er die Summe nicht zusammen. Ob er weniger
hartnéckig war, wie sie es tiber ihre Kolleg*innen
sagt, kann ich nicht beurteilen. Der Unterschied zwi-
schen den beiden Kiinstler*innen, der mir jedoch
sofort auffallt, ist: Er ist im Gegensatz zu ihr Schwarz.
Ich frage mich, ob die Forderstrukturen in Namibia
weifSe Kunstler*innen bevorzugen. In ihrer Erzédhlung
spielt dieser Unterschied keine Rolle.

Wir wandern weiter durch das Theater und
landen auf der Biithne. Anstatt einer Probe, wie ich es
erwartet hétte, findet eine Pressekonferenz auf der
Vorbiihne statt, wahrend ich mit der Regisseurin auf
der Hinterbiithne herumwandere. Sonst ist niemand
da. Keine Techniker*innen, kein anderes Personal. Als
ich mich umschaue, bemerke ich, dass die Technik,
das Licht, die Ziige auf dem neuesten Stand sind. Ich er-
tappe mich dabei, wie ich iiberrascht auf die Technik
reagiere, die sich um mich herum befindet. Sandy scheint
zu sehen, was ich denke: , I know, it’s a shame.“ All die
Ressourcen — und nichts davon kann regelméaRig genutzt
werden. Das hatten die Deutschen bezahlt, erginzt sie.

Einige Wochen spéter sehe ich mir auf derselben Biihne
das Musical District Six an. Ich bin mit neuen Freund*in-
nen hier, die ebenfalls Theater machen. Wir suchen
unsere Platze und mir fallt auf, dass das Publikum fast
genauso aussieht wie in Freiburg oder Hamburg: iiber-
wiegend weifl. Als wir uns setzen, wird der Effekt noch
verstirkt, als die Personen um mich herum sich auf
Deutsch unterhalten. Ich bin wieder in Deutschland.
Auf der Biihne stehen iiberwiegend Schwarze
Spieler*innen in einem schlichten Biihnenbild, das
den Sixth Municipal District of Cape Town darstellen
soll. Das Musical dreht sich um die gewaltsame Réu-
mung (,,urban relocation“) und Umwidmung eines vor-
rangig von Schwarzen und PoCs bewohnten Stadt-
bezirks Kapstadts im Jahr 1968, dem District Six. Das
Nationaltheater hat kein festes Ensemble und alle
Spieler*innen, die an diesem Abend auf der

Biihne stehen, sind Gést*innen. In einem l {ﬂ

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Interview, das ich mit einer Darstellerin fiihre, sagt sie,
dass die Proben wie ein Teilzeitjob sind. Das heil$t,
die Gagen sind so gering, dass alle Teammitglieder noch
andere Jobs nebenbei haben.

Bevor ich nach Namibia flog, sah ich ein Stiick, bei dem
Schwarze Gastperformer*innen sich auf der Biihne
mit den Konsequenzen weifler Gewalt gegen Schwarze
Korper auseinandersetzten. Blick und Ansatz der In-
szenierung waren aus einer weifSen Perspektive.

Das Publikum war, wie auch hier in Windhoek, fast
ausschliellich weifs. Jetzt, zwei Monate spater, sitze
ich in Namibia, wieder in einem tiberwiegend weifSen
Publikum und sehe Schwarze Gastperformer*innen
auf der Biihne, die fiir sie singen und tanzen. Als ich die
Zusammensetzung des Publikums anspreche, bemerkt
einer meiner Freunde, dass keine Schwarze Person aus
Namibia ein Musical {iber eine der gewaltsamsten
Zwangsraumungen von Schwarzen Menschen in Siid-
afrika auf die Biithne bringen wiirde. , Warum?*

frage ich. ,Warum sollten sie schone Lieder singen iiber
die Apartheid? Sie lebten in der Apartheid.“

Als das Stiick vorbei ist, fahren die Performer*innen wie-
der nach Katutura, einem Township in Windhoek.

Das Publikum fahrt nach Klein Windhoek oder Olym-
pia, zwei der reichsten Gegenden der Stadt. Das
weifSe Publikum ist auch hier der Ausgangspunkt fiir
kiinstlerisches Arbeiten. Ich frage mich, was fiir

eine Arbeit wir kreieren wiirden, wenn wir einen
neuen Ausgangspunkt annehmen wiirden?

“Who no know go know”
Fela Kuti

Windhoek, Namibia

Ein Teil meiner Recherchereise wurde durch das Goethe-
Institut Miinchen finanziert. In der Vorbereitung auf
meine Reise nahm ich mit einer Mitarbeiterin vor Ort
Kontakt auf, um Verbindungen zur lokalen Kunst-
szene zu bekommen. Die Emailadressen der Kolleg*in-
nen in Namibia, die mir geschickt wurden, nutzte

ich, um ihnen tiber meine Recherche-Vorhaben zu

Julia Wissert — Was wiirden wir atmen,

wenn weiBe Menschen 7 & /
nicht die Luft erfunden hatten? ’

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

schreiben und zu erzihlen, dass ich mich gerne mit
ihnen iiber ihre Arbeitspraxis und die Auswirkungen
des deutschen Kolonialismus unterhalten wiirde.
Am Anfang der E-Mail stand immer, dass ich ihren
Kontakt vom Goethe-Institut Namibia bekommen
habe. Zunéchst bekam ich keine Antworten. Als ich
in Windhoek landete, machte ich mich zuerst auf
den Weg zum dortigen Goethe-Institut.

Das Gebaude, in dem sich das Goethe-Institut Windhoek
befindet, steht auf demselben Geldnde, auf dem tiber
einhundert Jahre zuvor deutsche Soldaten Herero und
Nama internierten. Vergangenheit und Gegenwart
fallen an diesem Ort fiir mich zusammen. Eine seltsame
Ambivalenz traf mich dort. Von dem renovierten
weillen Haus befindet sich nur einige Gehminuten ent-
fernt die Alte Feste, das einstige Hauptquartier der
Kaiserlichen Schutztruppen fiir Deutsch-Ostafrika. Der
Soldaten, die fiir den Genozid an den Herero und
Nama verantwortlich waren. Die Schwere der deutschen
Geschichte, die diesen Ort umgibt, kann aber im schon
begriinten Innenhof des Institutsgebdudes fast vergessen
werden. Erst wenn mensch sich die personellen Struk-
turen ansieht, fallt eine klare Hierarchie auf.

Ich ging durch die weil3e Tiir in einen klimatisier-
ten Raum. Auf der rechten Seite eine Leseecke, auf
der linken Seite eine kleine Bibliothek. Ich horte, wie
die Dame am Empfang mich fragte, ob sie mir helfen
konne. Sie nannte mich , Sweetie* und sofort merkte ich,
dass sie mich Teil von etwas sein lieR, von dem ich
nicht Teil sein wiirde, ware ich weifs. Als ich ihr sagte,
dass ich gerne mit der Mitarbeiterin sprechen wiirde,
mit der ich Kontakt hatte, realisierte sie, dass ich Deut-
sche war und wechselte in ihrer Anrede zu ,,Miss“.

Das zweite Gesprach knapp zwei Wochen spéater war
mit der mir bereits bekannten Mitarbeiterin, dem
Leiter des Instituts und meiner Kollegin aus Deutsch-
land. Wir wollten tiber meine Recherche sprechen

und dartiber, wie ich mit dem Material weiter verfahren
wollte. Es schien Verwunderung dariiber zu geben,
dass ich so schnell Zugang zu den Kiinstler*innen ge-
funden hatte, und der Leiter wollte wissen, wie mir

das gelungen sei, da sie Schwierigkeiten hétten,

das notige Vertrauen zu gewinnen ,,Ich bin Schwarz*,

ist alles, was ich dazu sagte.
757

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ich versuchte zu erkliaren, was es fiir mich als
Schwarze deutsche Kiinstlerin bedeutet, in einer ehe-
maligen deutschen Kolonie und dabei Kolonisatorin und
kolonisierte Person in einem Korper zu sein. Ich ver-
suchte zu erklaren, dass die Rolle, die eine Institution
wie das Goethe-Institut in einer ehemaligen deut-
schen Kolonie einnimmt, sehr kritisch betrachtet werden
sollte und dass das Misstrauen wahrscheinlich aus
einem Jahrhundert der deutschen Gewalt gegen Schwar-
ze Menschen in Namibia kommt. Der Institutsleiter
verstand nicht, wieso wir Schwarze Personen und PoCs
nicht eben genau wegen unserer Vorbehalte in die Ins-
titutionen gingen, um diese zu ,verbessern“. Er sagte,
dann konnten die WeifSen direkt von ihren nicht-
weiflen Kolleg*innen lernen. Ich entgegnete, dass Per-
sonen wie ich keine Lehrer*innen, sondern Kiinst-
ler*innen seien. Und dass es genug Literatur {iber genau
diese Themen gébe, die man auch als weifie Person
erwerben konnte. Wahrend ich immer weiter versuchte,
die Problematik einer solchen Aussage zu erkléren,
erhielt ich unter dem Tisch eine Notiz von einer Mitar-
beiterin: ,,Hor auf das zu erklaren oder lass dich da-
fiir bezahlen“, stand darauf. Also horte ich auf.

Bei der Eroffnungssausstellung der Abschlussklasse des
College of the Arts (COTA) in Windhoek traf ich die
Mitarbeiterin des Goethe-Instituts. Der Raum war voller
junger Kiinstler*innen aus den verschiedensten Teilen
des Landes. Es waren fast ausschlieRlich Schwarze
Kiinstler*innen anwesend und dazwischen ein Fernseh-
team, das alles dokumentierte und Interviews fiihrte.
Wir gingen gemeinsam in den groReren Saal der Aus-
stellung, wo die ,etablierteren® Kiinstler*innen gezeigt
wurden. Wir sprachen tiber mein Konzept und sie
fragte mich, wieso mein Schwarzsein so wichtig fiir
meine Arbeit sei. Sie hielt ihren von Sommerspros-
sen bedeckten Arm neben meinen und erkldrte mir,
dass wir eigentlich gar nicht so unterschiedlich
aussidhen und sie auch ,dunkler* als weifS sei.

Just in diesem Moment ging das Schwarze Fern-
sehteam zu dem einzigen weifSen Jungen im Raum,
um ihn nach seiner Meinung iiber die Ausstellung und
den Abend zu fragen. Ich zeigte auf ihn und fragte
sie, ob sie ihn séhe. Sie bejahte das und ich entgegnete

Julia Wissert — Was wiirden wir atmen,

wenn weiBe Menschen / &
nicht die Luft erfunden hatten?

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ihr, dass sie nicht ihn sdhe, sondern das Selbstverstand-
nis, mit dem er durch die Welt ging. Er strahlte gera-
dezu. Die Kiinstler*innen, die heute im Zentrum unse-
rer Aufmerksamkeit stehen sollten, verblassten gegen
das Privileg, mit dem er grollgezogen wurde. Sie sollten
strahlen, aber wir sahen nur ihn. Ich fiigte hinzu, dass
ich ihm die Unschuld seiner Geburt als weifSer deut-
scher Mann in Namibia nicht nehmen méchte, sondern
ihr zu erkldaren versuche, was es bedeutet, Schwarz zu
sein. Wir sahen an diesem Abend, dass ihm sein Leben
lang erzahlt wurde, dass er etwas ganz Besonderes
sei, dass er einmal erfolgreicher sein wiirde als alle ande-
ren, dass sein Abitur an der deutschen Schule ihm
jetzt schon die Gewissheit gebe, ein Studium in Deutsch-
land sicher zu haben. Die Kiinstler*innen um ihn he-
rum sind nicht mit dieser Geschichte aufgewachsen. Aber
genauso wusste ich, dass ich in dieser Galerie die
weifleste Schwarze Person war. Ich habe Privilegien, die
meine Kolleg*innen aus Namibia nicht haben. Ich
habe Zugénge, die sie nicht haben. Dessen war und bin
ich mir bewusst und ich versuche mit dieser Ambiva-
lenz meiner eigenen Position einen Umgang zu finden.
Wieder fand ich mich in einer Situation wieder,
in der ich einer weifSen Person weifle Privilegien er-
klarte. Im deutschsprachigen Kontext als Schwarze Per-
son in Kunst und Kultur arbeiten zu wollen heilit,
meiner Meinung nach, sich automatisch mit dem eige-
nen Schwarzsein auseinandersetzen zu miissen. Die
Institutionen sind weif8. In Deutschland wie auch in der
ehemaligen deutschen Kolonie. Wenn ich einen Text
von Ralph Ellison umsetzen mochte, muss ich erkléren,
warum. Sobald ich einen Shakespeare-Text machen
will, nicht so sehr. Wenn ich Schwarze Spieler*innen
besetzen oder gar fest in einem Ensemble haben will,
muss ich erklaren, warum. Sobald ich weifle Schauspie-
ler*innen nehmen will, eher nicht. Schwarz und
deutsch sind nicht selbstverstandlich und der Ursprung
dafiir lag hier vor mir: in der deutschen Kolonialge-
schichte. Diese Formen des strukturellen Ausschlus-
ses sind soziale Konstruktionen, die dazu da sind,
die Macht derer, die jetzt diese Positionen inne-
haben, zu festigen.

Julia Wissert — Was wiirden wir atmen,
wenn weiBe Menschen 4 7 4
nicht die Luft erfunden hatten?

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der unmogliche Raum

Berlin, Deutschland

Vor meiner Reise nach Namibia las ich zwei Kritiken
tiber das Tanzstiick einer namibischen Choreografin.
The Mourning von Trixie Munjama war eine ortsspezi-
fische Performance in der Alten Feste. Eine der Kri-
tiker*innen beschrieb den Abend als ,,einen frischen
Wind an einem Ort, der andernfalls schon fahl ist,
durch eine fehlende Auseinandersetzung mit seiner Ge-
schichte” (Mukaiwa). Nachdem ich keine Antworten
auf meine E-Mails und Facebook-Nachrichten von Trixie
Munjama bekommen hatte, schrieb ich ihr noch ein-
mal und bat sie, mich zu googeln, da ich zwar einen deut-
schen Namen habe, aber Schwarze sei. Zwei Tage
spater bekam ich eine Nachricht, dass sie sich mit mir
treffen wiirde.

Windhoek, Namibia
Trixie bat mich, sie im COTA zu besuchen. In dem ehe-
maligen deutsch-namibischen Konservatorium stromten
jetzt Schwarze Kinder und Jugendliche in ihre Musik-
und Tanzklassen. Kinder, die frither nicht auf das
Geldnde des Konservatoriums gedurft hatten. Als ich
Trixies Tanzraum gefunden hatte, erlebte ich einen
Moment, in dem mir klar wurde, wie sehr ich mich an
das Weif$sein als Grundsetzung in der Kunst gewohnt
hatte: Vor dem Studio standen ungeféhr dreilRig Balleri-
nas im Alter von acht und neun Jahren. Alle in hell-
blauen Outfits, so wie ich sie auch als Kind trug, mit einem
hellblauen Rock, wie der hellblaue Rock, den ich auch
hatte, mit hellblauen Schlappchen und hellblauen
Béandern um ihre Beine, so wie ich sie auch immer um
meine Knochel gebunden hatte. Die ganze Gruppe
war Schwarz. Wahrend ich damals das einzige Schwarze
Maidchen im Ballettunterricht gewesen war, waren
hier alle Madchen Schwarz. Dieser ehemalige Ort weifSer
deutscher ,,Hochkultur“ gehorte heute zukiinftigen
Schwarzen Kiinstler*innen. Trotzdem hingen auch hier
tiberall Poster von weiffen Tanzer*innen und Bilder
von denselben weifien Komponisten, wie ich sie auch
im Mozarteum in Salzburg, wo ich studiert habe,
gesehen hatte.

Dass immer noch die Ikonen ihrer ehemali-
gen Kolonisatoren in ihren Tanzraumen hin-

gen, war auch fiir Trixie ein Problem. Sie Z { ‘{

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

habe schon versucht mit der Schulleitung dariiber zu
sprechen, aber das Verstandnis sei immer noch, dass
diese Ikonen eben universelle groRRe Kiinstler*innen
seien. Erst hier wurde mir bewusst, wie tief verwurzelt
die Gewalt der Deutschen gegen die Schwarze Bevol-
kerung in Namibia ist. Selbst in einer Schule, die fast
ausschlielllich Schwarze Schiiler*innen hat, glaubt
man an das Weifle als die ,richtige“ Kunst. Schwarze
Kiinstler*innen und Theoretiker*innen kénnen da-
gegen kaum bestehen.

,I didn’t want to speak about this project
anymore. Especially with white people. It’s painful. The
process was painful®, antwortete Trixie mir auf meine
Frage, wieso sie mir erst geschrieben habe, nachdem sie
wusste, dass ich Schwarz bin. Weiffe Menschen hétten
ihr oft gesagt, dass man doch einfach mal verniinftig
tiber den deutschen Kolonialismus sprechen solle
und nicht immer so emotional.

Ich sprach mit Trixie tiber ihre Arbeit The
Mourning und dariiber, wieso sie an einem Ort arbeitete,
der immer noch durchdrungen ist vom Geist der ehe-
maligen Kolonisatoren. Fiir sie war der Abend auf der
Alten Feste ein erster Schritt zur Heilung ihres Volkes.
Tanz ist fiir sie ein Werkzeug zur Heilung. Die Absicht
des Abends war, ins Gedachtnis zu rufen, dass
Schwarze Geschichte wichtig ist, dass Schwarze Men-
schen wichtig sind und dass ,wir* es verdient
haben, gesehen zu werden.

Ein GroRteil der Bevolkerung in Namibia so wie auch
in Deutschland weiR nichts tiber den V6lkermord. Es
fehlt an Aufarbeitung und Anerkennung. Das sei, laut
Trixie und einiger anderer Performer*innen, mit de-
nen ich sprach, die Schuld der namibischen Regierung,
die wegen der deutschen Entwicklungshilfe immer
noch nicht riskieren wolle, Deutschland zu verdrgern.
Die gemeinsame Geschichte wurde nie aufgearbeitet
und soll auch jetzt nicht ans Tageslicht geholt werden.
Doch um wirklich zu heilen, sei es wichtig zu wissen,
woher die Wunden kommen, die man heilen will.

Ein anderer Performer, Jacques Nashilongweshipwe
Mushaandja, der Musikalische Leiter des Tanzstiicks,
beschrieb seine Praxis etwas anders: Fiir ihn sei es
wichtig, sich aus dem weif$en Blick, dem weifien Kanon
und langlaufig auch der weifSen Geschichte zu

l6sen und Kunst zu schaffen, die sich einer Z { K

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

weifSen Lesart verwehrt. Manche Performer*innen, mit
denen ich sprach, sagten, dass sie sich iiberhaupt nicht
mit dem deutschen Kolonialismus befassen wollten, es
aber miissten, weil die Strukturen, in denen sie arbei-
ten wollten oder sollten, durch weif$e Deutsche geprégt
seien. Die leitenden Mitarbeiter*innen der Kunst-

und Kulturinstitutionen seien weif$, wahrend das ihnen
unterstellte Personal fast durchweg Schwarz sei. Die
Kiinstler*innen, die man zitiere oder nach deren Praxis
man arbeite, seien weif$ (obwohl Brecht fiir einen Per-
former, wie er sagte, eine Erleuchtung gewesen sei).

Mit dem Dramaturgen Ndinomholo Ndilula sprach ich
iiber Stamme und Nationen, dariiber, wie man sich
jeden Morgen eine Riistung anzieht, um in der Kunst-
welt iiberleben zu konnen, weil die kleinen, stillen
Verletzungen die sind, die langfristig bleiben. Wir dis-
kutierten iiber die Revolution, wie sie aussehen konnte,
und uber die neue ,,afrikanische“ Kiinstler*innen-
personlichkeit. Wir traumten von der Kunst, die wir
machen wiirden, wenn wir nicht immer alles erklaren
miissten und dafiir Sorge tragen miissten, dass weifle
Geldgeber und Institutionen sich auch gemeint fiihlen.
Ich erzahlte von einer Dramaturgin, die mir einmal
sagte, dass es eine weif$e Person auf der Bithne geben
miisse, weil das Publikum ja sonst keine Identifika-
tionsfigur habe. Ein Performer sprach dariiber, dass er
und seine weifle Frau zusammen iiber die Frage ar-
beiteten, wie er als Schwarzer Mann gelesen wiirde und
wie sie die reine weifSe Frau sei. Wir sprachen dariiber,
welche Kraft die eigene Sprache hat und wie sehr es
weifle Menschen dngstigt, wenn sie etwas nicht verste-
hen. Nach drei Wochen voller Gesprache und Dis-
kussionen iiber Kunst fragte ich in einer E-Mail: , But
what would our art look like?“.

Wir haben dhnliche Schwierigkeiten. Es geht um
Zugénge, Gelder, Aufmerksamkeit, Presse und natiir-
lich auch Positionen. In Namibia so sehr wie in Deut-
schland sind Kunst und Kultur weif. Miissen wir uns
dann nicht erstmal zusammentun, um iiberhaupt
herauszufinden, wie ,,unsere“ Asthetik aussehen kann?

Julia Wissert — Was wiirden wir atmen,
wenn weiBe Menschen / 4
nicht die Luft erfunden hatten? /

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

The Impossible Space

,What is the importance of art for black people
throughout the world? I would prefer to address
it in a very vague sense. It is the creation of

the space in which making is possible that is so
crucial. And to create those spaces, we must

do the impossible and find each other in the
cracks of the system — find each other as whole
beings who remain whole within the world
against all odds. From this impossibility, crea-
tion emerges.“ — Thulile Gamedze

Als ein Ergebnis der Gesprache auf meiner Recherche-
reise ist die Idee entstanden, dass eine Gruppe von
Schwarzen Kiinstler*innen aus Namibia und Deutsch-
land sich gemeinsam auf eine Reise begeben konnte.
Wir wollen als eine Gruppe aus zehn Schwarzen dar-
stellenden Kiinstler*innen ein Labor schaffen, das sich
der gemeinsamen kiinstlerischen Recherche widmet.
Wir wollen einen unmoglichen Raum fiir Empowerment
und professionellen Austausch schaffen. Gleichzeitig
wollen wir ein Gesprach zwischen uns etablieren, das
unsere gemeinsame Geschichte zwar im Hinter-

kopf hat, aber nicht als Thema setzt.

Als Labor bezeichnen wir einen Raum (space),
in dem wir zusammenkommen, um gemeinsam zu
arbeiten. Unsere kollektive Recherche eréffnet den im-
possible space, einen Raum, in dem Schwarze Kiinst-
ler*innen aulBerhalb eines weifien Blickes und eines
européischen Kanons eine eigene Asthetik entwickeln
konnen. Dieser zukiinftige Raum, der unmoglich,
aber zu ermoglichen ist, soll es erlauben, grenziiber-
schreitende Kunst zu schaffen, die die hegemonialen
Einschreibungen weifler Perspektiven hinter sich
lasst. Damit geben wir einer dekolonialen Asthetik
Raum, die fiir uns als Kiinstler*innen aus Europa und
dem siidlichen Afrika gleichermalRen relevant ist.

Wir wollen als individuelle Kiinstler*innen einen Raum
zum Austausch schaffen und unsere jeweilige Praxis
nutzen, um so gemeinsam in Workshops an diesen
Themen bzw. Fragen zu arbeiten.

Gleichzeitig werden wir alle weiterhin versuchen
die Themen (Post-)Kolonialitdt und Dekolonialitét in
unseren jeweiligen Arbeitskontexten voran-

zubringen. Wir wollen weiter in den Z ‘{y

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Institutionen arbeiten, weil wir Teil der Gesellschaften
sind, die diese Institutionen abbilden wollen. Im Wissen
um all die Herausforderungen und Schwierigkeiten,

die sich in unseren beiden Kulturen so sehr gleichen,
soll das Labor als ein Ort des Austausches helfen,
damit wir nicht alleine kimpfen miissen. Das Netzwerk
ist jedoch mehr als nur ein Raum des reinen Austau-
sches. Es wird Erméchtigung, Unterstiitzung und
Beratung ermoglichen.

Die Auseinandersetzungen zwischen den Mitarbei-
ter*innen des Goethe-Instituts Namibia und mir weisen
auch noch auf ein weiteres Problem hin: Die Frage
danach, wie Fordermittel vergeben werden und wer
dariiber entscheidet. Wie kann eine Person, die selbst
vielleicht nicht die Komplexitdt von strukturellem
Rassismus versteht, entscheiden, welche Kunstprojekte
eine Forderung erhalten? Das Geld wird von Institu-
tionen oder Personen vergeben, die sich oftmals nicht
mit ihrem Weif$sein, der Macht und der Gewalt, die
damit zusammenhéngen, auseinandergesetzt haben.
Die Zusammenarbeit mit Institutionen heilft fiir mich
immer, entweder einen Kompromiss eingehen zu
miissen, da die Themen oder Formen, die man unter-
suchen mochte, oft nicht verstanden werden, oder

als Nischenprodukt eingeschétzt zu werden. Um Gelder
zu bekommen, muss mensch sich haufig einer Sprache
bedienen, die mensch selbst in der eigenen Praxis nicht
benutzen wiirde, da sie veraltet ist oder nicht der ei-
genen Selbstpositionierung entspricht. Um arbeiten zu
konnen, miissen Themen oft in weif$ iibersetzt werden.
Im direkten Gesprach mit Leitungen kann das heil8en,
dass mensch immer eine solidarische weifle Kolleg*in
dabei hat, die das Erklaren tibernimmt. Ihre Aufgabe
ist es dann, als weifle Person anderen weifSen Personen
zu erkléren, wieso auch das permanente Nachfragen

in einem Gesprach bereits ein gewalttétiger Akt sein
kann. Leider bedeutet das auch, dass mensch selbst die
eigenen kiinstlerischen Ideen vielleicht nicht bespre-
chen kann, um sich zu schiitzen.

Um schon in der Projektentwicklungsphase zu
gewéhrleisten, dass man auch nicht-weifle Perspektiven
in seiner Institution sichtbar macht, ist es unabdingbar,
dass Schwarze Personen und PoCs in die Leitungen

Julia Wissert — Was wiirden wir atmen,

wenn weiBe Menschen
nicht die Luft erfunden hatten?

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

von Kunst- und Kulturinstitutionen aufsteigen. Eine
weitere Option ist es, die Institutionen zu verlassen,
bis diese sich so weit entwickelt haben, dass ihre Struk-
turen, Produktionen und politischen Positionierun-
gen nicht mehr nur auf Kosten von bereits marginali-
sierten Personengruppen bestehen.

Im Februar 2018 werde ich wieder nach Namibia fliegen.
Ich werde mich dort wieder mit den Kiinstler*innen
treffen, mit denen wir an diesem Labor arbeiten. Wir
werden einen ersten Workshop gestalten und dann
weitergehen. Die Reaktionen auf das Konzept zeigen
uns, wie wichtig es ist, dass wir als Kiinstler*innen

und Personen als Teil der Gesellschaft sichtbar werden.

LITERATUR
@ Gamedze, Thulile (2017): ,,Creating Black Futures
Within The Present: Oppressed people simply need more
space for our imaginations to live, cultivate and comfort
each other.“ In: Huffpost: https://www.huffingtonpost.com/
entry/black-futures-in-present_us_58a9c182e4b07602a-
d55ad31 [20.11.2017]
@ Mukaiwa, Martha (2016): ,, The Mourning.
Imperative and incandescent.“ In: the namibian:
https://www.namibian.com.na/156432/archive-read/
The-Mourning-—-Imperative-and-incandescent [11.11.17]

Julia Wissert — Was wiirden wir atmen,
wenn weiBe Menschen /
nicht die Luft erfunden hatten? )

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hitps://dol.org/10.14361/8783839443408 - am 13.02.2028, 13:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Julian Warner (W) Du hast dich mit dem AStA dafiir
eingesetzt, dass Rassismus an der Universitat starker
thematisiert wird. Kannst du davon erzéhlen?

Studentin (S) Menschen aus dem AStA haben mich
gefragt, ob ich beim Referat fiir Flucht und Migration
mitmachen mochte. Das habe ich dann gemacht und da
ging es vor allem erstmal darum, wie man die Situation
von Schwarzen Studierenden und Studierenden of Color
an der Uni verbessern kann. Danach habe ich mich
dann mit der Referentin fiir Flucht und Migration zusam-
mengesetzt und wir haben Gesprache mit der Gleich-
stellungsbeauftragten der Uni dariiber gefiihrt, inwieweit
man eine Beratungsstelle fiir Menschen mit Rassismus-
erfahrung hier an der Uni etablieren kann. Das war

am Anfang ein bisschen schwierig. Da kam erstmal das
Argument zuriick, dass es schon so eine Stelle gébe:
das Gleichstellungsbiiro. Aber da wird Rassismus nicht
als Wort benannt, sondern von ,,internationalen Stu-
dierenden“ und , Diversity“ gesprochen. Das haben wir
kritisiert und dann kam relativ schnell die Einsicht
seitens der Uni, dass so eine Stelle notwendig wire.

W Wie schéatzt du das ein, dass die eher von , inter-
nationalen Studierenden und , Diversity“ gesprochen,
und Rassismus iiberhaupt nicht benannt haben?

$ Ich glaube schon, dass die Rassismus benennen
konnten, aber ich denke, sie wollten Dinge grundsétz-
lich nicht mit Rassismus labeln, sondern lieber mit
Diversity. Diese Diskussion ist ein bisschen aus meiner
eigenen Erfahrung entstanden. Mir ist etwas Blodes
an der Uni passiert und dann wusste ich nicht, an wen
ich mich eigentlich wenden konnte. Es gab dort keine
sichtbaren Angebote fiir Leute wie mich.

W Dass die Universitéit dieses Thema unter ,internatio-
nale Studierende“ verhandeln wollte, heilit ja, dass

die Mitarbeiter*innen Rassismus mit Ausldnderfeind-
lichkeit gleichsetzen. Und gar nicht daran denken,

dass es zum Beispiel Schwarze Deutsche gibt.

$ Ja, Rassismus wird dadurch unsichtbar gemacht und

zu einem internationalen Problem, fiir Menschen, die
nicht der deutschen Sprache méchtig sind oder mit

,»Gibt’s hier Schwarze Profs?“ — Gesprach mit 7 )
einer Schwarzen Soziologie-Studentin

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

einer Migrationsgeschichte hierher kommen. Da geht es
irgendwie um Diversity und einen Integrationsgedan-
ken, aber nicht um Rassismus.

Wir haben uns auch gewiinscht, dass an Unis ganz
grundsétzlich das Thema Rassismus starker benannt
wird, und dementsprechend wére es wichtig, bestimmte
Institutionen, die sich gegen Rassismus aussprechen,
mit Antirassismus zu labeln. Das wiirde sicherlich fiir
viele Studierende bedeuten, dass ihre Diskriminie-
rungserfahrung anerkannt und ernst genommen werden
wiirde. Es wéare ein empowerndes Zeichen gegen
Rassismus an der Uni.

W Ich finde ja das Wording total interessant. Warum
diirfen Beratungsstellen an Hochschulen, die sich
vor allem Rassismus widmen, nicht ,,Antirassismus-
stellen® heiBen?

S Ich weil nicht, ob es eine taktische Uberlegung ist
oder ein Widerstandsreflex, Rassismus nicht beim
Namen nennen zu wollen. Das kann ich nicht so gut
einschéitzen. Ich finde es aber interessant, zu verstehen,
wie Diskriminierung und Rassismus institutionell
verhandelt werden, was da konkrete Hiirden sind und
so weiter. Meine Vermutung ist, dass es strategisch

oft kliiger ist, von Diskriminierung und Diversity zu
sprechen, um innerhalb der Institutionen Menschen
mit der Benennung von Rassismus nicht gleich zu erschla-
gen oder einzuschiichtern. Denn Rassismus ist fiir

viele ein tiberforderndes Thema und es ist auch fiir uni-
versitdre Strukturen oft schwierig, sich einzugestehen,
dass Rassismus ein alltdglicher Bestandteil des Alltags
von Studierenden ist. Ob da ein Umgehen des Wortes
,Rassismus“ das Richtige ist, ist halt die Frage.

W Ich finde es auch interessant, zu schauen, wer oft-
mals diese Beratungsstellen bekommt. Héufig sind

es ja leider keine People of Color, die diese Stellen be-
setzen, sondern weifSe Menschen.

S Da kommt die Dominanz von weifSen Institutionen
oder ganz generell dem Weifisein durch, obwohl sich
dort ja genau mit der Thematik auseinandergesetzt wer-
den sollte. Ich finde es auch wichtig, mit einzube-
ziehen, wie sich Studierende dabei fithlen: Wenn sie
Rassismuserfahrungen machen, vielleicht

auch grundsétzlich ein Misstrauen gegentiber Z J !

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

weiflen Personen haben und es vielleicht auch Alltag
von Studierenden of Color ist, dass weifSe Menschen
ihnen immerzu erklaren, wie etwas zu sein hat, wie etwas
laufen soll, oder sie einem zum Beispiel einreden
wollen, es sei kein rassistischer Vorfall gewesen. Da
waére es sicher angenehmer, eine Person of Color (PoC)
als Ansprechperson zu haben. Ich meine nicht, dass
weifSe Menschen grundsétzlich nicht rassismussensibel
sein konnen. Und auch nicht, dass jede*r Schwarze
oder jede Person of Color grundsatzlich geeigneter wére.
Jedoch ist es meiner Meinung nach schon relevant,
dass viele Schwarze Menschen und PoCs strukturell
schlechtere Chancen haben, Teil des Arbeitsmarkts

zu sein, obwohl es geniigend Expert*innen of Color
in diesem Feld gibt.

W Angesichts der Tatsache, dass es total wenige
Schwarze oder PoCs in irgendwelchen vollen Stellen
an Universitdten gibt, ist das eigentlich ein Hohn ...

$ Total! Fir Schwarze Freund*innen von mir, die
gerade erst angefangen haben hier zu studieren, war
das auch immer ein Ding: Gibt’s hier eigentlich
Schwarze Profs und Dozent*innen? Und dann war
Julian Warner auch der Einzige, den man nennen
konnte (lacht). Es ist schon krass, dass es fiir viele
People of Color beim Studium bleibt und sie an

der Uni keine Anstellung finden. So etwas desillusio-
niert. Es erscheint paradox und ist gleichzeitig

sehr bezeichnend fiir grundsatzlich rassistische Struk-
turen, wenn die Expertise von Menschen of Color

in Bezug auf Antidiskriminierungs- und Antirassismus-
arbeit nicht anerkannt wird. Aber was denkst du?

W Vor zehn Jahren hitte ich argumentiert, dass es rele-
vant ist, dass die Person unabhangig von der eigenen
Erfahrung eine Fachkenntnis fiir eine Art sozial-psycho-
logische Beratung besitzt. Auch eine Ethik, die sie
gegen die eigenen Interessen, ergo White Supremacy
handeln lassen kann, und dariiber hinaus, dass sie
schlicht zuhoren und zulassen kann. Es zirkuliert gera-
de ein schoner Artikel von einer Schwarzen queeren
Aktivistin. Sie schreibt, dass sie nur noch zu Schwar-
zen queeren Psychotherapeut*innen geht. Und nie
wieder weifSe Psychotherapeut*innen in Anspruch

,»Gibt’s hier Schwarze Profs?“ — Gesprach mit /
einer Schwarzen Soziologie-Studentin ’

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

nehmen wiirde, weil sie dorthin geht, um Care zu er-
fahren und nicht, um dieser Person erst erklaren zu
miissen, was deren eigener blinder Fleck ist.

S Uberhaupt mal in den Genuss davon zu kommen, die
Hiillen fallen zu lassen und Care zu bekommen. Ich
glaube aber, wenn man diese Care-Arbeit leisten und
diesen Anspruch haben will, dass Leute sich bei einem
wohlfiihlen, dann gibt es einfach aufgrund der rassis-
tischen Gesellschafsstruktur grofle Hiirden, die schwie-
rig abzubauen sind und reproduziert werden, wenn das
eine weifSe Person macht. Es wére grundsétzlich sinn-
voll, gemeinsam mit Schwarzen Expert*innen und
Expert*innen of Color dariiber nachzudenken, wie man
gemeinsam strategisch gegen Rassismus arbeiten kann.

W Ich muss gerade dariiber nachdenken, dass ich hier
anscheinend der einzige Schwarze Dozent bin, was
irgendwie auch nicht sein kann. Irgendwer muss doch
da rumlaufen. Ich hatte mal einen Erstsemester, der
war auch Schwarz, und da habe ich gerade tiberlegt, ob
es eigentlich meine Aufgabe gewesen wére, zu ihm
hinzugehen und zu sagen: Hey, wenn du mal’'n Kaffee
trinken magst oder so (lacht), meld dich (alle lachen).
Es klingt jetzt total lacherlich, aber mir wird jetzt
gerade im Gesprach erst klar, was die eigene Funktion
sein konnte, wenn man als einzige Schwarze Person
Teil von so einer Institution ist und wir annehmen, dass
die institutionelle Kultur strukturell rassistisch ist.

S Denkst du, du héattest ihn fragen sollen?

W Ich weild nicht. Wenn ich an mich in dem Alter denke:
Ich hatte die Frage gar nicht verstanden, weil ich
mich damals gar nicht als Schwarz gesehen habe. Du
sagst, Freund*innen von dir kommen an diese Uni
und sie fragen dich: Gibt es Schwarze Profs? Meinst
du, das war schon immer wichtig, oder ist das jetzt
gerade wichtig geworden?

S Ich glaube, es kommt immer so ein bisschen darauf
an, wo man in seiner eigenen Auseinandersetzung
mit Rassismus gerade steht. Hattest du mich in meinem
ersten Semester gefragt, ob ich mit dir Kaffee trinke,
hétte ich das weird gefunden, weil ich mit einem ganz
anderen Verstidndnis aus Frankfurt hierher

gekommen bin. Da war Rassismus fiir mich l 57

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

nicht so ein Thema und ich hatte einfach einen anderen
Bezug dazu als andere Menschen, die ich hier in Go6t-
tingen kennengelernt habe und die oft von Rassismus
betroffen sind. Die haben im ersten Semester schon
gesagt, wir Schwarze Menschen miissten uns auf jeden
Fall connecten. Und ich dachte nur: ,,Oh Gott“, weil
ich einfach anders aufgewachsen bin. Ich bin allerdings
sehr beeindruckt von einer Person, die ich vor Kurzem
in Gottingen kennengelernt habe. Sie hat Rassismus fiir
sich voll klar und da denke ich mir, so war ich in mei-
nem ersten Semester nicht. Ich habe einen anderen Pro-
zess gebraucht und musste erstmal andere Erfahrun-
gen machen. Ich glaube, es ist abhdngig davon, wie man
zu Rassismus steht, also ob man diese Realitét fiir sich
verneint oder ob man diese Ideologie von ,wir sind alle
gleich“ glaubt. Um deine Frage zu beantworten: Ob

es wichtig ist, dass es einen Schwarzen Prof gibt oder
nicht, hat damit zu tun, ob ich Rassismus fiir mich

als wichtig erachte.

Ich glaube, es gibt viele Wege und jede*r nimmt
seine*ihre eigene Entwicklung. Die wird durch viele
Faktoren beeinflusst: Wie ist man aufgewachsen und
in was fiir einer Familie? Welche Erfahrungen hat man
gemacht? Wie viel Raum nehmen rassistische Erfah-
rungen im Alltag ein, wie bewertet man die und wie be-
wertet das Umfeld sie? Ist das ein Schwarzes Umfeld
oder eher ein weif$ gepriagtes Umfeld?

Ich bin in Frankfurt aufgewachsen mit lauter Schwar-
zen Kindern und das war fiir mich einfach nie Thema,
weil ich in meiner Grundschulklasse nur zwei weifle
Deutsche hatte. Deswegen hat mich die Frage ,,Woher
kommst du?“ lange auch nicht gejuckt. Weil so klar war,
ich komm’ aus irgendeiner Ecke aus Afrika, du kommst
irgendwie aus Afghanistan und da gibt’s ein Kind aus
Japan. Aber die Frage kam nicht dominant von einer
Seite und das hat mein Verstdndnis von Rassismus sehr
gepragt. Ich wusste, es gibt Rassismus, aber der war
kein Bestandteil meines Alltags, weil dieser einfach sehr
entspannt war. Ich musste erst als Erasmus-Studentin
nach Spanien gehen, um Rassismus zu erfahren und zu
verstehen, um mir zum ersten Mal Gedanken dariiber
zu machen, was meine Hautfarbe in verschiedenen
Kontexten eigentlich bedeutet und was fiir Erfahrun-
gen ich aufgrund meiner Hautfarbe mache.

W Hast du das an der Uni in Seminaren

behandeln kénnen? Z J X

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

$ Inder Uni hab ich dariiber eigentlich nichts gelernt,
also abgesehen von deinem Seminar und einem, das
ich zurzeit besuche. Es war im Curriculum nie ein
groBes Thema. Mir ist mit der Zeit bewusst geworden,
wie weif$ der Inhalt ist, den ich da lerne. Am Anfang
war ich noch total begeistert — Politikwissenschaften und
Soziologie! Supercool! Superkritisch! Und ich lerne

da so viel. Aber dann habe ich gemerkt: Ich lerne da
nur gewisse Sachen, und bestimmte Sachen wissen

die Dozierenden nicht. Das finde ich schon einen Skan-
dal! Wenn ich irgendetwas tiber Kant lerne, wie offen
der war und so, und ich meinen Prof dann auf rassistische
Weltbilder von Kant anspreche und der keine Ahnung
hat — solche Situationen haben mich extrem gestort. Aber
auch, dass Themen wie Rassismus und Kolonialismus
grundsétzlich nicht so ein groRes Ding sind. Das ist ir-
gendwie krass! In meinem ersten Semester habe ich
etwas von W.E.B. DuBois gelesen, aber ich konnte ihn
noch iiberhaupt nicht einordnen, weil er einfach ein
soziologischer Klassiker neben zwolf anderen war. Ich
habe seine Texte gelesen, fiir die Klausur gelernt und
erst drei Jahre spéter erfahren, was er eigentlich

fiir ein Mensch war.

W Ich wusste gar nicht, dass DuBois als Teil eines sozio-
logischen Kanons behandelt wird. Das ist ja super! Ich
finde es wichtig, zu ergdnzen, dass es nicht nur darum
geht, dich als Schwarze Person abzuholen, sondern
darum, dass die weiflen Kommiliton*innen verstehen,
was Whiteness ist und dass es ein Privileg ist, Kant
mit solchen Liicken lesen zu diirfen. Ich muss da an
meine Zeit auf dem Gymnasium denken. Da gab es in
meiner Stufe einen Muslimen, der im Philosophie-
Unterricht fiir jede Islamreferenz herhalten musste.
Wenn ich andersherum an die Position der WeifSen
denke, fallt mir diese neue Sendung von David Letter-
man, My next guest needs no introduction, ein. Sein
erster Gast ist Barack Obama und ganz zum Schluss
der Folge fragt Barack Obama David Letterman, wie
dieser sein eigenes Leben bewerten wiirde. Und David
Letterman antwortet mit Trdnen in den Augen, er
habe so unglaubliches Gliick gehabt in seinem Leben
und er schame sich dafiir. Denn zu der Zeit, als die
Biirgerrechtler*innen in Selma tiber die Briicke mar-
schierten und von der Staatsgewalt verpriigelt

,»Gibt’s hier Schwarze Profs?“ — Gespriach mit
einer Schwarzen Soziologie-Studentin /

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

wurden, war er auf den Bahamas saufen, weil das Bier
da so giinstig war. Er hatte schlichtweg keine Ahnung,
wie viel Gliick ihm beschieden war.

S Das bringt es echt auf den Punkt. Vor allem wenn
man grundséatzlich im Seminar alleine dasteht. Ich mag
auch nicht die Rolle, immer Kontra zu geben, ich will
auch Bildung geniellen kénnen und das Recht haben,
wie andere Studis auch, einfach zu lernen. Aber man
muss dann immer so eine Doppelrolle einnehmen. Zum
einen bin ich zum Lernen da, aber gleichzeitig ge-
zwungenermallen mit einem Misstrauen, ob ich alles
iiberhaupt so glauben kann, weil es eben sehr weif§
gepréagt ist. Ich kann nicht einfach nach Hause gehen
und sagen: ,,Oh, Kant war ein super Typ, das hab

ich heut gelernt", sondern muss meine eigene Recher-
chearbeit machen.

W Triagst du das dann wieder zuriick ins Seminar
oder nicht? Ich frage, weil das ja dann auch wieder
ein extra Job ist.

$ Oft bin ich ehrlich gesagt zu miide dafiir. Und es
frustriert mich, weil es Teil von einem grundsétzlichen
Alltagsrassismus an der Uni ist, tiber den ich nicht

mit vielen Leuten reden kann. Dieser Dozent fragte
mich damals, ob ich ihm ein paar Texte zu dem
Kant-Thema schicken kénnte. Das habe ich bis heute
nicht gemacht, weil ich mir auch denke, ich habe
noch anderen Kram zu tun und eigentlich ist das auch
nicht mein Job. Natiirlich habe ich auch ein Interesse
daran, dass ein Dozent Rassismus auf dem Schirm hat.
Aber ich muss doch abwégen, wie viel mir das bringt,
wenn ich ihm das schicke und inwieweit er dann auch
wieder von meiner Arbeit profitiert.

Das ist ein sehr problematisches Verhéltnis und da
kommen wir wieder zuriick zum AStA und zum Ras-
sismus oder Antirassismus an der Uni. Ich habe mal ein
Thesenpapier von einer Schwarzen Dozentin gelesen,
worin sie beschrieben hat, wie Antirassismusarbeit an
Hochschulen aussehen kann. Da geht es um ein zwei-
gleisiges System, um Antirassismus an der Uni zu etablie-
ren: Einmal diese Beratungsstelle fiir Studierende,
die jetzt auch an unserer Uni umgesetzt worden ist,
und dartiber hinaus eine Stelle, die innerhalb der

,»Gibt’s hier Schwarze Profs?“ — Gesprach mit 4
einer Schwarzen Soziologie-Studentin

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Institution priift, wer eingestellt wird und inwieweit
Antirassismus als Konzept wirklich umgesetzt wurde.
Gibt es ein Fortbildungsangebot fiir Lehrende? Es
geht darum, dass in der Institution selbst Rassismus
thematisiert wird und eine Person dafiir bezahlt wird,
unabhéngig von dem Beratungsangebot fiir Studie-
rende mit Rassismuserfahrung. Es sollte auch um den
strukturellen Rassismus an Hochschulen gehen.

W Sozusagen nicht nur Rassist*innen zu identifi-
zieren, sondern auch die Beildufigkeit zum Thema zu
machen, mit der all so etwas passiert?

S Bei Einstellungsverfahren ist eine Gleichstellungs-
beauftragte natiirlich anwesend und hat in Pattsituatio-
nen ein Stimmrecht. Und da ist die Frage, ob es eine
Regelung geben miisste, so dass bei allen Stellen nach-
gewiesen werden miisste, dass zumindest eine PoC-
Person zum Gesprach eingeladen worden ist. Des Wei-
teren wire es wichtig, Seminare fiir weifie Leute
anzubieten, in denen sie sich mit ihrem Weifisein aus-
einandersetzen. Diese konnten auch gerne von weifien
Personen geleitet werden, denn es sind tendenziell
immer People of Color, die viel Energie dafiir verschwen-
den, iiber Rassismus zu sprechen, und dabei oft nicht
ernst genommen werden. Da konnten weifSe Menschen
sich gut einbringen. Denn es gibt viele weifSe Men-
schen, die ein Bediirfnis haben, iiber Rassismus zu
sprechen, und manchmal nicht wissen wie.

W Sprache finde ich interessant und damals im Semi-
nar gab es keine einheitliche Policy. Wie hast du das
damals empfunden? 1

S Ich erinnere mich an das erste Zitat, das du gebracht
hast. Ich kriege es nur sinngemél} zusammen: dass
Weifisein nur vor der Folie von Schwarzsein zu verste-
hen ist. Ich glaube, viele haben noch weiter iiber die-
sen Satz gegriibelt. Du hast nicht unbedingt eine Policy
angekiindigt, sondern durch deine Performance und
deine Art signalisiert, was geht und was irgendwie
nicht. Du bist nicht bei der Theorie — was heif3t eigent-
lich Rassismus — eingestiegen, sondern bist mit einem
hohen Anspruch reingegangen. Du hast dich nicht

1 Die Studentin nahm im Wintersemester 2016/17 an Julian
Warners Seminar Schwarze Deutsche: Rassismus- und Kultur-

geschichte an der Georg-August-Universitat Gottingen teil. 17/

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

unbedingt an dem Wissensstand der Leute orientiert,
sondern hast deutlich gemacht, dass man sich selbst
damit auseinandersetzen muss. Es gab den Anspruch,
die Auseinandersetzung mit Kolonialismus und Ras-
sismus als harte Arbeit anzusehen. Und die Leute, die
sich dafiir interessieren, sollten die harte Arbeit in-
vestieren. Es gab auf jeden Fall auch ein paar Momente,
in denen ich baff war. In denen ich mich gefragt habe,
kann man das bringen oder nicht? Also es war fiir mich
zum Beispiel neu oder auch ungewohnt, dass du so

das N-Wort raushaust. Aber irgendwie fand ich es auch
einen guten Move, weil du damit vor allem die weifSen
Menschen verunsichert hast. Dass man die Studis auf-
grund ihrer Ahnungslosigkeit mit Samthandschuhen
anfasst ist Teil des Problems.

W Ich fand es sehr wichtig, dass du und ein weiterer
Schwarzer Student da wart und ich glaube, dass dieses
Seminar mit nur weifSen Studis nicht funktioniert
héatte. Es hat im Guten wie im Schlechten davon gelebt,
dass da unterschiedliche Leute saRen, die Unterschied-
liches herausfinden wollten. Ich wollte zum Beispiel her-
ausfinden, wie man das Thema tiberhaupt unterrich-
ten kann. Ein groRer Fehler, den ich glaube ich gemacht
habe, war, dass ich so kritisch gegeniiber Identitéts-
politiken war.

S Jetzt nicht mehr?

W Ich bin schon kritisch gegeniiber Identitatspolitiken,
aber ich habe gelernt, strategisch mit dieser Frage
umzugehen. Wir haben in dem Seminar diesen grol3-
artigen Audre Lorde-Film The Berlin Years geschaut
und ein weiller Student meinte danach, wenn Audre
Lorde sagt, alle Nicht-Schwarzen verlassen jetzt bitte
den Raum und nur die Schwarzen kommen zusammen,
dann sei das doch Reverse Racism (Studentin lacht).
Das hat er nicht in dieser Deutlichkeit gesagt, aber er
hat in diese Richtung argumentiert. Und parallel wies
ich darauf hin, dass damals in dem Raum tatsédchlich
alle moglichen People of Color sallen, und ich es
interessant finde, dariiber nachzudenken, was fiir
eine andere Gemeinschaft hétte entstehen kénnen. Ich
dachte da an den britischen Kontext und die Idee von
Political Blackness, die in den Gewerkschaften

,»Gibt’s hier Schwarze Profs?“ — Gesprach mit / 7
einer Schwarzen Soziologie-Studentin /

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

bis heute eine Rolle spielt. Aber die Lektion, die ich in
dieser hisslichen Diskussion lernen musste, war, dass
man in so einem weiflen Raum nicht gegen die Selbst-
Essentialisierung Schwarzer Menschen argumentieren
sollte. Selbst wenn man denkt ein berechtigtes Anliegen
zu haben, ist das einfach der falsche Kontext fiir so
eine Diskussion. Es war mein Ziel, dass am Ende des
Kurses die weifien Studierenden Schwarzsein nicht
mehr als eine ethnologische Frage ansehen, sondern
verstehen, dass es mit ihrem eigenen Weif$sein verbun-
den ist, dass es ihren weifSen Universalismus nur in
Kombination mit diesen rassifizierten Schwarzen Men-
schen gibt. Und ich wollte, dass die Schwarzen Stu-
dierenden am Ende vielleicht leicht zogern, bevor sie
sich als Schwarz bezeichnen. Das war vielleicht

meine Hybris.

$ Was meinst du damit: Die Schwarzen Studierenden
sollen zbgern, bevor sie sich als Schwarz bezeichnen?
Geht es dir um die Vielfaltigkeit von Schwarzsein? Um
die Briichigkeit? Um den impliziten Essentialismus?

W Ich habe das damals nicht formulieren konnen, aber
retrospektiv wiirde ich sagen, dass es mir darum ging,
sich Schwarz nennen zu kénnen, ohne ein kulturelles
Referenzsystem einer ,afrikanischen Diaspora“ zu
bedienen: Schwarzsein als Positionierung im Diskurs,
nicht als Identitét.

$ Fiir mich war es immer klar, dass ich Schwarz bin.
Ich bin in einer eritreischen Community aufgewachsen
und da sagt man oft ,,Habescha sein“, also ,eritreisch
sein“. Das hat einen nationalen und einen kulturellen Be-
zug, im Sinne von Schwarzsein. Das brockelte dann
ein bisschen, als ich auf das Gymnasium kam. Da gab
es noch viele Schwarze, aber es waren schon weniger
als auf der Grundschule. Und Goéttingen war noch ein-
mal ein ganz anderes Pflaster. Hier wurde es dann
zum Thema, dass ich Schwarz bin. Das war in Frank-
furt nie der Fall. Aber in Goéttingen fiel mir nach
einem halben Jahr auf, wie weif§ mein Freundeskreis
hier ist. Und irgendwann habe ich gemerkt, wie oft
ich darauf angesprochen werde und wie oft ich beim
Kellnern auf Englisch angeredet werde, obwohl ich
mit den Géasten deutsch spreche. Erst dann habe

ich begriffen, dass es eher untypisch ist, was

ich die ersten 18 Jahre meines Lebens in Z 7;

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Frankfurt erfahren habe. Und dass Goéttingen an-
scheinend die Normalitét ist.

W Wiirdest du sagen, dass das Lernen iiber die Ge-
schichte des Kolonialismus dir dabei hilft, dir deine
Lebenswelt sinnhaft zu machen?

S Eine Zeitlang habe ich mir richtig viel angelesen und
das hat mir schon geholfen, weil ich gemerkt habe,
wie viele Liicken ich da habe. Ich habe begriffen, dass
ich Rassismus nicht vom Kolonialismus trennen kann
und erkannt, wie Kolonialismus konkreten Einfluss auf
Familienbiografien hat und auch meine eigene Fami-
liengeschichte gepréagt hat. Jetzt setze ich mich nicht
mehr so intensiv damit auseinander wie vor ein paar
Jahren noch. Weil ich auch merke, dass es ab einem ge-
wissen Punkt fiir mich nicht so gesund ist. Das Tempo
ist bei mir relevant. Ich muss immer wieder gucken,
wie es mir damit emotional geht, weil es mich

nicht kalt l4sst.

W Wiirdest du sagen, es ist fiir dich notwendig, dass
du dich mit Kolonialismus auseinandersetzt?

S Schwierige Frage. Ich glaube, wére ich in Frankfurt
geblieben, hétte ich mich nicht so konkret damit aus-
einandersetzen miissen. Andersherum kommt es ja auch
darauf an, was fiir einen Anspruch ich an mein eigenes
Leben habe. Ich moéchte ein politisches Leben fiihren und
dazu gehort fiir mich die Auseinandersetzung mit
Kolonialismus. Gerade habe ich Grada Kilombas Plan-
tation Memories gelesen und das Buch hat mich krass
geprégt. Ich habe durch die Lektiire viel begriffen, aber
auch gemerkt, dass das Buch einen Einfluss auf mich
hat, der fiir mich gerade nicht so gesund ist. Kilomba
erklart zum Beispiel, dass man als Schwarze Person

in einem Uni- oder Schulraum nie das Privileg hat wie
weifSe Studis nur fir sich selbst zu stehen, sondern
dass man stellvertretend fiir eine ganze Vorstellung von
,Rasse“ steht. Ich komme immer ein bisschen zu spét
zu den Seminaren und auf einmal hat es mich gestresst,
fiinf Minuten zu spdt zum Seminar zu kommen, weil
ich durch diese Lektiire eine Dimension meines Han-
delns begreifen konnte, die ich vorher so nicht gesehen
hatte. Das hat mich total unter Druck gesetzt und

mir keine Ruhe gelassen. Es war einfach eine

schmerzhafte Auseinandersetzung Z 7%

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

dieses Buch zu lesen. Es war wichtig, es zu lesen,
und gleichzeitig muss ich Verantwortung fiir
mich selbst tibernehmen.

W Ich kenne das, aber wiahrend du das gesagt hast, habe
ich mich gefragt, ob man sich wirklich alleine damit
beschéftigen muss. Vielleicht wire es gut, wenn es eine
Gruppe von Schwarzen Leuten gébe, die diese Biicher
gemeinsam lesen und diskutieren wiirden. Und einen
Raum bilden, in dem man so etwas sagen kann wie:
,Hey! Ohne Alltagsrassismus leugnen zu wollen, ich
halte das nicht aus, wenn das so ist.“ Es brauchte

eine Schwarze Hochschulgruppe.

,»Gibt’s hier Schwarze Profs?“ — Gespriach mit / / 4
einer Schwarzen Soziologie-Studentin y

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INTELLIGENTER
SEIN LS Dre
SITaRdnon



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hitps://dol.org/10.14361/8783839443408 - am 13.02.2028, 13:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Matthias Pees (P) Du hast in Kongo-Brazzaville
mit dem Theater begonnen, aber mittlerweile in vielen
Landern gearbeitet und an zahlreichen internationa-
len Kooperationen teilgenommen. Wie wiirdest du die
Unterschiede zwischen den verschiedenen Arbeits-
orten fiir dich beschreiben?

Dieudonné Niangouna (N) Ich liebe Treffen und
Begegnungen, egal, ob es sich um ein Festival in Brazza-
ville, in Kamerun oder in Mali handelt, um Work-
shops oder eine Koproduktion mit einem europaischen
Partner. Das dient der Regeneration und der Kunst.
Ohne diese Begegnungen begidnne mein kiinstlerisches
Schaffen zu ersticken, glaube ich, oder es wiirde sehr
eingeschrankt werden und mangels geistiger Offenheit
verarmen, weil ich mich selbst nicht mehr infrage
stellen wiirde. Denn wer sich nicht infrage stellt, wer
sich selbst feiert und groRsprecherisch wird, leitet
seinen eigenen Verfall ein. Wie kann es gelingen, dem
Erreichten zu entkommen? Der Art und Weise, wie
wir an Ideen herangehen, die wir im Kopf herumtragen,
bevor wir sie konkretisieren. Ein Regisseur macht

eine Begegnung mit einem Text, ein Schauspieler muss
Theaterstiicke ansehen, bevor er zu seiner eigenen

Art zu spielen gelangen kann, und selbst ein Autor, der
nur schreibt, muss lesen, um schreiben zu kénnen.
Ohne Begegnungen keine Kunst. Je weiter weg sie mir
scheinen, je ungewohnlicher sie sind, desto weiter

gehe auch ich. Und je weiter der Weg ist, den ich zurtick-
lege, desto mehr kann ich mein kiinstlerisches Schaf-
fen und das, was ich gerade in die Welt setze, infrage stel-
len. Das gibt mir die Moglichkeit, meine Wahrneh-
mung, die Lesart und Interpretation der Dinge, meinen
Blick, mein Spiel zu erweitern. Das, was ich schaffe,
wird groBer, wenn ich auf etwas treffe, was mir sehr
fern liegt. Auf etwas, mit dem ich mich konfrontieren
oder das ich integrieren muss. Nur wenn ich an diesen
weit von mir entfernten Ort gehe, kann ich weiter
gehen. Das ist fiir mich die Grundlage.

So kam ich nach Kinshasa und Brazzaville, um zu
sehen, wie und was dort im Theater gespielt wird.
Dann fiihrte meine Neugier mich dazu, frankophone
Lander zu verlassen und ich arbeitete in portugie-
sischsprachigen Landern wie Angola und Mosambik.
Ich iiberquerte das Mittelmeer, kam nach Frank-
reich, wurde von den Wiener Festwochen

nach Osterreich und vom Mousonturm Z 7X

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

nach Frankfurt eingeladen. Diese reichen Begegnungen
gaben mir die Moglichkeit, Stiicke wie Shéda oder
Nkenguégi und Le Kung-Fu zu schaffen. Das heift, dass
ich ohne diese Art der personlichen Infragestellungen
zum Beispiel Le Kung-Fu nicht oder anders geschrieben
hétte. Schon der Titel verdeutlicht meine Philosophie
des Theaters, den Aufbau einer Beziehung zu Fremdem
und das Verhéltnis zum Anderen. In Le Kung-Fu spiegelt
sich die Neugier wider, die durch diese Begegnungen an-
gefacht wurde. Dadurch entstehen Theaterstiicke,
deren Qualitat sich vielleicht weniger in Kategorien wie
gut oder schlecht messen lédsst, sondern vielmehr an
der Folge der in und mit ihnen aufgeworfenen Fragen.
Sie geben dem Publikum die Moglichkeit, eine ande-

re Position einzunehmen, seine ,Karriere* als Zu-
schauer voranzutreiben.

P Du schreibst auf Franzosisch, doch gleichzeitig
gibt es auch einen Widerstand gegen das Franzosische
in deinen Texten.

N Das ist zwar nicht falsch, aber ganz richtig ist es
auch nicht. Es ist kompliziert zu erkldren. Es geht nicht
darum, sich dem Franzosischen zu widersetzen oder
nicht. Die Sache ist: Ich schreibe als der Mensch, der ich
bin. Und ich bin nicht in Paris aufgewachsen. Ware
das der Fall gewesen, hitte ich andere Menschen getrof-
fen, andere Erfahrungen gemacht und nicht so ge-
schrieben, wie ich schreibe. Hier kommt die Frage des
Politischen ins Spiel, die Auswirkungen auf die As-
thetik hat. Denn die Asthetik héngt davon ab, wie das
Leben sich entwickelt. Wenn ich zu meinem Stift
greife oder am Computer schreibe, dann geht es nicht
um das Verhéltnis zur franzosischen Sprache, son-
dern in erster Linie erzidhle ich als Person, ich erzihle
mich. Und dieses Ich — wer ist das? Jemand, der im
Kongo in die Schule ging, dessen Grofmutter Erzéhle-
rin war, die in ihrer afrikanischen Sprache sprach

und bei der ich meine Ferien verbrachte. Wenn ich ver-
suche, meine Gromutter zu beschreiben, dann finde
ich kein passendes Aquivalent auf Franzosisch, denn
diese Sprache sprach sie nicht, und da befinden wir
uns in einer ganz anderen Kosmogonie. Wenn ich er-
zéhlen will, was sie mir sagte, muss ich mir einen

Intelligenter sein als

die Situation — Matthias Pees im Gesprich 7
mit Dieudonné Niangouna /

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Weg bahnen. Mein Vater war ein ausgewiesener Fach-
mann fiir die Grammatik der franzosischen Sprache.
Er sperrte mich in eine Bibliothek, um mir puristisches
Franzosisch beizubringen. All das hat unausloschliche
Spuren bei mir hinterlassen. Man konnte mein Verhalt-
nis zur franzosischen Sprache also mit ,,Ich liebe dich
—auch nicht“ beschreiben. All diese Einfliisse treten
zutage in dem, was ich auf Papier bringe. Wir alle sind
historische Wesen, ob uns das bewusst ist oder nicht.

P Wie war das, als du in Frankreich und fiir ein fran-
zosisches Publikum zu schreiben begannst?

N Das war ein grofler Schock und eine Mischung von
mehreren Dingen. Auf der einen Seite war da eine
Art Bewunderung, denn die Menschen dachten: Der
kommt aus dem Kongo, schreibt auf Franzosisch,
aber er hat eine seltsame, manchmal sogar dulerst ge-
wihlte Sprache, und fast in einem Atemzug verwendet
er ganz unflatige Ausdriicke. Das war eigenartig fiir
die Menschen, weil mit Sprache Kategorisierungen ver-
bunden sind. Je nach Ausdrucksweise weill man so-
fort, ob jemand Akademiker*in oder Arbeitslose*r ist.
Es gab aber auch Zuriickweisungen in der Art: Was
soll das? Der Typ wiederholt nur, hat keinerlei Methode.
Die erste Szene im Stiick passt nicht zur zweiten und
nicht zur dritten. Keinerlei Rationalitat. Er kann seine
Herkunft aus den Kolonien nicht verleugnen. Doch
man darf sich nicht aufregen, man muss ihm helfen.
Es handelt sich um eine Bestatigung von Macht, die
historisch gewachsen und auf die Kolonialisierung
zuriickzufiihren ist. Sie wird noch durch Programme
verstarkt, die diese Tendenz nicht auf kolonialer,
sondern auf kultureller Ebene fortsetzen. Ich hingegen
schreibe Theaterstiicke, die zu einem Perspektiven-
wechsel einladen, auch wenn das nicht das Thema des
Stiicks ist. Das heildt, dass ich versuche, eine Inter-
kulturalitat auf der Basis der Essenz der jeweiligen Kul-
tur zu konstruieren. Ich sage: Erobere dir deine Essenz.
Das ist sehr wichtig, heilt aber nicht, dass man nicht der
Essenz des anderen zuhoren kann. Dabei vergibst du
dir nichts. Das muss man klar zum Ausdruck bringen,
denn ansonsten passiert etwas, was ich dem afrikani-
schen Theater immer vorwerfe: dass es als Exportprodukt
konzipiert wird. Was natiirlich nicht heilt, dass man
afrikanisches Theater nicht tiberall auf der

Welt spielen kénnte. Aber wenn versucht l y ﬂ

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

wird, dieses Theater an die Erwartungen des kolonialen
Systems anzupassen, dann totet das jegliche Art von
kreativem Instinkt und man macht sich zum Erfiillungs-
gehilfen dieses Denksystems. Dadurch stirbt der
Grundantrieb der Kreativitadt. Man erweist sich selbst
damit keinen Dienst, und auch den anderen tut man
nichts Gutes. Denn so werden wir daran gehindert,

die Dinge anders zu sehen. Es ist eine Art unbewusster
Unterwerfung. Deshalb sind Begegnungen so wichtig,
denn ansonsten gibt es keine Entwicklung und alles ist,
wie Shakespeare so schon sagt, viel Lirm um nichts.

P Aber als afrikanischer Kiinstler in Europa zu arbei-
ten, ist doch bestenfalls eine freiwillige Entscheidung,
vielleicht sogar eine politische Entscheidung?

N Nein, kein*e Afrikaner*in hat hier eine freie Ent-
scheidungsmoglichkeit. Wenn das Land entwickelt
ware und man alle Moglichkeiten fiir Inszenierung,
Malerei, Tanz hatte, dann konnte man von Ent-
scheidungsfreiheit sprechen, aber das ist nicht der Fall.
Im Gegenteil: Ein*e Afrikaner®in, der*die aullerhalb
Afrikas arbeiten kann, wird Halleluja rufen — gerettet
vor Vulkanen, der Sintflut und vielem sonst.

P Ich habe dich nach Frankfurt eingeladen, weil mir
sehr gefallt, wie du schreibst und spielst. Aber fiir eine
langfristige Zusammenarbeit brauchte ich die Unter-
stiitzung eines Fonds fiir deutsch-afrikanische Zusam-
menarbeit und musste die Entscheidung kiinstlerisch
und politisch begriinden. Das ist fragwiirdig. Warst

du schon ofter in einer solchen Situation?

N Andauernd. Die Welt ist aufgeteilt in verschiedene
Bereiche — Produktion, Direktion, Machtbereiche und
viele andere. Es spiegelt sich bis heute das wider, was
1884/85 bei der Berliner Konferenz passierte, als man
Afrika auf- und den verschiedenen Kolonialméchten
zuteilte. Kein*e einzige*r Afrikaner*in wurde gefragt.
Es gibt die Organisation internationale de la Franco-
phonie mit Sitz in Paris. Sie vergibt Stipendien fiir Thea-
terstiicke, zahlt Flugtickets, und so weiter. Als Afrika-
ner*in hast du die Moglichkeit, das anzunehmen oder
abzulehnen, aber verhandeln kannst du nicht.

Intelligenter sein als

die Situation — Matthias Pees im Gesprich / f
mit Dieudonné Niangouna

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Es gibt keinen Dialog mit den Afrikaner*innen, sondern
eine Vorgabe. Das ist die Situation seit der Unabhéan-
gigkeit der afrikanischen Staaten. Man versucht, diese
Staaten zu bevormunden. Dabei ist das kiinstlerische
und kulturelle Erbe das Wichtigste. Wenn du die Kultur
der Menschen beherrschst, dann bekommst du auch
das Gold oder das Ol, iiber das diese Staaten verfiigen.
Nur das Gold zu nehmen wére zu simpel. Nimm nicht
die Milch, nimm die Kuh! Und da ich das wusste, lange
bevor ich Theater machte, hielt ich mich stets an das,
was meine GroRmutter sagte: ,,Man muss kliiger sein als
die Situation.“ Es geht um die Art und Weise des
Denkens. Als ich mit meiner Art von Theater begann,
erklarten mir alle, dass niemand das akzeptieren
wiirde. Doch ich fand, man miisse eine andere Art zu
denken anbieten, und nicht das akzeptieren, wozu

man aufgefordert wird.

AulBerdem ist es wichtig, unseren Vorganger*innen
mit Achtung zu begegnen. Selbst wenn man sie kriti-
siert, sollte man sich ansehen, was sie getan haben. Auch
da hat man wieder zu mir gesagt: ,,Das ist wieder eine
von deinen afrikanischen Angewohnheiten — Achtung
vor den Alten.“ Aber wenn wir unsere Vorgénger*in-
nen kritisieren, sollten wir uns ansehen, in welcher Zeit
sie gelebt haben. Vielleicht hatten wir selbst nicht den
Mut gehabt, ein Theater zu er6ffnen. Selbst wenn uns
manche Dinge, die wir aus der Vergangenheit geerbt
haben, nicht gefallen, bringen sie doch ein bestimmtes
Wissen, eine Kultur, eine gewisse Energie mit sich.

Es geht nicht darum, die Vergangenheit zu verherrlichen,
doch eine gewisse Achtung dafiir gibt mir die Mog-
lichkeit, die Gegenwart in Frage zu stellen. Sonst fehlt
uns der Mut, den wir fiir das Heute brauchen. Und

es geht auch nicht darum, ob wir aufgrund dieses Erbes
jemandem etwas schulden oder nicht, sondern darum,
dass wir, im Wissen um unsere Vergangenheit, unsere
Zukunft gestalten kénnen.

Es ist wichtig, sich bewusst zu machen, dass das,
was wir tun, die Frau interessieren muss, die an der
StraRenecke Erdniisse verkauft, damit sie mit ihrem
Enkel ins Theater geht, weswegen der Kleine viel-
leicht eines Tages Schauspieler wird oder selbst Dinge
infrage stellt und zu einer gewissen Offenheit des
Geistes gelangt. Aber das weilit du erst, wenn du eine

Intelligenter sein als

die Situation — Matthias Pees im Gesprich / 7
mit Dieudonné Niangouna

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

wirkliche Beziehung zu dem hast, was du schaffst.
Wenn du meinst, einer Generation anzugehoren, die
aus dem Nichts gekommen ist wie ein Pilz, der aus
der Erde schie3t, dann kannst du diese Logik der Ent-
wicklung nicht nachvollziehen.

P Wie entstand dein Festival Mantsina sur scéne
in Brazzaville?

N Das habe ich aufgebaut, seit ich im Jahr 1998
begann Theater zu machen. Davor las ich Theaterau-
tor*innen aus Frankreich, England, Deutschland.

Mir wurde vorgeworfen, mich fiir Dinge zu interessie-
ren, die einfach nicht zum Theater gehorten. In
Brazzaville lehnte man mich ab. Ich sagte: Wir miissen
Orte der Begegnung, des Austauschs und eine wirk-
liche Beziehung zum Publikum schaffen. Einen wirk-
lichen Dialog, indem wir kiinstlerische Vorschlage
machen, die Vorstellungswelten erweitern und Infrage-
stellungen ausloésen. Es geht nicht um die Schaffung
des Konkreten, da baut man besser Kirchen oder ein
Justizministerium. Wir Kiinstler*innen sind nicht dafiir
da, um Konkretes zu erfinden, sondern um Vorstel-
lungswelten zu nédhren. Mittlerweile kann ich nicht mehr
nach Brazzaville reisen. Aber ich fahre nach Kamerun
oder inszeniere am Berliner Ensemble und in der RDC
(République démocratique du Congo). Das sind Er-
fahrungen, die meine Vorstellungswelt ndhren.

P In Frankfurt hattest du als assoziierter Kiinstler auch
eine Kuratoren-Rolle fiir unsere dreijahrige Reihe
Afropean Mimicry & Mockery in Theatre, Performance
& Visual Arts und hast einen Teil unseres gemein-
samen Programms mitentwickelt. Neben den Stiicken
von dir und anderen Autor*innen, in denen es in
hohem Mal3e um die Beziehung zwischen Afrika und
Europa ging, zeigten wir auch zeitgenossische Kunst.
Was haltst du von dieser Initiative, besonders unter dem
Gesichtspunkt deines Beitrags als Kurator?

N Ich finde, dass das, was da passierte, interessant war,
einfach deshalb, weil es nicht fiir mich interessant sein
musste. Es war nicht nur interessant, weil das Publikum
kam, teilnahm und seine kiinstlerische und kulturelle
Vorstellungswelt entwickeln konnte, sondern auch des-
halb, weil es Diskussionen mit dem Publikum

gab, wodurch wir einen bestimmten Raum Z y;

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

schaffen konnten. Einen Raum fiir Dialog. Mehr kann es
nicht sein, denn ansonsten degeneriert das Ganze zu
etwas Fiirchterlichem, zu Didaktik, Schule oder Religion.
Und das ware der Tod des Denkens. Es ist wichtig,

dass in jedem Gedanken Freiheit inbegriffen ist. Das ist
die kiinstlerische Frage, die mich interessiert: Wie
kann man Werte vermitteln, ohne schulmeisterlich zu
sein? Wie kann ich vermitteln, dass dies meine Inter-
pretation der Dinge ist? Und dass das, was ich hier ver-
mittle, trotzdem wahr ist? Dieser Ort der Subjektivi-
tat, der objektiv fiir den Kiinstler bleibt, auch wenn er
subjektiv an ihn herangeht. Doch wenn man dabei

eine bestimmte Grenze liberschreitet, dann kommt man
an einen extremen Ort, der die sinnliche und sensitive
Lesart des Zuschauers zerstort — und dann hat man die
Sache verdorben. Das habe ich bei manchen Theater-
stlicken erlebt, deren Grundidee mir sehr gut gefiel, doch
die Ausfithrung war derart penetrant, dass sie alles
abtotete. Weil die Frage, warum man fiir ein gegebenes
Publikum spielt, einfach ausgeklammert wurde.

Und da kommen wir in den Bereich der Liige und

der Gotzendienerei.

P Der Ideologie.

N Genau. Und das macht jedes dialektische Verhalt-
nis kaputt, jeden Blick, es nimmt dem Zuschauer
jegliche Moglichkeit, einzusteigen oder auszusteigen.
Damit macht man die Vorstellungswelt der Zu-
schauer*innen kaputt.

P Sprechen wir iiber affirmative Mallnahmen in Frank-
reich und Deutschland im strukturellen Bereich, mit
denen versucht wird, die Institutionen zu 6ffnen, sie zu
teilen, strukturell die Dinge zu verdndern, diese
Macht, die man traditionell den Weiflen einraumt.
Was meinst du dazu?

N Fiir die WeifSen mag das richtig sein, aber es wére
schlimm, wenn die Schwarzen die Dinge genau so

wie die WeifSen machten. Ich finde es spannend, solche
Programme zu konzipieren, aber es ist sehr kompli-
ziert, dann innerhalb dieser Programme zu arbeiten.
Denn oft findet die Arbeit dann gar nicht aus

den Griinden statt, derentwegen man diese
Programme geschaffen hat.
https://dol.org/10.14361/9783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die zweite Unbekannte in der Gleichung ist die Frage,
wie man mit anderen in dieser Art von Rahmen zusam-
menarbeitet. Sehr oft beriicksichtigen die Menschen
die vielen Parameter, vor allen Dingen die historischen
Parameter, nicht. Du kannst die Geschichte lesen oder
schreiben, wie du willst: Aber sie lebt in den Menschen,
die Geschichte, und sie lebt weiter. Manchmal wird
man angesehen, als sei man kein Mensch, dann wieder,
als sei man ein besserer Mensch. Dabei bist du nur,
was du bist, gut oder schlecht, aber das, was du darstellst,
héngt mit der Geschichte zusammen. Und die kannst
du nie ausloschen. Man kann tiber die Geschichte hinaus-
wachsen, aber ausloschen kann man sie nicht. Solange
diese Geschichte greifbar ist, wirst du zum Stellvertreter
fiir ein Jahrtausend oder ein Jahrhundert. Auch wenn
du gar nichts damit zu tun hast. Was mich in der Kunst
interessiert, ist die Frage, wie du es anstellen kannst,
dass du, der du zu einem gegebenen Augenblick auf-
tauchst, keine Schuld trégst. Hier kommt der Raum des
Poetischen ins Spiel, und das ist der Grund, warum

ich mich fiir das Poetische interessiere. Doch wenn wir
ein Programm nur politisch oder administrativ an-
legen, dann wird es die herrschenden Strukturen nur
reproduzieren. Nur der Raum des Poetischen kann

sie neutralisieren.

Manchmal sehe ich das bei Festivals in Afrika — alle
sind voller guter Absichten, aber das, was sie tun,

ist reprasentativ fiir die herrschenden Strukturen und
die Geschichte. Denn die Geschichte ist ein grof3es
Theater mit allen Details, die sich ,wie die Laus

in die Unterhose der Gréfin einschleichen, um mit
Nkenguégi zu sprechen.

P Novalis schrieb: ,,Die Poesie ist das echt absolut
Reelle. Je poetischer, desto wahrer.“

N Ja genau, der Rest ist erfunden, obwohl man uns
diesen Rest als Realitat verkaufen will. Der Rest

ist erfunden und man verlangt von uns, dass wir uns
ihm unterwerfen, wie beim Militér, als wéaren wir

in einer Kaserne, und trotzdem ist es nicht die
Realitat, sondern das Erfundene.

Intelligenter sein als y
die Situation — Matthias Pees im Gesprich 7 Y 4
mit Dieudonné Niangouna

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das ist genau das Problem bei diesen Theaterprogram-
men: Oft sind die Ideen gut, aber es ist, als ob man
eine Erfindung in einem Labor gemacht hatte und sofort
zur Anwendung tibergehen will. Die Zwischenetap-
pen werden iibersprungen, und je mehr Etappen man
iiberspringt, desto groRer ist die Kluft zwischen Idee
und Ergebnis. Ich habe oft zum Institut francais gesagt:
,Ich kritisiere nicht euer Programm, sondern die Aus-
fiihrung. Wir brauchen Zwischenetappen bis zur Konkre-
tisierung. Es ist, als ob ich von Trigonometrie traumte
und versuchte sie meiner Tochter von sechs Jahren beizu-
bringen. Dazu kommt noch, dass grolRe und interes-
sante Programme eine Geschichte in sich tragen, wie
eine grofle Klammer, doch es hat keinen Sinn von
Bismarck zu Dieudonné Niangouna zu springen. Und
in der Mitte liegt die kiinstlerische Ader. Man kann
nicht einen Sprung von der Pirogge zur Webcam
machen. Wer die Zwischenetappen iiberspringt, ver-
fallt unweigerlich in afrikanistische Folklore.

P Inwieweit ist das rassistisch?

N Es ist erstmal nur amateurhaft. Du hast vielleicht
eine wunderbare Idee gehabt, doch bei der Konkre-
tisierung bist du amateurhaft vorgegangen. Und deshalb
funktioniert die ganze Sache nicht. Und weil sie nicht
funktioniert, entsteht ein vollig neuer und naiver Blick —
das ist nur ein Blick und keine Arbeit. Insofern wird
das Ganze zu Voyeurismus und auch zu einem Rassis-
mus, aber nicht zu einem Rassismus, der beabsichtigt
und gewollt war, sondern zu einem Rassismus aufgrund
von Unterlassung. Eine Art Unterlassungssiinde. All
das ist eine lange Erklarung in Klammern in Bezug auf
die Tatsache, dass man Zwischenetappen nicht tiber-
springen darf. Ich finde, das war das Spannende in Frank-
furt: Die Menschen konnten sich Installationen aus
Nigeria und vieles andere ansehen, aber es wurde nie
zum folkloristischen Postkolonialismus. Du hast nie

zu uns gesagt: ,,Hier kommt jemand aus Nigeria, wir
sehen uns seine Installation an und dann essen

wir Maniok und trinken aus Kalebassen.

P Du inszenierst am Berliner Ensemble das erste
Mal auf Deutsch. Wie geht das?

Intelligenter sein als
die Situation — Matthias Pees im Gesprich
mit Dieudonné Niangouna

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

N Fiir mich ist es verstorend wie ein Gedicht. Das Schone
an einem Gedicht ist das, was jenseits der Sprache liegt,
und die Art und Weise, wie man mit diesem Bereich ver-
bunden ist. Mit welchem Bereich? Jenem eines Aus-
drucks, der in erster Linie kein Ausdruck in Form einer
Sprache, sondern der Ausdruck der Seele ist. Die Seele
kann verschiedene Ausdruckskanéale wéahlen wie die Spra-
che, den Tanz oder Theater. Da ich nicht Deutsch spre-
che, muss ich direkt an diesen Bereich der kiinstlerischen
Seele ankniipfen, also an die Mutter der Kunst, bevor

sie sich in Sprache und Form ausdriickt. Da bin ich im
Herzen der Sache, mitten drin. Ich muss die Kunst als
gemeinsamen kiinstlerischen Nenner mit den Schauspie-
ler*innen finden, bevor ich etwas gemeinsam mit ihnen
entwickeln kann, ungeachtet der Tatsache, dass ich mich
auf Franzosisch und sie sich auf Deutsch ausdriicken.
Das finde ich interessant, denn die Starke der Sprachen
und ihre Ausdrucksweise, die so reich und vielfaltig ist,
geben uns die Moglichkeit, viele offene oder verborgene
Territorien darzustellen. Diese Erfahrung fordert alles
von dir, sie stellt dich sozusagen mit dem Riicken an die
Wand. Du wusstest zwar im Vorhinein, dass du bis in

die Seele der Dinge vordringen musst und die Darstel-
ler*innen in der Seele der Dinge sein miissen. Aber was
macht ein kiinstlerisches Werk oder eine*n Kiinstler*in
vor der Sprache aus? Bevor man die Sache einkleidet? Die
deutschen Schauspieler*innen sind ebenso Schauspie-
ler*innen, wie ich einer bin, und es gibt etwas, das uns zu
Schauspieler*innen gemacht hat. Auf diesem gemein-
samen Terrain miissen wir uns finden, denn dort ist die
Universalitdt angesiedelt. Wenn man sie findet, kann
man sie auf Franzosisch, auf Deutsch oder anders aus-
driicken. Es geht nicht in erster Linie um die Sprache, son-
dern um die Seele der Sache. Diese Art von Erfahrung
ist sehr stark, und es ist wichtig, dass man konkret ist.

P Du nanntest es ,verstorend“?

N Verstorend ist nichts Negatives fiir mich. Wie gesagt,
es ist verstorend wie ein Gedicht, das heilit, es geht

um den inneren Atem, den Hauch, denn es ist ja nicht
die Form, die erzahlt, sondern die Form ist das Ergebnis
dieses Hauchs, also der Mutter aller Dinge, bevor die
Dinge ihre Form annehmen. Die Matrize und ihre Gene.

Ins Deutsche iibersetzt und redigiert

von Isolde Schmitt ZX7

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Access

I
g

hitps://dol.org/10.14361/8783839443408 - am 13.02.2028, 13:


https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Biografien
Biographies



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

niv
Acosta

ist Preistrager der L.C. Tiffany
Foundation und international
anerkannter Multi-Media-
Kiinstler sowie Aktivist aus
Brooklyn, New York. Seine
Community-basierte Arbeit
wird angeregt von seiner trans-
gender, queer und Schwarz-
dominikanischen Identitét.
nivs Schriften wurden u.a. im
Performance Journal, VICE,
Brooklyn Magazine, Apogee
Journal und BOMB Magazine
verdffentlicht. Seine Perfor-
mances kamen u.a. in der Tate
Modern, bei Tanz im August
und den Kunst-Werken Berlin,
Wiener Festwochen, The David
Roberts Art Foundation, The
Kimmel Center, MOMA PS1,
Studio Museum und New
Museum zur Auffithrung. niv
hat mit Alicia Keys, Dr. Fannie
Sosa, BEARCAT, Lyle Ash-
ton-Harris und Ralph Lemon
zusammengearbeitet.

NA is an L.C. Tiffany Foundation
Artist award winner and inter-
nationally acclaimed multi-media
artist and activist in Brooklyn,
NY. Being transgender, queer,
and Black-Dominican has inspired
his community-based work. niv’s
written work is featured in Perfor-
mance Journal, VICE, Brooklyn
Magazine, Apogee Journal,
BOMB Magazine. niv’s perfor-
mance works have debuted

at Tate Modern, Tanz im August
and KW Institute for Contem-
porary Art, Wiener Festwochen,
The David Roberts Art Foun-
dation, The Kimmel Center,
MOMA PS1, Studio Museum and
New Museum. niv has collabora-
ted with artists Alicia Keys,

Dr. Fannie Sosa, BEARCAT, Lyle
Ashton-Harris and Ralph Lemon.

Nana
Adusei-
Poku

(Dr. des) ist Wissenschaftlerin,
Kuratorin sowie Gastdozentin
im Departement Kunst und
Medien an der Ziircher Hoch-
schule der Kiinste. Sie war
Forschungsprofessorin fiir Visu-
elle Kulturen 2015-2017 und
fiir Kulturelle Diversitat von
2013-2014 an der Hogeschool
Rotterdam mit Anbindung an
das Piet Zwart Institute und der
Willem de Kooning Academy.
Zu ihren letzten Veroffentli-
chungen gehort u.a. On Being
Present Where You Wish to
Disappear, in der sie die Ideen
des Nichts, der Universalitat
und des Weif$seins in der
zeitgenossischen Kunstwelt
hinterfragt.

NAP (PhD) is a scholar, curator
as well as guest lecturer in

the Department of Art & Media
at Zurich University of the Arts.
She was research professor
for Visual Cultures 2015-2017
and for Cultural Diversity

from 2013-2014 at the Hoge-
school Rotterdam with affiliation
to the Piet Zwart Institute

and Willem de Kooning Acad-
emy. Publications include

i.e. On Being Present Where
You Wish to Disappear, which
questions the notions of
nothingness, universality, and
whiteness common in the
contemporary art world.

790

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Karo
Akpokiere

ist Grafikdesigner. Fiir
Allianzen entwickelte er einen
kiinstlerischen Font. Seine
weitere Arbeit kann hier ein-
gesehen werden:
www.karoakpokiere.com

KA is a graphic designer.
For Allianzen he created

an artistic lettering. You can
view his work here:
www.karoakpokiere.com

Biografien — Biographies

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48.

Lotte
Arndt

lebt in Paris und unterrichtet
seit 2014 Kulturtheorien an

der Ecole supérieure d’art

et design in Valence. Sie arbeitet
als Autorin, Theoretikerin

und Kuratorin (zuletzt: Candice
Lin, Bétonsalon, Paris, zus.

mit L. Morin, 2017). 2013 vertei-
digte sie ihre Dissertation.
Jiingere Publikationen: Les
revues font la culture! Négocia-
tions postcoloniales dans les
périodiques parisiens relatifs a
UAfrique, WV'T, 2016; Crawling
Doubles. Colonial Collecting
and Affect (mit MK Abonnenc
und C.Lozano), B42, 2016;
Hunting & Collecting. Sammy
Baloji (mit A.Taiaksev),
MuZEE, Galerie Imane

Fares, 2016.

LA lives in Paris and since 2014
teaches cultural theory at the
Ecole supérieure d’art et design
in Valence. She is active as a
writer, theoretician and curator
(most recently: Candice Lin,
Bétonsalon, Paris, with L. Morin,
2017). She defended her disser-
tation in 2013. Other recent
publications include: Les revues
font la culture! Négociations
postcoloniales dans les
périodiques parisiens relatifs

a I’Afrique, WVT, 2016; Crawling
Doubles. Colonial Collecting
and Affect (with MK Abonnenc
and C.Lozano), B42, 2016;
Hunting & Collecting. Sammy
Baloji (with A. Taiaksev), MuZEE,
Galerie Imane Farés, 2016.

29/



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Max-
Philip
Aschen-
brenner

Zuletzt als Dramaturg am Asian
Arts Theatre im stidkoreani-
schen Gwangju engagiert, be-
gann Max-Philip Aschenbrenner
seinen personlichen Streit mit
den Kiinsten beim Theater der
Welt Festival 2010 und setzte
ihn von 2011 bis 2013 als Kiinst-
lerischer Leiter von Siidpol
Luzern und 2014 als Leitender
Dramaturg der Wiener Fest-
wochen fort. Als Dramaturg und
Performer arbeitet er u.a. mit
Vegard Vinge oder Chris Kondek
und unterrichtet regelmaRig bei
DAS Theatre in Amsterdam.

Er begreift seine internationale
Arbeit als kiinstlerische Ausein-
andersetzung mit der Globali-
sierung, dem marktgetriebenen
Prozess, den er nicht akzeptiert.

MPA Recently engaged as

a dramaturg at Asian Arts Theatre
in Gwangju, South Korea, Max-
Philip Aschenbrenner started his
personal dispute with the arts

at the Theater der Welt Festival
2010 and continued it as artistic
director of Stidpol Luzern and
head of the programing team of
Wiener Festwochen. As a dra-
maturg und performer he works
with Vegard Vinge or Chris
Kondek, amongst others, and
teaches regularly at DAS Theatre
in Amsterdam. He pursues his
international work as an artistic
confrontation with globalization,
the market-driven process

that he does not accept.

Biografien — Biographies

Simone
Dede
Ayivi

lebt in Berlin, produziert Text
und macht Theater. Ihre Per-
formances erortern Fragen von
Identitit und Représentation.
In Krieg der Hornchen verhan-
delt sie Deutschtiimelei und
Xenophobie, Performing Back
sucht Wege des Erinnerns an
den deutschen Kolonialismus
aus Schwarzer Perspektive, First
Black Woman In Space riickt
die Zukunftstraume Schwarzer
Frauen in den Mittelpunkt und
ihre neuste Arbeit QUEENS
beschaftigt sich mit vorkolonia-
len Konzepten von Gender

und Familie.

SDA lives in Berlin, produces
text and makes theater. Her
performances discuss questions
of identity and representation.
In Krieg der Hérnchen she deals
with German-ness and xeno-
phobia, Performing Back seeks
ways of remembering German
colonialism from a Black per-
spective, First Black Woman In
Space focuses on Black
women’s dreams for the future
and her latest work QUEENS

is concerned with pre-colonial
concepts of gender and family.

V144

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ewelina
Benbenek

ist wissenschaftliche Mitarbeite-
rin an der Professur fiir Neue-
re Deutsche Literatur/Theater-
forschung an der Universitét
Hamburg. Sie forscht zu post-
migrantischen, postkolonialen
und dekolonialen Diskursen
und deren Verschrankungen in
Gegenwartsdramatik, Gegen-
wartstheater und aktuellen
Performanceformen. Sie gab
Inputs als Sprecherin und
Workshops zur Frage von
,Migrant Cosmopolitanism“
unter anderem in Kooperation
mit dem Migrantpolitan

im Rahmen der PSi-Konferenz
2017 auf Kampnagel in
Hamburg und im Kontext

der Akademie des Ver-

lernens bei den Wiener
Festwochen 2017.

EB is an academic assistant in
the Department of New German
Literature/Theater Research

at Hamburg University. She
researches post-migrant, post-
colonial and de-colonized dis-
courses and their intersection
with contemporary drama,
contemporary theater and cur-
rent forms of performance.

She has provided input as a
speaker and with workshops on
the issue of “Migrant Cosmo-
politanism”, for example in
co-operation with Migrant-
politan as part of the PSi-Con-
ference 2017 at Kampnagel

in Hamburg and as part of the
Academy of Unlearning at

the Wiener Festwochen 2017.

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48.

Sutapa
Biswas

ist eine interdisziplinar arbeiten-
de Kiinstlerin. Sie studierte
Bildende Kunst und Kunstge-
schichte an der Leeds University
(1981-1985), The Slade (UCL)
und dem Royal College of Art.
Thre Arbeiten handeln von Raum
und Zeit, wobei alltagliche
raumliche Geschichten sich mit
den groRen Erzdhlungen der
Geschichte tiberschneiden. Thre
Arbeiten werden weltweit ge-
zeigt, u.a. in der Tate, der Yale
University Art Gallery, auf

der Mixed Bathing World 2015
Triennial, der 6th Havana Bien-
nial, im Neuberger Museum,

bei Nara Roesler und AGO, und
sie sind auRerdem Bestandteil
mehrerer Sammlungen,

u.a. der Tate.

SB is an interdisciplinary artist
who studied Fine Art and Art
History at Leeds University
(1981-1985), The Slade (UCL),
and Royal College of Art. Her
works are about space and
time, wherein ,everyday“ spatial
stories intersect with the grand
narratives of history. Widely
exhibited at venues including
Tate, Yale University Art Gallery,
Mixed Bathing World 2015
Triennial, 6th Havana Biennial,
Neuberger Museum, Nara
Roesler and AGO, Biswas’ work
is held in many collections,
including Tate.

793



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

*foundation
Class

Die *foundationClass wurde
2016 an der weilRensee kunst-
hochschule berlin gegriindet.
Ziel des Programms ist es,
Menschen die nach Deutsch-
land geflohen sind, dabei zu
unterstiitzen, sich erfolgreich an
einer deutschsprachigen Kunst-
oder Designhochschule zu
bewerben. Die *foundationClass
mdchte einen sozialen Ort
innerhalb der Kunsthochschule
schaffen, in dem Wissen und
kiinstlerische und gestalterische
Praktiken nicht konsumiert,
sondern in Frage gestellt werden
und wo neue Wissensformen
und Methoden kollektiv
geschaffen werden.
www.foundationclass.org

The *FC was established

at weiBensee academy of art
berlin in 2016. The aim of the
program is to suppport people
who have fled to Germany

to successfully apply at

a German-speaking art or design
academy. The *foundationClass
strives to open up a social space
within the academy in which
knowledge and artistic and
design practices are not con-
sumed but questioned, and
where new forms of knowledge
and practice will be pro-

duced collectively.
www.foundationclass.org

Nadine
Jessen

ist Dramaturgin und Kurato-
rin. Sie griindete mit Larry
Macaulay und Anas Aboura im
Dezember 2015 das Migrant-
politan auf Kampnagel in
Hamburg - ein Aktionsraum
und Think-Tank fiir, von

und mit Gefliichteten. 2007-
2016 arbeitete sie auf Kampna-
gel, 2016/2017 als Kuratorin
bei den Wiener Festwochen,
seit Januar 2018 wieder

auf Kampnagel. Mit Hello
Deutschland - die Einwanderer
konzipiert und produziert

sie ein TV Format, das der gan-
gigen medialen Représenta-

tion von Gefliichteten eine an-
dere Narration entgegensetzt.

NJ, dramaturg and curator. To-
gether with Larry Macaulay
and Anas Aboura she founded
Migrantpolitan at Kampnagel

in Hamburg, an events space
and think tank for, by and

with refugees. She worked at
Kampnagel from 2007-2016,
was a curator for the Wiener
Festwochen in 2016/2017 and
since January 2018 has been
back at Kampnagel. With Hello
Deutschland - die Einwanderer
(“Hello Germany — The Immi-
grants”), she has conceived
and produced a TV-format that
provides a contrasting narrative
to the way refugees are cur-
rently represented in the media.

29¥

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Jaamil
Olawale
Kosoko

ist ein nigerianisch-amerika-
nischer Dichter, Kurator und
Performance-Kiinstler aus
Detroit. Er ist Princeton Arts
Fellow (2017) und Cave
Canem Poetry Fellow (2017).
Er halt Vorlesungen und
Vortrage und tritt weltweit auf.
Seine Performances fithrten
ihn durch ganz Europa, u.a. zu
den groRen Festivals Moving
in November, TakeMeSome-
where, SICK!, Tanz im August,
Oslo Internasjonale Teater-
festival und zur Beursschouw-
burg. 2009 veroffentlichte
Kosoko das Gedichtheft Animal
in Cyberspace und 2011 Notes
on An Urban Kill-Floor.

JOK is a Nigerian American poet,
curator, and performance artist
originally from Detroit. He is a
2017 Princeton Arts Fellow

and a 2017 Cave Canem Poetry
Fellow. He lectures, speaks, and
performs internationally. His
work in performance has toured
throughout Europe having ap-
peared in major festivals
including Moving in November,
TakeMeSomewhere, SICK!,
Tanz im August, Oslo Inter-
nasjonale Teaterfestival and

at the Beursschouwburg

among others. In 2009, Kosoko
published the chapbook,
Animal in Cyberspace and in
2011, he published Notes on

An Urban Kill-Floor.

Biografien — Biographies

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48.

Elisa
Liepsch

arbeitet als Dramaturgin am
Kiinstlerhaus Mousonturm
Frankfurt, zuvor u.a. mit Frie
Leysen bei Theater der Welt
2010 und am Deutschen
Nationaltheater Weimar, dort
als Leiterin des e-werks. Sie
ist Initiatorin des e-werk-Festi-
vals Weimar und war Co-
Kuratorin des Projekts Afro-
pean Mimicry & Mockery

in Theatre, Performance &
Visual Arts am Mousonturm.

EL works as a dramaturg at
Klnstlerhaus Mousonturm
Frankfurt. Her previous roles
include working with Frie Leysen
on Theater der Welt 2010 and

at the Deutsches Nationaltheater
Weimar, where she ran the
e-werk. She initiated the e-werk
Festival in Weimar and co-
curated the project Afropean
Mimicry & Mockery in Theatre,
Performance & Visual Arts

at the Mousonturm.

795



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dieudonné
Niangouna

geboren in Brazzaville, Republik
Kongo, ist Autor, Schauspieler
und Regisseur. 1997 griindete

er mit seinem Bruder Criss
Niangouna die Compagnie Les
Bruits de la Rue. Er ist Leiter
des Festival Mantsina sur Scéne,
das jahrlich in Brazzaville statt-
findet, und war 2013 gemeinsam
mit Stanislas Nordey ,, Artiste
Associé“ des Festival d’Avignon.
Von 2014-2016 war er im Rah-
men des Projektes Afropean
Mimicry & Mockery in Theatre,
Performance & Visual Arts as-
soziierter Kiinstler am Kiinstler-
haus Mousonturm Frankfurt.
Hier produzierte und zeigte

er u.a. seine Theaterstiicke

Le Kung-Fu, Le Socle

des Vertiges und Nkenguégi.

DN born in Brazzaville, Republic
of Congo, is an actor, playwright
and stage director. Together with
his brother Criss Niangouna

he founded the Compagnie Les
Bruits de la Rue in 1997. He is
the artistic director of the festival
Mantsina sur Scéne, which
takes place annually in Brazzaville,
and was an ,,artiste associé”
together with Stanislas Nordey
at the Festival d’Avignon in

2013. From 2014-2016, he was
an associate artist at the
Klnstlerhaus Mousonturm
Frankfurt in the context of the
project Afropean Mimicry &
Mockery in Theatre, Performance
& Visual Art. Here, he produced
and presented the plays

Le Kung-Fu, Le Socle des
Vertiges and Nkenguégi.

Biografien — Biographies

Harold
Offeh

Der Kiinstler Harold Offeh arbei-
tet mit einer Bandbreite an
Medien wie Performance, Video,
Fotografie, Kunstvermittlung
und Soziokultur. Oft setzt Offeh
Humor als Mittel ein, um die
Zuschauer*innen mit histori-
schen Narrativen und zeitgenos-
sischer Kultur zu konfrontie-
ren, aullerdem interessiert er
sich fiir den Raum, der durch
das Bewohnen oder Verkorpern
von Geschichte erzeugt wird.

Er ist vielfach in GroRbritannien
und international ausgestellt
worden, u.a. an der Tate Modern
und Tate Britain, dem ICA

und Barbican in London, The
Studio Museum in Harlem,
MAC VAL und Kiinstlerhaus
Mousonturm Frankfurt. Er lebt
in Cambridge und ist Dozent
fiir Bildende Kunst an der Leeds
Beckett Universitét.

HO is an artist working in a
range of media including perfor-
mance, video, photography,
learning and social arts practice.
Offeh often employs humor

as a means to confront the viewer
with historical narratives and
contemporary culture, and

is interested in the space created
by inhabiting or embodying
history. He has exhibited widely
in the UK and internationally

at Tate Modern and Tate Britain,
ICA and Barbican in London,
the Studio Museum in Harlem,
MAC VAL and Kinstlerhaus
Mousonturm Frankfurt. He

lives in Cambridge. He is

a Reader in Fine Art at Leeds
Beckett University.

796

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Matthias
Pees

war zundchst als Journalist und
Theaterkritiker tatig, 1995-
2000 war er Dramaturg an der
Volksbiihne Berlin und 2000-
2003 am Schauspiel Hannover.
2003-2004 war er programm-
verantwortlicher Dramaturg der
Ruhrfestspiele Recklinghausen
NO FEAR 2004. 2004-2010
leitete er in Sao Paulo, Brasilien
als Geschaftsfiihrer das Produk-
tionsbiiro prod.art.br, war 2005
und 2008-2010 kiinstlerischer
Berater der Wiener Festwochen
und kuratierte Theaterfestivals
am Hebbel am Ufer, Berlin.
2010-2013 war er leitender
Dramaturg der Wiener Fest-
wochen. Seit Sommer 2013

ist er Intendant und Geschéfts-
fuhrer der Kiinstlerhaus
Mousonturm Frankfurt am
Main GmbH.

MP was first active as a jour-
nalist and theater critic. In
1995-2000 he was a dramaturg
at the Volksbihne Berlin and
from 2000 to 2003 at the
Schauspiel Hannover. From 2003
to 2004, he was the dramaturg
responsible for the program

at the Ruhrfestspiele in Reckling-
hausen NO FEAR 2004. From
2004 to 2010, he was the
manager of the production office
prod.art.br in Sdo Paulo, Brazil.
In 2005, and from 2008 to 2010,
he was the artistic advisor to

the Vienna Festwochen and cura-
ted theater festivals at the
Hebbel am Ufer in Berlin. From
2010 to 2013, he was the director
of dramaturgy of the Wiener
Festwochen. Since the summer
of 2013, he has been the artistic
director and general manager

of the Klinstlerhaus Mousonturm
Frankfurt am Main GmbH.

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48.

Anta
Helena
Recke

studiert Szenische Kiinste an
der Universitdat Hildesheim und
war Regieassistentin an den
Miinchner Kammerspielen. Sie
arbeitet solo und in verschie-
denen Konstellationen als Thea-
termacherin und Kiinstlerin.

AHR studies Scenic Arts at
Hildesheim University and
was assistant director at the
Milnchner Kammerspiele. She
works solo and in a range

of configurations as a theater
maker and artist.

297



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Nephertiti
Schandorf

ist Produzentin im Bereich Per-
formance, Audio und Bewegtes
Bild aullerhalb des Galerie-
Kontexts. Sie hat mittel- bis
gro3formatige Ausstellungen
und Programme mit den
Whitworth und Manchester
Galerien, dem Manchester
International Festival (2012-
2013) und die Reihe Artists’
Moving Image mit dem Royal
College of Art, dem BFI

und LUX (2013-2016) entwi-
ckelt, iibermittelt und dabei
assistiert. Seit 2017 produziert
sie Larry Achiampongs ehr-
geiziges Relic-Traveller-
Projekt.

NS is a producer of perfor-
mance, audio and moving images
in non-gallery contexts. She

has developed, delivered and
assisted on mid-to-large-scale
exhibitions and programs with
the Whitworth and Manchester
Galleries, Manchester Inter-
national Festival (2012-2013); and
the Artists’ Moving Image series
in collaboration with the Royal
College of Art, the BFI and LUX
(2013-2016). Since 2017 she is
Producer of Larry Achiampong’s
ambitious Relic Traveller

project.

Azadeh
Sharifi

ist promovierte Kultur- und
Theaterwissenschaftlerin.

Seit Oktober 2016 arbeitet sie
an ihrem PostDoc-Projekt
(Post)migrantisches Theater
in der deutschen Theaterge-
schichte — (Dis)Kontinuitdten
von Asthetiken und Narrativen
am Institut fiir Theaterwissen-
schaft der Ludwig-Maximilians-
Universitdt Miinchen. 2014—
2015 war sie Fellow am Inter-
nationalen Forschungskolleg
Interweaving Performance
Cultures der Freien Universitat
Berlin. Neben Lehr- und For-
schungstéatigkeit ist sie auch in
praxisnahen Feldern, u.a.

als Mitkuratorin des Festivals
Politik im Freien Theater

2018 in Miinchen tatig.

AS has a PhD in cultural and
theatre studies. Since October
2016 she has been working

on her post-doctoral project
(Post)Migrant Theatre in
German Theatre History —
(Dis)Continuities of Aesthetics
and Narratives at the Institute

of Theatre Studies at LMU
Munich. From 2014 to 2015 she
was a fellow of the internatio-
nal research center Interweaving
Performance Cultures at the
Free University Berlin. Alongside
her teaching and research she
is also active in fields closely re-
lated to practice, including
cocurating the festival Politik

im Freien Theater 2018

in Munich.

V144

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fannie
Sosa

ist Afro-Aktivistin, Kiinstlerin
und Curandera. Aktuell ar-
beitet sie an der kollaborativen
franzosisch-brasilianischen
Doktorarbeit Twerk & Torque:
pleasurable strategies for anti-
colonial survival in the age

of Black internet. Sie entwickelt
Mixed-Media-Wissenspakete
aus Performances / Video-
installationen / Gespréchsrun-
den / erweiterten Workshops,
in denen ihr Lust und deren
Vermittlung als radikale Wider-
standsmomente hin zu einer
verkorperten Evolutionspraxis
der Afro-Diaspora dienen. Sie
nutzt ihren Abschluss in Gender
Studies, um ihre Pussy heftiger
abgehen zu lassen als zuvor.
Fannie Sosa lebt und arbeitet
momentan zwischen Europa
und Stidamerika.

FS is an afro-descendant ac-
tivist, artist, and curandera,
currently doing a France-Brazil
co-directed PhD titled Twerk

& Torque: pleasurable strategies
for anti-colonial survival in

the age of Black internet. She
creates mixed-media knowledge
packages that span performance /
video installations / circular
talks / extended workshops,
using pleasure and its transmis-
sion as a radical act of re-
sistance for an embodied afro-
diasporic evolutionary praxis.
She uses her gender studies de-
gree to pop her pussy even
more severely than before.
Fannie Sosa currently lives and
works between Europe and
South-America.

Biografien — Biographies

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48.

Margarita
Tsomou

(Dr.) ist griechische Autorin,
Moderatorin, Dramaturgin und
Kuratorin. Sie gibt das femi-
nistische Missy Magazine mit
heraus, schreibt fiir Print

und Radio und moderiert die
griechische Sendung Elliniko
Randevou beim rbb/COSMO.
Thre Arbeit wird in Institu-
tionen wie Hebbel am Ufer,
Kampnagel Hamburg, Haus der
Kulturen der Welt, Onassis
Cultural Foundation Athen u.a.
gezeigt. Ihr jiingstes Projekt
war eine Veranstaltungsreihe
im diskursiven Programm

von Paul B. Preciado der
documenta 14.

Dr. MIT is a Greek writer, media
presenter, dramaturg and cu-
rator. She is the co-editor of the
feminist Missy Magazine,
writes for print and radio and
presents the Greek-language
program Elliniko Randevou

on rbb/COSMO. Her work has
been presented at institutions
including the Hebbel am Ufer,
Kampnagel Hamburg, Haus der
Kulturen der Welt and the
Onassis Cultural Foundation

in Athens. Her latest project
was a series of events with-

in Paul B. Preciado’s discursive
program for documenta 14.

799



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Malte
Wandel

studierte an den Hochschulen
in Dortmund, Ziirich und
Koln Fotografie und Medien-
kunst. Seit iiber zehn Jahren
beschéftigt er sich mit der
Geschichte der mosambikani-
schen Vertragsarbeiter*innen
in der ehemaligen DDR und
deren Schicksal nach dem Fall
der Berliner Mauer 1989.

2012 erschien beim Kehrer Verlag
Heidelberg sein Buch Einheit,
Arbeit, Wachsamkeit — Die
DDR in Mosambik. Er zeigte
seine Arbeiten in Ausstellungs-
hausern wie dem Museum
Folkwang in Essen, der
HALLE 14 in Leipzig und

C/0 Berlin. Er lebt in Miinchen.

MW studied Photography and
Media Arts at the universities

of Dortmund, Zurich and Cologne.
For more than ten years he has
been engaged with the history of
Mozambican contract workers

in the former GDR and their lives
after the fall of the Berlin Wall

in 1989. His book Einheit, Arbeit,
Wachsamkeit — The GDR in
Mozambique was published with
Kehrer Art Books Heidelberg in
2012. His works were presented
at art centres such as the
Museum Folkwang in Essen,
HALLE 14 in Leipzig and

C/O Berlin. He lives in Munich.

Biografien — Biographies

Julian
Warner

ist Wissenschaftlicher Mitar-
beiter am Institut fiir Kulturan-
thropologie der Universitat
Gottingen. Seine Schwerpunkte
sind Black European Studies,
Rassismus- und Popkultur-
forschung. Er ist Mitglied der
Gesellschaft fiir Kunst als
Forschung HAUPTAKTION.

JW is a research assistant

at the Institute of Cultural
Anthropology of Géttingen
University. His fields of research
are Black European Studies,
Critical Race Studies and
Popular Cultures. He is a mem-
ber of the artistic-research
group HAUPTAKTION.

200

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Julia
Wissert

wurde in Freiburg geboren. Vor
ihrem Studium war sie Regie-
assistentin am Theater Freiburg
und am Theater Basel. In Eng-
land studierte sie an der Univer-
sity of Surrey Drama and
Media. Sie war Regieassistentin
am Staatstheater Oldenburg,
bevor sie Theaterregie bei
Amelie Niermeyer am Mozar-
teum Salzburg studierte. 2014
erhielt sie den Kurt-Hiibner-
Regiepreis fiir ihre Diplominsze-
nierung Der Junge in der Ttir
am Staatstheater Wiesbaden.
Sie arbeitet als freie Regisseurin
u.a. am Maxim Gorki Theater
Berlin, Ballhaus Naunynstral3e
Berlin, Staatstheater Oldenburg
und am Nationaltheater Brno.

JW was born in Freiburg. Before
attending university she worked
as an assistant director at Theater
Freiburg and Theater Basel. In
England she studied Drama and
Media at the University of Surrey.
She was then an assistant di-
rector at Staatstheater Oldenburg
before studying Theatre Direc-
ting with Amelie Niermeyer at the
Mozarteum Salzburg. In 2014
she was awarded the Kurt Hiilbner
Director’s Prize for her diploma
production Der Junge in der

Tur at Staatstheater Wiesbaden.
She works as a freelance
director at theaters including
Maxim Gorki Theater Berlin,
Ballhaus NaunynstraBe Berlin,
Staatstheater Oldenburg

and the National Theatre Brno.

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48.

20/


https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Impressum

Herausgeber*innen: Elisa Liepsch, Julian Warner, Matthias Pees
Redaktion: Elisa Liepsch, Julian Warner
Korrektorat & Schlusslektorat: Miriam Loy, Anna McCarthy, Patrick Augustin
Ubersetzungen: ehrliche arbeit, Patrick Augustin, Isolde Schmitt,
David Tushingham, Lisa Wegener
Gestaltung & Satz: Bureau David Voss
Kiinstlerischer Font: Karo Akpokiere
Produktion: Druckhaus Kothen

Abbildungsverzeichnis

S.10 Lothar Lambert, 1 Berlin-Harlem (1974), Filmstill, © Lothar Lambert

S.138 Harold Offeh, The Mothership Collective, Alien Broadcasting
Corporation,Performance, 2006, © Harold Offeh

S.143  Sutapa Biswas, Flights of Passage (2015), © Sutapa Biswas. All rights
reserved, DACS 2017. Detail. Installation shot, Tate Britain, UK.

S.150 Larry Achiampong, Voyage of the Relic Traveller (2017)
4k video still, © Larry Achiampong

S.222 Malte Wandel, Blumenstrauss, ehemaliges Wohnheim, VEB Glas-
seidenwerk (2017), Oschatz, © Malte Wandel

S.226 Malte Wandel, Nelson Munhequete (2017), Oschatz, © Malte Wandel

S.230 Malte Wandel, Weg zum ehemaligen Wohnheim, VEB Glas-
seidenwerk (2017), Oschatz, © Malte Wandel

S.234  Malte Wandel, Nelson Munhequete, Parkplatz (2017), Oschatz,
©Malte Wandel

S.238 Malte Wandel, Nelson Munhequete, ehemaliges Wohnheim,
VEB Glasseidenwerk (2017), Oschatz, © Malte Wandel

S.242  Malte Wandel, Strducher, ehemaliges Wohnheim, VEB Glas-
seidenwerk (2017), Oschatz, © Malte Wandel

Print-ISBN 978-3-8376-4340-4
PDF-ISBN 978-3-8394-4340-8

Die Verwertung der Texte und Bilder ist ohne Zustimmung des Verlages urheber-
rechtswidrig und strafbar. Das gilt auch fiir Vervielfaltigungen, Ubersetzungen,
Mikroverfilmungen und fir die Verarbeitung mit elektronischen Systemen.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek:

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet tiber
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Gedruckt auf alterungsbestidndigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: http://www.transcript-verlag.de

Bitte fordern Sie unser Gesamtverzeichnis und andere Broschiiren

an unter: info@transcript-verlag.de

© 2018 transcript Verlag, Bielefeld

@@@ Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribu-
tion-NonCommercial-NoDerivs 4.0 Lizenz (BY-NC-ND). Diese
G E  Lizenz erlaubt die private Nutzung, gestattet aber keine Bear-
beitung und keine kommerzielle Nutzung. Weitere Informatio-
nen finden Sie unter https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
Um Genehmigungen fiir Adaptionen, Ubersetzungen, Derivate oder Wiederver-
wendung zu kommerziellen Zwecken einzuholen, wenden Sie sich bitte an
rights@transcript-verlag.de Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz
gelten nur fiir Originalmaterial. Die Wiederverwendung von Material aus
anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenangabe) wie z.B. Schaubilder,
Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere Nutzungsge-

nehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

hittps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13.02.2028, 13:00:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hitps://dol.org/10.14361/8783839443408 - am 13.02.2028, 13:



https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hitps://dol.org/10.14361/6783839443408 - am 13


https://doi.org/10.14361/9783839443408
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Einleitung / Introduction
	Everyone Has To Learn Everything Or Emotional Labor Rewind
	„Uh Baby It’s A White World“
	Vom Schreien Und Brüllen Oder Eine Andere Theatergeschichte Schreiben Ein Gespräch Mit
	Internationalität ≠ Interkultur. Eine Schwarze Deutsche Kritik
	Theater Als Solidarische Institution
	A White Institution’s Guide For Welcoming People Of Color* And Their Audiences
	Niv Acosta Repair / Reparations Part 1; Cultural Institutions Are Colonial Projects, Where’s The Lie
	Crisis In The Gallery: Curation And The Praxis Of Justice
	Reflecting Experiences Of Working With White-Dominated, Publicly-Funded Institutions In The Uk
	Eine Schwelle Bewohnen
	With Ahmed Isam Aldin And Ulf Aminde Negotiating Opacity And Transparency In The Art Academy
	Jenseits Des Willkommens. Sounds Und Moves Eines Hartnäckigen Ringens
	Die Dinge, Die Uns Zusammenhalten, Und Mehr
	Nelson Munhequete – Begegnungen Mit Einem Madgerman 2009–2017 Eine Text-Bild-Collage Von Malte Wandel
	Was Würden Wir Atmen, Wenn Weiße Menschen Nicht Die Luft Erfunden Hätten?
	„Gibt’s Hier Schwarze Profs?“ Gespräch Mit Einer Schwarzen Soziologie-Studentin
	Intelligenter Sein Als Die Situation Matthias Pees Im Gespräch Mit Dieudonné Niangouna
	Biografien
	Impressum

