
LITERATURBERICHT

Simone Wisotzki

Notfalls mit Gewalt? Globale Gerechtigkeit und die
Rechtfertigung militärischer Intervention

Der Literaturüberblick befasst sich mit neueren Debatten der internationalen Ethik
und globalen Gerechtigkeit zu Fragen militärischer Intervention. Sowohl in der
Internationalen Politischen Theorie (IPT) als auch in den Theorien der Internatio-
nalen Beziehungen (IB) finden sich Ansätze, die Fragen der Verantwortlichkeit von
Staaten jenseits eigener staatlicher Grenzen und der Reichweite der moralischen
Verpflichtung zur Solidarität mit notleidenden Menschen kontrovers diskutieren. In
der Debatte über den moralisch gerechtfertigten Einsatz von Gewalt wird darüber
gestritten, inwieweit der Schutz individueller Menschenrechte höher zu bewerten
ist als fundamentale Normen der Souveränität. Während sich aus kosmopolitischer
Perspektive gerechte Gründe für den Gewalteinsatz ergeben, monieren kritische
Ansätze die liberale Hierarchisierung globaler Gerechtigkeit. Diskursethische Ver-
fahren zeigen Auswege auf, sind aber ebenfalls mit Schwierigkeiten konfrontiert.
Für die Friedens- und Konfliktforschung sind diese Diskussionen von Interesse, weil
Gerechtigkeitsargumente von politischer Seite zur Überzeugung der öffentlichen
Meinung herangezogen werden und auf diese Weise Rechtfertigungsstrategien für
Gewalthandeln eine beständige Erweiterung erfahren.

Schlagworte: Internationale Ethik, Globale Gerechtigkeit, Theorie des »Gerechten Krieges«,
Humanitäre Intervention

Einleitung

Die Debatten um eine globale Ethik für internationale Beziehungen und Fragen der
globalen Gerechtigkeit haben in jüngster Zeit an Bedeutung gewonnen (Shapcott
2010; Hutchings 2010; G. Brock 2009; Frost 2009; Appiah 2006). Die Frage nach
der Verantwortlichkeit jenseits der eigenen staatlichen Grenzen und die moralische
Verpflichtung zur Solidarität mit notleidenden Menschen stehen dabei oftmals im
Mittelpunkt der Diskussion. Der Literaturüberblick will sich einem Ausschnitt die-

1.

98 Zeitschrift für Friedens- und Konfliktforschung 2. Jg (2013), Heft 1, S. 98 – 129

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 13:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98


ser sehr viel breiteren Debatte zu internationaler Ethik und globaler Gerechtigkeit
widmen. Die Frage nach der Verantwortung jenseits der eigenen staatlichen Gren-
zen umfasst auch das Themenfeld der Migration und das Recht auf Freizügigkeit
(Shapcott 2010: 151; G. Brock 2009: 190-212). Aus der Perspektive der globalen
Verteilungsgerechtigkeit geht es etwa um die Frage der Beseitigung von Armut und
globalen Disparitäten sowie grundlegend um eine gerechte globale (Weltwirt-
schafts-)Ordnung.1

Hier soll jedoch der Frage nachgegangen werden, inwieweit sich aus einer Per-
spektive globaler Gerechtigkeit eine Verantwortung von Staaten oder der interna-
tionalen Staatengemeinschaft ableiten lässt, die einen Gewalteinsatz, beispielsweise
im Fall schwerer Menschenrechtsverletzungen, und somit eine militärische Inter-
vention moralisch rechtfertigen.

Die Debatte um eine internationale Ethik des Einsatzes von Gewalt wird dabei
vom Spannungsfeld zwischen dem Schutz individueller Menschenrechte und der
Wahrung staatlicher Souveränität bestimmt. Dabei wird argumentiert, dass die so-
ziale Realität längst kosmopolitisch geworden sei und der Schutz individueller
Menschenrechte höher zu bewerten sei als fundamentale Normen der Souveränität,
Nichteinmischung und Nichtintervention. Der Streit zwischen Vertretern verschie-
dener Denkschulen dreht sich um die Frage, ob staatliche Souveränität angesichts
globaler Interdependenzen einen Anachronismus darstellt und militärische Inter-
ventionen gerade bei schweren Menschenrechtsverletzungen als moralische Ver-
pflichtung der internationalen Staatengemeinschaft angesehen werden muss, die
selbst dann geboten ist, wenn die rechtliche Instanz des UN-Sicherheitsrates darüber
keine Einigung erzielt. Moralische Rechtfertigungsstrategien, wie der Schutz von
Menschenrechten, wurden unter anderem nach dem NATO-Einsatz im Kosovo im
Hinblick auf die Legitimität und Legalität der Militärintervention in der Literatur
diskutiert (Hehir 2010: 83-104; Falk 2005: 36-41). Selbst der Irak-Krieg 2003 wurde
vom damaligen britischen Premierminister Tony Blair unter anderem mit Verweis
auf die schwereren Menschenrechtsverletzungen des autoritären Unrechtsregimes
Saddam Husseins moralisch gerechtfertigt. Auch die Idee der sogenannten »Schutz-
verantwortung« (responsibility to protect – R2P) gründet auf dem Nexus zwischen

1 Für wertvolle Anregungen und Kritik bedanke ich mich bei Carolin Anthes, Tanja Brühl, Cora Ditzel,
Nicholas Galbenis, Gregor Hofmann, Harald Müller, Peter Schlotter sowie den anonymen Gutach-
terInnen. Die Auswahl aus der umfangreichen Literatur zu diesem Thema kann nur selektiv und
damit subjektiv aus der Perspektive der Autorin erfolgen. Mögliche Versäumnisse fallen allein in
die Verantwortung der Autorin. Des Weiteren verzichtet der vorliegende Artikel auf eine geschlech-
tersensible Sprache; vielmehr ist die Geschlechterperspektive als Teil des Literaturüberblicks sys-
tematisch berücksichtigt worden.

Simone Wisotzki

ZeFKo 2 (2013): 1 99

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 13:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98


der Souveränität von Staaten und deren Verantwortung für ihre Bürger (MacFarlane
et al. 2004). Neben dieser »inneren Verantwortung« kommt in der Gerechtigkeits-
literatur immer wieder die Frage nach der »kollektiven« oder »äußeren Verantwor-
tung« der internationalen Staatengemeinschaft auf, die besonders dann relevant
wird, wenn Staaten diesen Anforderungen nicht nachkommen und systematisch mit
Gewalt gegen die eigene Bevölkerung vorgehen (Stahn 2007: 112; Welsh 2010:
273; Bellamy 2009; Evans 2009).2 Solche Bemühungen um eine stärkere Konsti-
tutionalisierung von Menschenrechten im Hinblick auf den Einsatz von Gewalt ge-
nerieren Ressentiments in den Reihen der Staaten des globalen Südens. Immer wie-
der werden dabei westliche Doppelstandards und die Selektivität in der bisherigen
Interventionspraxis angeprangert (Ayoob 2004: 110; Bellamy 2005). Gleichzeitig
begreifen zahlreiche dieser Staaten Souveränität und Nichteinmischung als Institu-
tionen freier Menschen und Errungenschaften des postkolonialen Zeitalters und so-
mit keineswegs als Anachronismus, sondern vielmehr als Gerechtigkeitsanspruch
(Bajpai 2003: 260).

Solche Unterschiede in den Gerechtigkeitsauffassungen zwischen Staaten be-
stimmen nicht nur die politischen Debatten in den internationalen Beziehungen,
sondern werden auch in der Literatur zur internationalen Ethik breit reflektiert. Der
folgende Literaturüberblick will sich den Darlegungen moralischer Rechtfertigun-
gen und differenter Gerechtigkeitsvorstellungen im Hinblick auf den Einsatz von
Gewalt primär aus einer theoretischen Perspektive widmen. Im Mittelpunkt der
Betrachtungen stehen darum Debatten im Rahmen der Internationalen Politischen
Theorie (IPT) und der internationalen Ethik sowie der Theorien Internationaler Be-
ziehungen (IB). Die Auswahl der einzelnen Denkschulen begründet sich dabei pri-
mär durch den Themenschwerpunkt – die Benennung gerechter Gründe für die
Rechtfertigung militärischer Gewalt. Die Debatten zur internationalen Ethik werden
auch unter dem Stichwort »normative IR theory«3 zusammengefasst, weil sie auf
der Grundlage eigener Werturteile Sollensansprüche für die internationale Politik
entwickeln und Handlungsanleitungen geben.4 Als zentrales Element findet sich in
der Literatur auch eine Wiederbelebung der Kategorien des »Gerechten Krieges«.

2 Stahn (2007: 112) rekapituliert den Prozess der Normgenese der R2P. Er argumentiert, dass mit der
Schutzverantwortung der Nexus zwischen staatlicher Souveränität und innerer wie äußerer Verant-
wortung von Staaten normativ gestärkt worden sei.

3 »IR« steht für »International Relations« und ist die englische Bezeichnung für die politikwissen-
schaftliche Teildisziplin »Internationale Beziehungen« (IB).

4 Vertreter normativer Theorien wollen sich damit von solchen IB-Theorien abgrenzen, die einen
Erklärensanspruch verfolgen (Erskine 2008: 9). Brown (2002: 3; 1992) wendet sich gegen die Dif-
ferenzierung von »normativ« und »positivistisch« und merkt kritisch an, dass die Formulierung

Literaturbericht

100

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 13:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98


Für die Friedens- und Konfliktforschung sind solche Debatten in mehrfacher Sicht
spannend und somit für den vorliegenden Literaturüberblick strukturgebend.5 So zeigt
sich in den überwiegend kosmopolitisch geprägten Diskursen der IPT, aber auch in den
Ansätzen der IB, dass Gerechtigkeitsargumente zur Begründung einer Vielzahl von
Interventionen herangezogen werden und hierüber die Rechtfertigungsgründe für Ge-
walthandeln eine beständige Erweiterung erfahren. Gefragt wird nicht mehr, ob ein
Krieg legal ist, sondern ob er sich moralisch rechtfertigen lässt. Kapitel 2 bietet zu-
nächst einen kursorischen Überblick über die verschiedenen Argumentationsstränge
innerhalb des Kosmopolitismus und die Differenzen zum Kommunitarismus im Hin-
blick auf die Frage nach der Verantwortung von Staaten jenseits der eigenen Grenzen.
In Kapitel 3 wird dann aus der Perspektive der IPT diese Verantwortung von Staaten im
Hinblick auf einen möglichen Gewalteinsatz ausbuchstabiert und der Argumentati-
onsgang zu den gerechten Gründen militärischer Gewalt entfaltet. Gleiches erfolgt
dann in Kapitel 4 aus der Perspektive ausgewählter Theorien der IB. Kapitel 3 und 4
sollen auch verdeutlichen, dass sowohl in der IPT als auch in den Theorien der IB auf
der Grundlage einer liberalen Logik der Menschenrechte und eines ethischen Indivi-
dualismus plurale Rechtfertigungsstrategien für Gewalthandeln entworfen werden,
die nicht nur auf theoretischer Ebene zur Entgrenzung legitimer Gründe für militäri-
sche Interventionen führen, sondern sich auch dazu eignen, von politischer Seite als
Rechtfertigungsstrategie und Überzeugungsargumentation gegenüber der Öffent-
lichkeit herangezogen zu werden. Auf diese Weise lässt sich selbst der militärisch er-
zwungene demokratische Regimewechsel auf der Grundlage von Argumentationsfi-
guren aus der internationalen Ethik rechtfertigen. Kritische Ansätze betonen die Idio-
synkrasien einer solchen moralisch gerechtfertigten Weltordnungspolitik und ver-
weisen auf den distinkten historisch-kulturellen, westlichen Kontext, in dem die
Mehrzahl der theoretischen Überlegungen entstanden ist, wie in Kapitel 5 herausge-
arbeitet wird. Der Literaturüberblick endet mit einem Plädoyer für eine stärker em-
pirisch-analytisch ausgerichtete Gerechtigkeitsforschung, die sich darauf konzen-
triert, die realpolitisch vorhandenen Differenzen und Friktionen zwischen Staaten im
Hinblick auf die jeweiligen Gerechtigkeitsvorstellungen zu eruieren, und Reichweite
und Grenzen kollektiver Verantwortung mit Blick auf den Einsatz militärischer Ge-
walt zu ermitteln.

moralischer Sollensansprüche nicht in jedem Fall ein konstitutives Element normativer Ansätze dar-
stellt. Andere bezeichnen mit der normativen Theorie internationaler Beziehungen die Debatte zwi-
schen Kosmopolitismus und Kommunitarismus (Cochran 1999: XV).

5 Auch die Arbeitsgemeinschaft für Friedens- und Konfliktforschung (AFK) hat sich in ihren Kolloquien
wiederholt mit dem Thema beschäftigt. Siehe dazu exemplarisch Imbusch (2007) sowie Jaberg/Schlot-
ter (2005).

Simone Wisotzki

ZeFKo 2 (2013): 1 101

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 13:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98


Globale Gerechtigkeit und die Verantwortung jenseits eigener Grenzen: Die
Debatte zwischen Kosmopolitismus und Kommunitarismus

Die ethische Perspektive in den IB beschäftigt sich allgemein mit moralwissen-
schaftlichen Fragestellungen, konkret mit den Prinzipien menschlicher Pflichten
jenseits nationalstaatlicher Grenzen, auch gegenüber »Fremden« (Shapcott 2010:
4). Moral wird dabei verstanden als eine Form praktischen, intersubjektiven Wis-
sens, welches richtiges Handeln in Entscheidungssituationen anleitet (Habermas
1999 a: 273; Hasenclever 2000: 117). Gerechtigkeit lässt sich allgemein zunächst
mithilfe des suum cuique-Prinzips erfassen: Gerecht ist eine Ordnung dann, wenn
alle Akteure aus ihrer Perspektive das ihnen Zustehende erhalten haben.6 Allgemein
lassen sich die Dimensionen globaler Gerechtigkeit mit Nancy Fraser (2008: 19;
2006) in den Kategorien Verteilung, Repräsentation und Anerkennung fassen.

Die Perspektive der internationalen Ethik bildet gleichsam den wissenschaftli-
chen Rahmen für die Untersuchung moralischer Kategorien und Gerechtigkeits-
prinzipien auf globaler Ebene. Christoph Broszies und Henning Hahn (2010: 12)
sprechen von einem Paradigmenwechsel, den die Debatte um globale Gerechtigkeit
ausgelöst habe. So wurden die in der Gerechtigkeitstheorie zur Verfügung stehenden
Begrifflichkeiten und Modelle mit dem Blick auf den Nationalstaat entwickelt und
lassen sich von daher nicht ohne Weiteres auf die globale Ebene übertragen. John
Rawls (2001; 1972), der »Vater« der modernen Gerechtigkeitsforschung, zeigte sich
selbst zögerlich, seine auf der nationalstaatlichen Ebene entwickelten liberalen Ge-
rechtigkeitsprinzipien auf die weltpolitischen Verhältnisse zu übertragen. In seinem
»Recht der Völker« (1999) fragt Rawls nach den völkerrechtlichen Grundsätzen
liberaler Außenpolitik. Hierfür entwickelt er ein zweistufiges Modell: Während das
Wohlergehen der Bevölkerung und damit soziale Gerechtigkeit als partikulare Ge-
rechtigkeitsprinzipien auf nationalstaatlicher Ebene zu realisieren sind, obliegt es
vor allem den demokratischen Staaten, die institutionellen Voraussetzungen in glo-
balem Maßstab zu schaffen.7 Für die internationale Ebene benennt Rawls (1999:
37) notwendige minimale und eher allgemeine Gerechtigkeitsprinzipien, wie etwa
die wechselseitige Nichteinmischung (non-intervention), das Recht auf Selbstver-

2.

6 Das suum cuique-Prinzip ist von Platon als Grundsatz der Verteilungsgerechtigkeit formuliert wor-
den (Forst 2010: 31). Prinzipiell lässt es sich jedoch auch auf die anderen Dimensionen der Gerech-
tigkeit (Anerkennung, Verfahren) übertragen.

7 Da Rawls in seiner Konzeption von »Gerechtigkeit als Fairness« (2001) der politischen Ordnung
der Demokratie Vorrang vor philosophischen Überlegungen der Gerechtigkeit einräumt, ist es für
das »Recht der Völker« (1999) konsequent, ebenfalls Unterschiede in der politischen Ordnung von
Gesellschaften zu berücksichtigen. Siehe dazu Goldstein (2012: 85).

Literaturbericht

102

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 13:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98


teidigung und die Achtung von Menschenrechten (Broszies/Hahn 2010: 43).8 Zu-
dem differenziert Rawls Staaten bzw. Völkergemeinschaften entlang ihrer politi-
schen Verfasstheit. Liberale Demokratien können solche nicht-liberalen Staaten als
völkerrechtlich gleichwertig anerkennen, die grundlegende Menschenrechte befol-
gen.9 Gegenüber den »burdened societies« (Rawls 1999: 63) besteht dann zumindest
eine grundlegende Verpflichtung der Hilfeleistung.

Vertreter eines moralischen Kosmopolitismus argumentieren, dass eine solche
»Arbeitsteilung«, wie Rawls sie vornimmt, in der heutigen interdependenten, glo-
balisierten Weltpolitik nicht ausreicht und wir eine moralische Verpflichtung jen-
seits staatlicher Grenzen haben, jene Verteilungsungerechtigkeiten, die sich insbe-
sondere in Gestalt von Armut und Unterernährung zeigen, zu beseitigen (Pogge
2007: 34; Beitz 1979: 128). Rawls wird neben seiner Akzeptanz illiberaler Regime
als völkerrechtlich gleichwertige Subjekte von kosmopolitischer Seite auch vorge-
halten, die eigenen, auf nationalstaatlicher Ebene in »Theory of Justice« (1972)
gewonnenen, Gerechtigkeitsprinzipien, wie das elementarer Bürgerrechte der Frei-
heit und Chancengleichheit, in seiner Konzeption globaler Gerechtigkeit außer Acht
gelassen zu haben (Moellendorf 2002: 15). Charles Beitz (1979: 144-153) überträgt
Rawls’ kontraktualistische Gerechtigkeitskonzeption auf die globalen Verhältnisse
und argumentiert, dass die Realisierung eines globalen Freiheits- und Differenz-
prinzips auch im rationalen Interesse der Menschen weltweit sein müsste.

In den Konzeptionen einer internationalen Ethik und der globalen Gerechtigkeit
finden sich verschiedene Varianten des Kosmopolitismus. Die Ursprünge der
cosmopolis gehen zurück bis in die griechische Antike: Die Stoiker entwickelten
mit der Idee des Weltbürgertums Vorstellungen der historischen Kontingenz staat-
licher Grenzen (Beardsworth 2011: 17).10 Der moralische Kosmopolitismus11

8 Rawls (1999: 29) selbst spricht in seiner Abhandlung bewusst vom Recht der Völker und versteht
darunter konstitutionelle Demokratien, die ihre Beziehungen mittels Gerechtigkeitsprinzipien re-
gulieren. Während BürgerInnen aus seiner Sicht rational handeln, macht er in souveränem staatli-
chen Handeln expansionistische Bestrebungen aus – dieses vermag unter Umständen zu hegemo-
nialen Kriegen führen.

9 Rawls (1999: 63) bezeichnet diese Gesellschaften als »decent hierarchical societies« und diffe-
renziert sie von »outlaw states« und »burdened societies«.

10 Allerdings entsprang aus dieser Form des ethischen Weltbürgertums noch keine staatszentrierte
Gerechtigkeitskonzeption, die sich erst mit dem Aufkommen eines staatszentrierten Rechtsdenkens
entwickeln konnte (Broszies/Hahn 2010: 13).

11 Gillian Brock (2009: 11-13) verweist auf die Bandbreite kosmopolitischer Gerechtigkeitsansätze,
etwa auf utilitaristische oder auch Kantianische Ansätze. Beardsworth (2011: 21-47) differenziert
dagegen zwischen dem kulturellen, moralischen, normativen, institutionellen, politischen und
rechtlichen Kosmopolitismus. Siehe dazu auch G. Brock/Brighouse (2005) sowie Tan (2004:
10-12).

Simone Wisotzki

ZeFKo 2 (2013): 1 103

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 13:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98


knüpft daran an und nimmt eine »common human community« (Shapcott 2010: 15)
auch jenseits nationalstaatlicher Grenzen an. Diesem Ansatz zufolge gelangen Men-
schen auch auf globaler Ebene zu gemeinsamen normativen Maßstäben, wie Moral-
und Gerechtigkeitsüberzeugungen, weil sie im Sinne Kants alle gleichermaßen mit
Vernunft und Rationalität ausgestattet sind. Dagegen vertreten institutionelle Kos-
mopolitisten die Auffassung, dass globale Gerechtigkeitsprinzipien nicht individu-
ell, sondern vor dem Hintergrund internationaler Missstände von globalen Aus-
grenzungs-, Ausbeutungs- und Herrschaftsstrukturen zu begründen seien, um den
Effekten solcher strukturellen Ungerechtigkeiten zu begegnen (Broszies/Hahn
2010: 12). Thomas Pogge (2002 a: 14) überträgt deshalb Rawls’ Differenzprinzip
auch auf die internationale Ebene: Ökonomische Vorteile sind nur solange gerecht-
fertigt, solange auch die Benachteiligten davon profitieren. Er argumentiert für
Verteilungsgerechtigkeitsprinzipien auf der Grundlage minimalmoralischer Scha-
densvermeidung: Gerade weil die bestehenden weltwirtschaftlichen Institutionen
zur Armut beitrügen, leite sich daraus eine Verantwortung der »global rich« für die
Armen ab, die verantwortlichen Institutionen so zu verändern, dass solche Ausbeu-
tungsstrukturen beseitigt würden.

Pogge (2002 a: 125) zufolge lässt sich die kosmopolitische Moral allgemein an-
hand von drei Kriterien zusammenfassen: Individualismus, Universalismus und
Allgemeinheit der Verpflichtungen.12 Wenn Individuen aufgrund ihrer Staatsange-
hörigkeit schlechtere Lebenschancen haben, folgt im Kosmopolitismus eine mora-
lische Verpflichtung, die sich Menschen als Menschen mit dem Ziel schulden, Leid
zu vermeiden und aktiv gegen Unrecht und Ungleichheit vorzugehen (Lu 2000:
263). Individuelle Menschenrechte erhalten Priorität gegenüber den Prinzipien
staatlicher Souveränität (Pogge 1992: 58).

Kosmopolitisten sind überzeugt, dass sich universelle Gerechtigkeitsprinzipien
ermitteln lassen, die jedem Menschen gleichermaßen zustehen. Uneinigkeit besteht
jedoch über die Reichweite und den Umfang solcher Menschenrechte (Pogge
2002 b: 158) – vor allem inwieweit und in welchem Umfang sie ökonomische un-
doder soziale Gerechtigkeit umfassen (Caney 2005: 102-147; Moellendorf 2002:
36). Martha Nussbaum (2006) entwirft den sogenannten »Fähigkeitenansatz« (ca-
pabilities), der umfassende Forderungen an das Prinzip der Verteilungsgerechtig-
keit stellt: Je gravierender Ungleichheiten zwischen den Menschen ausfallen, desto

12 Caney (2010: 148) nennt diese Form des Kosmopolitismus auch »justice-based«, weil es ihm um
die Feststellung globaler Gerechtigkeitsprinzipien gehe.

Literaturbericht

104

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 13:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98


komplexer müssten die Forderungen nach Gleichheit ausfallen.13 Nussbaums Liste
der grundlegenden menschlichen Fähigkeiten ist nahezu deckungsgleich mit der
Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte, weshalb sie ihre Gerechtigkeitstheorie
auch als »Menschenrechtsansatz« bezeichnet (Nussbaum 2006: 392). Sie hat in-
nerhalb des Kosmopolitismus eine der gehaltvollsten Gerechtigkeitskonzeptionen
entworfen, die auch Aspekte sozialer Gerechtigkeit umfasst – allerdings ist dieser
Fähigkeitenansatz selbst unter Kosmopolitisten umstritten.

Die kommunitaristische Kritik am Kosmopolitismus entzündet sich unter ande-
rem auch daran, dass dieser den profunden kulturellen und normativen Pluralismus
in der Welt übersehe. Gerade deshalb sei die kosmopolitische Idee der menschlichen
Gleichheit eine elementare Ungerechtigkeit und als Grundlage für die Annahme
globaler Gerechtigkeitspflichten zu schwach. Gerechtigkeit entstehe im Kontext der
jeweiligen Gemeinschaft und falle unterschiedlich aus, wenn man etwa nach China
oder in die Vereinigten Staaten blicke (Walzer 2006; Brown 2002: 92-93; 1992).
Kommunitaristen vertreten die Auffassung, dass nur Menschen einer abgrenzbaren
Gemeinschaft Subjekte von Gerechtigkeit sein können, denn nur dieser Personen-
kreis lebe in einer für Gerechtigkeit konstitutiven Beziehungsform zusammen. Ge-
rechtigkeit ist diesem Ansatz zufolge also von vornherein kontextual und partikular
angelegt und somit nicht von globaler Gültigkeit (Miller 2007: 263; 2005; Walzer
1994: 83). Kommunitaristen verweisen auf die Relevanz von Grenzen, an denen der
Anspruch von (sozialer) Gerechtigkeit ende (Nagel 2005).

Bei aller Betonung der Differenzen identifizieren auch Kommunitaristen ein –
wenn auch schwaches – universalistisches Element. Menschen aus verschiedenen
Kulturen vollziehen im globalen Raum eine wechselseitige Annäherung – daraus
entstehe eine neue, transnationale Gemeinschaft, in der sich eine gemeinsame,
wenngleich auch nur dünne Schicht an Handlungsnormen herausbilden könne. So
lassen sich auch moralische und noch konkreter humanitäre menschenrechtliche
Pflichten jenseits gemeinschaftlicher Grenzen feststellen. In diesem Zusammen-
hang wird auch auf globaler Ebene ein Minimalmoralismus, unter anderem in Form
der Schadensvermeidung, anerkannt (Shapcott 2010: 59; Miller 1999: 197; Walzer
1994: 103; Hutchings 1999). Kommunitaristen würden aber die Frage der Verant-
wortung jenseits staatlicher Grenzen weitaus restriktiver beantworten als Vertreter
des Kosmopolitismus. Im folgenden Kapitel soll nun der Frage nachgegangen wer-

13 Nussbaum (2006: 2) kritisiert andere Theorien sozialer Gerechtigkeit dafür, dass sie stets den Na-
tionalstaat zum Ausgangspunkt ihrer Überlegungen machten. Eine Theorie globaler Gerechtigkeit
müsse neue theoretische Strukturen entwickeln, um der globalen Ungleichheit zu begegnen.

Simone Wisotzki

ZeFKo 2 (2013): 1 105

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 13:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98


den, inwieweit sich daraus auch moralische Verpflichtungen ableiten lassen, die den
Einsatz von militärischer Gewalt rechtfertigen.

Solidarität jenseits staatlicher Grenzen? Kosmopolitische
Rechtfertigungsgründe für die militärische Intervention

In der Debatte um eine internationale Ethik des Einsatzes von Gewalt (use of
force) geht es um die Frage der Reichweite und Handlungsimplikationen der Ver-
antwortung von Staaten jenseits der eigenen staatlichen Grenzen. Haben andere
Staaten im Fall von Menschenrechtsverletzungen die moralische Verpflichtung,
notfalls auch militärisch zu intervenieren? So wie Rawls als »Vater« der Gerech-
tigkeitsdebatte begriffen wird, kommt Michael Walzer dieser Status in Fragen des
»Gerechten Krieges« zu. Walzer (1977: 54) argumentiert prinzipiell kommunita-
ristisch und verteidigt die Nichteinmischung in die inneren Angelegenheiten der
Staaten sowie das Prinzip der Nichtintervention.14 In seiner Argumentation folgt er
der liberalen Überzeugung John Stuart Mills und sieht einen starken Zusammenhang
zwischen der äußeren Souveränität von Staaten und der staatlichen Verpflichtung,
im Inneren für das individuelle Wohlergehen der eigenen Bürger zu sorgen. Der
gerechte Grund für den Gewalteinsatz ist die Selbstverteidigung im Fall einer äu-
ßeren Aggression, weil damit nicht nur das staatliche Selbstbestimmungsrecht, son-
dern auch die individuellen Rechte der Bürger bedroht würden. Konsequenterweise
impliziere staatliche Selbstbestimmung auch, dass im Fall von Bürgerkriegen eine
Einmischung von außen unterbleiben sollte.15 Walzer (1977: 90) nennt drei mögli-
che Einschränkungen des Souveränitätsprinzips und Rechtfertigungsgründe für In-
terventionen: erstens Sezessionen oder nationale (postkoloniale) Befreiungsbewe-
gungen; zweitens Konter-Interventionen und drittens humanitäre Interventionen.
Bei schweren Menschenrechtsverletzungen hält er eine Revision des »legalist pa-
radigma« und der Prinzipien der Nichteinmischung und Nichtintervention für ge-
rechtfertigt, wenn eine angemessene Aussicht auf einen Erfolg der Intervention be-

3.

14 Erskine (2000: 583-588) weist Walzer nach, dass er in seiner Argumentation durchaus kosmopo-
litische Züge aufweist. Sein Beispiel vom »nackten Soldaten«, der im Feind den Menschen erkennt
und sich dem Schießbefehl verweigert, ist für sie Beweis, dass auch Walzer der Idee einer »common
humanity« jenseits staatlicher Grenzen nachspürt.

15 Hierfür verweist er erneut auf die millsche Analogie zwischen der Kultivierung individueller Frei-
heit und nationaler Selbstbestimmung: »Members of a political community must seek their own
freedom, just as the individual must cultivate his own virtue. They cannot be set free, as he cannot
be made virtuous, by any external force« (Walzer 1977: 87).

Literaturbericht

106

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 13:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98


steht (Walzer 1977: 106-107).16 In späteren Werken sieht Walzer (2003: 40; 2002:
938) die Lehre vom »Gerechten Krieg« in ernster Gefahr, da sie sowohl von Seiten
der Politik wie auch des Militärs verstärkt missbräuchlich verwendet würde.17

Neuere Konzeptionen zur Lehre des »Gerechten Krieges« argumentieren dagegen
primär kosmopolitisch.18 Sie verweisen auf die veränderte weltpolitische Aus-
gangslage und neue Kriegsformen, die eine zeitgemäßere Interpretation der Lehre
vom »Gerechten Krieg« notwendig machten. Walzers Kriegstypologie sei überholt;
statt staatlicher Sicherheit müsse menschliche Sicherheit zum Fokus einer zeitge-
mäßeren Interpretation des »Gerechten Krieges« gemacht werden (Hudson 2009:
44). So argumentiert beispielsweise Patrick Hayden (2005: 158-160) auf der Grund-
lage des moralischen und normativen Kosmopolitismus, individuelle moralische
Rechte seien bereits in den Normen und Regeln des bestehenden Menschenrechts-
regimes verankert und diese Institutionalisierung würde sich auch in anderen Poli-
tikfeldern fortsetzen.19 Auf eine ähnliche Begründung greift Habermas in seinen
Überlegungen zum Kosovo-Konflikt zurück, wenn er davon spricht, dass die Inter-
vention »einen Sprung auf dem Wege des klassischen Völkerrechts der Staaten zum
kosmopolitischen Recht einer Weltbürgergesellschaft bedeuten« könnte (Habermas
1999 b).20

Simon Caney (2005: 194) kritisiert Walzer dafür, dass dieser Souveränität und
Staatenrechte über den Schutz individueller Menschenrechte stelle. Walzers staats-
zentrierte Ordnung lasse die Möglichkeit weitgehender innerer Repressionen gegen
die eigene Bevölkerung zu und versäume es, Individuen in angemessener Weise vor

16 In diesem Fall verletzt der Staat, der Gewalt gegen seine Bevölkerung ausübt, die individuellen
Rechte seiner BürgerInnen und verwirkt damit seine souveränen Grundrechte. Diese Idee, dass
staatliche Souveränität kontraktualistisch eingeschränkt ist und staatliche Autorität die Sicherheit
der BürgerInnen beinhaltet, lässt sich ideengeschichtlich schon bei Jean Bodin und Thomas Hobbes
finden. Die Idee der »popular sovereignty« ist beispielsweise auch in der amerikanischen Unab-
hängigkeitserklärung von 1776 verankert worden. Siehe dazu Glanville (2010: 240), Jahn (2012:
43-53) sowie Nardin (2002).

17 Walzer bemängelt hierbei vor allem die Entgrenzung der gerechten Gründe bis hin zum »regime
change« und die Vernachlässigung des ius in bello gerade auch im Hinblick auf den Schutz von
Nicht-Kombattanten.

18 Beardsworth (2011: 29-40) benennt neben dem moralischen auch den normativen sowie den recht-
lichen (legal) Kosmopolitismus.

19 Habermas (2004: 160-165) verweist auf die Vielzahl neuer Institutionen, die für ihn einen wach-
senden Korpus des Weltbürgerrechts ausmachen. Als Beispiel nennt er den Internationalen Straf-
gerichtshof, der individuelle Rechte jenseits staatlicher Grenzen stärke.

20 Beardsworth (2011: 37) sieht Habermas als den Prototypen des rechtlichen Kosmopoliten. Zu Ha-
bermas’ moralischem Dilemma siehe Fn. 33.

Simone Wisotzki

ZeFKo 2 (2013): 1 107

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 13:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98


Übergriffen durch Unrechtsregime zu schützen.21 Der kosmopolitische Standpunkt
würde vielmehr nach einer Revision des ius ad bellum-Prinzips des »gerechten
Grundes« (just cause) verlangen (Fabre 2008: 965). Kosmopolitisten verweisen auf
die Bedeutsamkeit der moralischen Legitimität von Staaten: Neben der Wahrung
von Menschenrechten muss es Staaten auch darum gehen, ihre Herrschaft über die
Zustimmung der eigenen Bevölkerung zu sichern. Für Darrel Moellendorf (2002:
161) ist es nicht nur eine Frage der Zustimmungsfähigkeit staatlichen Handelns,
sondern auch der inneren Verfasstheit von Staaten. Deshalb zweifelt er am gerechten
Grund der Intervention gegen den Irak im Jahre 1991: Die Intervention brachte
seiner Meinung nach keine nachhaltigen Verbesserungen für die Kuwaiter, da das
Unrechtsregime auch danach noch weiterexistiert habe. Caney (2005: 204) erweitert
die kosmopolitische Auslegung des gerechten Grundes: Die Intervention ist dann
gerechtfertigt, wenn ein Krieg einen gerechteren Staat im Sinne der kosmopoliti-
schen Prinzipien der Gewährleistung bürgerlicher Grundfreiheiten hervorbringen
würde.22 Fernando R. Tesón (2005: 2; 2003) hält humanitäre Interventionen für
angemessen, wenn sich dadurch Unrechtsregime oder innerstaatliche Anarchie be-
seitigen lassen (Bellamy 2006: 202). In einer solchen selektiven kosmopolitischen
Lesart des »Gerechten Krieges« würde sich der externe, militärisch erzwungene
demokratische Regimewechsel moralisch rechtfertigen lassen, auch wenn er gegen
die Normen der Nichtintervention und Nichteinmischung der UN-Charta und somit
gegen bestehendes Völkerrecht verstoßen würde.

Kimberly A. Hudson (2009: 55) verweist auf die im Rom-Statut identifizierten
Kriegsverbrechen, die einer Neuinterpretation der gerechten Gründe für eine be-
waffnete Intervention zugrunde gelegt werden könnten. Sie betont allerdings auch,
dass mit dem gerechten Grund nur der Typ des Verbrechens benannt sei und die
übrigen Kriterien der Lehre vom »Gerechten Krieg«23 ebenfalls in Gänze in An-
schlag gebracht werden müssten, um eine militärische Intervention zu rechtfertigen

21 Caneys Kritik richtet sich diesbezüglich nicht nur gegen Walzer, sondern auch gegen Nardin
(1983).

22 Caney (2005: 240-244) selbst benennt eine ganze Reihe von Gründen, weshalb Interventionen –
und im besonderen humanitäre Interventionen – oftmals wenig Aussicht auf (nachhaltigen) Erfolg
haben (mangelnde Kenntnis der lokalen Gegebenheiten; Eigeninteresse statt altruistischer Motive
der intervenierenden Staaten; Widerstand gegen die Intervention durch die Bevölkerung; millsche
Überlegungen: politische Systeme nur dann nachhaltig stabil, wenn die Bevölkerung dahinter
steht).

23 Die Kriterien des Gerechten Krieges umfassen im Hinblick auf das ius ad bellum (Recht zum Krieg)
neben dem gerechten Grund auch den Aspekt des Erfolgs, der legitimen Autorität, der richtigen
Intention und des letzten Mittels (last resort). Mit Blick auf das ius in bello (Recht im Krieg) werden
die Kriterien der Angemessenheit der Mittel und des Schutzes von Nicht-Kombattanten (discri-
mination) angeführt. Siehe dazu Bellamy (2006: 127).

Literaturbericht

108

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 13:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98


(Hudson 2009: 59). Legt man die Kriterien der Lehre vom »Gerechten Krieg« in
Gänze als Maßstab zugrunde, dann kommen Autoren selbst im Fall des NATO-
Einsatzes im Kosovo zu dem Schluss, dass die Intervention auch moralisch nicht
legitim war (Mayer 1999: 317; Merkel 2004: 130; Haspel 2002: 215).24

Zusammengefasst zeigt sich, dass die Lehre des »Gerechten Krieges« im Kos-
mopolitismus verstärkt zur Anwendung kommt. Diese neuere kosmopolitische In-
terpretation vom »Just War« lassen sich mittels vier zentraler Prinzipien zusam-
menfassen: 1.) Aus dem Individualismus, woraus folgt, dass die Rechte der Men-
schen zu schützen sind (Elshtain 2003: 66); 2.) Daraus, dass Staaten und ihre poli-
tischen Institutionen die Menschenrechte ihrer Bürger wahren müssen, zumindest
aber nicht verletzen dürfen; 3.) Daraus ergibt sich eine moralische Verpflichtung
anderer Staaten, Menschenrechte auch jenseits der eigenen Staatsgrenzen zu schüt-
zen; 4.) Die militärische Intervention muss erfolgversprechend im Sinne des Men-
schenrechtsschutzes sein (Caney 2005: 232-233; Moellendorf 2002: 142).25 Inner-
halb des Kosmopolitismus lassen sich jedoch durchaus unterschiedliche Positionen
der moralischen Rechtfertigung des Gewalteinsatzes ermitteln. Insgesamt lässt sich
feststellen, dass dort, wo die Kriterien des »Gerechten Krieges« selektiv verwendet
werden, eine Tendenz zur Entgrenzung eines gerechtfertigten Gewalthandelns zu
beobachten ist.

Solidarität jenseits staatlicher Grenzen? Rechtfertigungen aus der
Perspektive der Theorien Internationaler Beziehungen

Ähnlich wie in der IPT lassen sich auch in den Theorien der IB eine ganze Bandbreite
von unterschiedlichen Ansätzen identifizieren, die Aussagen zur Verantwortlichkeit
von Staaten jenseits der eigenen Grenzen im Hinblick auf die Rechtfertigung mili-
tärischer Interventionen machen.26 In der IB-Debatte bildet das Spannungsfeld zwi-
schen individuellen Rechten bzw. Menschenrechten und staatlicher Souveränität

4.

24 Zu diesem Schluss gelangt auch Hudson (2009: 157). Zwar sei ein gerechter Grund auf der Basis
der im Rom-Status ausgewiesenen Kriegsverbrechen gegeben, doch seien die Kriterien »last resort,
proportionality and likelihood of success« nicht gewährleistet gewesen. Die oben zitierten Autoren
begründen ihre Ablehnung primär mit der Missachtung des ius in bello. Aber auch Kriterien des
ius ad bellum seien nicht erfüllt gewesen, beispielsweise das Kriterium des letzten Mittels oder
auch der legitimen Autorität.

25 Manche Kosmopoliten, wie Beitz (1979: 390), sehen gerade im vierten Punkt ein Problem und
stehen humanitären Interventionen von daher eher skeptisch gegenüber.

26 Der Fokus der Auswahl aus den verschiedenen Theorien der IB liegt auf den normativen Ansätzen.
Häufig wird darunter auch der Sozialkonstruktivismus subsumiert – da er allerdings keine sub-
stanziellen ethischen Aussagen macht, wird er hier im Sinne Hoffmanns (2009) nur als möglicher
Ansatz der Diskursethik reflektiert. Siehe dazu Kapitel 5.

Simone Wisotzki

ZeFKo 2 (2013): 1 109

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 13:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98


den Rahmen für die Debatte zwischen den und innerhalb der verschiedenen Denk-
schulen. Am deutlichsten artikuliert findet sich diese Differenz in den zwei Ansätzen
der Englischen Schule. In deren pluralistischer Lesart bilden Staaten Institutionen
mit dem Ziel, Krieg und Gewalt zwischen ihnen zu minimieren, nicht aber zu eli-
minieren. Staatliche Souveränität und das Prinzip der Nichteinmischung bleiben
ordnungsstiftende Prinzipien – Gerechtigkeit ist im pluralistischen Ansatz Aufgabe
der jeweiligen Nationalstaaten (Bull 1977; Dunne 1998; Jackson 2000; Wheeler
1992: 477). Dennoch kann über moralische und rechtliche Normen eine Begrenzung
von menschlichem Leid auch auf internationaler Ebene erreicht werden. Solche
Normen sind in grundlegenden harm conventions, etwa im internationalen Völker-
recht, realisiert. Neuere Ansätze der Englischen Schule wollen über die universale
Definition solcher harm-Prinzipien eine konsensuale, minimale Gerechtigkeitsethik
für die internationalen Beziehungen entwickeln.27 Die Grenze der Solidarität ist für
Andrew Linklater jedoch im Fall von Gewaltanwendung zum Schutz von Men-
schenrechten oder bei humanitären Interventionen erreicht – beides dürfe keine
»basic norm of world politics« werden (Linklater 2002: 147; 2006: 334).

Vertreter des solidarischen Ansatzes der Englischen Schule befürworten weiter-
gehende Grundsätze.28 Die Konzeption von Ordnung und Gerechtigkeit in der plu-
ralistischen Variante der Englischen Schule ist für Solidaristen Ausdruck eines
überkommenen weltpolitischen Verständnisses aus Zeiten des Ost-West-Konflikts
(Hurrell 2003: 26). Ihnen zufolge weisen die normativen Strukturen der internatio-
nalen Gemeinschaft inzwischen deutliche Zeichen größerer Solidarität und geteilter
Gerechtigkeitsüberzeugungen auf (Buzan 2004: 141; Wheeler 2000: 12).29 Das
Ordnungsprinzip der staatlichen Souveränität beinhalte die globale Verantwortung
des Schutzes aller Menschen. Einer solchen kosmopolitischen Moral entspräche als
Institution die humanitäre Intervention, die notfalls auch gegen den Willen der herr-
schenden Regierung zum Schutz der Menschen(rechte) veranlasst werden müsse
(Roennfeldt 1999: 141-168; L. Brock 2002: 214). Die Staatenräson der Nichtein-
mischung und Kriegsverhütung wird somit kosmopolitischen Gerechtigkeitsüber-
zeugungen untergeordnet (Dunne/Wheeler 2004: 18). Gewaltanwendung wird le-

27 Auf diese Weise lässt sich für Linklater (2002; 2006) auch die Differenz zwischen Pluralismus und
Solidarismus sowie Kommunitarismus und Kosmopolitismus überwinden. Die Vermeidung
menschlichen Leids dient für ihn als Prinzip, über das sich eine Verantwortung jenseits staatlicher
Grenzen ableiten und gleichsam in eine minimale Gerechtigkeitsethik überführen lässt.

28 Buzan (2004: 149) weist zu Recht darauf hin, dass das Argument des Menschenrechtsschutzes
schon in den Anfängen der Englischen Schule eine wichtige Rolle gespielt hat, beispielsweise bei
Vincent (1986: 114).

29 In dieser Argumentation finden sich auffällige Übereinstimmungen mit dem von Beardsworth
(2011: 29-34) entwickelten normativen Kosmopolitismus.

Literaturbericht

110

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 13:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98


gitim, wenn sie dem Schutz des Individuums dient. Neben Genozid und Völkermord
rechtfertigen auch Massenvertreibung und Staatszerfall die Solidarität der interna-
tionalen Staatengemeinschaft (Wheeler 2000: 34). Allerdings präferieren die Soli-
daristen der Englischen Schule andere Formen der politischen Steuerung jenseits
der militärischen Gewaltanwendung: Präventiver Diplomatie kommt im Hinblick
auf Staatszerfall und Menschenrechtsverletzungen eine besondere Rolle zu (Dunne/
Wheeler 2004: 20).

Liberale Internationalisten argumentieren zunächst ähnlich wie die Solidaristen
der Englischen Schule.30 Basierend auf der liberalen politischen Philosophie haben
Staaten diesem Ansatz zufolge die Verpflichtung, das Wohlergehen, die Rechte und
die Gleichheit ihrer Bürger zu sichern (Bishai 2004: 52). Zugleich hat sich das Prin-
zip staatlicher Souveränität nach dem Verständnis dieser Denkschule verändert:
Statt staatlicher Autorität steht jetzt die staatliche Verantwortlichkeit für den Schutz
der Menschen auch außerhalb der eigenen Grenzen an erster Stelle (Evans/Sahnoun
2002: 101). Dieser »neue Humanitarismus« versteht sich als Teil einer liberalen
Weltordnung, in dem der Schutz der Menschenrechte – die Wahrung von Freiheit
und Rechten der Bürger – zum starken Argument für verschiedene Formen huma-
nitärer Hilfe von Entwicklungszusammenarbeit bis hin zur militärischen Interven-
tion wird (Barnett 2005: 733; Mills 2005). Zum Wesen dieses »neuen Humanita-
rismus« gehört auch, dass handelnde Akteure (Nichtregierungsorganisationen, Staa-
ten) bewusst Partei für eine Seite ergreifen und die klassischen Prinzipien der hu-
manitären Hilfe, wie Neutralität und Gewaltlosigkeit, dabei außer Acht lassen
(Shapcott 2010: 133).

In der Debatte um die Frage des präventiven Gewalteinsatzes vertreten Allen
Buchanan und Robert O. Keohane (2005: 4-5) als liberale Internationalisten die
Auffassung, dass schon die Gefahr der Verletzung elementarer Menschenrechte
präventives militärisches Handeln der Staaten rechtfertigt. Obwohl diese Form der
Gewaltanwendung ihre Legitimität eigentlich nur im Rahmen vorhandener Institu-
tionen gewinnt, kann »illegale Gewalt«, also der bewusste Verstoß von Staaten ge-
gen bestehende völkerrechtliche Konventionen, unter Umständen den entscheiden-
den Anstoß für notwendige normative Veränderungen solch überkommener Insti-
tutionen bedeuten und erscheint in diesem Denken deshalb als legitim (Buchanan
2003: 134). In zentraler Verantwortung steht dabei eine Koalition demokratischer
Staaten, denen aufgrund ihrer inneren Verfasstheit eine besondere »moral reliabi-
lity« im Hinblick auf die Durchsetzung kosmopolitischer Prinzipien zugestanden

30 Ein guter Überblick über die Argumentationen liberaler Internationalisten findet sich auch bei Lang
(2010: 329-331).

Simone Wisotzki

ZeFKo 2 (2013): 1 111

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 13:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98


wird (Buchanan/Keohane 2004: 19; Tesón 2003).31 Andere Vertreter des liberalen
Internationalismus betrachten nicht nur die Demokratie, sondern auch den Groß-
machtstatus (beispielsweise der Vereinigten Staaten) als entscheidende Legitima-
tion, den Schutz von Menschenrechten global durchzusetzen, da die globalen In-
stitutionen der kollektiven Entscheidungsfindung ihnen zufolge noch nicht hinrei-
chend ausgestaltet sind (Elshtain 2003: 74).

Der liberale Internationalismus bekennt sich nicht nur zu den Prinzipien des Hu-
manitarismus, des Schutzes individueller Menschenrechte bei gleichzeitiger In-
kaufnahme der Verletzung der Prinzipien staatlicher Souveränität und Nichteinmi-
schung, sondern auch zur Gewaltanwendung gegenüber dem »ungerechten Feind«.
Nach 9/11 sind die nationalen Interessen der Demokratie und die Ziele des Huma-
nitarismus nach Überzeugung liberaler Internationalisten weiter zusammengewach-
sen (Feinstein/Slaughter 2004: 149). Kosmopolitische Moral- und Gerechtigkeits-
überzeugungen dienen dabei als starke argumentative Rechtfertigung von Gewalt:
Der »Krieg gegen den Terror« wird zur moralischen Mission der »zivilisierten
Welt« gegen das »unzivilisierte Böse« (Burke 2004: 334). Das Ziel der Demokra-
tisierung und Zivilisierung, das notfalls auch mithilfe militärischer Gewalt durch-
gesetzt werden soll, wird dabei zum zentralen handlungsanleitenden Prinzip (Hob-
son 2008). So argumentieren Lee Feinstein und Anne-Marie Slaughter (2004: 137)
selbst dann für präventive Gewalt im Umgang mit nicht-demokratischen Staaten,
die nach Kernwaffen streben, wenn diese Mitglieder des nuklearen Nichtverbrei-
tungsvertrages sind. Im Mittelpunkt dieses liberalen Internationalismus steht immer
wieder die Konstruktion des »Anderen«, des außerhalb der »menschlichen Ge-
meinschaft« stehenden »Bösen«, das dem Aufbau einer gerechten internationalen
Gesellschaft und Weltordnung zuwiderhandelt (Moses 2010: 31; Desch 2007).

Kritische Ansätze und der Umgang mit differenten
Gerechtigkeitsvorstellungen

Aus Sicht ihrer Kritiker übersehen die »Advokaten liberaler Hierarchie« die Dis-
krepanzen zwischen moralischem Ideal und politischer Realität (Reus-Smit 2005:
83). So strebten Demokratien einerseits danach, universell erachtete Standards (De-
mokratie, Menschenrechte) durchzusetzen, verweigerten sich jedoch andererseits
der konsequenten Einschränkung ihrer Souveränität und Autonomie im Rahmen des

5.

31 Smith (1992: 212) und andere Vertreter der politischen Theorie verweisen darauf, dass es sich dabei
um eine falsch verstandene Interpretation des Liberalismus handele. Dieser sei gerade im Hinblick
auf die Frage des Interventionismus und Prinzipien internationaler Gewaltanwendung bestenfalls
ambivalent.

Literaturbericht

112

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 13:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98


Völkerrechts (Geis et al. 2007 a: 29; L. Brock 2007; Deitelhoff 2007). Die eigenen
liberalen Normen und Werte würden zum zivilisatorisch-missionarischen Friedens-
programm gegenüber dem »ungerechten Feind« (Geis et al. 2007 b: 83). In der Be-
gründungsrhetorik des »Krieges gegen den Terror« und der Bekämpfung des »un-
gerechten Feindes« habe sich auch die humanitäre Überzeugung gefunden, zum
Wohle der unterdrückten Bevölkerung zu handeln. Ein solcher moralisch begrün-
deter Humanitarismus führe jedoch zur Entgrenzung des Gewalthandelns (Farer
2003: 55; Burke 2004: 331; 2005).32 Der aus humanitären Gründen geführte »kos-
mopolitische Krieg« werde gleichsam zur konstitutiven Bedingung, um Frieden zu
ermöglichen und die internationale Rechtsordnung im Sinne des Menschenrechts-
schutzes zu stärken (Jabri 2007 a: 64).33 Patricia Owens (2007: 131) kritisiert Ha-
bermas dafür, den Krieg als politisches Mittel dem moralischen Ziel – der Institu-
tionalisierung von Weltbürgerrechten – unterzuordnen und somit zu legitimie-
ren.34 Kritik richtet sich auch gegen die Versuche, mithilfe der »Just War Theory«
Krieg zu rechtfertigen und gleichzeitig in seinem Ausmaß zu begrenzen. Vielmehr
scheinen die beständigen Versuche der Fixierung universaler Gerechtigkeitsprinzi-
pien im Umgang mit Gewalt zu größerer globaler Ungerechtigkeit beizutragen
(Campbell/Shapiro 1999: x-xi).

Die Bedenken gegenüber solchen Formen des »liberalen Imperialismus« sind
gerade im globalen Süden groß (Purdy 2005: 323; Barnett 2005: 734; Duffield
2001). Im indischen Verständnis sind dem Staat im Zuge der Dekolonialisierung
emanzipatorische Aufgaben zugekommen – staatliche Souveränität und Nichtein-
mischung werden deshalb als Institutionen freier Menschen und als Gerechtigkeits-
prinzipien begriffen (Bajpai 2003: 260). Aus dieser Perspektive dienen Menschen-
rechte und deren proaktive Durchsetzung dem Westen als Legitimation von Gewalt
und Verbrämung eigener strategischer Interessen und helfen dabei, sich gegen alle

32 Owens (2007) rekurriert dabei auf die Philosophie Hannah Arendts und äußert sich kritisch zur
Frage von Gewaltlegitimation und Intervention. Werde Gerechtigkeit zum Endziel, gerieten die
»Mittel« häufig außer Acht. Owens zitiert Arendt: »By applying the absolute – justice, for example,
or the ›ideal‹ in general […] to an end, one first makes unjust, bestial actions possible, because
the ›ideal‹, justice itself, no longer exists as a yardstick, but has become an achievable, producible
end within the world« (Owens 2007: 145-146).

33 Sowohl Owens als auch Jabri verweisen dabei auf Habermas’ Dilemma der Menschenrechtspolitik.
In seinem Zeit-Artikel zum Kosovo-Konflikt schreibt er hierzu: »Vielfach ist sie [die Menschen-
rechtspolitik; Anm. SW] aber angesichts des unterinstitutionalisierten Weltbürgerrechts zum blo-
ßen Vorgriff auf einen künftigen kosmopolitischen Zustand, den sie zugleich befördern will, ge-
nötigt« (Habermas 1999 b). Gleichzeitig artikuliert er seine Zweifel an der Kriegsführung der
NATO und kritisiert die Folgen für die Zivilbevölkerung.

34 Schmidt (2004: 253) moniert an Habermas’ Begründung der Kosovo-Intervention, dass dieser auf
die diskursethische Anlage einer Entwicklung solcher weltbürgerlichen Rechte verzichtet habe.

Simone Wisotzki

ZeFKo 2 (2013): 1 113

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 13:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98


Forderungen nach globaler Verteilungsgerechtigkeit und sozialer Gerechtigkeit zu
immunisieren (Hurrell 2003: 41; Mutua 2001). Auch innerhalb Europas sind Men-
schenrechte nicht Teil der angestammten Kultur und Identität, sondern gegen eigene
Traditionen und kulturellen Widerstand als Teil des Modernisierungsprozesses hart
erkämpft worden (Senghaas 1998: 36). Aus der postkolonialen Perspektive wird
jedoch genau dieser Modernisierungsprozess zum Problem für eine Konzeption
universaler Gerechtigkeit, weil im Zuge des Kolonialismus und der Dekoloniali-
sierung Exklusionsmechanismen und strukturelle Gewaltverhältnisse entstanden
sind, die bis heute nachwirken und vom Westen nur unzureichend anerkannt werden
(Jabri 2007 b: 721; 2007 a). Der historisch-genealogische Blick auf die Fundamen-
talnorm der Souveränität hilft zu dechiffrieren, warum zahlreiche Staaten des glo-
balen Südens die Prinzipien der Nichteinmischung, der territorialen Selbstbestim-
mung und der Nichtintervention als unhinterfragbare Gerechtigkeitsauffassungen
begreifen (Jackson 1990: 32-49).35

Ein möglicher Ausweg aus diesem Dilemma unterschiedlicher Gerechtigkeits-
auffassungen bietet die Diskursethik. Aus der Perspektive der IPT lassen sich Un-
terschiede in Gerechtigkeitsauffassungen über angemessene Verfahren und faire
Verständigung auflösen (Hutchings 2010: 43). Zu ähnlichen Schlüssen gelangen
auch sozialkonstruktivistische Ansätze in den IB. Zwar lassen sich aus den Prämis-
sen des Sozialkonstruktivismus selbst keine substanziellen ethischen Grundsätze
ableiten, doch eignet er sich insbesondere dafür, eine Diskursethik zu entwickeln
(Hoffmann 2009: 243).36 Zahlreiche Studien knüpfen deshalb an Habermas’ Theo-
rie des kommunikativen Handelns an und verbinden die Frage der Legitimität mit
der Funktionalität deliberativer Verfahren (Müller 2008; Risse 2007; Deitelhoff
2006; Lynch 2000). Ziel im Umgang mit Verschiedenheit müsse es dementspre-

35 Jackson (1990: 32-49) beschreibt in einer teils ideengeschichtlichen, teils historisch-soziologischen
Genealogie die unterschiedlichen Dimensionen von Souveränität, die eng verbunden waren mit
der Entstehung der internationalen Beziehungen zwischen den Staaten. So war Souveränität bei
Mill eng mit dem europäischen Staatsverständnis und Zivilisationsstandard verknüpft. Außereu-
ropäische Staaten entsprachen diesen Kriterien nicht, somit musste ihnen das Recht auf Selbstbe-
stimmung und souveräne Gleichheit vorenthalten bleiben. Ein solcher »standard of civilization«,
wie Gong (1984) ihn bezeichnet, stand auch Pate für die Rechtfertigungsrhetorik europäischer
Kolonisierungspolitik. Diese Konzeption der »positive sovereignty« wurde erst im Zuge der De-
kolonialisierung durch das Konzept der »negative sovereignty« und den in der UN-Charta kodifi-
zierten Prinzipien der Nichteinmischung und territorialen Integrität ersetzt. Siehe dazu auch Gong
(1984).

36 Zwischen Sozialkonstruktivisten und Vertretern normativer Ansätze ist eine Debatte über Ge-
meinsamkeiten und Unterschiede entstanden. Auslöser war der Sammelband von Price (2008), der
die Spannbreite sozialkonstruktivistischer Ansätze im Hinblick auf die ethische Positionierung im
Sinne moralischer Sollensansprüche aufzeigt. Zur weiteren Debatte siehe auch Price et al. (2012).

Literaturbericht

114

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 13:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98


chend sein, nach Maßstäben der Gerechtigkeit zu suchen, die sich mit den grund-
legenden Maximen aller Kulturen vereinbaren lassen (Müller 2008: 43; 2007: 111).
Anstatt die kulturell-normative Fragmentierung der Weltgesellschaft nur als rheto-
rische Figur anzunehmen und von einem Konsens universaler Werte auszugehen,
komme dem Diskurs über umstrittene Geltungsansprüche und moralische Normen
– auch über Moral- und Gerechtigkeitsüberzeugungen – ein zentraler Stellenwert
zu (Bjola 2009: 153-160; Deitelhoff 2009: 53; Hurrell 2005). Menschen verfügten
jenseits ihrer eigenen staatlichen Grenzen über multiple Identitäten und schlössen
sich im transnationalen Raum zu moralisch konstitutiven Gemeinschaften zusam-
men, um Solidarität und Verantwortung jenseits staatlicher Grenzen zu praktizieren
(Erskine 2002: 469; O’Neill 1996: 291-302).37 Trotz partikularer Identitäten könn-
ten Individuen unterschiedlicher Nationalitäten gemeinsame Gerechtigkeitsvorstel-
lungen entwickeln (Erskine 2008: 179). Auf diese Weise ließen sich Konflikte und
deren gewaltsame Eskalation nicht nur vermeiden, sondern auch konsensfähige
Verfahren der rechtsförmigen Institutionalisierung globaler Steuerungsformen ent-
wickeln (Appiah 2006: 4; Parekh 2002: 270-272). Sozialkonstruktivisten verweisen
deshalb auf sogenannte »Diskursgemeinschaften«, die auf Grundlage gegenseitiger
Anerkennung und geteilter Überzeugungen moralische Normen und politische
Handlungsoptionen entwickeln (Adler 2005: 9; Price 2008; Sutch 2001).

Kritische Ansätze sehen aber auch im Ausweg der Diskursethik und Verfahrens-
gerechtigkeit eine Reihe von Problemen, beispielsweise das der Ungleichheit von
Zugangs- und Partizipationschancen.38 Für Rainer Forst (2010: 448; 2007) wird die
Analyse von Machtstrukturen und ihrer historischen Genese deshalb zur »ersten
Frage der Gerechtigkeit«, die noch vor der Entwicklung von Prinzipien substanzi-
eller Gerechtigkeit stehen müsse.39 Dahinter steht die Annahme, dass nicht die in-
dividuellen Rechte der Menschen allein Gerechtigkeitsverpflichtungen auf globaler
Ebene auslösen, sondern die Grundstruktur der Globalisierung, die aus Zwang und
Beherrschung bestehe.40 Einer solchen Machtanalyse nachgeschaltet ist eine gleich-

37 Erskine (2000) entwickelt hierfür auf der Grundlage von Überlegungen aus der feministischen
Ethik das Konzept der »dislocated communities« und grenzt sich dadurch vom territorial begrenz-
ten, kommunitaristischen Konzept der »communities of place« ab. Zwar bleibe der Staat für mo-
ralisch handelnde Akteure relevant, jedoch stünden sie gleichzeitig in einem »web of multiple,
multifarious, overlapping and often non-territorially defined communities« (Erskine 2000: 575).

38 Kritik an der Plausibilität und Praktikabilität der Diskursethik wird auch von Vertreterinnen einer
feministischen Ethik geäußert. Siehe dazu Hutchings (2010: 47, 210).

39 Owens (2007: 134) kritisiert Habermas’ Diskursethik dafür, dass dieser in seiner historischen So-
ziologie die imperialen Entstehungsbedingungen derselben zu wenig berücksichtigt habe.

40 Der Fokus auf eine Grundstruktur von Zwang und Beherrschung, die globale Gerechtigkeitspflich-
ten auslöst, erinnert an Galtungs Konzept der strukturellen Gewalt. Galtung selbst bezeichnet diese
auch als »soziale Ungerechtigkeit« (Galtung 1971: 63).

Simone Wisotzki

ZeFKo 2 (2013): 1 115

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 13:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98


berechtigte Praxis der Rechtfertigung als Prinzip minimaler Gerechtigkeit, um zu
gerechtfertigten transnationalen gesellschaftlichen Verhältnissen zu gelangen. Forst
(2010: 452, 454) entwirft eine kritische Theorie transnationaler Gerechtigkeit, die
es aus seiner Sicht ermöglicht, partikulare politische und kulturell differente Kon-
texte als Gerechtigkeitskontexte anzusehen und den Umgang mit Verschiedenheit
darüber aufzulösen.

Solchen Mechanismen der Exklusion haben auch Feministinnen wie Iris Marion
Young oder Nancy Fraser ihre Aufmerksamkeit gewidmet.41 Young identifiziert ein
System struktureller Ungerechtigkeiten auf globaler Ebene und entwickelt ein »Mo-
dell sozialer Verbundenheit« (Young 2010: 353). Gerechtigkeit lässt sich darin al-
lein auf der realpolitischen Ebene herstellen. Nur im Rahmen diskursiver transna-
tionaler Verständigung können lokal und regional höchst unterschiedliche Erfah-
rungen von Ungerechtigkeit und Ungleichheit ausgetauscht und auf diese Weise in
realpolitische Forderungen nach Gerechtigkeitsprinzipien in einem »glokalen Kon-
text« überführt werden (Hutchings 2010: 197-221; Benhabib 2002: 36; Degener/
Rosenzweig 2006: 16; Fraser 2006). Dabei bilden subjektive (lokale) Ungleich-
heitserfahrungen die empirische Grundlage und zugleich auch den normativen
Maßstab für die Formulierung konsensualer Gerechtigkeitsvorstellungen. Damit
muss stets auch ein Perspektivenwechsel aus der Sicht der »Anderen« einhergehen
(Yuval-Davis 1996: 222; 2006).

Postkoloniale feministische Ansätze verweisen auf Exklusionsmechanismen und
sensibilisieren für Unterschiede in den Lebenswelten zwischen Frauen aus dem
globalen Süden und aus dem Westen (Spivak 1998: 819-824). Als Konsequenz be-
tonen sie deshalb: »the subaltern cannot speak« (Spivak 1994: 104). Gleiche Zu-
gangs- und Partizipationschancen, wie Habermas sie idealtheoretisch annimmt und
wie sie auch im liberalen Feminismus vorausgesetzt werden, bleiben den »global
subalterns« verwehrt. Oftmals sprächen die privilegierten »metropolitan feminists«
auf internationaler Ebene für jene unterprivilegierten Frauen (Castro Varela/Dha-
wan 2009: 11; Dhawan 2009: 5; Castro Varela 2006). Aus der Perspektive der Ver-
fahrensgerechtigkeit beinhalte dies, Institutionen und Verfahren zu entwickeln, in
denen solche subjektiven Ungleichheitserfahrungen ausgetragen werden können,
um auf diese Weise auch wahrgenommene strukturelle Ungerechtigkeiten und
Machtasymmetrien zu ermitteln. Diskursethische Verfahren blieben störungsanfäl-

41 Auch wenn die ausgewählte feministische Literatur überwiegend auf der Ebene der Gesellschafts-
welt argumentiert, soll sie im Rahmen des Literaturüberblicks nicht unerwähnt bleiben, weil sie
interessante Einblicke in die Problematik und Begrenztheit diskursethischer Ansätze bietet. Ein
guter Überblick über die verschiedenen Ansätze innerhalb der feministischen Ethik findet sich bei
Hutchings (2010: 61-66).

Literaturbericht

116

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 13:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98


lig, solange kein institutioneller Rahmen fixiert worden sei, der eine gleichberech-
tigte Teilnahme, Repräsentativität und die Chance zur Kontestation über Unter-
schiede in den Gerechtigkeitsauffassungen zwischen den Konfliktparteien sicher-
stellt (Deitelhoff 2012: 121).42 Einblicke in die feministische Ethik fördern deshalb
die notwendige Sensibilität und Bescheidenheit für das Anliegen, globale Gerech-
tigkeitsmaßstäbe – auch in Fragen des Einsatzes von Gewalt – zu entwickeln.

Schlussbemerkungen

Fragen internationaler Ethik und globaler Gerechtigkeit haben im Zuge von Glo-
balisierung, interdependenter Problemstellungen und transnationaler Konflikte an
Bedeutung gewonnen, dies spiegelt sich auch in den hier diskutierten normativen
Ansätzen der IPT und der IB wider. Die Frage nach der Verantwortung jenseits der
eigenen staatlichen Grenzen und die Reichweite der Solidarität in der Weltgemein-
schaft prägen diese überwiegend kosmopolitische Literatur. Lassen sich daraus mo-
ralische Verpflichtungen von Staaten zur Hilfeleistung bei Menschenrechtsverlet-
zungen ableiten, die notfalls auch den Einsatz militärischer Gewalt rechtfertigen?
Für Kosmopolitisten ergeben sich weltbürgerliche Gerechtigkeitsverpflichtungen
entweder aus Annahmen eines ethischen Individualismus oder als Erfordernis einer
spezifischen Grundstruktur der Globalisierung in Form von Ausgrenzungs-, Aus-
beutungs- und Herrschaftsstrukturen. Für Kommunitaristen erschließt sich Gerech-
tigkeit dagegen primär innerhalb partikularer Gemeinschaften auf der Grundlage
gemeinsamer Identitäten, Sprache und Lebensräume. Unterschiede zwischen beiden
Ansätzen lassen sich auch anhand der Frage der Reichweite sozioökonomischer und
politischer Menschenrechte verdeutlichen. Während Kommunitaristen solche glo-
balen Verpflichtungszusammenhänge nur in Fragen fundamentaler Menschenrech-
te sehen, identifizieren Kosmopolitisten eine moralische Verpflichtung, auch so-
ziale Verteilungsungerechtigkeiten in Form von Armut und Unterentwicklung welt-
weit zu beseitigen.

In der Debatte um eine internationale Ethik des Kriegs und des Friedens ergibt
sich die Problematik aus dem Spannungsfeld zwischen dem Schutz individueller
Menschenrechte und der staatlichen Souveränität. Walzer verteidigt in der kom-
munitaristischen Lesart des »Gerechten Krieges« die Prinzipien der Nichteinmi-
schung und der Nichtintervention mit dem Verweis auf den Zusammenhang von

6.

42 Im Rahmen des Frankfurter Exzellenzclusters »Die Herausbildung normativer Ordnungen« ist ein
Sammelband über »Transnationale Gerechtigkeit und Demokratie« erschienen (Niesen 2012). Die
Debatte zur globalen Gerechtigkeit hat sich stets auch mit der Frage der demokratischen Institu-
tionalisierung von Herrschaft befasst.

Simone Wisotzki

ZeFKo 2 (2013): 1 117

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 13:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98


äußerer und innerer Souveränität von Staaten, die ihre Bürger schützen müssen.
Allein schwere Menschenrechtsverletzungen rechtfertigen demzufolge die externe
Intervention. Die kosmopolitische Reinterpretation der Theorie des »Gerechten
Krieges« rekurriert in ihrem Grundverständnis eines ethischen Individualismus auf
ein breiteres Verständnis substanzieller Menschenrechte und stellt diese über die
staatliche Souveränität und die Prinzipien der Nichtintervention und Nichteinmi-
schung. Auch zeigt sich, dass die Kriterien des »Gerechten Krieges« oftmals selektiv
herangezogen werden. Als Folge findet sich hier eine Tendenz der Entgrenzung von
Rechtfertigungsstrategien für militärische Gewalteinsätze, die weit über die Reich-
weite eines basalen Menschenrechtsschutzes hinausgehen und Interventionen mit
dem Ziel demokratischer Zivilisierung rechtfertigen. Krieg wird legitim, um einen
gerechteren Staat im Sinne der Gewährleistung bürgerlicher Grundfreiheiten zu
schaffen oder der kommenden Institutionalisierung von Weltbürgerrechten vorzu-
greifen. In den kosmopolitischen Konzeptionen des »Gerechten Krieges« tritt an-
stelle des rechtlichen das moralische Argumentieren: Gefragt wird nicht mehr, ob
ein Krieg legal ist, sondern ob er sich moralisch vertreten lässt. Somit gibt die Lehre
vom »Gerechten Krieg« das große Projekt der Aufklärung – die Herrschaft eines
durch praktische Vernunft gebändigten Rechts – zugunsten von Gerechtigkeitsab-
wägungen auf und lässt Freiheit als Willkürfreiheit erscheinen (L. Brock 2011;
Koskenniemi 2009). Einmal mehr verdeutlicht sich in dieser Argumentation das
Problem der kulturellen Unschärferelation kosmopolitischer Ansätze. Das auf
Selbstreflexion basierende Urteil, das den Universalisierungsanspruch begründet,
ist Ergebnis rationaler Vernunft, die sich als Sozialisationsergebnis jedoch in einem
distinkten historisch-kulturellen, westlichen Kontext entwickelt hat (Müller
2011 b).

Kosmopolitische Überlegungen des »Gerechten Krieges« befinden sich auf dün-
nem Eis, da die Bemühungen um Universalisierung von Menschenrechten im Par-
tikularen enden, indem sie zur Instrumentalisierung solcher universeller Normen
durch mächtige Staaten beitragen. Der Hinweis liberaler Internationalisten auf die
besondere Verantwortung liberaler Demokratie für die notfalls auch gewaltsame
Zivilisierung von Unrechtsregimen verdeutlicht die Idiosynkrasien moralisch ge-
rechtfertigter Weltordnungspolitik und bestätigt die Sorge nicht-westlicher Staaten
vor westlich dominierten, universalistischen Herrschaftsansprüchen (Jahn 2012:
54). Auf der Grundlage liberaler Argumentation wird hier ein Zivilisationsstandard
konstruiert, der Widerstand hervorruft. Derartige Überlegungen konterkarieren
neuere Ansätze der Gerechtigkeitsforschung, die darauf abzielen, der vielerorts ar-
tikulierten Sorge entgegenzuwirken, die kulturell-normative Fragmentierung der
Weltgesellschaft stelle ein Bedrohungsszenario dar. Aus einer solchen Perspektive

Literaturbericht

118

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 13:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98


kommt deshalb dem Diskurs über umstrittene Geltungsansprüche von Normen, also
auch Moral- und Gerechtigkeitsansprüchen, eine zentrale Bedeutung zu. Gerech-
tigkeit ist ein Zustand, in dem Akteure das erhalten, was ihnen zusteht (Gosepath
2008). In Verhandlungen wird Gerechtigkeit dann zunächst zum Sprechakt mit ho-
hem Konfliktpotenzial. Mittels deliberativer Institutionen oder Verfahrensgerech-
tigkeit sollen Akteure ihre Differenzen über substanzielle Fragen der Gerechtigkeit
austragen. Doch bleibt zu vermuten, dass Problemlösungen für kollektiven Rege-
lungsbedarf so lange umstritten bleiben und schwierig umzusetzen sind, wie zu-
mindest minimale Gerechtigkeitsvorstellungen der beteiligten Akteure unbefriedigt
bleiben (Daase 2011; Albin 2001; Müller 2011 a; 2011 b). Dabei scheinen gerade
fundamentale Normen, wie das Verständnis der Reichweite von Menschenrechten
oder die Interpretation von Souveränität, zwischen den Staaten besonders kontro-
vers zu sein (Wiener 2011: 109). Sie belasten Diskursgemeinschaften in der Ent-
wicklung konsensualer Gerechtigkeitsvorstellungen und somit auch die Entstehung
rechtsförmiger globaler Regulierungen.

Zusammengefasst bedeutet dies, dass die Frage nach der Verantwortung jenseits
staatlicher Grenzen im Hinblick auf die Reichweite der Verpflichtungen und die
Frage des Gewalteinsatzes die Notwendigkeit einer stärker empirisch ausgerichteten
Gerechtigkeitsforschung unterstreicht, die sich am Ist-Zustand orientiert, um unter
anderem zu ermitteln, ob und inwieweit sich in der Weltgesellschaft bzw. in der
Staatenwelt universelle Gerechtigkeitsüberzeugungen abzeichnen und wo ihre Dif-
ferenzen und Friktionen sowie weiterer Aushandlungsbedarf bestehen (Liebig/
Lengfeld 2002). Erste empirische Untersuchungen in staatlichen Verhandlungen zu
globalen Regulierungen unterstreichen die Signifikanz der Umstrittenheit von Ge-
rechtigkeitsvorstellungen, aber auch die Chancen auf Vereinbarung globaler Nor-
men und Regulierungen (Müller/Wunderlich 2013; Albin 2001). Für die Theorie-
bildung zur globalen Gerechtigkeit wäre damit Amartya Sen (2010; 2002) zu folgen,
der idealtypische und normativ gehaltvolle Konzeptionen globaler Gerechtigkeit
ablehnt und fordert, am realpolitischen Ist-Zustand anzusetzen, um die auf diese
Weise auf globaler Ebene kollektiv ermittelten Strukturen der Ungerechtigkeit zu-
mindest ein Stück weit zu revidieren.

Literatur

Adler, Emanuel 2005: Communitarian International Relations. The Epistemic Foun-
dations of International Relations, New York, NY.

Albin, Cecilia 2001: Justice and Fairness in International Negotiation, Cambridge.
Appiah, Kwame A. 2006: Cosmopolitanism. Ethics in a World of Strangers, London.

Simone Wisotzki

ZeFKo 2 (2013): 1 119

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 13:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98


Ayoob, Mohammed 2004: Third World Perspectives on Humanitarian Intervention
and International Administration, in: Global Governance 10: 1, 99-118.

Bajpai, Kanti 2003: Indian Conception of Order and Justice: Nehruvian, Gandhian,
Hindutva, and Neo-Liberal, in: Foot, Rosemary/Gaddis, John Lewis/Hurrell,
Andrew (Hrsg.): Order and Justice in International Relations, Oxford, 236-261.

Barnett, Michael 2005: Humanitarianism Transformed, in: Perspectives on Politics
3: 4, 723-740.

Beardsworth, Richard 2011: Cosmopolitanism and International Relations Theory,
Cambridge.

Beitz, Charles 1979: Political Theory and International Relations, Princeton, NJ.
Bellamy, Alex J. 2005: Responsibility to Protect or Trojan Horse? The Crisis in

Darfur and Humanitarian Intervention after Iraq, in: Ethics & International Af-
fairs 19: 2, 31-53.

Bellamy, Alex J. 2006: Just Wars. From Cicero to Iraq, London.
Bellamy, Alex J. 2009: Responsibility to Protect. The Global Effort to End Mass

Atrocities, Cambridge.
Benhabib, Seyla 2002: The Claims of Culture: Equality and Diversity in the Global

Era, Princeton, NJ.
Bishai, Linda S. 2004: Liberal Empire, in: Journal of International Relations and

Development 7: 1, 48-72.
Bjola, Corneliu 2009: Legitimising the Use of Force in International Politics: Ko-

sovo, Iraq & the Ethics of Intervention, London.
Brock, Gillian 2009: Global Justice. A Cosmopolitan Account, Oxford.
Brock, Gillian/Brighouse, Harry (Hrsg.) 2005: The Political Philosophy of Cos-

mopolitanism, Cambridge.
Brock, Lothar 2002: »Staatenrecht« und »Menschenrecht«. Schwierigkeiten der

Annäherung an eine weltbürgerliche Ordnung, in: Bohman, James/Lutz-Bach-
mann, Mathias (Hrsg.): Weltstaat oder Staatenwelt?, Frankfurt a. M., 201-225.

Brock, Lothar 2007: Universalismus, politische Heterogenität und ungleiche Ent-
wicklung. Internationale Kontexte der Gewaltanwendung von Demokratien ge-
genüber Nichtdemokratien, in: Geis, Anna/Müller, Harald/Wagner, Wolfgang
(Hrsg.): Schattenseiten des Demokratischen Friedens. Zur Kritik einer Theorie
liberaler Außen- und Sicherheitspolitik, Frankfurt a. M., 45-68.

Brock, Lothar 2011: Von der liberalen Universalpoesie zu reflexiver Friedenspoli-
tik! Die Demokratie als Medium einer brisanten Vermittlung zwischen Frieden
und Gerechtigkeit, in: Baumgart-Ochse, Claudia/Schörnig, Niklas/Wisotzki, Si-
mone/Wolff, Jonas (Hrsg.): Auf dem Weg zu Just Peace Governance. Beiträge
zum Auftakt des neuen Forschungsprogramms der HSFK, Baden-Baden, 47-70.

Literaturbericht

120

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 13:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98


Broszies, Christoph/Hahn, Henning 2010: Die Kosmopolitismus-Partikularismus-
Debatte im Kontext, in: dies. (Hrsg.): Globale Gerechtigkeit. Schlüsseltexte zur
Debatte zwischen Partikularismus und Kosmopolitismus, Frankfurt a. M., 9-52.

Brown, Chris 1992: International Relations Theory. New Normative Approaches,
New York, NY.

Brown, Chris 2002: Sovereignty, Rights and Justice. International Political Theory
Today, Cambridge.

Buchanan, Allen 2003: Reforming the International Law of Humanitarian Inter-
vention, in: Holzgrefe, J. L./Keohane, Robert O. (Hrsg.): Humanitarian Inter-
vention. Ethical, Legal, and Political Dilemmas, Cambridge, 130-174.

Buchanan, Allen/Keohane, Robert O. 2004: The Preventive Use of Force: A Cos-
mopolitan Institutional Proposal, in: Ethics & International Affairs 18: 1, 1-22.

Buchanan, Allen/Keohane, Robert O. 2005: Justifying Preventive Force: Reply to
Steven Lee, in: Ethics & International Affairs 19: 3, 109-112.

Bull, Hedley 1977: The Anarchical Society, New York, NY.
Burke, Anthony 2004: Just War or Ethical Peace? Moral Discourse of Strategic Vi-

olence after 9/11, in: International Affairs 80: 2, 329-353.
Burke, Anthony 2005: Against the New Internationalism, in: Ethics & International

Affairs 19: 2, 73-89.
Buzan, Barry 2004: From International to World Society? English School Theory

and the Social Structure of Globalization, Cambridge.
Campbell, David/Shapiro, Michael J. 1999: Introduction: From Ethical Theory to

the Ethical Relation, in: dies. (Hrsg.): Moral spaces. Rethinking Ethics and
World Politics, Minneapolis, MN, VII-XX.

Caney, Simon 2005: Justice beyond Borders: A Global Political Theory, Oxford.
Caney, Simon 2010: Cosmopolitanism, in: Bell, Duncan (Hrsg.): Ethics and World

Politics, Oxford, 146-163.
Castro Varela, Maria do Mar 2006: Postkoloniale feministische Theorie und soziale

Gerechtigkeit, in: Degener, Ursula/Rosenzweig, Beate (Hrsg.): Die Neuver-
handlung sozialer Gerechtigkeit. Feministische Analysen und Perspektiven,
Wiesbaden, 97-114.

Castro Varela, Maria do Mar/Dhawan, Nikita 2009: Feministische Postkoloniale
Theorie: Gender und (De-)Kolonisierungsprozesse, in: Femina Politica 2/2009,
2-9.

Cochran, Molly 1999: Normative Theory in International Relations. A Pragmatic
Approach, Cambridge.

Daase, Christopher 2011: »Just Peace Governance« – Auf dem Weg zu einem
neuen Forschungsprogramm, in: Baumgart-Ochse, Claudia/Schörnig, Niklas/

Simone Wisotzki

ZeFKo 2 (2013): 1 121

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 13:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98


Wisotzki, Simone/Wolff, Jonas (Hrsg.): Auf dem Weg zu Just Peace
Governance. Beiträge zum Auftakt des neuen Forschungsprogramms der HSFK,
Baden-Baden, 17-26.

Degener, Ursula/Rosenzweig, Beate 2006: Einleitung: Die Neuverhandlung sozia-
ler Gerechtigkeit – eine kritische Bestandsaufnahme, in: dies. (Hrsg.): Die Neu-
verhandlung sozialer Gerechtigkeit. Feministische Analysen und Perspektiven,
Wiesbaden, 11-33.

Deitelhoff, Nicole 2006: Überzeugung in der Politik. Grundzüge einer Diskurstheo-
rie, Frankfurt a. M.

Deitelhoff, Nicole 2007: Demokratische Bindungsängste? Die ambivalente Bezie-
hung zwischen nationaler Demokratie und internationalem Recht, in: Geis, An-
na/Müller, Harald/Wagner, Wolfgang (Hrsg.): Schattenseiten des Demokrati-
schen Friedens. Zur Kritik einer Theorie liberaler Außen- und Sicherheitspolitik,
Frankfurt a. M., 147-172.

Deitelhoff, Nicole 2009: Was vom Tage übrig blieb. Inseln der Überzeugung im
vermachteten Alltagsgeschäft internationalen Regierens, in: Niesen, Peter/Her-
borth, Benjamin (Hrsg.): Anarchie der kommunikativen Freiheit. Jürgen Haber-
mas und die Theorie der internationalen Politik, Frankfurt a. M., 26-56.

Deitelhoff, Nicole 2012: (Is) Fair Enough? – Legitimation internationalen Regierens
durch deliberative Verfahren, in: Niesen 2012, 103-130.

Desch, Michael C. 2007: America’s Liberal Illiberalism: The Ideological Origins
of Overreaction in U.S. Foreign Policy, in: International Security 32: 3, 7-43.

Dhawan, Nikita 2009: Zwischen Empire und Empower: Dekolonisierung und De-
mokratisierung, in: Femina Politica 2/2009, 52-63.

Duffield, Mark 2001: Global Governance and the New Wars. The Merging of De-
velopment and Security, New York, NY.

Dunne, Tim 1998: Inventing International Society: A History of the English School,
London.

Dunne, Tim/Wheeler, Nicolas J. 2004: »We the Peoples«: Contending Discourses
of Security in Human Rights Theory and Practice, in: International Relations 18:
1, 9-23.

Elshtain, Jean Bethke 2003: International Justice as Equal Regard and the Use of
Force, in: Ethics & International Affairs 17: 2, 63-75.

Erskine, Toni 2000: Embedded Cosmopolitanism and the Case of War: Restraint,
Discrimination and Overlapping Communities, in: Global Society 14: 4,
569-590.

Literaturbericht

122

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 13:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98


Erskine, Toni 2002: ›Citizen of Nowhere‹ or ›the Point where Circles Intersect‹?
Impartialist and Embedded Cosmopolitanisms, in: Review of International Stud-
ies 28: 3, 457-478.

Erskine, Toni 2008: Embedded Cosmopolitanism: Duties to Strangers and Enemies
in a World of ›Dislocated Communities‹, Oxford.

Evans, Gareth 2009: The Responsibility to Protect. Ending Mass Atrocity Crimes
Once and For All, Washington, D.C.

Evans, Gareth/Sahnoun, Mohamed 2002: The Responsibility to Protect, in: Foreign
Affairs 81: 6, 99-110.

Fabre, Cécile 2008: Cosmopolitanism, Just War Theory and Legitimate Authority,
in: International Affairs 84: 5, 963-976.

Falk, Richard 2005: Legality and Legitimacy: The Quest for Principled Flexibility
and Restraint, in: Review of International Studies 31: 3, 33-50.

Farer, Tom J. 2003: Humanitarian Intervention before and after 9/11: Legality and
Legitimacy, in: Holzgrefe, J.L./Keohane, Robert O. (Hrsg.): Humanitarian In-
tervention. Ethical, Legal, and Political Dilemmas, Cambridge, 53-90.

Feinstein, Lee/Slaughter, Anne-Marie 2004: A Duty to Prevent, in: Foreign Affairs
83: 1, 136-150.

Forst, Rainer 2007: Dialektik der Moral. Grundlagen einer Diskurstheorie transna-
tionaler Gerechtigkeit, in: Niesen, Peter/Herborth, Benjamin (Hrsg.): Anarchie
der kommunikativen Freiheit. Jürgen Habermas und die Theorie der internatio-
nalen Politik, Frankfurt a. M., 254-268.

Forst, Rainer 2010: Zu einer kritischen Theorie transnationaler Gerechtigkeit, in:
Broszies, Christoph/Hahn, Henning (Hrsg.): Globale Gerechtigkeit, Frankfurt a.
M., 439-464.

Fraser, Nancy 2006: Mapping the Feminist Imagination: From Redistribution to
Recognition to Representation, in: Degener, Ursula/Rosenzweig, Beate (Hrsg.):
Die Neuverhandlung sozialer Gerechtigkeit. Feministische Analysen und Per-
spektiven, Wiesbaden, 37-52.

Fraser, Nancy 2008: Scales of Justice. Reimagining Political Space in a Globalizing
World, Cambridge.

Frost, Mervyn 2009: Global Ethics. Anarchy, Freedom and International Relations,
New York, NY.

Galtung, Johan 1971: Gewalt, Frieden und Friedensforschung, in: Senghaas, Dieter
(Hrsg.): Kritische Friedensforschung, Frankfurt a. M., 55-104.

Geis, Anna/Müller, Harald/Wagner, Wolfgang 2007 a: Einleitung. Das Kantsche
Friedensprogramm und seine Schattenseiten, in: dies. (Hrsg.): Schattenseiten des

Simone Wisotzki

ZeFKo 2 (2013): 1 123

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 13:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98


Demokratischen Friedens. Zur Kritik einer Theorie liberaler Außen- und Si-
cherheitspolitik, Frankfurt a. M., 11-42.

Geis, Anna/Brock, Lothar/Müller, Harald 2007 b: Demokratische Kriege als Anti-
nomien des Demokratischen Friedens: Eine komplementäre Forschungsagenda,
in: Geis, Anna/Müller, Harald/Wagner, Wolfgang (Hrsg.): Schattenseiten des
Demokratischen Friedens. Zur Kritik einer Theorie liberaler Außen- und Si-
cherheitspolitik, Frankfurt a. M., 69-92.

Glanville, Luke 2010: The Antecedents of ›Sovereignty as Responsibility‹, in:
European Journal of International Relations 17: 2, 233-255.

Goldstein, Jürgen 2012: Perspektiven des politischen Denkens. Sechs Portraits,
Weilerswist.

Gong, Gerrit W. 1984: The Standard of »Civilization« in International Society, Ox-
ford.

Gosepath, Stefan 2008: Gleiche Gerechtigkeit. Grundlagen eines liberalen Egalita-
rismus, Frankfurt a. M.

Habermas, Jürgen 1999 a: Theorie des kommunikativen Handelns. Handlungsra-
tionalität und gesellschaftliche Rationalisierung (Band 1 und 2), Frankfurt a. M.

Habermas, Jürgen 1999 b: Bestialität und Humanität. Ein Krieg an der Grenze zwi-
schen Recht und Moral, in: Die Zeit, 29.4.1999, http://pdf.zeit.de/1999/18/1999
18.krieg_.xml.pdf; 16.3.2013.

Habermas, Jürgen 2004: Der gespaltene Westen, Frankfurt a. M.
Hasenclever, Andreas 2000: Die Macht der Moral in der internationalen Politik.

Militärische Interventionen westlicher Staaten in Somalia, Ruanda und Bosnien-
Herzegowina, Frankfurt a M.

Haspel, Michael 2002: Friedensethik und Humanitäre Intervention. Der Kosovo-
Krieg als Herausforderung evangelischer Friedensethik, Neukirchen-Vluyn.

Hayden, Patrick 2005: Security Beyond the State: Cosmopolitanism, Peace, and the
Role of Just War Theory, in: Evans, Mark (Hrsg.): Just War Theory. A Reap-
praisal, Edinburgh, 157-176.

Hehir, Aidan 2010: Humanitarian Intervention. An Introduction, Basingstoke.
Hobson, John M. 2008: The Eastern Origins of Western Civilisation, Cambridge.
Hoffmann, Matthew 2009: Is Constructivist Ethics an Oxymoron?, in: International

Studies Review 11: 2, 231-252.
Hudson, Kimberly A. 2009: Justice, Intervention, and Force in International

Relations: Reassessing Just War Theory in the 21st Century, New York.
Hurrell, Andrew 2003: Order and Justice in International Relations: What is at

Stake?, in: Foot, Rosemary/Gaddis, John Lewis/Hurrell, Andrew (Hrsg.): Order
and Justice in International Relations, Oxford, 24-48.

Literaturbericht

124

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 13:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98


Hurrell, Andrew 2005: Legitimacy and the Use of Force: Can the Circle be
Squared?, in: Review of International Studies 31: Supplement S1, 15-32.

Hutchings, Kimberly 1999: International Political Theory: Rethinking Ethics in a
Global Era, London.

Hutchings, Kimberly 2010: Global Ethics. An Introduction, Cambridge.
Imbusch, Peter (Hrsg.) 2007: Gerechtigkeit – Demokratie – Frieden. Eindämmung

oder Eskalation von Gewalt?, Baden-Baden.
Jaberg, Sabine/Schlotter, Peter (Hrsg.) 2005: Imperiale Weltordnung – Trend des

21. Jahrhunderts?, Baden-Baden.
Jabri, Vivienne 2007 a: War and the Transformation of Global Politics, New York,

NY.
Jabri, Vivienne 2007 b: Solidarity and Spheres of Culture: The Cosmopolitan and

the Postcolonial, in: Review of International Studies 33: 4, 715-728.
Jackson, Robert H. 1990: Quasi-states: Sovereigny, International Relations and the

Third World, Cambridge.
Jackson, Robert H. 2000: The Global Covenant: Human Conduct in a World of

States, Oxford.
Jahn, Beate 2012: Humanitarian Intervention: What’s in a Name?, in: International

Politics 49: 1, 36-58.
Koskenniemi, Martti 2009. The Politics of International Law – 20 Years Later, in:

European Journal of International Law 20: 1, 7-19.
Lang, Anthony F. 2010: Humanitarian Intervention; in: Bell, Duncan (Hrsg.): Ethics

and World Politics, Oxford, 324-341.
Liebig, Stefan/Lengfeld, Holger (Hrsg.) 2002: Interdisziplinäre Gerechtigkeitsfor-

schung. Zur Verknüpfung empirischer und normativer Perspektiven, Hamburg.
Linklater, Andrew 2002: Cosmopolitan Political Communities in International Re-

lations, in: International Relations 16: 1, 135-150.
Linklater, Andrew 2006: The Harm Principle and Global Ethics, in: Global Society

20: 3, 329-343.
Lu, Catherine 2000: The One and Many Faces of Cosmopolitanism, in: Journal of

Political Philosophy 8: 2, 244-267.
Lynch, Mark 2000: The Dialogue of Civilizations and International Public Spheres,

in: Millennium 29: 2, 307-330.
MacFarlane, Neil S./Thielking, Carolin J./Weiss, Thomas G. 2004: The Responsi-

bility to Protect: Is Anyone Interested in Humanitarian Intervention?, in: Third
World Quarterley 25: 5, 977-992.

Simone Wisotzki

ZeFKo 2 (2013): 1 125

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 13:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98


Mayer, Peter 1999: War der Krieg der NATO gegen Jugoslawien moralisch ge-
rechtfertigt? Die Operation »Allied Force« im Lichte der Lehre vom gerechten
Krieg, in: Zeitschrift für Internationale Beziehungen 6: 2, 287-321.

Merkel, Reinhard 2004: Können Menschenrechtsverletzungen militärische Inter-
ventionen rechtfertigen? Rechtsethische Grundlagen und Grenzen der »Huma-
nitären Intervention« am Beispiel des Kosovo-Krieges, in: Meggle, Georg
(Hrsg.): Humanitäre Interventionsethik. Was lehrt uns der Kosovo-Krieg?, Pa-
derborn, 107-132.

Miller, David 1999: On Nationality, Oxford.
Miller, David 2005: Global Egalitarianism, in: The Journal of Ethics 9: 1/2, 55-79.
Miller, David 2007: National Responsibility and Global Justice, Oxford.
Mills, Kurt 2005: Neo-Humanitarianism: The Role of International Humanitarian

Norms and Organizations in Contemporary Conflict, in: Global Governance 11:
2, 161-183.

Moellendorf, Darrel 2002: Cosmopolitan Justice, Oxford.
Moses, Jeremy 2010: Liberal Internationalist Discourse and the Use of Force: Blair,

Bush and Beyond, in: International Politics 47:1, 26-51.
Müller, Harald 2007: Internationale Verhandlungen, Argumente und Verständi-

gungshandeln. Verteidigung, Befunde, Warnungen, in: Niesen, Peter/Herborth,
Benjamin (Hrsg.): Anarchie der kommunikativen Freiheit. Jürgen Habermas und
die Theorie der internationalen Politik, Frankfurt a. M., 199-223.

Müller, Harald 2008: Wie kann eine neue Weltordnung aussehen? Wege in eine
nachhaltige Politik, Frankfurt a. M.

Müller, Harald 2011 a: Justice in International Diplomacy (PRIF Working Paper
No. 8), in: http://www.hsfk.de/PRIF-Working-Papers.891.0.html; 8.4.2013.

Müller, Harald 2011 b: Demokratie, Gerechtigkeit und Frieden: Die guten Dinge
gehen nicht immer zusammen, in: Baumgart-Ochse, Claudia/Schörnig, Niklas/
Wisotzki, Simone/Wolff, Jonas (Hrsg.): Auf dem Weg zu Just Peace
Governance. Beiträge zum Auftakt des neuen Forschungsprogramms der HSFK,
Baden-Baden, 277-310.

Müller, Harald/Wunderlich, Carmen 2013: Norm Dynamics in Multilateral Arms
Control: Interests, Conflicts, and Justice, Athens, GA.

Mutua, Makau 2001: Savages, Victims, and Saviors: The Metaphor of Human
Rights, in: Harvard International Law Journal 42: 1, 201-245.

Nagel, Thomas 2005: The Problem of Global Justice, in: Philosophy and Public
Affairs 33: 2, 115-147.

Nardin, Terry 1983: Law, Morality and the Relations of States, Princeton, NJ.

Literaturbericht

126

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 13:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98


Nardin, Terry 2002: The Moral Basis of Humanitarian Intervention, in: Ethics &
International Affairs 16: 1, 57-70.

Niesen, Peter (Hrsg.) 2012: Transnationale Gerechtigkeit und Demokratie, Frank-
furt a. M.

Nussbaum, Martha C. 2006: Frontiers of Justice. Disability, Nationality, Species
Membership, Cambridge, MA.

O’Neill, Onora 1996: Gerechtigkeit, Geschlechterdifferenz und internationale
Grenzen, in: Nagl-Docekal, Herta/Pauer-Studer, Herlinde (Hrsg.): Politische
Theorie: Differenz und Lebensqualität, Frankfurt a. M., 417-450.

Owens, Patricia 2007: Between War and Politics. International Relations and the
Thought of Hannah Arendt, Oxford.

Parekh, Bhikhu 2002: Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political
Theory, Cambridge, MA.

Pogge, Thomas 1992: Cosmopolitanism and Sovereignty, in: Ethics 103: 1, 48-75.
Pogge, Thomas 2002 a: World Poverty and Human Rights: Cosmopolitan Respon-

sibilities and Reforms, Cambridge, MA.
Pogge, Thomas 2002 b: Human Rights and Human Responsibilities, in: Greiff,

Pablo de/Cronin, Ciaran (Hrsg.): Global Justice and Transnational Politics. Es-
says on the Moral and Political Challenges of Globalization, Cambridge, MA,
151-195.

Pogge, Thomas 2007: Severe Poverty as Human Rights Violation, in: ders. (Hrsg.):
Freedom from Poverty as Human Right. Who Owes What to the Very Poor?,
Oxford, 11-54.

Price, Richard 2008: Moral Limit and Possibility in World Politics, Cambridge.
Price, Richard/Snyder, Jack/Vinjamuri, Leslie/Erskine, Toni/Rengger, Nicholas

2012: Special Forum on Moral Limit and Possibility in World Politics, in: In-
ternational Theory 4: 3, 430-434.

Purdy, Jedediah 2005: The New Liberal Imperialism: Assessing the Arguments, in:
Barry, Christian/Pogge, Thomas (Hrsg.): Global Institutions and Responsibili-
ties. Achieving Global Justice, Oxford, 323-338.

Rawls, John 1972: A Theory of Justice, London.
Rawls, John 1999: The Law of Peoples, Cambridge, MA.
Rawls, John 2001: Gerechtigkeit als Fairness, Frankfurt a. M.
Reus-Smit, Christian 2005: Liberal Hierarchy and the Licence to Use Porce, in:

Review of International Studies 31: Supplement S1, 71-92.

Simone Wisotzki

ZeFKo 2 (2013): 1 127

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 13:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98


Risse, Thomas 2007: Global Governance und kommunikatives Handeln, in: Niesen,
Peter/Herborth, Benjamin (Hrsg.): Anarchie der kommunikativen Freiheit. Jür-
gen Habermas und die Theorie der internationalen Politik, Frankfurt a. M.,
57-86.

Roennfeldt, Carsten F. 1999: Beyond a Pluralist Conception of International Soci-
ety? A Case Study on the International Response, in: Cooperation and Conflict
34: 2, 141-168.

Schmidt, Hajo 2004: Wie weiter? Rechtsethische Erwägungen anlässlich des Ko-
sovo-Krieges, in: Meggle, Georg (Hrsg.): Humanitäre Interventionsethik. Was
lehrt uns der Kosovo-Krieg?, Paderborn, 241-265.

Sen, Amartya 2002: Justice across Borders, in: Greiff, Pablo de/Cronin, Ciaran
(Hrsg.): Global Justice and Transnational Politics. Essays on the Moral and Po-
litical Challenges of Globalization, Cambridge, MA, 37-51.

Sen, Amartya 2010: The Idea of Justice, London.
Senghaas, Dieter 1998: Zivilisierung wider Willen. Der Konflikt der Kulturen mit

sich selbst, Frankfurt a. M.
Shapcott, Richard 2010: International Ethics. A Critical Introduction, Cambridge.
Smith, Michael Joseph 1992: Liberalism and International Reform, in: Nardin, Ter-

ry/Mapel, David R. (Hrsg.): Traditions of International Ethics, Cambridge,
201-224.

Spivak, Gayatri Chakravorty 1994: Can the Subaltern Speak, in: Williams, Patrick/
Chrisman, Laura (Hrsg.): Colonial Discource and Post-Colonial Theory, New
York, NY, 66-111.

Spivak, Gayatri Chakravorty 1998: Gender and International Studies, in: Millenni-
um 27: 4, 809-831.

Stahn, Carsten 2007: Responsibility to Protect: Political Rhetoric or Emerging legal
Norm?, in: The American Journal of International Law 101: 1, 99-120.

Sutch, Peter 2001: Ethics, Justice and International Relations, New York, NY.
Tan, Kok-Chor 2004: Justice Beyond Borders: Cosmopolitanism, Nationalism, and

Patriotism, Cambridge.
Tesón, Fernando R. 2003: The Liberal Case for Humanitarian Intervention, in:

Holzgrefe, J.L./Keohane, Robert O. (Hrsg.): Humanitarian Intervention. Ethical,
Legal, and Political Dilemmas, Cambridge, 93-129.

Tesón, Fernando R. 2005: Ending Tyranny in Iraq, in: Ethics & International Affairs
19: 1, 1-20.

Vincent, R.J. 1986: Human Rights and International Relations. Issues and Respons-
es, Cambridge.

Literaturbericht

128

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 13:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98


Walzer, Michael 1977: Just and Unjust Wars. A Moral Argument with Historical
Illustrations, New York, NY.

Walzer, Michael 1994: Thick and Thin: Moral Argument at Home and Abroad,
Notre Dame, IN.

Walzer, Michael 2002: The Triumph of Just War Theory (and the Dangers of Suc-
cess), in: Social Research 69: 4, 925-944.

Walzer, Michael 2003: Erklärte Kriege – Kriegserklärungen, Hamburg.
Walzer, Michael 2006: Sphären der Gerechtigkeit. Ein Plädoyer für Pluralität und

Gleichheit, Frankfurt a. M.
Welsh, Jennifer M. 2010: Die internationale Gemeinschaft und die »Veranwortung

zum Schutz«, in: Gerber, Doris/Zanetti, Véronique (Hrsg.): Kollektive Verant-
wortung und Internationale Beziehungen, Frankfurt a. M., 272-294.

Wheeler, Nicholas J. 1992: Pluralist or Solidarist Conceptions of International So-
ciety, in: Millennium 21: 3, 463-487.

Wheeler, Nicholas J. 2000: Saving Strangers. Humanitarian Intervention in Inter-
national Society, Oxford.

Wiener, Antje 2011: Cultural Validation: Examining the Familiarity Deficit of
Global Governance, in: Bjola, Corneliu/Kornprobst, Markus (Hrsg.): Arguing
Global Governance, London, 103-116.

Young, Iris Marion 2010: Verantwortung und globale Gerechtigkeit. Ein Modell
sozialer Verbundenheit, in: Broszies, Christoph/Hahn, Henning (Hrsg.): Globale
Gerechtigkeit, Frankfurt a. M., 329-369.

Yuval-Davis, Nira 1996: Frauen und transversale Politik, in: Fuchs, Brigitte/Ha-
binger, Gabriele (Hrsg.): Rassismus und Feminismus. Differenzen, Machtver-
hältnisse und Solidarität, Frankfurt a. M., 217-223.

Yuval-Davis, Nira 2006: Human/Women Rights and Feminist Transversal Politics,
in: Marx Ferree, Myra/Tripp, Aili Mari (Hrsg.): Global Feminism. Transnational
Women’s Activism, Organizing, and Human Rights, New York, NY, 275-295.

Die Autorin
Dr. Simone Wisotzki ist wissenschaftliche Mitarbeiterin der Hessischen Stiftung Friedens- und
Konfliktforschung (HSFK) in Frankfurt am Main.
E-Mail: wisotzki@hsfk.de

Simone Wisotzki

ZeFKo 2 (2013): 1 129

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 13:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2013-1-98

