
2. Sibylle Schmidt: Vertrauen als epistemisches Prinzip

Sibylle Schmidt kannmit Fug und Recht als eine der ersten Philosoph_innen bezeichnet

werden, welche die wissenschaftlich breit geführten, jedoch in einer spezifischen Hin-

sicht sich oft scheidenden Zeug_innenschafts-Diskurse ausführlich synthetisiert hat: In

ihrerMonografieEthik undEpistemederZeugenschaftweist sie überzeugendnach,dass die

disparatenDiskurse derTestimonyDebate einerseits undderDebatten,die sich vornehm-

lichmitWeiterlebenden- undTraumazeugnissen auseinandersetzen, andererseits nicht

voneinander getrenntwerdendürfen.1 Sie attestiert denbeidenDiskursengleichsamein

jeweiliges Fallen in ein Extrem, nämlich die »Epistemologisierung der Zeugenfigur« auf

der einen und die Aporetisierung, aber auch […] Moralisierung von Zeugenschaft«2 auf

der anderen Seite. Mehr noch: »Beide Ansätze […] führen letztlich zu einer Auflösung

des Begriffs des Zeugnisses.« (EE 203) Während nämlich gemäß Schmidt die Testimony

Debate das bezeugende Subjekt aus dem Blick verliert, so wird im anderen Diskurs das

Bezeugen auf eine ethische Geste reduziert,was zur Folge hat, dass sich Zeugnisse nicht

mehr von Nichtzeugnissen unterscheiden lassen.

Die Erkenntnistheorie der Zeug_innenschaft versteht das Zeugnis als eine epistemi-

scheQuelleunddehnt sodenBegriff desZeugnissesunddasPhänomenderZeug_innen-

schaft »auf alle möglichen Arten der Information durch Worte anderer aus und verliert

so aus dem Blick, was das Zeugnis von anderen Formen der Evidenz unterscheidet« (EE

203).Demgegenüber rückt gemäßSchmidt imDiskurs über Zeugnisse vonWeiterleben-

den und Traumatisierten der Erkenntniswert von Zeugnissen in den Hintergrund. Die-

sen Diskurs interessiert die bezeugende Person, die »intersubjektive[n] Aspekte des Be-

zeugens« und die »heilende[], ja kathartische[]Wirkung des Zeugnisablegens« (EE 203).

Was folglich in der Testimony Debate in die Ununterscheidbarkeit ausgedehnt wird, wird

hier aufgegeben: der »Anspruchder historischenWahrheit desGesagten« (EE203).Ausge-

hend von dieser stark dualistischenWahrnehmung3 zwischen den zwei Diskursen stellt

1 Vgl. dazu auch die Beiträge in dem von Schmidtmitherausgegebenen Sammelband Politik der Zeu-

genschaft, in demdiese (un)mögliche Synthese aus unterschiedlichenWissenschafts-Perspektiven

beleuchtet wird.

2 Krämer/Schmidt/Schülein, Zeugenschaft, 16.

3 Wie in der Einführung (s. oben I.2.) erwähnt, steht Schmidts These in Ethik und Episteme der Zeu-

genschaft Patin für diese Studie, insofern ich ebenso davon ausgehe, dass Zeug_innenschaft ein

https://doi.org/10.14361/9783839468333-021 - am 14.02.2026, 11:28:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


278 Zeug_innenschaft und Orte

Schmidt die These auf, »dass eine adäquate Beschreibung von Zeugenschaft epistemi-

sche und ethische Aspekte berücksichtigenmuss« (EE203).DieseThese erörtert Schmidt

im genanntenWerk in vier Schritten.

In einem ersten Schritt fragt Schmidt nach der Situation der Zeug_innenschaft (EE

53–79). Dabei weist sie nach, dass Zeug_innenschaft insbesondere in Situationen des

Nichtwissens von Relevanz ist. Diesbezüglich geht Schmidt sowohl auf die Krise der

Zeug_innenschaft als auch auf das Dilemma der Augenzeug_innenschaft vor Gericht

ein. Mit Aristoteles gelangt die Philosophin zur Einsicht, dass Zeugnisse zum »Bereich

praktischer Vernunfttätigkeit« (EE 204) gehören: Sie liefern zwar keine Erkenntnis

im theoretischen Sinne, gleichwohl haben sie epistemischen Wert, weil sie Menschen

helfen, Entscheidungen zu treffen. Zeugnisse sind in dieser Lesart »kein Beweismittel,

sondern einÜberzeugungsmittel« (EE 79).Daran anschließend erörtert Schmidt zweitens

die ambivalente Figur der Zeug_innen (EE 81–115), nämlich zwischen »ihrer Funktion

als Wissensmedium und ihrer Rolle als ethisches und politisches Subjekt« (EE 204).

Gegen Peters, der Zeug_innen als Verlängerung unserer Sinnesorgane versteht,4 votiert

Schmidt im Anschluss an Derrida, Agamben, Arendt und insbesondere AvishaiMargalit

dafür, dass Hörer_innen eines Zeugnisses die Wahrnehmungen und Erinnerungen an-

derer annehmen. Die Position des Opfers versteht Schmidt denn nicht als einen Faktor,

»der denWissenswert der Zeugenaussage schmälert, im Gegenteil: Aus der Position des

Opfers erwächst denZeugenundZeuginnen eine besondere epistemischeAutorität« (EE

115). In einem dritten Schritt fokussiert Schmidt auf den Akt des Bezeugens (EE 117–153).

Hier geht es ihr darum zu zeigen, dass ein Zeugnis »nicht nur [informiert], sondern

berührt« (EE 153). Dafür setzt Zeug_innenschaft indes eine »ethische[] Verbindlichkeit«

(EE 206) zwischen Zeug_innen und Hörer_innen voraus, weshalb Schmidt in einem

vierten und letzten Schritt die Seite der Hörer_innenschaft untersucht (EE 155–202). In

diesem Kapitel, um das es im Folgenden gehen soll, entwickelt Schmidt ihr Konzept des

Vertrauens als epistemisches Prinzip im Kontext der Zeug_innenschaft. Denn damit

Zeugnisse innerhalb eines öffentlichen Raums epistemischenWert haben, bedarf es des

Vertrauens in die Zeug_innen.5 Wie Schmidt dieses näher bestimmt, wodurch es kon-

stituiert wird und durch welche Grenzen es sich auszeichnet, soll nachfolgend anhand

ausgewählter Aspekte dargestellt und interpretiert werden.

Schlüsselphänomen ist, umden Zusammenhang zwischen Ethik und Epistemologie, zwischen An-

erkennung und Erkenntnis aufzeigen zu können. Die hier dargelegte Studie unterscheidet sich

indes in der Hinsicht von den Untersuchungen Schmidts, als dass der genannte Dualismus kri-

tisch infrage gestellt bzw. auf seine Brüche innerhalb des Weiterlebenden- und Traumatisierten-

Zeug_innenschafts-Diskurses hingewiesen wird: Wenngleich die in dieser Studie herangezoge-

nen Positionen auf die bezeugenden Personen und die intersubjektiven Aspekte des Bezeugens

fokussieren, so absolviert keine von ihnen erkenntnistheoretische Fragen komplett.

4 S. oben II.5.1.

5 ZumAspekt des Vertrauens in der Situation des Bezeugens vgl. auchHartmann, Die Praxis, insbes.

119–137.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-021 - am 14.02.2026, 11:28:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Sibylle Schmidt: Vertrauen als epistemisches Prinzip 279

2.1. Glaub mir! Aber wie? Die normativen Qualitäten
objektiven und personalen Zeugnisglaubens

Zeug_innenschaft ist für Schmidt »zunächst nichts anderes als eine soziale Praxis«,d.h.,

sie ist »kein philosophischer Begriff, keine Idee wie ›Wahrheit‹, ›Gerechtigkeit‹ oder das

›Gute‹«6. Wenn aber Zeug_innenschaft eine soziale Praxis ist, kann sie nicht monolo-

gisch verstanden werden, sondern sie impliziert stets ein Gegenüber. Erst durch den

Austausch mit diesem Gegenüber kann dann über das, was das Zeugnis transportiert,

seine (Un-)‹Wahrheit‹, seine (Un-)Gerechtigkeit und sein (Un-)Gutes, gestrittenwerden.

Weil das Zeugnis stets adressiert ist, verbindet es sich mit einer bestimmten Intention:

»Sie besteht darin, die Hörer und Hörerinnen durch die eigenenWorte etwas wissen zu

lassen. Der Zeuge […] erwartet damit auch eine bestimmte Reaktion auf seine Aussage.

Es kann […] ihr [sc. der Zeugin] nicht vollkommen gleichgültig sein, ob und wie das

Zeugnis von der Hörerschaft angenommen wird – vielmehr ist mit dem Sprechakt des

Zeugnisgebens stets die Erwartung, der Wunsch, ja der Appell verbunden, man möge

[…] ihr Glauben schenken.« (EE 155)

DasHören eines Zeugnisses ist denn für Schmidt keine passive Tätigkeit.Die »Anerken-

nung undAkkreditierungdurch eineHörerschaft« bestimmt Schmidt als eine »konstituti-

ve Bedingung von Zeugenschaft« (EE 155). Die Intention der Zeug_innen zielt einerseits

darauf, dass die Hörer_innen die Autorität der Zeug_innen anerkennen. Andererseits

sind sie für die Entscheidung der Akkreditierung des Bezeugten selbst verantwortlich.

Diese Verantwortung hat für Schmidt »nicht nur eine epistemische, sondern auch eine

ethische Seite« (EE 156). Kürzer: Hören heißt glauben.7Was aber versteht Schmidt über-

haupt unter Zeugnisglaube?

Schmidt unterscheidet grundsätzlich zwischen drei Arten des Glaubens. Menschen

können erstens »glauben, dass etwas der Fall ist« (EE 157). Diesen Glauben versteht

Schmidt als objektiven Glauben, wobei die Objektivität meint, dass nicht einem Subjekt

geglaubt wird. Gleichwohl steht der objektive Glaube nicht für ein »sicheres Wissen

über eine Tatsache«, sondern für »eine Meinung, ein ›Führwahrhalten‹ […] aus welchen

Gründen auch immer« (EE 157). Zweitens können Personen »an etwas oder jemanden glau-

ben« (EE 157), etwa an sich selbst oder an eine Gottheit*. Dieser Glaube steht für eine

»innere Einstellung« (EE 157) und impliziert in der Regel ethische und/oder religiöse

Aspekte. Diese Form des Glaubens lässt sich nicht »leicht ablegen«, weil sie »einer tiefen

inneren Überzeugung und Haltung« (EE 157) entspringt. An der Schnittstelle zu dieser

Art des Glaubens und doch von ihr unterschieden versteht Schmidt drittens »das schlich-

te ›Jemandem glauben‹« (EE 157). Zwar bezieht sich auch dieser Glaube auf ein Subjekt,

ist aber im Unterschied zur zweiten Art »alltäglich und unspektakulär« (EE 157). Diese

Art des Glaubens bestimmt Schmidt im Anschluss an Krämer als personalenGlauben.8 In

der Folge unterscheidet Schmidt nur noch zwischen objektivem und personalem Glau-

ben und lässt die als zweite Art bestimmte Form des Glaubens unberücksichtigt. Die

6 Schmidt, Zeugenschaft, 7.

7 Vgl. Schmidt, Sein Wort, 76.

8 Vgl. Krämer, Über Zeugnisgeben.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-021 - am 14.02.2026, 11:28:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


280 Zeug_innenschaft und Orte

Unterscheidung zwischen objektivem und personalem Glauben untermauert Schmidt

begriffsgeschichtlich mit den zwei griechischen Wörtern für Wahrheit: δόξα/doxa und

πίστις/pistis, wobei sie die doxa dem objektiven, die pistis dem personalen Glauben

zuweist.9

In der Philosophie hatte der Begriff der doxa zunächst eine tendenziell negative Be-

deutung, insofern er fürMeinungen, Erwartungen undVermutungen und damit imGe-

gensatz zu ›Wahrheit‹ und begründeter Erkenntnis stand.10 Pistiswurde demgegenüber

als feste Überzeugung verstanden, als »die Verlässlichkeit von oder das Vertrauen in et-

was oder jemand, ferner auch dasjenige,was Vertrauen stiftet«11. Die pistis gründet folg-

lich auch in einer inneren »ÜberzeugungundGewissheit, diewir aus intersubjektivenVer-

hältnissen schöpfen« (EE 159). Dieser personale Glaube steht für Treue, Vertrauen, Be-

glaubigung und Bürgschaft.12 In den zwei unterschiedlichen Bestimmungen von pistis

und doxa zeigt sich für Schmidt eine grundsätzliche Spaltung des Glaubensbegriffs, die

sich auch im Lateinischen wiederfindet, wo die opinio für die doxa, die fides für die pis-

tis steht. Und auch in modernen Sprachen setzt sich der doppelte Glaubensbegriff fort:

ImEnglischenwird unterschieden zwischen belief und faith, im Französischen zwischen

croyance und foi. Dieser Unterscheidung bzw. Spaltung ist indes eine Problematik einge-

schrieben, denn sie geht mit einer normativenUnterscheidung einher:

»Hatte der Glaube im Sinne der Meinung in der Philosophie vorwiegend negative Be-

deutung und galt als ›unsicheres Wissen‹, so wird die Rolle, die personaler Glaube in

sozialen Zusammenhängen, in Ethik undPolitik spielt, durchaus als etwas Positives ge-

sehen, eben weil er in diesem Kontext Gewissheit und Stabilität suggeriert.« (EE 160)13

Ist es dann überhaupt sinnvoll, in Bezug auf Zeugnisglauben zwischen objektivem und

personalem Glauben zu unterscheiden? Schließlich könnte mensch auch die These ver-

treten, dass jemandem zu glauben gleichbedeutend damit ist, »zu glauben, dass das, was

jemand sagt, wahr ist« (EE 158). Die Unterscheidung ist im Kontext der Zeug_innenschaft

nach Schmidtwichtig und richtig, allerdings plädiert sie imAnschluss an Elizabeth Ans-

combes EssayWhat is it to believe someone14 dafür, dass der Glaube, der Zeugnissen und

9 Spätestens hier zeigt sich, dass Schmidt die Unterscheidung in drei Arten des Glaubens nicht auf-

rechterhalten kann, insofern doxa und pistis nicht nur philosophische, sondern auch theologische

Begriffe sind. Dass im Hellenismus eine neue Bedeutung für doxa aufkommt, nämlich als Über-

setzung des hebräischen דוֹבכָּ /kavod, hat Schmidt hier nicht im Blick. Es lässt sich darum fragen,

ob die von Schmidt als zweite Art definierte Form des Glaubens demnach gleichsam in der ersten

und dritten Form zum Tragen käme.

10 Vgl. Stückelberger, Art. Doxa.

11 Kemmann, Art. Pistis, 351.

12 Vgl. Kranz, Art. Pistis.

13 Vgl. auch den philosophiegeschichtlichen Überblick bei Shapin, A social History, 1–17. Auch Krä-

mer, Über Zeugnisgeben, 86, attestiert der Doppelheit des Glaubensbegriffs eine normative Un-

terscheidung: »Eine augenfällige Divergenz tut sich […] auf zwischen ›wahrheitstheoretischem‹

und ›personalem‹ Glauben: Einerseits wird der Glaube – epistemisch gesehen – mit Unwissenheit

verbunden; andererseits tritt er – ethisch betrachtet – mit Überzeugung und Sicherheit auf.«

14 Dass sich Schmidt dabei auf Anscombe bezieht, ist dem Umstand geschuldet, dass, wie diese

selbst vermerkt, der personale Glaube innerhalb philosophischer Beschäftigungen mit dem Phä-

nomen des Glaubens unterrepräsentiert ist und von ihr explizit bearbeitet wird: »Believing so-

https://doi.org/10.14361/9783839468333-021 - am 14.02.2026, 11:28:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Sibylle Schmidt: Vertrauen als epistemisches Prinzip 281

Zeug_innen entgegengebracht werdenmuss, »eine eigentümliche Verquickung objekti-

venund personalenGlaubens« (EE 157) ist.Aus zweiGründen ist dieUnterscheidungnicht

aufzugeben: Erstens können Menschen etwas glauben, ohne der Person, die etwas sagt,

zu glauben, »for one may already believe the thing he says«15. In diesem Fall wurde der

Glaube bereits gestiftet, sodass das, was gesagt wird, schon geglaubt wird, der Person

zu glauben, die es sagt, darum gleichsam keinen Mehrwert bietet. Zweitens können Per-

sonen zwar etwas aufgrund einer Äußerung einer Person glauben, sich dabei aber nicht

auf diese Person verlassen. »[W]hat someone’s saying a thing may bring about, is that

one forms one’s own judgment that the thing is true.«16 In diesem Fall entscheidet ent-

weder das Subjekt autonom darüber, wann und wie der Glaube in die Aussage gestif-

tet wird – dieser Glaube mag von außen angeregt sein, zu einer inneren Überzeugung

wird er jedoch erst durch die glaubende Person selbst. Oder die Aussage ist selbst so in-

tendiert, dass sie nicht zu einem Glauben an die sprechende Person motiviert, sondern

eigenständig zu einemGlauben führen soll in Bezug auf dasGesprochene–etwa imPhi-

losophieunterricht: »In teaching philosophy we do not hope that our pupils will believe

us, but rather, that they will come to see that what we say is true – if it is.«17

Im personalen Glauben ist eine solche Unterscheidung allerdings nicht möglich,

denn sie impliziert eine »spezifische Abhängigkeit« (EE 158), eben zu glauben, dass

das, was eine Person sagt, wahrhaftig ist: »[B]elieving x that p involves relying on x

for it that p.«18 Dieses Verständnis personalen Glaubens nun hält Schmidt im Kontext

der Zeug_innenschaft für problematisch. Denn die »Rechtfertigung, die Zeugen und

Zeuginnen uns anbieten, um ihnen zu glauben, ist […] persönlicheGlaubwürdigkeit und

Verlässlichkeit« (EE 160). Es entsteht damit gerade kein eigenes Wissen im eigentlichen

Sinne, sondern nur ein Glauben an ein Wissen anderer, nämlich der Zeug_innen. Wer

ausschließlich personalen Glauben im Kontext der Zeug_innenschaft am Werk sieht,

geht davon aus, dass Hörer_innen auf das Zeugnis nur antworten können, indem sie

der bezeugenden Person glauben. Auch wenn das Bezeugte als objektiver Glaube ver-

standen wird, so handelt es sich um den objektiven Glauben der Bezeugenden, nicht

der Hörer_innen. Diese Ansicht hält Schmidt für verkürzt, weshalb sie dafür votiert,

Zeugnisglauben nicht auf personalen Glauben zu reduzieren:

»Zeugnisglauben […] hat auch eine wahrheitstheoretische Dimension: Denn indem

wir einer Zeugin glauben, glauben wir, dass das, was sie sagt, wahr ist. Wenn für die

Praxis der Zeugenschaft personale[r] [Glaube, MK] […] auch eine wichtige Rolle spielt,

so darf die objektive, wahrheitstheoretische Dimension doch nicht vergessen werden.

Das Vertrauen in Bezug auf die bezeugende Person begründet den objektiven Glauben,

dass etwas tatsächlich der Fall ist oder war.« (EE 160f.)

meone is not merely a neglected topic in philosophical discussion; it seems to be unknown.«

(Anscombe, What is it, 141.)

15 A.a.O., 144.

16 A.a.O., 145.

17 Ebd.

18 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-021 - am 14.02.2026, 11:28:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


282 Zeug_innenschaft und Orte

Wie also lässt sich Vertrauen im politischen Raum denken, sodass Vertrauen nicht nur

als soziales Fundament zwischen Zeug_innen und Hörer_innen, sondern auch als epis-

temisches Prinzip Bedeutung hat?

2.2. Von der bleibend ambivalenten Haltung gegenüber Zeugnissen:
die wahrheitstheoretische Dimension des Vertrauens

In Anlehnung an Niklas Luhmann versteht Schmidt Vertrauen allem voran als »Grund-

lage des praktischen Lebens« (EE 161), insofern Menschen aufgrund der Bandbreite der

MöglichkeitenohneVertraueneine lähmendeAngstüberfiele.19 SobaldMenschenzuein-

ander in Kontakt treten, vertrauen sie darauf, dass diese sie »nicht anlügen, dass sie ihr

Wort halten und sich an Abmachungen halten« (EE 161). UndMenschen »kommen nicht

umhin, anderen Menschen anzuvertrauen« (EE 161), was ihnen wichtig ist.20 In moder-

nenGesellschaften lässt sich außerdem ein Vertrauen in Institutionen und Technik fest-

stellen – »zum Beispiel wenn wir in einen Aufzug steigen, in einer Kantine essen oder

Tabletten schlucken, bei denen wir davon ausgehen, dass sie zuvor auf Nebenwirkun-

gen getestet worden sind« (EE 161).21 Kurzum: Gesellschaften funktionieren nicht oh-

ne ihre »mannigfaltigen Formen des Vertrauens« (EE 161).22 In einem Schnellritt durch

die männliche Philosophiegeschichte – von Marcus Tullius Cicero über Sir Thomas Ely-

ot, Michel de Montaigne, Francis Hutcheson, Adam Smith bis hin zu Immanuel Kant –

weist Schmidt nach, dass bis »in die Neuzeit hinein […] die philosophischen Reflexionen

über Vertrauen als soziales Bindemittel weiter vertieft«, »Glaube und Glaubwürdigkeit

[…] als Fundamente der Gesellschaft angesehen, Vertrauensmissbrauch hingegen vehe-

ment verurteilt« (EE 163) wurde:

»Innerhalb der praktischen Philosophie erscheint Glaube durchaus als etwas Positives,

ja Unverzichtbares – gegenseitiges Vertrauen in das, was andere uns mitteilen, gilt als

die Basis und Voraussetzung der Kommunikation, Gerechtigkeit und verschiedensten

sozialen Praktiken.« (EE 166)

19 Vgl. Luhmann, Vertrauen, 1: »Der Mensch hat zwar in vielen Situationen die Wahl, ob er in be-

stimmtenHinsichten Vertrauen schenkenwill oder nicht. Ohne jegliches Vertrauen aber könnte er

morgens sein Bett nicht verlassen. Unbestimmte Angst, lähmendes Entsetzen befielen ihn. Nicht

einmal ein bestimmtes Misstrauen könnte er formulieren und zur Grundlage defensiver Vorkeh-

rungenmachen; denn das würde voraussetzen, dass er in anderen Hinsichten vertraut. Alles wäre

möglich. Solche eine unvermittelte Konfrontierung mit der äußersten Komplexität der Welt hält

kein Mensch aus.«

20 Vgl. dazu Baier, Vertrauen, 51: »Meiner Analyse nach heißt Vertrauen, anderen Personen (natürlich

oder juristischen, also etwa Firmen, Nationen etc.) die Sorge um eine Sache zu überlassen […].«

21 Diese Art des Vertrauens wird auch als Systemvertrauen verstanden, vgl. dazu Giddens, Konse-

quenzen, 107–127. Bei Giddens kommt dieses indes gerade nicht ohne personales Vertrauen aus.

22 Diesbezüglich bezieht sich Schmidt vor allem auf Simmel, Zur Psychologie, 411, der das Leben des

modernen Menschen wesentlich darin begründet sieht, dass dieser »Unzähliges, das ihm ganz

fernliegt, das er gar nicht prüfen kann und das ihm doch von vitaler Bedeutung ist, auf Treu und

Glauben hinnehmen muss«.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-021 - am 14.02.2026, 11:28:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Sibylle Schmidt: Vertrauen als epistemisches Prinzip 283

Umsomehrmüssees erstaunen,soSchmidt,wasdiegenanntenAutoren»überdenGlau-

ben in einem erkenntnistheoretischenKontext schreiben« (EE 166f.): Wenn auchmit unter-

schiedlichen Akzentsetzungen gelangen sie alle zur Einsicht, »dass das, was wir durch

dieWorte andererwissen, imGrundewertlose Kenntnisse sind« (EE 167).23 Sobald es um

Wissen geht, darum, wie Menschen denken und erkennen, ist »die einzige Quelle und Ga-

rantie […] das Selbst« (EE 167).24Hierwiederholt sich gleichsamdie normative Trennung

zwischen objektivem und personalem Glauben, insofern Vertrauen zwar als ethisch re-

levant, epistemisch aber alsmangelhaft erachtet wird.25Weil sich imProzess des Bezeu-

gens die Zeug_innen gleichsam zwischen ein Wissen und seinen Wert und seine Funk-

tion schieben, trägt das Wissen, das Hörer_innen dadurch gewinnen, in traditionell er-

kenntnisphilosophischerPerspektive »denMakel […]desGlaubens«26.AlsGewährsmann

gegen »eine solche rigide Trennung« (EE 167) bemüht Schmidt in der Folge darum den

schottischen Aufklärer und Common-Sense-Theoretiker Thomas Reid:27 Für ihn ist der

23 Zum gleichen Urteil kommt Scholz, Autonomie, 829. Zu den damit einhergehenden historischen

Gründen der Zeug_innenvergessenheit und dem Vorrang des Wissens aus erster Hand vgl. Alloa,

The »Do It Yourself«, sowie ders., Ex propria.

24 Als »radikalsten« Vertreter dieses »epistemischen Individualismus« nennt Schmidt, Zeugen-

schaft, 17, René Descartes, der »konstatierte, dass nur das als Gewißheit anzuerkennen sei, was

das Ich selbst durch vernünftige Überlegungen prüfen könne«.

25 Vgl. Schmidt,Wissensquelle, 52: »Paradigmatisch für dieseAbwertung desWissens durch dieWor-

te anderer ist […] Platons Theaitetos, in der den Augenzeugen einer Sache Wissen (episteme) zu-

gesprochen wird, den Richtern aber, die nur durch ihr Zeugnis Kenntnis davon erhalten, allen-

falls wahre Meinung (doxa) […].« Schmidt bezieht sich auf Platon, Theaitetos, 201b. Vgl. dazu auch

Schmidt, Sein Wort, 71f.

26 Schmidt, Können Täter, 202.

27 Schmidt reiht sich damit in eine hochkomplexe und verzweigteDebatte zumepistemischen Status

von Zeugnissen ein. Einen Überblick über den erkenntnistheoretischen Diskussionsstand bietet

Scholz, Sozialer Akt, 31–36. Er unterscheidet dabei zwischen vier Positionen. 1. »Zeugnis-Skeptizis-

mus« (a.a.O., 31): Dieser lehnt positive epistemische Folgen der Zeug_innenschaft grundsätzlich

ab. Die Auffassung wird zwar selten so offen vertreten, »aber aus vielen traditionellen Erkenntnis-

theorien ergibt sie sich als Folge« (ebd.). 2. »GlobalerReduktionismus bezüglich des Zeugnisses anderer«

(a.a.O., 32): Die Vertreter_innen dieser Position anerkennen den epistemischenWert von Zeugnis-

sen nur unter der Bedingung, »dass es sich auf (mutmaßlich) basalere individuelle Quellen wie

Wahrnehmung, Erinnerung, deduktives und induktives Schließen zurückführen lässt« (ebd.). Die-

seHaltung vertritt etwaDavidHume (vgl. ders., An Inquiry, insbes. 111.113; dazu auchAdler, Belief).

3. »Anti-Reduktionismus bezüglich des Zeugnisses anderer« (Scholz, Sozialer Akt, 32): Hierzu rechnet

Scholz die Überlegungen Reids, an die dann – in Auseinandersetzung mit John L. Austin und Do-

nald Davidson – Coady, der prominenteste Vertreter der Testimony Debate, anknüpft. Coady geht

davon aus, »dass das Zeugnis anderer eine genuine Erkenntnisquelle ist, die einer Rückführung

auf vermeintlich basalere Quellen weder fähig noch bedürftig ist« (a.a.O., 33). 4. »Lokaler Reduk-

tionismus bezüglich des Zeugnisses anderer« (ebd.): Diese Position geht auf Elizabeth Fricker zurück

(vgl. dies., Against, sowie dies., Critical). Sie geht davon aus, dass es »im Einzelfall durchaus mög-

lich [sei], dass ein Zeugnisempfänger H unabhängige Belege besitzt oder erwerben kann, die ihn

berechtigen, S bezüglich U für glaubwürdig zu halten« (Scholz, Sozialer Akt, 34). Schmidt geht

ausführlich auf diese Vorstellung ein (EE 182–189), bezweifelt aber, dass E. Frickers lokaler Reduk-

tionismus wirklich eine Position zwischen globalem Reduktionismus und globalem Anti-Reduk-

tionismus ist.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-021 - am 14.02.2026, 11:28:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


284 Zeug_innenschaft und Orte

Mensch nicht nur als Handelnder ein soziales Wesen, »sondern auch als denkendes, er-

kennendes Subjekt« (EE 168). Erkenntnis undWissen – Episteme – gibt es bei ihm aus-

schließlich sozial vermittelt. Reid geht von sogenannten social operations of the mind aus.

Diese sozialenmentalenOperationen zeichnen sichwesentlich dadurch aus,dass sie an-

dere Personen involvieren:

»A man may understand and will; he may apprehend, and judge, and reason, though

he should know of no intelligent being in the universe besides himself. But, when

he asks information, or receives it; when he bears testimony, or receives testimony

of another; when he asks a favour, or accepts one; when he gives a command to his

servant, or receives one from a superior; when he plights his faith in a promise or

contract; these are acts of social intercourse between intelligent beings, and can have

no place in solitude.«28

Zeugnisse, die Reid als Teil der social operations of the mind versteht, lassen sich »nicht

auf individuelle Erkenntnisakte wie Urteile und inferenzielle Schlussfolgerungen« (EE

169) reduzieren: »Testimony is neither simple apprehension, nor judgment, nor reaso-

ning.«29 Anstatt das Zeugnis als epistemisch mangelhaft zu verstehen und damit von

anderenWissensquellen zu unterscheiden, kommt es für Schmidt darum im Anschluss

an Reid auf derselben Ebene zu stehen. Denn für Reid besteht eine Analogie der Wis-

sensquelle durch eigeneWahrnehmungen und durch Wahrnehmungen anderer anhand

von Zeugnissen. Diese werden nicht getrennt, sondern zusammen gedacht und als von-

einander abhängig verstanden:

»Wahrnehmungen sind nichts anderes als das Zeugnis der Natur […], das uns durch

unsere Sinne vermittelt wird. Der Unterschied zummenschlichen Zeugnis besteht im

Wesentlichen darin, dass das Zeugnis der Natur aus natürlichen Zeichen besteht, wäh-

rend menschliche Zeugnisse auf künstlichen Zeichen, nämlich Worten, basieren.« (EE

171)

Dabei unterscheidet Reid zwischen ursprünglichen und erworbenen Wahrnehmungs-

fähigkeiten. Während die ursprünglichen Wahrnehmungsfähigkeiten den Menschen

von Geburt an gegeben sind – »einfache Sinnesempfindungen[,] […] etwa solche, durch

die wir die Form, Farbe und andere Qualitäten von physischen Körpern erfassen« (EE

171)30 –, so muss die andere Fähigkeit, wie ihr Name es schon sagt, erworben, d.h. ge-

lernt werden – »etwa wenn ein Maler sieht, dass es sich bei einem Bild um ein Gemälde

Raphaels oder Tizians handelt« (EE 172).

DenUnterschied zwischendenzweiWahrnehmungsfähigkeitenbeziehtReiddarum

auch auf die Sprache,dieGrundlage desBezeugens also.Er geht davon aus,dass es einen

Unterschied zwischen demWahrnehmen der Zeichen der »natürlichen Sprache« (engl.

28 Reid, Essays, 68.

29 Ebd. Vgl. Reid, An Inquiry, 190: »The objects of human knowledge are innumerable, but the

channels by which it is conveyed to the mind are few. Among these, the perception of external

things by our senses, and the informations which we receive upon human testimony, are not

least considerable […].«

30 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-021 - am 14.02.2026, 11:28:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Sibylle Schmidt: Vertrauen als epistemisches Prinzip 285

natural language) und demErwerb und demVerstehen einer Sprache gibt.Unter den Zei-

chen der natürlichen Sprache versteht Reid die Mimik, den Ausdruck des Gesichts, die

Gesten und die Modulation der Stimmen beim Sprechen – »sie zeigen Gedanken und

geistigeDispositionen des Sprechers oder der Sprecherin an« (EE 172).Die Verknüpfung

zwischen Zeichen und Bezeichnetemmuss nicht erlernt werden, sie istMenschen per se

indieWiege gelegt.31Dasgilt indesnicht für dieVerknüpfungzwischendenZeichenund

den artikulierten Lauten einer Sprache.Die Bedeutung dieser basiert auf Konventionen,

die erst allmählich gelerntwerden– imVerlauf des Lebens also.Dieser Lernprozesswird

dadurch erleichtert, dassMenschen bereits die Fähigkeit haben, die Zeichen der natürli-

chen Sprache zu deuten.32 Dieser Lernprozess bedingt jedoch, dass »die Bedeutung der

sprachlichen Zeichen sich nicht fortwährend verändert« (EE 173). Um Zeugnisse als epis-

temisch wertvoll zu erachten, bedarf es folglich einer Kontinuität des Bezeugens. Wie

aber könnenMenschen sich darauf verlassen, dass ihreMitmenschen die Bedeutung der

Worte nicht ändern, die sprachlichen Zeichen sich nicht fortwährend verändern? Was

im Kontext der Zeug_innenschaft heißt: dass sie nicht lügen und sich täuschen? Dafür

gibt esmindestens zweinaheliegendeErklärungsversuche–Reid,undmit ihmSchmidt,

lehnt jedoch beide ab. Erstens könnten Menschen aufgrund ihrer bisherigen Erfahrung

darauf schließen, dass sich ihre Mitmenschen auch zukünftig darauf beziehen.

»We know by experience, that men have used words to express such things. But all

experience is of the past, and can, of itself, give no notion or belief of what is future.

How come we then to believe, and to relay upon it with assurance, that men who have

it in their power to do otherwise, will continue to use the same words when they think

of the same things?«33

Weil auch Schmidt von der grundsätzlichen Autonomie der Subjekte ausgeht – und die-

se unter keinenUmständen aufgebenwill –, lässt sich das »Vertrauen, dass andereMen-

schen auch in Zukunft dieselben Worte für dieselben Dinge benutzen […] [,] nicht aus

der Erfahrung heraus begründen« (EE 174). Vertrauen als Grundlage der Zeug_innen-

schaft erscheint in dieser Perspektive geradezu als fortschrittskritisch.Zweitens könnten

Menschen aufgrund des Versprechens und der Versicherung ihrer Mitmenschen darauf

schließen, dass jene sie nicht täuschen. Etwa, wenn Zeug_innen vor Gericht schwören,

»to tell the truth, the whole truth, and nothing but the truth«34. Auch diese Erklärung

31 Vgl. a.a.O., 190f.: »A man in company, without doing good or evil, without uttering an articulate

sound, may behave himself gracefully, civilly, politely; or, on the contrary, meanly, rudely, and

impertinently. We see the dispositions of his mind, by their natural signs in his countenance

and behaviour, in the same manner as we perceive the figure and other qualities of bodies by

the sensations which nature hath connected with them.«

32 Vgl. a.a.O., 192: »When we begin to learn our mother-tongue, we perceive by the help of natural

language, that they who speak to us, use certain sounds to express certain things: we imitate

the same sounds when we would express the same things, and find that we are understood.«

33 Ebd.

34 Vgl. in diesem Zusammenhang Christoph Wulfs Überlegungen zur Eidesformel als institutionali-

sierte Autorisierung von Zeug_innen: ders., Ritual.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-021 - am 14.02.2026, 11:28:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


286 Zeug_innenschaft und Orte

lehnt Schmidt mit Reid ab, weil Versprechen selbst sprachliche Ausdrücke sind und da-

mit »dieWorte anderer voraussetzen, aber gerade nicht begründen können« (EE 174):35

»Have they promised that they will never impose upon us by equivocation or false-

hood? No, they have not. And, if they had, this would not solve the difficulty: for such

promise must be expressed by words, or by other signs; and, before we can rely upon

it, we must be assured, that they put the usual meaning upon the signs which express

that promise.«36

Worauf Schmidt mit Reid hinauswill, ist, dass im Kontext der Zeug_innenschaft »Ver-

trauen […] nicht das Resultat sprachlicher Kommunikation oder gar eines komplexen

Sprechakteswie demVersprechen [ist], sondern dessenVoraussetzung« (EE 174).Mit Reid

findet Schmidt einen Philosophen, bei dem der Vertrauensvorschuss epistemische Kraft

hat, Vertrauen gleichsam der Katalysator für Wissen ist. Denn wenn sich das Vertrau-

en in das Zeugnis anderer weder durch eigene Erfahrung noch »durch gleichsam ver-

tragstheoretische Überlegungen« begründen lässt, scheint Vertrauen ein »eigenständi-

ges, grundlegendes Prinzip des menschlichen Geistes« (EE 174) zu sein: »[I]t seems to

me to be an original principle of the human constitution without which we should be

incapable of language, and consequently incapable of instruction.«37 Allerdings gründet

diese Voraussetzung bei Reid auf zwei Prinzipien, die Schmidt als »Zwillingsprinzipien«

deutet, insofern das eine den Zeug_innen, das andere den Hörer_innen zugutekommt.

Außerdem sind die beiden Prinzipien – im Idealfall – jeweils voneinander abhängig: das

principle of veracity und das principle of credulity.

Das principle of veracity bezeichnet Reid als »a propensity to speak truth, and to use

the signs of language, so as to convey our real sentiments«38. Veracity übersetzt Schmidt

darum akkurat nicht mit Wahrheit, sondern Wahrhaftigkeit. Zwar geht Reid von ei-

ner grundsätzlichen Neigung des Menschen aus, die ›Wahrheit‹ zu sagen,39 aber das

Prinzip besagt nicht, »dass Menschen stets oder meistens die Wahrheit sagen, sondern

vielmehr, dass sie wahrhaftig sind, also gemäß ihren Kenntnissen, Empfindungen und

Überzeugungen sprechen« (EE 175). Schmidt schlägt darum vor, das principle of veracity

als ein »Prinzip der Ehrlichkeit« zu verstehen, nämlich als »die Übereinstimmung zwi-

schen Worten und unseren Gedanken und Überzeugungen« (EE 175). Damit Vertrauen

als Voraussetzung und Bedingung der Zeug_innenschaft gelten kann, muss davon aus-

gegangenwerden, dass Zeug_innen-Aussagen auf demPrinzip der Ehrlichkeit beruhen.

Zeug_innen sind wahrhaftige Menschen, weil die sprachliche Form ihrer Zeugnisse in

Übereinstimmung zu ihren Gedanken und Überzeugungen steht.

35 Zum Versprechen im Kontext der Zeug_innenschaft vgl. auch Derridas Ausführungen (s. oben

II.2.2.).

36 Reid, An Inquiry, 192.

37 A.a.O., 193.

38 Ebd.

39 Vgl. ebd.: »Truth is always uppermost, and is the natural issue of the mind. It requires no art

or training, no inducement or temptation, but only that we yield to a natural impulse. Lying,

on the contrary, is doing violence to our nature; and is never practiced, even by the worst men,

without some temptation.«

https://doi.org/10.14361/9783839468333-021 - am 14.02.2026, 11:28:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Sibylle Schmidt: Vertrauen als epistemisches Prinzip 287

Demgegenüber meint das principle of credulity bei Reid »a disposition to confide in

the veracity of others, and to believe what they tell us«40. DermenschlichenNeigung der

Zeug_innen, wahrhaftig zu sein, entspricht auf der Seite der Hörer_innen die mensch-

liche Veranlagung, dieser Wahrhaftigkeit erst einmal zu glauben.41 Denn »Misstrauen

macht nur Sinn vor dem Hintergrund unserer grundsätzlichen Neigung, das, was an-

dere unsmitteilen, zu glauben« (EE 176).42 Für Reid sind sodann beide Prinzipien genau

aufeinander abgestimmt. Zeug_innen sprechen ehrlich, weil sie davon ausgehen, dass

ihnen geglaubt wird, wie ebenso Hörer_innen glauben, dass die Bezeugenden ehrlich

sind.43

Schmidt zieht aus diesen Überlegungen Reids drei Konsequenzen für das Vertrau-

en im Kontext der Zeug_innenschaft. Erstens »bedarf unser Vertrauen in die Worte an-

derer keiner epistemischen Rechtfertigung« (EE 178). Die lebensweltlichen Erfahrungen

mit unterschiedlichenPhänomenenderZeug_innenschaft zeigen,dassMenschendurch

Zeugnisse zu Erkenntnissen gelangen, die ihnen anders gar nicht zugänglichwären. Le-

bensweltliche Realitäten fallen hier traditionell erkenntnistheoretischen Erörterungen

gleichsam insWort. In Bezug auf Zeugnisse vonWeiterlebenden ist dies besonders evi-

dent, zumal sie bezeugen, was andere aufgrund der Einmaligkeit des Widerfahrnisses

nicht erlebthabenunddamitnichtwissenkönnen.OhnedasVertrauen in ihreErfahrung

kann es kein Wissen geben. Diese etablierte »Vertrauenspraxis« (EE 178) zu bezweifeln,

hält Schmidt darumgeradezu für unsinnig, »weil ohne sie keine Sprache,keineKommu-

nikation, mithin kein Lernen möglich wäre« (EE 178). Damit verbindet sich zweitens ein

Ernstnehmen der Zeug_innenschaft als soziale Praxis. Wenn eine der zentralen Prämis-

sen von Zeug_innenschaft ist, dass sie nur zwischen Zeug_innen und Hörer_innen sich

vollzieht, sie also immer ein Gegenüber voraussetzt, muss dies auch für den epistemi-

schen Wert von Zeugnissen gelten: Es gibt ihn immer nur sozial vermittelt.44 Zeug_in-

40 A.a.O., 194.

41 Vgl. ebd.: »It is evident, that, in the matter of testimony, the balance of human judgment is by

nature inclined to the side of belief; and turns to that side of itself, when there is nothing put

into the opposite scale.«

42 Vertrauen von seinem Bruch her zu denken, ist ein Kierkegaard’scher Zug. Vgl. für diesen Zugang

Welz, Vertrauen, 70, welche die Grundsituation des Menschen als »durch den Konflikt von Grund-

vertrauen versus Grundmisstrauen bestimmt« sieht.

43 Diese angebliche Abgestimmtheit der beiden Prinzipien wurde wiederholt kritisiert, besonders

prominent etwa von van Cleve, Reid on the Credit. Dieser kritisiert, dass erstens auch Ehrlichkeit

nicht notwendigerweise ›Wahrheit‹ verbürgt – die Zeug_innen können das Bezeugte schlicht für

eine ›Wahrheit‹ halten. Zweitens würden Menschen das, was bezeugt wird, nicht nur tendenziell

fürwahrhaftig halten, sondern daraus Schlüsse für Tatsachen ziehen. Zur Deckung kämen die bei-

denPrinzipiendarumnur,wennnicht nurwahrhaftig, sonderndie ›Wahrheit‹ selbst kommuniziert

würde. Anhand dieser Kritik zeigt sich indes, dass erneut ein normativesWahrheitsverständnis an

die Zeug_innenschaft herangetragen wird, ein solches aber kann es gemäß Schmidt im Kontext

der Zeug_innenschaft immer nur sozial vermittelt geben. Zu Schmidts Würdigung und Kritik von

Cleves Ansicht vgl. EE 177–179.

44 Sozial vermitteltesWissen lässt sich als sog. situated knowledge (vgl. Haraway, SituatedKnowledge)

verstehen: Haraways Konzept der sozialen Situiertheit von Wissen geht im Gegensatz zur klas-

sischen Annahme, wonach Wissen neutral von seinen Betrachter_innen antizipiert werden kann,

davon aus, dassWissen immer partikular, dabei aber nicht ethisch neutral ist (vgl. Schicktanz, Epis-

temische Gerechtigkeit, 274f.).

https://doi.org/10.14361/9783839468333-021 - am 14.02.2026, 11:28:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


288 Zeug_innenschaft und Orte

nenschaft »ist eine epistemischeKooperationzwischenZeugeundZuhörer«45.DasRisiko,

dass Zeug_innen auch lügen und sich täuschen, habenHörer_innen gleichsam einzuge-

hen.Gegen die »zutiefst individualistische« Perspektive der Erkenntnisphilosophie hilft

»Reids Philosophie des Common Sense«, weil sie den Menschen als ein Wesen versteht,

»das von Beginn an auf andere Menschen bezogen ist und von ihnen abhängig ist« (EE

180).46 Vertrauen versteht Schmidt darum insofern selbst als epistemisches Prinzip, als

es »erklärt […], wieWissenstransfer durch Sprache möglich ist« (EE 179).

Damit schlägt Schmidt die Brücke zu ihrenÜberlegungen zumGlaubensbegriff: Der

»Disposition, denWorten anderer zu glauben, liegt unsere Fähigkeit zugrunde, von an-

deren zu lernen« (EE 181). Objektiver Glaube seitens der Hörer_innen wird dort mög-

lich, wo von diesem Vertrauen ausgegangen wird. Der springende Punkt im Kontext

der Zeug_innenschaft ist für Schmidt der, dass sich das epistemische Prinzip nicht sta-

tisch, sondern nur prozessual denken – und auch umsetzen – lässt, weshalb es drittens

paradigmatisch ist, dass Reid »zwei Prinzipien nennt, die zusammen unsere Zeugnis-

praxis fundieren« (EE 179). Allerdings versteht Schmidt das principle of veracity und das

principle of credulity – und hierin hebt sie sich von Reid ab – nicht als »logischeGegenstü-

cke, die zusammen einen lückenlosen Begründungszusammenhang bilden, sondern als

zwei Aspekte einer sozialen Praxis« (EE 179). Die Aspekte können in Einklang mitein-

ander stehen oder aber das epistemische Prinzip der Zeug_innenschaft verhindern. Die

Vertrauenspraxis der Zeug_innenschaft ist ein Lernprozess, in dem beiden Parteien –

den Zeug_innen und den Hörer_innen – Rechte und Pflichten zukommen.47

Den Zeug_innen steht das Recht zur eigenen Wahrnehmung und einer entspre-

chenden Wiedergabe zu. Sie verpflichten sich dabei aber, wahrhaftig zu sein, also nach

bestem Wissen und Gewissen das Widerfahrene zu bezeugen, d.h. ehrlich zu sein. Die

Pflicht der Hörer_innen knüpft daran an, nämlich Vertrauen in die Wahrhaftigkeit an-

derer zu setzen. Allerdings haben Hörer_innen auch das Recht, Misstrauen zu äußern,

Zeugnisse »aufgrund der Fallibilität aller Wissensquellen […] gegeneinander abzuglei-

chen« (EE 190).48 Das bedeutet: Schmidt kritisiert einerseits, Zeug_innenschaft als eine

45 Schmidt, Sein Wort, 70.

46 Das Phänomen der Zeug_innenschaft wird denn auch gerne als Lackmustest zwischen einer indi-

vidualistischen oder sozialen Epistemologie betrachtet: »If individualism concerning testimony is

defensible, then epistemology will remain in an important sense individualistic. And if it is not

defensible, epistemology will have to be profoundly social, whatever may happen on other top-

ics.« (Schmitt, Socializing, 4.) Gleichwohl scheint heute eine Mehrzahl an Forscher_innen davon

auszugehen, dass die zweite Option gleichsam die Oberhand hat (vgl. Alloa, The »Do-it-Yourself«,

336, sowie Gelfert, A Critical, 175).

47 Damit hat Schmidts Position große Ähnlichkeiten mit den Überlegungen Jennifer Lackeys. Die-

se fordert, dass in erkenntnistheoretischer Hinsicht zwischen den Beiträgen der Zeug_innen und

der Hörer_innen unterschieden werden müsse. Die Anforderung an die Zeug_innen ist objektive

Verlässlichkeit, diejenige an dieHörer_innen epistemische Verantwortlichkeit. Vgl. Lackey, It takes

Two; sowie dies., Learning.

48 Dazu, gerade die Fallibilität aller Wissensquellen als Ausdruck der Sozialität von Zeug_innen-

schaft zu verstehen, vgl. auch Krämer/Schmidt/Schülein, Zeugenschaft, 18–20.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-021 - am 14.02.2026, 11:28:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Sibylle Schmidt: Vertrauen als epistemisches Prinzip 289

»weniger basale[] Erkenntnisquelle als Wahrnehmung, Erinnerung und Schlussfolge-

rung« (EE 190) zu verstehen:49

»Es kommt gelegentlich vor, dass wir falsche Wahrnehmungsurteile fällen oder fal-

sche Schlussfolgerungen ziehen, doch wir würden deshalb keineswegs fordern, diese

Erkenntnisquellen deshalb in Zweifel zu ziehen.« (EE 190)

Andererseits – und deswegen – bleibt es aber dabei, dass »einzelne Zeugnisse falsch sein

können«, es im Umgang mit Zeugnissen darum »keine universale Regel, keinen episte-

mischen ›Freibrief‹« (EE 190) geben kann.Diese Aporie löst Schmidt nicht auf, zeigt aber,

dass eineZeug_innenschaft, dieWissenhervorruft, von einemgrundsätzlichenVertrau-

ensvorschuss ausgeht. Weil sie eine soziale Praxis und damit abhängig von mindestens

zwei Personen ist, muss letztlich zwischen dem Einzelfall und dem Allgemeinen unter-

schiedenwerden.Die beiden sind jedoch nicht voneinander zu trennen,weil sie sich ge-

genseitig bedingen:

»Auchwenn unser Vertrauen im Einzelfall enttäuscht wird, könnenwir uns trotzdem im

Allgemeinenauf die Zeugnisse anderer verlassen. Falschzeugnisse kann es gerade nur in

einer Welt geben, in der die Institution der Zeugenschaft überhaupt existiert, d.h. wo

Zeugnisse in der Regel verlässlicheWissensquellen sind. […] [Dieser, MK] scheinbare[]

Gegensatz zeigt […], dass unsere Haltung gegenüber Zeugnissen ambivalent ist und

bleiben muss.« (EE 190)

Insofern aber eine »intersubjektive Verbindlichkeit« zwischen Zeug_innen und Hö-

rer_innen »das Zeugnis überhaupt erst zu einer potentiellen Wissensquelle macht«,

füllt eine »ethischeVerbindlichkeit eine epistemische Leerstelle«50.Müsste dann aber nicht

gesagt werden, dass sich Zeug_innenschaft durch eine asymmetrische Reziprozität

zwischen Ethik und Episteme, zwischen Anerkennung und Erkenntnis – eben in die-

ser unumkehrbaren Reihenfolge – auszeichnet? Wenn die Ambivalenz zwischen den

beiden sich darin zeigt, dass die Anerkennung Erkenntnis bringen kann, diese aber

nicht garantiert, müsste dann die Ethik im Zweifelsfall nicht an erster Stelle stehen?

Eine solche Deutung lehnt Schmidt ab. Aufgrund der Sozialität des Phänomens der

Zeug_innenschaft und der Autonomie der darin verwickelten Subjekte hält Schmidt es

für notwendig, diese Ambivalenzen nicht zu nivellieren, sondern als jeweilige epistemi-

sche und ethische Verantwortung der Zeug_innen und Hörer_innen ernst zu nehmen.

Nun scheint es aber imöffentlichenRaumsozialeDisproportionen zwischen den beiden

zu geben: Die Wahrscheinlichkeit, dass ein Zeugnis als epistemisch wertvoll erscheint,

hängt oft davon ab, welche soziale Anerkennung die Zeug_innen genießen – oder nicht.

49 Diesbezüglich argumentiert Schmidt ganz auf der Linie der Testimony Debate, insofern ihre Vertre-

ter_innen das Zeugnis alsMedium von Tatsachenwahrheiten verstehen. So hält etwa Chakrabarti,

Telling, 99, fest: »We often find out facts about distant times and places from the words of un-

examined authorities. […] Thus parents, books, teachers, newspapers, the radio, historians, eye-

witnesses, laboratory-technicians and specialists tell us that p, and as a result, on many occasions

– though not on all – we come to know that p.«

50 Schmidt, Können Täter, 202.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-021 - am 14.02.2026, 11:28:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


290 Zeug_innenschaft und Orte

Auch Schmidt kommt auf diesen Umstand zu sprechen und hält fest, dass Epistemo-

logie nicht selten »sozial blind« (EE 195) ist. Dass etwas bzw. jemandem geglaubt wird,

ist darum immer »auch eine Frage von sozialer und ethischer Tragweite« (EE 190). Es

ist eben gerade nicht verwunderlich, sondern symptomatisch für die genannten Dis-

proportionen, wenn auch und gerade im Jahr 2021 185 Lesbische, Schwule, Bisexuelle,

Queere, Nicht-Binäre und Trans Schauspieler_innen in der zweitauflagenstärksten

Zeitung Deutschlands mehr Sichtbarkeit, Anerkennung und Diversität fordern. Ihr

Zeugnis ist gleichsam die Folge dessen, was Schmidt im Anschluss an Miranda Fricker

als epistemische Ungerechtigkeit bezeichnet.

2.3. Epistemische Ungerechtigkeiten – oder:
Die sozialen (Un-)Gebundenheiten des Bezeugens

Insofern der Glaube imKontext der Zeug_innenschaft eine Verquickung von objektivem

und personalemGlauben ist, sind seine ethischen Implikationen umso virulenter:Wenn

Zeug_innen »dieWahrheit ihrer Aussage« verbürgen »und sie an ihre persönlicheGlaub-

würdigkeit« knüpfen, kommt »eine Ablehnung des Gesagten […] einer persönlichen Zu-

rückweisung gleich« (EE 191). Wird ein Zeugnis nicht geglaubt, kann es für die bezeu-

gende Person verletzend sein, weil die genannte Verquickung impliziert, dass damit ihr

nicht geglaubtwird.51 »Wemnicht geglaubtwird, der bzw.diewird nicht nur nicht aner-

kannt, respektiert, geachtet – schlimmer noch, er bzw. sie wird […] ›entehrt‹.« (EE 191)52

»Doch Achtung und Anerkennung resultieren nicht nur aus dem Glauben, der jeman-

dementgegengebracht wird, sie sind auch oft Bedingungen für personalen Glauben. Ob

wir jemandem Glauben schenken oder nicht, hängt auch von der sozialen Anerken-

nung ab, die jemand bereits genießt.« (EE 191)

In seiner Studie über die wissenschaftlichen Zeugen [sic!] der Royal Scientific Society des

17. Jahrhunderts kommt Steven Shapin zum Schluss, dass epistemische Autorität auf

Moral und moralischen Beziehungen beruht. Ob Zeug_innen geglaubt wird, hängt an

moralischen Kriterien wie Ehrlichkeit, Verlässlichkeit, Gerechtigkeit und Tugendhaftig-

keit:

»Knowledge is a collective good. In securing our knowledge we rely upon others, and

we cannot dispense with that reliance. That means that the relations in which we have

and hold our knowledge have a moral character, and the word I use to indicate that

moral relation is trust.«53

51 Vgl. Anscombe, What is it, 150: »It is an insult and may be an injury not to be believed. At least

it is an insult if one is oneself made aware of the refusal, and it may be an injury if others are.«

52 Die Formulierung der Entehrung ist eine Bezugnahme auf Hobbes, Leviathan, I X, 74, der schreibt:

»Einem anderen glauben, vertrauen, sich auf ihn verlassen heißt ihn ehren; denn es ist ein Zei-

chen, dass man von seiner Tugend und Macht überzeugt ist. Misstrauen oder nicht glauben heißt

entehren.« (Zitiert nach EE 190f.)

53 Shapin, A Social History, xxv.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-021 - am 14.02.2026, 11:28:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Sibylle Schmidt: Vertrauen als epistemisches Prinzip 291

Dass Vertrauen eine moralische Beziehung ist, bezweifelt Schmidt und plädiert im An-

schluss an Luhmann dafür, »dass Vertrauen weniger auf moralischen Maßstäben, denn

auf Vertrautheit basiert« (EE 193).54 Zeug_innen wird eher Vertrauen gewährt, wenn sie

den Hörer_innen vertraut sind, sie die Zeug_innen gut kennen und regelmäßigen per-

sönlichen Kontakt mit ihnen haben: »Ob wir jemandem Glauben schenken, hängt […]

nicht so sehr davonab, fürwiemoralischwir diesePersonhalten, sondernwie vertraut sie

uns ist.« (EE 193) Schmidt schließt sich darum Peter Lipton an, der in der Behauptung,

Vertrauen sei eine moralische Beziehung, den Trugschluss in Shapins Argumentation

erkennt:

»Crudely put, we are especially inclined to trust people we know, because we some-

times have especially good reasons to trust them and because sometimes we have no

choice. Faced then with the question of why gentlemen [sc. die Idealfigur epistemis-

cher Autorität im 17. Jahrhundert] trusted each other, the obvious answer is simply

that they all belonged to the same club.«55

Schmidt fragt sich darum, ob es sinnvoll ist, »nur denen zu vertrauen, die uns vertraut

sind oder von vornherein hohe soziale Anerkennung genießen« (EE 194), oder ob da-

mit weiter epistemische Ungerechtigkeiten tradiert werden.Wie Gümüşay bezieht sich

Schmidt in ihrenÜberlegungenzuden sozialenBedingungendesBezeugens imöffentli-

chen Raum in der Folge auf die UntersuchungenMiranda Frickers.56 Dabei legt Schmidt

denFokus auf die epistemischenUngerechtigkeitenundnichtwieGümüşay auf derenher-

meneutische Folgen.57 FrickersThese: Damit Zeugnisse und Zeug_innen überhaupt auf

ihre Glaubwürdigkeit kritisch befragt werden können,müssenHörer_innen soziale Vor-

urteile, d.h. Stereotype überwinden. Auch Fricker geht davon aus, dass die klassische

Epistemologie insofern problematisch ist, als ihr individualistisch verstandenes Wis-

senssubjekt die sozialenBedingungenderZeug_innenschaft ausblendet, »as if a concern

with truth and rationality were wholly disconnected from any concern with power and

the social identities«58.Mehr noch: »Epistemology will not be truly socialized until it has

been appropriately politicized.«59Wie also entsteht epistemische Ungerechtigkeit?

54 Vgl. Luhmann, Vertrauen, 20f.

55 Lipton, Epistemology, 12. Lipton geht es in seinem Aufsatz darum, zu zeigen, dass die reine Tat-

sache, dass Zeug_innenschaft Vertrauen impliziert, sie noch nicht zu einemmoralischen Problem

macht. Ein Zeugnis kann nicht nur deshalb falsch sein, weil die bezeugende Person lügt, sondern

auch schlicht, weil sie sich irrt. Vgl. dazu Schmidt, Zeugenschaft, 25.

56 Fricker versteht epistemische Ungerechtigkeiten als Formen von testimonial und hermeneutical in-

justices. Während Erstere dadurch entstehen, dass eine Person aufgrund von Stereotypen oder so-

zialer Stellung nicht als verlässliche Zeugin wahrgenommenwird, resultiert Letztere aus einer Lü-

cke in den kollektiven hermeneutischen Ressourcen (s. oben III.3.1.). Dotson, Tracking, unterschei-

det darum bezüglich der Folgen epistemischer Ungerechtigkeiten zwischen »testimonial quie-

ting« (a.a.O., 242f.) und »testimonial smothering« (a.a.O., 244f.). Für Fricker sind die beiden Formen

oft nicht voneinander getrennt, die epistemische Ungerechtigkeit ist darum gleichsam ein Hybrid

beider. Vgl. auch die Beiträge in Kidd/Medina/Pohlhaus (Hg.), The Routledge handbook.

57 S. oben III.3.1.

58 Fricker, Rational, 160. Vgl. dazu auch Fricker, Scepticism.

59 Fricker, Rational, 174.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-021 - am 14.02.2026, 11:28:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


292 Zeug_innenschaft und Orte

Gemäß Fricker können Zeug_innen ihre Funktion nur dann wahrnehmen, wenn sie

einerseits vertrauenswürdig und kompetent sind, andererseits ihnen diese Vertrauens-

würdigkeit und Kompetenz von Hörer_innen anerkannt wird.60 Das Problem ist, dass es

zwischen den beidenAspekten zu einem »mismatch« kommen kann: »There is the possi-

bility of someone’s being rationally authoritative without being recognized as such; and

there is the possibility of someone’s seeming to be rationally authoritative when she is

not.«61 Für Schmidt folgt daraus, dass es eine Korrelation zwischen epistemischer und so-

zialer Autorität gibt:

»Eine Person kann über eine Kenntnis verfügen und diese nicht weitergeben können,

weil sie nicht als glaubwürdig anerkannt wird und ihr gleichsam der ›Kredit‹ fehlt.

Andererseits werden Personen aufgrund ihrer sozialen Stellung für kompetent und

glaubwürdig gehalten, obwohl sie es nicht sind.« (EE 195)

Wenn (Vor-)Urteile darüber entscheiden, ob Zeug_innen kompetent sind oder nicht,

kann das in ethischer Hinsicht »verhängnisvoll [sein, MK], weil es für eine Person

verletzend sein kann, wenn ihr […] kein Glaube geschenkt wird« (EE 196). Aber mit

dieser ethischen Verletzung geht ebenso ein epistemischer Verlust einher, weil sich die

spezifische Verletzung auch und gerade darin zeigt, dass Aussagen von Zeug_innen

»nicht epistemisch ernstgenommen werden« (EE 197). Davon zeugt eine Aussage Karin

Hanczewskis im besagten Interview des SZ-Magazins:62

»Es wird einem als Frau in der Branche oft das Gefühl gegeben, dass es vor allem dar-

um geht, ›fuckable‹ sein zu müssen. Also sexy für die Redakteure, Produzenten und

Regisseure. Ich stand mal in einer großen Runde auf einem Agenturempfang, da war

ein Regisseur, dermich kennt, und der posaunte auf einmal herum undwinktemich so

ab, als würde ich nicht dazugehören: ›Ja, aber du bist ja auch Lesbe!‹ Ich bin also aus

dem Pool der für Männer begehrenswerten Frauen […] raus.«63

In diesem Kontext führt das Stereotyp der misandrischen Lesbe dazu, dass Hanczew-

skis Wissen darüber, wie es sich als Frau anfühlt, in einer cis-heteronormativen Welt

das Objekt des Begehrens von cis-heterosexuellen Männern zu sein, missachtet wird.

Der Regisseur spricht ihr ab, eine vonMännern begehrenswerte Frau zu sein, was er da-

mit gleichsetzt, dass sie kein Wissen darüber hat.64 Davon abgesehen, dass das Stereo-

60 Vgl. Schmidt, SeinWort, 79: »Das erste lässt sich als epistemischeAutorität beschreiben, das zweite

als soziale Autorität.«

61 Fricker, Rational, 167.

62 Vgl. dazu auch das Interview immdrKultur-Café, in demHanczewski auf ihre Rolle als Kommissarin

des Dresden-Tatorts reflektiert und im Zuge dessen kritisiert, dass die Serie stereotype weibliche

Rollenmuster tradiere.

63 Emcke et al., Ich komme, 15.

64 Die Situation kann allerdings auch angeblich positive Konsequenzenbezüglich des sozialen Status

der homosexuellen Frau nach sich ziehen: Emcke bezeichnet das als »das traurig-vorteilhafteMiss-

verständnis, von männlichen Kollegen als gleichwertig, aber eben als männlich wahrgenommen

zu werden« (JhJ 21). In dem Falle übertrumpft der Machismo die Homophobie: Weil Emcke »gar

nicht erst als ›richtige‹ Frau« wahrgenommen wird, steigt ihr »Status in der Wertegemeinschaft«

– das eine ist »so falsch wie das andere« (ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839468333-021 - am 14.02.2026, 11:28:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Sibylle Schmidt: Vertrauen als epistemisches Prinzip 293

typ diskriminierend ist, sich darin folglich eine ethische Ungerechtigkeit im Sinne der

Ungleichbehandlung zeigt, führt das Urteil zu einer epistemischen Ungerechtigkeit: Die

Zeugin, Hanczewski, hat aus der Perspektive des Hörers, des Regisseurs, kein Wissen

beizutragen,was es für eine Frau bedeutet, »fuckable« sein zumüssen. Im Falle von Ste-

reotypen wird die Reziprozität zwischen Ethik und Episteme letztlich aufgelöst. Damit

geht nicht nurWissen verloren, sondern,was schwerer wiegt, falschesWissen, präziser:

Unwissenheit wird weiter tradiert. Wie also damit umgehen, d.h. gegen epistemische

Ungerechtigkeiten im Kontext des Phänomens der Zeug_innenschaft vorgehen?

Gemäß Schmidt liefert Fricker »keine Idealtheorie von epistemischer Gerechtigkeit,

sondern geht von den Dysfunktionen im Alltag aus« (EE 197), wenn sie schreibt:

»I believe that the only way to fully understand the normative demands made on us

in epistemic life is by changing the philosophical gaze so that we see through to the

negative space that is epistemic injustice.« (EI 177)

EpistemischeUngerechtigkeiten sind dieNormdes Alltags.WeilMenschen »schlicht se-

lektieren, ignorierenundvergessen [müssen],umüberhaupt etwaswissenzukönnen« (EE

197), lassen sie sich dabei unweigerlich auch von Stereotypen leiten. Anstatt Regeln des

Umgangs damit zu definieren, votiere Fricker, so Schmidt, darum dafür, eine rationale

Sensibilität gegenüber Zeug_innen und Zeugnissen einzunehmen:

»We are looking for a rational sensitivity such that the hearer may critically filter what

she is told without active reflection or inference of any kind.« (EI 69) Und: »The virtu-

ous hearer […] ›just sees‹ her interlocutor in a certain light, and responds to his word

accordingly. We can, of course, in the testimony case as in the moral case, benefit by

making explicit certain general principles that should govern our judgements. The

point is that such general principles are after the fact of virtuous judgement; they

cannot substitute for virtue.« (EI 76f.)

Weil Fricker letztlich etliche Parameter zur Beurteilung von Zeugnissen ablehne, attes-

tiert ihr Schmidt die »Vorstellung einer idealen, epistemisch gerechten Gemeinschaft,

die so beschrieben werden könnte, dass jedem Informanten, jeder Zeugin genau die

Glaubwürdigkeit zugemessen wird, die er oder sie objektiv verdient« (EE 198). Indem

Fricker fordere, sich »an der rationalen Kompetenz der sprechenden Person« (EE 198)

zu orientieren, werde Glaubwürdigkeit zu einer »objektiv festzustellende[n] Sache«

(EE 199). Damit werde die Ambivalenz zwischen personalem und objektivem Glauben

letztlich gerade nicht gewahrt. Vor allem aber unterwandere Frickers Sicht die Sozialität

von Zeug_innenschaft:

»Personaler Glaube als solcher emergiert wesentlich aus einer sozialen Beziehung, die

uns mit dem Sprecher bzw. der Sprecherin des Zeugnisses verbindet, und kann nie

ganz von ihr abstrahiert werden. […] [D]ie Frage, wie mit einem Zeugnis umzugehen

ist, [kann] schlechthin nicht nur mit Blick auf die rationale Kompetenz des Sprechers

[…] beantwortet werden […].« (EE 199)

Schmidt hält daran fest, dass ethische und epistemische Aspekte der Zeug_innenschaft

nicht immerzurDeckungkommen–trotzdesVertrauensvorschusses.Schmidt verdeut-

https://doi.org/10.14361/9783839468333-021 - am 14.02.2026, 11:28:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


294 Zeug_innenschaft und Orte

licht das an zwei Beispielen. Das erste Beispiel zielt darauf zu zeigen, dass epistemische

Gerechtigkeit auch ethisch ungerecht sein kann:

»Ich erzähle einem guten Freund von einem Unfall, den ich gesehen habe. Der Freund

glaubt, was ich erzähle, aber erst, nachdem er von diesem Ereignis auch andere hat

berichten hören und in der Zeitung ein Foto davon gesehen hat.« (EE 200)

Aus einer epistemologischen Perspektive ist das Verhalten des Freundes gerechtfertigt:

»Stattmir ›blind‹ zu vertrauen, zieht erweitere Belege hinzu,umseinenGlauben inmei-

ne Worte zu begründen.« (EE 200) Demgegenüber gestaltet sich die Situation in ethi-

scher Hinsicht weit komplexer: Das Verhalten des Freundes kann auf die Zeugin irritie-

rend, gar verletzendwirken,weil es impliziert, dass der Freund der Zeugin nicht glaubt.

»Dass es epistemologisch betrachtet gerechtfertigt, ja rational ist, weitere Belege hin-

zuziehen, wäre mir in dieser Situation kaum ein Trost.« (EE 200) An diesem Beispiel

zeigt sich, dass objektiver und personaler Glaube jeweils andere Bezugspunkte haben:

Während sich Ersterer »an der Wahrscheinlichkeit der fraglichen Tatsache orientiert«,

hängt Letzterer »von der konkreten interpersonalen, ethischen Relation ab« (EE 201), welche

die Zeug_innenmit denHörer_innen verbindet. Umgekehrtmuss aber auch epistemische

Ungerechtigkeit nicht automatisch ethisch ungerecht sein,was Schmidt anhand eines zwei-

ten Beispiels illustriert:

»Ich stoße in einer Zeitung auf einen Reportagebericht über den Gaza-Streifen – bre-

che aber bald die Lektüre ab, weil ich die Reporterin aufgrund ihrer offenkundigen po-

litischen Haltung für unglaubwürdig halte, und ignoriere den Artikel. Tatsächlich aber

enthält der Artikel viele gute recherchierte Details, diemeinWissen über die Situation

in Gaza wertvoll bereichern würden.« (EE 201)

In diesem zweiten Beispiel ist das Verhalten derHörerin des Zeugnisses epistemisch be-

trachtet ungerecht, denn die Zeugin »verfügt ja in der Tat über Wissen und eine episte-

mische Kompetenz, die ich aufgrund gewisser Vorurteile nicht (an-)erkenne« (EE 201).

Andererseits ist es aber nicht ethisch ungerecht, das Zeugnis der Reporterin nicht anzu-

nehmen. »Denn wir sind der Journalistin in keinster Weise ethisch verpflichtet, ihr den

Bericht ›abzukaufen‹.« (EE 201) Schmidtwill mit diesemBeispiel veranschaulichen, dass

epistemischeUngerechtigkeiten–»nämlich relevante Informationen aufgrund vonVor-

urteilen zu ignorieren« (EE 201) – nicht zwangsläufig mit ethischen Ungerechtigkeiten

gleichzusetzen sind.

Bezeichnend an den zwei Beispielen ist, dass beiden Situationen ein Vertrauensvor-

schuss zugrunde liegt, jedoch gleichsam die Qualität der intersubjektiven Beziehung

darüber entscheidet, ob und wie schnell das Zeugnis Misstrauen bei den Hörer_innen

erweckt. Der Vertrauensvorschuss zeigt sich in der grundsätzlichen Bereitschaft, auf

das Zeugnis zu hören. Bevor der Freund das Zeugnis anhand anderer Berichte und eines

Photos überprüft, hört er sich das Zeugnis der Freundin an. Er anerkennt damit grund-

sätzlich den personalenGlauben,nämlich die persönlicheGlaubwürdigkeit undVerläss-

lichkeit der Zeugin. Um jedoch seinen Glauben in die Worte der Zeugin zu begründen,

zieht er weitere Belege hinzu. Er fragt nach den Gründen für seinen objektiven Glauben,

weil sich dieser an der Wahrscheinlichkeit der zur Frage stehenden Tatsache orientiert.

Auch der Reporterinwird der Vertrauensvorschuss des Zuhörens bzw. in diesemFall des

https://doi.org/10.14361/9783839468333-021 - am 14.02.2026, 11:28:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Sibylle Schmidt: Vertrauen als epistemisches Prinzip 295

Lesens gewährt, jedoch wird die Lektüre sehr viel schneller abgebrochen, weil zwischen

derZeuginundderHörerin keine konkrete interpersonale Beziehungbesteht.DieHöre-

rin fühlt sich der Zeugin ethisch gerade nicht verpflichtet und verkennt damit den epis-

temischenWert, den ihr Zeugnis hätte.

Die zwei Beispiele veranschaulichen, dass einWiderspruch zwischen epistemischen

und ethischen Aspekten des Zeugnisglaubens bestehen bleibt, und Schmidt votiert par-

tout dafür, diesen nicht aufzugeben:

»Was epistemisch sinnvoll ist, kann ethisch verletzend sein – und was ethisch sinnvoll

ist, kann epistemisch zumindest waghalsig sein. Es wäre verkehrt und auch naiv, die

Diskrepanzen zwischen beidem vollkommen zu nivellieren.« (EE 201)

Das Problem ist nur: Wer genau hinschaut, wird feststellen, dass Schmidt selbst dazu

neigt zu nivellieren. Die von ihr herangezogenen Beispiele entstammen nämlich dezi-

diert dem Kontext einer sekundären Zeug_innenschaft: Weder ist die Zeugin im ersten

Beispiel selbst Opfer des Unfalls, den sie bezeugt, noch ist die Reporterin vom Nahost-

konflikt selber betroffen, dem gegenüber sie eine offenkundig politische Haltung ein-

nimmt. Vor allem aber: Ihr jeweiliges Sein, ihre Existenz, ihr Recht auf ein Widerfah-

ren persönlicher Gerechtigkeit hängt nicht von der Glaubwürdigkeit ihres Bezeugens

ab. Im Falle epistemischer Ungerechtigkeiten ist das gerade nicht der Fall. Für Hanc-

zewski steht eben weit mehr auf dem Spiel, als dass der Regisseur sich vor ihrem Wis-

sen verschließt: Das Stereotyp der misandrischen Lesbe führt dazu, dass der Regisseur

Hanczewski letztlich abspricht, eine Frau zu sein, weil er Frau-Sein mit Heterosexu-

ell-Sein gleichsetzt. In einer Gesellschaft, die alle ihre Subjekte gleichberechtigt behan-

deln will, sind Menschen eben sehr wohl denjenigen verpflichtet, die ihnen zwar nicht

vertraut sind, aber denen soziale Akkreditierung aberkannt wird. Hier kommt die ge-

nannte Vertrautheit an ihre Grenzen. In Schmidts Kritik an Frickers Position zeigen sich

denn sowohl die Stärken als auch die Schwächen ihrer eigenen Position. Was der Posi-

tion Schmidts meines Erachtens neben dem Einzelfall und dem Allgemeinen fehlt, ist

der Zweifelsfall bzw. das Postulieren einer asymmetrischenReziprozität von Anerkennung

und Erkenntnis im Kontext von Zeug_innenschaft an denGrenzen des Verstehbaren. Dieser

Zweifelsfall klingt zumindest an, wenn Schmidt am Ende ihrer Reflexionen zu Frickers

Position eingesteht, dass es aufgrund augenscheinlicher epistemischer Ungerechtigkei-

ten inGesellschaften »in vielen Fällen einer stärkeren Sensibilität dafür bedarf« (EE 201).

2.4. Die asymmetrische Reziprozität von Ethik und Episteme:
für die Tugend der Gerechtigkeit an den Grenzen des Verstehbaren

Die Stärke von Schmidts Ansatz ist, dass sie mit Reid aufzeigen kann, inwiefern

Zeug_innenschaft ein Phänomen ist, welches nur dann eine epistemische Funktion

haben kann, wenn Vertrauen in die Zeug_innen als eine konstitutive Bedingung des

Bezeugens bestimmt wird. Mehr noch: Schmidt zeigt, dass es nachvollziehbare Gründe

gibt, dieses Vertrauen als gegeben vorauszusetzen, es folglich nicht erst etablieren zu

müssen. Vertrauen als Voraussetzung der Zeug_innenschaft kann erklärt werden, es

bedarf nicht der epistemischen Rechtfertigung. Denn gleichsam kontrastlogisch weist

https://doi.org/10.14361/9783839468333-021 - am 14.02.2026, 11:28:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


296 Zeug_innenschaft und Orte

Schmidt nach, dass Misstrauen im Kontext der Zeug_innenschaft nur dann plausibel

ist, wenn von einer grundsätzlichen Neigung der Menschen ausgegangen wird, das,

was andere bezeugen, zu glauben bzw. vorsichtiger formuliert: anzuerkennen. Hinzu

kommt, dass Schmidts Beharren darauf, Zeug_innenschaft als eine soziale Praxis zu

verstehen, verdeutlicht, dass es Zeugnis-Wissen und -Erkenntnis immer nur vermittelt

durch andere Menschen geben kann. Dabei bleibt Schmidt jedoch nicht bei einem

Verständnis personalen Glaubens an dieses Wissen stehen, sondern fragt, wie es zu

einer Verquickung mit objektivem Glauben kommt, damit nicht ausschließlich die

Vertrauenswürdigkeit und Verlässlichkeit der Zeug_innen für das Wissen des Zeugnisses

bürgen.

Indem Schmidt das principle of veracity und das principle of credulity nicht als logische

Gegenstücke, die automatisch zur Deckung kommen, sondern als zwei Aspekte einer so-

zialen Praxis versteht, verweist sie darauf, dass den Zeug_innen undHörer_innen Rech-

te und Pflichten zukommen. Das Recht der Hörer_innen, aufgrund der Fallibilität des

Zeugnisses als Wissensquelle Misstrauen zu äußern, ist gemäß Schmidt produktiv: Es

verstrickt die Hörer_innen in einen Lernprozess, an dessen Ende im besten Falle ob-

jektiver Glaube steht. Der Vertrauensvorschuss, der Misstrauen legitimiert, hat »einen

produktiven, potenzierenden Effekt für die Beteiligten, indem es ihnen neue Handlungs-

undWissensräume erschließt« (EE 201). Das »sozial vermittelte und von anderen über-

nommeneWissen« vervielfältigt darum inSchmidtsVerständnis »die Lernfähigkeit« (EE

202).65 Im Kontext der Zeug_innenschaft an den Grenzen des Verstehbaren müsste aller-

dings zur Begünstigung dieses Lernprozesses aufseiten derHörer_innen imZweifelsfall

der Ethik der Vorrang vor der Episteme eingeräumt werden. Oder anders formuliert:

Schmidts Vertrauensvorschuss neigt im genannten Kontext zu einer problematischen

Passivität seitens der Hörer_innen.Warum?

Es ist Schmidt beizupflichten, dass es keinen Automatismus gibt, der garantiert,

dass auf Anerkennung stets Erkenntnis und umgekehrt folgt. Die epistemische Kom-

petenz von Zeug_innen nicht anzuerkennen, ist nicht notwendigerweise ethisch unge-

recht.Hörer_innen können Zeug_innen epistemisch Unrecht tun, ohne sie dabei zu ver-

letzten – oder sie verletzen sie, ohne sie epistemisch ungerecht zu behandeln. Aber an

denGrenzen des Verstehbaren kannWissen oft nicht generiert undErkenntnis zuweilen

nicht hergestellt werden,wenn nicht ethischen Aspekten der Vorrang gegebenwird.Der

heterosexuelle, männliche Regisseur weiß nicht, was es bedeutet, homosexuell und eine

Frau zu sein. Das ist keine Frage der Glaubwürdigkeit, sondern schlicht eine Tatsache.

Ihm gegenüber hat Hanczewski gleichsam einen Wissensvorsprung bzw. -überschuss.

Doch der Regisseur anerkennt ihn aufgrund von Hanczewskis Zugehörigkeit zu einer

gesellschaftlich unterrepräsentierten Gruppe nicht. Das bedeutet, dass im Falle eines

Mangels an Wissen – und das ist an den Grenzen des Verstehbaren per se die Situation der

65 So auch Scholz, Prolegomena, 373: »Der Effekt davon […], von anderen lernen zu können, ist nicht

einfach ein additiver.Waswir demZeugnis anderer entnehmen, vermehrt unseren Schatz gerecht-

fertigter Meinungen nicht nur in quantitativer Hinsicht, es beeinflusst und bereichert auch die

anderen Quellen. Der deutliche qualitative Sprung zwischen den kognitiven und epistemischen

Fähigkeiten von Tieren […] und uns Menschen erklärt sich wesentlich daraus, dass wir über die

sozialen Institutionen der Sprache und des Zeugnisgebens und -annehmens verfügen.«

https://doi.org/10.14361/9783839468333-021 - am 14.02.2026, 11:28:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Sibylle Schmidt: Vertrauen als epistemisches Prinzip 297

Hörer_innen – epistemische Ansprüche erst einmal zurückgestellt werden sollten. Die

Schwäche der Position Schmidts liegt darum vor allem darin begründet, dass sie zu we-

nig berücksichtigt, dass im Zweifelsfall der ethische Vertrauensvorschuss aufseiten der

Hörer_innen eine epistemische Präsumtion sein muss, weil andernfalls das Wissen der

Zeug_innen nicht nur untergraben wird, sondern es auch dazu führt, dass Zeug_innen

einmal mehr alleine gelassen werden – eben nicht nur in ihrem Empfinden, sondern

auch in ihrem Wissen. Und dann ist Zeug_innenschaft gerade keine soziale Praxis mit

epistemischemWert. Fricker formuliert diesen Umstand wie folgt:

»When you find yourself in a situation in which you seem to be the only one to feel

the dissonance between received understanding and your own intimated sense of a

given experience, it tends to knock your faith in your own ability to make sense of the

world, or at least the relevant region of the world. We can see, then, that […] injustice

[…] brings […] epistemic disadvantages.« (EI 163)

Wer sich in der Situation wiederfindet, von etwas zu zeugen, das aufgrund fehlender

Erfahrungen oder nicht vorhandenen Wissen seitens der Hörer_innen auf Unverständ-

nis stößt bzw. wegen Stereotypen66 gar nicht erst gehört werden will, die_der verliert

das Vertrauen in das eigene Wissen und damit in die Wahrhaftigkeit des Widerfahre-

nen.67 Für Fricker hat dies aber nicht nur persönliche Verletzung, Kränkung und eigene

Infragestellung der Betroffenen zur Folge, sondern die Konsequenzen zeigen sich auch

für den Wissenszustand einer Gesellschaft. Die Zeug_innen werden von einem öffent-

lichen Diskurs ausgeschlossen, der über die Bedingungen einer gerechten Gesellschaft

bestimmt:

»[T]he fact that prejudice can prevent speakers from successfully putting knowledge

into the public domain reveals testimonial injustice as a serious form of unfreedom

in our collective speech situation – and […] the freedom of our speech situation is fun-

damental to the authority of the polity, even to the authority of reason itself.« (EI 43)

Fricker erläutert diesen Zusammenhang anhand des literarischen Zeugnisses Edmund

Whites. Die autobiografische Novelle ABoy’s Own Story ist eine sog. Coming-of-age-Ge-

schichte eines jungenSchwulen indenUSAder 1950er Jahre.DernamenloseErzähler be-

schreibt und reflektiert in diesemBuch sowohl seine Entdeckung als auch seinen Kampf

mit der eigenen Homosexualität. Dabei zeigt er auf, wie drei Institutionen ihn im Zuge

dessen nicht nur ethisch, sondern auch epistemisch ungerecht behandeln: die Religion,

die Psychologie und die Bildung. Zwar bieten diese ihm »a series of contemporary con-

structions of homosexuality that partly condition, yet remain crucially dissonant with,

the boy’s actual experience of his own desire and sexual identity« (EI 163).68 Die Kirche

66 Stereotype definiert Fricker als »a widely held disparaging association between a social group

and one or more attributes, where this association embodies a generalization that displays some

(typically, epistemically culpable) resistance to counter-evidence owing to an ethically bad af-

fective investment« (EI 35).

67 Vgl. Boncompagni, Hinges, 167.

68 Boncompagni (a.a.O., 168) votiert dafür, bereits in dieser Ausgangssituation eine Form epistemi-

scher Ungerechtigkeit zu situieren: Sie entsteht dadurch, dass die (be)zweifelnden Fragen gängi-

ger Vorstellungen durch die Betroffenen von Unbetroffenen nicht vollständig anerkannt werden

https://doi.org/10.14361/9783839468333-021 - am 14.02.2026, 11:28:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


298 Zeug_innenschaft und Orte

dämonisiert die sexuelle Orientierung des Erzählers als Sünde. Sein Psychologe versteht

sie als einen Konflikt in der Identitätsfindung und die Bildungsanstalt hält sein Begeh-

ren von Männern für eine vorübergehende Phase. Das offensichtliche Falschwissen der

Institutionen ist indes verhängnisvoll für das Selbstverständnis des Erzählers:

»[T]he narrator’s younger self is being formed through the lens of all these construc-

tions, so that his longed-for experience of simple reciprocated desire for men is not an

option when it comes to subject positions available for him to occupy. As he grows up,

he has to contend with various powerful bogeymen constructions of The Homosexual.

None of them fits, but these collective understandings are so powerful, and the per-

sonal experiential promise of an alternative understanding so lonely and inarticulate,

that they have some significant power to construct not only the subject’s experience

(his desire becomes shameful and so on) but also his very self.« (EI 164)

Der namenlose Erzähler tritt mit eigenem Wissen um sein Schwules Begehren an drei

gesellschaftliche Institutionen heran, doch aufgrund ihrer Vorurteile – Homosexuali-

tät ist eine Sünde, eine Identitätsstörung, eine Phase – wird der Junge weiter diskrimi-

niert.69 Diese Diskriminierung ist zwar auch von ethischer Qualität, sie resultiert aber

maßgeblich aus einer epistemischen Ungerechtigkeit: Die Institutionen versperren sich

nicht nur Zugang zu einer Wissensquelle, sondern die Diskriminierung entsteht über-

haupt erst dadurch, dass das Zeugnis des Erzählers nicht epistemisch ernst genommen

wird.70 Nun bemerkt Fricker, dass heutige Formen der Diskriminierung von Personen-

gruppen nicht mehr zwangsläufig so offen zutage treten71 und epistemische Ungerech-

tigkeit »is inflicted individual to individual, so that there are immediate questions to

und damit Einfluss auf die epistemische Praxis des (Be-)Zweifelns haben, die gerade produktiv

sein könnte: »[T]he wrong of having one’s questions not fully acknowledged […] affects the agent

engaged in the epistemic practice of doubting. The doubter is acknowledged as such when her

substantive questions are heard not only as requests for information but as contributions or

challenges to the existing epistemic practice. The acceptability of doubts therefore becomes a

sign of the openness and inclusiveness of these epistemic practices. The more a group or a soci-

ety understands and accepts questions, the more it avoids epistemic wrongs against doubters,

and the more it demonstrates that it is capable of openness, growth, self-reflection and self

transformation.« Auch Hookway, Some Varieties, 155, undMedina, The Epistemology, 94, machen

das bei Fricker nur marginale Moment des (Be-)Zweifelns stark.

69 Medina, The Epistemology, 74f., spricht in diesen Zusammenhang von einer epistemic friction, die

durch die epistemische Differenz zwischen Zeug_innen undHörer_innen entsteht und dazu führt,

dass Zeug_innen selbst unempfindlich gegenüber ihrer eigenen Unempfindlichkeit werden. Sie

leiden an »a special difficulty in realizing and appreciating the limitations of their horizon of

understanding«.

70 Vgl. Heesen/Reinhardt/Schelenz, Diskriminierung, 138.

71 Es handelt sich dabei umeinewestliche Sicht und noch diese ist, zumindest in religiöser und recht-

licher Hinsicht in Bezug auf Homosexualität, stark verkürzt. Bis heute wird gleichgeschlechtliche

Sexualität in 69 Staaten strafrechtlich verfolgt und in sechs Ländern steht sie komplett, in fünf

unter bestimmten Bedingungen unter Todesstrafe. Einen vollumfänglichen Schutz durch die Ver-

fassung vor Diskriminierung bieten gerade mal elf Länder (vgl. ILGA World, Maps). Ausserdem

stehen die vor allem von religiösen Institutionen angebotenen und durchgeführten Konversions-

therapien, welche homosexuelle Neigungen verringern und heterosexuelle Potenziale befördern

sollen, nach wie vor in nur drei Ländern unter Strafe (vgl. dies., Curbing). Der Schweizer National-

https://doi.org/10.14361/9783839468333-021 - am 14.02.2026, 11:28:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Sibylle Schmidt: Vertrauen als epistemisches Prinzip 299

be answered concerning the hearer’s culpability or non-culpability« (EI 169). Trotzdem

fordern die auch heute noch zahlreichen Zeugnisse von diskriminiertenMenschen dazu

auf, »to ask what sorts of hearers we should try to be in a society in which there are likely

to be speakers whose attempts to make communicative sense of their experiences are

unjustly hindered« (EI 169). Fricker fragt sich darum im Anschluss an Louise Antony,

ob es auf Seiten der Hörer_innen von Zeugnissen eine »epistemic affirmative action«

geben müsste: »[W]hen a woman, or any member of a stereotyped group, says some-

thing anomalous, they should assume that it’s they who don’t understand, not that it is

thewomanwho is nuts […].«72 AuchwennFricker große Sympathien für eine solcheHer-

angehensweise hat, lehnt sie sie als eine allgemeingültige Regel letztlich ab:

»A policy of affirmative action across all subject matters would not be justified, be-

cause […] the complexity of social identity means that […] marginalization affects in-

dividual speakers in a differentiated manner: a white middle-class woman might, as

a woman, be unable to frame certain meanings in a given context, while as white and

middle-class she is not remotely disadvantaged in her capacity to frame meanings

required in other contexts.« (EI 171)

Schmidts Interpretation der Position Frickers ist folglich in der Hinsicht akkurat, als sie

sich gegen eine klar definierte Regel des Umgangs mit Zeugnissen wehrt und stattdes-

sen für eine entsprechende Sensibilität votiert. Dass sie dabei aber etliche Parameter

ablehnt, einer gesellschaftlich nicht zu realisierenden Objektivität verfällt und auf die

Rationalität der Zeug_innen rekurriert, ist meines Erachtens verkürzt. Fricker plädiert

nämlich für einen Dialog zwischen Zeug_innen und Hörer_innen, der »involves a more

pro-active and more socially aware kind of listening than is usually required in more

straightforward communicative exchanges. This sort of listening involves listening as

much to what is not said as to what is said« (EI 171f.). Außerdem: Wo die Zeit aus prag-

matischen Gründen fehlt, ein Zeugnis ganz zu hören, »justicemay simply be amatter of

reserving judgement, so that the hearer keeps an openmind as to credibility« (EI 172).Und

Fricker anerkennt, dass die Hörer_innen »may seek out extra corroborating evidence;

for instance, by consulting other relevantly placed people – people with a similar social

identity and experience to the speaker« (EI 172). Damit nennt Fricker drei Arten, wie im

Zweifelsfall seitens der Hörer_innen mit Zeugnissen umgegangen werden sollte – und

wie dadurchWissen generiert werden kann.

Erstens fordert sie ein stärker proaktives Zuhören,das sich sozialer Bedingungenund

intersubjektiver Relationen bewusst ist. Wenn mit Schmidt vom grundsätzlichen Ver-

trauensvorschuss im Kontext der Zeug_innenschaft ausgegangen wird, geht dieses Zu-

hören über jenen Vorschuss hinaus: Es verzichtet in einem ersten Schritt auf eine Her-

meneutik des Verdachts73. Zuhörer_innen halten sich beim Akt des Bezeugens inner-

rat hat im Juni 2021 eine Motion zum Verbot von Konversionstherapien für Minderjährige erneut

abgeschrieben.

72 Antony, Sisters, 89,

73 Der Ausdruck stammt von Paul Ricœur, der von einer »herméneutique du soupçon« spricht und sie

als notwendige Bedingung zur Selbstkritik einer hermeneutischen »appropriation du sens« ver-

steht (vgl. ders., Herméneutique, 132).

https://doi.org/10.14361/9783839468333-021 - am 14.02.2026, 11:28:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


300 Zeug_innenschaft und Orte

lich vor Augen, dass sich das Bild des Zeugnisses, wenn überhaupt, erst durch eine Di-

stanz, möglicherweise aus einer Retrospektive ergibt. Damit anerkennen die Hörer_in-

nen, dass ihnen die Zeug_innen im Akt des Bezeugens epistemisch voraus sind: Gegen-

über dem Wissen der Zeug_innen haben Hörer_innen das Nachsehen und darum die

Nachsicht. Zweitens ist das Hören auf Zeugnisse zeitsensitiv. Weil Zeug_innenschaft ei-

ne soziale Praxis ist, bedingt sie Geduld: Im Unterschied zu technischen Wissensquel-

len, die on demand verfügbar sind, bedarf das Hören auf Zeugnisse an den Grenzen des

Verstehbaren der Zurückhaltung gegenüber Schlussfolgerungen, es gebietet gleichsam

ethische Vorsicht vor Kurzschlüssen. Wenn Hörer_innen diese beiden Arten des Zuhö-

rens berücksichtigt haben, ist es ihnen indes drittensdurchaus erlaubt,nach zusätzlichen

Beweisen für das Bezeugte zu fragen. Dabei ist bezeichnend, dass Fricker »corrobora-

ting evidence«, d.h. bestätigende Beweise fordert. Auch diese Art des Zuhörens verzich-

tet folglich auf eine Hermeneutik des Verdachts, fragt sie doch nicht nach widerlegenden

Beweisen. Dass sich das Bezeugte im Zuge dessen möglicherweise als falsch oder man-

gelhaft erweist, ist damit nicht ausgeschlossen. Aber epistemische Ungerechtigkeiten

erfordern imVerständnis Frickers ein besonderesMaß an ethischer Verpflichtung –den

Zeug_innen und dem Zeugnis gegenüber. Das Suchen nach bestätigenden – und damit

gegebenenfalls widerlegenden – Beweisen dient, und das ist der springende Punkt bei

Fricker, der Bestimmung des Maßes an Glaubwürdigkeit, das der bezeugenden Person

zukommen soll: Die Überwindung eines Vorurteils beruht nämlich darauf,

»dass es jemandem gelingt, ihre oder seineWahrnehmung der oder des Sprechenden

so zu korrigieren, dass ihr oder ihm ein gebührendes Maß an Glaubwürdigkeit zuteil-

wird. Dort, wo dieses angemessene Maß unklar ist, können wir nach weiterer Evidenz

suchen oder unser Urteil einfach zunächst einmal zurückhalten«74.

Diese Arten des Zuhörens versteht Fricker denn als Tugenden der Gerechtigkeit, die »cor-

rective in structure« (EI 169) sind,

»weil wir vernünftigerweise nicht darauf hoffen können, unsere Urteile vollständig von

Vorurteilen zu befreien. Dies liegt daran, […] dass vorurteilsförmige Stereotypen in der

sozialen Luft liegen, die wir atmen […] und wir deshalb, selbst dann, wenn wir [bei-

spielsweise, MK] keine sexistischen oder rassistischen Überzeugungen vertreten, nicht

davor gefeit sind, dass vorurteilsförmige Stereotypen unsere Glaubwürdigkeitsurtei-

le beeinträchtigen, sodass wir auf von uns selbst unbemerkte Weise eine Abwertung

der Glaubwürdigkeit zulassen, die wir bestimmten Sprecherinnen und Sprechern auf-

grund ihrer Gruppenzugehörigkeit zuweisen«75.

Über einen zweifach vermitteltenUmweg, nämlich über SimoneWeil und IrisMurdoch,

versteht Fricker die Tugend der Gerechtigkeit sodann als eine »besondere Art der Auf-

merksamkeit für andere«76. Bezugnehmend auf Weils Konzept der Aufmerksamkeit, das

74 Fricker, Schweigen, 74.

75 A.a.O., 72. Bezeichnenderweise schließt Fricker Betroffene davon nicht aus: Einer diskriminierten

Gruppe zuzugehören, befreit eine_einem nicht automatisch von der Beeinträchtigung der Glaub-

würdigkeitsurteile durch Stereotype.

76 A.a.O., 73.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-021 - am 14.02.2026, 11:28:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Sibylle Schmidt: Vertrauen als epistemisches Prinzip 301

diese anhand des Gebets als unfokussierte Betrachtungsform entwickelt,77 hatMurdoch

ein ethisches Konzept der liebevollen Aufmerksamkeit vorgelegt:78 Sie geht davon aus,

dass nicht der Wille zu moralischer Verbesserung zu Veränderung führt, sondern die

Aufmerksamkeit für die Welt, weil daraus eine Minderung des Egoismus resultiert. In-

demMenschen sich aufmerksam ihremGegenüber zuwenden, nehmen sie Abstand von

sich selbst und damit auch von ihren Vorurteilen.79 Hörer_innen stellen gleichsam ihr

Wissen zurück, weil sie anerkennen, dass es sich möglicherweise aus Vorurteilen speist

und damit nicht nur ungerecht, sondern in vielen Fällen auch schlicht falsch und sodann

keinWissen ist. Die von Fricker genannten drei Arten des Zuhörens tun genau dies: Die

Hörer_innen sind aufmerksam für ihre eigene Anfälligkeit gegenüber Stereotypen und

sind bemüht, diese mit der Zeit zu überwinden. Anders formuliert: Die Aufmerksam-

keit ist eine Bewusstmachung von Stereotypen.80 Die Tugend der Gerechtigkeit als Fä-

higkeit zur Aufmerksamkeit zeigt sich folglich im Vermögen, »die echten menschlichen

Individuen hinter den Vorurteilen zu sehen«81. Wer nach Orten der Zeug_innenschaft

im öffentlichen Raum fragt, muss darum garantieren, dass diese Arten des Zuhörens

gewährleistet sind.

Frickers Tugend der Gerechtigkeit lässt sich im Anschluss an Onora O’Neill auch als

trustworthiness verstehen:82 Dass Zeug_innen das Vertrauen der Hörer_innen missbrau-

chen, lässt sich schlicht nicht verhindern,wohl aber,dassHörer_innendasVertrauender

Zeug_innen missbrauchen. An den Grenzen des Verstehbaren reicht es nicht aus, einen

Vertrauensvorschuss zu postulieren, weil er zu einer Passivität seitens der Hörer_innen

77 Vgl. Weil, Waiting, 108: »[A]ttention […] is the substance of prayer.« Eine instruktive Einführung

inWeils Konzept bietet Cameron, The Practice. Heinsohn, SimoneWeils Konzept, hat in ihrer aus-

führlichen Studie nachgewiesen, dass der Leitbegriff der attentionnicht nur zuWeils Spätwerk und

damit ihrer spirituellen Phase nach einer längeren Zeit des Agnostizismus gehört, sondern schon

früher von Weil in philosophischer Hinsicht bearbeitet wurde.

78 Murdoch, The Idea, 33: »I have used the word ›attention‹, which I borrow from Simone Weil, to

express the idea of a just and loving gaze directed upon an individual reality. I believe this to

be the characteristic and proper mark of the moral agent.« Eine instruktive Einführung in Mur-

dochs Konzept der liebevollen Aufmerksamkeit in Auseinandersetzung mit Weil bietet Meszaros,

Selfless, 151–156.

79 Vgl. Boncompagni, Hinges, 178.

80 Vgl. Schicktanz, Epistemische Gerechtigkeit, 279.

81 Fricker, Schweigen, 74.

82 Vgl. O’Neill, Autonomy, insbes. 118–140. O’Neills Ansatz ist im Kontext der Zeug_innenschaft auch

deswegen aufschlussreich, weil sie zwischen Täuschung (deception), Lüge (lie) und Geheimnis (se-

crecy) unterscheidet.Während O’Neill die beiden Ersten als hinderlich für die Etablierung von Ver-

trauenswürdigkeit erachtet, votiert sie dafür, Geheimnisse zuzulassen: »Transparency certainly de-

stroys secrecy: but it may not limit the deception and deliberate misinformation that undermine

relations of trust. If we want to restore trust we need to reduce deception and lies rather than

secrecy.« (O’Neill, A question, 70.) Die Bedingungen an die Sprache der Zeug_innenschaft (s. oben

III.) werden damit gerade gewahrt. Auf der gleichen Linie argumentiert auch Karen Jones dafür,

Vertrauen im Kontext der Zeug_innenschaft stärker auszuloten, weil dieses moralisches Handeln

in einer Gesellschaft erst möglichmacht: »Is it not part of living amorally serious life that we keep

pushing at the boundaries of that whichwemust take on trust until the place for testimony shrinks

to near vanishing?« (Dies., Second-Hand, 77; vgl. auch dies., Counting.)

https://doi.org/10.14361/9783839468333-021 - am 14.02.2026, 11:28:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


302 Zeug_innenschaft und Orte

neigt bzw. als solcher missinterpretiert und sodann missbraucht werden kann. Mal da-

vonabgesehen,dass esdabei bleibt,dassVertrauenauchblindundnaivunddarinhöchst

problematisch sein kann.DochVertrauenswürdigkeit imKontext von Zeug_innenschaft

appelliert an die Verantwortung der Hörer_innen, an das, was sie denken, erkennen und

tun können. »Denn Vertrauen lässt sich nicht auf Selbstvertrauen reduzieren, sondern

impliziert ein Sich-Verlassen-auf-einen-anderen.Womannichtwagt, sich zu verlassen,

bleibt man bei sich […].«83 Es könnte nämlich sein, dass die Hörer_innen sich selbst da-

durch anders erkennen und ihre individuelle Rolle innerhalb eines Kollektivs wahrzu-

nehmen und zu gebrauchen beginnen.84 Das Vermögen, den Menschen hinter den Vor-

urteilen zu sehen, hält Fricker darum nicht nur in Bezug auf die Beziehung zwischen

Zeug_innen und Hörer_innen für unabdingbar, sondern es ist ebenfalls »unentbehrlich

als Teil des sozialen, institutionellen Lebens«85.

Fricker ist davon überzeugt, dass die Diskriminierung einer Institution, einer so-

zialenGesellschaft, aufgrund ihrer oft ungerechten Strukturen diskriminierender ist als

die Summe ihrer diskriminierenden Individuen.86 Fricker kommt darum zum Schluss,

dass »marginalization is first and foremost the product of unequal relations of social

power more generally, and as such is not the sort of thing that could itself be eradicated

by what we do as virtuous hearers alone« (EI 174).87Wenn epistemische Ungerechtigkei-

ten aber allem voran das Ergebnis ungleicher Verhältnisse sozialer Macht88 sind, dann

bedingt ihre Überwindung eine asymmetrische Reziprozität von Ethik und Episteme:

Im Falle von Zeug_innenschaft an den Grenzen des Verstehbaren hängt die Erkenntnis

von Zeugnissenmaßgeblich davon ab, sie alsWissensquellen ernst zu nehmen–unddas

nicht nur individuell, sondern gesamtgesellschaftlich. Im Falle alltäglicher Phänomene

der Zeug_innenschaft und in Bezug auf Formen der sekundären Zeug_innenschaft ist

Schmidt Recht zu geben, dass die Diskrepanzen zwischen epistemischen und ethischen

Aspekten des Zeugnisglaubens nicht zu nivellieren sind.

83 Welz, Selbstbejahung, 88. Dabei betont sie, dass dies nicht gleichbedeutend damit sei, sich selbst

vertrauen zu können. Vgl. dazu dies., Vertrauen, 11.34f.40.62.71.85.91.109.149.248.

84 Zum Aspekt des selbstverwandelnden Vertrauens vgl. ausführlicher Welz, Trust, sowie dies.,

Selbstwerdung.

85 Fricker, Schweigen, 74.

86 Vgl. ebd.

87 An anderer Stelle votiert Fricker darum für eine epistemische Interdependenz zwischen

gesellschaftlichen Individuen: »The interest in epistemic interdependence brings divisions

of epistemic labour centre-stage (as the explosion in the literature on testimony in recent

years bears witness) and further establishes a recognized theoretical space for insights about

how justification (for instance, justification for a scientific theory) might be dispersed across a

whole epistemic community, with the consequence that it makes sense sometimes to regard

that whole community as the subject of the knowledge, and perhaps no individual at all.«

(Fricker, Scepticism, 52.)

88 Soziale Macht definiert Fricker als »a practically socially situated capacity to control others’ ac-

tions, where this capacity may be exercised (actively or passively) by particular agents, or alter-

natively it may operate purely structurally« (EI 13).

https://doi.org/10.14361/9783839468333-021 - am 14.02.2026, 11:28:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Sibylle Schmidt: Vertrauen als epistemisches Prinzip 303

Doch imKontext von Zeugnissen an denGrenzen des Verstehbaren–worumes in dieser

Studie geht – ist an einer asymmetrischen Reziprozität von Ethik und Episteme festzu-

halten.89 Diese Asymmetrie ist keine Nivellierung, aber sie trägt der gesellschaftlichen

Situation Rechnung, dass nach wie vor zu stark epistemische Ungerechtigkeiten über

ethischeGerechtigkeit entscheiden.Denn der von Schmidt genannte produktive, poten-

zierende Effekt der Zeug_innenschaft, der Lernprozess, der neue Handlungs- undWis-

sensräume erschließt,wird hier oft nur dann ermöglicht,wennHörer_innen, Institutio-

nen und Gesellschaften von sich selbst und ihrem (falschen oder mangelhaften) Wissen

in einem ersten Schritt absehen.90 Das genannte Ernstnehmen der epistemischen Quelle

ist dann Ausdruck der ethischen Verpflichtung einer öffentlichen Gesellschaft gegenüber

den Zeug_innen.91

»[T]he epistemic wrong bears a social meaning to the effect that the subject is less

than fully human. When someone suffers a testimonial injustice, they are degraded

qua knower, and they are symbolically degraded qua human. In all cases of testimo-

nial injustice, what the person suffers from is not simply the epistemic wrong in itself,

but also the meaning of being treated like that. Such a dehumanizing meaning, espe-

cially if it is expressed before others, may make for a profound humiliation […]. But in

those cases of testimonial injustice where the driving prejudicial stereotype explicitly

involves the idea that the social type in question is humanly lesser […], the dimension

of degradation qua human being is not simply symbolic; rather, it is a literal part of

the core epistemic insult.« (EI 44f.)

Soll Zeug_innenschaft zu mehr Gerechtigkeit in Gesellschaften führen, bedürfen diese

darumkollektiver Gedächtnisse, denn in ihnenwerden individuelle Zeugnisse epistemi-

scher Ungerechtigkeiten auch zukünftig erinnert und diesen wird so entgegengewirkt.

Der Begriff des kollektiven Gedächtnisses, der auf den Soziologen Maurice Halbwachs

zurückgeht, steht im Zentrum der Arbeiten Aleida Assmanns. Von einem solchen kol-

lektiven Gedächtnis hängt für Assmann einerseits ab, »ob sich dieMenschheit durch die

89 Es sei an dieser Stelle zumindest darauf hingewiesen, dass Schmidt in anderen Kontexten auch

von einer solchen Asymmetrie ausgeht. In ihrem AufsatzWissensquelle oder ethisch-politische Figur?

votiert sie – im Anschluss an Lévinas – für die »Fundierung der Erkenntnis durch das Ethische«

(a.a.O., 66). Und im Kontext der Krise der Zeug_innenschaft hält Schmidt fest, dass »die Anerken-

nung der Zeugnisse der Überlebenden impliziert […], sie als Wissensquellen ernstzunehmen« (EE

78), hätten doch viele Weiterlebende aufgrund der Zurückweisung ihrer Zeugnisse als Wissens-

quelle »eine erneute Demütigung« (EE 79) erfahren. Wie erwähnt weist Schmidt im Hinblick auf

die Shoah überzeugend nach, inwiefern Zeugnisse keine Beweis-, sondern Überzeugungsmittel

sind und darum zur Entfaltung ihrer spezifisch epistemischen Geltung »auf die Anerkennung und

denGlauben […] [ihrer,MK] Rezipienten angewiesen« (EE 79) sind (vgl. dazu auch Schmidt, Für den

Zeugen). Die Vermutung liegt darum nahe, dass Schmidt im vierten Kapitel von Ethik und Episteme

der Zeugenschaft implizit stärker alltägliche Formen der (sekundären) Zeug_innenschaft bedenkt,

was sich an den von ihr herangezogenen zwei Beispielen zeigt.

90 Vgl. Fricker, Group Testimony, wo sie im Anschluss an Margaret Gilberts Konzept des Joint Commit-

ment dafür plädiert, eine kollektive Zeug_innenschaft zu etablieren, um Diskriminierungen ent-

gegenzuwirken. Vgl. dazu, aus erkenntnistheoretischer Sicht, Townsend, Epistemology, 17–23.

91 Vgl. Herzog, Epistemic, 31.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-021 - am 14.02.2026, 11:28:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


304 Zeug_innenschaft und Orte

Wucht der niedergelegten Zeugnisse auf Dauer als eine moralische Gemeinschaft kon-

stituieren wird« (VG 49) – oder nicht. Und andererseits ist das kollektive Gedächtnis da-

mit die Form, in die sich »individuelle Erinnerung […] übersetzen lässt« (LS 16). Damit

erörtert Assmann die Frage, wie sich der Aushandlungsprozess des aus Zeugnissen ge-

wonnenenWissens innerhalb einer Gesellschaft gestaltet bzw. zu gestalten hat.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-021 - am 14.02.2026, 11:28:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

