2. Sibylle Schmidt: Vertrauen als epistemisches Prinzip

Sibylle Schmidt kann mit Fug und Recht als eine der ersten Philosoph_innen bezeichnet
werden, welche die wissenschaftlich breit gefiihrten, jedoch in einer spezifischen Hin-
sicht sich oft scheidenden Zeug_innenschafts-Diskurse ausfiihrlich synthetisiert hat: In
ihrer Monografie Ethik und Episteme der Zeugenschaft weist sie itberzeugend nach, dass die
disparaten Diskurse der Testimony Debate einerseits und der Debatten, die sich vornehm-
lich mit Weiterlebenden- und Traumazeugnissen auseinandersetzen, andererseits nicht
voneinander getrennt werden diirfen.” Sie attestiert den beiden Diskursen gleichsam ein
jeweiliges Fallen in ein Extrem, nimlich die »Epistemologisierung der Zeugenfigur« auf
der einen und die Aporetisierung, aber auch [...] Moralisierung von Zeugenschaft«* auf
der anderen Seite. Mehr noch: »Beide Ansitze [..] fithren letztlich zu einer Auflgsung
des Begriffs des Zeugnisses.« (EE 203) Wihrend nimlich gemifd Schmidt die Testimony
Debate das bezeugende Subjekt aus dem Blick verliert, so wird im anderen Diskurs das
Bezeugen auf eine ethische Geste reduziert, was zur Folge hat, dass sich Zeugnisse nicht
mehr von Nichtzeugnissen unterscheiden lassen.

Die Erkenntnistheorie der Zeug_innenschaft versteht das Zeugnis als eine epistemi-
sche Quelle und dehnt so den Begriff des Zeugnisses und das Phinomen der Zeug_innen-
schaft »auf alle moglichen Arten der Information durch Worte anderer aus und verliert
so aus dem Blick, was das Zeugnis von anderen Formen der Evidenz unterscheidet« (EE
203). Demgegeniiber riickt gemifd Schmidt im Diskurs tiber Zeugnisse von Weiterleben-
den und Traumatisierten der Erkenntniswert von Zeugnissen in den Hintergrund. Die-
sen Diskurs interessiert die bezeugende Person, die »intersubjektive[n] Aspekte des Be-
zeugens« und die »heilende[], ja kathartische[] Wirkung des Zeugnisablegens« (EE 203).
Was folglich in der Testimony Debate in die Ununterscheidbarkeit ausgedehnt wird, wird
hier aufgegeben: der »Anspruch der historischen Wahrheit des Gesagten« (EE 203). Ausge-
hend von dieser stark dualistischen Wahrnehmung? zwischen den zwei Diskursen stellt

1 Vgl. dazu auch die Beitrage in dem von Schmidt mitherausgegebenen Sammelband Politik der Zeu-
genschaft, in dem diese (un)mogliche Synthese aus unterschiedlichen Wissenschafts-Perspektiven
beleuchtet wird.

2 Kramer/Schmidt/Schiilein, Zeugenschaft, 16.

3 Wie in der Einfiihrung (s. oben 1.2.) erwihnt, steht Schmidts These in Ethik und Episteme der Zeu-
genschaft Patin fiir diese Studie, insofern ich ebenso davon ausgehe, dass Zeug_innenschaft ein

https://dol.org/10.14361/9783839468333-021 - am 14.02.2026, 11:28:16. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm=


https://doi.org/10.14361/9783839468333-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

278

Zeug_innenschaft und Orte

Schmidt die These auf, »dass eine adiquate Beschreibung von Zeugenschaft epistemi-
sche und ethische Aspekte beriicksichtigen muss« (EE 203). Diese These erdrtert Schmidt
im genannten Werk in vier Schritten.

In einem ersten Schritt fragt Schmidt nach der Situation der Zeug_innenschaft (EE
53-79). Dabei weist sie nach, dass Zeug_innenschaft insbesondere in Situationen des
Nichtwissens von Relevanz ist. Diesbeziiglich geht Schmidt sowohl auf die Krise der
Zeug_innenschaft als auch auf das Dilemma der Augenzeug_innenschaft vor Gericht
ein. Mit Aristoteles gelangt die Philosophin zur Einsicht, dass Zeugnisse zum »Bereich
praktischer Vernunftritigkeit« (EE 204) gehoren: Sie liefern zwar keine Erkenntnis
im theoretischen Sinne, gleichwohl haben sie epistemischen Wert, weil sie Menschen
helfen, Entscheidungen zu treffen. Zeugnisse sind in dieser Lesart »kein Beweismittel,
sondern ein Uberzeugungsmittel« (EE 79). Daran anschliefRend erdrtert Schmidt zweitens
die ambivalente Figur der Zeug_innen (EE 81-115), nimlich zwischen »ihrer Funktion
als Wissensmedium und ihrer Rolle als ethisches und politisches Subjekt« (EE 204).
Gegen Peters, der Zeug_innen als Verlingerung unserer Sinnesorgane versteht,* votiert
Schmidt im Anschluss an Derrida, Agamben, Arendt und insbesondere Avishai Margalit
dafiir, dass Horer_innen eines Zeugnisses die Wahrnehmungen und Erinnerungen an-
derer annehmen. Die Position des Opfers versteht Schmidt denn nicht als einen Faktor,
»der den Wissenswert der Zeugenaussage schmilert, im Gegenteil: Aus der Position des
Opfers erwichst den Zeugen und Zeuginnen eine besondere epistemische Autoritit« (EE
115). In einem dritten Schritt fokussiert Schmidt auf den Akt des Bezeugens (EE 117-153).
Hier geht es ihr darum zu zeigen, dass ein Zeugnis »nicht nur [informiert], sondern
beriihrt« (EE 153). Dafiir setzt Zeug_innenschaft indes eine »ethische[] Verbindlichkeit«
(EE 206) zwischen Zeug_innen und Hoérer_innen voraus, weshalb Schmidt in einem
vierten und letzten Schritt die Seite der Horer_innenschaft untersucht (EE 155—202). In
diesem Kapitel, um das es im Folgenden gehen soll, entwickelt Schmidt ihr Konzept des
Vertrauens als epistemisches Prinzip im Kontext der Zeug_innenschaft. Denn damit
Zeugnisse innerhalb eines 6ffentlichen Raums epistemischen Wert haben, bedarfes des
Vertrauens in die Zeug_innen.’ Wie Schmidt dieses niher bestimmt, wodurch es kon-
stituiert wird und durch welche Grenzen es sich auszeichnet, soll nachfolgend anhand
ausgewihlter Aspekte dargestellt und interpretiert werden.

Schliisselphdnomen ist, um den Zusammenhang zwischen Ethik und Epistemologie, zwischen An-
erkennung und Erkenntnis aufzeigen zu kénnen. Die hier dargelegte Studie unterscheidet sich
indes in der Hinsicht von den Untersuchungen Schmidts, als dass der genannte Dualismus kri-
tisch infrage gestellt bzw. auf seine Briiche innerhalb des Weiterlebenden- und Traumatisierten-
Zeug_innenschafts-Diskurses hingewiesen wird: Wenngleich die in dieser Studie herangezoge-
nen Positionen auf die bezeugenden Personen und die intersubjektiven Aspekte des Bezeugens
fokussieren, so absolviert keine von ihnen erkenntnistheoretische Fragen komplett.

4 S.oben 11.5.1.

5 Zum Aspekt des Vertrauens in der Situation des Bezeugens vgl. auch Hartmann, Die Praxis, insbes.
119-137.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-021 - am 14.02.2026, 11:28:16. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm=


https://doi.org/10.14361/9783839468333-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Sibylle Schmidt: Vertrauen als epistemisches Prinzip

2.1. Glaub mir! Aber wie? Die normativen Qualitaten
objektiven und personalen Zeugnisglaubens

Zeug_innenschaft ist fiir Schmidt »zunichst nichts anderes als eine soziale Praxis«, d.h.,
sie ist »kein philosophischer Begriff, keine Idee wie >Wahrheit«, sGerechtigkeit< oder das
»Gute«®. Wenn aber Zeug_innenschaft eine soziale Praxis ist, kann sie nicht monolo-
gisch verstanden werden, sondern sie impliziert stets ein Gegeniiber. Erst durch den
Austausch mit diesem Gegeniiber kann dann iiber das, was das Zeugnis transportiert,
seine (Un-)«Wahrheits, seine (Un-)Gerechtigkeit und sein (Un-)Gutes, gestritten werden.
Weil das Zeugnis stets adressiert ist, verbindet es sich mit einer bestimmten Intention:

»Sie besteht darin, die Horer und Hérerinnen durch die eigenen Worte etwas wissen zu
lassen. Der Zeuge [...] erwartet damit auch eine bestimmte Reaktion auf seine Aussage.
Es kann [...] ihr [sc. der Zeugin] nicht vollkommen gleichgiiltig sein, ob und wie das
Zeugnis von der Hérerschaft angenommen wird —vielmehr ist mit dem Sprechakt des
Zeugnisgebens stets die Erwartung, der Wunsch, ja der Appell verbunden, man mége
[..]1ihr Glauben schenken.« (EE 155)

Das Horen eines Zeugnisses ist denn fir Schmidt keine passive Tatigkeit. Die »Anerken-
nung und Akkreditierung durch eine Horerschaft« bestimmt Schmidt als eine »konstituti-
ve Bedingung von Zeugenschaft« (EE 155). Die Intention der Zeug_innen zielt einerseits
darauf, dass die Horer_innen die Autoritit der Zeug_innen anerkennen. Andererseits
sind sie fir die Entscheidung der Akkreditierung des Bezeugten selbst verantwortlich.
Diese Verantwortung hat fitr Schmidt »nicht nur eine epistemische, sondern auch eine
ethische Seite« (EE 156). Kiirzer: Horen heifdt glauben.” Was aber versteht Schmidt iiber-
haupt unter Zeugnisglaube?

Schmidrt unterscheidet grundsitzlich zwischen drei Arten des Glaubens. Menschen
konnen erstens »glauben, dass etwas der Fall ist« (EE 157). Diesen Glauben versteht
Schmidt als objektiven Glauben, wobei die Objektivitit meint, dass nicht einem Subjekt
geglaubt wird. Gleichwohl steht der objektive Glaube nicht fiir ein »sicheres Wissen
iiber eine Tatsache«, sondern fiir »eine Meinung, ein >Fithrwahrhalten« [...] aus welchen
Griinden auch immer« (EE 157). Zweitens konnen Personen »an etwas oder jemanden glau-
ben« (EE 157), etwa an sich selbst oder an eine Gottheit*. Dieser Glaube steht fiir eine
»innere Einstellung« (EE 157) und impliziert in der Regel ethische und/oder religiose
Aspekte. Diese Form des Glaubens lisst sich nicht »leicht ablegenc, weil sie »einer tiefen
inneren Uberzeugung und Haltung« (EE 157) entspringt. An der Schnittstelle zu dieser
Art des Glaubens und doch von ihr unterschieden versteht Schmidt drittens »das schlich-
te sJemandem glauben« (EE 157). Zwar bezieht sich auch dieser Glaube auf ein Subjekt,
ist aber im Unterschied zur zweiten Art »alltidglich und unspektakulir« (EE 157). Diese
Art des Glaubens bestimmt Schmidt im Anschluss an Krimer als personalen Glauben.® In
der Folge unterscheidet Schmidt nur noch zwischen objektivem und personalem Glau-
ben und lisst die als zweite Art bestimmte Form des Glaubens unberiicksichtigt. Die

6 Schmidt, Zeugenschaft, 7.
7 Vgl. Schmidt, Sein Wort, 76.
8 Vgl. Kramer, Uber Zeugnisgeben.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-021 - am 14.02.2026, 11:28:16. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm=

279


https://doi.org/10.14361/9783839468333-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

280

Zeug_innenschaft und Orte

Unterscheidung zwischen objektivem und personalem Glauben untermauert Schmidt
begriftsgeschichtlich mit den zwei griechischen Wortern fiir Wahrheit: §6§ot/doxa und
TioTig/pistis, wobei sie die doxa dem objektiven, die pistis dem personalen Glauben
zuweist.’

In der Philosophie hatte der Begriff der doxa zunichst eine tendenziell negative Be-
deutung, insofern er fiir Meinungen, Erwartungen und Vermutungen und damit im Ge-
gensatz zu >Wahrheit« und begriindeter Erkenntnis stand.’® Pistis wurde demgegeniiber
als feste Uberzeugung verstanden, als »die Verlisslichkeit von oder das Vertrauen in et-
was oder jemand, ferner auch dasjenige, was Vertrauen stiftet«"*. Die pistis griindet folg-
lich auch in einer inneren »Uberzeugung und Gewissheit, die wir aus intersubjektiven Ver-
hiltnissen schopfen« (EE 159). Dieser personale Glaube steht fir Treue, Vertrauen, Be-
glaubigung und Biirgschaft.” In den zwei unterschiedlichen Bestimmungen von pistis
und doxa zeigt sich fiir Schmidt eine grundsitzliche Spaltung des Glaubensbegriffs, die
sich auch im Lateinischen wiederfindet, wo die opinio fir die doxa, die fides fiir die pis-
tis steht. Und auch in modernen Sprachen setzt sich der doppelte Glaubensbegriff fort:
Im Englischen wird unterschieden zwischen belief und faith, im Franzgsischen zwischen
croyance und foi. Dieser Unterscheidung bzw. Spaltung ist indes eine Problematik einge-
schrieben, denn sie geht mit einer normativen Unterscheidung einher:

»Hatte der Glaube im Sinne der Meinung in der Philosophie vorwiegend negative Be-
deutung und galt als >unsicheres Wissens, so wird die Rolle, die personaler Glaube in
sozialen Zusammenhangen, in Ethik und Politik spielt, durchaus als etwas Positives ge-
sehen, eben weil er in diesem Kontext Gewissheit und Stabilitit suggeriert.« (EE 160)™

Ist es dann iberhaupt sinnvoll, in Bezug auf Zeugnisglauben zwischen objektivem und
personalem Glauben zu unterscheiden? SchlieRlich kénnte mensch auch die These ver-
treten, dass jemandem zu glauben gleichbedeutend damit ist, »zu glauben, dass das, was
jemand sagt, wahr ist« (EE 158). Die Unterscheidung ist im Kontext der Zeug_innenschaft
nach Schmidt wichtig und richtig, allerdings pladiert sie im Anschluss an Elizabeth Ans-
combes Essay What is it to believe someone** dafiir, dass der Glaube, der Zeugnissen und

9 Spatestens hier zeigt sich, dass Schmidt die Unterscheidung in drei Arten des Glaubens nicht auf-
rechterhalten kann, insofern doxa und pistis nicht nur philosophische, sondern auch theologische
Begriffe sind. Dass im Hellenismus eine neue Bedeutung fiir doxa aufkommt, nimlich als Uber-
setzung des hebréischen Tia3/kavod, hat Schmidt hier nicht im Blick. Es lasst sich darum fragen,
ob die von Schmidt als zweite Art definierte Form des Glaubens demnach gleichsam in der ersten
und dritten Form zum Tragen kame.

10 Vgl Stiickelberger, Art. Doxa.

1 Kemmann, Art. Pistis, 351.

12 Vgl. Kranz, Art. Pistis.

13 Vgl. auch den philosophiegeschichtlichen Uberblick bei Shapin, A social History, 1-17. Auch Kra-
mer, Uber Zeugnisgeben, 86, attestiert der Doppelheit des Glaubensbegriffs eine normative Un-
terscheidung: »Eine augenfillige Divergenz tut sich [..] auf zwischen swahrheitstheoretischem«
und>personalem«Glauben: Einerseits wird der Glaube — epistemisch gesehen — mit Unwissenheit
verbunden; andererseits tritt er — ethisch betrachtet — mit Uberzeugung und Sicherheit auf.«

14 Dass sich Schmidt dabei auf Anscombe bezieht, ist dem Umstand geschuldet, dass, wie diese
selbst vermerkt, der personale Glaube innerhalb philosophischer Beschaftigungen mit dem Phi-
nomen des Glaubens unterreprasentiert ist und von ihr explizit bearbeitet wird: »Believing so-

https://dol.org/10.14361/9783839468333-021 - am 14.02.2026, 11:28:16. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm=


https://doi.org/10.14361/9783839468333-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Sibylle Schmidt: Vertrauen als epistemisches Prinzip

Zeug_innen entgegengebracht werden muss, »eine eigentiimliche Verquickung objekti-
ven und personalen Glaubens« (EE 157) ist. Aus zwei Griinden ist die Unterscheidung nicht
aufzugeben: Erstens kdnnen Menschen etwas glauben, ohne der Person, die etwas sagt,
zu glauben, »for one may already believe the thing he says«®. In diesem Fall wurde der
Glaube bereits gestiftet, sodass das, was gesagt wird, schon geglaubt wird, der Person
zu glauben, die es sagt, darum gleichsam keinen Mehrwert bietet. Zweitens kénnen Per-
sonen zwar etwas aufgrund einer AuRerung einer Person glauben, sich dabei aber nicht
auf diese Person verlassen. »[W]hat someone’s saying a thing may bring about, is that
one forms one’s own judgment that the thing is true.«*® In diesem Fall entscheidet ent-
weder das Subjekt autonom dariiber, wann und wie der Glaube in die Aussage gestif-
tet wird — dieser Glaube mag von aulen angeregt sein, zu einer inneren Uberzeugung
wird er jedoch erst durch die glaubende Person selbst. Oder die Aussage ist selbst so in-
tendiert, dass sie nicht zu einem Glauben an die sprechende Person motiviert, sondern
eigenstindig zu einem Glauben fithren soll in Bezug auf das Gesprochene — etwa im Phi-
losophieunterricht: »In teaching philosophy we do not hope that our pupils will believe
us, but rather, that they will come to see that what we say is true — if it is.«"”

Im personalen Glauben ist eine solche Unterscheidung allerdings nicht méglich,
denn sie impliziert eine »spezifische Abhingigkeit« (EE 158), eben zu glauben, dass
das, was eine Person sagt, wahrhaftig ist: »[B]elieving x that p involves relying on x
for it that p.«*® Dieses Verstindnis personalen Glaubens nun hilt Schmidt im Kontext
der Zeug_innenschaft fiir problematisch. Denn die »Rechtfertigung, die Zeugen und
Zeuginnen uns anbieten, um ihnen zu glauben, ist [...] personliche Glaubwiirdigkeit und
Verlisslichkeit« (EE 160). Es entsteht damit gerade kein eigenes Wissen im eigentlichen
Sinne, sondern nur ein Glauben an ein Wissen anderer, nimlich der Zeug_innen. Wer
ausschlieflich personalen Glauben im Kontext der Zeug_innenschaft am Werk sieht,
geht davon aus, dass Horer_innen auf das Zeugnis nur antworten konnen, indem sie
der bezeugenden Person glauben. Auch wenn das Bezeugte als objektiver Glaube ver-
standen wird, so handelt es sich um den objektiven Glauben der Bezeugenden, nicht
der Horer_innen. Diese Ansicht hilt Schmidt fiir verkiirzt, weshalb sie dafiir votiert,
Zeugnisglauben nicht auf personalen Glauben zu reduzieren:

»Zeugnisglauben [..] hat auch eine wahrheitstheoretische Dimension: Denn indem
wir einer Zeugin glauben, glauben wir, dass das, was sie sagt, wahr ist. Wenn fir die
Praxis der Zeugenschaft personale[r] [Claube, MK] [...] auch eine wichtige Rolle spielt,
so darf die objektive, wahrheitstheoretische Dimension doch nicht vergessen werden.
Das Vertrauen in Bezug auf die bezeugende Person begriindet den objektiven Glauben,
dass etwas tatsachlich der Fall ist oder war.« (EE 160f.)

meone is not merely a neglected topic in philosophical discussion; it seems to be unknown.«
(Anscombe, What is it, 141.)

15 Aa.O, 144.

16 AaO, 145.

17 Ebd.

18 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-021 - am 14.02.2026, 11:28:16. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm=

281


https://doi.org/10.14361/9783839468333-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

282

Zeug_innenschaft und Orte

Wie also lisst sich Vertrauen im politischen Raum denken, sodass Vertrauen nicht nur
als soziales Fundament zwischen Zeug_innen und Horer_innen, sondern auch als epis-
temisches Prinzip Bedeutung hat?

2.2. Von der bleibend ambivalenten Haltung gegeniiber Zeugnissen:
die wahrheitstheoretische Dimension des Vertrauens

In Anlehnung an Niklas Luhmann versteht Schmidt Vertrauen allem voran als »Grund-
lage des praktischen Lebens« (EE 161), insofern Menschen aufgrund der Bandbreite der
Méglichkeiten ohne Vertrauen eine lihmende Angst iiberfiele.” Sobald Menschen zuein-
ander in Kontakt treten, vertrauen sie darauf, dass diese sie »nicht anliigen, dass sie ihr
Wort halten und sich an Abmachungen halten« (EE 161). Und Menschen »kommen nicht
umbhin, anderen Menschen anzuvertrauen« (EE 161), was ihnen wichtig ist.*® In moder-
nen Gesellschaften lisst sich aufRerdem ein Vertrauen in Institutionen und Technik fest-
stellen — »zum Beispiel wenn wir in einen Aufzug steigen, in einer Kantine essen oder
Tabletten schlucken, bei denen wir davon ausgehen, dass sie zuvor auf Nebenwirkun-
gen getestet worden sind« (EE 161).”" Kurzum: Gesellschaften funktionieren nicht oh-
ne ihre »mannigfaltigen Formen des Vertrauens« (EE 161).** In einem Schnellritt durch
die mannliche Philosophiegeschichte — von Marcus Tullius Cicero iiber Sir Thomas Ely-
ot, Michel de Montaigne, Francis Hutcheson, Adam Smith bis hin zu Immanuel Kant —
weist Schmidt nach, dass bis »in die Neuzeit hinein [...] die philosophischen Reflexionen
tiber Vertrauen als soziales Bindemittel weiter vertieft«, »Glaube und Glaubwiirdigkeit
[...] als Fundamente der Gesellschaft angesehen, Vertrauensmissbrauch hingegen vehe-
ment verurteilt« (EE 163) wurde:

»Innerhalb der praktischen Philosophie erscheint Glaube durchaus als etwas Positives,
ja Unverzichtbares — gegenseitiges Vertrauen in das, was andere uns mitteilen, gilt als
die Basis und Voraussetzung der Kommunikation, Gerechtigkeit und verschiedensten
sozialen Praktiken.« (EE 166)

19 Vgl. Luhmann, Vertrauen, 1: »Der Mensch hat zwar in vielen Situationen die Wahl, ob er in be-
stimmten Hinsichten Vertrauen schenken will oder nicht. Ohne jegliches Vertrauen aber konnte er
morgens sein Bett nicht verlassen. Unbestimmte Angst, lihmendes Entsetzen befielen ihn. Nicht
einmal ein bestimmtes Misstrauen kénnte er formulieren und zur Grundlage defensiver Vorkeh-
rungen machen; denn das wiirde voraussetzen, dass er in anderen Hinsichten vertraut. Alles wire
moglich. Solche eine unvermittelte Konfrontierung mit der duflersten Komplexitit der Welt hilt
kein Mensch aus.«

20  Vgl.dazuBaier, Vertrauen, 51: »Meiner Analyse nach heifdt Vertrauen, anderen Personen (natiirlich
oder juristischen, also etwa Firmen, Nationen etc.) die Sorge um eine Sache zu tberlassen [..].«

21 Diese Art des Vertrauens wird auch als Systemvertrauen verstanden, vgl. dazu Giddens, Konse-
quenzen, 107-127. Bei Giddens kommt dieses indes gerade nicht ohne personales Vertrauen aus.

22 Diesbeziiglich bezieht sich Schmidt vor allem auf Simmel, Zur Psychologie, 411, der das Leben des
modernen Menschen wesentlich darin begriindet sieht, dass dieser »Unzéhliges, das ihm ganz
fernliegt, das er gar nicht prifen kann und das ihm doch von vitaler Bedeutung ist, auf Treu und
Clauben hinnehmen muss.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-021 - am 14.02.2026, 11:28:16. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm=


https://doi.org/10.14361/9783839468333-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Sibylle Schmidt: Vertrauen als epistemisches Prinzip

Umso mehr miisse es erstaunen, so Schmidt, was die genannten Autoren »iiber den Glau-
ben in einem erkenntnistheoretischen Kontext schreiben« (EE 166f.): Wenn auch mit unter-
schiedlichen Akzentsetzungen gelangen sie alle zur Einsicht, »dass das, was wir durch
die Worte anderer wissen, im Grunde wertlose Kenntnisse sind« (EE 167).*> Sobald es um
Wissen geht, darum, wie Menschen denken und erkennen, ist »die einzige Quelle und Ga-
rantie [...] das Selbst« (EE 167).** Hier wiederholt sich gleichsam die normative Trennung
zwischen objektivern und personalem Glauben, insofern Vertrauen zwar als ethisch re-
levant, epistemisch aber als mangelhaft erachtet wird.?® Weil sich im Prozess des Bezeu-
gens die Zeug_innen gleichsam zwischen ein Wissen und seinen Wert und seine Funk-
tion schieben, trigt das Wissen, das Horer_innen dadurch gewinnen, in traditionell er-
kenntnisphilosophischer Perspektive »den Makel [...] des Glaubens«*. Als Gewihrsmann
gegen »eine solche rigide Trennung« (EE 167) bemitht Schmidt in der Folge darum den
schottischen Aufklirer und Common-Sense-Theoretiker Thomas Reid:* Fiir ihn ist der

23 Zum gleichen Urteil kommt Scholz, Autonomie, 829. Zu den damit einhergehenden historischen
Criinden der Zeug_innenvergessenheit und dem Vorrang des Wissens aus erster Hand vgl. Alloa,
The »Do It Yourself«, sowie ders., Ex propria.

24  Als »radikalsten« Vertreter dieses »epistemischen Individualismus« nennt Schmidt, Zeugen-
schaft, 17, René Descartes, der »konstatierte, dass nur das als Gewif3heit anzuerkennen sei, was
das Ich selbst durch verniinftige Uberlegungen priifen kdnne«.

25  Vgl.Schmidt, Wissensquelle, 52: »Paradigmatisch fiir diese Abwertung des Wissens durch die Wor-
te anderer ist [..] Platons Theaitetos, in der den Augenzeugen einer Sache Wissen (episteme) zu-
gesprochen wird, den Richtern aber, die nur durch ihr Zeugnis Kenntnis davon erhalten, allen-
falls wahre Meinung (doxa) [..].« Schmidt bezieht sich auf Platon, Theaitetos, 201b. Vgl. dazu auch
Schmidt, Sein Wort, 71f.

26  Schmidt, Kénnen Tater, 202.

27  Schmidtreihtsichdamitin eine hochkomplexe und verzweigte Debatte zum epistemischen Status
von Zeugnissen ein. Einen Uberblick iiber den erkenntnistheoretischen Diskussionsstand bietet
Scholz, Sozialer Akt, 31—36. Er unterscheidet dabei zwischen vier Positionen. 1. »Zeugnis-Skeptizis-
mus« (a.a.0., 31): Dieser lehnt positive epistemische Folgen der Zeug_innenschaft grundsatzlich
ab. Die Auffassung wird zwar selten so offen vertreten, »aber aus vielen traditionellen Erkenntnis-
theorien ergibtsiesich als Folge«(ebd.). 2. »Globaler Reduktionismus beziiglich des Zeugnisses anderer«
(a.a.0.,32): Die Vertreter_innen dieser Position anerkennen den epistemischen Wert von Zeugnis-
sen nur unter der Bedingung, »dass es sich auf (mutmafilich) basalere individuelle Quellen wie
Wahrnehmung, Erinnerung, deduktives und induktives SchlieRen zuriickfithren lasst« (ebd.). Die-
se Haltung vertritt etwa David Hume (vgl. ders., An Inquiry, insbes. 111.113; dazu auch Adler, Belief).
3. »Anti-Reduktionismus beziiglich des Zeugnisses anderer« (Scholz, Sozialer Akt, 32): Hierzu rechnet
Scholz die Uberlegungen Reids, an die dann — in Auseinandersetzung mit John L. Austin und Do-
nald Davidson — Coady, der prominenteste Vertreter der Testimony Debate, ankniipft. Coady geht
davon aus, »dass das Zeugnis anderer eine genuine Erkenntnisquelle ist, die einer Riickfiihrung
auf vermeintlich basalere Quellen weder fihig noch bediirftig ist« (a.a.0., 33). 4. »Lokaler Reduk-
tionismus beziiglich des Zeugnisses anderer« (ebd.): Diese Position geht auf Elizabeth Fricker zuriick
(vgl. dies., Against, sowie dies., Critical). Sie geht davon aus, dass es »im Einzelfall durchaus mog-
lich [sei], dass ein Zeugnisempfinger H unabhangige Belege besitzt oder erwerben kann, die ihn
berechtigen, S beziiglich U fiir glaubwiirdig zu halten« (Scholz, Sozialer Akt, 34). Schmidt geht
ausfihrlich auf diese Vorstellung ein (EE 182—189), bezweifelt aber, dass E. Frickers lokaler Reduk-
tionismus wirklich eine Position zwischen globalem Reduktionismus und globalem Anti-Reduk-
tionismus ist.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-021 - am 14.02.2026, 11:28:16. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm=

283


https://doi.org/10.14361/9783839468333-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

284

Zeug_innenschaft und Orte

Mensch nicht nur als Handelnder ein soziales Wesen, »sondern auch als denkendes, er-
kennendes Subjekt« (EE 168). Erkenntnis und Wissen — Episteme — gibt es bei ihm aus-
schlieRlich sozial vermittelt. Reid geht von sogenannten social operations of the mind aus.
Diese sozialen mentalen Operationen zeichnen sich wesentlich dadurch aus, dass sie an-
dere Personen involvieren:

»A man may understand and will; he may apprehend, and judge, and reason, though
he should know of no intelligent being in the universe besides himself. But, when
he asks information, or receives it; when he bears testimony, or receives testimony
of another; when he asks a favour, or accepts one; when he gives a command to his
servant, or receives one from a superior; when he plights his faith in a promise or
contract; these are acts of social intercourse between intelligent beings, and can have
no place in solitude.«*®

Zeugnisse, die Reid als Teil der social operations of the mind versteht, lassen sich »nicht
auf individuelle Erkenntnisakte wie Urteile und inferenzielle Schlussfolgerungen« (EE
169) reduzieren: »Testimony is neither simple apprehension, nor judgment, nor reaso-
ning.«* Anstatt das Zeugnis als epistemisch mangelhaft zu verstehen und damit von
anderen Wissensquellen zu unterscheiden, kommt es fiir Schmidt darum im Anschluss
an Reid auf derselben Ebene zu stehen. Denn fiir Reid besteht eine Analogie der Wis-
sensquelle durch eigene Wahrnehmungen und durch Wahrnehmungen anderer anhand
von Zeugnissen. Diese werden nicht getrennt, sondern zusammen gedacht und als von-
einander abhingig verstanden:

»Wahrnehmungen sind nichts anderes als das Zeugnis der Natur [..], das uns durch
unsere Sinne vermittelt wird. Der Unterschied zum menschlichen Zeugnis besteht im
Wesentlichen darin, dass das Zeugnis der Natur aus natiirlichen Zeichen besteht, wih-
rend menschliche Zeugnisse auf kiinstlichen Zeichen, nimlich Worten, basieren.« (EE
171)

Dabei unterscheidet Reid zwischen urspriinglichen und erworbenen Wahrnehmungs-
fahigkeiten. Wihrend die urspriinglichen Wahrnehmungsfihigkeiten den Menschen
von Geburt an gegeben sind - »einfache Sinnesempfindungenl,] [...] etwa solche, durch
die wir die Form, Farbe und andere Qualititen von physischen Kérpern erfassen« (EE
171)*° -, so muss die andere Fihigkeit, wie ihr Name es schon sagt, erworben, d.h. ge-
lernt werden — »etwa wenn ein Maler sieht, dass es sich bei einem Bild um ein Gemilde
Raphaels oder Tizians handelt« (EE 172).

Den Unterschied zwischen den zwei Wahrnehmungsfihigkeiten bezieht Reid darum
auch auf die Sprache, die Grundlage des Bezeugens also. Er geht davon aus, dass es einen
Unterschied zwischen dem Wahrnehmen der Zeichen der »natiirlichen Sprache« (engl.

28  Reid, Essays, 68.

29  Ebd. Vgl. Reid, An Inquiry, 190: »The objects of human knowledge are innumerable, but the
channels by which it is conveyed to the mind are few. Among these, the perception of external
things by our senses, and the informations which we receive upon human testimony, are not
least considerable [..].«

30 Vgl ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-021 - am 14.02.2026, 11:28:16. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm=


https://doi.org/10.14361/9783839468333-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Sibylle Schmidt: Vertrauen als epistemisches Prinzip

natural language) und dem Erwerb und dem Verstehen einer Sprache gibt. Unter den Zei-
chen der natiirlichen Sprache versteht Reid die Mimik, den Ausdruck des Gesichts, die
Gesten und die Modulation der Stimmen beim Sprechen - »sie zeigen Gedanken und
geistige Dispositionen des Sprechers oder der Sprecherin an« (EE 172). Die Verkniipfung
zwischen Zeichen und Bezeichnetem muss nicht erlernt werden, sie ist Menschen per se
in die Wiege gelegt.* Das gilt indes nicht fiir die Verkniipfung zwischen den Zeichen und
den artikulierten Lauten einer Sprache. Die Bedeutung dieser basiert auf Konventionen,
die erst allmihlich gelernt werden — im Verlauf des Lebens also. Dieser Lernprozess wird
dadurch erleichtert, dass Menschen bereits die Fihigkeit haben, die Zeichen der natiirli-
chen Sprache zu deuten.?* Dieser Lernprozess bedingt jedoch, dass »die Bedeutung der
sprachlichen Zeichen sich nicht fortwihrend verindert« (EE 173). Um Zeugnisse als epis-
temisch wertvoll zu erachten, bedarf es folglich einer Kontinuitit des Bezeugens. Wie
aber kénnen Menschen sich daraufverlassen, dass ihre Mitmenschen die Bedeutung der
Worte nicht dndern, die sprachlichen Zeichen sich nicht fortwihrend verindern? Was
im Kontext der Zeug_innenschaft heif3t: dass sie nicht liigen und sich tduschen? Dafir
gibt es mindestens zwei naheliegende Erklirungsversuche — Reid, und mit ihm Schmidt,
lehnt jedoch beide ab. Erstens konnten Menschen aufgrund ihrer bisherigen Erfahrung
darauf schlief3en, dass sich ihre Mitmenschen auch zukiinftig darauf beziehen.

»We know by experience, that men have used words to express such things. But all
experience is of the past, and can, of itself, give no notion or belief of what is future.
How come we then to believe, and to relay upon it with assurance, that men who have
itin their power to do otherwise, will continue to use the same words when they think
of the same things?«*

Weil auch Schmidt von der grundsitzlichen Autonomie der Subjekte ausgeht — und die-
se unter keinen Umstinden aufgeben will —, lisst sich das »Vertrauen, dass andere Men-
schen auch in Zukunft dieselben Worte fir dieselben Dinge benutzen [...] [,] nicht aus
der Erfahrung heraus begriinden« (EE 174). Vertrauen als Grundlage der Zeug_innen-
schaft erscheint in dieser Perspektive geradezu als fortschrittskritisch. Zweitens konnten
Menschen aufgrund des Versprechens und der Versicherung ihrer Mitmenschen darauf
schliefRen, dass jene sie nicht tiuschen. Etwa, wenn Zeug_innen vor Gericht schworen,
»to tell the truth, the whole truth, and nothing but the truth«<®*. Auch diese Erklirung

31 Vgl. a.a.0.,190f.: »A man in company, without doing good or evil, without uttering an articulate
sound, may behave himself gracefully, civilly, politely; or, on the contrary, meanly, rudely, and
impertinently. We see the dispositions of his mind, by their natural signs in his countenance
and behaviour, in the same manner as we perceive the figure and other qualities of bodies by
the sensations which nature hath connected with them.«

32 Vgl. a.a.0.,192: »When we begin to learn our mother-tongue, we perceive by the help of natural
language, that they who speak to us, use certain sounds to express certain things: we imitate
the same sounds when we would express the same things, and find that we are understood.«

33 Ebd.

34 Vgl in diesem Zusammenhang Christoph Wulfs Uberlegungen zur Eidesformel als institutionali-
sierte Autorisierung von Zeug_innen: ders., Ritual.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-021 - am 14.02.2026, 11:28:16. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm=

285


https://doi.org/10.14361/9783839468333-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

286  Zeug-innenschaft und Orte

lehnt Schmidt mit Reid ab, weil Versprechen selbst sprachliche Ausdriicke sind und da-
mit »die Worte anderer voraussetzen, aber gerade nicht begriinden kénnen« (EE 174):*

»Have they promised that they will never impose upon us by equivocation or false-
hood? No, they have not. And, if they had, this would not solve the difficulty: for such
promise must be expressed by words, or by other signs; and, before we can rely upon
it, we must be assured, that they put the usual meaning upon the signs which express
that promise.«3®

Worauf Schmidt mit Reid hinauswill, ist, dass im Kontext der Zeug_innenschaft »Ver-
trauen [...] nicht das Resultat sprachlicher Kommunikation oder gar eines komplexen
Sprechaktes wie dem Versprechen [ist], sondern dessen Voraussetzung« (EE 174). Mit Reid
findet Schmidt einen Philosophen, bei dem der Vertrauensvorschuss epistemische Kraft
hat, Vertrauen gleichsam der Katalysator fiir Wissen ist. Denn wenn sich das Vertrau-
en in das Zeugnis anderer weder durch eigene Erfahrung noch »durch gleichsam ver-
tragstheoretische Uberlegungen« begriinden lisst, scheint Vertrauen ein »eigenstindi-
ges, grundlegendes Prinzip des menschlichen Geistes« (EE 174) zu sein: »[I]t seems to
me to be an original principle of the human constitution without which we should be
incapable of language, and consequently incapable of instruction.«*” Allerdings griindet
diese Voraussetzung bei Reid auf zwei Prinzipien, die Schmidt als »Zwillingsprinzipienc
deutet, insofern das eine den Zeug_innen, das andere den Horer_innen zugutekommt.
Auflerdem sind die beiden Prinzipien - im Idealfall - jeweils voneinander abhingig: das
principle of veracity und das principle of credulity.

Das principle of veracity bezeichnet Reid als »a propensity to speak truth, and to use
the signs of language, so as to convey our real sentiments«*®. Veracity ibersetzt Schmidt
darum akkurat nicht mit Wahrheit, sondern Wahrhaftigkeit. Zwar geht Reid von ei-
ner grundsitzlichen Neigung des Menschen aus, die sWahrheit< zu sagen,* aber das
Prinzip besagt nicht, »dass Menschen stets oder meistens die Wahrheit sagen, sondern
vielmehr, dass sie wahrhaftig sind, also gemif3 ihren Kenntnissen, Empfindungen und
Uberzeugungen sprechen« (EE 175). Schmidt schligt darum vor, das principle of veracity
als ein »Prinzip der Ehrlichkeit« zu verstehen, nimlich als »die Ubereinstimmung zwi-
schen Worten und unseren Gedanken und Uberzeugungen« (EE 175). Damit Vertrauen
als Voraussetzung und Bedingung der Zeug_innenschaft gelten kann, muss davon aus-
gegangen werden, dass Zeug_innen-Aussagen auf dem Prinzip der Ehrlichkeit beruhen.
Zeug_innen sind wahrhaftige Menschen, weil die sprachliche Form ihrer Zeugnisse in
Ubereinstimmung zu ihren Gedanken und Uberzeugungen steht.

35 Zum Versprechen im Kontext der Zeug_innenschaft vgl. auch Derridas Ausfithrungen (s. oben
11.2.2.).

36  Reid, An Inquiry, 192.

37 AaO,193.

38  Ebd.

39 Vgl ebd.: »Truth is always uppermost, and is the natural issue of the mind. It requires no art
or training, no inducement or temptation, but only that we yield to a natural impulse. Lying,
on the contrary, is doing violence to our nature; and is never practiced, even by the worst men,
without some temptation.«

https://dol.org/10.14361/9783839468333-021 - am 14.02.2026, 11:28:16. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm=


https://doi.org/10.14361/9783839468333-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Sibylle Schmidt: Vertrauen als epistemisches Prinzip

Demgegeniiber meint das principle of credulity bei Reid »a disposition to confide in
the veracity of others, and to believe what they tell us«*°. Der menschlichen Neigung der
Zeug_innen, wahrhaftig zu sein, entspricht auf der Seite der Horer_innen die mensch-
liche Veranlagung, dieser Wahrhaftigkeit erst einmal zu glauben.* Denn »Misstrauen
macht nur Sinn vor dem Hintergrund unserer grundsitzlichen Neigung, das, was an-

).** Fiir Reid sind sodann beide Prinzipien genau

dere uns mitteilen, zu glauben« (EE 176
aufeinander abgestimmt. Zeug_innen sprechen ehrlich, weil sie davon ausgehen, dass
ihnen geglaubt wird, wie ebenso Horer_innen glauben, dass die Bezeugenden ehrlich
sind.®

Schmidt zieht aus diesen Uberlegungen Reids drei Konsequenzen fiir das Vertrau-
en im Kontext der Zeug_innenschaft. Erstens »bedarf unser Vertrauen in die Worte an-
derer keiner epistemischen Rechtfertigung« (EE 178). Die lebensweltlichen Erfahrungen
mit unterschiedlichen Phinomenen der Zeug_innenschaft zeigen, dass Menschen durch
Zeugnisse zu Erkenntnissen gelangen, die ihnen anders gar nicht zuginglich wiren. Le-
bensweltliche Realititen fallen hier traditionell erkenntnistheoretischen Erdrterungen
gleichsam ins Wort. In Bezug auf Zeugnisse von Weiterlebenden ist dies besonders evi-
dent, zumal sie bezeugen, was andere aufgrund der Einmaligkeit des Widerfahrnisses
nichterlebthaben und damit nicht wissen kénnen. Ohne das Vertrauen in ihre Erfahrung
kann es kein Wissen geben. Diese etablierte »Vertrauenspraxis« (EE 178) zu bezweifeln,
hilt Schmidt darum geradezu fir unsinnig, »weil ohne sie keine Sprache, keine Kommu-
nikation, mithin kein Lernen moglich wire« (EE 178). Damit verbindet sich zweitens ein
Ernstnehmen der Zeug_innenschaft als soziale Praxis. Wenn eine der zentralen Primis-
sen von Zeug_innenschaft ist, dass sie nur zwischen Zeug_innen und Hérer_innen sich
vollzieht, sie also immer ein Gegeniiber voraussetzt, muss dies auch fir den epistemi-
schen Wert von Zeugnissen gelten: Es gibt ihn immer nur sozial vermittelt.* Zeug_in-

40 A0, 194.

41 Vgl. ebd.: »lt is evident, that, in the matter of testimony, the balance of human judgment is by
nature inclined to the side of belief; and turns to that side of itself, when there is nothing put
into the opposite scale.«

42 Vertrauen von seinem Bruch her zu denken, ist ein Kierkegaard’'scher Zug. Vgl. fur diesen Zugang
Welz, Vertrauen, 70, welche die Grundsituation des Menschen als »durch den Konflikt von Grund-
vertrauen versus Grundmisstrauen bestimmt« sieht.

43 Diese angebliche Abgestimmtheit der beiden Prinzipien wurde wiederholt kritisiert, besonders
prominent etwa von van Cleve, Reid on the Credit. Dieser kritisiert, dass erstens auch Ehrlichkeit
nicht notwendigerweise >Wahrheit< verbiirgt — die Zeug_innen kénnen das Bezeugte schlicht fiir
eine >Wahrheit< halten. Zweitens wiirden Menschen das, was bezeugt wird, nicht nur tendenziell
flir wahrhaftig halten, sondern daraus Schlisse fiir Tatsachen ziehen. Zur Deckung kimen die bei-
den Prinzipien darum nur, wenn nicht nur wahrhaftig, sondern die>Wahrheitcselbst kommuniziert
wiirde. Anhand dieser Kritik zeigt sich indes, dass erneut ein normatives Wahrheitsverstandnis an
die Zeug_innenschaft herangetragen wird, ein solches aber kann es gemaR Schmidt im Kontext
der Zeug_innenschaft immer nur sozial vermittelt geben. Zu Schmidts Wiirdigung und Kritik von
Cleves Ansicht vgl. EE 177-179.

44  Sozial vermitteltes Wissen lasstsich als sog. situated knowledge (vgl. Haraway, Situated Knowledge)
verstehen: Haraways Konzept der sozialen Situiertheit von Wissen geht im Gegensatz zur klas-
sischen Annahme, wonach Wissen neutral von seinen Betrachter_innen antizipiert werden kann,
davon aus, dass Wissen immer partikular, dabei aber nicht ethisch neutral ist (vgl. Schicktanz, Epis-
temische Gerechtigkeit, 274f.).

https://dol.org/10.14361/9783839468333-021 - am 14.02.2026, 11:28:16. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm=

287


https://doi.org/10.14361/9783839468333-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

288

Zeug_innenschaft und Orte

nenschaft »ist eine epistemische Kooperation zwischen Zeuge und Zuhérer«* . Das Risiko,
dass Zeug_innen auch liigen und sich tiuschen, haben Horer_innen gleichsam einzuge-
hen. Gegen die »zutiefst individualistische« Perspektive der Erkenntnisphilosophie hilft
»Reids Philosophie des Common Sense«, weil sie den Menschen als ein Wesen versteht,
»das von Beginn an auf andere Menschen bezogen ist und von ihnen abhingig ist« (EE
180).% Vertrauen versteht Schmidt darum insofern selbst als epistemisches Prinzip, als
es »erkldrt [...], wie Wissenstransfer durch Sprache méglich ist« (EE 179).

Damit schligt Schmidt die Briicke zu ihren Uberlegungen zum Glaubensbegriff: Der
»Disposition, den Worten anderer zu glauben, liegt unsere Fahigkeit zugrunde, von an-
deren zu lernen« (EE 181). Objektiver Glaube seitens der Horer_innen wird dort mog-
lich, wo von diesem Vertrauen ausgegangen wird. Der springende Punkt im Kontext
der Zeug_innenschaft ist fir Schmidt der, dass sich das epistemische Prinzip nicht sta-
tisch, sondern nur prozessual denken — und auch umsetzen - lisst, weshalb es drittens
paradigmatisch ist, dass Reid »zwei Prinzipien nennt, die zusammen unsere Zeugnis-
praxis fundieren« (EE 179). Allerdings versteht Schmidt das principle of veracity und das
principle of credulity — und hierin hebt sie sich von Reid ab — nicht als »logische Gegenstii-
cke, die zusammen einen liickenlosen Begriindungszusammenhang bilden, sondern als
zwei Aspekte einer sozialen Praxis« (EE 179). Die Aspekte konnen in Einklang mitein-
ander stehen oder aber das epistemische Prinzip der Zeug_innenschaft verhindern. Die
Vertrauenspraxis der Zeug_innenschaft ist ein Lernprozess, in dem beiden Parteien —
den Zeug_innen und den Hérer_innen — Rechte und Pflichten zukommen.*

Den Zeug_innen steht das Recht zur eigenen Wahrnehmung und einer entspre-
chenden Wiedergabe zu. Sie verpflichten sich dabei aber, wahrhaftig zu sein, also nach
bestem Wissen und Gewissen das Widerfahrene zu bezeugen, d.h. ehrlich zu sein. Die
Pflicht der Hoérer_innen kniipft daran an, nimlich Vertrauen in die Wahrhaftigkeit an-
derer zu setzen. Allerdings haben Horer_innen auch das Recht, Misstrauen zu duflern,
Zeugnisse »aufgrund der Fallibilitit aller Wissensquellen [..] gegeneinander abzuglei-
chen« (EE 190).*® Das bedeutet: Schmidt kritisiert einerseits, Zeug_innenschaft als eine

45 Schmidt, Sein Wort, 70.

46  Das Phinomen der Zeug_innenschaft wird denn auch gerne als Lackmustest zwischen einer indi-
vidualistischen oder sozialen Epistemologie betrachtet: »If individualism concerning testimony is
defensible, then epistemology will remain in an important sense individualistic. And if it is not
defensible, epistemology will have to be profoundly social, whatever may happen on other top-
ics.« (Schmitt, Socializing, 4.) Gleichwohl scheint heute eine Mehrzahl an Forscher_innen davon
auszugehen, dass die zweite Option gleichsam die Oberhand hat (vgl. Alloa, The »Do-it-Yourself,
336, sowie Gelfert, A Critical, 175).

47  Damit hat Schmidts Position groRRe Ahnlichkeiten mit den Uberlegungen Jennifer Lackeys. Die-
se fordert, dass in erkenntnistheoretischer Hinsicht zwischen den Beitrdgen der Zeug_innen und
der Horer_innen unterschieden werden miisse. Die Anforderung an die Zeug_innen ist objektive
Verlasslichkeit, diejenige an die Horer_innen epistemische Verantwortlichkeit. Vgl. Lackey, It takes
Two; sowie dies., Learning.

48  Dazu, gerade die Fallibilitat aller Wissensquellen als Ausdruck der Sozialitit von Zeug_innen-
schaft zu verstehen, vgl. auch Kramer/Schmidt/Schiilein, Zeugenschaft, 18—20.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-021 - am 14.02.2026, 11:28:16. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm=


https://doi.org/10.14361/9783839468333-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Sibylle Schmidt: Vertrauen als epistemisches Prinzip

»weniger basale[] Erkenntnisquelle als Wahrnehmung, Erinnerung und Schlussfolge-
rung« (EE 190) zu verstehen:*

»Es kommt gelegentlich vor, dass wir falsche Wahrnehmungsurteile fillen oder fal-
sche Schlussfolgerungen ziehen, doch wir wiirden deshalb keineswegs fordern, diese
Erkenntnisquellen deshalb in Zweifel zu ziehen.« (EE 190)

Andererseits — und deswegen — bleibt es aber dabei, dass »einzelne Zeugnisse falsch sein
konnenc, es im Umgang mit Zeugnissen darum »keine universale Regel, keinen episte-
mischen >Freibrief« (EE 190) geben kann. Diese Aporie 16st Schmidt nicht auf, zeigt aber,
dasseine Zeug_innenschaft, die Wissen hervorruft, von einem grundsitzlichen Vertrau-
ensvorschuss ausgeht. Weil sie eine soziale Praxis und damit abhingig von mindestens
zwei Personen ist, muss letztlich zwischen dem Einzelfall und dem Allgemeinen unter-
schieden werden. Die beiden sind jedoch nicht voneinander zu trennen, weil sie sich ge-
genseitig bedingen:

»Auch wenn unser Vertrauen im Einzelfall enttauscht wird, kénnen wir uns trotzdem im
Allgemeinen auf die Zeugnisse anderer verlassen. Falschzeugnisse kann es gerade nurin
einer Welt geben, in der die Institution der Zeugenschaft (iberhaupt existiert, d.h. wo
Zeugnisse in der Regel verldssliche Wissensquellen sind. [...] [Dieser, MK] scheinbare[]
Cegensatz zeigt [..], dass unsere Haltung gegeniiber Zeugnissen ambivalent ist und
bleiben muss.« (EE 190)

Insofern aber eine »intersubjektive Verbindlichkeit« zwischen Zeug_innen und Hé-
rer_innen »das Zeugnis iiberhaupt erst zu einer potentiellen Wissensquelle macht,
fiillt eine »ethische Verbindlichkeit eine epistemische Leerstelle«<*. Miisste dann aber nicht
gesagt werden, dass sich Zeug_innenschaft durch eine asymmetrische Reziprozitit
zwischen Ethik und Episteme, zwischen Anerkennung und Erkenntnis — eben in die-
ser unumkehrbaren Reihenfolge — auszeichnet? Wenn die Ambivalenz zwischen den
beiden sich darin zeigt, dass die Anerkennung Erkenntnis bringen kann, diese aber
nicht garantiert, misste dann die Ethik im Zweifelsfall nicht an erster Stelle stehen?
Eine solche Deutung lehnt Schmidt ab. Aufgrund der Sozialitit des Phinomens der
Zeug_innenschaft und der Autonomie der darin verwickelten Subjekte hilt Schmidt es
fiir notwendig, diese Ambivalenzen nicht zu nivellieren, sondern als jeweilige epistemi-
sche und ethische Verantwortung der Zeug_innen und Hérer_innen ernst zu nehmen.
Nun scheint es aber im 6ffentlichen Raum soziale Disproportionen zwischen den beiden
zu geben: Die Wahrscheinlichkeit, dass ein Zeugnis als epistemisch wertvoll erscheint,
hingt oft davon ab, welche soziale Anerkennung die Zeug_innen geniefien — oder nicht.

49  Diesbeziiglich argumentiert Schmidt ganz auf der Linie der Testimony Debate, insofern ihre Vertre-
ter_innen das Zeugnis als Medium von Tatsachenwahrheiten verstehen. So hilt etwa Chakrabarti,
Telling, 99, fest: »We often find out facts about distant times and places from the words of un-
examined authorities. [..] Thus parents, books, teachers, newspapers, the radio, historians, eye-
witnesses, laboratory-technicians and specialists tell us that p, and as a result, on many occasions
— though not on all — we come to know that p.«

50  Schmidt, Kénnen Tater, 202.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-021 - am 14.02.2026, 11:28:16. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm=

289


https://doi.org/10.14361/9783839468333-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

290

Zeug_innenschaft und Orte

Auch Schmidt kommt auf diesen Umstand zu sprechen und hilt fest, dass Epistemo-
logie nicht selten »sozial blind« (EE 195) ist. Dass etwas bzw. jemandem geglaubt wird,
ist darum immer »auch eine Frage von sozialer und ethischer Tragweite« (EE 190). Es
ist eben gerade nicht verwunderlich, sondern symptomatisch fiir die genannten Dis-
proportionen, wenn auch und gerade im Jahr 2021 185 Lesbische, Schwule, Bisexuelle,
Queere, Nicht-Binire und Trans Schauspieler_innen in der zweitauflagenstirksten
Zeitung Deutschlands mehr Sichtbarkeit, Anerkennung und Diversitit fordern. Ihr
Zeugnis ist gleichsam die Folge dessen, was Schmidt im Anschluss an Miranda Fricker
als epistemische Ungerechtigkeit bezeichnet.

2.3. Epistemische Ungerechtigkeiten - oder:
Die sozialen (Un-)Gebundenheiten des Bezeugens

Insofern der Glaube im Kontext der Zeug_innenschaft eine Verquickung von objektivem
und personalem Glauben ist, sind seine ethischen Implikationen umso virulenter: Wenn
Zeug_innen »die Wahrheit ihrer Aussage« verbiirgen »und sie an ihre persénliche Glaub-
wiirdigkeit« kniipfen, kommt »eine Ablehnung des Gesagten [...] einer persénlichen Zu-
riickweisung gleich« (EE 191). Wird ein Zeugnis nicht geglaubt, kann es fiir die bezeu-
gende Person verletzend sein, weil die genannte Verquickung impliziert, dass damit ihr
nicht geglaubt wird.** »Wem nicht geglaubt wird, der bzw. die wird nicht nur nicht aner-
kannt, respektiert, geachtet — schlimmer noch, er bzw. sie wird [...] rentehrt<.« (EE 191)°>

»Doch Achtung und Anerkennung resultieren nicht nur aus dem Glauben, der jeman-
dem entgegengebracht wird, sie sind auch oft Bedingungen fiir personalen Glauben. Ob
wir jemandem Glauben schenken oder nicht, hingt auch von der sozialen Anerken-
nung ab, die jemand bereits geniefst.« (EE 191)

In seiner Studie tiber die wissenschaftlichen Zeugen [sic!] der Royal Scientific Society des
17. Jahrhunderts kommt Steven Shapin zum Schluss, dass epistemische Autoritit auf
Moral und moralischen Beziehungen beruht. Ob Zeug_innen geglaubt wird, hingt an
moralischen Kriterien wie Ehrlichkeit, Verlisslichkeit, Gerechtigkeit und Tugendhaftig-
keit:

»Knowledge is a collective good. In securing our knowledge we rely upon others, and
we cannot dispense with that reliance. That means that the relations in which we have
and hold our knowledge have a moral character, and the word | use to indicate that
moral relation is trust.«*

51 Vgl. Anscombe, What is it, 150: »It is an insult and may be an injury not to be believed. At least
itis an insult if one is oneself made aware of the refusal, and it may be an injury if others are.«

52 Die Formulierung der Entehrung ist eine Bezugnahme auf Hobbes, Leviathan, | X, 74, der schreibt:
»Einem anderen glauben, vertrauen, sich auf ihn verlassen heifdt ihn ehren; denn es ist ein Zei-
chen, dass man von seiner Tugend und Macht (iberzeugt ist. Misstrauen oder nicht glauben heifdt
entehren.« (Zitiert nach EE 190f.)

53 Shapin, A Social History, xxv.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-021 - am 14.02.2026, 11:28:16. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm=


https://doi.org/10.14361/9783839468333-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Sibylle Schmidt: Vertrauen als epistemisches Prinzip

Dass Vertrauen eine moralische Beziehung ist, bezweifelt Schmidt und plidiert im An-
schluss an Luhmann dafiir, »dass Vertrauen weniger auf moralischen Maf3stiben, denn
auf Vertrautheit basiert« (EE 193).>* Zeug_innen wird eher Vertrauen gewihrt, wenn sie
den Horer_innen vertraut sind, sie die Zeug_innen gut kennen und regelmifigen per-
sonlichen Kontakt mit ihnen haben: »Ob wir jemandem Glauben schenken, hingt [..]
nicht so sehr davon ab, fiir wie moralisch wir diese Person halten, sondern wie vertraut sie
uns ist.« (EE 193) Schmidt schlief3t sich darum Peter Lipton an, der in der Behauptung,
Vertrauen sei eine moralische Beziehung, den Trugschluss in Shapins Argumentation
erkennt:

»Crudely put, we are especially inclined to trust people we know, because we some-
times have especially good reasons to trust them and because sometimes we have no
choice. Faced then with the question of why gentlemen [sc. die Idealfigur epistemis-
cher Autoritdt im 17. Jahrhundert] trusted each other, the obvious answer is simply
that they all belonged to the same club.«*®

Schmidt fragt sich darum, ob es sinnvoll ist, »nur denen zu vertrauen, die uns vertraut
sind oder von vornherein hohe soziale Anerkennung geniefRen« (EE 194), oder ob da-
mit weiter epistemische Ungerechtigkeiten tradiert werden. Wie Giimiisay bezieht sich
Schmidtin ihren Uberlegungen zu den sozialen Bedingungen des Bezeugens im éffentli-
chen Raum in der Folge auf die Untersuchungen Miranda Frickers.*® Dabei legt Schmidt
den Fokus auf die epistemischen Ungerechtigkeiten und nicht wie Giimiigay auf deren her-
meneutische Folgen.”’ Frickers These: Damit Zeugnisse und Zeug_innen itberhaupt auf
ihre Glaubwiirdigkeit kritisch befragt werden kénnen, miissen Horer_innen soziale Vor-
urteile, d.h. Stereotype iiberwinden. Auch Fricker geht davon aus, dass die klassische
Epistemologie insofern problematisch ist, als ihr individualistisch verstandenes Wis-
senssubjekt die sozialen Bedingungen der Zeug_innenschaft ausblendet, »as ifa concern
with truth and rationality were wholly disconnected from any concern with power and
the social identities«’®. Mehr noch: »Epistemology will not be truly socialized until it has
been appropriately politicized.«*” Wie also entsteht epistemische Ungerechtigkeit?

54  Vgl. Luhmann, Vertrauen, 20f.

55 Lipton, Epistemology, 12. Lipton geht es in seinem Aufsatz darum, zu zeigen, dass die reine Tat-
sache, dass Zeug_innenschaft Vertrauen impliziert, sie noch nicht zu einem moralischen Problem
macht. Ein Zeugnis kann nicht nur deshalb falsch sein, weil die bezeugende Person liigt, sondern
auch schlicht, weil sie sich irrt. Vgl. dazu Schmidt, Zeugenschaft, 2s.

56  Fricker versteht epistemische Ungerechtigkeiten als Formen von testimonial und hermeneutical in-
justices. Wahrend Erstere dadurch entstehen, dass eine Person aufgrund von Stereotypen oder so-
zialer Stellung nicht als verlassliche Zeugin wahrgenommen wird, resultiert Letztere aus einer Lii-
cke in den kollektiven hermeneutischen Ressourcen (s. oben 111.3.1.). Dotson, Tracking, unterschei-
det darum beziiglich der Folgen epistemischer Ungerechtigkeiten zwischen »testimonial quie-
ting«(a.a.0., 242f.) und »testimonial smothering«(a.a.O., 244f.). Fiir Fricker sind die beiden Formen
oft nicht voneinander getrennt, die epistemische Ungerechtigkeit ist darum gleichsam ein Hybrid
beider. Vgl. auch die Beitrage in Kidd/Medina/Pohlhaus (Hg.), The Routledge handbook.

57 S.obenlll.3.1.

58  Fricker, Rational, 160. Vgl. dazu auch Fricker, Scepticism.

59  Fricker, Rational, 174.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-021 - am 14.02.2026, 11:28:16. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm=

291


https://doi.org/10.14361/9783839468333-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

292

Zeug_innenschaft und Orte

Gemif Fricker konnen Zeug_innen ihre Funktion nur dann wahrnehmen, wenn sie
einerseits vertrauenswiirdig und kompetent sind, andererseits ihnen diese Vertrauens-
wiirdigkeit und Kompetenz von Hérer_innen anerkannt wird.®® Das Problem ist, dass es
zwischen den beiden Aspekten zu einem »mismatch« kommen kann: »There is the possi-
bility of someone’s being rationally authoritative without being recognized as such; and
there is the possibility of someone’s seeming to be rationally authoritative when she is
not.«* Fiir Schmidt folgt daraus, dass es eine Korrelation zwischen epistemischer und so-
zialer Autoritit gibt:

»Eine Person kann tber eine Kenntnis verfiigen und diese nicht weitergeben kénnen,
weil sie nicht als glaubwiirdig anerkannt wird und ihr gleichsam der >Kredit« fehlt.
Andererseits werden Personen aufgrund ihrer sozialen Stellung fiir kompetent und
glaubwiirdig gehalten, obwohl sie es nicht sind.« (EE 195)

Wenn (Vor-)Urteile dariiber entscheiden, ob Zeug_innen kompetent sind oder nicht,
kann das in ethischer Hinsicht »verhingnisvoll [sein, MK], weil es fir eine Person
verletzend sein kann, wenn ihr [..] kein Glaube geschenkt wird« (EE 196). Aber mit
dieser ethischen Verletzung geht ebenso ein epistemischer Verlust einher, weil sich die
spezifische Verletzung auch und gerade darin zeigt, dass Aussagen von Zeug_innen
»nicht epistemisch ernstgenommen werden« (EE 197). Davon zeugt eine Aussage Karin
Hanczewskis im besagten Interview des SZ-Magazins:**

»Es wird einem als Frau in der Branche oft das Gefiihl gegeben, dass es vor allem dar-
um geht, >fuckable< sein zu missen. Also sexy fiir die Redakteure, Produzenten und
Regisseure. Ich stand mal in einer grofden Runde auf einem Agenturempfang, da war
ein Regisseur, der mich kennt, und der posaunte auf einmal herum und winkte mich so
ab, als wiirde ich nicht dazugehoren:>Ja, aber du bist ja auch Lesbe!< Ich bin also aus
dem Pool der fiir Manner begehrenswerten Frauen [...] raus.«

In diesem Kontext fithrt das Stereotyp der misandrischen Lesbe dazu, dass Hanczew-
skis Wissen dariiber, wie es sich als Frau anfiihlt, in einer cis-heteronormativen Welt
das Objekt des Begehrens von cis-heterosexuellen Minnern zu sein, missachtet wird.
Der Regisseur spricht ihr ab, eine von Minnern begehrenswerte Frau zu sein, was er da-
mit gleichsetzt, dass sie kein Wissen dariiber hat.** Davon abgesehen, dass das Stereo-

60  Vgl.Schmidt, Sein Wort, 79: »Das erste lasst sich als epistemische Autoritit beschreiben, das zweite
als soziale Autoritat.«

61 Fricker, Rational, 167.

62  Vgl.dazuauch das Interview im mdr Kultur-Café, in dem Hanczewski auf ihre Rolle als Kommissarin
des Dresden-Tatorts reflektiert und im Zuge dessen kritisiert, dass die Serie stereotype weibliche
Rollenmuster tradiere.

63  Emcke etal., Ich komme, 15.

64  DieSituation kann allerdings auch angeblich positive Konsequenzen beziiglich des sozialen Status
derhomosexuellen Frau nach sich ziehen: Emcke bezeichnet das als »das traurig-vorteilhafte Miss-
verstindnis, von médnnlichen Kollegen als gleichwertig, aber eben als mannlich wahrgenommen
zu werden« (JhJ 21). In dem Falle Gibertrumpft der Machismo die Homophobie: Weil Emcke »gar
nicht erst als srichtige< Frau« wahrgenommen wird, steigt ihr »Status in der Wertegemeinschaft«
—das eine ist »so falsch wie das andere« (ebd.).

https://dol.org/10.14361/9783839468333-021 - am 14.02.2026, 11:28:16. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm=


https://doi.org/10.14361/9783839468333-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Sibylle Schmidt: Vertrauen als epistemisches Prinzip

typ diskriminierend ist, sich darin folglich eine ethische Ungerechtigkeit im Sinne der
Ungleichbehandlung zeigt, fithrt das Urteil zu einer epistemischen Ungerechtigkeit: Die
Zeugin, Hanczewski, hat aus der Perspektive des Horers, des Regisseurs, kein Wissen
beizutragen, was es fiir eine Frau bedeutet, »fuckable« sein zu miissen. Im Falle von Ste-
reotypen wird die Reziprozitit zwischen Ethik und Episteme letztlich aufgelost. Damit
geht nicht nur Wissen verloren, sondern, was schwerer wiegt, falsches Wissen, priziser:
Unwissenheit wird weiter tradiert. Wie also damit umgehen, d.h. gegen epistemische
Ungerechtigkeiten im Kontext des Phinomens der Zeug_innenschaft vorgehen?
Gemafd Schmidt liefert Fricker »keine Idealtheorie von epistemischer Gerechtigkeit,
sondern geht von den Dysfunktionen im Alltag aus« (EE 197), wenn sie schreibt:

»| believe that the only way to fully understand the normative demands made on us
in epistemic life is by changing the philosophical gaze so that we see through to the
negative space that is epistemic injustice.« (E[177)

Epistemische Ungerechtigkeiten sind die Norm des Alltags. Weil Menschen »schlicht se-
lektieren, ignorieren und vergessen [miissen], um iiberhaupt etwas wissen zu kénnen« (EE
197), lassen sie sich dabei unweigerlich auch von Stereotypen leiten. Anstatt Regeln des
Umgangs damit zu definieren, votiere Fricker, so Schmidt, darum dafiir, eine rationale
Sensibilitit gegeniiber Zeug_innen und Zeugnissen einzunehmen:

»We are looking for a rational sensitivity such that the hearer may critically filter what
she is told without active reflection or inference of any kind.« (El 69) Und: »The virtu-
ous hearer [..] >just sees< her interlocutor in a certain light, and responds to his word
accordingly. We can, of course, in the testimony case as in the moral case, benefit by
making explicit certain general principles that should govern our judgements. The
point is that such general principles are after the fact of virtuous judgement; they
cannot substitute for virtue.« (El 76f.)

Weil Fricker letztlich etliche Parameter zur Beurteilung von Zeugnissen ablehne, attes-
tiert ihr Schmidt die »Vorstellung einer idealen, epistemisch gerechten Gemeinschaft,
die so beschrieben werden konnte, dass jedem Informanten, jeder Zeugin genau die
Glaubwiirdigkeit zugemessen wird, die er oder sie objektiv verdient« (EE 198). Indem
Fricker fordere, sich »an der rationalen Kompetenz der sprechenden Person« (EE 198)
zu orientieren, werde Glaubwilrdigkeit zu einer »objektiv festzustellende[n] Sache«
(EE 199). Damit werde die Ambivalenz zwischen personalem und objektivem Glauben
letztlich gerade nicht gewahrt. Vor allem aber unterwandere Frickers Sicht die Sozialitit
von Zeug_innenschaft:

»Personaler Glaube als solcher emergiert wesentlich aus einer sozialen Beziehung, die
uns mit dem Sprecher bzw. der Sprecherin des Zeugnisses verbindet, und kann nie
ganz von ihr abstrahiert werden. [..] [D]ie Frage, wie mit einem Zeugnis umzugehen
ist, [kann] schlechthin nicht nur mit Blick auf die rationale Kompetenz des Sprechers
[..] beantwortet werden [...].« (EE199)

Schmidt hilt daran fest, dass ethische und epistemische Aspekte der Zeug_innenschaft
nichtimmer zur Deckung kommen - trotz des Vertrauensvorschusses. Schmidtverdeut-

https://dol.org/10.14361/9783839468333-021 - am 14.02.2026, 11:28:16. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm=

293


https://doi.org/10.14361/9783839468333-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

294

Zeug_innenschaft und Orte

licht das an zwei Beispielen. Das erste Beispiel zielt darauf zu zeigen, dass epistemische
Gerechtigkeit auch ethisch ungerecht sein kann:

»lch erzahle einem guten Freund von einem Unfall, den ich gesehen habe. Der Freund
glaubt, was ich erzihle, aber erst, nachdem er von diesem Ereignis auch andere hat
berichten héren und in der Zeitung ein Foto davon gesehen hat.« (EE 200)

Aus einer epistemologischen Perspektive ist das Verhalten des Freundes gerechtfertigt:
»Statt mir>blind« zu vertrauen, zieht er weitere Belege hinzu, um seinen Glauben in mei-
ne Worte zu begriinden.« (EE 200) Demgegeniiber gestaltet sich die Situation in ethi-
scher Hinsicht weit komplexer: Das Verhalten des Freundes kann auf die Zeugin irritie-
rend, gar verletzend wirken, weil es impliziert, dass der Freund der Zeugin nicht glaubt.
»Dass es epistemologisch betrachtet gerechtfertigt, ja rational ist, weitere Belege hin-
zuziehen, wire mir in dieser Situation kaum ein Trost.« (EE 200) An diesem Beispiel
zeigt sich, dass objektiver und personaler Glaube jeweils andere Bezugspunkte haben:
Wihrend sich Ersterer »an der Wahrscheinlichkeit der fraglichen Tatsache orientiert,
hingt Letzterer »von der konkreten interpersonalen, ethischen Relation ab« (EE 201), welche
die Zeug_innen mit den Horer_innen verbindet. Umgekehrt muss aber auch epistemische
Ungerechtigkeit nicht automatisch ethisch ungerecht sein, was Schmidt anhand eines zwei-
ten Beispiels illustriert:

»lch stofie in einer Zeitung auf einen Reportagebericht iiber den Gaza-Streifen — bre-
che aber bald die Lektiire ab, weil ich die Reporterin aufgrund ihrer offenkundigen po-
litischen Haltung fiir unglaubwiirdig halte, und ignoriere den Artikel. Tatsachlich aber
enthaltder Artikel viele gute recherchierte Details, die mein Wissen (iber die Situation
in Gaza wertvoll bereichern wiirden.« (EE 201)

In diesem zweiten Beispiel ist das Verhalten der Horerin des Zeugnisses epistemisch be-
trachtet ungerecht, denn die Zeugin »verfiigt ja in der Tat iiber Wissen und eine episte-
mische Kompetenz, die ich aufgrund gewisser Vorurteile nicht (an-)erkenne« (EE 201).
Andererseits ist es aber nicht ethisch ungerecht, das Zeugnis der Reporterin nicht anzu-
nehmen. »Denn wir sind der Journalistin in keinster Weise ethisch verpflichtet, ihr den
Bericht »abzukaufenc.« (EE 201) Schmidt will mit diesem Beispiel veranschaulichen, dass
epistemische Ungerechtigkeiten — »ndmlich relevante Informationen aufgrund von Vor-
urteilen zu ignorieren« (EE 201) — nicht zwangsliufig mit ethischen Ungerechtigkeiten
gleichzusetzen sind.

Bezeichnend an den zwei Beispielen ist, dass beiden Situationen ein Vertrauensvor-
schuss zugrunde liegt, jedoch gleichsam die Qualitit der intersubjektiven Beziehung
dariiber entscheidet, ob und wie schnell das Zeugnis Misstrauen bei den Horer_innen
erweckt. Der Vertrauensvorschuss zeigt sich in der grundsitzlichen Bereitschaft, auf
das Zeugnis zu héren. Bevor der Freund das Zeugnis anhand anderer Berichte und eines
Photos iiberpriift, hort er sich das Zeugnis der Freundin an. Er anerkennt damit grund-
satzlich den personalen Glauben, nimlich die persénliche Glaubwiirdigkeit und Verliss-
lichkeit der Zeugin. Um jedoch seinen Glauben in die Worte der Zeugin zu begriinden,
zieht er weitere Belege hinzu. Er fragt nach den Griinden fiir seinen objektiven Glauben,
weil sich dieser an der Wahrscheinlichkeit der zur Frage stehenden Tatsache orientiert.
Auch der Reporterin wird der Vertrauensvorschuss des Zuhorens bzw. in diesem Fall des

https://dol.org/10.14361/9783839468333-021 - am 14.02.2026, 11:28:16. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm=


https://doi.org/10.14361/9783839468333-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Sibylle Schmidt: Vertrauen als epistemisches Prinzip

Lesens gewihrt, jedoch wird die Lektiire sehr viel schneller abgebrochen, weil zwischen
der Zeugin und der Horerin keine konkrete interpersonale Beziehung besteht. Die Hore-
rin fithlt sich der Zeugin ethisch gerade nicht verpflichtet und verkennt damit den epis-
temischen Wert, den ihr Zeugnis hitte.

Die zwei Beispiele veranschaulichen, dass ein Widerspruch zwischen epistemischen
und ethischen Aspekten des Zeugnisglaubens bestehen bleibt, und Schmidt votiert par-
tout dafiir, diesen nicht aufzugeben:

»Was epistemisch sinnvoll ist, kann ethisch verletzend sein — und was ethisch sinnvoll
ist, kann epistemisch zumindest waghalsig sein. Es ware verkehrt und auch naiv, die
Diskrepanzen zwischen beidem vollkommen zu nivellieren.« (EE 201)

Das Problem ist nur: Wer genau hinschaut, wird feststellen, dass Schmidt selbst dazu
neigt zu nivellieren. Die von ihr herangezogenen Beispiele entstammen nimlich dezi-
diert dem Kontext einer sekundiren Zeug_innenschaft: Weder ist die Zeugin im ersten
Beispiel selbst Opfer des Unfalls, den sie bezeugt, noch ist die Reporterin vom Nahost-
konflikt selber betroffen, dem gegeniiber sie eine offenkundig politische Haltung ein-
nimmt. Vor allem aber: Ihr jeweiliges Sein, ihre Existenz, ihr Recht auf ein Widerfah-
ren personlicher Gerechtigkeit hingt nicht von der Glaubwiirdigkeit ihres Bezeugens
ab. Im Falle epistemischer Ungerechtigkeiten ist das gerade nicht der Fall. Fiir Hanc-
zewski steht eben weit mehr auf dem Spiel, als dass der Regisseur sich vor ihrem Wis-
sen verschlieft: Das Stereotyp der misandrischen Lesbe fithrt dazu, dass der Regisseur
Hanczewski letztlich abspricht, eine Frau zu sein, weil er Frau-Sein mit Heterosexu-
ell-Sein gleichsetzt. In einer Gesellschaft, die alle ihre Subjekte gleichberechtigt behan-
deln will, sind Menschen eben sehr wohl denjenigen verpflichtet, die ihnen zwar nicht
vertraut sind, aber denen soziale Akkreditierung aberkannt wird. Hier kommt die ge-
nannte Vertrautheit an ihre Grenzen. In Schmidts Kritik an Frickers Position zeigen sich
denn sowohl die Stirken als auch die Schwichen ihrer eigenen Position. Was der Posi-
tion Schmidts meines Erachtens neben dem Einzelfall und dem Allgemeinen fehlt, ist
der Zweifelsfall bzw. das Postulieren einer asymmetrischen Reziprozitit von Anerkennung
und Erkenntnis im Kontext von Zeug_innenschaft an den Grenzen des Verstehbaren. Dieser
Zweifelsfall klingt zumindest an, wenn Schmidt am Ende ihrer Reflexionen zu Frickers
Position eingesteht, dass es aufgrund augenscheinlicher epistemischer Ungerechtigkei-
ten in Gesellschaften »in vielen Fillen einer stirkeren Sensibilitit dafiir bedarf« (EE 201).

2.4, Die asymmetrische Reziprozitat von Ethik und Episteme:
fiir die Tugend der Gerechtigkeit an den Grenzen des Verstehbaren

Die Stirke von Schmidts Ansatz ist, dass sie mit Reid aufzeigen kann, inwiefern
Zeug_innenschaft ein Phinomen ist, welches nur dann eine epistemische Funktion
haben kann, wenn Vertrauen in die Zeug_innen als eine konstitutive Bedingung des
Bezeugens bestimmt wird. Mehr noch: Schmidt zeigt, dass es nachvollziehbare Griinde
gibt, dieses Vertrauen als gegeben vorauszusetzen, es folglich nicht erst etablieren zu
miissen. Vertrauen als Voraussetzung der Zeug_innenschaft kann erklirt werden, es
bedarf nicht der epistemischen Rechtfertigung. Denn gleichsam kontrastlogisch weist

https://dol.org/10.14361/9783839468333-021 - am 14.02.2026, 11:28:16. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm=

295


https://doi.org/10.14361/9783839468333-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

296

Zeug_innenschaft und Orte

Schmidt nach, dass Misstrauen im Kontext der Zeug_innenschaft nur dann plausibel
ist, wenn von einer grundsitzlichen Neigung der Menschen ausgegangen wird, das,
was andere bezeugen, zu glauben bzw. vorsichtiger formuliert: anzuerkennen. Hinzu
kommt, dass Schmidts Beharren darauf, Zeug_innenschaft als eine soziale Praxis zu
verstehen, verdeutlicht, dass es Zeugnis-Wissen und -Erkenntnis immer nur vermittelt
durch andere Menschen geben kann. Dabei bleibt Schmidt jedoch nicht bei einem
Verstindnis personalen Glaubens an dieses Wissen stehen, sondern fragt, wie es zu
einer Verquickung mit objektivem Glauben kommt, damit nicht ausschliefilich die
Vertrauenswiirdigkeit und Verlisslichkeit der Zeug_innen fur das Wissen des Zeugnisses
biirgen.

Indem Schmidt das principle of veracity und das principle of credulity nicht als logische
Gegenstiicke, die automatisch zur Deckung kommen, sondern als zwei Aspekte einer so-
zialen Praxis versteht, verweist sie darauf, dass den Zeug_innen und Hérer_innen Rech-
te und Pflichten zukommen. Das Recht der Horer_innen, aufgrund der Fallibilitit des
Zeugnisses als Wissensquelle Misstrauen zu dufiern, ist gemafd Schmidt produktiv: Es
verstrickt die Horer_innen in einen Lernprozess, an dessen Ende im besten Falle ob-
jektiver Glaube steht. Der Vertrauensvorschuss, der Misstrauen legitimiert, hat »einen
produktiven, potenzierenden Eftekt fir die Beteiligten, indem es ithnen neue Handlungs-
und Wissensriume erschliefSt« (EE 201). Das »sozial vermittelte und von anderen iiber-
nommene Wissen« vervielfdltigt darum in Schmidts Verstindnis »die Lernfihigkeit« (EE
202).% Im Kontext der Zeug_innenschaft an den Grenzen des Verstehbaren miisste aller-
dings zur Begiinstigung dieses Lernprozesses aufseiten der Horer_innen im Zweifelsfall
der Ethik der Vorrang vor der Episteme eingeriumt werden. Oder anders formuliert:
Schmidts Vertrauensvorschuss neigt im genannten Kontext zu einer problematischen
Passivitit seitens der Horer innen. Warum?

Es ist Schmidt beizupflichten, dass es keinen Automatismus gibt, der garantiert,
dass auf Anerkennung stets Erkenntnis und umgekehrt folgt. Die epistemische Kom-
petenz von Zeug_innen nicht anzuerkennen, ist nicht notwendigerweise ethisch unge-
recht. Horer_innen konnen Zeug_innen epistemisch Unrecht tun, ohne sie dabei zu ver-
letzten - oder sie verletzen sie, ohne sie epistemisch ungerecht zu behandeln. Aber an
den Grenzen des Verstehbaren kann Wissen oft nicht generiert und Erkenntnis zuweilen
nicht hergestellt werden, wenn nicht ethischen Aspekten der Vorrang gegeben wird. Der
heterosexuelle, minnliche Regisseur weif$ nicht, was es bedeutet, homosexuell und eine
Frau zu sein. Das ist keine Frage der Glaubwiirdigkeit, sondern schlicht eine Tatsache.
Ihm gegeniiber hat Hanczewski gleichsam einen Wissensvorsprung bzw. -itberschuss.
Doch der Regisseur anerkennt ihn aufgrund von Hanczewskis Zugehdrigkeit zu einer
gesellschaftlich unterreprisentierten Gruppe nicht. Das bedeutet, dass im Falle eines
Mangels an Wissen — und das ist an den Grenzen des Verstehbaren per se die Situation der

65  Soauch Scholz, Prolegomena, 373: »Der Effekt davon [..], von anderen lernen zu kénnen, ist nicht
einfach ein additiver. Was wir dem Zeugnis anderer entnehmen, vermehrt unseren Schatz gerecht-
fertigter Meinungen nicht nur in quantitativer Hinsicht, es beeinflusst und bereichert auch die
anderen Quellen. Der deutliche qualitative Sprung zwischen den kognitiven und epistemischen
Fahigkeiten von Tieren [..] und uns Menschen erklart sich wesentlich daraus, dass wir iiber die
sozialen Institutionen der Sprache und des Zeugnisgebens und -annehmens verfiigen.«

https://dol.org/10.14361/9783839468333-021 - am 14.02.2026, 11:28:16. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm=


https://doi.org/10.14361/9783839468333-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Sibylle Schmidt: Vertrauen als epistemisches Prinzip

Horer_innen — epistemische Anspriiche erst einmal zuriickgestellt werden sollten. Die
Schwiche der Position Schmidts liegt darum vor allem darin begriindet, dass sie zu we-
nig beriicksichtigt, dass im Zweifelsfall der ethische Vertrauensvorschuss aufseiten der
Horer_innen eine epistemische Prisumtion sein muss, weil andernfalls das Wissen der
Zeug_innen nicht nur untergraben wird, sondern es auch dazu fithrt, dass Zeug_innen
einmal mehr alleine gelassen werden - eben nicht nur in ihrem Empfinden, sondern
auch in threm Wissen. Und dann ist Zeug_innenschaft gerade keine soziale Praxis mit
epistemischem Wert. Fricker formuliert diesen Umstand wie folgt:

»When you find yourself in a situation in which you seem to be the only one to feel
the dissonance between received understanding and your own intimated sense of a
given experience, it tends to knock your faith in your own ability to make sense of the
world, or at least the relevant region of the world. We can see, then, that [..] injustice
[...] brings [..] epistemic disadvantages.« (El 163)

Wer sich in der Situation wiederfindet, von etwas zu zeugen, das aufgrund fehlender
Erfahrungen oder nicht vorhandenen Wissen seitens der Horer_innen auf Unverstind-
nis stofit bzw. wegen Stereotypen® gar nicht erst gehort werden will, die_der verliert
das Vertrauen in das eigene Wissen und damit in die Wahrhaftigkeit des Widerfahre-
nen.® Fiir Fricker hat dies aber nicht nur persénliche Verletzung, Krinkung und eigene
Infragestellung der Betroffenen zur Folge, sondern die Konsequenzen zeigen sich auch
fiir den Wissenszustand einer Gesellschaft. Die Zeug_innen werden von einem 6ffent-
lichen Diskurs ausgeschlossen, der iitber die Bedingungen einer gerechten Gesellschaft
bestimmt:

»[T]he fact that prejudice can prevent speakers from successfully putting knowledge
into the public domain reveals testimonial injustice as a serious form of unfreedom
in our collective speech situation —and [...] the freedom of our speech situation is fun-
damental to the authority of the polity, even to the authority of reason itself.« (El 43)

Fricker erliutert diesen Zusammenhang anhand des literarischen Zeugnisses Edmund
Whites. Die autobiografische Novelle A Boy’s Own Story ist eine sog. Coming-of-age-Ge-
schichte eines jungen Schwulen in den USA der 1950er Jahre. Der namenlose Erzihler be-
schreibt und reflektiert in diesem Buch sowohl seine Entdeckung als auch seinen Kampf
mit der eigenen Homosexualitit. Dabei zeigt er auf, wie drei Institutionen ihn im Zuge
dessen nicht nur ethisch, sondern auch epistemisch ungerecht behandeln: die Religion,
die Psychologie und die Bildung. Zwar bieten diese ihm »a series of contemporary con-
structions of homosexuality that partly condition, yet remain crucially dissonant with,
the boy’s actual experience of his own desire and sexual identity« (EI 163).® Die Kirche

66  Stereotype definiert Fricker als »a widely held disparaging association between a social group
and one or more attributes, where this association embodies a generalization that displays some
(typically, epistemically culpable) resistance to counter-evidence owing to an ethically bad af-
fective investment« (El 35).

67  Vgl. Boncompagni, Hinges, 167.

68 Boncompagni (a.a.0., 168) votiert dafiir, bereits in dieser Ausgangssituation eine Form epistemi-
scher Ungerechtigkeit zu situieren: Sie entsteht dadurch, dass die (be)zweifelnden Fragen gingi-
ger Vorstellungen durch die Betroffenen von Unbetroffenen nicht vollstindig anerkannt werden

https://dol.org/10.14361/9783839468333-021 - am 14.02.2026, 11:28:16. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm=

297


https://doi.org/10.14361/9783839468333-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

298

Zeug_innenschaft und Orte

didmonisiert die sexuelle Orientierung des Erzihlers als Siinde. Sein Psychologe versteht
sie als einen Konflikt in der Identititsfindung und die Bildungsanstalt hilt sein Begeh-
ren von Mannern fiir eine voriibergehende Phase. Das offensichtliche Falschwissen der
Institutionen ist indes verhingnisvoll fiir das Selbstverstindnis des Erzihlers:

»[Tlhe narrator’s younger self is being formed through the lens of all these construc-
tions, so that his longed-for experience of simple reciprocated desire for men is not an
option when it comes to subject positions available for him to occupy. As he grows up,
he has to contend with various powerful bogeymen constructions of The Homosexual.
None of them fits, but these collective understandings are so powerful, and the per-
sonal experiential promise of an alternative understanding so lonely and inarticulate,
that they have some significant power to construct not only the subject’s experience
(his desire becomes shameful and so on) but also his very self.« (El164)

Der namenlose Erzihler tritt mit eigenem Wissen um sein Schwules Begehren an drei
gesellschaftliche Institutionen heran, doch aufgrund ihrer Vorurteile - Homosexuali-
tit ist eine Siinde, eine Identititsstérung, eine Phase — wird der Junge weiter diskrimi-
niert.* Diese Diskriminierung ist zwar auch von ethischer Qualitit, sie resultiert aber
mafigeblich aus einer epistemischen Ungerechtigkeit: Die Institutionen versperren sich
nicht nur Zugang zu einer Wissensquelle, sondern die Diskriminierung entsteht iiber-
haupt erst dadurch, dass das Zeugnis des Erzdhlers nicht epistemisch ernst genommen
wird.” Nun bemerkt Fricker, dass heutige Formen der Diskriminierung von Personen-
gruppen nicht mehr zwangsliufig so offen zutage treten” und epistemische Ungerech-
tigkeit »is inflicted individual to individual, so that there are immediate questions to

und damit Einfluss auf die epistemische Praxis des (Be-)Zweifelns haben, die gerade produktiv
sein konnte: »[T]he wrong of having one’s questions not fully acknowledged [..] affects the agent
engaged in the epistemic practice of doubting. The doubter is acknowledged as such when her
substantive questions are heard not only as requests for information but as contributions or
challenges to the existing epistemic practice. The acceptability of doubts therefore becomes a
sign of the openness and inclusiveness of these epistemic practices. The more a group or a soci-
ety understands and accepts questions, the more it avoids epistemic wrongs against doubters,
and the more it demonstrates that it is capable of openness, growth, self-reflection and self
transformation.« Auch Hookway, Some Varieties, 155, und Medina, The Epistemology, 94, machen
das bei Fricker nur marginale Moment des (Be-)Zweifelns stark.

69  Medina, The Epistemology, 74f., spricht in diesen Zusammenhang von einer epistemic friction, die
durch die epistemische Differenz zwischen Zeug_innen und Hérer_innen entsteht und dazu fiihrt,
dass Zeug_innen selbst unempfindlich gegeniiber ihrer eigenen Unempfindlichkeit werden. Sie
leiden an »a special difficulty in realizing and appreciating the limitations of their horizon of
understanding«.

70 Vgl. Heesen/Reinhardt/Schelenz, Diskriminierung, 138.

71 Eshandeltsich dabei um eine westliche Sicht und noch diese ist, zumindest in religiéser und recht-
licher Hinsicht in Bezug auf Homosexualitat, stark verkiirzt. Bis heute wird gleichgeschlechtliche
Sexualitdt in 69 Staaten strafrechtlich verfolgt und in sechs Landern steht sie komplett, in finf
unter bestimmten Bedingungen unter Todesstrafe. Einen vollumfinglichen Schutz durch die Ver-
fassung vor Diskriminierung bieten gerade mal elf Lander (vgl. ILCA World, Maps). Ausserdem
stehen die vor allem von religiosen Institutionen angebotenen und durchgefiihrten Konversions-
therapien, welche homosexuelle Neigungen verringern und heterosexuelle Potenziale beférdern
sollen, nach wie vor in nur drei Lindern unter Strafe (vgl. dies., Curbing). Der Schweizer National-

https://dol.org/10.14361/9783839468333-021 - am 14.02.2026, 11:28:16. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm=


https://doi.org/10.14361/9783839468333-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Sibylle Schmidt: Vertrauen als epistemisches Prinzip

be answered concerning the hearer’s culpability or non-culpability« (EI 169). Trotzdem
fordern die auch heute noch zahlreichen Zeugnisse von diskriminierten Menschen dazu
auf, »to ask what sorts of hearers we should try to be in a society in which there are likely
to be speakers whose attempts to make communicative sense of their experiences are
unjustly hindered« (EI 169). Fricker fragt sich darum im Anschluss an Louise Antony,
ob es auf Seiten der Horer_innen von Zeugnissen eine »epistemic affirmative action«
geben miisste: »[Wlhen a woman, or any member of a stereotyped group, says some-
thing anomalous, they should assume that it’s they who don't understand, not that it is
the woman who is nuts [...].«”* Auch wenn Fricker grofle Sympathien fiir eine solche Her-
angehensweise hat, lehnt sie sie als eine allgemeingiiltige Regel letztlich ab:

»A policy of affirmative action across all subject matters would not be justified, be-
cause [..] the complexity of social identity means that [...] marginalization affects in-
dividual speakers in a differentiated manner: a white middle-class woman might, as
a woman, be unable to frame certain meanings in a given context, while as white and
middle-class she is not remotely disadvantaged in her capacity to frame meanings
required in other contexts.« (El 171)

Schmidts Interpretation der Position Frickers ist folglich in der Hinsicht akkurat, als sie
sich gegen eine klar definierte Regel des Umgangs mit Zeugnissen wehrt und stattdes-
sen fiir eine entsprechende Sensibilitit votiert. Dass sie dabei aber etliche Parameter
ablehnt, einer gesellschaftlich nicht zu realisierenden Objektivitit verfillt und auf die
Rationalitit der Zeug_innen rekurriert, ist meines Erachtens verkiirzt. Fricker plidiert
nimlich fir einen Dialog zwischen Zeug_innen und Horer_innen, der »involves a more
pro-active and more socially aware kind of listening than is usually required in more
straightforward communicative exchanges. This sort of listening involves listening as
much to what is nof said as to what is said« (EI 171f.). AufRerdem: Wo die Zeit aus prag-
matischen Griinden fehlt, ein Zeugnis ganz zu héren, »justice may simply be a matter of
reserving judgement, so that the hearer keeps an open mind as to credibility« (EI172). Und
Fricker anerkennt, dass die Horer_innen »may seek out extra corroborating evidence;
for instance, by consulting other relevantly placed people - people with a similar social
identity and experience to the speaker« (EI 172). Damit nennt Fricker drei Arten, wie im
Zweifelsfall seitens der Horer_innen mit Zeugnissen umgegangen werden sollte — und
wie dadurch Wissen generiert werden kann.

Erstens fordert sie ein stirker proaktives Zuhéren, das sich sozialer Bedingungen und
intersubjektiver Relationen bewusst ist. Wenn mit Schmidt vom grundsitzlichen Ver-
trauensvorschuss im Kontext der Zeug_innenschaft ausgegangen wird, geht dieses Zu-
héren iiber jenen Vorschuss hinaus: Es verzichtet in einem ersten Schritt auf eine Her-
meneutik des Verdachts?. Zuhérer_innen halten sich beim Akt des Bezeugens inner-

rat hat im Juni 2021 eine Motion zum Verbot von Konversionstherapien fiir Minderjahrige erneut
abgeschrieben.

72 Antony, Sisters, 89,

73 Der Ausdruck stammtvon Paul Ricceur, der von einer»herméneutique du soupgon«spricht und sie
als notwendige Bedingung zur Selbstkritik einer hermeneutischen »appropriation du sens« ver-
steht (vgl. ders., Herméneutique, 132).

https://dol.org/10.14361/9783839468333-021 - am 14.02.2026, 11:28:16. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm=

299


https://doi.org/10.14361/9783839468333-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

300

Zeug_innenschaft und Orte

lich vor Augen, dass sich das Bild des Zeugnisses, wenn iiberhaupt, erst durch eine Di-
stanz, moglicherweise aus einer Retrospektive ergibt. Damit anerkennen die Horer._in-
nen, dass ihnen die Zeug_innen im Akt des Bezeugens epistemisch voraus sind: Gegen-
iiber dem Wissen der Zeug_innen haben Hérer_innen das Nachsehen und darum die
Nachsicht. Zweitens ist das Horen auf Zeugnisse zeitsensitiv. Weil Zeug_innenschaft ei-
ne soziale Praxis ist, bedingt sie Geduld: Im Unterschied zu technischen Wissensquel-
len, die on demand verfiigbar sind, bedarf das Héren auf Zeugnisse an den Grenzen des
Verstehbaren der Zuriickhaltung gegeniiber Schlussfolgerungen, es gebietet gleichsam
ethische Vorsicht vor Kurzschliissen. Wenn Hoérer_innen diese beiden Arten des Zuho-
rens beriicksichtigt haben, ist es ihnen indes drittens durchaus erlaubt, nach zusitzlichen
Beweisen fiir das Bezeugte zu fragen. Dabei ist bezeichnend, dass Fricker »corrobora-
ting evidencex, d.h. bestitigende Beweise fordert. Auch diese Art des Zuhorens verzich-
tet folglich auf eine Hermeneutik des Verdachts, fragt sie doch nicht nach widerlegenden
Beweisen. Dass sich das Bezeugte im Zuge dessen moglicherweise als falsch oder man-
gelhaft erweist, ist damit nicht ausgeschlossen. Aber epistemische Ungerechtigkeiten
erfordern im Verstindnis Frickers ein besonderes Maf3 an ethischer Verpflichtung — den
Zeug_innen und dem Zeugnis gegeniiber. Das Suchen nach bestitigenden — und damit
gegebenenfalls widerlegenden — Beweisen dient, und das ist der springende Punkt bei
Fricker, der Bestimmung des Mafies an Glaubwiirdigkeit, das der bezeugenden Person
zukommen soll: Die Uberwindung eines Vorurteils beruht nimlich darauf,

»dass es jemandem gelingt, ihre oder seine Wahrnehmung der oder des Sprechenden
so zu korrigieren, dass ihr oder ihm ein gebithrendes Maf$ an Glaubwiirdigkeit zuteil-
wird. Dort, wo dieses angemessene Maf unklar ist, konnen wir nach weiterer Evidenz
suchen oder unser Urteil einfach zunachst einmal zuriickhalten«’*.

Diese Arten des Zuhorens versteht Fricker denn als Tugenden der Gerechtigkeit, die »cor-
rective in structure« (EI 169) sind,

»weil wir verniinftigerweise nicht darauf hoffen kénnen, unsere Urteile vollstandig von
Vorurteilen zu befreien. Dies liegt daran, [...] dass vorurteilsformige Stereotypen in der
sozialen Luft liegen, die wir atmen [...] und wir deshalb, selbst dann, wenn wir [bei-
spielsweise, MK] keine sexistischen oder rassistischen Uberzeugungen vertreten, nicht
davor gefeit sind, dass vorurteilsformige Stereotypen unsere Glaubwiirdigkeitsurtei-
le beeintrachtigen, sodass wir auf von uns selbst unbemerkte Weise eine Abwertung
der Glaubwiirdigkeit zulassen, die wir bestimmten Sprecherinnen und Sprechern auf-
grund ihrer Gruppenzugehérigkeit zuweisen«’.

Uber einen zweifach vermittelten Umweg, nimlich iiber Simone Weil und Iris Murdoch,
versteht Fricker die Tugend der Gerechtigkeit sodann als eine »besondere Art der Auf-
merksambkeit fiir andere«’®. Bezugnehmend auf Weils Konzept der Aufmerksambkeit, das

74 Fricker, Schweigen, 74.

75  A.a.0, 72. Bezeichnenderweise schlief3t Fricker Betroffene davon nicht aus: Einer diskriminierten
Gruppe zuzugehoren, befreit eine_einem nicht automatisch von der Beeintrachtigung der Glaub-
wiirdigkeitsurteile durch Stereotype.

76 AaO,73.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-021 - am 14.02.2026, 11:28:16. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm=


https://doi.org/10.14361/9783839468333-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Sibylle Schmidt: Vertrauen als epistemisches Prinzip

diese anhand des Gebets als unfokussierte Betrachtungsform entwickelt,”” hat Murdoch
ein ethisches Konzept der liebevollen Aufmerksambkeit vorgelegt:”® Sie geht davon aus,
dass nicht der Wille zu moralischer Verbesserung zu Veranderung fiihrt, sondern die
Aufmerksambkeit fiir die Welt, weil daraus eine Minderung des Egoismus resultiert. In-
dem Menschen sich aufmerksam ihrem Gegeniiber zuwenden, nehmen sie Abstand von
sich selbst und damit auch von ihren Vorurteilen.” Hérer_innen stellen gleichsam ihr
Wissen zuriick, weil sie anerkennen, dass es sich méglicherweise aus Vorurteilen speist
und damit nicht nur ungerecht, sondern in vielen Fillen auch schlicht falsch und sodann
kein Wissen ist. Die von Fricker genannten drei Arten des Zuhorens tun genau dies: Die
Horer_innen sind aufmerksam fiir ihre eigene Anfilligkeit gegeniiber Stereotypen und
sind bemiiht, diese mit der Zeit zu iiberwinden. Anders formuliert: Die Aufmerksam-
keit ist eine Bewusstmachung von Stereotypen.® Die Tugend der Gerechtigkeit als Fi-
higkeit zur Aufmerksambkeit zeigt sich folglich im Vermégen, »die echten menschlichen
Individuen hinter den Vorurteilen zu sehen«®. Wer nach Orten der Zeug_innenschaft
im offentlichen Raum fragt, muss darum garantieren, dass diese Arten des Zuhorens
gewihrleistet sind.

Frickers Tugend der Gerechtigkeit lisst sich im Anschluss an Onora O’'Neill auch als
trustworthiness verstehen:** Dass Zeug_innen das Vertrauen der Hérer_innen missbrau-
chen, lisst sich schlicht nicht verhindern, wohl aber, dass Hoérer_innen das Vertrauen der
Zeug_innen missbrauchen. An den Grenzen des Verstehbaren reicht es nicht aus, einen
Vertrauensvorschuss zu postulieren, weil er zu einer Passivitit seitens der Horer_innen

77 Vgl. Weil, Waiting, 108: »[A]ttention [..] is the substance of prayer.« Eine instruktive Einfithrung
in Weils Konzept bietet Cameron, The Practice. Heinsohn, Simone Weils Konzept, hatin ihrer aus-
fithrlichen Studie nachgewiesen, dass der Leitbegriff der attention nicht nur zu Weils Spatwerk und
damit ihrer spirituellen Phase nach einer langeren Zeit des Agnostizismus gehort, sondern schon
frither von Weil in philosophischer Hinsicht bearbeitet wurde.

78  Murdoch, The Idea, 33: »| have used the word sattention<, which | borrow from Simone Weil, to
express the idea of a just and loving gaze directed upon an individual reality. | believe this to
be the characteristic and proper mark of the moral agent.« Eine instruktive Einfithrung in Mur-
dochs Konzept der liebevollen Aufmerksamkeit in Auseinandersetzung mit Weil bietet Meszaros,
Selfless, 151-156.

79  Vgl. Boncompagni, Hinges, 178.

80  Vgl. Schicktanz, Epistemische Gerechtigkeit, 279.

81  Fricker, Schweigen, 74.

82  Vgl. O’Neill, Autonomy, insbes. 118—140. O’'Neills Ansatz ist im Kontext der Zeug_innenschaft auch
deswegen aufschlussreich, weil sie zwischen Tauschung (deception), Lige (lie) und Geheimnis (se-
crecy) unterscheidet. Wahrend O'Neill die beiden Ersten als hinderlich fir die Etablierung von Ver-
trauenswiirdigkeit erachtet, votiert sie dafiir, Geheimnisse zuzulassen: »Transparency certainly de-
stroys secrecy: but it may not limit the deception and deliberate misinformation that undermine
relations of trust. If we want to restore trust we need to reduce deception and lies rather than
secrecy.« (O'Neill, A question, 70.) Die Bedingungen an die Sprache der Zeug_innenschaft (s. oben
111.) werden damit gerade gewahrt. Auf der gleichen Linie argumentiert auch Karen Jones dafiir,
Vertrauen im Kontext der Zeug_innenschaft stiarker auszuloten, weil dieses moralisches Handeln
in einer Gesellschaft erst moglich macht: »Is it not part of living a morally serious life that we keep
pushing at the boundaries of that which we must take on trust until the place for testimony shrinks
to near vanishing?« (Dies., Second-Hand, 77; vgl. auch dies., Counting.)

https://dol.org/10.14361/9783839468333-021 - am 14.02.2026, 11:28:16. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm=

301


https://doi.org/10.14361/9783839468333-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

302

Zeug_innenschaft und Orte

neigt bzw. als solcher missinterpretiert und sodann missbraucht werden kann. Mal da-
von abgesehen, dass es dabei bleibt, dass Vertrauen auch blind und naiv und darin héchst
problematisch sein kann. Doch Vertrauenswiirdigkeit im Kontext von Zeug_innenschaft
appelliert an die Verantwortung der Horer_innen, an das, was sie denken, erkennen und
tun kénnen. »Denn Vertrauen lisst sich nicht auf Selbstvertrauen reduzieren, sondern
impliziert ein Sich-Verlassen-auf-einen-anderen. Wo man nicht wagt, sich zu verlassen,
bleibt man bei sich [...].«® Es kénnte nimlich sein, dass die Horer innen sich selbst da-
durch anders erkennen und ihre individuelle Rolle innerhalb eines Kollektivs wahrzu-
nehmen und zu gebrauchen beginnen.® Das Vermégen, den Menschen hinter den Vor-
urteilen zu sehen, hilt Fricker darum nicht nur in Bezug auf die Beziehung zwischen
Zeug_innen und Horer_innen fiir unabdingbar, sondern es ist ebenfalls »unentbehrlich
als Teil des sozialen, institutionellen Lebens«®*.

Fricker ist davon tiberzeugt, dass die Diskriminierung einer Institution, einer so-
zialen Gesellschaft, aufgrund ihrer oft ungerechten Strukturen diskriminierender ist als
die Summe ihrer diskriminierenden Individuen.® Fricker kommt darum zum Schluss,
dass »marginalization is first and foremost the product of unequal relations of social
power more generally, and as such is not the sort of thing that could itself be eradicated
by what we do as virtuous hearers alone« (EI 174).”” Wenn epistemische Ungerechtigkei-
ten aber allem voran das Ergebnis ungleicher Verhiltnisse sozialer Macht® sind, dann
bedingt ihre Uberwindung eine asymmetrische Reziprozitit von Ethik und Episteme:
Im Falle von Zeug_innenschaft an den Grenzen des Verstehbaren hingt die Erkenntnis
von Zeugnissen maf3geblich davon ab, sie als Wissensquellen ernst zu nehmen — und das
nicht nur individuell, sondern gesamtgesellschaftlich. Im Falle alltiglicher Phinomene
der Zeug_innenschaft und in Bezug auf Formen der sekundiren Zeug_innenschaft ist
Schmidt Recht zu geben, dass die Diskrepanzen zwischen epistemischen und ethischen
Aspekten des Zeugnisglaubens nicht zu nivellieren sind.

83  Welz, Selbstbejahung, 88. Dabei betont sie, dass dies nicht gleichbedeutend damit sei, sich selbst
vertrauen zu kénnen. Vgl. dazu dies., Vertrauen, 11.34f.40.62.71.85.91.109.149.248.

84  Zum Aspekt des selbstverwandelnden Vertrauens vgl. ausfithrlicher Welz, Trust, sowie dies.,
Selbstwerdung.

85  Fricker, Schweigen, 74.

86 Vgl. ebd.

87 An anderer Stelle votiert Fricker darum fiir eine epistemische Interdependenz zwischen
gesellschaftlichen Individuen: »The interest in epistemic interdependence brings divisions
of epistemic labour centre-stage (as the explosion in the literature on testimony in recent
years bears witness) and further establishes a recognized theoretical space for insights about
how justification (for instance, justification for a scientific theory) might be dispersed across a
whole epistemic community, with the consequence that it makes sense sometimes to regard
that whole community as the subject of the knowledge, and perhaps no individual at all.«
(Fricker, Scepticism, 52.)

88  Soziale Macht definiert Fricker als »a practically socially situated capacity to control others’ ac-
tions, where this capacity may be exercised (actively or passively) by particular agents, or alter-
natively it may operate purely structurally« (El13).

https://dol.org/10.14361/9783839468333-021 - am 14.02.2026, 11:28:16. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm=


https://doi.org/10.14361/9783839468333-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Sibylle Schmidt: Vertrauen als epistemisches Prinzip

Doch im Kontext von Zeugnissen an den Grenzen des Verstehbaren — worum es in dieser
Studie geht — ist an einer asymmetrischen Reziprozitit von Ethik und Episteme festzu-
halten.® Diese Asymmetrie ist keine Nivellierung, aber sie trigt der gesellschaftlichen
Situation Rechnung, dass nach wie vor zu stark epistemische Ungerechtigkeiten iiber
ethische Gerechtigkeit entscheiden. Denn der von Schmidt genannte produktive, poten-
zierende Effekt der Zeug_innenschaft, der Lernprozess, der neue Handlungs- und Wis-
sensriume erschlieft, wird hier oft nur dann erméglicht, wenn Hérer_innen, Institutio-
nen und Gesellschaften von sich selbst und ihrem (falschen oder mangelhaften) Wissen
in einem ersten Schritt absehen.®® Das genannte Ernstnehmen der epistemischen Quelle
ist dann Ausdruck der ethischen Verpflichtung einer éffentlichen Gesellschaft gegeniiber
den Zeug_innen.”

»[T]he epistemic wrong bears a social meaning to the effect that the subject is less
than fully human. When someone suffers a testimonial injustice, they are degraded
qua knower, and they are symbolically degraded qua human. In all cases of testimo-
nial injustice, what the person suffers from is not simply the epistemic wrong in itself,
but also the meaning of being treated like that. Such a dehumanizing meaning, espe-
cially if it is expressed before others, may make for a profound humiliation [..]. But in
those cases of testimonial injustice where the driving prejudicial stereotype explicitly
involves the idea that the social type in question is humanly lesser [...], the dimension
of degradation qua human being is not simply symbolic; rather, it is a literal part of
the core epistemic insult.« (El 44f)

Soll Zeug_innenschaft zu mehr Gerechtigkeit in Gesellschaften fithren, bediirfen diese
darum kollektiver Gedichtnisse, denn in ihnen werden individuelle Zeugnisse epistemi-
scher Ungerechtigkeiten auch zukiinftig erinnert und diesen wird so entgegengewirkt.
Der Begrift des kollektiven Gedichtnisses, der auf den Soziologen Maurice Halbwachs
zuriickgeht, steht im Zentrum der Arbeiten Aleida Assmanns. Von einem solchen kol-
lektiven Gedichtnis hingt fiir Assmann einerseits ab, »ob sich die Menschheit durch die

89  Es sei an dieser Stelle zumindest darauf hingewiesen, dass Schmidt in anderen Kontexten auch
von einer solchen Asymmetrie ausgeht. In ihrem Aufsatz Wissensquelle oder ethisch-politische Figur?
votiert sie — im Anschluss an Lévinas — fiir die »Fundierung der Erkenntnis durch das Ethische«
(a.a2.0., 66). Und im Kontext der Krise der Zeug_innenschaft hilt Schmidt fest, dass »die Anerken-
nung der Zeugnisse der Uberlebenden impliziert [...], sie als Wissensquellen ernstzunehmen« (EE
78), hitten doch viele Weiterlebende aufgrund der Zuriickweisung ihrer Zeugnisse als Wissens-
quelle »eine erneute Demiitigung« (EE 79) erfahren. Wie erwdhnt weist Schmidt im Hinblick auf
die Shoah iiberzeugend nach, inwiefern Zeugnisse keine Beweis-, sondern Uberzeugungsmittel
sind und darum zur Entfaltung ihrer spezifisch epistemischen Geltung »auf die Anerkennung und
den Glauben [...] [ihrer, MK] Rezipienten angewiesen« (EE 79) sind (vgl. dazu auch Schmidt, Fiir den
Zeugen). Die Vermutung liegt darum nahe, dass Schmidtim vierten Kapitel von Ethik und Episteme
der Zeugenschaft implizit starker alltagliche Formen der (sekundiren) Zeug_innenschaft bedenkt,
was sich an den von ihr herangezogenen zwei Beispielen zeigt.

90  Vgl. Fricker, Group Testimony, wo sie im Anschluss an Margaret Gilberts Konzept des Joint Commit-
ment dafiir pladiert, eine kollektive Zeug_innenschaft zu etablieren, um Diskriminierungen ent-
gegenzuwirken. Vgl. dazu, aus erkenntnistheoretischer Sicht, Townsend, Epistemology, 17—23.

91 Vgl. Herzog, Epistemic, 31.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-021 - am 14.02.2026, 11:28:16. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm=

303


https://doi.org/10.14361/9783839468333-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

304

Zeug_innenschaft und Orte

Whucht der niedergelegten Zeugnisse auf Dauer als eine moralische Gemeinschaft kon-
stituieren wird« (VG 49) — oder nicht. Und andererseits ist das kollektive Gedichtnis da-
mit die Form, in die sich »individuelle Erinnerung [...] ibersetzen ldsst« (LS 16). Damit
erdrtert Assmann die Frage, wie sich der Aushandlungsprozess des aus Zeugnissen ge-
wonnenen Wissens innerhalb einer Gesellschaft gestaltet bzw. zu gestalten hat.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-021 - am 14.02.2026, 11:28:16. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm=


https://doi.org/10.14361/9783839468333-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

