56 | Utopie und Politik

nalitét. Sie ist nicht nur reformativ, sondern alternativ. Es handelt sich dementspre-
chend nicht um eine reine Theorie, sondern etwas kiinstlerisch Hervorgebrachtes®®,
das gleichsam die Theorie einkleidet. Die Utopie stellt politische Kunst im Sinne Er-
nesto Grassis und im Anschluss an Aristoteles dar: ,,Welt-Entwurf menschlicher
Méglichkeiten*®.

3.2 KREATIVITAT UND UTOPIE

Auf der Suche nach materieller Rationalitit, nach
einer guten (oder zumindest besseren) Gesellschaft
haben wir allerdings die menschliche Kreativitit auf
unserer Seite. Hier ist das Potenzial unbegrenzt.

— Immanuel Maurice Wallerstein

Der konstitutive Faktor fiir menschliche Kunstwerke ist Kreativitit, weshalb im Fol-
genden das Verhéltnis von Kreativitdt und Utopie mit Blick auf deren historische
Entstehungszeit konkretisiert werden soll. Den ersten Ansatzpunkt dafiir muss auch
hier eine Begriffsbestimmung bilden, die sich jedoch schwierig gestaltet, da Kreati-
vitét als programmatisches Signal zwar seit fast 30 Jahren integrierend fiir diverse
unter diesem Terminus konvergierende Schliisselbegriffe wie Begabung, Originali-
tit, Fantasie, Inspiration oder Erfindung wirkt, bislang aber trotzdem ein préziser
wissenschaftlicher Begriff fehlt.*> Die etymologische Wortherkunft, die auf das la-
teinische ,creare* zuriickgeht, was sich als ,(er)schaffen‘ oder ,hervorbringen® iiber-
setzen ldsst, verweist jedoch auf die Fihigkeit zur Erschaffung bestimmter Dinge und
ist dabei in Abgrenzung zum Begriff der reinen Nachahmung zu verstehen. Es geht
also um die Fihigkeit, Neues hervorzubringen*'. Dabei ist nach Carl Hausman jedoch
noch einmal zwischen schwacher Kreativitit im Sinne einer Neukombination exis-
tierenden Materials und starker Kreativitit, die vollig Neues schafft*?, zu unterschei-
den. Utopien lassen sich demnach im Anschluss an die vorangegangene Begriffskld-
rung als Ergebnisse starker menschlicher Kreativitdt verstehen.

Die Kreation von Neuem gab es in der Menschheitsgeschichte zwar schon immer,
aber es herrschten nicht immer schon ein Bewusstsein fiir und eine Wertschétzung

38 Bei der Entwicklung der Utopie handelt es sich im Sinne Aristoteles* demnach um poiesis,
die aber stets auf einer theoria fuldt, keine praxis. Vgl. Aristoteles: Die Nikomachische
Ethik. Buch 6, 1139 b—1140. Hrsg. v. Rainer Nickel. Diisseldorf 2007, S. 242-247.

39 Grassi, Ernesto: Kunst und Mythos. Berlin 2014, S. 144.

40 Vgl. Matthdus, T.: Kreativitit. In: HWPh, Band 4, Sp. 1194.

41 Vgl. Leidhold 2003, S. 138.

42 Vgl. Hausman 2014, p. 189.

am 13.02.2026, 02:57:24.


https://doi.org/10.14361/9783839448427-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Utopie als Produkt menschlicher Kreativitat — ein Kunstwerk | 57

von dieser Kreativitit des Menschen vor, sondern diese traten in Form einer allge-
meinen Mentalitét erst als Ergebnis einer Entwicklung zu Beginn der Neuzeit ein.
Wolfgang Leidhold spricht daher von einer ,creative turn‘ als Wandel der allgemei-
nen Erfahrungsdimension zum Ausgang des Mittelalters.** Die Utopien stellen ein
Produkt dieser sich neu etablierenden kreativen Erfahrung dar, weshalb dieser Struk-
turwandel in der menschlichen Erfahrung einen geeigneten Ausgangspunkt darstellt,
um das Verhiltnis von Kreativitit und Utopie genauer zu entschliisseln. Die von dort
ausgehende Untersuchung dieses Teilkapitels wird uns zu einer Diskussion iiber die
anthropologische Bestimmung zur Kreation von Utopien, iiber das Verhéltnis von
utopischer Kreativitdt und eschatologischem Glauben sowie den Bedarf konstrukti-
ver Fantasie als Voraussetzung utopischen Moglichkeitsdenkens fiihren.

Kreative Wende der menschlichen Erfahrungsstruktur

Das Denken der Antike war geprigt vom Geist des Bewahrens, der sich skeptisch
gegeniiber allem Neuen zeigte und die Fortsetzung des Alttradierten zur Tugend er-
klarte. Schopferische Tétigkeiten waren gottliche Tatigkeiten, wéhrend der Mensch
sich hochstens als guter ,imitator naturae‘ profilieren konnte. Die Qualitét von Kunst-
werken zeichnete sich nicht durch ihre Originalitét aus, sondern Kunst wurde als

“4 wie Seneca in seinen

reine Abbildung betrachtet. ,,Omnis ars naturae imitatio est
,Briefen tiber Ethik an Lucilius® (Epistolaec Morales ad Lucilium) schreibt. Innovati-
onen werden durch Menschen gefunden oder entdeckt, weil die Gétter es so einge-
richtet haben, sie werden nicht selbst geschaffen oder gar forciert.* Die Erfahrung
von Neuem besteht demnach auch in der Antike, aber, so konstatiert Leidhold: ,,cre-
ative imagination as a specific mode of human experience did not.“*® Das spiegelt
sich auch in den utopischen Entwiirfen der Antike wider, die eine erhebliche Diffe-
renz gegeniiber den Utopien der Neuzeit in Bezug auf die dargestellte menschliche
potestas aufweisen. Die antiken Idealgesellschaften griinden ihre Uberlegenheit als
Gemeinwesen gegeniiber anderen Orten in der Regel auf eine gottliche Nahe, nicht
auf eine innovative Gesellschaftsstrukturierung durch den Menschen. So behauptet
beispielsweise Euhemeros von Panchaia, dass schon Uranos dort gerne gesessen
habe?’ und die Bewohnerinnen und Bewohner als Abkémmlinge Zeus’ bezeichnet
wiirden*. Ahnlich sieht Hecataeus eine besondere Verbindung zwischen den von ihm

43 Vgl. Leidhold 2018, p. 514.

44 Seneca, Lucius Annaeus: Epistulaec morales ad Lucilium. In: Epistles. Latin and English.
Loeb Classical Library 75-77. Cambridge 2014, p. 44. Ep 65,3. Vgl. Leidhold 2018, p. 514.

45 Vgl. Leidhold 2018, p. 511-513.

46 Ebd., p.514.

47 Vgl. Diodoros Griechische Weltgeschichte. Buch V, 45. Stuttgart 1992, S. 474.

48 Vgl. ebd., S. 472. Buch V, 42.

am 13.02.2026, 02:57:24.


https://doi.org/10.14361/9783839448427-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

58 | Utopie und Politik

beschriebenen Hyperboreern und Apollon, der sogar hochstpersonlich alle 19 Jahre
bei ihnen vorbeischaue, um sich selbst eine kleine Auszeit zu nehmen.*

Vor diesem Hintergrund sind wissenschaftliche Ausfiihrungen, die einen Mangel
an kreativer Gestaltungskraft in antiken Staatsentwiirfen beklagen, analytisch eher
irrefithrend. So fragt Popper beispielsweise provokativ: ,,Warum wiinscht Platon
nicht, daB3 seine Fiithrer Originalitdt und Initiative besitzen?* Und antwortet sich
selbst: ,,Ich glaube, daf die Antwort klar ist. Platon ha3t den Wechsel, und er mochte
es nicht wahr haben, daB Anderungen manchmal notwendig sind.“>* Doch tatsichlich
kommt hier weniger die individuelle Geisteshaltung eines konservativen Philosophen
zum Ausdruck als vielmehr das Realitdtskonzept einer ganzen Epoche, innerhalb des-
sen grundsitzlich Gotter, aber nicht Menschen als originell gedacht werden.

Im Mittelalter kann bei einigen Denkern eine Verdnderung der Denkart iiber Kre-
ativitdt beobachtet werden, aber das bleiben zunichst Einzelfille, wie beispielsweise
der Mystiker Richard von St. Viktor, der menschliche Kreativitit und Imagination
nicht nur positiv bewertet, sondern auch als eine Einheit denkt und den Begriff der
,imaginatio creatrix*>! einfiihrt.>? Es findet jedoch kein grundlegender Wandel in der
Erfahrungsstruktur statt. Analog dazu zeichnet sich das Mittelalter als eine histori-
sche Phase utopischer Inkubation aus, die in der Antike begriindete Tradition bleibt
fast 1000 Jahre ohne Fortsetzung.>

Der allgemeine Wandel in der Gesellschaft beginnt mit Denkern wie Nikolaus
von Kues™, der dihnliche Uberlegungen wie von St. Viktor anstellt, aber noch konse-
quenter und anschaulicher die entsprechenden Schlussfolgerungen ausformuliert.
Von Kues bezeichnet den Menschen in seiner Schrift ,Uber den Beryll* als ,secundus
deus‘ und begriindet damit eine bis heute vorherrschende Auffassung der Kreativitét.

49 Vgl. ebd., S. 184. Buch II, 47.

50 Popper 2003a, S. 161.

51 Vgl. Ebner, Joseph: Die Erkenntnislehre Richards von St. Viktor. Beitrdge zur Geschichte
der Philosophie des Mittelalters. Texte und Untersuchungen. Band 19, Heft 4. Miinster
1917, S. 25.

52 Vgl. Leidhold 2018, p. 515. Leidhold 2001, S. 57.

53 Was gleichfalls nicht bedeutet, das Mittelalter habe keinen Einfluss auf die spétere Utopie-
produktion gehabt. Aufgetreten sind in der Zeit aber vor allem méarchenhaft-schlaraffische
Vorstellungen oder aber eschatologische Auffassungen. Vgl. z. B. Nipperdey, Thomas: Die
Funktion der Utopie im politischen Denken der Neuzeit. In: Archiv fiir Kulturgeschichte
(44/1962), S. 364. Jemand, der die Bedeutung der Utopie im Mittelalter betont, dabei aber
auch auf eschatologische Gedankengeriiste zuriickgreift, ist z. B. Ferdinand Seibt. Vgl.
Seibt, Ferdinand: Utopie im Mittelalter. Historische Zeitschrift 208 (1/1969), S. 555-594.

54 Andere Beispiele von wichtigen philosophischen Denkern der kreativen Wende wiren
Marsilio Ficino und Pico della Mirandola. Vgl. Leidhold, Wolfgang: The History of Expe-

rience. (to appear!).

am 13.02.2026, 02:57:24.


https://doi.org/10.14361/9783839448427-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Utopie als Produkt menschlicher Kreativitat — ein Kunstwerk | 59

Der Mensch wird vom ,imitator naturae‘ zum originéren ,creator‘, der in Analogie
zum schopferischen Gott, der die Menschen und die Welt, also alle natiirlichen For-
men und das wirklich Seiende schuf, zum Schépfer der kiinstlichen Formen und Ver-
standesdinge wird.’® Mit von Kues wird Kreativitit nach Leidhold ,,an integral part
of human dignity*>® und damit prigender Faktor fiir die Art und Weise der Gestaltung
unterschiedlichster Lebens- und Arbeitsbereiche. Es vollzieht sich in dieser Zeit eine
radikale Veranderung im allgemeinen Welt- und Menschenbild, die Originalitit, Kre-
ativitdt und Neugier zu positiv belegten Werten einer dynamisierten Gesellschaft
werden lésst.%’
neues Paradigma der Wissenschaft fithren zu exponentiellen Fortschritten in diversen
wissenschaftlichen Disziplinen. Davon kiinden eindrucksvoll die berithmten Werke
von Personlichkeiten wie Leonardo da Vinci, Galileo Galilei, Niccolo Machiavelli

oder Christoph Kolumbus, dessen Seefahrten zum Sinnbild fiir die Moglichkeiten

Das eigene Gestaltungspotenzial und die Suche nach dem Novum als

neuer horizonterweiternder Entdeckungen werden.*® In diese historische Phase des
Aufbruchs fillt die eigentliche Geburtsstunde der Utopie.

Morus nimmt die antike Tradition wieder auf, stellt aber den von géttlicher Gunst
emanzipierten, gestaltenden Menschen im cusanischen Sinne des ,secundus deus® in
den Mittelpunkt. Die Uberlegenheit des utopischen Gemeinwesens erscheint erstmals
als Folge einer perfekten Planung durch ihren Begriinder — Utopos. Von ihm heif3t es
bei Morus, er habe ,,den rohen und unkultivierten Volksstamm zu der Kultur und
Gesittung erst angeleitet [...], die ihn heute vor den meisten Vdlkern der Erde aus-
“>9 womit Gotterndhe als zentraler, die Bewohnerinnen und Bewohner Uto-
pias auszeichnender Wert durch Menschlichkeit ersetzt wird. Die Gewichtung von
Religiositdt und Humanitit erscheint in neuer Reihenfolge. Damit folgt Morus einer
allgemeinen Tendenz seiner Zeit.

zeichnen

Die Autonomisierung des Menschen von einer gottlichen Fithrung ist demnach
nicht spezifisch fiir die Utopien, sondern Teil des beschriebenen Wandels der Erfah-
rungsdimension, der sich in den utopischen Entwiirfen nur auf eine bestimmte Art
und Weise niederschligt. Das wird durch die kontraktlichen Aquivalente der Ver-
tragstheoretiker deutlich, die weder eine staatliche Ordnung noch die Verteilung von
Macht als von Gott gegeben betrachten, sondern nach der gesellschaftlichen Legiti-
mation fragen.®’ Allerdings l6sen diese, so Leidhold, im Grunde das falsche Problem:
,,Nicht ob und warum die Menschen iiberhaupt eine gemeinsame Ordnung einrich-

55 Vgl. Leidhold 2001, S. 61.

56 Leidhold 2018, p. 515.

57 Vgl. Leidhold 2001, S. 61 f.

58 Vgl. Leidhold 2018, p. 515.

59 Morus 2017, S. 59.

60 Vgl. dazu auch Pauen, Michael; Welzer, Harald: Autonomie. Eine Verteidigung. Frankfurt
am Main 2015, S. 76 ff.

am 13.02.2026, 02:57:24.


https://doi.org/10.14361/9783839448427-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

60 | Utopie und Politik

ten, sondern: warum und wie sie ihre gemeinsame Ordnung dndern — so lautet die
recht gestellte Frage.“S' Die Frage, mit der sich die Utopien befassen, ist also die
eigentlich dringendere Frage, bedeutet aber eine kreative Herausforderung, die erst
mit der Verabschiedung von der Idee der gottgegebenen Ordnung sowie dem Drang
zur Legitimation des Status quo mdglich wird.

Nachdem das anthropozentrische Bewusstsein dafiir geschaffen wurde, dass jede
Gesellschaft durch eine menschenbedingte Kiinstlichkeit gekennzeichnet ist, die die
Possibilitdt ihrer Modifikation bedingt, wird die Utopie zu einem konkreten Aus-
druck dieses neuen Bewusstseins fiir gesellschaftspolitische Gestaltungspotenziale,
deren Implikationen Unger und Harvey treffend zusammenfassen: ,,If [...] we accept
that ,society is made and imagined‘, then we can also believe it can be ,remade and
reimagined*.”®? Die Utopie der Neuzeit nimmt die Welt nicht mehr als gegeben hin,
wie sie ist, sondern ist gewillt, sie bewusst zu gestalten. Die Anderung der Erfah-
rungsstruktur hin zu einer bewussten Nutzung und Wertschitzung der Kreativitét be-
dingt also nicht nur das allgemeine Aufkommen der Utopie, sondern auch ihre for-
melle Auspragung, die sich seit Morus’ ,Utopia‘ deutlich von den antiken Vorldufern
unterscheidet.

Utopisten werden zu gesellschaftsformenden Kiinstlern im Sinne eines sich neu
etablierenden Kunstverstindnisses, das spétestens in der Romantik zu einer vollig
»heuartigen Auffassung des kiinstlerischen Schaffens“® findet.** Der Anspruch, so
Hans Blumenberg, lautet nicht mehr, ,,die Welt nachbildend darzustellen, sondern
eine Welt zu realisieren.“® | Der Maler, erldutert Berlin, ,,schafft; er kopiert nicht.
Er ahmt nicht nach; er befolgt keine Regeln, er schafft Regeln. Werte werden nicht
ausfindig gemacht, sie werden hervorgebracht; nicht entdeckt, sondern durch einen
imaginativen oder kreativen Willensakt geschaffen.“® Das bedeutet auch, der Kiinst-
ler nimmt eine bestimmte Position ein, die er 6ffentlich vertritt, wie wiederum Camus
betont: ,,Seit der Romantik besteht die Aufgabe des Kiinstlers nicht nur darin, eine
Welt zu erschaffen, noch die Schonheit um ihrer selbst willen zu verherrlichen, son-
dern auch darin, eine Haltung zu umschreiben.*“¢’ Nur ein nach diesem Verstéindnis
schopferischer Kiinstler ist in der Lage, utopische Bilder zu komponieren, Systeme

61 Leidhold 2003, S. 182.

62 Harvey, David: Spaces of Hope. Berkeley 2000, p. 159.

63 Berlin, Isaiah: Das krumme Holz der Humanitét. Kapitel der Ideengeschichte. Frankfurt
am Main 1992, S. 62.

64 Auch Grassi betont: Zur ,,Entstehung der Kunst konnte es erst dann kommen, als der Bruch
mit der absoluten Ordnung erfolgt war, als von der ,ewigen® Ordnung abgesehen und nur
eine ,mogliche* in Betracht gezogen wurde.” Grassi 2014, S. 143.

65 Blumenberg 1991, S. 19.

66 Berlin 1992, S. 63.

67 Camus 1969, S. 46.

am 13.02.2026, 02:57:24.


https://doi.org/10.14361/9783839448427-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Utopie als Produkt menschlicher Kreativitat — ein Kunstwerk | 61

des Zusammenlebens zu konstruieren, Gesellschaften zu gestalten. Dieses Potenzial
zum utopischen Kiinstler aber steckt in jedem Menschen: ,,Wir sind alle Bildhauer

und Maler, und unser Material ist unser eigenes Fleisch, Blut und Knochengeriist.*“¢®

Anthropologische Bestimmung zur Utopiekreation

Diese neu entdeckte Gestaltungsmoglichkeit ist eine Freiheit, die genauso beédngsti-
gend wie ermutigend sein kann, da sie uns Menschen in die Rolle des verantwortli-
chen Handelnden setzt. Anthropologische Ansétze wie die von Paul Tillich oder Erik
Zyber, aber auch der Intentionalisten wie Karl Mannheim und Ernst Bloch betrachten
den Menschen daher nicht nur als prinzipiell befdhigt zur utopischen Kreation, son-
dern als von Natur aus dazu gezwungen.” Hauptargumentationslinie dieser anthro-
pologischen Auslegung der Utopie ist also, dass wir einen angeborenen Bedarf nach
Utopien besitzen, der uns immer weiter streben ldsst nach Verdnderung, Verbesse-
rung, Zukunft. Utopien konnen somit als Motor der menschlichen Entwicklung be-
trachtet werden. Sie treiben uns an, helfen uns, aktuelle Problemlagen selbststindig
zu verbessern.

Tillich beispielsweise ist bemiiht aufzuzeigen, dass ,,Utopie ein Fundament im
Sein des Menschen hat [...], daB Utopie ein Fundament im Sein iiberhaupt hat.*”
Demnach ist die Utopie ,,nicht etwas, was man beseitigen kann, sondern etwas, was
da ist, solange der Mensch da ist.“”! Nach seinem Verstiindnis ist die Utopie also
verantwortlich fiir das, was den Menschen in seiner ganz grundsitzlichen Bedeutung
auszeichnet: seine ,,[e]ndliche Freiheit*’?. Er ist nicht unsterblich, er ist nicht all-
méchtig, aber er besitzt sehr viel Potenzial, sein Leben, seine Umwelt, seine Gesell-
schaft selbst zu gestalten. Ein Potenzial, das er gezwungenermafen nicht ungenutzt
lassen kann, denn alle seine Handlungen haben in irgendeiner Form gestalterische
Auswirkungen. Es gibt niemanden, der fiir ihn entscheidet.

,,Der Mangel an einer natiirlichen Ordnung®, so auch Erik Zyber, ,,zwingt den
Menschen dazu, sich eine kiinstliche Ordnung zu schaffen*’3, und er prizisiert: ,,Da
der Mensch grundsétzlich im Nirgendwo steht, muf er sich eine kiinstliche Ordnung
schaffen, die aber niemals von ewiger Dauer ist. Krisen und gesellschaftliche Um-

68 Thoreau, Henry David: Walden. Ein Leben mit der Natur. Miinchen 2008, S. 241.

69 Wilhelm Schmid spricht vom selbstproduktiven Aspekt der Selbstsorge, denn das ,,Selbst
ist nicht einfach nur gegeben, sondern wird hergestellt, wird zum ,Werk‘“. Schmid, Wil-
helm: Selbstsorge. In: HWPh. Band 9, Sp. 529.

70 Tillich 1951, S. 6.

71 Ebd, S.6.

72 Ebd, S.7.

73 Zyber, Erik: Homo Utopicus. Die Utopie im Lichte der philosophischen Anthropologie.
Wiirzburg 2007, S. 138.

am 13.02.2026, 02:57:24.


https://doi.org/10.14361/9783839448427-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

62 | Utopie und Politik

briiche konnen die prinzipielle Nichtigkeit des menschlichen Daseins bewuflt ma-
chen, in der Zeitwende erdffnen sich neue Moglichkeitsrdume.“’* Es herrscht eine
dynamische Entwicklung der Kultur mit immer neuen Entwiirfen, um auf die jeweils
aktuellen Gegebenheiten zu reagieren. Denn die

,,Diskrepanz zwischen dem Erreichten und Erstrebten ist Ereignis geworden. Aus dem erkalte-
ten Ergebnis ist schon das begeisternde Streben entwichen, als Schale bleibt es zuriick. [...]
Und da das Streben nicht aufhort und nach Realisierung verlangt, kann ihm das Gewordene als

Formgewordenes nicht geniigen. Der Mensch muB sich erneut ans Werk machen.«’>

Ein solches Erstrebtes, solche Moglichkeitsraume konnten eine Pluralitit an immer
neu zu entwickelnden Utopien darstellen. Fiir ein dementsprechendes dynamisches
Verstdndnis der Utopie, das der sich 6konomisch, technologisch und gesellschaftlich
entwickelnden Wirklichkeit entspricht, ist als einer der ersten Denker Karl Mannheim
eingetreten. Er reflektiert dabei jedoch nicht nur einen Gestaltwandel in den literari-
schen Utopien, sondern auch in dem jeweils zeitbedingten utopischen Bewusstsein.”®
Seine Grundthese dazu lautet, dass ,,das Utopische im Bewuftsein einem Substanz-
und Gestaltswandel unterliegt.“”’ Das wiirde die These nahelegen, dass der Einfluss
der ,kreativen Wende* der Erfahrungsstruktur kein Einzelfall ist, sondern Verdnde-
rungen der materiellen wie formellen Erfahrung auch zu einem Wandel im utopi-
schen Denken und somit der materiellen wie formellen Ausgestaltung der utopischen
Entwiirfe fithren.”

Fiir Ernst Bloch wiederum sind Utopien ein ,Denken nach Vorn‘’, sind gerichtet
auf das Noch-Nicht und somit Hilfsmittel fiir den Prozess der menschlichen Erschaf-
fung von Kultur, Geschichte, einer besseren Welt. Denn, wie Bloch resiimiert, der

,»Mensch lebt noch iiberall in der Vorgeschichte, ja alles und jedes steht noch vor Erschaffung
der Welt, als einer rechten. Die wirkliche Genesis ist nicht am Anfang, sondern am Ende, und

sie beginnt erst anzufangen, wenn Gesellschaft und Dasein radikal werden, das heif3t sich an

74 Ebd., S. 142.

75 Plessner, Helmuth: Die Stufen des Organischen und der Menschen. Einleitung in die phi-
losophische Anthropologie. Frankfurt am Main 1981, S. 415 £.

76 Mannheim fiihrt dafiir sogar historische Kategorisierungen ein. Vgl. dazu Mannheim 1965,
S. 184 ff.

77 Ebd., S. 180.

78 Dieses Verhiltnis von Erfahrung und Utopie wird im néchsten Teilkapitel (3.3) genauer
beleuchtet.

79 Bloch spricht auch von einer ,Dammerung nach vorwirts‘. Vgl. dazu Bloch 2013, S. 129
ff.

am 13.02.2026, 02:57:24.


https://doi.org/10.14361/9783839448427-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Utopie als Produkt menschlicher Kreativitat — ein Kunstwerk | 63

der Wurzel fassen. Die Wurzel der Geschichte aber ist der arbeitende, schaffende, die Gege-
benheiten umbildende und iiberholende Mensch.*3°

,Alles und jedes steht noch vor der Erschaffung der Welt, aber alles!“®!

Bloch, hier bewusst religiose Denkmuster aufgreifend, rekurriert in dem Zusammen-
hang auf Augustinus’ populdren Ausspruch: ,,.Der siebente Tag werden wir selbst
sein.“®? Allerdings ist der Satz in dem Kontext, in den er ihn stellt, ambig interpre-
tierbar: Befasst sich Gott am siebten Tag mit der Menschheit selbst, schafft einen
neuen Menschen? Oder tritt der Mensch selbst am siebten Tag als Schaffender auf?
Bloch zumindest sieht hier eine radikale Humanisierung der Welt, derentwegen es
gilt, ,,das Hoffen zu lernen. Seine Arbeit entsagt nicht, sie ist ins Gelingen verliebt
statt ins Scheitern.“®® Fiir Bloch ist damit wie fiir Tillich letztlich das ,,Utopische
selbst [...] Charakteristikum des Menschen‘®.
Vehement solchen Auffassungen entgegen stellt sich Fest, der deutlich macht:

,,Das Dilemma scheint kaum 16sbar, zumal es zu den wiederkehrenden Gemeinplatzen der Ge-
genwart gehort, dall der Mensch ohne Utopie nicht leben konne. Aber sofern mit dem Begriff
der Utopie mehr gemeint ist als die Sehnsucht nach einem Leben frei von Not [...], ist der Satz

von Grund auf falsch. Die Utopie ist kein anthropologisches Faktum [.. .83

Die Frage nach der anthropologischen Bestimmung des Menschen zur Utopie wird
also in der Wissenschaft unterschiedlich beantwortet und es ist nicht die Absicht die-
ser Arbeit, die leidenschaftlichen Diskussionen dariiber zu vertiefen oder gar eine
Ldsung anzubieten. Stattdessen soll darauf verwiesen werden, dass, auch wenn man
die anthropologische Begriindung der Utopie ablehnen mag und der Uberzeugung
folgt, der Mensch kdnne ohne Utopien leben, dies weder bedeuten muss, dass der
Mensch deshalb kein Bediirfnis nach Utopien habe, noch, dass er mit Utopien nicht
besser leben konne. Denn die Utopie bringt dem Menschen die Hoffnung auf das
eigene Gestaltungspotenzial eines besseren Lebens, fiir das ihm sonst nur der Glaube
an eine gottliche Fiigung oder andere Wunder bliebe, wie er sich beispielsweise in
der christlichen Eschatologie manifestiert.

80 Ebd., S. 1628.

81 Bloch 1980, S. 63.
82 Ebd.

83 Bloch 2013, S. 1.
84 Bloch 1980, S. 106.
85 Fest 1991, S. 97.

am 13.02.2026, 02:57:24.


https://doi.org/10.14361/9783839448427-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

64 | Utopie und Politik

Utopische Kreativitidt und eschatologischer Glaube

Wenn man dieses Verhiltnis von Utopie und Eschatologie verstehen will, muss man
beim biblischen Siindenfall beginnen. Erst mit dem Versto3 aus dem Paradies muss
der Mensch fiir sich und seine Umgebung Verantwortung iibernehmen, muss selbst
titig werden, um sein Schicksal zum Positiven zu wenden.3¢ So wird der Siindenfall
nach Leidhold zum ,,Paradigma der radikalen Freiheit“®’. Die Sicherheit des behiite-
ten Garten Edens ist dahin, aber der Mensch hat an Freiheit gewonnen. Und erst in
diesem ,befreiten Zustand mit einem eigenen Handlungs- und Wirkraum kann er zu
einem ,secundus deus‘ werden, der Utopien entwickelt.

Doch auch eschatologische Ideen, die vom Glauben an den Anbruch einer neuen
Welt kiinden, haben ihren Ursprung im gottlichen Verstol des Menschen aus dem
Paradies. Wahrend namlich der Mensch im Paradies sich weder um sdkulare noch
religiose Wege zu einem besseren Leben Gedanken machen muss, stellt die Idee,
einen Weg der Menschheit zum kollektiv besseren Leben gefunden zu haben, den
zentralen Aspekt der Utopie wie Eschatologie dar. Zwischen beiden Konzepten
herrscht also eine unverkennbare Kongruenz bei gleichzeitig deutlicher Differenz.
Denn anders als in eschatologischen Settings wird in Utopien nicht auf einen gottli-
chen Erloser gewartet, sondern eine gesellschaftliche Transformation vom Menschen
als handelndem Subjekt selbst erwartet. Im Folgenden soll diese Ambiguitét aus Ver-
wandtschaft und Unterschieden, die sich insbesondere durch die kreative Gestal-
tungspotenziale des Menschen manifestiert, genauer beleuchtet werden.

In der Wissenschaft finden sich kaum konkrete Auseinandersetzungen mit der
Thematik, sondern héufig implizite Gleichsetzungen oder Differenzierungen beider
Konzepte.®® Doch es gibt zwei Theorien, die das Thema dezidiert aufgreifen und hier
entsprechend Beriicksichtigung finden miissen. Der erste Ansatz erkennt in der Uto-
pie etwas Ersatzreligioses, der zweite Ansatz sieht in ihr die sédkulare Nachfolgerin
der christlichen Eschatologie. Argumente fiir einen ersatzreligiosen Charakter, der

86 Aus einem traditionell christlichen Verstandnis heraus kann der Siindenfall jedoch auch als
antiutopische Wurzel betrachtet werden, da die dadurch auferladene Ur-Schuld des Men-
schen stets seiner eigenen Perfektion entgegensteht und fiir ihn daher die Entwicklung einer
besseren Gesellschaftsordnung als der gottgegebenen unméglich ist. Vgl. dazu auch Fest
1991, S. 21. Zedler, Johann Heinrich (Hg.): Schlaraffenland. In: Grosses vollstdndiges Uni-
versallexikon Aller Wissenschaften und Kiinste. Band 34. Halle, Leipzig 1742, Sp. 1828.
http://www.zedler-lexikon.de/index.html?c=blacttern&bandnummer=034&seitenzahl=92
7 &supplement=0&dateiformat=1 [08.05.2018].

87 Leidhold 2001, S. 60.

88 Ein aktuelles Beispiel, das dies illustriert, ist Scholderles Einfithrungswerk ,Geschichte der
Utopie*, in dem im dritten Kapitel zum Mittelalter plétzlich Eschatologien und Chiliasmen

als Utopien auftauchen, in allen anderen hingegen nicht. Vgl. Schélderle 2017.

am 13.02.2026, 02:57:24.


https://doi.org/10.14361/9783839448427-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Utopie als Produkt menschlicher Kreativitat — ein Kunstwerk | 65

der Utopie als Verkiinderin einer neuen Welt zukommt, finden wir beispielsweise bei
Simone Weil, die in ihrer kritischen Marx-Lesart zu dem Schluss kommt, dass gerade
das ihrer Meinung nach ,.einzige wirkliche utopische Element des Marxismus“®,
nidmlich die Befreiung von Arbeit und Notwendigkeit, der ,,revolutionédren Arbeiter-
bewegung ihren eigentlichen Antrieb verleiht“°. Nicht die Religion, sondern die uto-
pisch mobilisierte Revolution als eine Art Ersatzreligion stellt fiir sie daher das ei-
gentliche ,Opium fiir das Volk* dar.’! Einer dhnlichen Auffassung folgt auch Georg
Quabbe, der die Idee der Utopie fiir den Menschen gar als ,,die groBartigste Befrie-
digung seines weltlichen, seines sikularen Erlosungsbediirfnisses*? bezeichnet.

Dieser erlosende Impetus der Utopie ist unbestreitbar. Dennoch greift die Sicht-
weise, Utopien seien ,,die sdkularisierte Form der jlidisch-christlichen Eschatolo-
gie*®, wie wir sie beispielsweise bei Gerhard Friedrich finden, zu kurz. Das gilt ge-
nauso fiir die Argumentation Philipp Stoellgers, der in Bezug auf Carl Schmitt alle
Begriffe der modernen Utopie als sékularisierte Begriffe der Theologie, insbesondere
der Eschatologie, begreift®, und auch fiir die These Hans Jonas’, die religiése Escha-
tologie sei Vorbereitung auf die politische Utopie.”” Denn auch wenn deutliche Pa-
rallelen in der Zukunftsgerichtetheit von Eschatologie und Utopie existieren, ist das
utopische doch ein vom eschatologischen weitestgehend unabhingiges Konzept, des-
sen Wurzeln historisch weit iiber die christlich gepréigte Neuzeit hinaus bis zur grie-
chischen Antike zuriickreichen, in der das eschatologische Denken im Kontext von
Juden- und Christentum noch gar keine Bedeutung hatte.

Die Utopie setzt an den Missstdnden der aktuellen Gesellschaft an und strebt nach
der besten Form kollektiven Zusammenlebens, die Erwartung in der Eschatologie
entspringt hingegen nicht einer Zeitkritik, sondern einem goéttlichen Heilsverspre-
chen auf die Vollendung der Schopfung, die zudem wesentlich umfangreicher ver-
standen wird als eine bloBe Optimierung der Gesellschaftsform, wie sie die Utopien
anvisieren. Es geht um eine Vereinigung mit Gott, die im Christentum aber eher ne-

89 Zit. nach Arendt, Hannah: Vita activa oder Vom tdtigen Leben. Miinchen 2010, S. 450.

90 Zit. nach ebd.

91 Vgl. Weil, Simone: Schwerkraft und Gnade. Miinchen, Ziirich 1989, S. 238.

92 Quabbe, Georg: Utopie und Reform. In: Neusiiss (Hg.) 1986, S. 293.

93 Friedrich, Gerhard: Utopie und Reich Gottes. Zur Motivation politischen Verhaltens. Got-
tingen 1974, S. 7.

94 Vgl. Stoellger, Philipp: Das Imaginére zwischen Eschatologie und Utopie. Zur Genealogie
der Utopie aus dem Geist der Eschatologie, und das Beispiel der ,,Hoffnung auf Ruhe®. In:
Sitter-Liver (Hg.) 2007 (2), S. 74. Der Autor bezieht sich dabei auf die bekannte These
Schmitts: ,,Alle pragnanten Begriffe der modernen Staatslehre sind sékularisierte theologi-
sche Begriffe.“ Schmitt, Carl: Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Sou-
verdnitit. Berlin 2015, S. 43.

95 Vgl. Jonas 1980, S. 43.

am 13.02.2026, 02:57:24.


https://doi.org/10.14361/9783839448427-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

66 | Utopie und Politik

bulds angedeutet wird, im Gegensatz zu den islamischen Beschreibungen des Para-
dieses, die durch ihre Anschaulichkeit, den Transport konkreter Bilder, in dieser Hin-
sicht den Utopien somit letztlich sogar niher stehen.

Das bedeutet andererseits nicht, dass es keine christlich geprigten Utopien gébe,
ganz im Gegenteil. Zwar tritt in Utopien der Mensch als selbst handelndes Subjekt
auf, sein Handeln kann jedoch durchaus durch seinen Glauben an Gott geprégt sein.
Der als ,Republik‘ bezeichnete Staat von Christianopolis ist beispielsweise eindeutig
ein lutherisch geprégter Staat, der auch in seiner Verfassung den Glauben an Gott als
Fundament des Staates angibt.”® Campanellas ,Citta del Sole* ist ein nach dem abso-
luten Vernunftprinzip organisierter Staat mit stark theokratischen Ziigen, die sich in
der politischen Fiihrung durch die Priesterkaste widerspiegeln.’” Auch die Utopier in
Bacons ,Nova Atlantis‘ zeichnen sich als ,,christliche[s] Volk [...] von frommer und

menschenfreundlicher Gesinnung‘“*®

aus, deren Insel den Namen ,Bensalem* trigt,
was so viel wie ,Sohn Jerusalems*‘ bedeutet.” Und Morus denkt selbst Giitergemein-
schaft und Kommunismus, die héufig als konfliktdr zum Christentum stehend ver-
standen werden, als Umsetzung von Jesu Intention einer christlichen Lebensweise,
die ,,in den Kreisen der echtesten Christen noch heute iiblich sei“!®. Utopia kann
inhaltlich also durchaus religids geprigt sein, ohne dass es sich dabei formal um ein
religidoses Denkmodell handeln muss. Dennoch kommt der Religion innerhalb der
Utopien selten ein ausschlieBendes Moment zu, formal ist eher Religionsfreiheit ty-
pisch, die aber nicht immer auch gelebt wird.!!

Besonders auffillig beziiglich religidser Muster in Utopien ist das haufige Auf-
treten des Motivs des Gartens, das schon seit der Zeit des alten Persiens und Babylons
mit dem Paradies assoziiert wird!®> und etymologisch aus dem awestischen ,pairi-

96 Vgl. Andreae, Johann Valentin: Republicae Christianopolitanae descriptio. Strasbourg
1619, S. 220. https://archive.org/details/reipublicaechrisO0andr [08.05.2018].

97 Vgl. Campanella, Tommaso: Die Sonnenstadt. Hrsg. v. Jiirgen Ferner. Stuttgart 2008.

98 Bacon, Francis: Neu-Atlantis. Hrsg. v. Jiirgen Klein. Stuttgart 2016, S. 12.

99 ,Ben‘ bedeutet im Hebrdischen ,Sohn und ,Salem* ist die Kurzform fiir Jerusalem.

100 Morus 2017, S. 128.

101 Das zeigt sich idealtypisch schon bei Morus und Bacon. Bei Morus wird zunéchst die
Relgionsvielfalt betont, dann aber erkldrt, dass sich die Mehrheit der Utopier schnell zum
Christentum bekehren lie. Vgl. Morus 2017, S. 127 ff. Bei Bacon wird aufgefiihrt, dass
in Bensalem auch einige Juden leben, die Religionsfreiheit genielen, danach aber betont,
dass diese Juden in Differenz zu anderen Juden Jesus Christus in besonderer Weise ver-
ehren wiirden. Vgl. Bacon 2016, S. 35.

102 Vgl. Baltrusaitis, Jurgis: Imagindre Realitdten. Fiktion und Illusion als produktive Kraft.
Tierphysiognomik, Bilder in Stein, Waldarchitektur, Illusionsgérten. Koln 1984, S. 118.
Grimal, Pierre: Les jardins romains a la fin de la république et aux deux premiers siécles

de ’empire. Essai sur le naturalisme romain. Paris 1943, S. 320 ff.

am 13.02.2026, 02:57:24.


https://doi.org/10.14361/9783839448427-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Utopie als Produkt menschlicher Kreativitat — ein Kunstwerk | 67

daeza‘ — ein von Mauern umschlossener Garten!® — herriihrt.!* Das heute vor allem
biblisch anmutende Motiv ist jedoch auch stark utopisch belegt. So betont Foucault:
,,Der Garten ist seit der frithesten Antike ein Ort der Utopie.“!®* Unverkennbar ist
dies in der Architektur und Stadtplanung seit dem ausgehenden Mittelalter, ausge-
driickt in Formen der Gartengestaltung, die iiber sich hinaus verweisen und sowohl
die religiose Motivik des Paradieses als auch utopische Motive der Gesellschaftsge-
staltung bedienen. Als Folge der ,kreativen Wende‘ nehmen mit der beginnenden
Neuzeit die europdischen Gartenkiinstler plotzlich in herausragender Weise die Rolle
des Schopfers neuer Welten ein. Er sei ,,inventor of an art that realizes painting, and
improves nature. Mahomet imagined an Elysium, but Kent created many*!%, heiBt es
beispielsweise von dem héufig auch als ,Originalgenie‘ bezeichneten Briten William
Kent. Gemeint ist dabei nicht primér fiirstlicher Prunk, sondern die kreative Gestal-
tung inspirierender Landschaften.'’” Die Worlitzer Gérten zum Beispiel werden Ende

des 18. Jahrhunderts nicht nur als ,,irdisches Paradies*!%®

oder ,,Eden des Fiirsten von
Dessau*!” bezeichnet, sondern in bewusster ,,Anklage gegen die Misere im {ibrigen
Deutschland*“''? auch als ,,Arche Noah*“!"" und , kleiner Musterstaat*''?, bei dem es
nicht darum ginge, ,,priachtige Werke zu erbauen, die als solche sich Geltung ver-
schaffen; sondern man wollte Phantasien daran kniipfen‘!!3.

Solche Versuche werden im 20. Jahrhundert durch die Idee der ,Gartenstidte!'
ausgedriickt, heute finden wir sie bei der Bildung von sogenannten ,Idealstidten‘ wie

Arcosanti in Arizona, das unter dem Begriff ,arcology um eine enge Verkniipfung

103 Xenophon nutzt die Bezeichnung als Erster fiir die Gérten persischer Adeliger. Vgl. zum
Wortursprung: Kluge, Friedrich (Hg.): Paradies. In: Etymologisches Worterbuch der
deutschen Sprache. Berlin 2012. http://www.degruyter.com/view/Kluge/kluge.8078
[08.05.2018]. Haekel, J.: Paradies. In: Lexikon fiir Theologie und Kirche. Band 8. Hrsg.
v. Josef Hofer, Karl Rahner. Freiburg 1963, Sp. 67.

104 Vgl. These 3 von Manuel; Manuel 1997. Kapitel 2.2.

105 Foucault 2005, S. 15.

106 Walpole, Horace: Anecdotes of Painting in England. Volume IV. London 1782, p. 236.

107 Vgl. dazu auch Baltrusaitis 1984.

108 Béttiger, Carl August; Hirsch, Erhard: Reise nach Worlitz 1797. Worlitz 1985, S. 8.

109 Ebd.

110 Ebd.

111 Ebd.

112 Ebd.

113 Ebd.

114 Vgl. z. B. Will, Thomas; Lindner, Ralph (Hg.): Gartenstadt: Geschichte und Zukunfts-
fahigkeit einer Idee. Dresden 2012. Fishman, Robert: Urban utopias in the twentieth cen-
tury. Ebenezer Howard, Frank Lloyd Wright and Le Corbusier. New York 1977.

am 13.02.2026, 02:57:24.


https://doi.org/10.14361/9783839448427-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

68 | Utopie und Politik

von stidtischer Architektur und Okologie bemiiht ist,!

genauso wie in diversen Ent-
wiirfen der modernen Stadtplanung, die sich seit Ausgang der Industrialisierung bis
heute immer wieder bemiiht zeigt, méglichst effizient den Garten in die Stadt bezie-
hungsweise in das einzelne Haus zu integrieren.!!® Aber auch in der Malerei'!” sowie
der utopischen Literatur selbst finden sich unzéhlige Beispiele, die eine enge Ver-
kniipfung zwischen (paradiesischem) Garten(-bau) und Utopie herstellen.!'3

Egal in welcher Epoche, ob es die Einwohnerinnen und Einwohner von Panchaia,
Nova Atlantis, Ikarien, Waslala oder Wenningen 2025 sind, Utopier verfiigen in der
Regel iiber einen Garten, der der eigenen Versorgung dient. Und auch in der gegen-
wartigen Wirklichkeit wird der Gemeinschaftsgarten oft verbunden mit utopischer
Denkweise und der Vorstellung von einer alternativen Lebensweise. Viele Urban-
Gardening-Projekte stellen sich schon durch Namensgebungen wie ,Neuland‘ oder

119 ynd alternative Gemeinschaf-

,Utopiastadtgarten® selbst in die utopische Tradition,
ten wie Sieben Linden, Tempelhof oder ZEGG sind bemiiht um einen méoglichst gro-
Ben Anteil an Selbstversorgung aus dem eigenen Garten. Solche Gemeinschaften nut-
zen die Gartenarbeit also ganz gezielt, um ein anderes Gesellschaftsmodell zu erpro-
ben, organisieren sich bewusst kontrastiv zum herrschenden Arbeits- und Wirt-

schaftsmodell.

115 Mehr Informationen zu Arcosanti unter: https://arcosanti.org/ [08.05.2018].

116 Zu Versuchen des 19. Jahrhunderts vgl. Fishman 1977. Zu sehr aktuellen Versuchen z.
B. Timm, Tobias: Stadtentwicklung. Im Dickicht der Stidte. Die Zeit vom 12. August
2015. http://www.zeit.de/wirtschaft/2015-08/stadtentwicklung-stadtplanung-asien-nach-
haltige-entwicklung [08.05.2018]. Oberhuber, Nadine: Stadtplanung. Griin erobert die
Stadt. In: FAZ vom 22. April 2013. http://www.faz.net/aktuell/wirtschaft/immobilien/
stadtplanung-gruen-erobert-die-stadt-12156657.html [08.05.2018]. Der Begriff der Uto-
pie wird in Bezug auf Architektur auch viel freier und positiver verwendet als in Bezug
auf Politik. Vgl. z. B. Holl, Christian. Die Moderne. Utopisches Potenzial. In: Deutsches
Architektenblatt vom 01. August 2017. http://dabonline.de/2017/08/01/utopisches-
potenzial-modern-slider-moderne/ [08.05.2018]. Weilimiiller, Laura: Architektur. Utopie
als Maf3stab. In: Siiddeutsche Zeitung vom 25. Oktober 2015. http://www.sueddeutsche.
de/ kultur/architektur-utopie-als-massstab-1.2707607?reduced =true [08.05.2018]. Klack,
Gunnar: Stadt der Zukunft. Urbane Utopien. In: Die Zeit vom 26. Mairz 2009.
http://www.zeit.de/online/2009/08/architektur-visionen [08.05.2018].

117 Vgl. dazu z. B. Biittner, Nils: Gemalte Gérten. Bilder aus zwei Jahrtausenden. Miinchen
2008.

118 Vgl. Oesterle, Glinter; Tausch, Harald (Hg.): Der imaginierte Garten. Gottingen 2001.

119 Vgl. dazu z. B. neuland in Kdoln: http://www.neuland-koeln.de/ [08.05.2018] oder den
Utopiastadtgarten in Wuppertal: http://neu.clownfisch.eu/utopia-stadt/module/utopia
stadtgarten/ [08.05.2018].

am 13.02.2026, 02:57:24.


https://doi.org/10.14361/9783839448427-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Utopie als Produkt menschlicher Kreativitat — ein Kunstwerk | 69

Ein Garten bietet und bot in der Geschichte der Utopien schon immer Autonomie,
Unabhéngigkeit von allen anderen, insbesondere aber denen, die eine Lebensweise
pflegen, von der man sich selbst als Gemeinschaft distanziert. Der Garten sichert das
Fortbestehen der Gemeinschaft ohne Fremddetermination, ein Leben nach selbstge-
wihlten Prinzipien und besitzt eine klare (Zaun-)Grenze zu allen au3erhalb des Gar-
tens. Doch die in der Literatur immer wieder hergestellten Assoziationen mit dem
Garten Eden — hiufig mit dem undifferenzierten Wunsch verbunden, in einem abge-
steckten Rahmen selbst ein kleines Paradies auf Erden zu schaffen — ist triigerisch.
Der Garten ist zwar ein Symbol der Fruchtbarkeit, des Fortbestands, ein Idyll und
Ruheort, der nicht nur Freiheit, sondern durch den umgebenden Zaun ebenso Sicher-
heit suggeriert. Wéahrend der Mensch im Garten Eden jedoch stets mehr oder weniger
passives Objekt in einer perfekten Umwelt blieb, das weder mit anstrengenden Ta-
tigkeiten wie Umgraben, Pflanzen oder Gieflen belastet noch mit eigenstdndigen Ge-
staltungs- und Planungsmoglichkeiten ausgestattet wurde, ist die Pflege der Gérten
unserer Wirklichkeit mit viel Arbeit verbunden und fordert ein kontinuierliches En-
gagement, bedeutet fiir die Gemeinschaften aber auch einen Freiraum, den sie kreativ
nach den eigenen Vorstellungen gestalten konnen.

Auch die Riickkehr des schicksalhaften Reisenden aus dem utopischen Land er-
innert in den literarischen Gestaltungen — insbesondere den Raumutopien — nicht sel-
ten an die Vertreibung aus dem Paradies. Typischerweise entdeckt ein Reisender
durch einen wundersamen Zufall den gut verborgenen utopischen Ort, erhélt eine
Fiihrung mit zahlreichen Erlduterungen der dort iiblichen Lebensweise und zeigt sich
in der Regel tief beeindruckt, was einen literarischen Kniff ndtig macht, der es er-
mdglicht, dass der Reisende in die Heimat zuriickkehren und dort von Utopia berich-
ten kann, ohne dass er sich selbst gegen ein Leben an diesem wundervollen Ort ent-
scheidet, denn das wiirde dessen Proklamation als wesentlich bessere Alternative zur
eigenen Herkunftsgesellschaft diffamieren. Warum entschlief3t sich der Mensch also,
das Paradies zu verlassen? Er wird vertrieben. Dieses biblisch anmutende Schicksal
ereilt Gulliver'?® genauso wie schon Jahrhunderte friiher lambulos und seinen Ge-
fihrten,'?! und selbst der zeitreisende Mercier bleibt insofern in der paradiesischen
Metaphorik verhaftet, als es ausgerechnet ein Schlangenbiss ist, der ihn aus dem
Traum reiBt und in die eigene Gegenwart zuriickwirft.'?

So ist eine gewisse gegenseitige Beeinflussung von eschatologischem und utopi-
schem Denken unbestreitbar, aber trotz der dargestellten Parallelen sind Gott, Trans-
zendenz und Jenseits keine Begriffe, die sich einfach durch Mensch, Immanenz und
Diesseits ersetzen oder gar modernisieren lieBen. Utopie und Eschatologie partizipie-

120 Vgl. Swift, Jonathan: Gulliver’s Reisen in unbekannte Lénder. Stuttgart 1843, S. 281 ff.

121 Vgl. Diodoros 1992, S. 197. Buch II, 60.

122 Vgl. Mercier, Louis-Sébastien: Das Jahr 2440. Ein Traum aller Tréume. Frankfurt am
Main 1989, S. 297.

am 13.02.2026, 02:57:24.


https://doi.org/10.14361/9783839448427-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

70 | Utopie und Politik

ren lediglich teilweise an den gleichen Ideen. Ohne die Grenzen zwischen beiden
Konzepten zu verwischen, lieBe sich, Hans Blumenberg folgend, eine Kontinuitit
anthropologischer Fragen annehmen, die mit unterschiedlichen Mitteln zu beantwor-
ten versucht werden.'” In dem Sinne treffen sich die Denkmodelle hier in ihrer
grundsitzlichen Zielorientierung, wobei aber auch diese nicht absolut dquivalent aus-
fallen, da die Utopie keinem volligen Erlosungsgedanken folgt. Sie arbeitet nicht nur
mit sdkularen Mitteln, sie verfolgt auch ein sékulares Ziel, das in der Deskription
zwar paradiesisch anmutende Ziige tragen kann, aber trotzdem keinen Ort vollig frei
von Schmerzen, Not und Arbeit darstellt.

Dennoch kénnen Utopien in dhnlicher Weise wie Religionen eine Perspektive auf
Besserung geben, in extremer Form also tatsdchlich eine Funktion als Ersatzreligion
einnehmen. Die Intention, sich einer Religion zuzuwenden oder eine Utopie zu ver-
folgen, kann mitunter die gleiche sein: eine Verbesserung der eigenen Lebensum-
stande. Aber bei den Utopien liegt das ausschlaggebende Moment zur Besserung —
ganz unabhéngig davon, wie religids das utopische Leben im jeweiligen konkreten
Entwurf ausgestaltet sein mag — nicht im gottlichen Erldser, sondern im Menschen
selbst. Und diesem ist es als irdisches Wesen moglich, seine eigene Umwelt schritt-
weise und prozesshaft zu verbessern. Das gottliche Reich hingegen herrscht entweder
vollkommen oder gar nicht. Das bedeutet: Utopia ist auch auf Raten erhaltlich, die
der Mensch selbst einlosen kann, das géttliche Paradies gibt es nur als Ganzes und
auf sein Eintreten hat der Mensch keinen Einfluss, er kann nur warten und hoffen.'**

Abbildung 1: Wege der Transformation

i y1Y “

e privilegiertdurch * Transformation durch * Transformation
antike | Gotternahe klassische = Menschselbst BEEEN-  gurchMensch selbst
B | cine Transfor- Utepi « einmalige Einrichtung wartige s schaffung besserer
Utopien | mation dargestellt opien einer Idealgesellschaft Utopien  Gesellschaftals

p bestandiger Prozess
EE" « Transformation durch géttlichen

. Erloser
Eschatologie . pistlicher Einsatz eines gottlichen
Reiches

(eigene Darstellung)

123 Vgl. Stoellger 2007, S. 75.
124  Allerdings streben auch die klassischen Utopien im Gegensatz zu aktuellen Beispielen
keine Verwirklichung in Raten und eine prozesshafte Entwicklung an, sondern eher eine

einmalige Einsetzung eines alternativen Systems.

am 13.02.2026, 02:57:24.


https://doi.org/10.14361/9783839448427-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Utopie als Produkt menschlicher Kreativitat — ein Kunstwerk | 71

Konstruktive Fantasie

Doch wie auch immer der Wandel gedacht wird, sowohl eschatologische als auch uto-
pische Denkrichtungen betrachten unsere Welt demnach als etwas Unvollendetes, et-
was, das noch nicht das Nonplusultra darstellt, sondern optimierbar ist. Bloch stellt
entsprechend fest: ,,Es muf} also etwas da sein, was nicht voll determiniert, nicht fertig
ist. Die Menschen sind nicht fertig, und die Welt ist nicht fertig; und das, was im Men-
schen steckt und was in der Welt steckt und was der Inhalt des unter Gott Ersehnten,
Erdachten ist, ist nicht herausgekommen. Es steht in der Zeiten Schwange.*!%*

Voraussetzung fiir aus diesem Bewusstsein heraus resultierende utopische Ent-
wiirfe alternativer Gesellschaftsordnungen und Lebensweisen ist und war aber schon
immer die Fantasie — auch wenn in der Antike unter dem Primat der Nachahmung
die eigene Originalitit und die Urheberschaft gerne kaschiert wurden.!? Es ist die
Fahigkeit der Imagination eines Anderen, das dem Hier und Jetzt gegeniibersteht, die
Vorstellungskraft von Sein und Sollen. So bezeichnen Waschkuhn und Polak Kant
folgend den Homo sapiens in Bezug auf seine Fihigkeit zum kreativen Entwerfen
von Utopien auch als ,gespaltenen Menschen* beziehungsweise ,Blirger zweier Wel-
ten‘, der sowohl in der real existierenden wie auch einer anderen imaginierten Welt
lebt.!”

,,Utopia ist“, so Trojanow, ,,die Vorwegnahme von Verdnderung im Reich der
Imagination*!?. Eine fantasievolle geistige Erprobung einer gesellschaftlichen Al-
ternative vor der praktischen Umsetzung. Nach Kalakowski stellt sie daher ein
»Werkzeug zur Einwirkung auf die Wirklichkeit und zur Vorausplanung gesell-
schaftlichen Handelns“!'? dar, obwohl sie selbst ,,au8erhalb der sichtbaren Zu-
kunft“!*® liegt. Diesen realen Ansto kann die Utopie gerade dadurch bieten, dass der
Mensch als fantasievoller, aber nicht unrealistischer ,creator auftritt. Utopisten den-
ken stets in Moglichkeiten, nicht in Unmdglichkeiten. Das bedeutet, es bedarf eines
Imaginationsvermdgens, das {iber schlaraffisch-zauberhafte Uberfluss- und religios-
gottliche Erloser-Ideen hinausgehend produktiv wird, den menschlichen Denker

125 Bloch 1980, S. 58 f.

126 Fiir Bloch gilt sogar in umgekehrter Weise: Die ,,Fiille der menschlichen Phantasie, samt
ihrem Korrelat in der Welt [...] kann anders als durch utopische Funktion gar nicht er-
forscht und inventarisiert werden*. Bloch 2013, S. 14.

127 Vgl. Waschkuhn 2003, S. 3. Polak 1970, S. 302.

128 Trojanow, Ilija: Vorwort. Utopie ist machbar, Herr Nachbar. In: Engelhardt (Hg.) 2014,
S. 7.

129 Kolakowski, Leszek: Der Mensch ohne Alternative. Von der Moglichkeit und Unméog-
lichkeit, Marxist zu sein. Miinchen 1984, S. 152.

130 Ebd.

am 13.02.2026, 02:57:24.


https://doi.org/10.14361/9783839448427-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

72 | Utopie und Politik

selbst als Erloser annehmen und konstruktive Losungsideen fiir konkrete Probleme
entwickeln kann: kreative Imagination.'?!

Eine Utopie hat zwar auch (noch) keinen Ort auf dieser Welt und ist in der Regel
ebenfalls fantastisch gestaltet, aber ihre Konstruktion erfolgt nicht traumwandlerisch,
sondern sehr bewusst und unter Verzicht auf magische Zaubertricks. Mit Arendt liefe
sich entsprechend konstatieren: Das Schlaraffenland ist die trdumerische Zuflucht
des Animal laborans, die Utopie der vom Homo faber entworfene konstruktive Vor-
schlag fiir eine bessere Welt.!*> In Utopien werden so eventuell Betrug und Gewalt-
verbrechen in unwahrscheinlich erscheinendem Mal reduziert, aber das Wasser der
Fliisse wird sich nicht plotzlich in Milch mit Honig verwandeln. ,,Nur durch eine
Differenz zum Zuhandenen und eine Differenz zum v6llig Unmdglichen ergibt sich
der imaginire Raum des Utopischen.!*?

Es findet sich beim utopischen Denker daher ,,mehr die produktive und konstruk-
tive Phantasie des Erfinders als die von jeder Einschridnkung freie Phantasie des Tag-
trdumers und Illusionrs.“!** Doch das verlangt nach Fremeaux und Jordan ein be-
achtliches Maf an Mut: ,,Die utopische Imagination ist in ihrem Kern der Mut, Dinge
zu erschaffen, die es so noch nie gab, und dabei zu Mitteln zu greifen, die noch nie
ausprobiert wurden.“!33 Hinter zeitgendssischen utopischen Imaginationen und krea-
tiv entwickelten Entwiirfen stehen kein Allméachtiger und kein Allwissender, und so
bleibt in Differenz zur von den klassischen Utopien wie eschatologischen Entwiirfen
hiufig fiir sich beanspruchten Sicherheit ein gehoriges Mall an Unsicherheit, das aber
gleichzeitig gedankliche Freirdume er6ffnet.

Die utopische Alternative ist schlieBlich keine Anordnung, sondern ein fantasie-
anregendes Angebot. Jalving bezeichnet sie daher auch als ,,imaginal machine* —
,»hot a blueprint, nor a prank, but a prompt for the imagination“'*®. Deshalb sind Cha-
rakterisierungen wie die von Mumford, Utopien seien ,,disziplinierte[.] Kréfte, die
jene primitive menschliche Gemeinschaften in ein gigantisches kollektives Kunst-

«137

werk verwandelten“">’, auch wenn sie bezogen auf den Inhalt der klassischen neu-

zeitlichen Utopien durchaus berechtigt sind, im Grunde unzutreffend. Utopien an sich

131 Also im Prinzip genau die Féahigkeit, die Richard von St. Viktor bereits als ,imaginatio
creatrix* einfithrte. Vgl. Ebner 1917, S. 25.

132 Vgl. Arendt 2010, S. 150.

133 Stoellger 2007, S. 59.

134 Albert, Hans: Traktat iiber kritische Vernunft. Tiibingen 1968, S. 177.

135 Fremeaux; Jordan 2012, S. 297. Auch nach Robert Fishman gilt bei allen systemischen
Reformbewegungen: ,,the man of imagination must play a crucial role.” Fishman 1977,
p- 20.

136 Jalving, Camilla: Utopia at the Art Museum: A Review of the UTOPIA Project at
ARKEN Museum of Modern Art in Denmark. In: Utopian Studies 22 (2/2011), p. 366.

137 Mumford, Lewis: Utopie, Stadt und Maschine. In: Manuel (Hg.) 1970, S. 43.

am 13.02.2026, 02:57:24.


https://doi.org/10.14361/9783839448427-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Utopie als Produkt menschlicher Kreativitat — ein Kunstwerk | 73

verwandeln keine Gemeinschaften in Kunstwerke, sondern sind selbst Kunstwerke,
die sich zur Schau stellen und der Rezeption anbieten. Ein, wie Bloch es ausdriickt,
,versuchtes Vorgemélde von Tendenzen und Latenzen in der gegenwirtigen Gesell-
schaft.“!3® Thre Wirkung ist damit nicht nur abhéngig von der grundsitzlichen Inten-
tion des Urhebers, sondern auch davon, wie der Kiinstler seine Ideen présentieren
kann, vom Raum, der ihm dafiir gewidhrt wird, und der Haltung, dem Interesse der
Rezipienten. Ein Utopist muss nach Manuel allem voran ,,einen Genius besitzen und
von schopferischer Leidenschaft erfiillt sein“!*°. Das stimmt, aber um tatséchlich et-
was zu bewegen, bedarf es zusétzlich noch jemanden, der ihm zuhort.

Diesen Bedarf nach einem 6ffentlichen Repriasentationsraum betont auch Arendt,
wenn sie darauf verweist, ,,da3 keine hervorragende Leistung moglich ist, wenn die
Welt selbst ihr nicht einen Platz einrdumt.“!* Die Utopie ist also aus ihrer Genese
heraus per se ein Produkt der menschlichen Kreativitit, aber sie ist nicht per se ein
politisches Instrument oder per se eine Ersatzreligion, sondern sie wird durch eine
entsprechende funktionale Nutzung und den jeweiligen gesellschaftlichen Diskurs
dazu gemacht. Je nach historisch-politischem Setting kann sich der Umgang mit der
Utopie also stark unterscheiden. Sie stellt ein Medium der Erfahrung dar, das wiede-
rum aufgrund spezifischer Erfahrungen auf bestimmte Art rezipiert wird.

3.3 ERFAHRUNG ALS DETERMINIERENDER FAKTOR
DER UTOPIE

,Gott sei Dank, dass du Vorstellungsgabe besitzt.*
— James Hilton, Irgendwo in Tibet

Aufgrund der identifizierten Zusammenhéinge von Erfahrung und Utopie soll im Fol-
genden systematisch erfasst werden, wie Struktur und Inhalt der Erfahrungen das
Konzept der Utopie historisch beeinflussten. Zunéchst ist jedoch festzustellen: Er-
fahrung wird héufig thematisiert, aber selten definiert. Einer der wenigen Politikwis-
senschaftler, die sich liberhaupt mit dem Begriff der Erfahrung auseinandersetzen, ist
Wolfgang Leidhold'!, der unter Erfahrung ganz grundsitzlich ,,bewuBte Partizipa-

138 Bloch 1980, S. 70.

139 Manuel; Frank Edward: Einfiihrung. In: Ders. (Hg.) 1970, S. 13.

140 Arendt 2010, S. 62.

141 Auch im Folgenden wird sich daher vor allem auf Leidholds Analysen zur Erfahrung
gestiitzt.

am 13.02.2026, 02:57:24.


https://doi.org/10.14361/9783839448427-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

