
3. Die Vollendung 337 

ich mit meinem derzeitigen Leben zufrieden bin, ob ich in dem, was ich tue oder lasse, 
mit mir eins bin, ob ich an meiner derzeitigen Situation etwas ändern möchte, soweit 
sich daran etwas ändern lässt. Schließlich kann ich angesichts meiner vor mir liegenden 
Zukunft fragen, welche Möglichkeiten ich noch ergreifen möchte. Wem möchte ich noch 
begegnen, was will ich noch erleben oder wissen, was kann ich bereits guten Gewissens 
aufgeben oder loslassen. Angesichts meines Todes geht es also letztlich um die Frage, wer 
ich sein will oder gern wäre, wenn ich aus dem Leben scheide. 

Wenn mein Tod kommt, heißt es für mich endgültig Abschied nehmen. Ich werde 
den Menschen, mit denen ich zusammengelebt habe oder zusammengekommen bin, 
nie mehr so begegnen. Wir werden nie mehr miteinander sprechen. Ich werde sie nie 
mehr so sehen, nie mehr so hören und nie mehr so berühren, wie ich überhaupt nie 
mehr Farben oder Gestalten sehen, nie mehr Töne und Geräusche hören, niemanden und 
nichts mehr riechen, schmecken und betasten werde. Ich werde meinen Lieblingstätig
keiten nie mehr nachgehen können. Meine Lieblingsmusik, meine Lieblingsfilme, mei
ne Lieblingsplätze, meine Lieblingsbücher, meine Lieblingstiere und -pflanzen, meine 
Lieblingsgeräte werden für immer dahin sein. Die sinnlich erfahrbare Welt, in der ich jetzt 
noch lebe, wird für mich vollständig und endgültig untergehen. 

Wenn mein Tod mich heimsucht, heißt das aber für mich auch: Ich werde endgültig 
erlöst sein. Ich werde befreit sein von meiner eigenen Unzulänglichkeit und der meiner 
Mitmenschen. Mir wird kein Schmerz und kein Leid mehr widerfahren. Alle Mühe wird 
ein Ende haben. Ich werde keine Angst mehr kennen, keine Sorgen werden mich mehr 
plagen. Es wird niemanden und nichts mehr geben, worüber ich mich aufregen oder 
traurig sein werde. Ich werde zur Ruhe kommen. 

Am schmerzlichsten könnte der Abschied von dem oder den mir liebsten Menschen 
werden. Aber spüre ich nicht gerade in der Beziehung zu ihm oder zu ihnen eine geis
tige Verbundenheit und Einheit, die über diese sinnlich erfahrbare vergängliche Welt 
hinausragt? Sollte im Sinn von Karl Jaspers die Liebe nicht doch stärker sein als der Tod? 
Die Hoffnung über den Tod hinaus gehört jedenfalls zum wesentlichen Bestand des Chris
tentums, wie auch aller anderen großen Religionen. 

Literatur 

Martin Heidegger: Sein und Zeit, 1927. 

3.2 Gericht und Auferstehung 

Der Tod betrifft, wie etwa auch das Leid, früher oder später jeden Menschen.18 Entweder 
er wird im Laufe seines Lebens mit dem Sterben nahestehender Personen oder Tiere kon
frontiert oder mit der eigenen Endlichkeit, ausgelöst durch Alter, Krankheit oder Unfall. 

18 Vgl. Duttmann 233–284. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-014 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


338 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Schon sehr früh setzten sich Menschen verschiedener Kulturen mit dem Tod auseinan
der und entwickelten, etwa im weit verbreiteten Ahnenkult, Rituale, die sich mit ihren 
Vorstellungen von einem Jenseits verbanden. Die Hoffnung auf ein Leben nach dem Tod 
gründet dabei letztlich in der Liebe. Denn „kein wirklich liebender Mensch kann sich mit 
dem Gedanken abfinden, dass derjenige, den er liebt, nach einem kurzen, zufälligen Da
sein der absoluten Dunkelheit, dem Nichts anheimfällt“19. Die Liebe möchte ein Fortdau
ern über die Grenzen des Todes hinaus, möchte einen Sinn des Lebens und des Sterbens. 

Genau um diesen Sinn, um das Ziel des Ganzen dreht sich die Eschatologie, die christ
liche Lehre von den „letzten Dingen“ (griech. ta eschata). In ihr geht es nicht um 

„irgendwelche Dinge, sondern um die Zukunft der Schöpfung, nicht um etwas, was nur 
von außen über Mensch und Welt hereinbricht, sondern um Vollendung schon begon
nenen Lebens, nicht um rein Zukünftiges, sondern auch um die Gegenwart, insofern sie 
von der Ausrichtung auf die Zukunft geprägt ist. Demgemäß könnte man formulieren: 
Eschatologie reflektiert die Hoffnung auf Vollendung.“20 

Während sich die individuelle Eschatologie auf die Vollendung des Einzelnen konzen
triert, nimmt die allgemeine Eschatologie die Vollendung der Menschheit beziehungs
weise der Welt in den Blick. Beide Blickrichtungen hängen eng miteinander zusammen, 
wie gleich sowohl beim alttestamentlichen (Kap. 3.2.1) als auch beim neutestamentlichen 
Zugang (Kap. 3.2.2) ersichtlich wird. 

Literatur 

Franz-Josef Nocke: Eschatologie, in: Theodor Schneider (Hg.): Handbuch der Dogmatik, Bd. 
2, 2., ergänzte und korrigierte Auflage 2002, 377–478. 

Johanna Rahner: Einführung in die christliche Eschatologie. 2., durchgesehene und aktuali
sierte Auflage 2016. 

Corinna Duttmann: Im Lieben durch Leiden wachsen. John Hicks religionsphilosophische Lösung 
des Theodizee-Problems, 2021. 

3.2.1 Vorstellungen im Alten Testament 

Im Alten Testament gehören zum Gericht und Richten Gottes zwei Seiten, die beide mit 
der Vollendung des Menschen zu tun haben, die es aber auseinanderzuhalten gilt (Kap. 
3.2.1.1). Auch zeichnet sich in ihm ein Wandel von diesseitiger zu jenseitiger Hoffnung 
ab (Kap. 3.2.1.2). 

19 J. Rahner 30. 
20 Nocke 378 (H. d. V.) [= Hervorhebung durch die Verfasser dieses Buches: Cora Duttmann und Jo

hannes Herzgsell]. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-014 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Vollendung 339 

3.2.1.1 Das Gericht Gottes 
Immer wieder tritt Gott im Alten Testament als Richter auf oder übt die Tätigkeit des 
Richtens aus. „Seinem Rechtswillen hat nach alttestamentlicher Vorstellung menschli
ches Richten und überhaupt menschliches Verhalten gerecht zu werden.“21 Nach den Bü
chern der Hinteren Propheten (Jes, Jer, Hos, Am) trifft das Urteil des göttlichen Richters 
nicht nur Könige wie in den Büchern der Vorderen Propheten (1 u. 2 Sam; 1 u. 2 Kön), 
sondern auch die mit diesen verbundene Oberschicht. Jahwe will „ins Gericht gehen mit 
den Ältesten und hohen Beamten“ seines Volkes. Die Anklage lautet, dass sich in ihren 
Häusern „der Raub des Armen“, das heißt das den Armen im Land Entrissene befindet.22 

„Hinter der Erwartung eines solchen Gerichts steht der im ganzen Alten Orient (und 
nicht nur dort und damals!) gültige Grundsatz, dass Tun und Ergehen sich entspre
chen sollten (Tun-Ergehen-Zusammenhang). Rechtmäßiges Handeln führt zu Wohl

ergehen, unrechtmäßiges (wiewohl vielleicht legales!) Handeln zu schlechtem Erge
hen.“23 

Der Tun-Ergehen-Zusammenhang kommt in etlichen Sprüchen zum Ausdruck, wie etwa: 
„Wer [andern] eine Grube gräbt, fällt selbst hinein, wer einen Stein hochwälzt, auf den 
rollt er zurück“24 oder: „Beraube den Schwachen nicht, denn er ist ja so schwach, zertritt 
den Armen nicht am Tor! Denn der Herr führt den Rechtsstreit für sie und raubt denen 
das Leben, die sie berauben.“25 

In apokalyptischen Texten der Hebräischen Bibel erscheint Jahwe schließlich als 
Richter der gesamten Völkerwelt.26 Sein Richten zielt keineswegs nur darauf ab, Schuldige 
zu verurteilen und zu bestrafen, sondern auch darauf, Menschen, Gruppen und Völker, die 
unter Unrecht und Gewalt leiden oder gelitten haben, zu befreien und zu rehabilitieren. So 
prophezeit Jesaja Versöhnung und Frieden von Gott, dem Richter: 

„Er wird Recht schaffen zwischen den Nationen und viele Völker zurechtweisen. Dann 
werden sie ihre Schwerter zu Pflugscharen umschmieden und ihre Lanzen zu Winzer

messern. Sie erheben nicht das Schwert, Nation gegen Nation, und sie erlernen nicht 
mehr den Krieg.“27 

In Psalm 9 jubelt der Arme und Elende, dass Gott ihm Recht verschafft und sich für ihn 
entschieden hat, dass er sich als gerechter Richter auf den Thron gesetzt hat.28 Gott 
selbst, so die Hoffnung, wird den Erdkreis in Gerechtigkeit richten, den Nationen das 
Urteil sprechen, wie es recht ist.29 

21 Dietrich 1. 
22 Jes 3,14. 
23 Dietrich 2. 
24 Spr 26,27. 
25 Spr 22,22f. 
26 Z. B. Joel 4; Sach 14; Dan 2 u. 7; Jer 25,31; Ps 9,20. 
27 Jes 2,4; vgl. Mi 4,3. 
28 Ps 9,5. 
29 Ps 9,9. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-014 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


340 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

„So wird der Herr für den Bedrückten zur Burg, zur Burg für Zeiten der Not. Darum ver
trauen dir, die deinen Namen kennen, denn du, Herr, hast keinen, der dich sucht, je 
verlassen. […] Kundgetan hat sich der Herr: Er hielt sein Gericht, im Werk seiner Hände 
hat sich der Frevler verstrickt. Zurückweichen müssen die Frevler zum Totenreich, alle 
Völker, die Gott vergessen. Denn der Arme ist nicht auf ewig vergessen, der Elenden 
Hoffnung ist nicht für immer verloren. Steh auf, Herr, nicht soll der Mensch triumphie

ren, die Völker sollen gerichtet werden vor deinem Angesicht. Wirf auf sie Schrecken, 
Herr, erkennen sollen die Völker: Sie sind nur Menschen.“30 

Der positive Aspekt des Richtens Jahwes steht durchweg in den Klageliedern des Einzelnen 
im Vordergrund; „da erhoffen sich Menschen, denen ihr Recht vorenthalten wird, das 
Recht schaffende Handeln Gottes.“31 So heißt es in Psalm 7: 

„Der Herr richtet die Völker. Verschaffe mir Recht, Herr, nach meiner Gerechtigkeit, 
nach meiner Unschuld, die mich umgibt! Die Bosheit der Frevler finde ein Ende, doch 
dem Gerechten gib Bestand, der du Herzen und Nieren prüfst, gerechter Gott! Mein 
Schutz ist Sache Gottes, er ist Retter derer, die redlichen Herzens sind.“32 

Nach Psalm 10 hört Gott die Sehnsucht der Elenden und stärkt ihr Herz. Er verschafft 
der Waise und dem Bedrückten Recht. Kein Mensch wird mehr Schrecken im Land ver
breiten.33 

Auch aus Psalm 43 spricht die Hoffnung auf Rettung im „Rechtsstreit“: 

„Verschaff mir Recht, Gott, und führe meinen Rechtsstreit gegen ein treuloses Volk! 
Rette mich vor den bösen und tückischen Menschen! Denn du bist der Gott meiner 
Zuflucht. […] Was bist du bedrückt, meine Seele, und was ächzt du in mir? Harre auf 
Gott; denn ich werde ihm noch danken, der Rettung meines Angesichts und meinem 
Gott.“34 

Gemäß Ezechiel wird Gott in seiner Herde für Recht zwischen fetten und mageren Scha
fen sorgen. Weil die Starken all die Schwachen zur Seite drängen und mit ihren Hörnern 
wegstoßen, bis sie diese nach draußen zerstreut haben, wird er seinen Schafen zu Hilfe 
kommen und über sie einen einzigen Hirten einsetzen, der sie weiden wird und der für 
sie Hirt sein wird.35 

Als gerechter und ausgleichender Richter auch im Jenseits erscheint Gott schließlich 
in der Weisheit Salomos, einer jüdischen Schrift aus dem Alexandrien des ersten Jahrhun
derts vor Christus. So wird über den früh verstorbenen Gerechten gesagt: 

„Der Gerechte aber, kommt auch sein Ende früh, geht in Gottes Ruhe ein. Denn ehren
volles Alter besteht nicht in einem langen Leben und wird nicht an der Zahl der Jahre 

30 Ps 9,10–11.17–21. 
31 Dietrich 3. 
32 Ps 7,9–11. 
33 Ps 10,17f. 
34 Ps 43,1–5. 
35 Ez 34,17–23. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-014 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Vollendung 341 

gemessen. […] Er gefiel Gott und wurde von ihm geliebt; da er mitten unter Sündern 
lebte, wurde er entrückt. Er wurde hinweggenommen, damit nicht Schlechtigkeit sei
ne Einsicht verkehrte und Arglist seine Seele täuschte. […] Die Leute sahen es, ohne es 
zu verstehen; sie nahmen es sich nicht zu Herzen, dass Gnade und Erbarmen seinen 
Auserwählten zuteilwird, Belohnung seinen Heiligen.“36 

Gott, der gerechte Richter, kann auch die große „Ungerechtigkeit“ eines kurzen Lebens 
im Vergleich zu einem langen ausgleichen und ihm einen Sinn verleihen. 

Zur Vorstellung vom Gericht Gottes gehört nicht zuletzt der Tag Jahwes, der in der He
bräischen Bibel in etlichen Texten als Unheilstag beschrieben wird.37 Im Weltendrama 
des Joelbuchs „zeichnen sich die Weltuntergangsszenarien ab, die spätere Visionäre und 
Künstler in immer flammenderen Farben an den düsteren Himmel ihrer jeweiligen Ge
genwart gemalt haben“38. Die schaurigen Bilder und Kompositionen vom Dies irae, dies 
illa sollten aber nicht vergessen machen, dass die Triebfeder der gesamten jüdischen 
und christlichen Endzeiterwartung „nicht in morbiden Angstfantasien und perverser 
Katastrophenlust liegt, sondern im sehnsüchtigen Warten auf die Gerechtigkeit“, die im 
„Jüngsten Gericht“ endlich wahr werden wird.39 

Nach der messianischen Weissagung in Jesaja 11 wird der Endzeitherrscher ein ge
rechter und ausgleichender Richter sein: 

„Doch aus dem Baumstumpf Isais wächst ein Reis hervor, ein junger Trieb aus seinen 
Wurzeln bringt Frucht. Der Geist des Herrn ruht auf ihm […] Er richtet nicht nach dem 
Augenschein und nach dem Hörensagen entscheidet er nicht, sondern er richtet die 
Geringen in Gerechtigkeit und entscheidet für die Armen des Landes, wie es recht ist. 
Er schlägt das Land mit dem Stock seines Mundes und tötet den Frevler mit dem Hauch 
seiner Lippen. Gerechtigkeit ist der Gürtel um seine Hüften und die Treue der Gürtel 
um seine Lenden.“40 

Der erwartete neue David, der sich mehr durch Gerechtigkeit als durch Macht auszeich
net, „wird endlich tun, was Könige eigentlich von Haus aus tun sollten41: gerecht richten 
und dabei vor allem die Schwachen schützen“42. Sein Wirken wird weltweite Ausstrah
lung haben: 

„An jenem Tag wird es der Spross aus der Wurzel Isais sein, der dasteht als Feldzei
chen für die Völker; die Nationen werden nach ihm fragen und seine Ruhe wird herrlich 
sein.“43 

36 Weish 4,7–15. 
37 Am 5,18–20; Jes 2,6–19; 2,11.17; 10,3; Zef 1,4–16; 1,12f; 1,15f; 2,3; Joel 2,11. 
38 Dietrich 7. 
39 Ebd. 
40 Jes 11,1–5. 
41 Vgl. z. B. 1 Kön3,16–28; Ps 72,2–7; Spr 20,8; 31,8f. 
42 Dietrich 8. 
43 Jes 11,10. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-014 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


342 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Der Messias wird Gerechtigkeit und Frieden für alle bringen. Am Gericht Gottes sind 
also im Alten Testament zwei Aspekte deutlich zu unterscheiden: einerseits das verurtei
lende und bestrafende und andererseits das befreiende und aufrichtende, ausgleichende und 
wiedergutmachende Richten Gottes. 

Literatur 

Walter Dietrich: Art. Gericht Gottes (AT), in: Das Wissenschaftliche Bibellexikon im Inter
net (www.wibilex.de), 2008. 

3.2.1.2 Aufkeimende Auferstehungshoffnung 
Das frühe Judentum ist im Gegensatz zu religiösen Hochkulturen, wie der ägyptischen, 
geprägt von einer radikalen Diesseitigkeit.44 Gott verheißt seinem Volk ein Vierfaches: Das 
gelobte Land, zahlreiche Nachkommen, den Bund mit ihm und das Königtum in Israel.45 
Dies alles ist bezogen auf diese Welt. „Das Glück, das sich der Mensch in Israel von sei
nem Gott ersehnt, ist ein langes und sattes Leben, sind viele Kinder, reiche Ernten, große 
Viehherden, fröhliche Feste und Ruhe angesichts der Feinde.“46 Der Einzelne hatte zu der 
damaligen Zeit Grund zur Klage, wenn die drei Ziele, die man für gewöhnlich im Leben 
hatte, nicht erfüllt waren: ein langes Leben in der Gemeinschaft, zahlreiche Nachkom
men und bei den Vätern begraben zu werden. Das betont besonders den hohen Stellen
wert, den die Gemeinschaft zur Zeit des Frühjudentums hatte. „Leben bedeutete Teilhabe 
an der Gemeinschaft, Tod, von ihr ausgeschlossen zu sein.“47 

Was das Leben nach dem Tod angeht, finden sich dann im Alten Testament verschie
dene Vorstellungen. So teilt Israel zunächst einmal „mit seiner altorientalischen Umwelt 
die Vorstellung einer schattenhaften Existenz der Toten in der Unterwelt“48. Nach dieser 
Vorstellung, die bis in die Spätzeit hinein belegt ist (Ijob, Kohelet), wird der Tote am En
de seines Lebens „mit seinen Vorfahren vereint“ und steigt in die „Totenwelt“, die Scheol, 
hinab, die ein Land des Staubes, der Finsternis und des Vergessens ist.49 Die Totenexis
tenz stellt eine verminderte Form des Lebens dar und ist durch Kraft- und Bewusstlo
sigkeit, Schwäche und Unwissenheit gekennzeichnet.50 Als Ort der Gottesferne liegt das 
Totenreich außerhalb des Machtbereichs Gottes. In ihm preisen die Toten Jahwe nicht.51 

In nachexilischer Zeit schwindet die Grenze zwischen Jahwe und den Toten, wenn im 
Weisheitspsalm 49 der Beter die Aufnahme des Frommen bei Gott nach dem Tod erwartet: 

44 Vgl. Duttmann 233–284. 
45 Ex 3,8; / Gen 13,15f; 15,5; / Gen 17,2; Ex 19,5; / z. B. 2 Sam 7,8–16. 
46 Lohfink 84. 
47 Nocke 423. 
48 Liess 1. 
49 Gen 25,8.17; / Ps 30,4; / Ps 22,30; / Ijob 10,21f; / Ps 88,13. 
50 Ijob 14,21; / Koh 9,5. 
51 Ps 6,6. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-014 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.wibilex.de/
https://doi.org/10.14361/9783839443149-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.wibilex.de/


3. Die Vollendung 343 

„Sie [die Menschen, die auf sich selbst vertrauen] sind in die Unterwelt gesetzt wie 
Schafe. Es weidet sie der Tod. […] Doch Gott wird mich auslösen aus der Gewalt der 
Unterwelt, ja, er nimmt mich auf.“52 

Auch im Weisheitspsalm 73 kommt die Hoffnung auf eine Gottesgemeinschaft des From
men über die physische Todesgrenze hinaus zum Ausdruck, wenn der Beter vertrauens
voll spricht: 

„Du leitest mich nach deinem Ratschluss, danach nimmst du mich auf in Herrlichkeit. 
[…] Mag mein Fleisch und mein Herz vergehen, Fels meines Herzens und mein Anteil 
ist Gott auf ewig.“53 

Schon in Psalm 16 hatte der Beter die Hoffnung auf eine dauerhafte Bewahrung der 
Frommen vor der Totenwelt ausgesprochen: 

„Denn du überlässt mein Leben nicht der Totenwelt; du lässt deinen Frommen die Gru
be nicht schauen. Du lässt mich den Weg des Lebens erkennen. Freude in Fülle vor dei
nem Angesicht, Wonnen in deiner Rechten für alle Zeit.“54 

Die Hoffnung auf ein besseres, ewiges Leben nach dem Tod gründet hier im Vertrau
en auf die Unsterblichkeit der Gottesbeziehung. Ihr Aufkommen dürfte eine zweifache reli
giöse Bewusstseinsentwicklung anzeigen. Zum einen wird wohl besser verstanden wor
den sein, dass es für Gott keinen Bereich geben kann, von dem er völlig getrennt ist und 
der ihm gänzlich entzogen wäre. Zum anderen dürfte dem Frommen immer weniger 
einsichtig gewesen sein, weshalb die Gemeinschaft mit Gott, die er in seinem irdischen 
Leben erfahren und pflegen konnte, mit dem Tod vollkommen aufhören sollte, wenn er 
doch als Toter weiterexistiert. 

Eine kollektive Dimension nimmt die Hoffnung auf neues Leben in der Bildrede Hoseas 
an, wenn es heißt: „Auf, lasst uns zum Herrn zurückkehren! Denn er hat gerissen, er 
wird uns auch heilen; er hat verwundet, er wird uns auch verbinden. Nach zwei Tagen 
gibt er uns das Leben zurück, am dritten Tag richtet er uns wieder auf und wir leben vor 
seinem Angesicht. Lasst uns ihn erkennen, ja lasst uns nach der Erkenntnis des Herrn 
jagen!“55 Freilich handelt es sich hier nicht um die Hoffnung auf ein Leben nach dem Tod, 
sondern um die Hoffnung auf ein Wiederaufleben des Volkes: Jahwe wird das ganze Volk 
heilen und wiederbeleben. Ähnlich stellt die Vision in Ez 37,1–14, in der die Neubelebung 
und Neuschöpfung der Totengebeine durch Gottes Atem geschildert wird56, nur ein Bild 
für die Wiederherstellung des Volkes Israel, nicht für eine Auferweckung nach dem Tod 
dar. 

Die eigentliche Auferstehungsvorstellung ist erst relativ spät ab dem 4. Jahrhundert vor 
Christus in der jüdischen Religion aufgekommen, nämlich „in der apokalyptischen pro

52 Ps 49,14–16. 
53 Ps 73,24–26. 
54 Ps 16,10f. 
55 Hos 6,1–3. 
56 Vgl. Gen 2,7. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-014 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


344 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

phetischen Literatur der hellenistischen Zeit“57. Sie muss unterschieden werden von Be
richten über die Entrückung eines lebenden Menschen unter Umgehung des Todes, wie 
etwa die des Elija58, oder von Aussagen über Totenerweckungen, wie etwa die des Soh
nes der Witwe durch Elija59, „die von einer Rückkehr ins diesseitige Leben sprechen, das 
wiederum mit dem Tod endet. In den Auferstehungsaussagen geht es demgegenüber um 
ein neues, unvergängliches Leben für bereits Verstorbene und um eine endgültige Überwin
dung des Todes.“60 So heißt es in der Jesaja-Apokalypse61: 

„Der Herr der Heerscharen wird auf diesem Berg für alle Völker ein Festmahl geben 
mit den feinsten Speisen, ein Gelage mit erlesenen Weinen, mit den feinsten, fetten 
Speisen, mit erlesenen, reinen Weinen. Er verschlingt auf diesem Berg die Hülle, die 
alle Völker verhüllt, und die Decke, die alle Nationen bedeckt. Er hat den Tod für im

mer verschlungen und Gott, der Herr, wird die Tränen von jedem Gesicht abwischen 
und die Schande seines Volkes entfernt er von der ganzen Erde, denn der Herr hat ge
sprochen.“62 

Nicht die Unterwelt verschlingt den Menschen, sondern Gott verschlingt den Tod für im
mer.63 Von ihm wird eine apokalyptische Wiedergeburt der Toten erwartet: „Deine To
ten werden leben, meine Leichen stehen auf. Wacht auf und jubelt, ihr Bewohner des 
Staubes! Denn ein Tau von Lichtern ist dein Tau und die Erde gebiert die Schatten [To
ten].“64 Damit ist die vorhergehende Feststellung aufgehoben: „Tote werden nicht leben
dig, Schatten stehen nicht auf“.65 

Als wichtigster und unumstrittener Beleg für eine Auferstehungserwartung gilt schließ
lich die Daniel-Apokalypse: 

„Von denen, die im Land des Staubes schlafen, werden viele erwachen, die einen zum 
ewigen Leben, die anderen zur Schmach, zu ewigem Abscheu. Die Verständigen wer
den glänzen wie der Glanz der Himmelsfeste und die Männer, die viele zum rechten 
Tun geführt haben, wie die Sterne für immer und ewig.“66 

Gemäß der traditionellen Vorstellung vom Tod als Schlaf wird der Mensch, der entschla
fen und dessen Lobpreis Gottes verstummt ist, aufwachen, um Gott zu loben und zu ver
ehren.67 

Unter dem Eindruck der Religionsverfolgungen der Makkabäerzeit im 2. Jahrhun
dert v. Chr. hat sich verschärft die Theodizeefrage gestellt: Kann es sein, dass Jahwe Ge

57 Liess 2. 
58 2 Kön 2,1–11. 
59 1 Kön 17,17–20. 
60 Liess 3 (H. d. V.). 
61 Jes 24–27. 
62 Jes 25,6–8. 
63 Jes 5,14; / Jes 25,8. 
64 Jes 26,19. 
65 Jes 26,14. 
66 Dan 12,2–3. 
67 Ijob 3,13; 14,12; / Ps 6,6; / vgl. Jes 26,19; Ps 22,30. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-014 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Vollendung 345 

rechte und Märtyrer, die für ihren Glauben an ihn und ihre Treue zu seinem Gesetz ihr 
Leben gelassen haben, der Totenwelt preisgibt? Die Antwort lautete im Sinn apokalyp
tischer Auferstehungshoffnung: Nein! Zumindest für sie würde es eine Auferstehung zu 
neuem Leben bei Gott geben.68 So sagt der erste der sieben Söhne, deren Mutter ihr Ster
ben für den Glauben „hochgesinnt in der Hoffnung auf den Herrn“ ertrug, zu seinem 
Folterer: „Du Unmensch! Du nimmst uns dieses Leben; aber der König der Welt wird 
uns zu einem neuen, ewigen Leben auferstehen lassen, weil wir für seine Gesetze ge
storben sind.“69 Und der vierte Sohn ergänzt: „Für dich aber gibt es keine Auferstehung 
zum Leben“.70 

Später hat sich die Erwartung postmortaler Gerechtigkeit im Buch der Weisheit dann 
mit der Vorstellung einer Unsterblichkeit der Seele verbunden: 

„Die Seelen der Gerechten aber sind in Gottes Hand und keine Folter kann sie berüh
ren. In den Augen der Toren schienen sie gestorben, ihr Heimgang galt als Unglück, 
ihr Scheiden von uns als Vernichtung; sie aber sind in Frieden. In den Augen der Men

schen wurden sie gestraft; doch ihre Hoffnung ist voll Unsterblichkeit. Ein wenig nur 
werden sie gezüchtigt; doch sie empfangen große Wohltat. Denn Gott hat sie geprüft 
und fand sie seiner würdig. Wie Gold im Schmelzofen hat er sie erprobt und wie ein 
Ganzopfer sie angenommen. Zur Zeit ihrer Heimsuchung werden sie aufleuchten wie 
Funken, die durch ein Stoppelfeld sprühen. Sie werden Völker richten und über Natio
nen herrschen und der Herr wird ihr König sein in Ewigkeit.“71 

Blickt man noch einmal darauf zurück, wie sich die Auferstehungshoffnung Israels ent
wickelt hat, werden vier intuitiv nachvollziehbare Motive deutlich, die Jahwe-Gläubige 
dazu gebracht haben könnten, über die von der Umwelt übernommene Vorstellung ei
nes Totenreiches hinauszugehen. 

• Es fällt ihnen schwer anzunehmen, dass ihre Vorfahren für immer vom Leben ge
trennt sein sollten, in der Scheol für immer verschwunden und somit für sie verloren 
sein sollten. 

• Sie vertrauen auf die Macht und Stärke Jahwes, jeden möglichen Bereich, auch den 
der Totenwelt, mit seinem Leben erreichen und erfüllen zu können. 

• Sie hoffen, dass Gott die Gemeinschaft, die gläubige Menschen mit ihm im irdischen 
Leben schließen, von sich aus nach ihrem Tod fortsetzt. 

• Ihr Gerechtigkeitsgefühl sagt ihnen, dass Gott das Bemühen von Menschen, ihn in 
ihrem irdischen Leben zu bezeugen und ihm zu entsprechen, auch über den Tod hin
aus würdigen wird. 

Darüber hinaus liegt es aufgrund des ausgeprägten Gemeinschaftssinns durchaus im 
Horizont der Gläubigen, nicht nur die Auferweckung einzelner Gerechter, sondern die 
des ganzen Volkes Israel, ja der gesamten Menschheit in den Blick zu nehmen, und zwar 

68 2 Makk 7,9–14. 
69 2 Makk 7,20; / 7,9. 
70 2 Makk 7,14. 
71 Weish 3,1–8. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-014 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


346 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

als eine Auferweckung zum Leben in Fülle. Diese Hoffnung kommt besonders deutlich 
im dritten Teil des Buches Jesaja zum Ausdruck, in dem der Herr seinem Volk Israel ver
heißt, der Zion werde Licht der Völker sein: 

„Steh auf, werde licht, denn es kommt dein Licht und die Herrlichkeit des Herrn geht 
strahlend auf über dir. Denn siehe, Finsternis bedeckt die Erde und Dunkel die Völker, 
doch über dir geht strahlend der Herr auf, seine Herrlichkeit erscheint über dir. Natio
nen wandern zu deinem Licht und Könige zu deinem strahlenden Glanz. Erhebe deine 
Augen ringsum und sieh: Sie alle versammeln sich, kommen zu dir. […] Nicht mehr die 
Sonne wird dein Licht sein, um am Tage zu leuchten, noch wird dir der Mond als heller 
Schein leuchten, sondern der Herr wird dir ein ewiges Licht sein und dein Gott dein 
herrlicher Ganz.“72 

Bei der Völkerwallfahrt zum Zion wird der Herr, der in Herrlichkeit erscheint, die Welt 
verwandeln. Er wird aus dem Himmel, der Erde und Jerusalem einen neuen Himmel, 
eine neue Erde und ein neues Jerusalem machen: 

„Ja, siehe, ich erschaffe einen neuen Himmel und eine neue Erde. Man wird nicht mehr 
an das Frühere denken, es kommt niemand mehr in den Sinn. Vielmehr jubelt und 
jauchzt ohne Ende über das, was ich erschaffe! Denn siehe, ich erschaffe Jerusalem 
zum Jauchzen und sein Volk zum Jubel.“73 

In dieser erneuerten Welt wird es weder natürliche noch sittliche Übel geben. Sie wird 
ein Paradies sein: 

„Der Wolf findet Schutz beim Lamm, der Panther liegt beim Böcklein. Kalb und Lö
we weiden zusammen, ein kleiner Junge leitet sie. Kuh und Bärin nähren sich zusam

men, ihre Jungen liegen beieinander. Der Löwe frisst Stroh wie das Rind. Der Säugling 
spielt vor dem Schlupfloch der Natter und zur Höhle der Schlange streckt das Kind sei
ne Hand aus. Man tut nichts Böses und begeht kein Verbrechen auf meinem ganzen 
heiligen Berg; denn das Land ist erfüllt von der Erkenntnis des Herrn, so wie die Was

ser das Meer bedecken.“74 

Dann wird der Herr besonders auf die Armen blicken.75 Deshalb hat er bereits seinen 
Gesalbten, den Messias, den Christus, gesandt, 

„um den Armen frohe Botschaft zu bringen, um die zu heilen, die gebrochenen Her
zens sind, um den Gefangenen Freilassung auszurufen und den Gefesselten Befreiung, 
[…], um alle Trauernden zu trösten, den Trauernden Zions Schmuck zu geben anstelle 
von Asche, Freudenöl statt Trauer, ein Gewand des Ruhms statt eines verzagten Geis
tes“76. 

72 Jes 60,1–4.19. 
73 Jes 65,17f. 
74 Jes 11,6–9; vgl. 65,25. 
75 Jes 66,2. 
76 Jes 61,1–3. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-014 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Vollendung 347 

Literatur 

Gerhard Lohfink: Am Ende das Nichts. Über Auferstehung und ewiges Leben, 6. Auflage 2018. 
Kathrin Liess, Art: Auferstehung (AT), in: Das Wissenschaftliche Bibellexikon im Internet 

(www.wibilex.de), 2005. 

3.2.2 Vorstellungen im Neuen Testament 

Auch im Neuen Testament nimmt das Thema des Gerichts Gottes breiten Raum ein. Sei
ne verschiedenen Aspekte bedürfen, wie sich zeigen wird, einer umfassenden Deutung 
(Kap. 3.2.2.1). Durch den Glauben an die Auferstehung Jesu erhält die alttestamentliche 
Hoffnung auf eine allgemeine Auferweckung der Toten ein völlig neues Fundament und 
wird zur christlichen Hoffnung schlechthin (Kap. 3.2.2.2). 

3.2.2.1 Das endzeitliche Gericht Gottes 
Wie im Alten so ist auch im Neuen Testament die Rede vom Gericht Gottes oder von Gott 
als Richter selbstverständlich als metaphorische Rede aufzufassen. Sie „knüpft an alttes
tamentliche beziehungsweise antik-jüdische Vorstellungen an“ und betrifft „den heilen 
oder heillosen Zustand der Gottesbeziehung des Menschen“.77 Obwohl die Botschaft Jesu 
vom Reich Gottes insofern „rettende Botschaft ist, als sie den gesellschaftlich Unterprivi
legierten Gottes unbedingte Zuwendung verheißt und den Unrechttätern Gottes Barm
herzigkeit“, gehören zu ihr Gerichtsworte, „die an die Klugheit der Hörer appellieren und 
sie eindrücklich zur Umkehr auffordern“.78 So fordert Jesus etwa dazu auf, nicht zu rich
ten, um nicht selbst gerichtet zu werden, oder sich der Armen anzunehmen, solange es 
noch Zeit ist.79 Für das Bestehen im nahen Gericht ist es entscheidend, den Willen des 
Vaters im Himmel zu tun.80 Da im Zentrum der Botschaft Jesu „die Rettung des Men
schen steht“ und die Hoffnung vorherrscht, „dass niemand verloren gehe“, „ist es un
wahrscheinlich, dass Jesus Spekulationen über das Auftreten der endzeitlichen Richter
gestalt des Menschensohns teilte […] oder gar in verhüllender Weise sich selbst als die
sen Richter ankündigte“.81 Die Androhung im Gleichnis vom Gericht des Menschensoh
nes über die Völker, dass die schlechten Menschen im Gegensatz zu den gerechten „zur 
ewigen Strafe“ weggehen werden82, stammt also höchstwahrscheinlich nicht von Jesus 
selbst. 

In der sogenannten synoptischen Apokalypse83, der zufolge beim künftigen Gericht 
der Menschensohn seine „Auserwählten“ versammeln oder der königliche Christus die 

77 Wehnert 1f. 
78 Ebd. 3f. 
79 Mt 7,1; / Lk 16,19–31. 
80 Mt 7,21. 
81 Wehnert 4. 
82 Mt 25,46. 
83 Mk 13; Mt 24; Lk 21; vgl. Lk 17,20–37. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-014 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.wibilex.de/
https://doi.org/10.14361/9783839443149-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.wibilex.de/


348 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Gesegneten von den Verfluchten trennen wird84, akzentuieren die Evangelisten unter
schiedlich, was es in der Endzeit zu tun gilt. Während für Markus das Bekenntnis zu 
Christus dann richtig verstanden ist, „wenn die Christen ihren Weg durch die Welt in der 
Nachfolge des leidenden und sterbenden Christus gehen“, also bereit sind, sich selbst zu 
verleugnen, ihr Kreuz auf sich zu nehmen und so Jesus nachzufolgen85, ist für Matthäus 
„das genaue Befolgen der von Christus gelehrten und gelebten Gerechtigkeit, die dem 
göttlichen Willen entspricht“, wichtig86: Es geht darum, den Willen Gottes zu erfüllen 
und sogar die Feinde zu lieben und für sie zu beten.87 Für Lukas wiederum ist entschei
dend, dass sich der Mensch, sei er Jude oder Nichtjude, „von der Liebe und Barmherzig
keit Gottes, die ihm in Jesus und dessen geisterfüllten Zeugen begegnet, anrühren lässt 
und zu einer neuen Lebensorientierung (metanoia) findet“88. Durch die Begegnung mit 
Gott sollen die sozialen Beziehungen fortan von der Barmherzigkeit geprägt sein.89 „Den 
Ernst solcher Umkehr schärft Lukas dadurch ein, dass er neben dem allgemeinen end
zeitlichen Gericht ein individuelles Gericht kennt, bei dem der Mensch unmittelbar nach 
seinem Tod Lohn oder Strafe empfängt.“90 So wird im Beispiel vom reichen Mann und 
vom armen Lazarus letzterer, als er stirbt, von den Engeln in Abrahams Schoß getragen, 
während der Reiche unmittelbar nach seinem Tod in die Unterwelt kommt, wo er qual
volle Schmerzen leidet.91 Auch verspricht Jesus dem Verbrecher, der mit ihm am Kreuz 
hingerichtet wird und sich vertrauensvoll an ihn wendet, noch am selben Tag mit ihm im 
Paradies zu sein.92 

Nach dem Johannesevangelium vollzieht sich „das Gericht über die Menschen bereits 
in der Gegenwart. Das Kriterium ist jedoch nun christologischer Art: Wer an Jesus als 
den von Gott gesandten Sohn des himmlischen Vaters glaubt, gehört zu den Geretteten 
und wird nicht gerichtet“93; wer aber nicht glaubt, ist schon gerichtet, weil er nicht an 
den Namen des einzigen Sohnes Gottes geglaubt hat.94 

„Dass der Mensch durch seine Öffnung oder sein Verschlossen-Bleiben gegenüber dem 
göttlichen Sohn sich selbst das Urteil spricht, schließt für Johannes den Gedanken ei
nes künftigen Gerichts nicht aus.95 Denn das Bekenntnis des Menschen zu Christus 
kann ohne Frucht bleiben – nämlich ohne eine dem Glauben entsprechende Lebens
praxis, die von gegenseitiger Zuwendung (agapē) bestimmt sein soll (Joh 15,9–17) –, 
sodass seine rettende Christusbeziehung verdorrt (Joh 15,6). Andererseits bleibt Hoff
nung für die, die ohne Glauben sind. Denn der von Christus nach seiner Erhöhung am 
Kreuz gesandte ,Paraklet‘ (eine johanneische Bezeichnung für den heiligen Geist) wird 

84 Mk 13,27; / Mt 25,31–45. 
85 Mk 8,34; vgl. 13,9–13. 
86 Wehnert 6f. 
87 Mt 7,21; / Mt 5,44. 
88 Wehnert 7. 
89 Vgl. Lk 19,1–10. 
90 Wehnert 7. 
91 Lk 16,19–31. 
92 Lk 23,39–43. 
93 Wehnert 7. 
94 Joh 3,18; vgl. 3,36; 5,24. 
95 Joh 5,27–29; Joh 12,48. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-014 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Vollendung 349 

die Menschen weiterhin über das Gericht belehren (Joh 16,8). Die Rettung jedes einzel
nen ist möglich, weil der zu Gott erhöhte Christus ,alle‘ zu sich ziehen will (Joh 12,32).“96 

Für Johannes besteht also trotz des Gerichts die Möglichkeit, dass alle Menschen durch 
das Wirken des erhöhten Herrn und des Heiligen Geistes erlöst und mit Gott versöhnt 
werden. Auch in den Paulusbriefen, im Hebräerbrief und in den katholischen Briefen fin
det sich einerseits die Erwartung eines Gerichts, bei dem sich alle Menschen vor Gott für 
ihr Leben zu verantworten haben, und andererseits der Gedanke, dass alle gerettet wer
den und das ewige Leben erlangen. Der Gedanke des Gerichts macht deutlich, „dass das 
Tun des Menschen nicht beliebig sein kann“, dass seine Heilsverfassung auch „wesentlich 
durch seine Werke“, das heißt letztlich von ihm selbst mitbestimmt wird.97 Wenn aber 
der Mensch seine Würde als Geschöpf und Ebenbild Gottes nicht verlieren kann, „also 
zwischen ihm und seinen nichtswürdigen Taten zu unterscheiden bleibt“, stellt sich die 
Frage, „ob die Verurteilung des Sünders im Gericht das letzte Wort des liebenden Gottes 
über ihn sein kann“.98 

„Die frühe Kirche (seit Origenes) hat daher das – dogmatisch bis heute strittige – Theo
logumenon einer ,Allversöhnung‘ (apokatastasis pantōn, der Begriff im Neuen Testa
ment nur einmal unspezifisch in Apg 3,21) entwickelt, wonach den Gottlosen eine zeit
lich befristete Strafe widerfährt und sie anschließend von Gott durch völlige ,Wieder

herstellung‘ in ihren schöpfungsgemäßen Zustand zurückversetzt werden. Diese Lehre 
knüpft vor allem an paulinische und nachpaulinische Aussagen an, unter anderem an 
Röm 8,18–25 (Befreiung der Schöpfung von der Vergänglichkeit); Röm 11,32 (Gott will 
sich aller erbarmen); 1 Kor 15,20–28.54–57 (,Gott ist alles in allem‘, ,verschlungen ist der 
Tod vom Sieg‘); Eph 1,10; Kol 1,20 (durch Christus soll alles versöhnt werden mit Gott), 
in denen das Christusgeschehen als universales, nichts und niemanden aussparendes 
Rettungsgeschehen beschrieben wird.“99 

Wie lassen sich aber diese schöpfungstheologischen Hoffnungen, die schon die Jesustradition 
prägen und in denen die Allversöhnungs-Lehre wurzelt, mit der dualistischen Vorstellung 
eines Gottesgerichts verbinden, bei dem es den schlechten Menschen schlecht und den 
guten Menschen gut ergeht? Als Exeget des Neuen Testaments sieht Jürgen Wehnert eine 
Möglichkeit darin, die Verbindung des Gerichts- mit dem Allversöhnungsgedanken „mit 
Hilfe des jüdischen 

Grundsatzes“ herzustellen, „wonach das Maß von Gottes Güte größer ist als das 
seiner strengen Gerechtigkeit.100 Gott ist nicht willkürlich, sondern gerecht, aber er ist 
nicht gerecht um der Bestrafung willen, sondern um die Würde und Verantwortung 
seiner Geschöpfe zur Geltung zu bringen.“101 Wie es möglich ist, das Problem, dass im 
Neuen Testament eine Spannung zwischen Aussagen über einen doppelten Ausgang 

96 Wehnert 8. 
97 Wehnert 9. 
98 Ebd. 
99 Wehnert 9f. 
100 Vgl. Tosefta, Sota 4,1. 
101 Wehnert 10. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-014 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


350 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

beim Gericht Gottes und Aussagen über die Rettung aller besteht, letztlich zugunsten der 
Allversöhnung zu lösen, wird gleich weiter unten systematisch zu vertiefen sein.102 

Literatur 

Jürgen Wehnert: Art. Gericht Gottes (NT), in: Das Wissenschaftliche Bibellexikon im Inter
net (www.wibilex.de), 2011. 

3.2.2.2 Die christliche Auferstehungshoffnung 
Zur Zeit Jesu waren verschiedene Vorstellungen vom Ende des Menschen und der Welt 
in Umlauf. Besonders bedeutsam ist dabei die apokalyptische Auferstehungshoffnung gewe
sen. 

„In der außerbiblischen Literatur wird die Auferstehung der Toten breit entfaltet und 
ausgemalt. Zum Hintergrund gehört durchweg die große Not der Endzeit. Für die Apo
kalyptik typische, häufig wiederkehrende Motive sind: Die Erde öffnet sich, Felsen bre
chen auf. Die Toten kommen aus den Gräbern bzw. aus den Schlünden der Unterwelt. 
[…] Alle werden versammelt zum Gericht. Die Leiber werden verwandelt. Die Gerech
ten werden herrlich aussehen, die Zeit lässt sie nicht mehr altern, sie ,sind den Engeln 
gleich und gleich den Sternen‘ (syrBar 51,10), die Bösen bieten einen schlimmen An
blick.“103 

Umstritten war innerhalb der Apokalyptik, ob alle Toten oder nur die Gerechten auferste
hen. Auch wurde die Auferstehung von einigen überhaupt bestritten, etwa von den Sad
duzäern im Unterschied zu den Pharisäern. Im Streitgespräch mit Jesus, bei dem sie die 
Auferstehung durch ein konstruiertes Beispiel ad absurdum führen wollen, hält er ihnen 
vor: 

„Ihr irrt euch, ihr kennt weder die Schrift noch die Macht Gottes. Wenn nämlich die 
Menschen von den Toten auferstehen, heiraten sie nicht, noch lassen sie sich heira
ten, sondern sind wie Engel im Himmel. Dass aber die Toten auferstehen, habt ihr das 
nicht im Buch des Mose gelesen, in der Geschichte vom Dornbusch, in der Gott zu Mo

se spricht: Ich bin der Gott Abrahams, der Gott Isaaks und der Gott Jakobs? Er ist kein 
Gott von Toten, sondern von Lebenden. Ihr irrt euch sehr.“104 

Dass der Gott des Lebens kein Gott von Toten ist, bedeutet, dass die Verstorbenen leben, 
und zwar nicht auf irdische Weise und in irdischen Verhältnissen, sondern gleichsam 
wie Engel. 

102 Kap. 3.3. 
103 Nocke 428. 
104 Mk 12,24–27. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-014 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.wibilex.de/
https://doi.org/10.14361/9783839443149-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.wibilex.de/


3. Die Vollendung 351 

Dazu passt, was Paulus Gemeindemitgliedern in Korinth, die zwar an die Auferste
hung Jesu von den Toten glauben, aber sagen: „Eine [allgemeine] Auferstehung der Toten 
gibt es nicht“, erwidert: 

„Wenn es keine Auferstehung der Toten gibt, ist auch Christus nicht auferweckt wor
den. Ist aber Christus nicht auferweckt worden, dann ist unsere Verkündigung leer, leer 
auch euer Glaube.“105 

Wenn Christus nicht auferweckt worden ist, dann wären laut Paulus Christen erbärm
licher daran als alle anderen Menschen. Denn ihr Glaube wäre nutzlos, sie wären noch 
in ihren Sünden und die Entschlafenen wären verloren. Es ist für Paulus aber gewiss, 
dass aufgrund der Auferstehung Christi nicht nur alle Christen, sondern alle Menschen 
überhaupt von den Toten auferstehen werden: 

„Nun aber ist Christus von den Toten auferweckt worden als der Erste der Entschla
fenen. Da nämlich durch einen Menschen der Tod gekommen ist, kommt durch einen 
Menschen auch die Auferstehung der Toten. Denn wie in Adam alle sterben, so werden 
in Christus alle lebendig gemacht werden.“106 

Wie durch den ersten Adam die Sünde und durch sie der Tod zu allen Menschen gekom
men ist, weil alle sündigten, kommt es nach Paulus durch die gerechte Tat des zweiten 
Adam, Jesus Christus, für alle Menschen zur Gerechtsprechung, die ewiges Leben schenkt.107 

Bei der Vollendung der Einzelnen gibt es nach Paulus „eine bestimmte Reihenfolge: 
Erster ist Christus, dann folgen, wenn Christus kommt, alle, die zu ihm gehören. Da
nach kommt das Ende, wenn er jede Macht, Gewalt und Kraft entmachtet hat und seine 
Herrschaft Gott, dem Vater, übergibt.“108 Da Paulus mit den anderen frühen Christen 
im Sinne der Parusie (Naherwartung) damit rechnet, zu sterben, bevor Christus wieder
kommt, unterscheidet er zwischen Auferweckung der Toten und bloßer Verwandlung: 

„Seht, ich enthülle euch ein Geheimnis: wir werden nicht alle entschlafen, aber wir wer
den alle verwandelt werden – plötzlich, in einem Augenblick, beim letzten Posaunen
schall. Die Posaune wird erschallen, die Toten werden als Unverwesliche auferweckt, 
wir aber werden verwandelt werden.“109 

Das entscheidend Gemeinsame der schon Entschlafenen und der noch Lebenden besteht 
für Paulus also in einer Verwandlung. 

Am Ende der Zeiten wird Christus als letzten Feind des Lebens den Tod für immer 
entmachten und „sich dem unterwerfen, der ihm alles unterworfen hat [nämlich Gott], 

105 1 Kor 15,13f. 
106 1 Kor 15,20–22. 
107 Röm 5,12.18.21. 
108 1 Kor 23f. 
109 1 Kor 51f. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-014 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


352 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

damit Gott alles in allem sei“110. Dann wird sich das Leben in allen und allem endgültig 
durchgesetzt haben, weshalb man jetzt schon jubeln kann: 

„Tod, wo ist dein Sieg? Tod, wo ist dein Stachel?“111 

Durch Jesus Christus hat Gott uns allen bereits den Sieg über Sünde und Tod ge
schenkt.112 

Auf die mögliche Frage, wie die Toten auferweckt werden und was sie für einen Leib 
haben, antwortet Paulus mit dem Beispiel von einem Samen- oder Weizenkorn, das nicht 
lebendig wird, wenn es nicht stirbt.113 

„So ist es auch mit der Auferstehung der Toten. Was gesät wird, ist verweslich, was auf
erweckt wird, unverweslich. Was gesät wird, ist armselig, was auferweckt wird, herr
lich. Was gesät wird, ist schwach, was auferweckt wird, ist stark. Gesät wird ein irdi
scher Leib, auferweckt ein überirdischer Leib. Wenn es einen irdischen Leib gibt, gibt es 
auch einen überirdischen. So steht es auch in der Schrift: Adam, der erste Mensch, wur
de ein irdisches Lebewesen. Der letzte Adam wurde lebendig machender Geist. Aber 
zuerst kommt nicht das Überirdische; zuerst kommt das Irdische, dann das Überirdi
sche. Der erste Mensch stammt von der Erde und ist Erde; der zweite Mensch stammt 
vom Himmel. Wie der von der Erde irdisch war, so sind es auch seine Nachfahren. Und 
wie der vom Himmel himmlisch ist, so sind es auch seine Nachfahren. Wie wir nach 
dem Bild des Irdischen gestaltet wurden, so werden wir auch nach dem Bild des Himm

lischen gestaltet werden.“114 

Bei Tod und Auferstehung geht es um den Übergang und die Verwandlung von einem 
irdischen zu einem überirdischen Wesen. Wie alle Menschen körperlich dem ersten Adam 
gleichgestaltet sind, werden alle Menschen nach Tod und Auferstehung leiblich dem letz
ten Adam gleichgestaltet sein. Durch seine Auferstehung wurde Jesus Christus zu leben
dig machendem Geist (griech. pneuma zôopoioun), weshalb alle Menschen einen geisti
gen oder geistlichen Leib (griech. soma pneumatikon) als Auferstehungsleib besitzen wer
den. Damit stellt Paulus die Verbindung vom auferstandenen Christus zum Heiligen 
Geist, dem Pneuma, her. Jeder Mensch wird im Geist oder vom Geist Jesus Christus, dem 
menschlichsten Menschen, gleichgestaltet. Nach Paulus ist es auch der jedem Menschen 
einwohnende Geist Gottes, der die Auferstehung des Menschen als solche bewirkt. 

„Wenn aber der Geist dessen in euch wohnt, der Jesus von den Toten auferweckt hat, 
dann wird er, der Christus von den Toten auferweckt hat, auch eure sterblichen Leiber 
lebendig machen, durch seinen Geist, der in euch wohnt.“115 

110 1 Kor 15,28. 
111 1 Kor 15,55. 
112 1 Kor 15,56f. 
113 1 Kor 15,35–37. 
114 1 Kor 15,42–49. 
115 Röm 8,11. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-014 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Vollendung 353 

Da der Geist, durch den der Vater die Menschen auferweckt und seinem Sohn ähnlich 
macht, den Menschen innewohnt, geschieht Auferweckung als Verlebendigung von innen 
her.116 Diese Verlebendigung beginnt bereits im irdischen Leben, wie Paulus deutlich 
macht. Denn diejenigen, die sich in ihrem Leben vom Geist bestimmen lassen, trachten 
nach dem, was dem Geist entspricht. Ihr Trachten führt schon im Diesseits „zu Leben 
und Frieden“117. Wenn Menschen sich in diesem Leben auf den Geist Gottes, der ihnen 
einwohnt und kein anderer als der Geist Christi ist, einlassen, werden sie jetzt schon in
nerlich lebendiger und von überwiegend irdischen in stärker pneumatische Wesen ver
wandelt. 

Auf dieser Linie ist auch die präsentische Eschatologie in den johanneischen Schriften 
zu verstehen, die es neben einer futurischen gibt und die älter ist als diese. Ihr zufolge 
beginnt das ewige Leben nicht erst nach dem Tod, auch wenn die Auferweckung erst am 
Jüngsten Tag erfolgen wird. So spricht Jesus: 

„Wer mein Wort hört und dem glaubt, der mich gesandt hat, hat das ewige Leben; er 
kommt nicht ins Gericht, sondern ist aus dem Tod ins Leben hinübergegangen.“118 

Wer glaubt, hat bereits das ewige Leben, und Jesus wird ihn am Jüngsten Tag auferwe
cken.119 Die Vollendung hat bereits begonnen (präsentische Eschatologie), steht aber 
auch noch aus (futurische Eschatologie). Auch im Johannesevangelium hat die präsen
tische Eschatologie mit dem Wirken des Geistes zu tun. Denn was „aus dem Geist geboren 
ist, das ist Geist“.120 Der Geist aber weht in dieser Welt unter Menschen, wo er will, so 
dass jederzeit eine Geburt aus ihm möglich ist.121 „In einer späteren Phase kommt dann 
– möglicherweise in Auseinandersetzung mit gnostisch-enthusiastischen Strömungen 
– auch die noch ausstehende Vollendung [deutlicher] in den Blick.“122 So verspricht 
Jesus seinen Jüngern in seiner ersten Abschiedsrede: 

„Im Haus meines Vaters gibt es viele Wohnungen. Wenn es nicht so wäre, hätte ich 
euch dann gesagt: Ich gehe, um einen Platz für euch vorzubereiten? Wenn ich gegan
gen bin und einen Platz für euch vorbereitet habe, komme ich wieder und werde euch 
zu mir holen, damit auch ihr dort seid, wo ich bin.“123 

An einigen Stellen knüpft die futurische Eschatologie auch sehr deutlich an die apoka
lyptische Szenerie an und unterscheidet hinsichtlich des Gerichts zwischen Guten und 
Bösen: 

116 Vgl. Nocke 432. 
117 Röm 8,6. 
118 Joh 5,24. 
119 Joh 6,47; / Joh 6,39f.44.54. 
120 Joh 3,6. 
121 Vgl. Joh 3,8. 
122 Nocke 433. 
123 Joh 14,3. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-014 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


354 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

„Denn wie der Vater das Leben in sich hat, so hat er auch dem Sohn gegeben, das Leben 
in sich zu haben. Und er hat ihm Vollmacht gegeben, Gericht zu halten, weil er der 
Menschensohn ist. Wundert euch nicht darüber! Die Stunde kommt, in der alle, die 
in den Gräbern sind, seine Stimme hören und herauskommen werden: Die das Gute 
getan haben, werden zum Leben auferstehen, die das Böse getan haben, werden zum 
Gericht auferstehen.“124 

Beim künftigen Gericht wird Jesus Christus als der Menschensohn der Richter sein. 
Eine ähnliche Spannung zwischen präsentischer und futurischer Eschatologie 

zeichnet sich im ersten Johannesbrief ab. Einerseits hebt der Brief die Gegenwart des 
Heils hervor. Sein Verfasser rechnet sich zu einer Gruppe christlicher Lehrer, die von 
sich sagen: „Wir aber haben Gemeinschaft mit dem Vater und mit seinem Sohn Jesus 
Christus”.125 Diese Gemeinschaft ist eine Gemeinschaft mit Gott in der Liebe, weshalb der 
Brief in seinem Zentrum zur Liebe auffordert: 

„Geliebte, wir wollen einander lieben; denn die Liebe ist aus Gott und jeder, der liebt, 
stammt von Gott und erkennt Gott. Wer nicht liebt, hat Gott nicht erkannt; denn Gott 
ist Liebe. […] Niemand hat Gott je geschaut; wenn wir einander lieben, bleibt Gott in 
uns und seine Liebe ist in uns vollendet. Daran erkennen wir, dass wir in ihm bleiben 
und er in uns bleibt: Er hat uns von seinem Geist gegeben. Wir haben geschaut und 
bezeugen, dass der Vater den Sohn gesandt hat als Retter der Welt. Wer bekennt, dass 
Jesus der Sohn Gottes ist, in dem bleibt Gott und er bleibt in Gott.“126 

Wer liebt, lebt bereits in Gemeinschaft mit Gott, da Gott die Liebe ist. Wenn Menschen 
einander lieben, bleibt Gott in ihnen und vollendet seine Liebe in ihnen. Das gilt nicht 
nur von gläubigen Christen, sondern von allen Menschen. Denn Gott hat seine Liebe zu 
den Menschen dadurch offenbart, dass er seinen einzigen Sohn nicht nur als Retter eini
ger Menschen, sondern als Retter der Welt gesandt hat.127 „Er ist wirklich der Retter der 
Welt“, wie das Johannesevangelium sagt.128 Durch das Bekenntnis zu Jesus als dem Sohn 
Gottes haben Christen die zusätzliche Gewissheit, dass Gott in ihnen ist und bleibt und 
dass sie in Gott bleiben. Die Erfahrung, schon im Reich Gottes zu leben, hängt auch in 
diesem Brief mit dem Geist zusammen.129 Menschen können einander so lieben, dass 
Gott in ihnen ist und sie in Gott sind, weil er ihnen schon von seinem Geist gegeben hat. 

Andererseits kennt der erste Johannesbrief auch eine Zukunftshoffnung, die über die 
gegenwärtige Erfahrung der Glaubenden hinausgeht. Zur erhofften künftigen Existenz 
gehört die Schau Gottes und die vollständige Angleichung an Gott oder Verähnlichung mit 
ihm: 

124 Joh 5,26–29. 
125 1 Joh 1,3. 
126 1 Joh 4,7f.12-14. 
127 Vgl. 1 Joh 4,9; Joh 3,17. 
128 Joh 4,42. 
129 1 Joh 4,13. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-014 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Vollendung 355 

„Jetzt sind wir Kinder Gottes. Aber was wir sein werden, ist noch nicht offenbar ge
worden. Wir wissen, dass wir ihm gleich sein werden, wenn er offenbar wird; denn wir 
werden ihn sehen, wie er ist.“130 

Alle Menschen sind Kinder Gottes und werden Gott ähnlich sein, weil sie ihn schauen 
werden, wie er in sich und an sich ist. 

Auch wenn die endgültige Vollendung für den einzeln Menschen und für die Welt 
als ganze noch aussteht, hat die Gottesherrschaft auf Erden und mit ihr die Vollendung 
schon begonnen. Jesus Christus hat sich zum „eschatologischen Freudenboten“ gemacht 
und einen liebenden, barmherzigen Gott verkündet.131 Es gilt die Dialektik von schon und 
noch nicht, und die Beachtung nur eines einzigen Aspektes würde dem Ganzen nicht ge
recht werden. Die Verheißung zukünftiger Vollendung ermöglicht jetzt schon neues ethi
sches Handeln. 

„Die hereinbrechende, in ihrer Vollendung aber noch ausstehende Gottesherrschaft 
prägt und gestaltet das soziale Miteinander im Hier und Heute entscheidend mit. Neu
es ethisches Handeln im Alltag wird möglich, weil und insofern die Verheißung der 
großen und endgültigen Befreiung alte Verkrustungen aufbricht und bereits jetzt die 
ersten Schritte in diese Richtung gehen lässt.“132 

Die Themen, die damit im Alten und im Neuen Testament im Zusammenhang der Voll
endung angeklungen sind, gilt es nun im Einzelnen systematisch auszulegen und zu prä
zisieren. 

Literatur 

Matthias Remenyi: Auferstehung denken. Anwege, Grenzen und Modelle personaleschatologi
scher Theoriebildung, 2016. 

3.3 Die Vollendung des Einzelnen und der Welt 

Zu den biblischen Aspekten der Vollendung, die es hier im theologischen Teil systema
tisch zu entfalten und zu erklären gilt, gehören der Tod (Kap. 3.3.1), die leibliche Aufer
stehung (Kap. 3.3.2), das Gericht (Kap. 3.3.3), die Hölle (Kap. 3.3.4), die Allerlösung (Kap. 
3.3.5), das Fegfeuer (Kap. 3.3.6), die Vollendung der Welt (Kap. 3.3.7), der Himmel (Kap. 
3.3.8) und der himmlische Lohn (Kap. 3.3.9). 

130 1 Joh 3,2. 
131 Remenyi 210. 
132 Ebd. 216. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-014 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

