
Hans Peter Hahn*

Die versteckte Gabe**

Über einige Irrtümer zum Konzept der ›Gabenökonomie‹

Der bald 100 Jahre alte Essay zur Gabe von Marcel Mauss hat eine lange und von unter-
schiedlichen Interpretationen geprägte Geschichte. Weder handelt es sich um eine Studie zu
Religionen noch zu Politik oder universellen Regeln. Diese Studie beschreibt auch nicht die
Wirtschaftsform einer Epoche vor der Einführung des Geldes. Die heute zunehmende
Bedeutung der Gabentheorie erklärt sich vielmehr durch die breite Anwendbarkeit in
modernen Gesellschaften trotz der Dominanz von Finanztransaktionen.

Schlagwörter: Gaben, Wirtschaftsgeschichte, Ethnologie der Transaktionsformen

The Hidden Character of the Gift

Almost 100 years old, Marcel Mauss` essay on the gift has a long history marked by differ-
ent interpretations. It is neither a study of religions nor of politics nor of universals. Nor
does this study describe an assumed economic principle from a hypothetical era before the
invention of money. The increasing importance of gift theory in the present is rather
explained by its broad applicability, even in modern societies. Despite the dominance of
financial transactions, the gift theory is vital and operational nowadays.

Keywords: Gifts, Economic History, Ethnology of Transaction Forms

Einleitung

Marcel Mauss, der im Jahr 1925 einen bahnbrechenden Essay mit dem einfachen
Titel ›Die Gabe‹ (Mauss 1968) vorlegte, ist ein in mehrfacher Hinsicht ungewöhn-
licher Vertreter der Ethnologie oder Kulturanthropologie (vgl. Petermann 2004:
851–854). Wie hier einleitend zu zeigen sein wird, gilt das sowohl für seine intel-
lektuelle Biografie als auch für sein wichtigstes Werk, den erwähnten Essay, der

1.

* Prof. Dr. Hans Peter Hahn, Institut für Ethnologie der Goethe Universität Frankfurt am
Main, Norbert-Wollheim-Platz 1, 60323 Frankfurt am Main, Tel.:
+49-(0)69-798-33072, E-Mail: hans.hahn@em.uni-frankfurt.de, Forschungsschwer-
punkte: Westafrika (Burkina Faso, Ghana, Togo), Materielle Kultur, ethnologische
Museen, Konsum, Migration und Mobilität, Globalisierung.

** Beitrag eingereicht am 22.06.2020 nach doppelt verdecktem Gutachterverfahren
überarbeitete Fassung angenommen am 06.01.2021. Dieser Beitrag basiert zum Teil auf
Forschungen im Kontext des DFG geförderten Graduiertenkollegs »Wert und
Äquivalent«. Für die Ermöglichung dieser Forschung sei der fördernden Institution
herzlich gedankt. Insbesondere sei in diesem Zusammenhang auf die fruchtbare
Kooperation mit Mario Schmidt und Emanuel Seitz hingewiesen (Hahn/Schmidt/Seitz
2015).

zfwu 22/1 (2021), 28–45, DOI: 10.5771/1439-880X-2021-1-28

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2021-1-28 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 14.01.2026, 18:22:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2021-1-28


im Mittelpunkt dieses Beitrags steht. Trotz seines disziplinübergreifenden Charak-
ters kann der Gabe-Essay als ein Gründungsdokument der Ethnologie in Frank-
reich gelesen werden, und es ist gleichermaßen angemessen, diesen kurzen, aber
sehr dicht geschriebenen Text als ein Fundament einer neuen Wirtschaftsanthro-
pologie zu verstehen, der die stereotypen und wenig fruchtbaren früheren, an evo-
lutionären Konzepten orientierten Ansätze weit hinter sich ließ.

Die besondere Stellung von Mauss als Forscherpersönlichkeit und insbesondere
die fachübergreifende Art seiner Argumentation im Gabe-Essay haben dazu
geführt, dass in den Jahrzehnten danach sehr unterschiedliche, zum Teil kaum
überzeugende Interpretationen dieses Werks vorgelegt wurden. Eine erste These
dieses Beitrags positioniert sich kritisch zu manchen dieser Auslegungen. So ist die
zumindest vorübergehend vorherrschende Praxis, die Gabe als Phänomen der
›nicht-westlichen‹ Kulturen zu betrachten, ein Resultat einer problematischen
›Ethnologisierung‹ des Gabe-Essays. Anstelle dessen, so das zentrale Argument
dieses Beitrags, ist die Gabe eine universelle Basis aller Gesellschaften, auch wenn
ihre Bedeutung in kapitalistischen Systemen oft überdeckt oder marginalisiert
wird. Deshalb bezieht sich die zweite These auf die weite Verbreitung der Gabe.
Um ihre Wirksamkeit in der Gegenwart des 21. Jahrhunderts herauszuarbeiten,
bedarf es jedoch eines erweiterten Verständnisses, das sich sowohl von ethnologi-
schen Paradigmata löst als auch die Kontexte der von Mauss selbst gegebenen
Fallbeispiele hinter sich lässt. Das zentrale Argument dieses Artikels ist mithin,
dass sich Waren und Gaben empirisch nicht eindeutig trennen lassen und sich
gabenartige Züge vielfach auch im Warenverkehr finden.

Für die Begriffe ›Ware‹ und insbesondere für ›Gabe‹ kann an dieser Stelle keine
Definition gegeben werden, da unterschiedliche und zum Teil einander widerspre-
chende Definitionen selbst Gegenstand dieses Artikels sind. Genauer geht es im
Folgenden darum, wie verschiedene Autor*innen jeweils bestimmte Praktiken und
Wertordnungen mit den Begriffen ›Gabe‹ bzw. ›Ware‹ verknüpft haben. Daraus
ergibt sich eine weitere, für diesen Beitrag wesentliche Dimension: die Ideologien
der Gaben. Trotz einer bald einhundertjährigen Diskussion gibt es bis heute keine
allgemein anerkannten theoretischen Konzepte von ›Gabe‹ oder ›Ware‹. Insbeson-
dere mangelt es an einer kohärenten Erklärung dazu, wie sich diese Phänomene
zueinander verhalten. Sind es tendenziell voneinander abgetrennte ›Sphären‹, wie
es in der Ethnologie seit den 1950er Jahren mit Verweis auf Paul Bohannan viel-
fach vermutet wurde, oder handelt es sich um einander überlappende, gelegentlich
aber auch konkurrierende Beschreibungen von Praktiken, wie es in diesem Beitrag
in Anlehnung an Andrej Rus und Birger P. Priddat vertreten wird?

Marcel Mauss als Wissenschaftler zwischen den Disziplinen

Mauss` Einstieg in die Welt der Wissenschaften begann im Schatten seines Onkels
und Förderers Emile Durkheim. Durkheim, der seinerseits als Begründer der
Soziologie als wissenschaftlicher Disziplin gilt, hatte in den Jahren vor 1900 mit
der Année sociologique eine wichtige Zeitschrift aufgebaut, deren Redaktion hoch

2.

Die versteckte Gabe 29

zfwu, 22/1 (2021)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2021-1-28 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 14.01.2026, 18:22:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2021-1-28


arbeitsteilig war und an der Mauss schon sehr früh mitgearbeitet hatte (vgl. Four-
nier 2006: 60).

Als jüngerem Wissenschaftler wurde Mauss die Betreuung der Rezensionen,
einem wichtigen Teil der Zeitschrift, übertragen. In dieser Eigenschaft verfasste er
hunderte von Rezensionen (vgl. König 2013: 159; Tarot 2010: 23) und eignete
sich ein umfassendes Wissen an, nicht nur in Ethnologie, Soziologie und Religi-
onsgeschichte, sondern auch in historischen und archäologischen Forschungsfel-
dern. Neben der Breite des durch die Lektüre der zu rezensierenden Werke erwor-
benen Wissens entwickelte Mauss zudem ein hohes Bewusstsein für den spekulati-
ven Charakter mancher Thesen.1 So kritisierte er in seinen Rezensionen mitunter
recht nüchtern die Vorstellung von Entwicklungsreihen, wie sie damals im Hori-
zont evolutionärer Denkweisen populär waren.2

Ein anderes Beispiel betrifft den Ursprung der Religion, und insbesondere die
Frage nach der Gültigkeit der dabei verwendeten Begriffe. Mauss und Henri
Hubert (1968), ein anderer Mitarbeiter der Redaktion, publizierten gemeinsam
einen kritischen Artikel, der im Wesentlichen eine Rezension zu William James`
Werk zu den Formen der religiösen Erfahrung enthält. Die Kritik der Autoren
bezieht sich hauptsächlich auf die verwendeten Begriffe, zum Beispiel auf die
Frage danach, was eine ›Erfahrung‹ eigentlich sein kann. Sodann bleibt den Auto-
ren zufolge unklar, ob und wie Religion von Magie zu trennen sei.

Eng verknüpft mit dieser Art der Kritik ist das Prinzip, demzufolge die Beschrei-
bung von Gesellschaft und sozialen Phänomenen immer auf einer Reflexion über
die dabei verwendeten Begriffe aufbauen müsse. Erhard Schüttpelz (2015) hat
diese Vorgehensweise rückblickend als das ›Kategorienprojekt‹ bezeichnet: Die
Welt des Sozialen sollte in diesem Rahmen nicht lediglich von einer bestimmten
Gesellschaft ausgehend, sondern vielmehr auf der Grundlage von Kategorien und
Begriffen dargestellt werden. Jede Einzelstudie könne dann der Bestätigung und
Präzisierung dienen. Mauss selbst hat – abgesehen von einer Publikation aus dem
Jahr 1903 mit Durkheim (vgl. Durkheim/Mauss 1987) – die Idee der ›Kategorie‹
nicht hinterfragt, sie aber wohl in verschiedenen Aufsatztiteln als Programm der
Hinwendung zu einem Thema (Körper, Materie, etc. vgl. Allen 1998) aufscheinen
lassen. Nickolas Allen (2000: 92), der sich ebenfalls mit der Bedeutung von Kate-
gorien bei Mauss befasst hat, verweist auf verschiedene Textstellen, in denen
Mauss deutlich macht, dass es verfrüht sei, den Kategorien einen definitorischen
Charakter zu geben. Die von ihm als vorläufig aufgefassten Kategorien sind arbi-
trär, sie beruhen auf freien Assoziationen von verfügbaren Ideen, deren Gültigkeit
nicht abschließend beurteilt werden kann (vgl. Tarot 1999: 483).

1 Zu einem eher untypischen Vertreter der Ethnologie des frühen 20. Jahrhunderts wurde
Mauss auch durch seine überwiegend philologische Vorgehensweise: Die Lektüre vorlie-
gender Studien und die genaue Analyse der verwendeten Begriffe war für ihn wichtiger
als aktuelle empirische Daten (vgl. Adloff 2007).

2 Das zeigt sich beispielsweise in seiner Rezension über den ›Ursprung der Strafe‹. Sein
Fazit lautet, sich bei mangelnder Kenntnis über die genaue Form der ›ältesten Strafe‹
besser nicht festzulegen (vgl. Mauss 1896).

30 Hans Peter Hahn

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2021-1-28 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 14.01.2026, 18:22:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2021-1-28


Der Verzicht auf problematische Dichotomien als Programm

Mauss betrachtete seine Arbeiten in der Regel eher als vorläufige Studien, die eine
Anregung zu weiteren Untersuchungen geben sollten. Während Durkheim ›Kate-
gorie‹ im Sinne von Aristoteles als etwas Universelles ansah, tendierte Mauss eher
dazu, Kategorien in der Domäne des Emischen und in ihrer interkulturellen Varia-
bilität zu verstehen (vgl. Allen 2000: 93). Wenn es nur gelingen könnte, am Bei-
spiel einer Gesellschaft ein umfassendes Verständnis eines Begriffes zu erlangen, so
wäre der Schlüssel bereitgestellt, um ähnliche Begriffe oder Varianten desselben in
allen Gesellschaften zu finden (vgl. Beck 2013: 304). Mauss präferierte, mit sei-
nen eigenen Worten, »mit dem verfügbaren Material zu arbeiten« anstelle sich mit
universellen Theorien zu befassen (vgl. Fournier 2006: 2). In diesem Sinne ist die
Gabe eine solche Kategorie. Und es ist offensichtlich, dass Mauss seinen Essay als
Beginn einer Forschung verstand, als eine Belegsammlung aus unterschiedlichen
Wissensfeldern. Für Mauss ist das von ihm zusammengetragene Wissen nur vor-
läufig; es wäre fortzuführen, bevor der Kategorie der Gabe ein definitiver Charak-
ter zugesprochen werden kann. Jede neue Quelle kann eine kritische Bewertung
des bereits Bekannten erzeugen (vgl. Tarot 1999: 123).

Im Rückblick zeigt sich Mauss als ein kritischer Wissenschaftler, der sich weni-
ger am Korpus eines bestimmten disziplinären Wissens orientiert, sondern mit der
Herausforderung der Frage befasst ist, welche Zugänge nützlich sind, um eine ver-
lässliche Grundlage für eine angemessene Beschreibung von Gesellschaften zu
erhalten.3

Trotz der zahlreichen Gemeinsamkeiten mit seinem Onkel und Lehrer lässt sich
im Rückblick feststellen, dass die Unterschiede zwischen den beiden Wissenschaft-
lern überwiegen. Paradoxerweise wird das weniger am offenen Widerspruch
gegen das Denkgebäude Durkheims deutlich, sondern eher an dem, was Mauss in
den wichtigsten Jahren seiner wissenschaftlichen Arbeit stillschweigend weglässt.
Beispielsweise gilt Durkheim als prominenter Vertreter des Evolutionismus. Auch
wenn Mauss im Kontext anderer Veröffentlichungen von ›primitiven‹ oder
›archaischen‹ Formen eines kulturellen Phänomens schrieb (z. B. im Hinblick auf
das Opfer), kommt er im Hinblick auf die Gabe ganz ohne eine solche evolutio-
näre Perspektive aus. Die einheitlichen Grundlagen der Kultur sind ihm wichtiger
als die Vorstellung einer Fortschrittslinie.4

Während die wissenschaftlichen Interessen Durkheims sich im Verlauf seines
Lebens hin zur Religion entwickelten und schließlich in dem 1912 publizierten

3.

3 Offensichtlich ist Mauss dafür auch bereit, auf zeitgenössische ethnologische Konventio-
nen zu verzichten, z. B. der ganzheitlichen, holistischen Beschreibung von Gesellschaf-
ten. Wie Iris Därmann in der Einleitung zur deutschsprachigen Edition hervorhebt,
bezieht sich auch eine ›intensive‹ Ethnografie auf die Frage nach den richtigen Begriffen
(vgl. Därmann/Mahlke 2013).

4 Während Durkheim die Vorstellung vertrat, bei den sogenannten ›primitiven Gesell-
schaften‹ seien die einfachsten Strukturen zu finden, verabschiedet sich Mauss von sol-
chen linearen Fortschrittsbildern. Seine Einsicht in die Komplexität sozialer Institutionen
brachte ihn zur Zurückweisung jeglicher Typologien (vgl. Tarot 1999: 176).

Die versteckte Gabe 31

zfwu, 22/1 (2021)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2021-1-28 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 14.01.2026, 18:22:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2021-1-28


großen Werk über die ›Elementaren Formen des religiösen Lebens‹ (Durkheim
1981) mündeten, kann man die Entwicklung der fachlichen Interessen bei Mauss
diametral entgegengesetzt verstehen: Seine frühen Veröffentlichungen waren reli-
giösen Phänomenen gewidmet, später nahm sein Interesse an diesem Feld eher ab.

Mauss verzichtet auf problematische Dichotomien: Das Profane und das Reli-
giöse sind bei ihm – im Gegensatz zu Durkheim – nicht mehr getrennt (vgl.
Moebius 2012: 651). Für Mauss ist es ebenfalls nicht möglich, ›normal‹ und
›krankhaft‹ (von Durkheim definiert in ›Regeln der soziologischen Methode‹
[1895]) einander gegenüberzustellen, da diese Begriffe sehr unterschiedlich
genutzt werden (vgl. Caillé 2008).

Während Durkheim das symbolische Handeln zum grundlegenden Ausdruck
gesellschaftlicher Ordnung machte, strebte Mauss die Verschmelzung von prakti-
schem und symbolischem Handeln an, was unter anderem im Begriff der ›totalen
sozialen Tatsache‹ erkennbar ist. Das lässt sich sehr gut am Beispiel der Gabe
erklären: Jede Gabe beinhaltet beides, das subjektive Interesse wie auch die kol-
lektiven, einer Gesellschaft zugeordneten Bedeutungen. Indem Mauss die Idee der
sozialen Kategorien als Instanzen der Gesellschaft fortführt, allerdings auf Dicho-
tomien verzichtet, vermeidet er den ›soziologischen Objektivismus‹ Durkheims.
Mauss überwindet die Schwächen seines Vorgängers aber nicht als Revolutionär,
sondern durch behutsame Befreiung, durch das Abschmelzen verkrusteter Gegen-
überstellungen. Im Gabe-Essay nutzt er anstelle objektivistischer Kategorien einen
›strukturellen Relationismus‹ (König 2013: 163).

Wenn Marcel Mauss durch einen besonderen Zugang zu kennzeichnen ist, dann
dadurch, dass er auf diese Weise Perspektiven eröffnete, die frei waren von Belas-
tungen durch unhaltbare Vorannahmen seiner Vorgänger (vgl. Hahn 2015). Die
auf diese Weise gereinigte und um skeptische Offenheit bereicherte Perspektive
auf ethnologisches Wissen wurde allerdings zum Teil erst Jahrzehnte nach seinen
Veröffentlichungen als zukunftsweisende Option für innovative Forschungen
erkannt.5

Wirkungen des Essays über die Gabe in der Ethnologie

Der nachhaltige Einfluss des Essays zur Gabe auf die Entwicklung der Ethnologie
und darüber hinaus ist unbestreitbar. Ohne Übertreibung ist festzustellen, dass
dieser Text heute als ein Fundament der modernen, nicht mehr evolutionär ausge-
richteten Wirtschaftsethnologie gelten kann. Exemplarisch hat Mauss damit für
einen spezifischen Bereich kulturelle Vorbedingungen des wirtschaftlichen Han-
delns aufgezeigt. Allerdings gibt es bis heute keine Einigkeit darüber, was das Fun-
dament der ›Gabe‹ ist und auch nicht, mit welchem Bereich der Gesellschaft der
Essay primär verbunden ist.

4.

5 Ein signifikantes Interesse an Mauss ist erst nach seinem Tode festzustellen. Wesentli-
chen Anteil daran haben die zuerst im Jahr 1950 veröffentlichte Anthologie von Claude
Lévi-Strauss (1974) und die Werkausgabe von Victor Karady (1968). Eine deutsche Ver-
sion der Anthologie wurde erst 1975 veröffentlicht.

32 Hans Peter Hahn

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2021-1-28 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 14.01.2026, 18:22:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2021-1-28


Ist die Gabe nun ein rechtliches Phänomen oder beschreibt es eine ökonomische
Regel oder – wie die Einleitung zu diesem Artikel vielleicht vermuten ließe – geht
es hier um eine ›Kategorie‹, die in vielen, wenn nicht allen Gesellschaften auftritt?
Bevor diese Frage beantwortet werden kann, sei hier mit einigen Sätzen noch ein-
mal die Kernaussage des Gabe-Essay rekapituliert. Es geht um eine in der Alltags-
erfahrung fest verankerte Beobachtung, derzufolge keine Gesellschaft ohne das
Phänomen der Gabe existiert. Die Gabe – ähnlich wie ein Geschenk, aber doch
dem umgangssprachlichen Verständnis nach ein wenig offener – geht regelmäßig
einher mit einer Reihe von Pflichten. Zunächst einmal gibt es kein Mitglied
irgendeiner Gesellschaft, das nicht – zu bestimmten Zeiten – der Pflicht unterliegt,
zu geben. Das ist die erste Regel. Sodann gibt es die Pflicht, eine angebotene Gabe
anzunehmen. Diese zweite Regel gilt natürlich nicht immer, aber doch insbeson-
dere bei all den Gaben, die als solche gesellschaftlich anerkannt werden. Die dritte
Regel schließlich besagt, dass Gaben zu erwidern sind. Wieder treten hier einige
Einschränkungen hinzu, vor allem in Bezug auf den Zeitpunkt und die Form der
Erwiderung einer Gabe.

Scheinbar beschreibt Mauss mit komplizierten Worten einfache und selbstver-
ständliche Phänomene. Aber sein Anliegen ist weitgehender. Ihm zufolge ist das
Prinzip der Gabe sowohl im Kleinen (das Erwidern eines Gastgeschenkes) als
auch im Großen – die Brautgabe, Mitgift oder Tributzahlungen – anzutreffen.
Auch zwischen Nationen sind Gaben nach Mauss bedeutsam: Gabe und Gegen-
gabe können ein friedliches Verhältnis besiegeln und der Verbundenheit Ausdruck
geben.

Mauss‘ weit aufgefächerte Beobachtungen verweisen unter anderem auf das alte
römische Recht sowie auf ethnografisch dokumentierte Feste in Neuseeland, bei
denen sich politisch hochgestellte Persönlichkeiten Geschenke überreichen, und
nicht zuletzt auf Frankreich im 20. Jahrhundert. Er fordert eine »Rückkehr zu
archaischen und elementaren Prinzipien« und die Bereitschaft der wohlhabenden
Angehörigen einer Gesellschaft, von ihrem Wohlstand in der Form von Gaben
abzugeben (vgl. Mauss 1968: 163).6

Ist dieser Essay also ein politisches Pamphlet? Mit Sicherheit ist es diese Dimen-
sion, die in der älteren Rezeption immer wieder ausgeblendet wurde. Anstelle des-
sen verfolgte man die Frage der religiösen Einbettung. Dies ist eine naheliegende
Interpretation, zumal Mauss selbst doch schon zwanzig Jahre vor der Veröffentli-
chung des Gabe-Essays, gemeinsam mit Henri Hubert, das Phänomen des Opfers
untersucht hatte (vgl. Hubert/Mauss 1968). Zudem ist eines der zentralen Bei-
spiele im Gabe-Essay dem Bericht eines Missionars entnommen. Es gehört zum
typischen eher philologischen Verfahren, dass Mauss für seinen Essay ethnografi-
sche Berichte nicht nur konsultiert, sondern letztlich im Wortlaut zitiert. So ist

6 Diese Figur, die elementare Form nicht nur als Ausgangspunkt einer Entwicklung zu ver-
stehen, sondern zugleich als ein Idealzustand, unterscheidet Mauss‘ Entwicklungskon-
zept fundamental von den evolutionistischen Ideen Durkheims. Der Zusammenhang
zwischen den von Mauss herangezogenen Beispielen und der von ihm selbst gelebten
Gegenwart ist ›generisch‹, also auf die Funktion bezogen (vgl. Belier 1999: 39).

Die versteckte Gabe 33

zfwu, 22/1 (2021)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2021-1-28 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 14.01.2026, 18:22:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2021-1-28


eine der am häufigsten zitierten Textstellen ein wörtliches Zitat eines Maori, der
Ende des 19. Jahrhunderts in Briefwechsel mit einem Missionar stand. Eldon Best
verwahrte nicht nur die Briefe, er veröffentlichte auch Passagen daraus, die wiede-
rum von Mauss aufmerksam gelesen wurden. Eine dieser Textstellen, vielleicht die
umfassendste, aber zugleich auch die am meisten rätselhafte, stammt von dem
Maori Tanati Ranapiri:

Ich will Ihnen jetzt vom hau erzählen. Das hau ist nicht der Wind, der bläst. Ganz und
gar nicht. Stellen Sie sich vor, Sie besitzen einen bestimmten Gegenstand (taonga) und
geben ihn mir; Sie geben ihn mir ohne festgesetzten Preis. Wir handeln nicht darum. Nun
gebe ich diesen Gegenstand einem Dritten, der nach einer gewissen Zeit beschließt, irgend
etwas als Zahlung dafür zu geben (utu), er schenkt mir irgend etwas (taonga). Und dieses
taonga, das er mir gibt, ist der Geist (hau) des taonga, das ich von Ihnen bekommen habe
und das ich ihm gegeben habe. Es wäre nicht recht (tika) von mir, diese taonga für mich
zu behalten (Mauss 1968: 32, Herv. im Original).7

Legt dieses wörtliche Zitat nicht nahe, dass Mauss die Regeln der Gabe insbeson-
dere mit religiösen Vorstellungen verknüpfte? Andere, frühere Texte von Mauss
stellen das in Frage. So präsentiert Florence Weber in ihrer Einleitung zur Neuedi-
tion des Gabe-Essays Vorarbeiten von Mauss, die auf die vertragliche Natur der
Gabe-Regeln verweisen (vgl. Weber 2007: 14). An erster Stelle steht in ihrer Argu-
mentation ein Aufsatz über eine »archaische Form des Vertrags bei den Thra-
kern« (Mauss 1921). Politische Führer*innen erhalten demnach Gaben als Aus-
druck der Bestätigung und Festigung von politischen Beziehungen. Die Idee der
Gabe als Mittel zum Ausdruck von Verbundenheit war ein in der Antike weit ver-
breitetes Konzept, das unter dem Begriff des ›nexum‹ bekannt war.

Ein anderer, vorbereitender Text, den Weber intensiv diskutiert, ist der kurze
Aufsatz von Mauss über die beiden Bedeutungen des altgermanischen Wortes
›Gift‹, nämlich Geschenk und Gabe (vgl. Mauss 1924). Neben der philologischen
Erörterung ›untergegangener Bedeutungen‹, verweist Mauss darauf, dass im alten
Germanien die Gabe in der Form eines Getränks durchaus auch ein Gifttrank sein
konnte. Die Gabe als Bekräftigung eines Vertrags oder aber als Giftgabe ist mithin
durchaus ambivalent (vgl. Weber 2007: 15). Mauss zeigt in diesem Text, wie
Rechtsgeschichte und Etymologie in der Klärung der Bedeutung einander ergän-
zen. Es sei an dieser Stelle hervorgehoben, dass der Gabe-Essay sehr gut als Syn-
these und Fortführung der früheren Veröffentlichungen verstanden werden kann.
Im Einklang mit Mauss‘ Konzept der ›totalen sozialen Tatsache‹ kann die Gabe
ihm zufolge als ein Phänomen verstanden werden, das alle Bereiche der Gesell-
schaft (Religion Ökonomie, Politik, Verwandtschaft u. a. m.) gleichermaßen
umfasst (vgl. Hahn 2013b: 168).

Neben die Sprachgeschichte treten die antiken Bräuche und gleichberechtigt die
Diskussion der damals wegweisenden, ethnologischen Studien Bronisław Mali-
nowskis über den mit Kula bezeichneten Ringtausch im südwestlichen Pazifik
sowie über den Potlatch in der nordamerikanischen Nordwestküste. Für Mauss

7 HAU ist nicht nur der Titel einer ethnologischen Zeitschrift, dieser Begriff steht bis heute
für eine Kontroverse über den Zusammenhang von Ökonomie und Religion in nicht-
kapitalistischen Gesellschaften (vgl. Henare 2018).

34 Hans Peter Hahn

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2021-1-28 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 14.01.2026, 18:22:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2021-1-28


sind die lokalen Begriffe (Hau, Gift, ›nexum‹, Kula, Potlatch) deshalb wichtig,
weil sie den aus seiner Sicht unscharfen Begriff der Gabe ›dezentrieren‹ (vgl.
Weber 2007: 17). Erst die historische oder ethnografische Spezifik definiert eine
›Wahrheit‹ im Hinblick auf Form und Sinn in der Gesellschaft.8

So überzeugend die Vorstellung von der Gabe als einem im lokalen Recht der
unterschiedlichsten Gruppen verankerten Phänomen ist, sollte doch eine andere
Interpretation noch einflussreicher werden. Es handelt sich um die vielzitierte Ein-
leitung zu der im Jahr 1950 zuerst herausgegebenen Sammlung von Mauss‘
Essays. In diesem Text kritisiert Lévi-Strauss den Gabe-Essay in einer respekthei-
schenden Umarmung als Revolution der Ethnologie, deren Auswertung von
Mauss jedoch nicht in Angriff genommen worden sei (vgl. Lévi-Strauss 1974: 28).
Die Gabe ist eben – so Lévi-Strauss contra Mauss – nicht nur der Auslöser einer
Reihe von Verpflichtungen religiöser oder rechtlicher Natur. Die Gabe ist vielmehr
grundlegender Ausdruck symbolischer Symmetrien (vgl. ebd.: 30), die – wenn
auch unbewusst – in der Gedankenwelt aller Kulturen der Welt zwingend anzu-
nehmen ist. Der Zangengriff, mit dem Lévi-Strauss den Gabe-Essay lobt, zugleich
die Prinzipien der Gabe jedoch zu einem Teilergebnis abwertet, sich also Mauss‘
Werk aneignet und ihn zugleich zum Vorläufer des von ihm vertretenen Struktura-
lismus macht, ist verschiedenen Autor*innen aufgefallen (vgl. Caillé 2008: 44;
Bogusz 2013: 352; Moebius/Nungesser 2014).

Die verkürzende oder gar irreführende Interpretation von Lévi-Strauss soll hier
nicht weiterverfolgt werden, außer im Hinblick auf den Begriff der ›Reziprozität‹.
Wenn nämlich das binäre Denken und die Symmetrie der symbolische Ausdruck
eines verborgenen, von Mauss selbst nicht erkannten Prinzips wäre, dann ließen
sich die Regeln der Gabe reduzieren auf das Prinzip der Reziprozität, do ut des.

Reziprozität der Gabe in der Ethnologie

In der Folge der Vereinnahmung durch Lévi-Strauss rückte die Beobachtung von
Phänomenen der Reziprozität in den Mittelpunkt der weiteren Befassung mit dem
Gabe-Essay. Hervorzuheben ist dabei Marshall Sahlins, der in einem vielzitierten
Artikel zwischen unterschiedlichen Stufen der Reziprozitätsverpflichtungen unter-
schied (vgl. Sahlins 1965). Ihm zufolge gibt es in jeder Gesellschaft Stufen mit je
anderer sozialer Nähe, nach denen sich auch die Form der Reziprozität richtet.
Auf dieser Grundlage unterscheidet Sahlins zwischen generalisierter, ausbalancier-
ter und negativer Reziprozität, die jeweils dem Bereich der direkten Verwandten,
der lokalen Siedlungsgruppe bzw. anderen kulturellen Gruppen gegenüber gilt
(vgl. ebd.: 252).

5.

8 Maurice Merleau-Ponty hat die Bedeutung des Spezifischen klar herausgearbeitet. Er
paraphrasiert Mauss (1968: 178) mit folgendem prägnanten Satz: »Wahr ist nicht, so
schreibt Mauss, das Gebet oder das Recht, sondern der Melanesier dieser oder jener
Insel, Rom, Athen« (Merleau-Ponty 1986: 15). Weiter folgert Merleau-Ponty, dass es die
emischen Begriffe seien, die Mauss zur Genauigkeit zwingen.

Die versteckte Gabe 35

zfwu, 22/1 (2021)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2021-1-28 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 14.01.2026, 18:22:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2021-1-28


Sahlins (ebd.: 240) verweist explizit auf Mauss‘ Gabe-Essay, aber er erwähnt
nicht, dass für Mauss ›Reziprozität‹ nicht im Mittelpunkt steht. Mauss betont
sogar, dass in bestimmten Fällen, z. B. in Indien, die (direkte) Erwiderung einer
Gabe negativ bewertet wird (vgl. Mauss 1968: 139). Sahlins verkennt zudem ein
grundsätzliches Anliegen von Mauss‘ Werk. Mauss sucht nicht nach einer univer-
sellen Operationalisierung, sondern nach jeweiligen Bedeutungsverschiebungen,
nach historisch oder kulturell eingebetteten Varianten der übergeordneten Katego-
rie ›Gabe‹.

Diese Unbestimmtheit bei Mauss steht im Kontrast zu einer funktional sehr gut
und universell operationalisierbaren Skala der Reziprozität bei Sahlins. Sahlins`
Modell ist zudem anschlussfähig an vielbeachtete Theorien des Wirtschaftens
innerhalb der Ethnologie wie auch darüber hinaus. So verweist er auf Paul
Bohannan (1955), der unterschiedliche Regeln des Tauschs und verschiedene
soziale Sphären bei den Tiv in Nigeria beschrieben hatte. Sahlins verweist weiter-
hin auf Raymond Firth (1939), der Handel, Preisbildung und Tausch auf der
polynesischen Insel Tikopia untersucht hatte.

Nicht zuletzt betont Sahlins die Inspiration, die er durch das zuerst im Jahr
1944 erschiene Werk über ›Die große Transformation‹ von Karl Polanyi erfahren
hat. Polanyi (1978 [1944]) beschreibt darin vier grundlegende Prinzipien des
Wirtschaftens: (1) Tausch, (2) Redistribution, (3) Haushalten und (4) den Markt,
auf dem das Feilschen dominiert. Sahlins‘ Konzept der Reziprozität ist – wie er
selbst nahelegt – insbesondere mit dem Tausch verbunden. Polanyi vertritt dabei
eine evolutionäre Sicht: Aus den Gesellschaften des Tausches werden durch die
Entwicklung der Wirtschaft irgendwann vorherrschend kapitalistische Gesell-
schaften, in denen keine Regel mehr existiert außer dem Feilschen, also der Profit-
maximierung.9 Polanyi zufolge impliziert die marktorientierte Gesellschaft ein
reduziertes Menschenbild, das die humane Grundlage menschlicher Existenz
infrage stellt (vgl. Polanyi 1978).

Gibt es ›Gabengesellschaften‹?

Die Reziprozitätsformen nach Sahlins zusammengenommen mit den anderen
Autoren hat die Grundlage für eine Differenzierung ergeben, die als eine beson-
ders problematische Fortführung des Gabe-Essays von Mauss gelten muss. Es
geht dabei um die Vorstellung, dass bestimmte Gesellschaften vom Prinzip der
Gabe dominiert sind, wohingegen bei anderen Gesellschaften die Warenform, der
käufliche Erwerb und die Maximierung des Gewinns vorherrschen. ›Gaben versus
Waren‹ lautet dieser Gegensatz, der die Gesellschaften der Gegenwart in zwei
Gruppen teilt (vgl. Gregory 1982). Demnach wären die einen ›gute‹ Gesellschaf-
ten, in denen die Gabe und ihre Regeln für ein harmonisches Verhältnis von Wirt-
schaft und sozialer Ordnung sorgen, die anderen hingegen müssen mit einer ent-

6.

9 Viele ethnologische Interventionen in den 1970ern haben versucht, die Universalität der
Reziprozitätsregeln infrage zu stellen (vgl. u. a. Lebra 1974; Parry 1986).

36 Hans Peter Hahn

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2021-1-28 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 14.01.2026, 18:22:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2021-1-28


fesselten Wirtschaft auskommen, deren Zumutungen die soziale Ordnung
bedroht. Diese anderen, die ›schlechten‹ Gesellschaften, sind demzufolge dazu ver-
dammt, kapitalistische Auswüchse einzudämmen und soziale Gerechtigkeit gegen
die Profitgier zu verteidigen.

Mit diesen wenigen Sätzen ist in etwa die Position von Polanyi umrissen, die
neben der evolutionären Perspektive auch eine dominante dichotomische Logik
enthält: Nach Polanyi entwickelt sich die Wirtschaft aus dem Stadium der Einbet-
tung in die Gesellschaft hin zu ihrem Gegensatz (vgl. Echterhölter 2013). Wie er
glaubte, hatte sich zum Zeitpunkt der Veröffentlichung seines Hauptwerks ›The
Great Transformation‹ im Jahr 1944 schon längst in einem unumkehrbaren Pro-
zess der Dämon des Kapitals entfesselt (vgl. Polanyi 1944).10

Sehr früh – und vielleicht allzu bereitwillig – haben Ethnolog*innen das Bild der
›primitiven Ökonomie‹ entlang dieser Dichotomie ausgerichtet. So präsentiert
George Dalton bereits 1961 eine Liste von Merkmalen sogenannter ›primitiver
Wirtschaft‹, die sich aus heutiger Sicht eher wie ein Pflichtenheft eines antikapita-
listischen Manifests liest. In einer solchen Ökonomie gelten folgende Eigenschaf-
ten (vgl. Dalton 1961):

■ nicht alles ist wirtschaftlich kalkulierbar,
■ nicht alles wirtschaftliche Handeln bezieht sich auf Wirtschaftsgüter,
■ Muster der Integration wirtschaftlicher Aktivitäten fehlen,
■ Reziprozität und Distribution ersetzen Marktregulierung,
■ die primitive Wirtschaft ist in verschiedene Sphären unterschieden,
■ Gebrauch von Geld, aber es gibt keine universelle Akzeptanz des monetären

Prinzips,
■ Marktregulierung funktioniert nicht,
■ Geld ist unwichtiger, weil das Überleben des Einzelnen nicht von Geld

abhängt,
■ Wirtschaft ist multizentriert (nicht wie in westl. Ökonomien um Geld zen-

triert).

Ethnolog*innen kommt in dieser dichotomischen Weltsicht die Rolle zu, Wirt-
schaft anders zu beschreiben und Alternativen aus fremden Lebenswelten für die
eigene Gesellschaft fruchtbar zu machen (vgl. Hart/Ortiz 2008). Allerdings hat
jede Vereinfachung das Problem, neue Widersprüche zu erzeugen. Wären Gaben
und Reziprozität lediglich positive Erfahrungen und ein Ausdruck sozialer Wert-
schätzung, warum hätte Mauss sich dann mit der Doppelbedeutung des altgerma-
nischen Wortes ›Gift‹ befasst? Erhard Schüttpelz (2015) weist in einer kritischen
Notiz darauf hin, dass die Idealisierung der Gabengesellschaft kaum im Sinne von
Mauss gewesen sein kann.11

10 Die hier gewählte metaphorische Begrifflichkeit des Dämons wurde noch deutlicher in
späteren ethnologischen Studien zur ›Bändigung‹ (taming) von Geld und Kapital (vgl
u. a. Masquelier 1999; Shipton 1989; Walsh 2013).

11 Gegen die Überbewertung der Regeln der Gabe äußert sich auch Stephen Gudeman
(2001).

Die versteckte Gabe 37

zfwu, 22/1 (2021)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2021-1-28 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 14.01.2026, 18:22:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2021-1-28


Im Anschluss an diese fundamentale Positionierung entfaltete sich in den
1980er Jahren eine Debatte, ob die Gabe von der Ware so klar abgrenzbar sei,
wie von den Autor*innen postuliert. Während Dalton und Christopher A. Gre-
gory die Abgrenzung für möglich hielten und von den Gabengesellschaften rede-
ten, waren Jonathan Parry und James G. Carrier eher der Auffassung, dass es um
graduelle Unterschiede geht, und letztlich in allen Gesellschaften diese beiden For-
men der ökonomischen Transaktion nebeneinander vorkommen. Die Werke mit
dem identischen Titel ›Gifts and Commodities‹ (Gregory 1982; Carrier 1995b)
sind ein Indiz für die Intensität dieser Debatte. In der Folge gab es Versuche, den
Gift-Commodity-Dualismus zu überwinden (vgl. Miller 2001) oder definierte
Übergänge zu erklären. So plädiert Sophie Chevalier für ein Kontinuum, entlang
dem durch bestimmte Handlungen aus anonymen Waren persönliche Geschenke
werden können (vgl. Chevalier 2014).

Besitz als soziale Verpflichtung wurde in einer erweiterten Interpretation zur
Grundlage des Leitbildes der Ökonomie des Teilens, oder der ›sharing economy‹.
Wenn die Gabe das Leitbild einer besseren Ökonomie ist, könnte man auf der
Verpflichtung zu teilen nicht eine menschlichere Wirtschaftsform aufbauen? Die
Tragik der Allmende (vgl. Hardin 1968; Feeny 1990), also das allmähliche Ver-
schwinden von gemeinsam genutzten Ressourcen, scheint ein Indiz für den
unkontrollierten Übergang von dem Primat der Gabe hin zur Herrschaft des Pro-
fits zu sein.

Eine wichtige Erweiterung hat der Appell zum Erhalt solcher »humaner Formen
des Wirtschaftens« von Elinor Ostrom (2009) erhalten. Sie untersuchte empirisch,
unter welchen Bedingungen Gütergemeinschaften stabil sind. Kriterien dafür sind
zum Beispiel die Art der geteilten Güter – Wasser ist sinnvoller als Viehbesitz –
und die Größe von Gruppen – kleine Gruppen sind eher dazu bereit als sehr
große. In jüngster Zeit sind unter anderem Silke Helfrich (2009) und Philipp
Degens (2019) mit Idealbildern einer auf Gemeingütern aufbauenden Wirtschaft
hervorgetreten.12 Erstaunlicherweise beruft sich der damit angerissene Gemeingü-
terdiskurs regelmäßig auf Marcel Mauss` Essay der Gabe, obgleich eine in idealer
Weise vollendete Gütergemeinschaft die zentralen Pflichten der Gabe unmöglich
machen würde.

Eine vergleichbare Universalisierung wurde durch das ›Mouvement Anti-Utilita-
riste en Sciences Sociales‹ (M.A.U.S.S.) vorgenommen. Im Rahmen dieser Bewe-
gung, die mittlerweile eine eigene Zeitschrift mit dem Titel ›Revue de M.A.U.S.S.‹
unterhält, ist das Spezifische der Gabe nicht nur eine Frage des materiellen Objek-
tes oder einer bestimmten Leistung, sondern vielmehr auf die Struktur der sozia-
len Sphäre insgesamt zu beziehen. Nicht-utilitaristisch meint hier den Bezug zu
den Pflichten und Rechten, wie sie exemplarisch in dem Gabe-Essay formuliert
wurden. Alain Caillé, einer der Gründer des ›Mouvement Anti-Utilitariste en
Sciences Sociales‹, schlägt in Erweiterung der Gabe-Regeln ein Viereck vor:

12 Mehrere Beiträge in dem von Helfrich und Bollier (2015) herausgegebenen Band ver-
weisen auf Marcel Mauss. Die Autoren betrachten den Gabe-Essay als Grundlage ihres
ökonomischen Ideals.

38 Hans Peter Hahn

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2021-1-28 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 14.01.2026, 18:22:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2021-1-28


(1) Interesse an, (2) Interesse für, (3) Pflicht, (4) Spontaneität (vgl. Adloff/Papill-
oud 2008: 31). Im Prinzip sollen diese Regeln universell sein; weder Staat noch
der Markt bestimmen über deren Gültigkeit, sondern die durch die Gabe geschaf-
fene Ebene des Sozialen definiert sich selbst.

Das Ende des Kapitalismus aufgrund einer Renaissance der Tauschbeziehungen
hat auch Tamas Sedlacek vorausgesagt (vgl. Sedlacek/Graeber 2015). Seine Aus-
führungen basieren auf einer grundlegenden Kritik des Menschenbildes in der
Ökonomie (vgl. Orrell/Sedlacek 2012).

Nachdem – inspiriert von Mauss und auf der Grundlage intensiver ethnografi-
scher Studien – in der Ethnologie für einige Jahrzehnte das Konzept der Gabenge-
sellschaft diskutiert wurde, hat sich die Vorstellung einer humaneren Wirtschaft,
in der Verpflichtungen höher bewertet werden als Besitz, in der das Teilen wichti-
ger ist als der Profit, verselbständigt und ist in den vergangenen 20 Jahren zu
einem populären Topos alternativer Wirtschaftsmodelle geworden (vgl. Lehmann
et al. 2017). Obgleich Ethnologen wie Jonathan Parry und James G. Carrier dem
schon lange widersprochen haben, z. B. indem sie darauf hinwiesen, dass eine sol-
che dichotome Unterteilung empirisch nicht haltbar ist, sind Hinweise auf die
Gabenökonomie sowie auf Mauss‘ Gaben-Essay bei Aktivist*innen dieser Idee
immer wieder zu finden.13 Freiwilliges Geben, Teilhabe und die aus geteiltem
Besitz entstehende Mitverantwortung für die Gruppe werden als Zukunft der
Gesellschaft verstanden (vgl. Gäbler 2010).

Trotz einschlägiger Publikationen im Laufe der vergangenen Jahre (vgl. Henaff
2014a) gelingt es der Ethnologie kaum jemals, die im Fach einmal definierten und
weit darüber hinaus rezipierten Regeln und Konzepte in einer fachlichen Debatte
eigenverantwortlich weiter zu entwickeln.14 David Graeber (2011) kann hier als
eine Ausnahme angeführt werden, da er einen systematischen Blick auf soziale
Effekte des ›Gebens‹ als Schuldbeziehung entwickelt. Wie Schüttpelz (2013) in
einer erweiterten Besprechung sehr gut herausarbeitet, liegt die Stärke des Ansat-
zes von Graeber in der Zertrümmerung alter unreflektierter Annahmen über die
›Ursprünglichkeit‹ der Gabe. Allerdings räumt Schüttpelz zugleich ein, dass Grae-
bers provisorische – und an Polanyi angelehnte – Organisation der Menschheits-
geschichte in Stufen wenig überzeugend ist. Der allgemein verbreitete Wunsch,
mit einer spezifischen und mitunter idealisierenden Darlegung von Regeln der
Gabe eine bessere Form des Wirtschaftens zu verbinden, ist stärker als die kriti-
sche Prüfung von Konzepten und Beobachtungen.

13 Beispiele dafür sind die ›Gemeinwohl-Initiative‹ von Christian Velber, oder die ›Ethik
des Teilens‹ von Wolfgang Sützl.

14 So hat Thomas Widlok (2016) in einem wissenschaftsgeschichtlichen Überblick zu
Gabe-Konzepten darauf hingewiesen, dass bei Mauss die Idee des Privateigentums nie-
mals infrage gestellt wurde. Beispielsweise hat auch Beate Wagner-Hasel gezeigt, dass
Mauss‘ Studie vergleichsweise präzise eine problematische Entwicklung des 19. Jahr-
hunderts aufgreift: Nämlich das Zurückdrängen der Richtlinien für Schenkungen aus
dem Bürgerlichen Gesetzbuch in diesem Zeitraum (vgl. Wagner-Hasel 2003: 150).

Die versteckte Gabe 39

zfwu, 22/1 (2021)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2021-1-28 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 14.01.2026, 18:22:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2021-1-28


Schluss: Gegen falsche Dichotomien

Der Gabe-Essay von Mauss und die Modellierung der ›Gabengesellschaften‹
durch Dalton und Gregory haben möglicherweise in der hier skizzierten Ideenge-
schichte die Funktion einer Projektion gespielt: Diese Ideen und Modelle wurden
genutzt, um exemplarisch Alternativen zur Gegenwart der kapitalistischen Gesell-
schaften vorzuführen (vgl. Wagner-Hasel 1998). Die ›Ökonomie der Anderen‹
wurde damit zu einem gereinigten Modell eines angeblich humanen Wirtschaftens
(vgl. Henaff 2014b; Luks 2019). Natürlich ist es nicht falsch, bei Mauss das
Anliegen zu berücksichtigen, dass er für eine bessere Gesellschaft eintrat. Deshalb
ist der Text über die Gabe auch eher ein ›Essay‹, der disziplinübergreifend und
eklektisch Belege für seine These heranzieht. Mauss war engagierter Sozialist, der
auch politisch intervenierte (vgl. Prochasson 2003). Abgesehen von dem Schluss-
kapitel des Gabe-Essays, in dem die seines Erachtens viel zu wenig erkannte Rolle
der Gabe für die europäischen Gesellschaften des 20. Jahrhunderts betont wird,
trennt Mauss strikt zwischen seinem politischen Engagement und seinen ethnolo-
gischen Erkenntnissen.15 Mauss plädierte auch in seinen politischen Schriften nie
für die Abschaffung des Geldes (vgl. Schmidt/Seitz 2015).

Während Mauss die ihm verfügbaren Fallstudien präsentierte, um die Kategorie
der Gabe um neue Perspektiven zu bereichern, argumentieren die jüngsten Vertre-
ter*innen der Konzepte von ›Sharing‹, Teilen und Tauschen in universalistischer
Manier, indem sie den Kapitalismus kontrastiv der Idee des Gebens gegenüberstel-
len. Nichts könnte dem Anliegen von Mauss mehr widersprechen. Natürlich
beobachtete auch Mauss Unterschiede. Gabe und das Feilschen sind nicht das
Gleiche. Aber weder unterstreicht er das universelle Auftreten von Reziprozität,
noch vertritt er die Auffassung, Gabenökonomie und Warenökonomie seien ein-
ander dichotomisch gegenüberzustellen.

Spätere Interpreten wollten den Gabe-Essay in ein System der Reziprozität hin-
einpressen (vgl. Carrier 1995a). Mauss war im Original aber sehr viel punktueller
interessiert; er analysierte bestimmte Handlungen (oder Handlungsketten), aber
keine gesellschaftsübergreifenden Systeme. In der Betonung von Praktiken und
Beziehungen bei Mauss jenseits einer fest strukturierten ›Gesellschaft‹ liegt ein
Gutteil des Reizes, den Mauss gegenwärtig auf Autoren wie Stephan Moebius,
Caillé oder Graeber ausübt. Sein Ansatz lässt Freiraum für Widersprüche; der hier
im Epigraph im Wortlaut herausgestellte Verzicht auf unnötige Verallgemeinerun-
gen machte es ihm zudem möglich, Universalien zu vermeiden.

Es würde der Debatte um das Geben und Teilen sehr guttun, auf falsche Dicho-
tomien zu verzichten und stattdessen viel genauer zu untersuchen, wo ›Gaben‹
enthalten sind, auch wenn eine Transaktion nach den Regeln der Warenform und
des Konsums abläuft. Auch Autor*innen, die sich der Dichotomie Gabe versus

7.

15 Grégoire Mallard (2019) hat die politische Positionierung von Mauss näher unter-
sucht. Wie er feststellt, ist Mauss als Sozialist nie für die Abschaffung des Privateigen-
tums eingetreten. Aus einer von Mallard (2018) herangezogenen Korrespondenz mit
dem Kolonialministerium geht hervor, dass sich Mauss zwar gegen Missbrauch und
Gewalt einsetzte, aber nie die Idee der Abschaffung des Kolonialismus verfolgt.

40 Hans Peter Hahn

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2021-1-28 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 14.01.2026, 18:22:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2021-1-28


Ware verweigerten, wie z. B. Carrier, waren davon überzeugt, dass mit diesen
Begriffen universale Differenzen verbunden sind. Demzufolge wäre die Gabe im
Sinne von Mauss heute z. B. in Weihnachts- oder Geburtstagsgeschenken zu fin-
den. Praktiken der Gabe sind zwar heute verbreitet, aber sorgfältig eingehegt, um
nicht zum Opfer der Logik des Profits zu werden.16

Wahrscheinlich ist auch in diesem Modell des ›Nebeneinander‹ noch eine Spur
dichotomischer Abtrennung enthalten. Wäre es nicht auch denkbar, dass Gabe
und Ware miteinander einhergehen? Andrej Rus (2008) hat in diesem Sinne argu-
mentiert. Wie er feststellt, sind in vielen Warentransaktionen Elemente der Gaben-
Regeln enthalten. Dazu gehören die Personalisierung des Verkaufs, die Kunden-
bindung und die Nutzung von Waren als Mittel der Identitätsbildung.17 Waren
unterziehen sich also einer Art Camouflage, um den Gaben möglichst ähnlich zu
werden (vgl. Hahn 2017).

Es gibt keinen Grund von grundsätzlich getrennten Sphären von Ware und
Gabe auszugehen, wie es einige Ethnolog*innen dargestellt haben, noch ist die
Gabe in den Konsumgesellschaften bedroht. Wahrscheinlich ist es in vielen Fällen
kaum möglich, zwischen einer Ware und einer Gabe scharf zu trennen. Wenn die
Gabe so wesentlich für Menschlichkeit in der Gesellschaft ist, darf es nicht ver-
wundern, wenn heute Gaben vielfach als ›Deckmantel‹ von Waren genutzt werden
(siehe Priddat in diesem Heft). Man könnte auch sagen, Gaben und Waren ste-
cken ineinander wie russische Puppen: Wird die äußerste, den Anschein der
Gabenlogik tragende Schicht entfernt, kommt darunter der Charakter der Waren
mit den zugehörigen Elementen Preisbildung und Profitorientierung zutage.
Schaut man auf die nächste Ebene, z. B. die Rolle der produzierenden Firma in
der Gesellschaft, sind wiederum Elemente der Gabe zu entdecken, wenn sie sich
zum Beispiel als Sponsor engagiert.

Waren und Gaben sind nicht notwendigerweise ein Gegensatz, in manchen Fäl-
len bedingen oder ermöglichen sie einander sogar. Zwar gibt es keinen Grund, das
jeweilige Spezifikum des einen oder anderen infrage zu stellen, aber es wird der
ethnografischen Beobachtung besser gerecht, auf Übergänge und Verflechtungen
zu achten.

Dieser erweiterte Gabenbegriff, der nicht mehr dichotomisch der Ware gegen-
übergestellt wird, entspricht nicht nur in besonderer Weise dem Anliegen von
Mauss, sondern ist zudem hilfreich, um die aktuelle Bedeutung der Gabe in einer
marktorientierten Konsumgesellschaft zu begreifen. Erst durch eine Sensibilisie-

16 Die Bedeutung der Gaben im Alltag von Konsumgesellschaften wird häufig unter-
schätzt (vgl. Hahn 2013a). Gaben werden häufig praktiziert, ohne dass deren Charak-
ter als ›Transaktion von Gütern‹ thematisiert wird.

17 Der Wirtschaftsphilosoph Birger P. Priddat (2010) hat zahlreiche solche wenig beachte-
ten, alltäglichen Handlungen im Umfeld des käuflichen Erwerbs beobachtet, die auf
eine vielfach auftretende, aber oft übersehene Verbindung von Ware und Gabe hindeu-
ten. Vgl. dazu auch Samantha Hurn (2008), die etwas ähnliches von einem ländlichen
Pferdemarkt in Wales berichtet. Pferde werden dort vorübergehend wie unveräußerli-
che, einmalige persönliche Besitztümer geschildert, in einem anderen Moment wieder
zur Ware.

Die versteckte Gabe 41

zfwu, 22/1 (2021)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2021-1-28 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 14.01.2026, 18:22:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2021-1-28


rung für die Effizienz der in Camouflage auftretenden Gabe ist es möglich, die
Bedeutung der Gabe in den Gesellschaften der Gegenwart angemessen zu verste-
hen.

Literaturverzeichnis

Adloff, F. (2007): Marcel Mauss – Durkheimien oder eigenständiger Klassiker der französi-
schen Soziologie? In: Berliner Journal für Soziologie, Jg. 17/H. 2, 231–251.

Adloff, F./Papilloud, C. (2008): Alain Caillés Anthropologie der Gabe. Eine Herausforderung
für die Sozialtheorie? In: Caillé, A./Adloff, F./Papilloud, C. (Hrsg.): Anthropologie der
Gabe, Frankfurt/Main: Campus, 7–39.

Allen, N. J. (1998): The Category of Substance: A Maussian Theme Revisited, in: James, W./
Allen, N. J. (Eds.): Marcel Mauss. A Centenary Tribute, Oxford: Berghahn, 175–191.

Allen, N. J. (2000): Categories and Classifications: Maussian Reflections on the Social,
Oxford: Berghahn Books.

Beck, S. (2013): Kohärenz und Emergenz: Durkheim und die Sozialanthropologie, in: Bogusz,
T./Delitz H. (Hrsg.): Emile Durkheim. Soziologie – Ethnologie – Philosophie, Frank-
furt/Main: Campus, 291–317.

Belier, W. W. (1999): Durkheim, Mauss, Classical Evolutionism and the Origin of Religion, in:
Method and Theory in the Study of Religion, Vol. 11/ No. 1, 24–46.

Bogusz, T. (2013): Synchonisationen: Durkheim und die Ethnologie, in: Bogusz, T./Delitz, H.
(Hrsg.): Emile Durkheim. Soziologie – Ethnologie – Philosophie, Frankfurt/Main: Campus,
341–368.

Bohannan, P. (1955): Some Principles of Exchange and Investment Among the Tiv, in: Ameri-
can Anthropologist, Vol. 57/No. 1, 60–70.

Caillé, A. (2008): Marcel Mauss, der berühmte Unbekannte, in: Caillé, A./Adloff, F./Papilloud,
C. (Hrsg.): Anthropologie der Gabe, Frankfurt/Main: Campus, 40–55.

Carrier, J. G. (1995a): Maussian Occidentalism: Gift and Commodity System, in: Carrier, J. G.
(Ed.): Occidentalism. Images of the West, Oxford: Clarendon, 85–108.

Carrier, J. G. (1995b): Gifts and Commodities. Exchange and Western Capitalism since 1700,
London: Routledge.

Chevalier, S. (2014): Turning Commodities into Presents, in: Journal of Classical Sociology,
Vol. 4/No. 13, 54–64.

Dalton, G. (1961): Economic Theory and Primitive Society, in: American Anthropologist, Vol.
63/No. 1, 1–25.

Därmann, I./Mahlke, K. (2013): Das Notebook von Marcel Mauss. Eine Einführung in eine
»impressionistische Kladde«, in: Mauss, M./Därmann, I. (Hrsg.): Handbuch der Ethnogra-
phie, München: Fink, 9–45.

Degens, P. (2019): Geld als Gabe. Zur sozialen Bedeutung lokaler Geldformen, Bielefeld: Tran-
script.

Durkheim, E. (1981): Die elementaren Formen des religiösen Lebens, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp

Durkheim, E./Mauss M. (1987): Über einige primitive Formen der Klassifikation, in: Durk-
heim, E. (Hrsg.): Schriften zur Soziologie der Erkenntnis, Frankfurt/Main: Suhrkamp,
169–256.

Echterhölter, A. (2013): Auftakt: Ökonomische Praktiken, in: Echterhölter, A./Kammerer, D./
Ladewig R. (Hrsg.): Ökonomische Praktiken (= Ilinx, 3), Hamburg: Philo Fine Arts, vii-
xxxi.

Feeny, D. (1990): The Tragedy of the Commons. Twenty-Two Years Later, in: Human Eco-
logy, Vol. 18/ No. 1, 1–19.

Firth, R. (1939): Primitive Polynesian Economy, London: Routledge.
Fournier, M. (2006): Marcel Mauss. A Biography, Princeton: Princeton University Press.

42 Hans Peter Hahn

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2021-1-28 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 14.01.2026, 18:22:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2021-1-28


Gäbler, K. (2010): Moralischer Konsum und das Paradigma der Gabe, in: Geographische
Revue, Jg. 12/H. 1, 37–50.

Graeber, D. (2011): Debt: The First Five Thousand Years, New York: Melville House.
Gregory, C. A. (1982): Gifts and Commodities, London: Academic.
Hahn, H. P. (2013a): Ethnologie. Eine Einführung, Berlin: Suhrkamp.
Hahn, H. P. (2013b): Mehr Wert als Geld (Über Tauschringe), in: factory. Magazin für nach-

haltiges Wirtschaften, H.3, 32–37.
Hahn, H. P. (2015): Marcel Mauss als Ethnologe, in: Hahn, H. P./Schmidt, M./Seitz, E.

(Hrsg.): Marcel Mauss – Schriften zum Geld, Berlin: Suhrkamp, 9–24.
Hahn, H. P. (2017): Der Tausch und der Eigensinn der Dinge, in: Lehmann, K.-D./Ebert, J./

Ströhl, A./Blaumer N. (Hrsg.): Teilen und Tauschen, Frankfurt/Main: Fischer, 61–71.
Hahn, H. P./Schmidt, M./Seitz E. (Hrsg.) (2015): Marcel Mauss – Schriften zum Geld, Berlin:

Suhrkamp.
Hardin, G. (1968): The Tragedy of the Commons, in: Science, Vol. 162/No. 3859, 1243–1248.
Hart, K./Ortiz H. (2008): Anthropology and the Financial Crisis, in: Anthropology Today,

Vol. 24/No. 6, 1–3.
Helfrich, S./Bollier D. (2015): Die Welt der commons. Muster gemeinsamen Handelns, Biele-

feld: Transcript.
Helfrich, S./Heinrich-Böll-Stiftung (Hrsg.) (2009): Wem gehört die Welt? Zur Wiederentde-

ckung der Gemeingüter, München: oekom.
Hénaff, M. (2014a): Is There Such a Thing as a Gift Economy? In: Carlà, F./M. Gori (Eds.):

Gift Giving and the ›Embedded‹ Economy in the Ancient World, Heidelberg: Winter, 71–
84.

Hénaff, M. (Hrsg.) (2014b): Die Gabe der Philosophen. Gegenseitig neu denken, Bielefeld:
Transcript.

Henare, M. (2018): »Ko te hau tena o to taonga...«: The words of Ranapiri on the Spirit of
Gift Exchange and Economy, in: Journal of the Polynesian Society, Vol. 127/ No. 4, 451–
463.

Hubert, H./Mauss, M. (1968): Introduction à l'analyse de quelques phénomènes religieux, in:
Mauss, M./V. Karady (Eds.): œuvres, Paris: Éd. de Minuit, 3–38.

Hurn, S. (2008): The Cardinauts of the Western Coast of Wales. Exchanging and Exhibiting
Horses in the Pursuit of Fame, in: Journal of Material Culture, Vol. 13/No. 3, 335–355.

Karady, V. (1968): Oeuvres. Marcel Mauss. Vol. 1: Les fonctions sociales du sacré, Paris: Ed.
de Minuit.

König, R. (2013): Marcel Mauss, in: König, R./Albrecht, C. (Hrsg.): Emile Durkheim. Zur
Bestimmung der französischen Soziologie in Deutschland, Wiesbaden: Springer, 150–179.

Lebra, T. S. (1974): An Alternative Approach to Reciprocity, in: American Anthropologist,
Vol. 77, 550–565.

Lehmann, K.-D./Ebert, J./Ströhl, A./Blaumer, N. (Hrsg.) (2017): Teilen und Tauschen, Frank-
furt/Main: Fischer.

Lévi-Strauss, C. (1974): Einleitung in das Werk von Marcel Mauss, in: Mauss, M. (Hrsg.):
Soziologie und Anthropologie I, München: Hanser, 7–41.

Luks, T. (2019): Die Ökonomie der Anderen. Der Kapitalismus der Ethnologen – eine transna-
tionale Wissensgeschichte seit 1880, Tübingen: Mohr Siebeck.

Mallard, G. (2018): The Gift as Colonial Ideology? Marcel Mauss and the Solidarist Colonial
Policy in the Interwar Era, in: Journal of International Political Theory, Vol. 14/No. 2,
183–202.

Mallard, G. (2019): Gift Exchange. The Transnational History of a Political Idea, Cambridge:
Cambridge University Press.

Masquelier, A. (1999): Money and Serpents, Their Remedy is Killing: The Pathology of Con-
sumption in Southern Niger, in: Research in Economic Anthropology, Vol. 20, 97–115.

Mauss, M. (1896): La religion et les origines du code penal d’après un livre récent, in: Revue
d'histoire des religions, Vol. 34, 269–295.

Die versteckte Gabe 43

zfwu, 22/1 (2021)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2021-1-28 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 14.01.2026, 18:22:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2021-1-28


Mauss, M. (1921): Une forme ancienne de contrat chez les Thraces, Revue des Études Grec-
ques, Vol. 34, 388–397.

Mauss, M. (1924): Gift, Gift, in: Andler, C. (Ed.): Mélanges offerts à Charles Andler par ses
amis et ses élèves, Strasbourg: Istra, 243–247.

Mauss, M. (1968): Die Gabe. Form und Funktion des Austauschs in archaischen Gesellschaf-
ten, Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Mauss, M. (1998): An Intellectual Self-Portrait, in: James, W./Allen, N. J. (Eds.): Marcel
Mauss. A Centenary Tribute, Oxford: Berghahn, 29–42.

Merleau-Ponty, M. (1986): Von Mauss zu Claude Lévi-Strauss, in: Métraux, A./Waldenfels, B.
(Hrsg.): Leibhaftige Vernunft. Spuren von Merleau-Pontys Denken, München: Fink, 13–
28.

Miller, D. (2001): Alienable Gifts and Inalienable Commodities, in: Myers, F. R. (Ed.): The
Empire of Things, School of American Research: Sante Fe, 91–115.

Moebius, S. (2012): Die Religionssoziologie von Marcel Mauss, in: Mauss, M./Moebius, S.
(Hrsg.): Schriften zur Religionssoziologie, Berlin: Suhrkamp, 617–682.

Moebius, S./Nungesser, F. (2014): Die deutschsprachige Mauss-Rezeption, in: Trivium, Vol.
17, 2–8.

Orrell, D./Sedlacek, T. (2012): Le crépuscule de l'Homo oeconomicus, Paris: Exils.
Ostrom, E. (2009): Gemeingütermanagement. Perspektive für bürgerschaftliches Engagement,

in: Helfrich, S. (Hrsg.): Wem gehört die Welt? Zur Wiederentdeckung der Gemeingüter,
München: Oekom, 218–228.

Parry, J. (1986): The Gift, the Indian Gift and the ›Indian Gift‹, in: Man (N. S.), Vol. 21/No. 3,
453–473.

Petermann, W. (2004): Geschichte der Ethnologie, München: Hammer.
Polanyi, K. (1978 [1944]): Kritik des ökonomischen Menschenbildes, in: Duve, F. (Hrsg.):

Technologie und Politik 12 – Die Zukunft der Ökonomie, Reinbek bei Hamburg:
Rowohlt, 109–127.

Preissing, S. (2016): Beitragen und äquivalentes Tauschen: Alternatives Wirtschaften, Sulzbach
i.T.: Helmer.

Priddat, B. P. (2010): Kleingeld. Die verborgene Seite des Geldes, Berlin: Kadmos.
Prochasson, C. (2003): Durkheim et Mauss lecteurs du comte de Saint-Simon: une voie

française pour le socialisme, in: Archives Juives, Vol. 3/No. 2, 86–10.
Rus, A. (2008): ›Gift vs. commodity‹ Debate Revisited, in: Anthropological Notebooks, Vol.

14/No. 1, 81–102.
Sahlins, M. D. (1965): On the Sociology of Primitive Exchange, in: Banton, M. (Ed.): The Rele-

vance of Models for Social Anthropology (= ASA Monographs, 1), New York: Praeger,
139–236.

Schmidt, M./Seitz, E. (2015): Geld im Ganzen der Gesellschaft. Was Teile bei Mauss zu erken-
nen geben, in: Hahn, H. P/Schmidt, M./Seitz, E. (Hrsg.): Marcel Mauss – Schriften zum
Geld, Berlin: Suhrkamp, 216–237.

Schüttpelz, E. (2005): Gift, Gift (1925), in: Schüttpelz, E. (Hrsg.): Die Moderne im Spiegel des
Primitiven. Weltliteratur und Ethnologie (1870–1960), München: Fink, 171–222.

Schüttpelz, E. (2013): Ein Blick in den Maelstrom, in: Soziologische Revue, Bd. 36, 375–383.
Schüttpelz, E. (2015): Das Kategorienprojekt, in: Zeitschrift für Kulturwissenschaften, Jg. 9/H.

2, 237–240.
Sedlácek, T./Graeber, D. (Hrsg.) (2015): Revolution oder Evolution. Das Ende des Kapitalis-

mus? Gespräch mit Roman Chlupatý, München: Carl Hanser.
Shipton, P. (1989): Bitter Money. Cultural Economy and Some African Meanings of Forbidden

Commodities, Washington: American Anthropological Assocoation.
Tarot, C. (1999): De Durkheim à Mauss, l'invention du symbolique: Sociologie et science des

religions, Paris: la Découverte.
Tarot, C. (2010): Un inconnu célébrissime. Marcel Mauss, in: La revue du M.A.U.S.S., Vol.

36/No. 2, 21–24.

44 Hans Peter Hahn

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2021-1-28 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 14.01.2026, 18:22:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2021-1-28


Wagner-Hasel, B. (1998): Wissenschaftsmythen und Antike. Zur Funktion von Gegenbildern
der Moderne am Beispiel der Gabentauschdebatte, in: Völker-Rasor, A./Schmale, W.
(Hrsg.): Mythen/Mächte – Mythen als Argument, Berlin: Spitz, 33–64.

Wagner-Hasel, B. (2003): Egoistic Exchange and Altruistic Gift: On the Roots of Marcel
Mauss' Theory of the Gift, in: Algazi, G./Groebner, V./Jussen, B. (Eds.): Negotiating the
Gift. Pre-Modern Figurations of Exchange, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 141–
171.

Walsh, A. (2003): ›Hot money‹ and Daring Consumption in a Northern Malagasy Sapphire-
Mining Town, in: American Ethnologist, Vol. 30/No. 2, 290–305.

Weber, F. (2007): Introduction. Vers une ethnographie des prestations sans marché, in: Mauss,
M. (Ed.): Essai sur le don (= Quadrige Grands Textes), Paris: PUF, 7–62.

Widlok, Th. (2016): Anthropology and the Economy of Sharing, London: Routledge.

Die versteckte Gabe 45

zfwu, 22/1 (2021)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2021-1-28 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 14.01.2026, 18:22:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2021-1-28

