
5. Erotische und pornographische Erscheinungsformen

Abb. 1–2: Der erotische Blick.

Quelle: Eros + Massacre, Stills.

[Der] Versuch, die visuelle Konfiguration von Sex in Erotik oder Pornographie abzu
grenzen, ist auch der Wunsch, Sexualität einzuschränken, sie fälschlicherweise in
verschiedene Pole zu kategorisieren. Erotik und Pornographie, obwohl etymologisch

und historisch unterschiedlich, handeln von denselben Dingen: von Begehren und
sexuellen Praktiken und von ihren bildlichen, verbalen oder schriftlichen Repräsenta
tionen.

Rodrigo Gerace (2015): Cinema Explícito. Representações Cinematográficas do Sexo, S. 18.1

Es gibt einen entscheidenden Moment im Sexfilm, der in den meisten Filmen rausge
schnitten wird, nämlich jenen kurzen Augenblick, in dem das Kondom rübergestülpt
wird. Das Rausschneiden dieser Zäsur ist typisch pornografisch. Denn andernfalls
wäre für kurze Zeit eine Atmosphäre, vielleicht ein kurzer Dialog, ein flüchtiger Blick
sichtbar geworden. Ein solcher Augenblick birgt die Gefahr, in den Bereich der Erotik
zu rutschen.
Lionel Baier in: Francesco Laratta (2006): Über Explosionen und Verzögerung, S. 25.

1 Original: »[O] esforço em tentar delimiter a configuração visual do sexo em erótica ou pornográfica
também é o desejo de limitar a sexualidade, categorizá-la em polos falsamente distintos. Erotismo

e pornografia, embora etimológica e historicamente diferentes, versam sobre as mesmas coisas:
prazeres e práticas sexuais e suas representações imagéticas, verbais ou escritas.«

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Hannah Peuker: Filmerotik

Welchen Zweck hat es, eine Unterscheidung zwischen Erotischem und Pornographi

schem, zwischen filmischer Erotik und filmischer Pornographie zu treffen? In Cinema
Explícito (2015) argumentiert der brasilianische Filmwissenschaftler Rodrigo Gerace,

dass eine solche Unterscheidung der analytischen Untersuchung wenig dienlich sei,

versuche sie doch erneut das Sexuelle zu limitieren, zu kategorisieren und in Kästen zu

verschließen. Der schiere Versuch, Pornographie und Erotik voneinander zu trennen,

folge einer konservativen Geste, Sexualität in ihre Schranken zu weisen und in kleine,

möglichst gut bekömmliche Häppchen zu zerteilen. Im Grunde aber – so Gerace –

zielten Erotik und Pornographie auf die gleichen Dinge ab: »Begehren und sexuelle

Praktiken und ihre bildlichen, verbalen oder schriftlichen Repräsentationen« (ebd., 18).

In einem von Francesco Laratta geführten Interview argumentiert der Regisseur des

erotischen bis pornographischen Films Garçon stupide (Dummer Junge, Lionel Baier,

CHE/FR 2004) Lionel Baier hingegen für eine durchlässige Abgrenzung: Es gebe »eroti

sche Pornos« ebenso wie »pornographische Erotikfilme« (Baier in Laratta 2006, 25). Die

Darstellungsformen spielten hierbei eine ebenso entscheidende Rolle wie die Wahrneh

mung der Zuschauer_innen: »Während der eine die Szene erotisch liest, wartet ein an

derer oder eine andere darauf, dass die Darsteller endlich zur Sache kommen« (ebd.).

Dennoch plädiert Baier für die Benennung von erotischen gegenüber pornographischen

Momenten. Ein kurzes Innehalten, ein flüchtiger Blick, das Überstülpen eines Kondoms:

Solch ephemere Zwischenräume lassen nach Baier das Pornographische ins Erotische

kippen.

Baier vergleicht dieses momentane Innehalten, Warten, Ausharren in der Erotik mit

der Unterscheidung Hitchcocks zwischen suspense und shocking movie. Während im Por

no plötzlich eine Bombe detoniert (shocking movie), könne man im Erotikfilm beobach

ten, wie sich Protagonist_innen an einen Tisch setzen, von dem wir als Zuschauer_innen

wissen, dass unter ihm eine Bombe platziert ist. Ob diese Bombe tatsächlich explodiert

oder nicht, ist vollkommen unklar, gleichzeitig auch unerheblich. Die Detonation steht

nicht im Mittelpunkt, stattdessen dreht sich alles um den Moment der Spannung, um

die Ungewissheit und Potenzialität des Tickens. »Pornographie als Explosion und Erotik

als Verzögerung« (ebd., 26), so formuliert es Baier.

In dem folgenden Kapitel werde ich mich einer Unterscheidung zwischen filmischer

Erotik und Pornographie im Sinne Baiers zuwenden. In diesem Zusammenhang spreche

ich dezidiert nicht vom Erotikfilm, da es mir hierbei nicht um eine Unterteilung in di

stinkte Genrekategorien geht. Wie Baier verstehe ich Erotisches und Pornographisches

als durchlässige und einander bedingende Phänomene. Erotisches kann in Pornographi

sches kippen und umgekehrt. Zudem werde ich aufzeigen, dass Erotisches und Porno

graphisches Film und Kino als Schauanordnungen und Verkörperungsprinzipien durch

ziehen. Auch hier würde eine Genreunterteilung folglich nicht greifen.

Gerade diese Durchlässigkeit beider Phänomene führt im filmwissenschaftlichen

Diskurs zu einer starken Verwässerung beider Kategorien. Erotik wird oftmals in

Abgrenzung zur Pornographie eingeführt, dabei aber selten als eigenständige Erschei

nungsform konturiert. Erotisch ist dann all das, was zwar nicht explizit sexuell, aber

doch irgendwie anstößig, anrüchig oder erregend ist. Eine solche Unterbestimmung hat

zur Folge, dass filmische Erotik zwar als Bezeichnung für verschiedene Ausgestaltungen

von Lust, Voyeurismus, Begehren und den sexuellen Subtexten anzüglicher Bildinhalte

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Erotische und pornographische Erscheinungsformen 89 

dient, als solche aber oftmals unspezifisch bleibt. Zwar gibt es auch zum Erotikfilm 
einschlägige Forschungsliteratur, doch folgt diese meist einer von drei Tendenzen: der 
historischen Abhandlung (vgl. Seeßlen/Weil 1980; Seeßlen 1996; Schäfer 1999), der par

tikularen Analyse (vgl. Fabris/Helbig 2020; Böhler/Brunner 2006; Faulstich et al. 2008) 
oder der Abstraktion, die den Bezug zu ihrem Gegenstand einbüßt (vgl. MacCormack 
2008). Eine phänomenologische oder filmästhetische Bestimmung filmischer Erotik, 
die sich gleichzeitig von ihrer als vulgär empfundenen Materialgrundlage nicht abwen

det (im Sinne der Forderung Batailles nach Attraktion statt Abstraktion, s. Kapitel 4), 
bleibt bislang aus. 

Anders als Gerace verstehe ich die Unterscheidung zwischen Erotischem und Por

nographischem nicht als strikten Kategorisierungsmechanismus. Vielmehr geht es mir 
darum, bestimmte Merkmale erotischer Erscheinungsformen und Wahrnehmungsmo

dalitäten in Abgrenzung von pornographischen benennen zu können, um erstens auch 
Übergangsphänomene und Verschränkungsmomente differenziert betrachten zu kön

nen und um zweitens einer Mystifizierung des Erotischen entgegenzuwirken, die in der 
Forschungsliteratur nach wie vor prägend ist. 

Ein mystifiziertes Verständnis von Erotik als undefinierbare, alles durchziehende 
und sprachlich nicht fassbare Kraft hält sich nicht zuletzt dadurch, dass das Erotische 
(film-)wissenschaftlich als unterbestimmtes Füllwort für divergierende Formen sub

limen Begehrens eintritt. Dem entgegen erscheint das Pornographische dann als das 
Klare, Fassbare, Sichtbare und Benennbare – gleichzeitig auch als das Banale. Diese 
Differenzierung spiegelt sich genderpolitisch, wird doch die Pornographie meist mit 
Männlichkeit, die Erotik hingegen mit Weiblichkeit in Verbindung gebracht, was in dem 
Vorurteil mündet, Frauen fühlten sich vom Erotischen angezogen, Männer hingegen von 
der Pornographie. Das Weibliche erhält dann abermals eine Konnotation des Seichten, 
sich Entziehenden, Mysteriösen. Eine vorschnelle Wertung in diesem Sinne bestärkt 
einerseits einen Diskurs, der das Erotische im Gegensatz zum Pornographischen als 
künstlerisch anspruchsvoll und ästhetisch nobilitierbar einstuft (sprich: was verworfen 
werden soll, wird als pornographisch bezeichnet; Werke, denen Wertigkeit zugespro

chen wird, hingegen als erotisch). Andererseits wird das Erotische dann oftmals nicht 
näher bestimmt, da es sich als affektive Kraft der sprachlichen Fassbarkeit vermeintlich 
entzieht. 

Entgegen sowohl einer ästhetischen Hierarchisierung als auch einer erneuten Mys

tifizierung wird in den nachfolgenden Unterkapiteln eine phänomenologische Unter

scheidung zwischen Filmerotik und Pornographie angestrebt. Entsprechend den Aus

führungen der vorherigen Kapitel sind Erotik und Pornographie dann nicht primär als 
divergierende Bildinhalte anzusehen. Stattdessen werden sie als Erscheinungsformen 
in den Blick genommen, denen jeweils unterschiedliche Zuschauer_innen-Adressierun

gen zugrunde liegen.2 Eine besondere Rolle spielt in diesem Zusammenhang sowohl die 

2 Interessant ist in diesem Zusammenhang, dass im juristischen Kontext von Pornographie als Kom
munikation die Rede ist (vgl. Fischer 2021, 1305ff.). Sexuelle Handlungen sind zwar zwangsläufig 
Gegenstand dieser Kommunikation, doch die juristische Definition nach Thomas Fischer, einem 
langjährigen Richter am BHG, beruht vor allem auf der Adressierung eines_r Dritten. Pornogra
phie auf einen Gegenstand zu reduzieren und nicht als Relation zwischen Medium und Mensch zu 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Hannah Peuker: Filmerotik

Zeitlichkeit beider Erscheinungsformen (s. Kapitel 5.2) als auch das Verhältnis zwischen

Visualität und Haptik, das beide in besonderem Maße bespielen (s. Kapitel 5.4 und 5.5).

Eine die nachfolgenden Kapitel durchziehende Frage besteht zudem darin, ob Erotik und

Pornographie unterscheidbare Wissensansprüche exemplifizieren.

Wichtig ist zu betonen, dass es sich bei dieser phänomenologischen Einordnung um

Ausführungen zur Mainstream-Pornographie handelt. Diese können bei Weitem nicht

als charakteristisch für jede Form des Pornographischen angesehen werden, bringen

doch alternative, queere und feministische Pornographien ein so breites Spektrum an

Ausdrucksmöglichkeiten mit sich (oftmals dezidiert erotische), dass sich kein universell

pornographisches Element bestimmen lässt. Des Weiteren handelt es sich bei dem in
Kapitel 5.4 analysierten Film um ein historisches Beispiel des pornographischen Films,

das sich teilweise stark von aktuellen pornographischen Ausdrucksformen unterschie

det. Die historische Perspektive wurde hier jedoch gewählt, um eine stärkere Vergleich

barkeit zum Erotikfilm der 1970er-Jahre herzustellen.

5.1 Was ist erotisch am erotischen Blick bei Laura Mulvey?

Für den Forschungsdiskurs der Filmerotik bzw. des erotischen Films (als Genrekatego

rie) stellt nach wie vor Laura Mulveys einflussreicher Essay Visual Pleasure and Narrati
ve Cinema (1975) einen der wichtigsten Bezugspunkte dar (vgl. u.a. Strank 2020; Althaus

2006; Schäfer 1999; Osgerby 2012). Teils als Grundlage, teils als Abgrenzungsfolie prägten

Mulveys Ausführungen zum male gaze nicht nur die feministische und die psychoanaly

tische Filmtheorie, sondern ebenso den Diskurs um filmische Sexualität. Da Visual Plea
sure and Narrative Cinema unterdessen allzu oft auf die begriffliche Zuspitzung des male
gaze beschränkt wird, werde ich an dieser Stelle einige grundlegende Gedanken des Tex

tes auffächern, um zu fragen, welche Rolle hierin der von Mulvey verwendete Begriff des

Erotischen spielt und wie sich diese Verwendung nach wie vor im filmwissenschaftlichen

Diskurs um Erotik niederschlägt.

Laura Mulvey beschreibt zunächst die Rolle der weiblichen Figur in der symbolischen

Ordnung des Kinos: »An idea of woman stands as lynch pin to the system: it is her lack

that produces the phallus as a symbolic presence, it is her desire to make good the lack

that the phallus signifies« (ebd., 6). Das narrative Kino sei nicht loslösbar von der Angst

vor und der gleichzeitigen Faszination für Kastration, für welche die Frau in der patri

archalen Kultur symbolisch einstehe. Die Bedrohung, die von ihr ausgehe, müsse daher

gebändigt, die Frau auf die Ebene der Projektionsfläche reduziert werden: Die Sprache

gehört dann dem bedeutungsgenerierenden Mann, die Frau wird zum Bild (vgl. ebd., 7).

Das Erotische ist bei Mulvey als Machtkonstellation in jegliches Filmschaffen der pa

triarchalen Kultur eingeschrieben und weder auf dargestellte Erotik noch auf Pornogra

phie begrenzt. Umgekehrt lässt sich konstatieren, dass auch die patriarchale Kultur jeg

liche Form der Erotik durchzieht und bestimmt: »Unchallenged, mainstream film coded

the erotic into the language of the dominant patriarchal order« (ebd., 8). Der rote Faden

begreifen, ist demnach selbst im juristischen Bereich nicht vorgesehen, findet im film- und medi

enwissenschaftlichen Forschungsfeld aber immer wieder statt.

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Erotische und pornographische Erscheinungsformen 91 

der Erotik, der auf diese Weise das Kino prägt, manifestiert sich bei Mulvey im Blick. 
Dem kinematographischen Blick wird eine doppelte Funktion zugeschrieben: Erstens 
befriedige er den primordialen Wunsch nach der Lust am Schauen, zweitens bediene er 
den Narzissmus der Ich-Libido.3 Die Skopophilie führt dabei eine Trennung zwischen 
Subjekt und Objekt ein, denn der Blickende konstituiert sich durch die Objektifizierung 
der Angeblickten als Subjekt. Das Blicken avanciert zu einem narzisstischen Akt der Sou

veränisierung (vgl. ebd., 10). Die Omnipotenz des Blicks führt in einem zweiten Schritt 
zu Mulveys wohl bekanntester begrifflichen Verdichtung: Dem male gaze. 

In a world ordered by sexual imbalance, pleasure in looking has been split between 
active/male and passive/female. The determining male gaze projects its phantasy on 
to the female figure which is styled accordingly. (ebd., 11) 

Unterdessen erscheint es für die hier angestrebte, phänomenologische Konzipierung 
von Filmerotik als unabdingbar, drei Operationen des male gaze zu unterscheiden, denen 
im Gegensatz zur repräsentationspolitischen Subjekt-Objekt-Dichotomie bislang wenig 
wissenschaftliche Beachtung zugekommen ist. Bei den ersten beiden Operationen wird 
die Frau objektifiziert: Dies geschieht laut Mulvey entweder fetischisierend (z.B. in den 
Filmen Josef von Sternbergs) oder investigativ (z.B. in den Filmen Alfred Hitchcocks) (vgl. 
ebd.,14). Bei der dritten Operation richtet sich der male gaze auf den männlichen Protago

nisten. Dieser Blick ist dann identifizierend und erlaubt es dem Mann, sich – ähnlich wie 
in Lacans Spiegelstadium – zu erkennen. Diese Operation ist folglich subjektbildend. 
Die ersten beiden Operationen sind hierbei jeweils auf die Kastrationsgefahr gerichtet, 
die von der Frau ausgeht, weisen jedoch unterschiedliche Reaktionen auf. Die Fetischi

sierung verkehrt die Gefahr in ein idealtypisches, standardisiertes und zudem fragmen

tiertes Bild. Die Frau wird als bildgewordenes Produkt für den Mann konsumierbar. Die 
investigative Operation des male gaze hingegen transformiert die Frau in ein Objekt der 
Nachforschung. Ihre Schuld – die vom Penismangel ausgehende Gefährdung des Man

nes – muss kategorisiert, identifiziert und bestraft werden. 
Obgleich die Herleitung dieser Operationen klar einer psychoanalytischen Metho

de folgt, lässt sich an dieser Stelle fragen, ob die Fokussierung von Operationen des Se

hens nicht gleichzeitig das Potenzial für eine prozessphilosophische und phänomeno

logische Erweiterung mitführt. Mulveys Theorie bot aufgrund ihrer starren Konzepti

on von männlichen Subjekten und weiblichen Objekten bislang vor allem einen Aus

gangspunkt für phänomenologische Ablehnungen (vgl. Koch 1988, 17–21). Über die Fo

kusverschiebung weg von geschlechtlich vordeterminierten Identitätsparadigmen und 
von vornherein feststehenden Polen (Objekt/Subjekt, Mann/Frau, Sprache/Bild) hin zu 
prozessualen Operationslogiken lassen sich hingegen phänomenologische Momente in

nerhalb Mulveys Theorie ausmachen und weiterführen. Die von Mulvey analytisch be

nannten Operationen (Fetischisierung, Investigation und Identifikation) lassen sich in 
diesem Sinne als Erscheinungsformen sexueller Subtexte begreifen, die vom Erotischen 

3 Die sprachliche wie theoretische Grundlage zu Mulvey Überlegungen bildet Sigmund Freuds Drei 
Abhandlungen zur Sexualtheorie (2010 [1905]). 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Hannah Peuker: Filmerotik

zum Pornographischen verschiedene Skalierungsmomente durchlaufen. Die drei Ope

rationen schließen sich dann – entgegen Mulveys ursprünglicher Konzeption – jedoch

nicht mehr gegenseitig aus oder durchziehen singulär komplette Filme, Genres oder Au

torenwerke, sondern können sich überlagern, verschieben und gegenseitig konstituie

ren. Es gilt zudem zu fragen, ob den auf Identifikation und (im Deleuzianischen Voka

bular) auf Stratifikation hinauslaufenden – folglich stets zu den benannten festgeschrie

benen Polen führenden – Operationen nicht auch solche hinzuzufügen sind, die im Sin

ne Batailles auch das gegenteilige Potenzial von Erotik (und Pornographie) ausmachen:

desintegrierende, entgrenzende und transgressive Operationen.

In diesen Überlegungen klingt bereits an, mit welchen Problemen Wissenschaft

ler_innen konfrontiert sind, wenn sie Mulveys Bezeichnung ihrer eigenen Theorie als

auf das Erotische bezogen folgen. Tendenziell auf jede Form (narrativen) Filmmaterials

anwendbar, lässt sich mithilfe von Mulveys Ausführungen eine vergeschlechtlichte

Ordnung des medialen Sehens herausarbeiten. Diese mediale Sehanordnung ist ge

prägt durch Operationslogiken, die alle narrativen Anordnungen des Films, darunter

sowohl Pornographisches als auch Erotisches miteinschließen. Entscheidend ist bei

dieser theoretischen Offenheit, dass es weder um Erotik noch um Pornographie als

konkrete Erscheinungsformen geht und dass diese Felder (und sei es unabhängig von

der Repräsentation auf einer medienästhetischen Ebene) nicht näher bestimmt wer

den. Filmische Theorien, die sich methodisch an Mulvey orientieren und damit dem

Erotikfilm zuwenden, haben folglich keinen Begriff von Erotik, mit dem sich analytisch

arbeiten ließe, sondern schließen von geschlechtlichen Machtdynamiken zurück auf

eine an sich undurchsichtig bleibende Relation.

Über geschlechtsspezifische Machtverhältnisse im Kino entstand mithilfe der Theo

rie Mulveys ein politisch notwendiger und filmwissenschaftlich fruchtbarer Diskurs.

Was hierbei jedoch unterging, ist eine dezidierte Auseinandersetzung mit Erotik als

vom Pornographischen unterscheidbares Phänomen. Erotik wird im an Visual Pleasure
and Narrative Cinema anschließenden Diskurs zum psychoanalytischen Platzhalter für

sexualisierte Blickdramaturgien. Der erotische Blick konstituiert seither Geschlechter

rollen und -positionen. Erotisches Blicken ist danach all das, was Männer in eine aktive

Subjektivitätsposition und Frauen in die Rolle einer passiven Projektionsfläche bringt.

Erotik wird so von ihrem vorausgesetzten Endpunkt her gedacht, ihrerseits aber nicht

näher bestimmt.

Die meisten Analysen, die an Mulveys Theorie anschließen, arbeiten auf diese Weise

mit Verschiebungen innerhalb der Parameter aktiv-männlich und passiv-weiblich. Die

nach wie vor intensive Auseinandersetzung mit Mulveys Theorie im Kontext filmischer

Erotik zeigt dabei auf, dass der grundlegende Faktor Erotik wiederum gegenüber den

einzelnen, in ihrer Binarität immer noch weitestgehend statisch bleibenden Polen zu

rücktritt. Mit Bezug auf Mulvey die Voraussetzung einer dominanten Subjektivität und

einer untergeordneten Objektivität sowie einer hieraus resultierenden Dualität infra

ge zu stellen, scheint kaum durchführbar. Die Fragen, die an ihre Ausführungen an

schließen, ähneln sich unterdessen stark: Gibt es einen female gaze, der vom male gaze
unterscheidbar wäre (vgl. Strank 2020)? Was ist mit Filmen, in denen Männerkörper

als erotisches Spektakel inszeniert werden – beispielsweise dem Actionfilm (vgl. Althaus

2006, 80–81)? Und können Frauen in der Selbst-Objektifizierung und -Erotisierung eine

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Erotische und pornographische Erscheinungsformen 93 

Form von aktiver Bedeutungsgenerierung vollziehen (vgl. Schäfer 1999, 311 und Osger

by 2012, 33)? Fragen, die sich auf die Operationslogik innerhalb Mulveys Argumentation 
oder auf die Erotik als eigenes, vom Pornographischen abgrenzbares Blick- bzw. Wahr

nehmungsdispositiv beziehen würden, bleiben hierbei aus. 
In Abgrenzung zu dieser Tendenz möchte ich Mulveys Theorie als Basis für filmana

lytische Fragen mitführen, die sich auf blickende – und leib-phänomenologisch erwei

terte, synästhetische – Operationen des Sexuellen beziehen. Das Sexuelle verstehe ich 
hierbei als Überkategorie für Erotik und Pornographie. Wenn wir Fetischisierung, Inves

tigation und Identifikation als beispielhafte Operationen des sexuellen Erscheinens und 
Wahrnehmens begreifen, so lässt sich weitergehend fragen, wie sich diese Operationen 
konkret filmisch im Fall von Erotik und Pornographie manifestieren, welche weiteren 
Operationen hinzukommen und wo sich Übergänge innerhalb dieser Operationslogiken 
ausmachen lassen. 

5.2 Zwischen Erotik und Pornographie – Zwischen Latenz und Manifestation 

Für die Hinwendung zu der beschriebenen Forschungslücke erotischer Erscheinungs

formen einerseits und konkret in der Forschungsliteratur vorhandenen Unterscheidun

gen andererseits erscheint es sinnvoll, einen Schritt zur Seite zu treten und eine litera

turwissenschaftliche Perspektive an die Seite filmwissenschaftlicher Texte zu stellen. Für 
die filmwissenschaftliche Unentschlossenheit bezüglich des Erotischen ist es bezeich

nend, dass am Anfang eines aktuellen Sammelbandes zu dem Thema, Cinerotic (Fabris/ 
Helbig, 2020), eben kein film-, sondern ein literaturwissenschaftlicher Aufsatz steht: 
Susanne Bachs From erōtikós to sexout. Literary Knowledge about Eroticism (Bach 2020). 
Die operationale Betrachtung filmischer Sexualitäten nach Mulvey erweiternd, soll mit 
Bachs Ausführungen die Frage im Zentrum stehen, wie sich erste Differenzierungsmo

mente zwischen Erotischem und Pornographischem finden lassen, die (noch nicht) ex

plizit filmisch determiniert sind, sich aber filmisch wenden lassen. 
Susanne Bach arbeitet Unterscheidungskriterien zwischen Erotik und Pornographie 

anhand des Begriffspaares erōtikós und sexout heraus. Während Bach erōtikós auf seine 
etymologische Bedeutung aus dem Griechischen (sowohl körperliches Begehren als 
auch geistige Liebe bezeichnend) zurückführt, etabliert sie über den Begriff des sexout 
einen Bezug zu aktuellen Debatten einer durchökonomisierten Form des Begehrens. 
Sexout fungiert als Verweis auf Wilhelm Schmids Theorie (2015) einer prototypisch por

nographischen Sexualität, die auf ständiger Verfügbarkeit, Direktheit und umfassender 
Käuflichkeit beruht. In diesen Begriffsreferenzen findet sich folglich eine konventio

nelle Wertung, die Erotik als das Ursprüngliche, Geheimnisvolle, Widerständige und 
Pornographie als das Kommerzielle, Durchkapitalisierte ausweist. Gegenüber einer sol

chen Einstufung gilt es die kritische Distanz zu wahren, beruht doch Erotik ebenso wie 
Pornographie auf einem hohen Grad der Ökonomisierbarkeit, wenn auch durch diver

gierende Parameter.4 Im Anschluss an diese (etwas einseitige) ökonomische Perspektive 

4 Kapitalisierungslogiken der Erotik arbeitet beispielsweise die Soziologin Eva Illouz heraus. Insbe
sondere Gefühle in Zeiten des Kapitalismus (2007) und Was ist sexuelles Kapital? (2021) sind in diesem 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Hannah Peuker: Filmerotik

folgen bei Bach Kriterien, die auf den Faktoren der Zeit und der Potenzialität beruhen.

Diese Kriterien erinnern stark an die anfängliche Unterscheidung, welche Lionel Baier

anführt und lassen demnach wiederkehrende Charakterisierungsmerkmale erkennen.

Nach Bach ist Erotik zunächst als »mentale Reaktion der leichten Erregung« (ebd.,

10) zu verstehen. Erst in einem zweiten Schritt entscheide sich, ob die Erotik ins ausge

führt Sexuelle kippe oder nicht. Wichtig sei jedoch, dass sich Funktion und Wertigkeit

der Erotik nicht erst aus einer resultierenden sexuellen Handlung speisen. Der zweite

Schritt steht nicht im Zentrum, sondern die Erotik konstituiert sich als unentschlosse

ner Möglichkeitsraum des (noch nicht) ausgeführt Sexuellen. Erotik bildet demnach ein

Feld von Latenz und Potenzialität, das über eine bestimmte Zeitlichkeit des Noch-nicht-
Realisierten funktioniert:

This paper argues that eroticism, as an initially mental reaction of (slight) arousal is
primarily caused by a stimulus, which then may or may not become sexual, and which
has a function of its own. It thrives on potentiality, on fantasy, and in the realm of the
not yet realized. It exists for its own sake, plays by its own rules. It is promise not per
formance. It is fantasy, not action. It can be a means without an end. (ebd., 10)

Im Anschluss an diese erste Definition lässt sich sagen, dass Erotik als nicht zwingend

einzulösender Stimulus begriffen werden kann. Von der Pornographie, als Bereich der

ausgeführten Sexualität (also umgekehrt: performance not promise), unterscheidet sie sich

dann erstens auf einer zeitlichen und zweitens auf einer phänomenologischen Ebene:

Erstens ist Erotik nach Bach vor dem Pornographischen angesiedelt. Zweitens kann das

Pornographisch-Sexuelle als funktionsgerichtete Durchführung, als Veranschaulichung

von etwas angesehen werden, das die Erotik nur als Potenzial aufführt. Der Erotik ist

damit ein stetiger Unsicherheitsfaktor eingeschrieben, der auf der Frage beruht, ob

sie einlöst, was sie verspricht, ob sie also ins Pornographische mündet oder ob sich

ein kontingenter Schnitt zwischen Möglichkeit und Notwendigkeit auftut. Ähnlich der

Bestimmung des Erotischen als spannungsgeladene Verzögerung im Sinne Baiers lässt

sich demnach das Erotische mit Bach als vorgelagert und gleichsam unabschließbar

bestimmen, wohingegen das Pornographische in der Stringenz seiner Darstellungs- 
und Wahrnehmungsmodalitäten verankert ist. Dem Pornographischen ist dann eine

gewisse Form der Linearität und Richtungsweisung zuzuschreiben, das Erotische ist

demgegenüber von Richtungswechseln, Zeitverschiebungen und Qualitätsänderun

gen gekennzeichnet, was wiederum an das in Kapitel 3 anhand der Decamerone-Filme

diskutierte Prinzip der (erotischen) Unabschließbarkeit anknüpft.

Gleichzeitig ist es wichtig, keine dieser Ausrichtungen als Mangelerscheinung der

anderen zu begreifen, sondern erst einmal wertneutral die unterscheidbare Ausrichtung

Zusammenhang einschlägig. Eine weitere Referenz im aktuellen Diskurs bildet Jule Govrins Essay
Begehrenswert. Erotisches Kapital und Authentizität als Ware (2023). Govrin verweist sehr gekonnt auf
die Überschneidungen zwischen erotischem und kapitalistischem Begehren, die zu einem affekt
geladenen Spiel der Bewertungen – sowohl in öffentlich-ökonomischen als auch privat-intimen

Sphären – führen. Beide Bereiche verschwimmen dergestalt zusehends und verunmöglichen eine
klare Separierung.

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Erotische und pornographische Erscheinungsformen 95 

zu konstatieren: Weder stellt das Erotische gegenüber der Pornographie etwas qualita

tiv Hochwertigeres (weil Sublimeres) dar, noch manifestiert sich seine Inkonsequenz als 
Defizit. Erotik und Pornographie siedeln sich schlicht in verschiedenen Erscheinungs

registern an. 
Halten wir also fest, dass sowohl Erotik als auch Pornographie (mit Mulvey ge

sprochen) auf (Blick-)Operationen der Fetischisierung, der Investigation und der 
Identifikation, möglicherweise (in einer Erweiterung Mulveys mithilfe Batailles) eben

so auf anderen Operationen – der Entgrenzung, Desintegration, Überschreitung – 
beruhen. Durch Hinzunahme der Theorie Susanne Bachs lassen sich weitere Unter

scheidungsebenen differenzieren: erstens zwischen Latenz (Erotik) und Manifestation 
(Pornographie), zweitens zwischen einer unabschließbaren, loopartigen Zeitlichkeit 
(Erotik) und einer linearen Zeitlichkeit (Pornographie). Diese Faktoren stellen im Sin

ne einer prozesstheoretischen Betrachtung jeweils Parameter der Operationen dar: 
Die Blickoperationen Mulveys (Fetischisierung, Investigation, Identifikation) könnten 
dann entweder latent oder manifest in Erscheinung treten, könnten entweder zeitlich 
vorgelagert und unabgeschlossen oder linear gerichtet sein. 

Abb.2.1: Schema erotischer und pornographischer Operationslogiken. 

Quelle: Erstellt von H.P. 

Zudem spielt der Faktor der Zeitlichkeit sowohl in der Unterscheidung Lionel Baiers 
als auch Susanne Bachs eine zentrale Rolle. Diese Tatsache ruft wiederum Linda Wil

liams Ausführungen zu den Body Genres auf, denn diese – und damit unter anderem die 
Pornographie – beruhen laut Williams maßgeblich auf unterschiedlichen Zeitfaktoren: 
Der Horrorfilm basiere auf einem grundsätzlichen »too early!«, das Melodrama auf ei

nem »too late!« und der Porno auf dem »on time!« (Williams 1991, 9). 

Non-sadomasochistic pornography attempts to posit the utopian fantasy of perfect 
temporal coincidence: a subject and an object (or seducer and seduced) who meet one 
another ›on time!‹ and ›now!‹ in shared moments of mutual pleasure that is the special 
challenge of the genre to portray. (ebd., 11) 

Pornographie richtet sich demnach auf das Jetzt, auf absolute Gegenwärtigkeit oder zu

mindest einer Fantasie derselben. Lässt sich im Vergleich hierzu eine divergierende Zeit

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Hannah Peuker: Filmerotik

lichkeit der Erotik ausmachen? Wenn sich Erotik in der »Verzögerung« (Baier in Laratta

2006, 26), der Vorgängigkeit (vgl. Bach 2020, 10) und einer aus der ewigen Latenz re

sultierenden Unabschließbarkeit manifestiert, so schließt daran die These an, dass den

Kategorien Williams’ eine erotische Zeitlichkeit des not-yet im Sinne Bachs zuzuordnen

ist. Als das Noch-nicht-Realisierte, Noch-nicht-Stattfindende und möglicherweise auch Nie- 
zu-Realisierende richtet sich Erotik dann auf einen Zwischenmoment, der sich stets kurz

vor dem Gegenwärtigen ansiedelt, in dieses indes nie ganz übergehen kann, ohne ins

Pornographische zu kippen.

In Anbetracht dieser ersten Differenz scheint es nur folgerichtig, dass filmische

Erotik – wie im vorangegangenen Kapitel argumentiert – in einem intensiven Span

nungsverhältnis zur Filmmontage steht. Die sowohl materialimmanente als auch

operativ hervorgebrachte Montage als Prinzip der Verzeitlichung von Bildern ist der

Faktor, der das not-yet des Erotischen in Erscheinung treten lässt. Das not-yet der Erotik

entspricht gleichzeitig dem stetigen Streben des Films nach seinem »Anders-Werden«

(Bee 2020), nach seiner eigenen zeitlichen Entgrenzung, die jedoch nie vollends auf

gehen – eben nicht realisiert, durchgeführt, in pornographischer Stringenz umgesetzt

werden kann. Das not-yet der filmischen Erotik spiegelt ebenso den Grundgedanken

Batailles zum generellen Prinzip menschlicher Erotik wider (vgl. Bataille 2020 [1957], s.

Kapitel 4.2): Die Erotik als Suche nach uneinlösbarer Kontinuität, nach einer Kontinuität

des Seins, die nie realisiert werden kann, also immer auf einem Zeitprinzip des noch- 
nicht (und auch niemals) Manifesten basiert.

5.3 Die pornographische Begierde nach Erkenntnis

Mit diesen Vorüberlegungen zu möglichen Differenzen zwischen erotischen und por

nographischen Phänomenen möchte ich mich nun dezidiert dem Forschungsdiskurs

der Pornographie zuwenden. In den Porn Studies finden sowohl im deutschsprachigen

als auch im internationalen Raum rege Debatten zu Erscheinungsformen, ethischen

und genderpolitischen Komponenten sowie kulturhistorischen Fragen statt, die we

sentlich konkretere Thesen aufstellen und Analyseparameter liefern als Arbeiten zum

Erotikfilm. Im Folgenden soll es darum gehen, einige der Hauptargumente dieser

Debatten mit Blick auf den aktuellen Forschungsstand und eine dezidiert phänomeno

logische Perspektive zu skizzieren und anschließend mit den zuvor herausgearbeiteten

Operationslogiken von Erotischem und Pornographischem in Verbindung zu bringen.

In ihrem Aufsatz Netzhautsex (2001 [1997]) konstatiert Gertrud Koch, das Pornogra

phische (die visuelle Zote des Films) habe von Anfang an einen festen Platz auf der »Land

karte der somatischen Affekte« (ebd., 105) des Kinos eingenommen. Pornographie sei

nicht als obszöner Missbrauch filmischer Darstellungsmöglichkeiten anzusehen, son

dern vielmehr als emblematischer Ausdruck derselben. Dass sich das Kino die gesamte

Filmgeschichte durchziehend mit einer hohen Affinität – man könnte sagen mit einer

leidenschaftlichen Begierde – immer wieder pornographischen Ausdrucksformen zuwen

det, ist Kochs Argumentation folgend nicht erstaunlich.

Gertrud Koch führt das basal Pornographische des Kinos (ähnlich wie Mulvey das

Erotische) unmittelbar auf den Akt des Sehens zurück: »Das Sehen selbst wird im Kino

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Erotische und pornographische Erscheinungsformen 97 

sexualisiert und als Schaulust genossen« (ebd., 105). Koch schafft so eine unauflösliche 
Verbindung zwischen Paradigmen des Sehens und des Begehrens. Das Sexuelle wird im 
Blick verortet – im Blick der Kamera, der filmischen Protagonist_innen, ebenso wie der 
Zuschauer_innen. Das Aufkommen des Kinos als Blickdispositiv und das parallel zuneh

mende Interesse an pornographischen Darstellungen im frühen 20. Jahrhundert führt 
an dieser Stelle bei Koch zu einer kulturtechnischen Diagnose: Anstatt Pornographie als 
antiaufklärerische, affektive Überwältigungsstrategie zu begreifen, bringt Koch die por

nographische Schaulust mit einem generellen Erkenntnistrieb der europäischen Moder

ne in Verbindung. Das Interesse an Pornographie konstituiert dergestalt keinen (affek

tiven, eskapistischen) Kontrapunkt zu einer zunehmend auf Rationalität bedachten Ge

sellschaft, sondern ist im Gegenteil erst über den »internen Zusammenhang mit Mo

dernisierungsschüben« (ebd., 105) zu verstehen. Die Engführung von Pornographie und 
moderner Rationalität erscheint hierbei erst einmal als kontraintuitiv und widersprüch

lich, entspricht aber Michel Foucaults Ausführungen zur scientia sexualis (vgl. Foucault 
1991 [1979]), führt diese weiter und verbindet sie mit filmspezifischen Fragen. 

Bereits in der etymologischen Herkunft des Begriffs der Pornographie und seiner 
Entstehungsgeschichte lässt sich ein durchweg ambivalentes Verhältnis zur europäi

schen Neuzeit und zur Moderne verzeichnen. Als man im Zuge der Ausgrabungen 
von Pompeji Mitte des 18. Jahrhundert auf ein zuvor ungeahntes Ausmaß als obszön 
erachteter Alltagsgegenstände der römischen Gesellschaft – also dem zivilisatorischen 
Vorbild des neuzeitlichen Europas – stieß, stand man vor der selbstauferlegten Auf

gabe, die breite Bevölkerung (Frauen, Kinder und arme Bevölkerungsschichten beider 
Geschlechter) vor dem Überwältigungspotenzial dieser Darstellungen zu schützen.5 
Wie Walter Kendrick in The Secret Museum. Pornography in Modern Culture (1996 [1987]) 
beschreibt, bildete sich so ein dem neu entstehenden Selbstbild der westlichen Zivi

lisation gegenläufiger und entsprechend zu zensierender Bereich heraus, welcher als 
pornographisch betitelt und im geheimen Museum (erst im Museo Borbonico, dann ab 1866 als 
»pornographic collection« [ebd., 16] im National Museum of Naples) verschlossen wurde 
(vgl. ebd., 11).6 Erst 1976 öffnete das Museum seine Türen, wurde jedoch kurz darauf 

5 Für die Archäolog_innen war vor allem die Alltäglichkeit des Sexuellen erschreckend. Explizite Sex
darstellungen fanden sich in sämtlichen Räumen der römischen Gesellschaft, nicht nur in Schlaf
zimmern oder Bordellen, wo man ihnen eine luststimulierende Funktion hätte zuschreiben kön
nen. Stattdessen fanden sich Zeichnungen und Statuen erigierter Penisse an Hauseingängen, in 
der Form von Küchenutensilien, Lampen uvm. Auch künstlerische Objekte und Gemälde waren 
durchzogen von der Darstellung expliziter Sexualität, die zudem die sittlichen Vorstellungen im 
18. Jhd. herausforderte, handelte es sich doch oftmals um sexuelle Akte zwischen Menschen und 
Tieren oder Hermaphroditen, also zwischengeschlechtliche Wesen. 

6 Kendrick argumentiert, dass das Wort Pornographie bereits in der griechischen Antike auftauch
te, wo es mit »Huren-Maler« oder »Huren-Schreiber« übersetzt werden kann. Ob die »Huren« die 
Dargestellten oder die Darstellenden bezeichnen, sei unklar: »The term ›pornography‹ – ›whore- 
painter‹ or ›whore-writer – is an ambiguous one, since it fails to specify on which end of the brush or 
pen the whore is to be found« (1996 [1987], 13). Der Begriff sei dann jedoch in Vergessenheit gera
ten und erst wieder ab Mitte des 18. Jhd. neu eingeführt worden. 1850 tauchte der Begriff erstmals 
in der englischen Schriftsprache auf (vgl. ebd., 11). Die Etablierung des Begriffs der Pornographie 
zu diesem Zeitpunkt sei aufs Engste mit den Funden aus Pompeji verbunden, für die es eine neue 
Kategorie brauchte. 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Hannah Peuker: Filmerotik

abermals geschlossen und erst 2000 endgültig der Öffentlichkeit zugänglich gemacht

(vgl. De Caro 2022, 6).

Lange Zeit wurde das Pornographische entsprechend dieser Entstehungsgeschichte

unter einem Paradigma der antiaufklärerischen, überwältigenden Nähe verhandelt, vor

der es vermeintlich medieninkompetente Menschen wie Frauen zu schützen galt. Wie

Leonie Zilch argumentiert, lässt sich in den letzten Jahrzehnten eine erneute Begriffsver

schiebung des Pornographischen verzeichnen, welche die Fokussierung auf eine solche

Nähe abermals zentral stellt:

Der Begriff [der Pornographie; H.P.] erfuhr seit Mitte des 20. Jahrhunderts zunächst
eine Engführung auf sexuell explizite Fotografien und Bewegtbilder, die mit der In
tention, die Rezipient_innen sexuell zu erregen, produziert werden, und wird von dort
aus in den letzten Jahrzehnten auf bestimmte Darstellungskonventionen ausgedehnt,
die sich durch ein geradezu exzessives »Zu-nah«-Sein auszeichnen, man denke etwa
an Bezeichnungen wie Food Porn, Travel Porn, Property Porn, ebenso an War Porn oder
Torture Porn. (Zilch 2021, 98)

Pornographie bezeichnet dergestalt nicht mehr die Repräsentation explizit sexuel

ler Handlungen, sondern vielmehr einen Adressierungsmodus, der sich in einem

exzessiven Distanzverlust niederschlägt. Diese Form der Unvermitteltheit und der

(somatischen) Direktheit bildet nach wie vor eine Provokation sowohl für ästhetische

Theorien als auch für Epistemologien der Moderne.

Aus dieser Provokationshaltung indes gerade kein Konkurrenzverhältnis zwischen

Pornographie und moderner Rationalität abzuleiten, sondern im Sinne Kochs das Por

nographische als Aushandlungsort des modernen Erkenntnisinteresses par excellence

auszuweisen, stellt wiederum eine Provokation im wissenschaftlichen Kontext dar. In

diesem Zusammenhang ist es durchaus erstaunlich, dass die Aushandlung eines episte

mologischen Interesses, einer dokumentarischen Autorität und eines Authentizitätspa

radigmas immer stärker ins Zentrum des wissenschaftlichen Pornographie-Diskurses

rückt (vgl. Zilch 2024). Anstatt (wie im philosophischen Ästhetik-Diskurs) Epistemologie

und Körperlichkeit, affektive Nähe und intelligible Sinnsuche als rivalisierende Adressie

rungsmodi zu begreifen (vgl. hierzu Morsch 2011, 267–278), scheint die Auseinanderset

zung mit Pornographie vielmehr das immanente Zusammendenken dieser Bereiche zu

ermöglichen. Debatten um die Frage, ob Pornographie nun ästhetisch sei oder nicht, fin

den sich in frühen Abhandlungen wie bspw. bei Peter Gorsen. Gorsen verfasste zwischen

den 1960er- und dem Ende der 1980er-Jahre eine Reihe von Texten, die sich auf verschie

dene Weisen mit dem Grenzbereich zwischen Pornographie und Ästhetik – dem was er

als Sexualästhetik bezeichnete – befassen (vgl. Gorsen 2021). In Anlehnung an Adorno (der

Gorsens Dissertation betreute) stand für ihn die Frage im Mittelpunkt, wie »die sinnli

che Rettung einer in ihrer Selbstzerstörung befangenen Vernunft« (ebd., 129) vonstat

tengehen könnte. Während Adorno nach einem Weg innerhalb der Ästhetik suchte, wies

Gorsen die Pornographie – als Moment des sittlichen Scheiterns der Kunst – als genuin

politischen Gegenpol zur überbordenden Rationalisierung aus.

Obgleich die Thesen Gorsens derzeit wieder eine gewisse Beachtung finden, wenden

sich aktuelle film- oder medienwissenschaftliche Betrachtungen der Pornographie vor

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Erotische und pornographische Erscheinungsformen 99 

allem phänomenologischen, psychoanalytischen oder kulturtechnischen Fragestellun

gen zu. Der Pornographie wird es in dieser Perspektivverschiebung ermöglicht, Erkennt

nis nicht nur als somatisch, sondern explizit als sexuell konstituiert auszuweisen, oh

ne über die konventionellen Fallstricke des philosophischen Ästhetik-Diskurses zu stol

pern. 
In einem mit Koch vergleichbaren Gestus wendet sich auch Linda Williams in ihrer 

nach wie vor prägenden Monografie Hard-Core. Power, Pleasure and the »Frenzy of the Visible« 
(1989) dem visuellen Wissensanspruch pornographischer Filme zu. Wie Koch beschreibt 
sie die Parallelität zwischen dem Aufkommen des Kinos und dem modernen Drang, die 
Sexualität des Menschen zu verstehen: »With the invention of cinema, in other words, 
fetishism and voyeurism gained new importance and normality through their link to the 
positivist quest for the truth of visible phenomena« (ebd., 46). Die Technik des Kinos stellt 
bei Williams wie bei Koch den Ausgangspunkt für das Aufkommen eines neuen Paradig

mas der Foucault’schen scientia sexualis dar (vgl. Foucault 1987a). Anstatt den pornogra

phischen Blick in einer Kontinuität mit erotischen Darstellungen der Kunstgeschichte 
zu sehen, beschreibt ihn Williams als technisch neuen Ausdruck eines auf den (vor al

lem weiblichen) Körper gerichteten Erkenntnisinteresses (vgl. Williams 1989, 35–36). In

dem sowohl Koch als auch Williams den Willen zum sexuellen Wissen aufs Engste mit 
der technischen Innovation des Kinematographen verbinden, lässt sich im Diskurs über 
Pornographie eine Zusammenführung von Technizität und einem durch Wissen begrün

deten Machtanspruch im Sinne Foucaults feststellen. 
Gertrud Kochs 1990 veröffentlichten Essay On Pornographic Cinema anführend leitet 

Linda Williams aus dem Erkenntnisdrang des pornographischen Kinos anschließend 
den Begriff ab, der nachfolgend das grundlegende Prinzip des Hardcore-Films für sie 
(und nachfolgende Wissenschaftler_innen) konstituiert: Das Prinzip der maximalen 
Sichtbarkeit (vgl. ebd., 48). Diesem Prinzip schreibt sie filmische Ausdrucksformen zu, 
die zwar historisch variieren, einen gemeinsamen Kern aber in der Kombination aus 
Krassheit, Nähe und Direktheit finden: 

In the hard-core proper, this principle [of maximum visibility; H.P.] has operated in dif
ferent ways at different stages of the genre’s history: to privilege close-ups of body parts 
over other shots; to overlight easily obscured genitals; to select sexual positions that 
show the most of bodies and organs; and, later, to create generic conventions, such as 
the variety of sexual ›numbers‹ or the externally ejaculating penis – so important to the 
1970s feature-length manifestations of the genre. (ebd., 48ff.) 

Das pornographische Paradigma, alles sehen, alles zeigen und alles verstehen zu wollen, 
avanciert so in der Verknüpfung mit kulturgeschichtlichen Fragen zu einem Ausdruck 
des modernen Wissensdrangs schlechthin. Das Kino wiederum als Technik dieses oku

larzentrischen Wissensdrangs erscheint als pornographisches Medium, das eine sexuelle 
Begierde nach Erkenntnis zu stillen verspricht. 

Kein Medium vor dem Film war in der Lage, Details des sexuellen Akts sichtbar zu ma

chen, wie dies die Kamera kann. Das voyeuristische Interesse bedient sich der Kamera 
als Lupe für seine sexuellen Nachforschungen. (Koch 1981, 4) 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Hannah Peuker: Filmerotik

Gekoppelt mit dem Realitätsanspruch der Pornographie echten Sex, echte Lust, echten
Schweiß und echte Orgasmen zu zeigen – was im Fall des weiblichen Orgasmus zum

grundlegenden Dilemma der Pornographie führt, da sich dieser potenziell dem An

spruch auf visuelle Nachprüfbarkeit zu entziehen droht (vgl. Zilch 2021, 99) – bedient

der pornographische Blick folglich das Versprechen der Authentizität. Erste Überle

gungen, die den hierin begründeten dokumentarischen Anspruch der Pornographie

herausarbeiteten, lassen sich bereits bei Christian Hansen, Catherine Needham und Bill

Nichols finden (1991), setzen sich dann weiter fort und bilden in aktuellen Pornographie-

Studien wie bei Ingrid Ryberg (2012) und Leonie Zilch (2024) den ausschlaggebenden

Fluchtpunkt der Analysen.7 Der pornographische Blick wird in diesen und anknüpfen

den Diskursen demnach als ein forschender, identifizierender und klassifizierender

Blick konzipiert. Er erinnert stark an die investigative Operation des Blickens bei

Mulvey. Entscheidend ist in diesem Zusammenhang, dass das dokumentarische Reali

tätsparadigma des Pornographischen einem somatischen Immersionsmodus nicht im
Wege steht. Das Pornographische als Erscheinungsphänomen vermag es stattdessen,

einen dokumentarischen mit einem immersiven Anspruch, eine epistemologische mit

einer somatischen Ausrichtung zu verflechten.

Eine solch dokumentarische Ausrichtung der Pornographie lässt sich, wie Leonie

Zilch in ihrer Dissertation Erregende Dokumente (2024) argumentiert, anhand einer film

ästhetischen Nähe zwischen Pornographie und Dokumentarfilm nachzeichnen, welche

je nach pornographischem Subgenre wiederum variiert: Bereits in den 1960er- und

1970er-Jahren vermischten sich sexualpädagogische und erregende Formate (bspw. in
Annie Sprinkles feministischen Performances); Giovanna Maina und Federico Zeccas

arbeiten anhand ihres Neologismus »porno vérité« die Überschneidungen zwischen

Gonzo-Pornographie und Cinéma vérité heraus (2016, 338)8; durch die Konjunktur von

Amateurfilmen findet ein Wahrheitsanspruch Einzug, der sich explizit auf Alltagssex

richtet; und aktuelle Plattformen (wie z.B. OMGyes) machen es sich zur Aufgabe –

wiederum aus feministischer Perspektive – über die Vielfalt von Sexualpraktiken, Be

wegungen und Berührungsformen, die Frauen statistisch nachgewiesen Lust bereiten,

aufzuklären und für diese Begriffe zu finden (vgl. Zilch 2024, 156).

An dieser Stelle weiter in die Tiefe zu gehen, würde den Rahmen der Analyse

sprengen. Festzuhalten ist jedoch, dass verschiedene Pornographien jeweils eigene do

kumentarische Ausdrucksmittel entwickelt haben, mit diesen zwischenzeitlich immer

wieder brechen, doch stetig in einem Spannungsverhältnis zwischen hochgradiger

Performanz – vor allem in Mainstream-Blockbustern durch Sexnummern, die eher an

Hochleistungssport als an ›reale‹ Sexualität erinnern – und Rückbezügen auf authenti
sche körperliche Reaktionen stehen.

7 Wie Leonie Zilch betont, handelt es sich bei der dokumentarischen Autorität der Pornographie um
ein Paradox auf mehreren Ebenen: Erstens scheint die Pornographie gerade dort an Wahrheitsan

spruch dazuzugewinnen, wo dieser dem Dokumentarischen zunehmend versagt wird (vgl. Zilch
2024, 6). Zweitens steht der Wahrheitsanspruch in einem harschen Gegensatz zur hochgradigen
Performativität der Pornographie, da sich diese – vor allem in Mainstream Blockbustern – fast voll
ends von alltäglicher Sexualität entfernt (vgl. ebd., 8).

8 Diese sehen sie u.a. in dem exzessiven Einsatz von Handkameras und PoV-Shots, sowie in der Un
sichtbarkeit von Kameraschnitten.

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Erotische und pornographische Erscheinungsformen 101 

Das Verständnis des pornographischen Blicks als Blick des Forschens erhält zudem 
(wie vor allem aus feministischer Perspektive betont wird) eine vergeschlechtlichte 
Systematik und wechselt so von phänomenologischen zu politisch-ideologischen Pa

rametern. Nicht nur erscheint die Mainstream-Pornographie per se auf männliche 
Bedürfnisse ausgelegt zu sein (der Kritikpunkt, an dem nicht zuletzt feministische 
Pornographien ansetzen), sondern auch der dem pornographischen Blick inhären

te Wissensdrang bringt eine spezielle Form des patriarchalen Machtanspruchs zum 
Ausdruck. Die hierin verankerte Verknüpfung von dokumentarischem Anspruch und 
männlicher Perspektive ist entscheidend und als solche zu benennen, verspricht sie doch 
andernfalls, einen ideologischen Blick zu naturalisieren und (durch dokumentarische 
Praktiken) als vermeintlich objektiv zu kennzeichnen. 

Um die Betrachtung – wenn nicht Zentralisierung – von geschlechtsspezifischen 
Dynamiken kommt man in der Auseinandersetzung mit Pornographie nicht umhin. 
Sowohl Koch als auch Williams argumentieren ihrerseits, dass der wissen-wollende 
männliche Blick der Mainstream-Pornographie stetig um die vermeintlich unsichtbare, 
als »Affront für den Erkenntnistrieb« (Zilch 2021, 99) empfundene, weibliche Lust und 
den nicht belegbaren weiblichen Orgasmus kreist. Wie Jutta Brückner argumentiert, 
muss die Frau auf die von Williams benannte »male obsession with measurable evidence 
of pleasure« (Williams 1989, 111) mit exzessivem Stöhnen antworten:9 

[I]hre Lust ist nicht nachprüfbar, sie überschreitet nicht die Grenze von innen nach 
außen. Daher die Stöhnorgien, die vor allem eines verraten: die Angst, daß ihre ›Ga
be‹ als zu klein empfunden wird. Denn da ihre Lust nicht materialisierbar ist, erblickt 
der Mann auf ihrem Gesicht und Körper nur Zeichen für etwas, das unsichtbar bleibt. 
(Brückner 1981, 16) 

An dieser Stelle zeigt sich bereits eine erste Limitierung des pornographischen Okular

zentrismus. Dort, wo die optische Nachprüfbarkeit der (weiblichen) Lust an ihre Gren

zen gerät, muss sie das sinnliche Register wechseln: vom Optischen zum Akustischen. 
In diesem Registerwechsel klingt bereits ein erster Schritt in die Richtung synästheti

scher Wahrnehmungskonzeptionen an. In Jutta Brückners Ausführungen, der Mann er

blicke auf Gesicht und Körper der Frau »nur ein Zeichen« (ebd., 16), lässt sich zudem ein 
anderer Übergangsmoment erahnen, nämlich der vom epistemologisch ausgerichteten 
Distanzblick hin zu einem haptisch-suchenden, nachspüren-wollenden Blick, im Sinne 
einer »haptic visuality« Laura Marks’ (2000), eines »tactile eye« Jennifer Barkers (2004) 
oder auch in den Worten Vivian Sobchacks: »[V]ision is always already fleshed out« (2004, 
60). Das Scheitern der visuellen Nachprüfbarkeit scheint zudem eng verknüpft zu sein 
mit Körpergrenzen: Mit der Haut als Limitierung des Blicks, der (wie Jutta Brückner ar

gumentiert) eindringen will, dies jedoch nicht vermag (vgl. 1981, 18). Ob ein solch visuel

les Eindringen-Wollen, im Pornographischen tatsächlich zentralisiert wird oder welche 

9 Auch Enrico Wolf argumentiert im Rückbezug auf Linda Williams, dass die Nicht-Darstellbarkeit 
des weiblichen Orgasmus‹ das grundlegende Paradox eines auf Erkenntnis ausgerichteten männ

lichen Blicks in der Pornographie offenlegt: »[D]er Drang zum Wissen im pornographischen Film 
scheitert stets an der Fiktion des eigenen Genres, dessen phallozentrische Sicht die Erkenntnisse 
über die weibliche Sexualität stets nur vortäuschen kann« (Wolf 2008, 40–41). 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Hannah Peuker: Filmerotik

Rolle gleichzeitig ein auf die Oberfläche gerichtetes Fühlen spielen könnte, soll nach

folgend ebenso wie Fragen nach synästhetischen Paradigmen filmanalytisch verhandelt

werden.

Mit Koch, Brückner, Williams und Zilch lässt sich an dieser Stelle erst einmal zu

sammenfassend konstatieren, dass dem pornographischen Blick eine epistemologische

Ausrichtung zugeschrieben wird. Bei Koch findet sich diese Ausrichtung als erkenntnis

getriebene Schaulust, bei Williams als maximale Sichtbarmachung und bei Zilch als do

kumentarische Autorität. Anhand der zuvor mit Mulvey herausgearbeiteten Operatio

nen wird deutlich, dass auch die Erotik nicht frei ist von epistemologischen Wissens

ansprüchen, spielt doch auch hier der investigative, identifizieren-wollende Blick eine

ausschlaggebende Rolle. Gleichzeitig scheinen sowohl Pornographie als auch Filmerotik

zwischen Bereichen der Epistemologie und Nicht-Epistemologie zu changieren. Im Por

nographischen steht hierbei das stetige Scheitern visueller Nachprüfbarkeit von (weib

licher) Lust zur Disposition, im Erotischen schreiben sich Momente des Zögerns, des

Umkehrens und Kollidierens von Wahrnehmungsrichtungen durch den Faktor der von

Susanne Bach beschriebenen Potenzialität ein. In den nachfolgenden Filmanalysen stel

len sich demnach die Fragen, auf welches Wissen die jeweils (teil-)epistemologisch aus

gerichteten Blicke von Pornographie und Erotik abzielen, wie sich die synästhetischen

Momente beider Phänomene beschreiben lassen und inwiefern die mit Bach herausge

arbeitete zeitliche Differenz um Faktoren der räumlichen Ausrichtung ergänzt werden

muss.

Um diesen Fragen nachzugehen, möchte ich im Folgenden zwei Filmbeispiele ver

gleichend analysieren. Beide Filme stammen aus Brasilien, bei beiden führte Jean Gar

ret Regie. A mulher que inventou o amor (The Woman Who Invented Love, Jean Garrett,

BRA 1978) entstand in São Paulo im späten Zyklus des brasilianischen Erotikfilms – der

Pornochanchada. Nach ihrem Entstehen Ende der 1960er-Jahre und ihrem Höhepunkt in
den 1970ern ging die Pornochanchada Mitte der 1980er-Jahre mit dem politischen Wech

sel von Militärdiktatur zu Demokratie in den Hardcore-pornographischen Film über, der

gleichsam das Ende des brasilianischen Erotikkinos besiegelte.10 Das Schaffen Jean Gar

retts stellt für diesen Übergang ein aussagekräftiges Beispiel dar. Jean Garrett gilt als

einer der wichtigsten Regisseure der Pornochanchada aus São Paulo. Wie viele seiner Kol

leg_innen war er Teil der Transformation vom erotischen zum pornographischen Film.

Er führte bei drei pornographischen Filmen unter dem Pseudonym J.A. Nunes Regie: Fuk

10 Dieser Übergang hat mehrere, sowohl zensur- als auch wirtschaftspolitische Gründe. Erstens bra
chen Anfang der 1980er-Jahre internationale, vor allem italienische und japanische Filme, z.B. Im
Reich der Sinne wie in Kapitel 2 ausgeführt, mit den Zensurrichtlinien der Regierung und ermög

lichten die Vorführung pornographischer Filme in Brasilien. Mit der Rückkehr zur Demokratie en
dete zudem der strenge Kultur- und Wirtschaftsprotektionismus. Brasilien schlitterte im Zuge an
gestauter Reformen und der rasant steigenden Inflation in eine Wirtschaftskrise. Der brasiliani
sche Film wurde nicht mehr hinreichend gefördert und das staatliche Filmförderunternehmen Em
brafilme verlor zunehmend an Bedeutung, was 1993 zur endgültigen Schließung führte (vgl. Gatti
2012, 265). Der US-amerikanische Film begann unterdessen von neuem, den brasilianischen Film

markt zu dominieren und die kurzzeitige Hochphase des inländisch produzierten Populärfilms

schwand (zu dieser Entwicklung vgl. Abreu 2015b, 263ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Erotische und pornographische Erscheinungsformen 103 

fuk à Brasileira (Brazilian Fuck Fuck, J.A. Nunes, BRA 1986), Entra e sai (Enter and Lea
ve, J.A. Nunes, BRA 1986) und O beijo da mulher piranha (Kiss of the Piranha Woman, 
J.A. Nunes, BRA 1986). Anschließend war sein Ruf als Regisseur zerstört. Er erhielt kei

ne weiteren Regieaufträge – ein Schicksal, das er mit vielen seiner Kollegen teilte – und 
starb 1996 im Alter von nur 50 Jahren. 

5.4 Der Kuss der Piranhafrau ist ein Blowjob 

O beijo da mulher piranha (übersetzt: Der Kuss der Piranhafrau) folgt den Ermittlungs

arbeiten eines Detektivs, der den Todesfall eines in der Badewanne verbluteten Schrift

stellers untersucht. Obgleich der Film dem Titel nach El beso de la mujer araña (Der Kuss der 
Spinnenfrau) des argentinischen Schriftstellers Manuel Puig aus dem Jahr 1976 evoziert, 
hat die Handlung mit der politischen, zudem homo- und transsexuellen Geschichte des 
Romans nichts gemein. Garretts Film ist apolitisch, handelt es sich doch größtenteils um 
eine Aneinanderreihung konventionell mainstream-pornographischer und im Kontrast 
zum Roman durchgehend heterosexueller Szenen. Die Sexszenen spielen sich hierbei 
sowohl im filmischen Präsenz als auch in Rückblenden ab, in denen der Kommissar den 
Todesfall untersucht. 

Die dominante Sexualpraktik stellt in den Sexszenen die stetig wiederholte Fella

tio dar. Die einzigen Szenen, die hierbei aus der Reihe pornographischer Genrekonven

tionen herausfallen, bestehen in sexuellen Interaktionen zwischen der Mulher Piranha 
(Piranhafrau, Carla Prado) und einem Piranha in der Badewanne (Abb. 3–6). Als der Pi

ranha in der letzten dieser (als Rückblenden gerahmten) Interaktionen beginnt ihre Ge

schlechtsteile aufzufressen, stöhnt sie ungestört weiter. 
Der Schriftsteller steigt zu ihr in die Badewanne. In einem tödlichen Sexualakt wird 

er von dem Piranha gefressen und verblutet. Der Film endet anschließend mit einer fina

len Sexszene zwischen Detektiv und Piranhafrau. Man könnte meinen, dass die gestörte 
Ordnung luststimulierender Bildlichkeiten hier wiederhergestellt wird, doch die Szene 
gleicht mehr einem sexuellen Übergriff der Piranhafrau auf den Detektiv. Die narrative 
Rahmung durch den Mord, die Szenen zwischen Frau und Piranha, sowie der den Film 
beendende sexuelle Übergriff stören die pornographische Harmonie und Konventiona

lität. Sie erinnern stark an die früheren Erotikfilme Jean Garretts und weisen Parallelen 
auf, die zum zweiten Filmbeispiel, A Mulher que Inventou o Amor, hinüberführen. 

Um jedoch erst einmal die zuvor herausgearbeiteten Operationen und Erschei

nungsformen des Pornographischen sowie den vermittelten Wissensanspruch genauer 
bestimmen zu können, werde ich mich einer der konventionellen Sexszenen zuwenden 
und diese anhand filmtechnischer und -ästhetischer Parameter analysieren. Hierbei 
handelt es sich um den Geschlechtsverkehr zwischen der Hausangestellten und dem 
Ehemann der Piranhafrau. 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Hannah Peuker: Filmerotik

Abb. 3: Cunnilingus des Piranhas.
Abb. 4: Close-up der Frau beim Cunnilingus.
Abb. 5: Der Piranha beißt zu.
Abb. 6: Extreme Close-up der weiterhin genießenden Frau.

Quelle: O beijo da mulher piranha, Stills.

Die Szene beginnt mit einem Medium Close-up des Mannes (Abb. 7). Seinem nach

unten gerichteten Blick folgend, fährt die Kamera seinen Körper entlang, um bei der

Hausangestellten zu enden, die gerade eine Fellatio praktiziert (Abb. 8). Im Schuss-Ge

genschuss Prinzip werden anschließend Close-ups des Gesichts der Frau mit dem des

Mannes kombiniert. Hierbei wird ihr Gesicht während der Fellatio aus unterschiedlichen

Winkeln gezeigt. Es folgen eine Totalaufnahme der Körper und ihrer Position zueinan

der (Abb. 9), sowie eine Kamerafahrt, welche die Körper des Paares von den Füßen bis

zu den Gesichtern abfährt. Während der gesamten Szene ertönt extradiegetische Jazz-

Musik von Count Basie, die das Gezeigte rhythmisiert und bis zu einem gewissen Grad

ironisiert. Zum Ende der Sexszene hin wird die Lautstärke der Musik etwas minimiert

und diegetische Stöhngeräusche mischen sich unter.

Ein horizontaler Kameraschwenk durch den Raum leitet von der Fellatio zum pene

trativen Sex über. Die Penetration wird in Nahaufnahmen der Genitalien (Abb. 10) und

des weiblichen Pos (Abb. 11) gezeigt. Zusätzlich ergänzen zwischengeschaltete Medium

Close-ups der Frau (Abb. 12) das Geschehen. Als die Piranhafrau in das Zimmer eintritt

und den Sexualakt beobachtet, erhalten die Darstellungen eine zusätzlich voyeuristische

Konnotation. Gleichzeitig empfindet keine der Einstellungen ihren Blickwinkel perspek

tivisch nach. Stattdessen wiederholen sich die vorherigen Einstellungsgrößen und -per

spektiven erneut: Totalaufnahmen aus der Vogelperspektive, Close-ups der Genitalien

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Erotische und pornographische Erscheinungsformen 105 

und der Gesichter, Medium Close-ups und Long-Shots der Körper, sowie ergänzende 
Nahaufnahmen des lüsternen Gesichtsausdrucks der Ehefrau. Die Szene endet ebenso 
konventionell mit einer Nahaufnahme der externen Ejakulation des Mannes. Die Piran

hafrau beginnt sarkastisch zu applaudieren, lobt die Hausangestellte und bittet ihren 
Mann anschließend das Zimmer aufzuräumen. 

Abb. 7–12: Einstellungen einer konventionellen Sexszene. 

Quelle: O beijo da mulher piranha, Stills. 

Insgesamt dauert die Szene 5,30 Minuten. 54 Sekunden dieser Zeit (also 16 % der Sze

ne) bestehen aus (Medium) Close-ups der Gesichter der Sexualpartner_innen sowie der 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Hannah Peuker: Filmerotik 

beobachtenden Ehefrau.11 Innerhalb dieser Nahaufnahmen von Gesichtern finden sich 
wiederum neun Shots des Gesichts des Mannes, sechs Shots des Gesichts seiner Sexual

partnerin und fünf der Ehefrau. Mit Mulvey ließe sich an dieser Stelle konstatieren, dass 
alle Parameter des männlichen Blicks gegeben sind: Die Kamera folgt (wie im anfängli

chen Schwenk) dem Blick des Mannes und nimmt so eine identifizierende Funktion für 
den männlichen Zuschauer ein. Der weibliche Körper wird fetischisierend objektifiziert 
und investigativ erforscht. Am Ende der 5,30 Minuten haben wir jeden Winkel des Kör

pers der Haushälterin sehen können – von nah, von fern, frontal, seitlich, von oben, un

ten, hinten und vorne –, während der Körper des Mannes (blickend) auf dem Rücken lie

gen blieb und lediglich in genitalen Close-ups eine eigens Spektakel-generierende Rolle 
einnahm. Der Blick der Haushälterin, der in den Close-ups zur Geltung kommen könnte, 
spielt hierbei eine untergeordnete Rolle, handelt es sich doch größtenteils um fragen

de und absichernde Blicke oder um die Projektionsfläche männlicher Lustsymboliken 
(offener Mund, geschlossene Augen). Der Blick der Ehefrau scheint eine Alternative zu 
bieten. Subjektiviert blickt, fetischisiert und erforscht sie eigenständig das dargebote

ne Schauspiel. Sie schafft eine Identifikationsmöglichkeit für Betrachterinnen und kon

tert den dominanten männlichen mit einem eigens dominanten weiblichen Blick. In die

ser rein geschlechtlich ausgefächerten Binarität ist allerdings die soziale Rolle der Prot

agonist_innen nicht mitbedacht. Anstatt zwischen männlich und weiblich dominantem 
Blick zu unterscheiden, ließe sich anführen, dass Subjektpositionen ausschließlich den 
bürgerlichen Figuren zugesprochen werden. Die narrativ in einer Abhängigkeitspositi

on befindliche und zudem rassifizierte Hausangestellte bekommt auch über die Blick

strukturen des Films keine Souveränität zugesprochen, fungiert sie doch lediglich als 
Projektionsfläche für ihre Arbeitgeber_innen. 

Abseits der repräsentationspolitischen Relevanz solcher Beobachtungen, führt eine 
solche Analyse wieder zurück zu den im Hinblick auf Erotik bereits herausgearbeite

ten Problemen: Die pornographische Relation wird erstens auf den Blick reduziert und 
zweitens von statischen Identitätspolen und Rollenverhältnissen ausgehend konzipiert. 
Wie Linda Williams ausführt, bedingt der oftmals in Erotik- und Pornographie-Analy

sen mitschwingende Okularzentrismus (der in der psychoanalytischen Filmtheorie un

vermeidlich erscheint), eine abermalige Eintragung der cartesianischen Differenz, die 
den pornographischen Blick als Distanzsinn zentralisiert: 

The problem is that our thinking about these erotic and pornographic pleasures has 
been limited by the lingering Cartesianism of the camera obscura model of vision 
which continues to deride sensations attached to the body and to oppose them to 
a putatively more ›pure‹ spirit or thought. Despite its focus on the visual pleasures 
of cinema, psychoanalytic film theory’s preoccupation with the visual ›senses at 
distance‹ has perpetuated this mind/body dualism by privileging the disembodied, 
centered gaze at an absent object over the embodied, decentered sensations of 
present observers. (Williams 1995, 15) 

11 Nahaufnahmen der Hausangestellten, während sie die Fellatio praktiziert, habe ich herausgerech
net, da es hier eher um die Darstellung des Sexualaktes geht als um ein Interesse an ihrem Ge
sichtsausdruck. 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Erotische und pornographische Erscheinungsformen 107 

Wie könnte stattdessen eine auf Verkörperung und multisensorische Sinnlichkeit ausge

richtete Analysepraxis pornographischer Erscheinungs- und Wahrnehmungsmodi aus

sehen? Welche Form des Perspektivwechsels könnte sie mit sich bringen? Und wie ließe 
sich die sinnliche Erfahrung des pornographischen Films wiederum von der des eroti

schen Films abgrenzen? 
In Williams Okularzentrismuskritik treten drei Analyseparameter hervor, die den 

vermeintlich körperlosen, zentralisierten und unabhängigen Blick der psychoanalyti

schen Filmtheorie ablösen: Im Zentrum der analytischen Praxis stehen nun verkörper

te und dezentrierte Empfindungen einer präsenten, ins Geschehen eingebundenen Be

obachterin. Die zentralen Bezugspunkte lauten demnach wie folgt: Verkörperung, Dezen
trierung und Präsenz. Wenn wir uns mit diesen Parametern und dem in Kapitel 5.2 her

ausgearbeiteten Analyseschema nun der soeben beschriebenen Szene erneut zuwenden, 
lautet die entscheidende Frage nicht mehr: Welche Subjekte und Objekte, Männer und 
Frauen, Arbeitgeber_innen und Arbeitnehmer_innen konstituiert der (singulär, zentral 
und vom restlichen Körper losgelöste) pornographische Blick? Stattdessen steht nun im 
Fokus, durch welche Operationen das Pornographische – verstanden als vom erotischen 
unterscheidbare Relation – leibliche Erfahrungen hervorbringt?12 

Wie zuvor beschrieben, besteht die Szene größtenteils aus (Medium) Close-ups von 
Gesichtern sowie von Genitalien während der Penetration oder der Fellatio. Entschei

dend ist hierbei, dass die einzelnen Einstellungen als reibungslos auf einander Bezug 
nehmende Seiten ein- und derselben Logik miteinander legiert werden. Vor allem das 
Schuss-Gegenschuss Prinzip erweist sich als formgebend: Aufnahmen von Gesichtern 
und von Genitalien wechseln sich ab, bedingen sich gegenseitig und konstituieren der

gestalt eine Steigerungsdynamik zwischen körperlicher Aktion und psychosomatischer 
Reaktion. Die Nahaufnahmen sind dabei fragmentierend, verlieren jedoch nie den Blick 
für das Wesentliche: Sowohl Gesichter als auch Genitalien bleiben zentral im Rahmen 
positioniert. Obgleich es sich oft um wackelnde Handkameraaufnahmen handelt, ist 
die gegenstandsorientierte Ausrichtung präzise. Die Körper sind nicht willkürlich 
abgeschnitten, verlieren sich nicht in Unschärfen oder im Hors-Champ: Ihre durchgän

gige Anwesenheit im Bild ist entscheidend. Bei den Nahaufnahmen des penetrativen 
Geschlechtsverkehrs füllen die Körperoberflächen den Rahmen sogar vollends aus 
(Abb. 10). Sie werden zum bildkonstituierenden, das Bild überschreitenden und doch 
zum akkurat zugeschnittenen und dadurch konsumierbaren Wahrnehmungsobjekt. 

Die präzise angepassten und sich gegenseitig steigernden (Medium) Close-ups 
werden zudem erstens durch die beschriebenen Totalaufnahmen (Abb. 9) und zwei

tens durch Kamerabewegungen, welche die Körper der Sexualpartner_innen beinah 
abtastend entlangfahren, ergänzt. Sowohl Totalaufnahmen als auch Kamerafahrten 
positionieren das Geschehen hierbei im Raum und geben den Zuschauer_innen eine 
Form der Orientierung an die Hand, tun dies jedoch in zwei voneinander unterscheid

baren Modi. Mit Laura Marks lässt sich diese Differenz als Skalierungseffekt zwischen 

12 Obgleich Williams in ihrer Beschreibung erotische und pornographische Phänomene abermals 
in »erotic and pornographic pleasures« (ebd.) bzw. »porno-erotics« (1995, 34), möchte ich argu
mentieren, dass sich mithilfe ihrer Analyseparameter (z.B. sinnlich, verkörpert, dezentriert) un
terschiedliche Addressierungsformen herauskristallisieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Hannah Peuker: Filmerotik 

Haptik und Kartografie beziehungsweise zwischen einem haptischen und einem kar

tografischen Orientierungsmodus beschreiben (vgl. Marks, 2002, xiii). Insbesondere 
das Erotische – und es ließe sich an dieser Stelle ergänzen: auch das Pornographische – 
arbeitet laut Marks mit stetigen Wechseln zwischen diesen zwei Polen, also zwischen 
»sinnlicher Nähe« und »symbolischer Distanz« (ebd.), zwischen Visualität und Hap

tik. Beide Modi sind hierbei räumlich konzipiert und basieren auf Relationierungen 
zwischen Tiefe und Oberfläche: 

In a sliding between haptic and optical, distant vision gives way to touch, and touch 
reconceives the object to be seen from a distance. Optical visuality requires distance 
and a center, the viewer acting like a pinhole camera. In a haptic relationship our self 
rushes up to the surface to interact with another surface. When this happens there is a 
concomitant loss of depth – we become amoebalike, lacking a center, changing as the 
surface to which we cling changes. (ebd., xvi) 

Die statische Totalaufnahme aus der Vogelperspektive (Abb. 9) kann als beispielhaft für 
den von Marks als »Optical visuality« (ebd.) gekennzeichneten Modus des distanzier

ten Blickens angesehen werden. Die bewegten, nahen Kamerafahrten entlang der se

xuell interagierenden Körper nehmen im Gegenzug die Rolle des bis ins Extremum ge

steigerten Haptischen ein. Sie minimieren die räumliche Distanz zwischen Zuschau

er_innen-Körper und Darsteller_innen-Körper und evozieren dergestalt das, was Jenni

fer Barker im Hinblick auf das haptische Sehen im Film den »material contact between 
viewer and viewed« (Barker 2009, 12) nennt. In diesen Momenten – so lässt sich wieder

um mit Marks weiter folgern – interagieren wir als Oberflächen mit anderen Oberflä

chen, sprich mit der Oberflächenstruktur des Films ebenso wie den als Oberflächen (im 
phänomenologischen, nicht im wertenden Sinne) verstandenen Körpern auf der Lein

wand bzw. dem Bildschirm. Die beiden Erscheinungsformen (erstens die distanzierte 
Totalaufnahme und zweitens die tastende Kamerafahrt) stellen dann die Extrempunkte 
eines sich stetig gegenseitig bedingenden und informierenden Skalierungsgeschehens 
zwischen Visualität und Haptik dar. 

Dieses Skalierungsgeschehen finden wir ebenso in den im Schuss-Gegenschuss 
Prinzip montierten (Medium) Close-ups von Gesichtern und Genitalien. Die Gesichter 
können hier unterdessen ebenso wenig einseitig auf ein distanziertes Blicken reduziert 
werden wie die Genitalien auf ein rein haptisches Fühlen. Das Interesse der Kamera an 
den sexuell erregten Blicken ist ein gleichwohl haptisches wie optisches. Gleichzeitig 
hochgradig visuell erforscht und taktil als Oberfläche erspürt nehmen die (Medium) 
Close-ups der Gesichter eine Zwischenrolle ein. Die Genitalaufnahmen werden auf 
eine ähnliche Weise visuell erkundet – im Sinne eines epistemologischen Blicks des 
Forschens – und abgetastet. Eine Trennung zwischen beiden Modi ist im Hinblick auf 
diese Aufnahmen nicht möglich. 

In diesem Sinne ließe sich als erstes Analyseergebnis festhalten, dass die pornogra

phische Relation weder auf den visuellen Distanzsinn noch auf ein haptisches Fühlen 
reduziert werden kann, sondern gerade in einer bestimmten Form der Bezugnahme 
zwischen beiden Modi angesiedelt ist. Der pornographische Mainstream Film beinhaltet 
sowohl Aufnahmen, die vornehmlich mit optischer Visualität arbeiten (Totalaufnahmen 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Erotische und pornographische Erscheinungsformen 109 

in der Überwachungsästhetik), als auch solche, die eine Extremform des Haptischen 
hervorbringen (tastende Kamerafahrten) und jene, die beides in sich vereinen und kei

nem der Pole zugeordnet werden können (Close-ups von Gesichtern und von Genitalien). 
Wenn die verschiedenen Einstellungen demnach ein klares Entweder-Oder konterkarie

ren, erscheint es als lohnend, sich abermals der Montage zuzuwenden und zu fragen, 
wie diese Einstellungen aufeinander bezogen werden, wie sich im pornographischen 
Film also Visuelles und Haptisches gegenseitig bedingen. 

Die einzelnen Eisstellungen gehen in der beschriebenen Szene – beispielhaft ein

stehend für eine Vielzahl Mainstream-pornographischer Filme – beinahe nahtlos inein

ander über (vgl. Maina/Zecca 2016, 338). Nähte im Sinne einer Suture werden möglichst 
unkenntlich gemacht, in eine Ästhetik der Reibungslosigkeit überführt. Montagerhyth

mus, musikalischer Takt, das Hinzukommen von immer mehr Bewegungen, Schnitten, 
einer dritten Person und diegetischen Stöhngeräuschen: Alle Ausdrucksformen sind auf 
das zunehmend immersive Anschwellen der somatischen Nähe ausgerichtet, auf ein un

unterbrochenes, sich selbst vorantreibendes Spüren, Nachempfinden. 
Auch das Visuelle ist nicht der Idee des Nachempfindens entrückt. Als immanen

ter Bestandteil der Somatik wird es auf das Haptische ausgerichtet, steigert dieses und 
lässt sich reziprok vom Haptischen verstärken. Visualität und Haptik sind in der Por

nographie als einander gegenseitig intensivierende Parameter aufeinander bezogen wie 
in kaum einem anderen Genre. Das fließende Ineinandergreifen nimmt eine Extrem

form der Kontinuität an. Momente potenzieller Konflikthaftigkeit zwischen beiden Mo

di werden so gut es geht minimiert und weichen einer harmonisierenden, zielgerichte

ten Logik der Korrelation. Strikt technisch gesehen stellt dementsprechend das Conitnui
ty Editing die prägende Montagepraxis dar. Der Wechsel zwischen Sexnummern, Stellun

gen und Positionen soll ebenso unmerklich vonstattengehen, wie der Wechsel zwischen 
Nah- und Totalaufnahmen, Gesichtern und Genitalien. Der Fluss des Nachempfindens 
darf nicht unterbrochen, verzögert oder aufgehalten werden. 

Das pornographische Einfühlen basiert dementsprechend erstens auf einer affekti

ven Steigerungsdynamik. Immer mehr, immer intensiver, immer exzessiver – das so

matische Register der Pornographie ist linear determiniert und wird bis zum finalen 
Moment der Spannungsentladung im Orgasmus durchexerziert. Zweitens beruht die 
pornographische Taktilität auf Gleichzeitigkeit. Das mimetische Mitfühlen der Zuschau

er_innen muss in totaler Kongruenz mit der filmischen Somatik stattfinden. Die Rhyth

misierung der Pornographie muss diese Gleichzeitigkeit genau takten, die absolute Prä

senz, das »on time!« (1991, 9) nach Linda Williams vollführen. 
Das Ineinandergleiten von Körpern, das Verflüssigen von Körpermembranen und 

Schleimhäuten im pornographischen Film findet sein Pendant im Erscheinungsregis

ter des pornographischen Films. Die Montage, die Blickwechsel, Geräusche, Perspektiv

verschiebungen und die Einstellungsgrößen: Alles ist auf ein möglichst harmonisches 
Ineinandergleiten und Verflüssigen ausgerichtet. Affektive Steigerung, taktile Nähe, Li

nearität und Präsenz sind die Parameter, welche das Versprechen des haptischen Nach

empfindens der Pornographie in Erscheinung treten lassen. Dass dieses Versprechen 
eingelöst wird, dass sich ein Gefühl der Erwartbarkeit einstellt, ist hierbei entscheidend, 
stellt doch die somatische Öffnung, das tiefgreifende Einlassen der Zuschauer_innen auf 
den Prozess dieses Mitfühlens, ein hohes Risiko dar. Im Moment des Sich-Einlassens 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Hannah Peuker: Filmerotik 

liegt ein großes Verunsicherungspotenzial, da die affektive Öffnung mit einem hohen 
Grad an Verletzbarkeit einhergeht. Die phänomenologische Ausrichtung der Pornogra

phie muss sich deshalb stets darum bemühen, dem Verletzungspotenzial mit Absiche

rungsgesten zu begegnen. Die Linearität der Affizierung kann als eine dieser Absiche

rungsgesten angesehen werden, ebenso wie das Versprechen von Nachprüfbarkeit und 
Authentizität. Möglicherweise beruht in diesem Sinne das somatische Erkennen-Wollen 
des pornographischen Blicks ebenso auf einem an und für sich forschenden, epistemo

logischen Interesse wie auf dem Bedürfnis, die eigene Verletzlichkeit des körperlichen 
Mitfühlens durch die Vergewisserung aufzufangen, alles nachprüfen, verifizieren, vor

aussehen zu können.13 Das transgressive Potenzial der Pornographie wird durch stabi

lisierende Momente der Authentifizierung eingeholt, der Verunsicherungsmoment des 
taktilen Sich-Einlassens, in etwas Gewohntes oder zumindest Erkennbares überführt. 

Durch das Überführen einer aus der somatischen Öffnung erwachsenden Ver

letzungsgefahr in eine Ästhetik der Reibungslosigkeit folgt die Pornographie einer 
Bildpolitik der Verdrängung. Verunsicherung und ästhetische, narrative wie affekti

ve Erwartbarkeit als Gesten der Absicherung erweisen sich als zwei Kehrseiten ein 
und derselben Medaille. Dies bedeutet, dass dem Pornographischen eine gewisse 
Krisenhaftigkeit innewohnt, die stets kompensiert werden muss. Die Ästhetik der 
Reibungslosigkeit ist demnach selbst nicht reibungslos. 

Die empirischen Beobachtungen aus dem angeführten Filmbeispiel – die sich 
gleichzeitig mit den Beobachtungen aus einer Vielzahl Mainstream-pornographischer 
Filme decken – legen folglich nahe, dass sich in der Abwendung vom Okularzentrismus 
der psychoanalytischen Filmtheorie Parameter auftun, die das Pornographische als 
alle Sinne bespielendes und gleichzeitig darin nicht minder psychisch ausgerichtetes 
Phänomen kenntlich machen. Auf der zeitlichen Ebene haben wir es – wie bereits in 
den vorherigen Unterkapiteln theoretisch hergeleitet – mit Registern der Präsenz, der 
Gleichzeitigkeit und der Linearität zu tun. Auf der räumlichen Ebene geben erstens dem 
Visuellen zuzuordnende Totalaufnahmen und zweitens dem Haptischen zuzuordnende 
Kamerafahrten Orientierung. Beide Modi lassen sich unterdessen nicht voneinander 
trennen, sind stets durch Montagetechniken des reibungslosen Fließens aufeinander 
bezogen und finden in den (Medium) Close-ups von Gesichtern und Genitalien einen 
legierten Ausdruck. Das Verschmelzen und das darin begründete Unsichtbar-Machen 
von Nähten auf filmästhetischer Ebene folgt wiederum dem Ziel des Unkenntlich- 
Machens von Nähten und dem Verwischen von Grenzen zwischen den körperlichen 
Empfindungen, zwischen Zuschauer_innen und Darsteller_innen. Dieser somatischen 
Kopplungslogik wohnt zudem eine affektive Steigerungsdynamik inne, die zwangläufig 
in der orgastischen Entladung – in der sichtbaren Ejakulation des Mannes und im 
exzessiven Stöhnen der Frau – münden muss. 

Erkennen und Erfahren greifen folglich ebenso untrennbar ineinander wie der vi

suelle und der haptische Wahrnehmungsmodus. Weder auf eine epistemologische noch 

13 Auch bei Mulvey entsteht der forschende Blick des Mannes aus einer Verunsicherung. Da die Frau 
durch die von ihr ausgehende Kastrationsgefahr zur Bedrohung des Mannes wird, muss sie investi
gativ erforscht werden. Vulnerabilität und Erkenntnisdrang gehen folglich auch hier Hand in Hand 
(vgl. Mulvey 1975, 14). 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Erotische und pornographische Erscheinungsformen 111 

auf eine affektive Erscheinungsform vollständig reduzierbar, verschränkt das Pornogra

phische beide Momente miteinander. Wenn die Art und Weise dieses Verschränkens im 
Fall der Mainstream-Pornographie indes auf einer wenn auch krisenhaften Reibungslo
sigkeit und Transparenz beruht, lässt sich die Anschlussfrage formulieren, ob sich ein hier 
unterscheidbarer Modus der Relationierung von Haptischem und Visuellem im Fall von 
filmischer Erotik ausmachen lässt. 

5.5 Wie man Erotik erfindet 

Abb. 13: Die anfängliche Hochzeitsreferenz. 

Quelle: A mulher que inventou o amor, Still. 

A mulher que inventou o amor (übersetzt: Die Frau, die die Liebe erfand) folgt auf 
der narrativen Ebene der Protagonistin Doralice (Aldine Müller), die sich nichts sehnli

cher wünscht, als eine romantische Hochzeit und eine perfekte Ehe. Die erste Szene des 
Films beginnt in diesem Sinne mit der Aufnahme von grell überschminkten Schaufens

terpuppen, die symmetrisch arrangiert Hochzeitskleider präsentieren (Abb. 13). Extra

diegetische Musik ergänzt die Szene durch eine atonale Version des Hochzeitsmarsches. 
Die Kamera zoomt auf die zentral positionierte Hochzeitspuppe und endet in dem ein

gefrorenen Close-up ihres Kopfes. Ein roter Filter legt sich über das Bild und die Credits 
werden abgespult. Bereits in dieser Anfangsszene wird die Sehnsucht nach der idealty

pischen Hochzeit dergestalt mit einer Bildlichkeit surrealer Künstlichkeit, kommerziel

ler Überzeichnung und mit unheimlichen Sphären durchmischt. Anstatt der Suche nach 
Hochzeit und Ehe im Stil klassischer Hollywood-Narrative weiter zu folgen, schließt im 
Laufe des Films eine Parodierung, Überzeichnung und – im Sinne der erotischen Insze

nierung – sexuelle Pervertierung dieser Suche an. 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Hannah Peuker: Filmerotik

Doralice erlebt in einer Metzgerei eine Vergewaltigung. Diese brutale Erfahrung

konstituiert den Bruch mit ihrem Idealbild von Romantik und Sexualität. Sie beginnt

im Anschluss als Sexarbeiterin zu arbeiten. Das Narrativ der Ablösung von bürgerlichen

Hochzeitsidealen durch das Erlebnis einer Vergewaltigung einzuleiten und diese narra

tive Entwicklung in Prostitution münden zu lassen, ist dabei politisch problematisch.

Dass die psychologische Entwicklung der Protagonistin überhaupt auf das Erlebnis ei

ner Vergewaltigung – quasi als Initiationsmoment – zurückgeführt wird, widerspricht

grundlegend einer feministischen Position, auch wenn im Anschluss an den Filmanfang

durchaus interessante Momente der Selbstermächtigung und der Konventionsbrü

che folgen. Diese Tatsache verunmöglicht es unterdessen nicht, die Konzipierung von

Erotik in A mulher que inventou o amor zu beschreiben und ebenso wie den miso

gynen Filmanfang auch die Transformationsmomente und sexuellen Ermächtigungen

Doralices zu bestimmen.

Für die Arbeit mit Erotikfilmen der 1970er-Jahre ist es bezeichnend, sich nicht auf

eindeutig emanzipatorische, progressive, auf Gleichberechtigung abzielende Filme

(wenn solch klare Wertungen überhaupt möglich sind) beziehen zu können. Stattdessen

handelt es sich immer um die Analyse von Spannungsfeldern zwischen gewaltvollen

Fetischisierungen und Ermächtigungsmomenten, von (ethischen) Widersprüchen und

kontrastierenden Repräsentationslogiken. Eine analytisch vorgängig wertende Perspek

tive ist hier nicht zielführend. Aus dieser Tatsache speisen sich ebenso die Schwierigkeit

und das Unbehagen der analytischen Arbeit, wie das Potenzial, auch Vieldeutigkeit

und (moralische) Ambivalenzen zuzulassen und berücksichtigen zu können. Während

es mir in der nachfolgenden Analyse vor allem um das Herausarbeiten erotischer Er

scheinungsformen geht, sollen der politische, gesellschaftliche und kulturelle Kontext

der Pornochanchadas – ebenso wie die politische Dimension der Darstellungen – in den

nachfolgenden Kapiteln (6–8) in den Fokus gerückt werden.14

A mulher que inventou o amor weiter folgend, sehen wir in der ersten Szene der

Sexarbeit, wie Doralice unter ihrem Freier liegt. Sie ist wie eingefroren, bewegungslos

und starrt mit weit aufgerissenen, durch falsche Wimpern puppenartig vergrößerte Au

gen auf den Mann über ihr (Abb. 14–15). Die Passivität der Frau, die sich bereits in den

1970er-Jahren als repräsentationspolitische Norm etabliert hatte, wird hier soweit ge

steigert, dass sie in eine aktive Verweigerung umschlägt und den männlichen Lustge

winn konterkariert, anstatt ihn im pornographischen Sinne zu steigern. Dieser Wider

spruch artikuliert sich entsprechend auf der Ebene des Dialogs. »Wie ist es? Gefällt es

dir?«, fragt der Freier und nachdem Doralice zwar bejaht, doch weiterhin keine Reakti

on auf sein mechanisches Auf- und Abgewippe zeigt, legt er nach: »So funktioniert das

nicht! Wenn du nicht mitmachst, dann werde ich am Ende…«.15 Die Drohung bleibt un

14 Wie in Kapitel 2 angekündigt, beruht die Fokussierung von (politisch uneindeutigen) Populärfil
men auf dem Anspruch, transnationaler Analysepraktiken aus einer Binaritätslogik stückweise
herauszulösen. Dieser Anspruch bezieht sich darauf, dass Konzeptionen des Third Cinema und des
World Cinema nach wie vor stark auf der Dichotomisierung von »smart, politically correct films« des
Globalen Südens gegenüber »Eurocentric global forces« beruhen (Andrew 2006, 23).

15 Original: »Como é? Você está gostando? […] Assim não va, não. Você não va collaborar, ao final de
contas, eu…«

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Erotische und pornographische Erscheinungsformen 113

vollendet, scheint doch Doralice in diesem Moment umzusetzen, was von ihr gefordert

wird. Ebenso mechanisch, wie er seinen Oberkörper auf und ab bewegt, antwortet sie

nun mit staccato-artigem Stöhnen. Die Konvention ist (wieder-)hergestellt, Doralice er

füllt die männliche Erwartungshaltung ihr gegenüber und bezeugt ihren vermeintlichen

Lustgewinn durch (immer noch durch ihre mechanische Tonalität parodierte) Stöhnge

räusche. Der Freier schließt die Augen und versucht sich auf die auditive Immersion ein

zulassen. Immer wieder unterbricht Doralice jedoch ihre Geräusche, um ihn skeptisch

zu mustern. Sogleich folgt sein Blick, er unterbricht kurz seine Bewegungen und sie setzt

mit dem Stöhnen hastig wieder ein. Ihre performativ sexuellen Geräusche steuern auf

diese Weise aktiv seine mechanischen Körperreaktionen. Sie strukturieren sowohl die

immersive Logik innerhalb der Szene als auch zwischen Film und Zuschauer_in, arbei

ten hierin allerdings konsequent mit Anziehungs- und Abstoßungsgesten, ohne sich für

einen der beiden Pole zu entscheiden.

Abb. 14–15: Die erste Sexszene: Doralices übersteigerte Passivität.

Quelle: A mulher que inventou o amor, Still.

Im weiteren Verlauf des Films firmiert Doralice teils unter dem Pseudonym Rainha
dos Gemidos – die Königin des Stöhnens. Sie beginnt, willkürlich zu stöhnen, auch wenn

keine sexuellen Handlungen filmisch stattfinden und sie dreht das Spiel um, als sie erst

mals mit dem von ihr angebeteten TV-Star César Augusto (Zecarlos de Andrade) sexuell

zusammentrifft:

Doralice: Gefällt es dir?
César: Es ist wundervoll.
Doralice: Dann stöhn!
César: Stöhnen, ich?
Doralice: Na klar, du! Wenn es dir gefällt, dann stöhn! Na los, stöhn schon!
[César stöhnt zögerlich]
Doralice: Komm schon, stöhn mehr!16

Das Stöhnen wird filmisch von der Idee der Bezeugung von authentischer Lust entkop

pelt. Es beginnt zunehmend den Platz der Lust eigenständig einzunehmen, diese zu er

16 Original: »Doralice: Gosta?//César: É uma delícia.//D.: Então geme!//C.: Gemer, eu? D.: Eh, você! Se
gosta geme! Anda geme! … Vamos, geme mais!«

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Hannah Peuker: Filmerotik 

setzen. Als Zeichen verliert das Stöhnen dergestalt den Bezug zu dem, auf das es ver

weist. Signifikat und Signifikant der Erotik werden voneinander getrennt, möglicher

weise sogar als schon immer divergierende Entitäten ausgewiesen und in ihrer Arbitra

rität offengelegt: Die Idee eines indexikalischen Zusammenhangs zwischen Symptom 
und Ursache wird zerlegt. 

Von dem Geld der Sexarbeit kauft sich Doralice in der folgenden Szene ein Hochzeits

kleid. Ein Schnitt folgt und Doralice läuft durch den dunklen Flur ihrer Wohnung. Der 
Hochzeitsmarsch spielt nun in einer tonalen Version und Doralice entspricht dem Bild 
der perfekten Braut: Das Hochzeitskleid ist pompös, ein weißer Blumenstrauß liegt in 
ihren Händen und der Schleier fließt von ihrem Kopf bis zum Boden hinab. Sie schreitet 
in ihr Schlafzimmer und positioniert sich frontal vor dem Poster des halbnackten César 
Augusto (Abb. 16–17), den sie, wie zuvor bereits beschrieben, zum Stöhnen auffordern 
wird. »Ja, ich will!«, flüstert sie und küsst das Plakat. Das Bild weiter fokussierend be

ginnt sie zu masturbieren. Die Kamera schneidet hierbei immer wieder zwischen Clo

se-ups ihres Gesichts, dem des Mannes auf dem Plakat und ihrer in weißer Unterwäsche 
verschwindenden Hand hin und her. 

Abb. 16–17: Die Hochzeitsmasturbation vor dem Plakat César Agustos. 

Quelle: A mulher que inventou o amor, Still. 

Nimmt man die beiden Szenen zusammen (die erste Szene der Sexarbeit und die 
Szene der Masturbation), so lassen sich bereits zwei grundlegende Momente des Films 
benennen: Erstens vollzieht sich in der Loslösung des Stöhnens von tatsächlich darge

stellter Sexualität der Bruch mit und die Ironisierung von einer – für erotische und por

nographische Filme genrekonventionellen – Sehnsucht nach der authentisch nachvoll

ziehbaren Lust der Frau. Zweitens findet sich in der Loslösung der Hochzeitssymboli

ken (Kleid, Musik etc.) von der Institution der Ehe der Bruch mit und die Ironisierung 
von einer – für klassische Hollywood-Filme genrekonventionellen – Sehnsucht nach der 
romantischen Liebe. 

Wenn Jutta Brückner dem Stöhnen der Frau in der Pornographie die Funktion einer 
Absicherung und Bestätigung der Identität des Mannes zuschreibt, lässt sich argumen

tieren, dass diese Sicherstellung von (männlicher) Identität und Souveränität in A mul

her que inventou o amor eigens verhandelt und als patriarchale Fantasie kenntlich 
gemacht wird. 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Erotische und pornographische Erscheinungsformen 115

Indem der Mann ihr etwas zuführt (sein Sperma), sie damit ›ernährt‹ (hierin gehört
auch die halb zynische, halb tröstliche Versicherung, es sei ja sehr vitaminreich), wird
er zum Versorger und sie gibt ihm durch ihr Lustgestöhn die Versicherung, daß er ein
guter Versorger ist, daß sie keinen Mangel leidet, eine Bestätigung seiner Identität, auf
die er wohl angewiesen ist. […] Der Pornofilm ist die beharrliche Inszenierung dieser
stummen Kommunikation, in der die Frau desto lauter wird, je stärker der Mann den
Verdacht haben muss, daß sie schweigt. (Brückner 1981, 16ff.)

Der pornographische Anspruch auf Authentizität, auf die audiovisuelle Nachprüfbar

keit weiblicher Lust, sowie auf männliche Selbstvergewisserung wird folglich als nicht

einzulösender und nicht als einlösungswert empfundener Anspruch ausgewiesen. Das

Stöhnen Doralices hat nichts mehr mit tatsächlicher weiblicher Lust zu tun oder mit der

Kompensation, unsichtbar bleibender weiblicher Orgasmen. Stattdessen avanciert ihr

Stöhnen zu einem Mittel der Performanz und der Selbstinszenierung, das zwar nicht

frei ist von männlichen Projektionen und Fantasien, diesen aber zumindest eine eigene

ironische Kommentierung entgegensetzt.

Abb. 18–21: Das (genderfluide) Spiel mit Hochzeitssymbolen.

Quelle: A mulher que inventou o amor, Stills.

In einem vergleichbaren Gestus wird auch die Bildlichkeit der Hochzeit von ihrer

sozialen Symbolik und Funktion entkoppelt (Abb. 18–21). Doralice besucht fremde Hoch

zeiten. Auf einer dieser Hochzeiten macht sie die Bekanntschaft von Doutor Perdigão

(Rodolfo Arena), einem über 70 Jahre alten Mann mit dem sie nachfolgend eine fiktive

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Hannah Peuker: Filmerotik

Ehe eingeht (Abb. 18).17 Doutor Perdigão mietet für sie ein luxuriöses Apartment und

führt sie in höhere Gesellschaftsschichten ein. Doralice trifft sich trotz dieser Beziehung

weiter mit verschiedenen Männern, unter anderem César Augusto, dem TV-Star. Sie

trägt ihr Hochzeitskleid, wann sie will und zu verschiedenen Anlässen, kleidet ihre

männlichen Sexualpartner darin ein (Abb. 20–21) und verwandelt das Kleid dergestalt

von einem romantischen in ein sexuelles Fetischobjekt.

Abb. 22–23: Der Mord mit der Geflügelschere als finaler Bruch mit Hochzeitsidealen.
Abb. 24: »Lieben heißt bis zum Ende treu sein«.
Abb. 25: Liebe als Werbung für ein Intimdeo.

Quelle: A mulher que inventou o amor, Stills.

In der letzten Szene des Films scheint dann ihr Ideal in Erfüllung zu gehen: César

Augusto (den sie im Laufe des Films zunehmend stalkt) macht ihr bei einem gemeinsa

men Abendessen einen Heiratsantrag. Wieder zieht sie ihr weißes Kleid an, doch im Mo

ment des »beijo oficial« (des ›offiziellen Kusses‹) ersticht sie ihn mit einer Geflügelschere.

17 Doutor Perdigão verspricht Doralice – im Stil einer My Fair Lady oder Pretty Woman Geschichte –,
sie zu einer angesehenen Dame höherer Klasse zu machen. Er bezahlt eine Tutorin, die ihr franzö
sisch beibringt, sie neu einkleidet und ihr einen neuen Namen gibt. Doralice nennt sich von nun
an Tallulah – eine Referenz auf die Stummfilm-Ikone Tallulah Bankhead. Bald beginnt Doralice
mit dieser neuen Identität jedoch zu brechen. Sie changiert eigenmächtig zwischen den zwei Na
men, den Kleidungsstilen und weiteren Identitäten – so beginnt sie bspw. zwischenzeitlich sich
als Mann zu verkleiden und durch São Paulo zu flanieren.

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Erotische und pornographische Erscheinungsformen 117 

Erotik und Gewalt, Idealbild und Blutbad, die Vergewaltigung in der Metzgerei des An

fangs und die Umkehrung von Rollen: In der letzten Szene fällt alles zusammen und als 
der Hochzeitsmarsch erneut aus dem Off einsetzt, folgt ein Schnitt von der blutüber

strömten Braut (Abb. 22–23), zu Doralice, die im roten Kleid durch São Paulo schreitet 
(Abb. 24). Die Kamera fährt langsam nach oben und die Aufschrift eines Plakats »Lieben 
heißt bis zum Ende treu sein«18 entpuppt sich als Werbung für ein Intimdeo (Abb. 25). 

Wie lässt sich nun im Hinblick auf die zahlreichen (hier nur ausschnitthaft benann

ten) Bildreferenzen und Symboliken, im Hinblick auf die narrativen Brüche und phan

tasmatischen Einschübe, die oft fragmentarische Erzählstruktur und das parodische 
Spiel mit Geschlechterrollen, Genrekonventionen und heteronormativen Stereotypen 
eine phänomenologische Erscheinungsform des Erotischen herausarbeiten, die sich 
von der des Pornographischen unterscheiden ließe? Wenn das Pornographische, wie in 
Kapitel 5.4 herausgearbeitet, auf einer Ästhetik der Reibungslosigkeit beruht, die in li
nearer Gerichtetheit, Direktheit und Nahtlosigkeit Visuelles mit Haptischem verbindet, 
wie lässt sich in Differenz dazu der Zusammenhang von Haptischem und Visuellem in 
A mulher que inventou o amor begreifen? 

In der Analyse der exemplarischen Sexszene aus O beijo da mulher piranha ließ 
sich festhalten, dass auf der Zeitachse lediglich 16 % der Einstellungen ein Interesse an 
den Gesichtern der Figuren zeigen und dass der Hauptfokus der Kameraarbeit stattdes

sen auf einer haptischen Erforschung der körperlichen Oberflächen sowie ihrer räumli

chen Positionierungen zueinander liegt. Betrachten wir im Vergleich dazu die erste Pro

stitutionsszene in A mulher que inventou o amor zeigt sich eine Umkehrung des Ver

hältnisses: Die Sexszene dauert insgesamt 1,25 Minuten, ist also wesentlich kürzer als 
die des Pornos. Die Kameraeinstellungen zeigen hierbei durchweg Doralices Gesicht in 
(Medium) Close-ups oder das Gesicht des Freiers im Close-up. Lediglich die letzte Ein

stellung zeigt die Szene durch einen Long-shot und positioniert die Körper im Raum. Sie 
markiert gleichzeitig das Ende des Sexualaktes, zeigt jedoch nicht, wie der pornogra

phische Film den männlichen Orgasmus als Bild-gewordenen Höhepunkt der somati

schen Lust, sondern lässt vielmehr den Männerkörper unspektakulär auf Doralices Kör

per hinuntersinken und leitet durch das gleichzeitige Einspielen einer Toilettenspülung 
aus dem Off in den Moment der Reinigung und des Anziehens über – diese zwei Mo

mente in eine Sexszene zu inkludieren, wäre für einen klassischen Mainstream-Porno 
undenkbar. 

Der Long-shot nimmt hierbei 12 % der Zeit ein. Das Verhältnis der Fokussierung auf 
Blicke, Gesichtsausdrücke – im deleuzianischen Sprachgebrauch Affektbilder – und Tak

tilisierungen von Körperoberflächen hat sich im Übergang vom pornographischem zum 
erotischen Film demnach vertauscht. Diese Tatsache lässt sich zunächst in gesellschafts

politischer Perspektive auf die Zensurpolitik zurückführen, welche die Pornochanchada 
ebenso wie den Erotikfilm im Allgemeinen in den 1970er-Jahren bestimmte: Close-ups 
von Genitalien, allzu genaue Aufnahmen von Sexpositionen und erogenen Zonen waren 
verboten. Die Aufnahme des Lust empfindenden oder suggerierenden Gesichts musste 
folglich als Referent für das nicht Zeigbare fungieren. Die Nahaufnahme des Gesichts 
sublimierte die der Genitalien. Gleichzeitig wäre es zu einseitig, die kinematografische 

18 Original: »Amar é ser fiel até o fim.« 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Hannah Peuker: Filmerotik

Fokussierung auf Affektbildern lediglich als zwangsläufigen Ersatz von und dauerhaf

ten Verweis auf Genitalien zu deuten. Die zuvor beschriebene Szene und die Rahmung

durch A mulher que inventou o amor erweitern diese Deutung um mehrere Faktoren.

Der Blick des Mannes fungiert hier nicht nur als Referenz seines eigenen Erregungs

status’ (im Sinne einer Sublimation). Stattdessen ist er stetig darauf fixiert, Doralices Ge

sicht zu erforschen, ihre potenziellen Lustempfindungen sowohl auditiv als auch visuell

zu überprüfen. Dieses Wissen-Wollen darüber, was sie fühlt, was sie denkt, was sie ima

giniert, avanciert zur Hauptaufgabe seines Blickens. Erst als sie durch ihr Stöhnen das

Register wechselt und ihm eine akustische Antwort auf seinen wissen-wollenden Blick

liefert, kann er diesen senken. Dass dieses Stöhnen hochgradig inszeniert ist, scheint

hierbei keine Rolle zu spielen. Anders als im pornographischen Film lässt sich die Szene

nicht anhand von Authentizitäts-Parametern messen, karikiert diese sogar offenkundig.

Das Wissen-Wollen des männlichen Blicks ist vielmehr auf eine Fantasie gerichtet und

gibt sich dementsprechend auch mit einer Fantasie zufrieden: Mit der Fantasie eines er

forschten Genusses.

Ihrerseits ist auch Doralices Blick aktiv auf das männliche Gesicht geheftet. Minutiös

beobachtet sie, wie dieses Gesicht auf ihr Stöhnen und auf dessen Ausbleiben reagiert.

Das männliche Gesicht wird ebenso wie das weibliche zu einer Spur von körperlicher

Lust und Imagination. Entscheidend ist hierbei, dass alle drei Blicke – der diegetisch

männliche und weibliche Blick ebenso wie der perspektivisch mit ihnen übereinstim

mende Kamerablick – auf eine imaginierte Lust gerichtet sind, die keinen Anspruch auf

somatische Nachprüfbarkeit erhebt.

Pornographie und Erotik können in diesem Sinne als komplementäre Register an

gesehen werden: Die Pornographie verortet das psychologische Lustempfinden in kör

perlichen Reaktionen (im erigierten Penis, im externen Orgasmus, im Exzess des weib

lichen Körpers), die Erotik unterdessen das körperliche Lustempfinden in psychologi

schen Dimensionen (in vor Staunen aufgerissenen Augen, in fantasierten Szenen oder

intermedialen Referenzen). Anders ausgedrückt, lässt sich argumentieren, dass der por

nographische Film das Imaginäre im als real inszenierten Körper sucht, wohingegen der

Erotikfilm – gerade umgekehrt – das Körperliche im Imaginären erforscht.

Dieser Faktor unterscheidet den erotischen grundlegend vom pornographischen

Film: Während die Mainstream-Pornographie in der Montage Blick und Sexposition

oder Blick und Genitalaufnahme (also Visuelles und Haptisches) möglichst unmerklich

miteinander koppelt und darin dokumentarischen Filmtechniken folgt, besteht Fil

merotik viel eher in dem Montieren von Mimiken, die mal korrespondieren, mal wie im
genannten Beispiel Skepsis oder Performanz, Täuschungen oder Irritationen verkör

pern. Auch die Erotik montiert diese Mimiken mit Körperempfindungen. Wie auch die

Pornographie koppelt sie Überwachungskameraperspektiven, voyeuristische Momente

oder investigative Kamerafahrten als Paradigmen des Visuellen mit Taktilisierungen

von Körpern und ihren Strukturen, von Textilien und Oberflächen als Paradigmen des

Haptischen. Im Gegensatz zur Pornographie baut die Erotik in diese Zusammenführun

gen indes Verschiebungen, Unstimmigkeiten und Affektwechsel ein. Diese Operationen

des Verschiebens ermöglichen Re-Perspektivierungen des zuvor als Erregung Wahrge

nommenen. War die eigene Erregung ›echt‹ oder eventuell bereits korrumpiert? Hat

man sich vom Film hinters Licht führen lassen? Ist den eigenen Körperempfindungen

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Erotische und pornographische Erscheinungsformen 119 

überhaupt zu trauen? Die Operationen des erotischen Verschiebens ermöglichen die 
ironische Betrachtung des Sexuellen, aber auch das Hervorkehren von Gewaltförmig

keit, die im pornographischen Modus als Teilelement der stringenten Bezugnahme 
zwischen Visuellem und Haptischem in der Erregungspotenzierung aufgehen würde. 

Wenn die Ästhetik der Reibungslosigkeit im Pornographischen als Kompensations

strategie für die Gefahr der Verunsicherung und der potenziellen Verletzung der Rezi

pient_innen durch das somatische Mitfühlen angesehen werden kann, dann ist dies ge

nau der Punkt, an dem das Erotische ansetzt. Erotik ist dieser Analyse folgend kein zum 
Pornographischen konträres Erscheinungs- oder Wahrnehmungsphänomen. Vielmehr 
greift das Erotische genau dort, wo die Krisenhaftigkeit des Pornographischen nicht in 
Reibungslosigkeit, Stringenz und Erwartbarkeit aufgehen kann oder soll. Das Erotische 
macht sich das Verunsicherungspotenzial der somatischen Öffnung der Rezipient_in

nen zu eigen, um genau hier mit den beschriebenen Verschiebungsoperationen anzuset

zen. Wo die produzierte Vulnerabilität des somatischen Sich-Einlassens auf die Filmaffi

zierung nicht verdrängt und kompensatorisch beruhigt wird, kippt das Pornographische 
ins Erotische. 

Die kinematografische Fokussierung auf Nahaufnahmen der Gesichtsausdrücke der 
Sexualpartner_innen findet hierbei ihre Entsprechung in der narrativen Rahmung und 
der motivischen Ausrichtung filmischer Erotik. A mulher que inventou o amor steht 
beispielhaft für das exzessive Inszenieren von Traumszenen, imaginierten Begegnun

gen, Rückblenden oder medienspezifischen Referenzen, das dem Erotikfilm eigen ist 
und die dargestellte Sexualität stets in einem Zwischenraum verortet. In A mulher que 
inventou o amor driftet Doralice zunehmend in einen undefinierten Raum zwischen 
innerfilmischer Realität, intermedialer Immersion und psychosomatischer Imagination 
ab. Wie der Titel – Die Frau, die die Liebe erfand – bereits andeutet, wird Liebe bzw. Erotik 
nicht als etwas Gegebenes, sondern als etwas in Akten des Imaginierens und Fantasie

rens zu Erfindendes verhandelt. 
Intermedialität meint den expliziten Bezug des Filmbildes auf einen anderen, als 

Bild bzw. Medium eigens ausgeflaggten Bildtyp, der dann auch im Bild selber vorkommt, 
nämlich als Bildobjekt. Doralice streift beispielsweise (in Herrenkleidung) durch die 
Straßen São Paulos und spricht junge homo- oder bisexuelle Männer an, die sie an

schließend in ihrem Apartment in erotischen Posen platziert und – an Schwarz-Weiß 
Fotografien orientiert – ablichtet (Abb. 26–27). Des Weiteren schaut sie Seifenopern 
im Fernsehen oder Pornochanchadas im Kino (Abb. 28–29), bevor narrativ fragmenta

risch eingebettete Sexszenen mit César Augusto folgen. Dieser changiert wiederum 
zusätzlich zwischen der Anwesenheit als lebensgroßes Abbild seiner selbst (Abb. 30) und 
dem leiblichen Hervortreten aus diesem Abbild (Abb. 31). Ob die Begegnungen mit dem 
TV-Star in der filmischen Realität stattfinden oder ob Doralice sich diese vorstellt, bleibt 
ebenso offen wie die Fragen, ob ihr Stöhnen auf echte Lust oder nur auf eine männlich 
imaginierte pornographische Konvention verweist und ob die Hochzeitssymboliken 
noch als Spuren der gesellschaftlich institutionalisierten Ehe angesehen werden können 
oder als imaginative Fetischobjekte vollkommen losgelöst davon funktionieren. Die 
Intermedialitäten werden auf diese Weise aufgerufen, lösen sich aber immer wieder 
auf, indem die unterschiedlichen Bildobjekte und -typen miteinander verschwimmen. 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Hannah Peuker: Filmerotik

Abb. 26–31: Intermediale Referenzen und Szenen.
Abb. 32–33: Erotische Multiperspektivierungen.

Quelle: A mulher que inventou o amor, Stills.

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Erotische und pornographische Erscheinungsformen 121 

Während sie zu Beginn von Szenen oftmals klar in ihren divergierenden Medialitä

ten gekennzeichnet sind, gehen sie anschließend ineinander über, bis ununterscheidbar 
ist, ob es sich bei dem filmisch Gezeigten um eine innerfilmische Filmrezeption, eine 
erotische Imagination oder in der Diegese ›real‹ Stattfindendes handelt. Doralices so

matisch rückgebundene Fantasie – als Fantasie der romantischen Ehe, der weiblichen 
Lustmanifestation und der medial konstituierten Sexualität – etabliert sich auf diese 
Weise als raumgreifendes filmisches Element, als Raum der Erotik, der seinerseits me

dial und technisch konfiguriert ist. Die Bilder aus Film, Fernsehen und Zeitschrift sind 
unauflöslich mit Doralices fantasierter Erotik verbunden und wirken sich ihrerseits wie

der konkret auf die körperlichen Empfindungen der Zuschauer_innen von A mulher 
que inventou o amor aus. Die filmische Erotik erweist sich auf diese Weise als rekur

sives, anthropomediales Moment, das eine filmische Körperlichkeit auf die Ebene der 
psychosomatisch verschränkten Fantasie seiner Protagonistin überträgt und aus dieser 
heraus wiederum auf die leiblich verschränkte Wahrnehmung der Zuschauer_innen zu

rückwirkt. 
Während der pornographische Blick eine leibliche Multiperspektivierung im Sinne 

(post-)moderner Sehprinzipien nach Williams (vgl. 1995) durch das bewegte Abfahren 
von körperlichen Oberflächen, die Erforschung von verschiedenen Winkeln und die per

spektivische Entkoppelung von filmischen Protagonist_innen implementiert (s. Kapitel 
5.4), werden im Fall der filmischen Erotik die statischen Nahaufnahmen der zu erfor

schenden Gesichter (entweder kameratechnisch oder durch Objekte im Filmraum) per

spektivisch entrückt und pluralisiert. So werden in A mulher que inventou o amor 
beispielsweise Spiegel (Abb. 32) oder Prismen (Abb. 33) verwendet, die erotische Szenen 
in eine Multiperspektivierung überführen. 

Auch die beschriebenen Einschübe medialer Referenzen, fantastischer Sequenzen 
und Imaginationen lassen sich in diesem Zusammenhang nennen. Sie übertragen das 
formale Prinzip der Multiperspektivierung auf die narrative Ebene und ergänzen die li
neare Erzählform um Richtungsänderungen sowie um eine Pluralität der Identifikati

ons- und Interpretationsmöglichkeiten. Anhand der in Anlehnung an Mulvey herausge

arbeiteten Operationen lässt sich folglich konstatieren, dass die investigative Operati

on eines auf die Gesichter gerichteten Fantasie-erforschenden Blicks um sinnliche Ent

grenzungsoperationen erweitert wird. Eine solche Entgrenzung singulärer Perspektiven 
findet zudem ihre Entsprechung in der Multiplizierung von Empfindungsmöglichkeiten 
seitens der Zuschauer_innen. 

Eine Verkörperung und Dezentrierung des Blickens geht so von der formalen und der 
narrativen auf die rezeptive Ebene über. Verkörperung und Dezentrierung des Wahrneh

mens finden sich im erotischen Imaginationsspektrum, aber auch im konkret leiblichen 
Wahrnehmen der Zuschauer_innen wieder. Ob sich in der Rezeptionshaltung Erregung, 
Humor, Frustration, Entrüstung oder Langeweile einstellt, bleibt durch die im Film an

gelegten affektiven Widersprüche uneindeutig. Körperliche Reaktionen werden im Ge

gensatz zur Mainstream-Pornographie nicht stringent vorgegeben, es gibt keine ›richti

ge‹ somatische Reaktion (Erregung/Orgasmus), die den Film zu einem ›guten‹ Film ma

chen würde. Vielmehr bieten die emotionalen Richtungswechsel der Erotik ein breites 
Spektrum möglicher Empfindungen. 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Hannah Peuker: Filmerotik

Durch die filmischen Ambivalenzen, die Multiperspektivierungen, die Uneindeutig

keiten zwischen Visuellem und Auditivem oder Visuellem und Haptischem, die Imagi

nationsfährten der intermedialen Referenzen und durch das Brechen mit konventionel

len Symboliken wird ein erotischer Spielraum für individuelle Assoziationen, Fantasien,

mentale Narrationen und körperliche Reaktionen eröffnet. Der Raum der Latenz und der

Potenzialität, den Susanne Bach der Erotik zuschreibt (Bach 2020, s. Kapitel 5.2), wird

aufgefächert und in das Wahrnehmungsspektrum der Zuschauer_innen übertragen. Die

perspektivischen Entgrenzungen, Erregungspotenziale und surrealen Einschübe weisen

in A mulher que inventou o amor in unterschiedliche Richtungen, führen diese Rich

tungen allerdings nicht linear aus, sondern lassen sie jeweils angedeutet schweben. Zwi

schen Haptischem und Visuellem, (Ehe-, Lust-, Nachprüfbarkeits-)Versprechen und ih

rer gleichzeitigen Uneinlösbarkeit oszillierend, erweist sich das Erotische hier wie bei

Susanne Bach als »not yet realized« (ebd., 10), als vorgängig und unabschließbar. Eine

mögliche Weiterführung der verankerten Potenzialität des erotischen Versprechens liegt

dann aufseiten der Zuschauer_innen, ist jedoch filmisch nicht vorgegeben.

5.6 Erotik als philosophische Suche

Die Erotik tritt demnach als unstillbarer, sich stets wiederholender und nie zum Ab

schluss kommender Entzug in Erscheinung. Die eindeutige körperliche Präsenz des

Pornographischen wird hier negiert und stattdessen in stetige Verschiebungsopera

tionen überführt. Das Erotische ist folglich getrieben von einer Unabschließbarkeit,

welche jedoch nicht zur Abwendung vom Erotischen führt, sondern gerade gegenteilig

zu einer dauerhaften (Selbst-)Reproduktion. Auch das Pornographische beruht auf

einer schleifenhaften Selbst-Reproduktion, indem es in der Wiederholungslogik von

verdrängter Vulnerabilität und ästhetischer Reibungslosigkeit gefangen ist. Im Gegen

satz zur pornographischen Selbst-Reproduktion, wird die erotische Schleife getragen

von dem Changieren zwischen spannungsvollen Affizierungsrichtungen (Anziehung-

Abstoßung), zwischen psychosomatischen Sphären (Körper-Imagination) und media

len Interferenzen (der Migration erotischer Szenen in andere Medien innerhalb von

Erotikfilmen). Die Schleifen des erotischen Übertragens und Selbst-Reproduzierens

können dabei im Gegensatz zum Pornographischen Neues hervorbringen, da sie auf

dem Offensichtlich-Machen des vormals Verdrängten beruhen und dergestalt einen

transgressiven, transformierenden Charakter entwickeln.

Der transformatorische Charakter einer erotischen Filmästhetik erinnert dabei stark

an ein Konzept des Eros, das Christiane Voss in Rekursion auf Platon als Figur des sinn

lichen Erkenntnisdrangs ausweist.19 Nachfolgend möchte ich Voss’ Argumentation dar

legen, um erstens ebendieses transformatorische Potenzial der Erotik noch näher zu be

stimmen und um zweitens abschließend auf die Frage zurückzukommen, ob dem Eroti

19 In diesem Abschnitt verzichte ich auf Gendermarkierungen, da Platon ausschließlich von männli

chen Philosophen ausging. Erstaunlich ist unterdessen, dass Sokrates‹ Konzipierung des Eros wie
derum auf dem Zitieren der Priesterin Diotima beruht. Auf einer dritten Ebene der indirekten Rede
basiert das Eros-Konzept folglich durchaus auf den Ausführungen einer frühen Philosophin.

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Erotische und pornographische Erscheinungsformen 123 

schen ein Erkenntnisdrang innewohnt, der abermals als Pendent zur pornographischen 
Begierde nach Erkenntnis angesehen werden kann. 

In Der Leihkörper. Erkenntnis und Ästhetik der Illusion (2013) und in dem Aufsatz Von der 
Metaphysik zur Ästhetik des Eros (2008) arbeitet Voss den platonischen Eros als amourösen 
Zugang zum Gegenüber heraus, der es erlaube, auch Hässlichem oder Abstoßendem mit 
einer ›basalen Offenheit‹ zu begegnen, ohne unmittelbar in Wertungskategorien (z.B. 
ästhetisch oder nicht ästhetisch) zu verfallen und die Relation vorgängig zu limitieren. 
Der Eros – verstanden als amouröse Relation – geht hier, genauso wie in der vorherigen 
Beschreibung die filmische Erotik, mit der Suche nach etwas einher, das sich ständig 
entzieht: Während der Eros bei Platon nach einer sinnlichen und geistigen Schönheit 
strebt, die er selbst nicht besitzt, strebt die Erotik nach einer sexuellen Manifestation, 
die sie nicht auszuführen vermag. Bei beiden beruht diese Suche auf einer Unabschließ

barkeit und einem hieraus erwachsenden Reproduktionsbedürfnis. Da diese Gedanken 
indes erst einmal kontraintuitiv erscheinen – ist nicht der griechische Gott Eros gera

de die Verkörperung der erotischen Leidenschaft und folglich die Präsenzwerdung von 
sexueller Begierde? –, möchte ich die Gedanken von Voss zum Eros bei Platon an dieser 
Stelle etwas näher ausführen. 

Platon beschreibt den Gott Eros vor allem in seinem Symposion (Hg. v. Paulsen/Rehn 
2006). Hierbei handelt es sich um die Inszenierung eines Gastmahls, bei dem die An

wesenden beschließen, Lobreden auf den Gott der Liebe und des Begehrens zu halten. 
Der Kniff besteht darin, dass die ersten fünf Redner (Phaidros, Pausanias, Eryximachos, 
Aristophanes und Agathon) Eros als schönen, himmlischen Gott der leidenschaftlichen 
Liebe beschreiben, während Sokrates mit seiner anschließenden Rede dieses Bild grund

legend revidiert: Eros sei der Sohn des für Reichtum, List und Wahrheitsliebe stehenden 
Poros und der Armut, Bedürftigkeit und Mangel symbolisierenden Penia also gerade kein 
Gott, sondern ein Dämon. Als Dämon sei Eros ein Zwischenwesen, das zwischen Mensch

lichem und Göttlichem vermittelt (ebd., 207). Laut Sokrates ist es nicht schlüssig, dass 
Eros (wie seine Vorredner argumentiert hatten) gleichzeitig idealtypische Schönheit be

sitzt und ebenso nach dieser strebt – wer etwas besitzt, der muss es schließlich nicht 
suchen. Eros hingegen zeichne sich durch seine Ambivalenz aus: reich und arm, klug 
und einfältig, anziehend und abstoßend vermöge es Eros, die Gegensätzlichkeit in sich 
zu vereinen. Die Zerrissenheit des imperfekten Dämons ist es, die im Anschluss an Pla

ton bei Voss zur Bestimmung von Erotik als Handlungsmotivation führt: Eros ist dieser 
Bestimmung nach nicht als eine »Emotion mit bestimmter gefühlsmäßiger Prägung«, 
sondern als »Form eines bestimmten Strebens, einer Handlungsenergie oder einer Hal

tung« (Voss 2008, 186) zu verstehen. Ebenso wie auch Bataille die Erotik als eine »psy

chologische Suche« versteht (2020 [1957], 19), ist das Streben des Eros bei Platon durch 
eine Suchbewegung gekennzeichnet: Selbst kein umfassendes Wissen und keine wahre 
Schönheit besitzend, zielt Eros auf die Vermehrung des Begehrens- und Liebenswerten 
ab, das er selbst nicht zu verkörpern vermag. Aus dieser Suche entsteht die zyklische Re

produktion des sinnlich und geistig Schönen (vgl. Voss 2008, 188). 
Im affirmativen Zugang zum Gegenüber (den die Erotik in Gestalt des Eros ver

sinnbildlicht) vermehrt sich dessen Schönheit und wird gleichzeitig schleifenartig auf 
den/die Liebende_n/Begehrende_n zurückgeworfen: 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Hannah Peuker: Filmerotik

[D]ie Freude angesichts von Schönheit [des geliebten/begehrten Wesens; H.P.] bewirkt
den Willen zur Erzeugung von Schönem, das wiederum Freude bewirkt usw. Der befrei
ende Effekt eines erotisch motivierten Reproduktionsstrebens ist dabei die spürbare
Qualität, nicht etwa das Ziel der Liebesbewegung. (Voss 2013, 220)

Erotik ist hier als sich selbst hervorbringende, steigernde und entladen-wollende Kraft

zu verstehen, die in der Anreicherung analog zur Lust an philosophischer Erkenntnis

funktioniert. Eros avanciert nach Platon (bzw. der Rede des Sokrates in Platons Symposi
on) zum Sinnbild des Philosophen: Genauso wie der Philosoph kein eigenes Wissen be

sitzt, erst einmal sogar jede Form von anerkanntem Wissen durchstreichen muss, besitzt

Eros keine eigene Schönheit. Schönheit und Wissen sind die fokussierten, aber gleich

wohl chronisch unbestimmt-offenen Attribute eines erotisch-philosophischen Begeh

rens.

Der Entzug des Gegenstands, auf den sich das erotisch-philosophische Streben

richtet, lässt sich als Transformationsprozess begreifen, welcher von der Körperlichkeit

wegführt und sich zunehmend auf den Bereich des Fantasiehaften richtet. Wie Voss

beschreibt, handelt es sich hierbei um einen Reifungsprozess, dessen »höchstes Ziel […]

schlussendlich« in einer »philosophischen Einstellung zur Welt« (2008, 188) besteht.

Platons Argumentation folgt in diesem Sinne einer körperfeindlichen Theorie und weist

die Erotik als etwas letztlich Geistiges aus, das den Körper lediglich als Ausgangspunkt

für die Ausrichtung auf die Ideenwelt braucht. Die immaterielle Ideenwelt wird als

sublimierte fetischisiert. An dieser Stelle divergiert der platonische Eros von dem hier

vorgeschlagenen Konzept der Erotik: Sowohl mit Bataille und Eisenstein in Kapitel 4 als

auch anhand von A mulher que inventou o amor in Kapitel 5.5 wurde herausgear

beitet, dass die Erotik als Kraft des Begehrens angesehen werden kann und muss, die

in der Lage ist, psychische und somatische Sphäre, Imagination und Körperlichkeit als

unhintergehbar verschränkte Entitäten auszuweisen. Wie Bataille in Die Erotik (2020

[1957]) argumentiert, beinhaltet das Erotische zwar eine psychologische Suche, lässt den

Körper hierin aber gerade nicht hinter sich, sondern bewahrt ihn in all seiner konkreten

Triebhaftigkeit.

Die Idee der Erotik als »philosophische[r] Einstellung zur Welt« (Voss 2008, 188) ruft

unterdessen wiederum die in Kapitel 5.3 diskutierte Konzeption des Pornographischen

als Begierde nach Erkenntnis auf. Ähnelt Voss’ Beschreibung des platonischen Eros als Sinn

bild des Philosophierens vielmehr dem pornographischen Wahrheitsanspruch als der

unabschließbaren Suche der Erotik? Der entscheidende Aspekt, um diese Frage zu be

antworten, ist, dass im Pornographischen der erforschte Bereich in umfassender Prä

senz manifest ist. Der körperlich postulierte Realitätsanspruch erweist sich als episte

misches Interessengebiet des Pornographischen. Er ist darin gegenwärtig, nah, direkt,

krass.

Wenn wir vergleichend auf die filmische Erotik in A mulher que inventou o amor

zurückkommen, zeigt sich hingegen, dass die Erotik ebenso wie der Eros Platons kei

nen geradlinigen Zugang zu dem Wissensanspruch besitzt, den sie bzw. er mitführt.

Während die Pornographie auf das Sehen, Abtasten und Identifizieren der körperlichen

Oberfläche zurückgreifen kann, entsteht der Wissensanspruch der Erotik gerade im Su

chen und darin, dass ein manifestes Wissen nicht zu finden ist. Wie die metaphysische

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Erotische und pornographische Erscheinungsformen 125 

Philosophie negiert sie jedoch aufgrund dieses Mangels nicht den wissen-wollenden An

spruch an die Welt, sondern richtet ihn neu aus: auf das Nicht-Sichtbare, die Medialitä

ten und Imaginationen. 
Bei Platon mündet die erotische Bewegung im Sinne des zuvor beschriebenen ›Rei

fungsprozesses‹ schlussendlich in dem, was er als Ur-Schönes bezeichnet. Was dies genau 
bedeutet, wird bei Platon nicht weiter spezifiziert. Voss führt die Idee des Ur-Schönen 
unterdessen weiter aus und beschreibt es als »reine Immanenz […]., geradezu abstrak

te Erfüllung der Liebe« (2008, 189). Ob die Hinwendung zu einem solch idealtypischen 
Grenzbereich auch in der Erotik in A mulher que inventou o amor angelegt ist, ob eine 
hierhingehende Öffnung überhaupt filmisch angestrebt wird, bleibt unterdessen frag

lich. Sowohl auf der figürlichen als auch auf der narrativen und der ästhetischen Ebene 
scheint A mulher que inventou o amor die Existenz eines ›ur-schönen‹ Grenzberei

ches der Erfüllung der Liebe oder auch nur eine wünschenswerte Ausrichtung darauf zu 
negieren: Alle als schön, tugendhaft, romantisch oder gut empfindbaren Ideale werden 
verneint und als medial inszenierte Trugbilder exponiert. Selbst die erotische Liebe – 
so lässt sich argumentieren – als eigene filmische Bewegung des Suchens wird kontinu

ierlich als fehlgeleitet ausgewiesen und somit in ihrer filmisch verfolgten Ausrichtung 
selbstreferentiell gebrochen. Der erotisch-philosophische Drang nach dem Guten und 
Schönen der Wahrheit nach Platon wird als unabschließbares Streben zwar eigens in 
A mulher que inventou o amor inszeniert und vonseiten der Hauptfigur vermeint

lich verfolgt, doch dieses Streben wird wiederum als pervertierte, idealistische Ausrich

tung filmästhetisch karikiert. Es handelt sich folglich um eine doppelte Negation: Die 
erste Negation kennzeichnet das Erlangen eines umfänglichen Wissens als unmöglich, 
die zweite überhaupt die Ausrichtung auf ein Streben nach solchem als fehlgeleitet. Die 
zweite Negation hat unterdessen nicht zur Folge, dass eine solche Ausrichtung verlas

sen wird, sondern, dass die (Un-)Möglichkeiten und Widersprüche eigens mitverhan

delt werden. Mit anderen Worten: Es handelt sich nicht um die Inszenierung des eroti

schen Strebens als philosophischem Reproduktionszyklus, sondern vielmehr um ein ei

genständiges Infragestellen des Eros, verstanden als philosophischen Reifungsprozess 
im Sinne Platons. 

Aus dem Zusammenführen des Films mit der platonischen Konzipierung des Eros 
nach Voss ergeben sich demnach folgende Fragen: Lässt sich das Verneinende, Negati

ve in den erotischen Zugang zum Gegenüber integrieren? Fungiert das Abstoßende (in 
Form des hässlichen Dämons Eros) lediglich als funktionales Element, das zwangsläufig 
in einer dem Höheren zugewandten Bewegung aufgelöst werden muss? Wie lassen sich 
dann Bewegungen des Erotischen beschreiben, die wie in A mulher que inventou o 
amor nicht vom Negativen hin zum Positiven, vom Hässlichen hin zum Schönen einer 
stringenten Linie folgen, sondern vielmehr das Ideale im Negativen, das Körperliche im 
Ideellen verankern (so wie die ewig währende Liebe in der Werbung für ein Intimspray) 
und als immanent verschränkt markieren? 

Voss argumentiert dafür, dass die Konzipierung des Amourös-Erotischen gerade 
eine Form der Affirmation von ästhetischer Negativität ermöglicht, die gängige Theo

rien der ästhetischen Erfahrung übergehen würden. Hierbei grenzt sie die amourös- 
erotische Beziehung (als ästhetischen Zugang zum Gegenüber) von der Ästhetik des 
Häßlichen bei Karl Rosenkranz und einer negativen Reflexionsästhetik Adornos und 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Hannah Peuker: Filmerotik 

Menkes ab (Voss 2013, 250–251). Im Gegensatz zu diesen Konzipierungen des ästheti

schen Zugangs zur Welt erlaube es die amourös bzw. erotisch verstandene Ästhetik eine 
»basale Affirmation« (ebd., 253) an den Tag zu legen, die sowohl Negativem als auch 
Positivem, sowohl abstoßenden als auch anziehenden Gegenständen erst einmal offen 
gegenübertritt. Wenn wir die ästhetische Erfahrung als erotische Erfahrung begrei

fen, dann lässt sich laut Voss auch das grundlegend Negative als eigene Wertigkeit im 
amourös/erotischen Zugang zur Welt bewahren: 

Wenn nun ästhetische Illudierung als ein affektives Motivationspotential und eine be
wegende Kraft, nämlich als eine Form amouröser [/erotischer; H.P.] Offenheit gedacht 
wird, ist es möglich, ihre antreibende Dynamik ebenso zu verstehen, wie auch die Tat
sache, dass sie sich nicht zurückzieht, sobald sie auf Qualitäten der Unlust, auf negative 
Gefühle (Langeweile, Ungeduld, Ekel), auf Deformationen, Unsinn, Boshaftes, Schwä
che oder anderes Negative stößt. (ebd., 253) 

Wenn wir die Erotik folglich als ästhetisch-philosophischen Modus des Strebens begrei

fen, so ist diesem Modus die Tatsache eigen, dass er in seinem erst einmal grundlegend 
affirmativen Gestus, auch negativen Phänomenen offen zu begegnen vermag. Das Nega

tive muss dann nicht, wie inhaltlich bei Rosenkranz oder prozessual bei Menke, in einer 
Umwertung zum Guten aufgelöst werden, sondern wird an sich und für sich fassbar. 
Diese Deutung der Erotik als ästhetische Offenheit würde dann mit der Beobachtung 
übereinstimmen, dass A mulher que inventou o amor sämtliche Formen des Negati

ven nicht der Erotik gegenüberstellt, sondern in die Erotik des Films integriert: Gewalt, 
Abstoßendes, Unlust, Impotenz, Absurditäten und Lächerlichkeit wären dann nicht als 
Brüche mit filmsicher Erotik anzusehen, sondern als immanente Bestandteile der eroti

schen Ästhetik. Mehr noch, wären sie nicht nur Bestandteile derselben, sondern die Ero

tik als ästhetischer Zugang wäre der privilegierte Ort, um eine ästhetische Erfahrbarkeit 
solcher Negativpole überhaupt zu erlauben, ohne sie zwangsweise in eine Zweckhaftig

keit des Guten, Schönen und Wahren zu integrieren. Der finale Mord, den Doralice mit

hilfe der Geflügelschere an César Augusto begeht, muss dann nicht zwangsläufig durch 
einen höheren moralischen Anspruch gerechtfertigt, gewendet oder legitimiert werden, 
er kann in seiner basalen Negativität als immanenter Bestandteil der ästhetisch-eroti

schen Erfahrung erhalten bleiben. 
Dies bedeutet unterdessen nicht, dass die Negativität eines Gewaltaktes (so auch 

beispielsweise der anfänglichen Vergewaltigung) dadurch gutgeheißen oder nobilitiert 
wird. Mit Voss bedeutet basale Affirmation kein bekennendes Ja, sondern das Zulas

sen von Ambivalenzen. Der affirmative Gestus impliziert nicht, dass Gewalt verherrlicht 
oder legitimiert werden soll, sondern zielt vielmehr darauf, die Erfahrung nicht abzu

brechen, den Blick nicht abzuwenden, auch wenn negative Gefühle, Körperreaktionen 
oder moralische Zweifel folgen. Die Affirmation der Erotik ist gerade kein Ausblenden, 
Wegschieben, Ignorieren, sondern ein Hinschauen, Dabeibleiben und aus der Erfah

rung heraus Infragestellen, Widersprechen, Problematisieren. Die Affirmation der Ero

tik grundiert ihre eigenen kritischen Momente aus ihrer verstrickten Immanenz heraus. 
Durch diese basale Offenheit ermöglicht es die Erotik, auch Phänomene in ihrer ab

stoßenden Wirkung wahrzunehmen, ohne deswegen das Feld der Erotik (bzw. der Äs

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Erotische und pornographische Erscheinungsformen 127 

thetik) verlassen zu müssen. Ein affektiver Registerwechsel von Lust zu Unlust markiert 
dann keinen Bruch mit der erotisch-ästhetischen Erfahrung – im Sinne modernistischer 
Ästhetikverständnisse –, sondern kann als Umschwung innerhalb der erotisch-ästheti

schen Erfahrbarkeit begriffen werden. Die Erotik weist sich dieser Lesart nach als pa

radigmatisches Wahrnehmungsfeld aus, das solche Umschwünge, ambivalenten Rich

tungswechsel und affektiven Transformationsmomente gestattet. 
Die basale Affirmation des Erotischen verspricht, genau das zu leisten, was sich Ba

taille von ihr erhoffte und in ihr suchte: eine grundlegende Widersprüchlichkeit, die in 
ihrer Dynamik, in ihrem Provozieren und Herausfordern von Gegensätzlichkeiten dia

lektische Züge annimmt, diese jedoch nicht – im platonischen Sinne – in einer Bewe

gung zum Ur-Schönen der Ideenwelt hin auflöst. Vielmehr zeigt das Zusammenfallen 
von Körperlichem und Ideellem, von vermeintlich Unreinen, Tabuisiertem (der Mastur

bation) und dem Sakralen (dem Hochzeitkleid als Symbol der christlichen Ehe), dass 
sich – abermals im Sinne Batailles – Niederes in Höheres und Heterogenes in Homo

genes rekursiv einschreiben kann, ohne jeweils vollends integrierbar zu sein. Das Kör

perliche, teilweise Abstoßende, Sterbliche des konkreten Leibs konstituiert die Sphäre 
der psychosomatischen Imagination, ebenso wie den Limes einer abstrakten Geistlich

keit. Philosophie erscheint weder als strikter Gegenpol zu einer konkreten noch als Hö

hepunkt einer abstrahierten Leiblichkeit. Vielmehr bildet sie sich als immanenter Be

standteile der Erotik heraus. 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839476871-005 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

