
Sebastian Voigt

Kampf für Menschenrechte, Kampf gegen
Totalitarismus.
Über die politische Entwicklung André Glucksmanns,
seine jüdische Herkunft und seine Beziehung zu
Raymond Aron

Am Abend des 26. Juni 1979 berichtete die Nachrichtensendung auf Télévi-
sion Française 1 über eine Pressekonferenz von André Glucksmann, Ray-
mond Aron und Jean-Paul Sartre.1 Der Anlass war ein Treffen der drei Intel-
lektuellen mit dem französischen Präsidenten, Valéry Giscard d’Estaing, im
Elysée Palast. Angesichts der tragischen Situation der vietnamesischen
Flüchtlinge im südchinesischen Meer drängten sie auf die verstärkte Unter-
stützung Frankreichs. Sartre und Aron berichteten anschließend jedoch, dass
Giscard d’Estaing zurückhaltend reagierte und die Zusammenkunft eher dis-
tanziert ablief. Es sei wohl nicht mit einer baldigen Veränderung der franzö-
sischen Politik zu rechnen, so ihre Einschätzung.

Glucksmann, Aron und Sartre waren als Delegierte der Initiative „Ein
Schiff für Vietnam“ gekommen. Sie war zur Hilfe derer gegründet worden,
die vor den siegreichen Vietkong fliehen mussten.2 Viele dieser Flüchtlinge
riskierten die Ausreise in überladenen, kaum seetauglichen Booten. Von den
über eine Million Flüchtenden kamen nach Schätzungen an die 100 000 auf
hoher See ums Leben. Das Anliegen erfuhr deshalb breite Unterstützung von
weiteren Personen des öffentlichen und intellektuellen Lebens, etwa von
dem Philosophen Michel Foucault, den Sängern und Schauspielern Yves
Montand und Simone Signoret sowie dem Mitbegründer der humanitären
Organisation „Ärzte ohne Grenzen“, Bernard Kouchner. Von ihm stammte
auch ursprünglich der als Provokation gedachte Name der Initiative. Kouch-
ner war nämlich nur wenige Jahren zuvor daran beteiligt gewesen, in einer
gleichnamigen Aktion Medikamente in die von den nordvietnamesischen
Guerilla-Kämpfern eroberten Gebiete zu bringen. Umso mehr erregten
Glucksmann und er jetzt den Zorn führender Funktionäre der einflussreichen

1 Ein Ausschnitt aus der Pressekonferenz ist einsehbar unter: http://www.ina.fr/video/CAA79
00997401/refugies-valery-giscard-d-estaing-sartre-video.html [30.11.2014].

2 André Glucksmann: Von der Militanz zur Menschlichkeit. Interview. In: Kontinent. Forum
für Ost-West-Fragen 14 (1980), S. 98-112, hier S. 109.

239

https://doi.org/10.5771/9783845265605-239 - am 19.01.2026, 19:27:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845265605-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kommunistischen Partei Frankreichs (KPF). Das eigentlich Entscheidende
an dem Treffen im Präsidentenpalast, wie Glucksmann in einem Gespräch
mit Kouchner betonte, sei es aber gewesen, die beiden intellektuellen Anti-
poden der Nachkriegszeit zur Unterstützung eines gemeinsamen Anliegens
zu gewinnen. Jean-Paul Sartre war jahrzehntelang die Ikone der (radikalen)
Linken, ein unkonventioneller Philosoph und Schriftsteller, ein Unterstützer
der Maoisten, Verteidiger des Kommunismus und heftiger Kritiker der Ver-
einigten Staaten von Amerika. Raymond Aron hingegen war einer der be-
deutendsten Soziologen Frankreichs, ein antitotalitärer Liberaler, Parteigän-
ger de Gaulles und prowestlicher „Kalter Krieger“. Dass sich beide zusam-
men für die Unterstützung der in Not geratenen Flüchtlinge einsetzten, stell-
te ein Novum dar. Die bislang getrennten politischen Lager fanden im
Kampf für die Menschenrechte erstmals zusammen. André Glucksmann be-
wertete diesen Vorgang als wichtige symbolische Zäsur der französischen
Nachkriegsentwicklung: „Seit 1946 war es gut bekannt, dass es auf der einen
Seite die Rechte gab; auf der anderen Seite die Linke; dass Aron zur einen
Seite neigte; Sartre zur anderen. Ihre Pressekonferenz verursachte eine klei-
ne Revolution in den traditionellen Spaltungen, ihre Epigonen fanden sich
nicht mehr zurecht.“3 Glucksmann kam bei der Vermittlung eine Schlüssel-
rolle zu; er war das Bindeglied zwischen den einstigen Antagonisten.

Der vorliegende Artikel möchte den Werdegang Glucksmanns vor dem
Hintergrund seiner jüdischen Herkunft und seines intellektuellen Verhältnis-
ses zu Raymond Aron rekonstruieren.4 Diese Aspekte haben in der wissen-
schaftlichen Forschung bislang keine größere Aufmerksamkeit gefunden,
obwohl Glucksmann seine Doktorarbeit bei Aron verfasste und sich beide
mit ähnlichen Themen beschäftigten, die zeitgenössisch in Frankreich auf
geringes Interesse stießen. Während es aufgrund seines maoistischen Enga-
gements ab den späten 1960er Jahren zu einem temporären Bruch mit sei-
nem akademischen Lehrer gekommen war, ebnete Glucksmanns Beschäfti-
gung mit den stalinistischen Verbrechen und seine Entwicklung zum antito-
talitären Denker den Weg zu einer Wiederannäherung. Besonders seine ex-
ponierte Rolle in der Auseinandersetzung mit Alexander Solschenizyns „Ar-
chipel Gulag“ und bei der Entstehung der „Nouveaux Philosophes“, einer
Gruppe meist ehemaliger linksradikaler Intellektueller, lässt Rückschlüsse
auf die Beeinflussung seines Denkens durch Aron zu. Die geteilten theoreti-

3 „[D]epuis 1946 il était bien connu que, d’un côté, il y avait la droite; de l’autre, la gauche;
qu’Aron penchait d’un côté; Sartre, de l’autre.“ So Glucksmann im Gespräch mit Bernard
Kouchner: La preuve par le Cambodge. In: Le Nouvel Observateur, No. 785, 26. November
1979, S. 117-148, hier S. 118. Alle Übersetzungen aus dem Französischen stammen vom
Autor.

4 Der Artikel basiert teilweise auf dem Glucksmann-Kapitel in: Sebastian Voigt: Der jüdische
Mai `68. Pierre Goldman, Daniel Cohn-Bendit und André Glucksmann im Nachkriegsfrank-
reich. Göttingen/Bristol, CT 2015.

240

https://doi.org/10.5771/9783845265605-239 - am 19.01.2026, 19:27:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845265605-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


schen Interessen und politischen Prioritäten, so die hier vertretene These,
waren aber nicht nur zufällig, sondern resultierten – trotz der unterschiedli-
chen Generationszugehörigkeit – aus Konvergenzen in einer spezifischen Er-
fahrungsgeschichte als Juden im Nachkriegsfrankreich.

Überleben in Kriegszeiten. Nachdenken über Krieg

Anlässlich des Todes von Aron am 17. Oktober 1983 wies Glucksmann im
Fernsehsender Antenne 2 darauf hin, dass sein Lehrer einer der letzten Intel-
lektuellen gewesen sei, dessen theoretisches Schaffen massiv von den Er-
schütterungen des 20. Jahrhunderts geprägt war.5 Der Boden der Geschichte
habe unter seinen Füßen gebebt, wie Glucksmann es pathetisch formulierte.
Aron sei sich seinerzeit durchaus bewusst gewesen, dass das nationalsozia-
listische Deutschland den Krieg möglicherweise hätte gewinnen können und
dadurch die Katastrophe eingetreten wäre. Deshalb habe sich sein Denken
nach 1945 primär um diese Konstellation, also die Frage von Krieg und Frie-
den gedreht. Auch Glucksmanns Lebensweg ist ohne diese historischen Um-
stände nicht zu verstehen.

Er wurde am 19. Juni 1937 in Boulogne-Billancourt, in der Nähe von Pa-
ris in eine jüdischen Familie geboren. Die Eltern, Martha und Rubin Glucks-
mann, stammten aus dem habsburgischen Prag bzw. Czernowitz.6 Später
lebten beide in Wien. Politisiert in der zionistischen Jugendbewegung wan-
derten sie nach dem Untergang der Doppelmonarchie in den frühen 1920er
Jahren nach Palästina aus. Sie lernten sich in der Jerusalemer Altstadt ken-
nen, heirateten und bekamen zwei Töchter. Aufgrund der zunehmenden
Spannungen zwischen den jüdischen und den arabischen Bewohnern wand-
ten sie sich desillusioniert vom Zionismus ab und traten der Kommunisti-
schen Partei Palästinas bei. Rubin Glucksmann kam mit der Komintern in
Kontakt.7 Anfang der 1930er Jahre zogen sie nach Hamburg, wo sie am
Kampf gegen den erstarkenden Nationalsozialismus teilnahmen. Auch nach
der Ernennung Adolf Hitlers zum Reichskanzler beteiligten sich Rubin und
Martha Glucksmann an illegalen KPD-Tätigkeiten, bevor sie Mitte der

5 Die Stellungnahme Glucksmanns ist einzusehen unter: http://www.ina.fr/video/CAB830148
6901/mort-de-raymond-aron-reactions-glucksmann-et-july-video.html [30.11.2014].

6 Vgl. hierzu den Dokumentarfilm Gero von Boehm, André Glucksmann – Mein Leben – ma
vie, 2008.

7 Die genauen Umstände sind nicht zu rekonstruieren, da die Kominternakte Rubin Glucks-
manns in Moskau nach Aussagen von Thierry Wolton vernichtet wurde. Vgl. André Glucks-
mann: Wut eines Kindes, Zorn eines Lebens. Erinnerungen. München 2006, S. 59. Aller-
dings geht die Agententätigkeit Rubin Glucksmanns aus Verhören des Geheimdienstes MI 5
hervor, die in den National Archives, London, einsehbar sind: TNA, KV2 /1902 und
KV2/1655, Personal Files (PF).

241

https://doi.org/10.5771/9783845265605-239 - am 19.01.2026, 19:27:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845265605-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1930er Jahre nach Frankreich auswanderten. Die starke Verankerung in der
kommunistischen Bewegung manifestierte sich auch in der Namenswahl
ihres 1937 geborenen Sohnes: Joseph André Glucksmann. Wie dieser selbst
vermutet, standen dabei Josef Stalin und ein von der SA gefolterter und hin-
gerichteter Hamburger KPD-Funktionär, Etkar André, Pate. Kurz nach der
Geburt seines Sohnes zog Rubin Glucksmann nach London. Nach Abschluss
des Hitler-Stalin-Pakts gingen die britischen Behörden stärker gegen mögli-
che Agenten vor. Der deutsche Überfall auf Polen verschärfte die Maßnah-
men gegen sogenannte feindliche Ausländer weiter, insbesondere aus Län-
dern der Achsenmächte. Während Martha Glucksmann mit den drei Kindern
von Frankreich aus die Übersiedlung nach Großbritannien plante, wurde ihr
Ehemann am 17. Mai 1940 zum zweiten Mal von der englischen Polizei
festgenommen. Die in seinem Büro sichergestellten Unterlagen wurden an
den Inlandsgeheimdienst MI-5 weitergegeben, der auch die Verhöre durch-
führte. Rubin Glucksmann wurde nicht auf der Insel selbst inhaftiert, son-
dern auf einem Schiff in ein britisches Dominion gebracht. Die Arandora
Star hatte Kurs auf Kanada genommen, als sie am 2. Juli 1940 von einem
deutschen Torpedo getroffen wurde. Die Mehrzahl der über 1 000 Menschen
an Bord ertrank, darunter auch Rubin Glucksmann.8

Als Witwe eines verdienten Kommunisten erhielt Martha Glucksmann
das Angebot, in die Sowjetunion zu gehen. Sie entschied sich aber für Frank-
reich, ein Land, dessen Sprache sie nur schlecht beherrschte und in dem sie
fast niemanden kannte. Sie hatte jedoch von den stalinistischen Säuberungen
und dem Verschwinden ausländischer Kommunisten gehört. Diesen Ent-
schluss gegen die Sowjetunion bewertete André Glucksmann rückblickend
wie folgt: „Martha entscheidet sich für den Widerstand, da, wo er noch mög-
lich ist. Hatte sie geahnt, welchen Empfang man ihr im Vaterland des Prole-
tariats bereiten würde, wo alle Ausländer, jeder ‚Genosse‘, der im Ausland
gelebt hatte, in den eiskalten Steppen Sibiriens endete? Respekt. Tatsache
ist, dass ihre unglaubliche Entscheidung, eher gegen die Gestapo als gegen
den NKVD zu kämpfen, mehrere Leben rettete, unter anderem meines.“9

Bei dieser Entscheidung hatte Deutschland Frankreich bereits überfallen.
Der Angriff am 10. Mai 1940 spaltete das Land in eine besetzte nördliche
Zone und das mit dem NS-Regime kollaborierende Vichy-Regime unter
Marschall Philippe Pétain im Süden. Martha Glucksmann floh mit ihren
Kindern ins südliche Frankreich und schloss sich der kommunistischen Wi-
derstandsbewegung an. Längere Zeit versteckte sich die Familie bei Lyon,
der Hauptstadt der Résistance. André Glucksmann wuchs mit unterschiedli-

8 Vgl. den Bericht vom 30.12. 1951 des Committee on Un-American Activities: The Shame-
ful Years. Thirty Years of Soviet Espionage in the United States, S. 20, online unter: http://
www.archive.org/details/shamefulyearsthi1952unit [30.11.2014].

9 Glucksmann: Wut eines Kindes (wie Anm. 7), S. 306 f.

242

https://doi.org/10.5771/9783845265605-239 - am 19.01.2026, 19:27:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845265605-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


chen Namen auf. In der Öffentlichkeit verwendete er den nicht-jüdisch klin-
genden Namen Joseph André Rivière. Ferner musste er lernen, zwischen
Deutsch und Französisch zu wechseln. Eine kleine Unachtsamkeit hätte töd-
liche Folgen haben können. Zwar hatte er aufgrund seiner Geburt die franzö-
sische Staatsbürgerschaft, aber seine Mutter und seine Schwestern besaßen
keine gültigen Aufenthaltspapiere. Deshalb waren sie der ständigen Gefahr
von Razzien ausgesetzt. Obwohl die Familie mehrmals die Unterkunft wech-
selte, durchsuchten französische Gendarmen im Jahre 1942 ihre Wohnung.
Bis auf eine Tochter wurden alle Familienmitglieder im Lager Bourg-Lastic
inhaftiert, von wo aus Gefangene über das Sammellager Drancy nach
Auschwitz deportiert wurden. Martha Glucksmann resignierte trotz der aus-
weglos erscheinenden Situation nicht und klärte die anderen Häftlinge über
die Brutalität des NS-Regimes auf, was zu großer Unruhe unter ihnen führte.
Um die Lage zu beruhigen, entschied die Lagerleitung, die gesamte Familie
Glucksmann mit den Hinweis auf die französische Staatsangehörigkeit des
kleinen Sohnes freizulassen. Durch die formale Zugehörigkeit zur „Grande
Nation“, durch den bloßen Zufall der Geburt wurde André Glucksmann
nicht als Kind in den fast sicheren Tod abtransportiert. Daraus entwickelte
sich später seine tiefe Verbundenheit zu Frankreich, das in seiner Sichtweise
vor allem eine besondere Art des Denkens repräsentiert, nämlich ein perma-
nentes Suchen und Zweifeln.10 Aus dieser Erfahrung leitete er noch eine
weitere Schlussfolgerung ab, die sein Handeln bis heute bestimmt, nämlich
dass sich Widerstand und Aufbegehren lohnen: „Ich habe also verstanden,
dass Unruhestiften sich auszahlt. […] So wurde ich nicht verbrannt.“11 Bis
zur Befreiung Frankreichs lebte die Familie weiterhin versteckt in der Nähe
von Lyon.

Martha Glucksmann fand Ende 1944 in einem Waisenhaus für jüdische
Kinder aus ganz Europa eine Anstellung und nahm ihren Sohn mit. Als der
Baron und die Baronin Rothschild Anfang 1945 zur Befreiungsfeier kamen,
schleuderte André Glucksmann seinen Schuh auf die versammelten Gäste.
Dieser Ausbruch infantilen Zorns lieferte den Titel für seine Autobiografie
„Wut eines Kindes, Zorn eines Lebens“: „Ich glaube, an diesem Tag wollte
ich zum Ausdruck bringen, dass ich die vergangenen fünf Jahre nicht verges-
sen konnte. Im Alter zwischen drei und sieben Jahren macht ein Kind ent-
scheidende Erfahrungen, es lernt Lesen und Schreiben, es beobachtet die
Nachbarn, es schaut auf die Erwachsenen. All dies ist für ein Kind sehr
wichtig. Im Jahr 1945 so zu tun, als sei nichts geschehen, dass [sic!] erschien

10 Vgl. André Glucksmann: Die cartesianische Revolution. Von der Herkunft Frankreichs aus
dem Geist der Philosophie. Hamburg 1989.

11 „J’ai alors compris que l’agitation, ça paie. J’avais 8 ans. C’est ainsi que je n’ai pas été
brûlé.” So Glucksmann im Interview mit Lucien Bodard. In: Le Point, No. 495, 15. März
1982, S. 157-166, hier S. 159.

243

https://doi.org/10.5771/9783845265605-239 - am 19.01.2026, 19:27:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845265605-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


mir damals wie eine Verstümmelung meiner Erlebnisse.“12 In dieser Hand-
lung kanalisierte sich die angestaute Wut des 8-jährigen André Glucksmann.
Eine Feier schien ihm angesichts der Leiden und Entbehrungen, die er hatte
ertragen müssen, unangemessen.

Weiterleben nach dem Krieg

Obwohl die Mutter Ende der 1940er Jahre nach Wien übersiedelte, blieben
André Glucksmann und eine seiner Schwestern in Frankreich. Martha
Glucksmann bewegte sich in der österreichischen Hauptstadt im Milieu
überlebender jüdischer Kommunisten, das ihr Sohn bei seinen Besuchen
kennenlernte. Die familiäre Prägung motivierte André Glucksmann dazu, im
Alter von dreizehn Jahren der Kommunistischen Partei Frankreichs (KPF)
beizutreten. Er täuschte sogar ein falsches Geburtsdatum für das Mindestauf-
nahmealter vor. Diesen Schritt erklärte er folgendermaßen: „Ein Kind in
dem Alter denkt manichäisch. Es gab die schlechte und die gute Seite. Die
gute Seite war Stalingrad und die Russen. Die schlechte Seite war die Nazi-
armee. Also war ich auf der guten Seite.“13 Diese Sichtweise konvergierte
mit dem Selbstbild der KPF, demzufolge sie den antifaschistischen Kampf
verkörperte. Wegen ihrer zahlreichen deportierten Mitglieder bezeichnete sie
sich als „le parti des 75 000 fusillés“, die Partei der 75 000 Erschossenen.
Damit blendete sie zugleich Aspekte der Jahre 1940 bis 1944 aus. So
schwieg sie sich über ihre Rechtfertigung des Hitler-Stalin-Pakts und ihr
Verhalten gegenüber den Besatzungsbehörden bis zum deutschen Angriff
auf die Sowjetunion aus. In der unmittelbaren Nachkriegszeit zehrte die KPF
vom antifaschistischen Nimbus. Trotz ihrer dogmatischen Haltung avancier-
te sie zur stimmstärksten Partei in den ersten Wahlen. Dieser Stimmung
konnte sich auch Glucksmann nicht entziehen: „Als radikaler Antifaschist
wurde ich Kommunist. 1945 habe ich mit dem KPF-Organ Humanité zu le-
sen und zu rechnen begonnen. Ich wollte den Stimmenanteil der Partei ken-
nen.“14 Das Jahr 1956 beendete Glucksmanns parteipolitisches Engagement
allerdings abrupt. Zum einen kritisierte er das ambivalente Verhältnis der
KPF zur Kolonialpolitik, das sich in ihrer Zustimmung zu den von der sozia-
listischen Regierung unter Guy Mollet geforderten Sondervollmachten für

12 „Krankhafter Identitätskult“. Interview mit André Glucksmann zum 70. Geburtstag, ein-
sehbar unter: http://www.dradio.de/dlf/sendungen/buechermarkt/638028/ [30.11.2014].

13 So Glucksmann in dem biografischen Fernsehporträt von Christoph Weinert, Sauve qui
pense – Rette sich, wer denkt (1997).

14 So Glucksmann im Gespräch mit Jürg Altwegg: Von der Mai-Barrikade zur Atomstrategie.
Der weite Weg des André Glucksmann – ein Gespräch. In: Zeitschrift für den deutsch-fran-
zösischen Dialog und übernationale Zusammenarbeit 40 (1984), H. 1, S. 39-48, hier S. 39.

244

https://doi.org/10.5771/9783845265605-239 - am 19.01.2026, 19:27:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845265605-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Algerien zeigte. Dadurch wurden der Ausnahmezustand verhängt und die In-
ternierungslager legalisiert.15 Letzthin ausschlaggebend war für Glucksmann
aber die Reaktion der KPF auf den Aufstand in Ungarn. Sie brandmarkte die
Demonstranten im ganzen Land und die auf Unabhängigkeit von der Sowjet-
union zielende Politik des Ministerpräsidenten Imre Nagy als konterrevolu-
tionär. Insofern befürwortete sie die militärische Niederschlagung. In „l`Hu-
manité“ wurde der „faschistische Putschversuch“ gegeißelt und die „Lügen
der bürgerlichen Presse“ entlarvt. Deshalb weigerte sich Glucksmann, die
Parteizeitung zu verkaufen und wurde aus der KPF ausgeschlossen. Dies
markierte noch nicht den völligen Bruch mit dem Kommunismus als Welt-
anschauung. Jedoch wandte er sich verstärkt anderen Themen zu.

So stellte Glucksmann in seinem Philosophiestudium bald fest, dass sich
kaum jemand mit dem Thema Krieg befasste, das ihn selbst aufgrund seiner
Kindheitserfahrungen umtrieb. Schließlich bewarb er sich um Aufnahme ins
Pariser Centre national de la Recherche Scientifique (CNRS). Dort arbeitete
er bei Raymond Aron, mit dem er viele intellektuelle Interessen teilte.16

Glucksmann verfasste die 1967 veröffentlichte Studie „Le discours de la gu-
erre“ über Kriegstheorien, mit der er promoviert wurde. Darin setzte er sich
mit der Bedeutung der Strategien von Carl von Clausewitz und Napoleon
vor dem Hintergrund der Erfindung der Atombombe auseinander. Besonders
reflektierte Glucksmann die Implikationen der veränderten Kriegführung im
20. Jahrhundert. Die möglich gewordene Auslöschung der Menschheit durch
Nuklearschläge habe zu einer neuen Einhegung des Krieges in Form gegen-
seitiger Abschreckung beigetragen.17 Lediglich der Partisanenkampf ermög-
liche im Kalten Krieges noch einen wirklichen Sieg in einer bewaffneten
Auseinandersetzung. Dieses Schicksal drohe etwa den Amerikanern in Viet-
nam. Als theoretischer Referenzpunkt diente Mao Zedong, den Glucksmann
als den „Clausewitz der Moderne“ interpretierte: „Mao Zedong lehnt die he-
gelsche Lösung des Kampfes bis zum Tod ab [...]. Für ihn wie für Clause-
witz nach Jena ist der ‚Widerstand’ heilig.“18

Das Buch wurde von einer größeren Öffentlichkeit erst wahrgenommen,
als sich der Psychoanalytiker Jacques Lacan in einer seiner berühmten Vor-
lesungen darauf bezog. Die positive Rezension von François Chatelet in Le

15 Vgl. Frank Renken: Frankreich im Schatten des Algerienkrieges. Die Fünfte Republik und
die Erinnerung an den letzten großen Kolonialkonflikt. Göttingen 2006, S. 158-163. Zur
Begründung der KPF-Position vgl. Maurice Thorez: Quelques questions capitales posées
au 20 e Congrès du Partei Communiste de l’Union Soviétique. In: L’Humanité 27. März
1956, S. 1.

16 Vgl. Raymond Aron: Penser la guerre. Clausewitz. Band 2. L’âge planétaire. Paris 1976,
S. 233.

17 André Glucksmann: Le discours de la guerre. Suivi de Europe 2004. Paris 1979 (ursprüng-
lich 1967), S. 79.

18 Ebd., S. 392.

245

https://doi.org/10.5771/9783845265605-239 - am 19.01.2026, 19:27:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845265605-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Nouvel Observateur machte die Schrift weiter bekannt. Aron unterzog sie
hingegen einer harschen Kritik.19 Er hielt seinem Studenten einen fahrlässi-
gen, unwissenschaftlichen Umgang mit Texten vor. Nichtsdestotrotz teilten
beide ein grundlegendes Erkenntnisinteresse. So habe ihm Aron, erinnert
sich Glucksmann später, zu Beginn ihrer Zusammenarbeit gesagt,: „Es über-
rascht mich nicht, dass sie sich an mich wenden. Wir sind zwei in Frank-
reich, die Clausewitz kennen.“20

Krieg, Exil und Nachkrieg. Der politische Kampf für die Freiheit

Die Beschäftigung Arons mit Krieg und Frieden hat ihren Ursprung in Er-
lebnissen der Zwischenkriegszeit und des Zweiten Weltkriegs. Raymond
Claude Ferdinand Aron wurde am 14. März 1905 als dritter Sohn in eine
wohlhabende jüdische Familie in Paris geboren. Der ökonomische Aufstieg
der Vorfahren nach der Judenemanzipation durch die Revolution von 1789
prägte das Verhältnis der Familie zu Frankreich über Generationen hinweg.
Noch die Eltern Arons waren glühende Patrioten. Erst die Dreyfus-Affäre er-
schütterte diese Beziehung und wurde zu einem zentralen Referenzpunkt im
Familiengedächtnis. So beschreibt Aron in seinen Erinnerungen die Bücher-
schränke in der elterlichen Wohnung: „Dort entdeckte ich, als ich etwa zehn
Jahre alt war, die Literatur über die Dreyfus-Affäre, welche mein Vater in
großen Mengen gesammelt hatte.“21

Aron wurde 1924 an der Eliteuniversität École normale supérieure aufge-
nommen, wo er unter anderem zusammen mit Jean-Paul Sartre Philosophie
studierte und als Jahrgangsbester abschloss.22 Nach 18-monatigem Militär-
dienst arbeitete er seit 1930 als Französisch-Lehrer an der Universität Köln.
Von der Beschäftigung mit deutscher Ideengeschichte erwies sich vor allem
die Lektüre der Schriften von Karl Marx als bedeutsam für seine intellektu-
elle Entwicklung. Unmittelbar prägender war jedoch die langsame „Agonie
der Weimarer Republik“,23 die Aron in der deutschen Hauptstadt beobachte-
te, wo er ab 1932 lebte. Frühzeitig hatte er Propagandaveranstaltungen mit
Hetzrednern besucht und einen Blick für den Aufstieg des Nationalsozialis-
mus entwickelt. Im Gegensatz zu vielen Zeitgenossen wertete er den 30. Ja-

19 Vgl. Raymond Aron: Penser la guerre. Clausewitz. Band 1. L’âge européen. Paris 1976,
S. 450-452.

20 „J’ai eu comme patron Raymond Aron. Il m’a dit: ça ne me surprend pas qu’on vous donne
à moi. Nous serons deux en France à connaître Clausewitz.” Interview von Lucien Bodard
mit André Glucksmann. In: Le Point, No. 495, 15. März 1982, S. 157-166, hier S. 160.

21 Raymond Aron: Erkenntnis und Verantwortung. Lebenserinnerungen. München/Zürich
1985, S. 13.

22 Ebd., S. 25.
23 Ebd., S. 62.

246

https://doi.org/10.5771/9783845265605-239 - am 19.01.2026, 19:27:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845265605-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


nuar 1933, die Ernennung Adolf Hitlers zum Reichskanzler, als Einschnitt.
Außerdem nahm er nach Eigenaussage die Judenfeindschaft von Beginn an
als Ideologie ernst, ohne aber ihre mörderische Dimension erkannt zu haben:
„Dass der Antisemitismus mehr war als ein Propagandainstrument, mehr als
eine Ideologie zu Wahlzwecken, hätte jeder Beobachter sehen können, doch
die Radikalität des Antisemitismus, wie sie ab 1942 in der ‚Endlösung’ zuta-
ge trat, konnte damals, so scheint mir, niemand erkennen. Wie soll man das
Unglaubliche für möglich halten?“24

Erst später habe er verstanden, dass eine moralische Verurteilung nichts
zum Verständnis eines Phänomens beitrage. Vielmehr müssten Aussagen
jeglicher Art aus Sicht der jeweiligen Person nachvollzogen werden, selbst
wenn sie absurd erschienen. Der Nationalsozialismus habe ihn „die Macht
des Irrationalen“ gelehrt.25 Retrospektiv verwendete er die Kategorie des
Bösen zur Charakterisierung Hitlers. Mitte 1933 kehrte Aron nach Frank-
reich zurück. Dort erlebte er eine unruhige Zeit heftiger politischer Gegen-
sätze mit Putschversuchen und instabilen Regierungen. In persönlicher Hin-
sicht war sie aber produktiv. Nach einer Beschäftigung als Lehrer und der
Promotion trat er 1938 eine Stelle an der Universität in Toulouse an. Das
Münchner Abkommen vom September 1938 interpretierte Aron als Verrat
an einem demokratischen Verbündeten Frankreichs und Einknicken vor
einer totalitären Bedrohung. Zu Beginn des Zweiten Weltkriegs mit seiner
Einheit an die belgische Grenze beordert, erhielt er kurz nach dem deutschen
Überfall am 10. Mai 1940 den Rückzugsbefehl. Frankreich wurde in weni-
gen Wochen besiegt. Aron schloss sich dem „Freien Frankreich“ unter de
Gaulle im Londoner Exil an, wo er für die Zeitung „La France Libre“ mit-
verantwortlich war.26 Eine der wichtigsten Erfahrungen, die sein Selbstbild
erschütterten, formulierte er folgendermaßen: „In London verstand ich mich
als Jude, und die anderen taten das auch.“27 Obwohl Aron einer assimilierten
Familie entstammte, keinerlei Bezug zum Glauben aufwies und sich kultu-
rell in jeder Hinsicht Frankreich zugehörig fühlte, wurde seine Herkunft un-
gewollt zu einem wichtigen Aspekt. Die Erfahrung der Judenfeindschaft
sollte sein Denken ebenso prägen wie der Zusammenbruch der Weimarer
Republik und die als Schmach empfundene Niederlage der französischen
Armee. Nach der Befreiung Frankreichs trat Aron der gaullistischen Partei
bei und arbeitete bei der konservativen Zeitung „Le Figaro“, bevor er seine
akademische Karriere an der Sorbonne wieder aufnahm – gegen heftige Wi-
derstände kommunistischer Professoren. Außerdem engagierte er sich von

24 Ebd., S. 67.
25 Ebd., S. 71.
26 Posthum wurden die Artikel von Christian Bachelier ediert, vgl. Raymond Aron: Chroni-

ques de guerre. La France Libre 1940-1944. Paris 1990.
27 Aron: Erkenntnis und Verantwortung (wie Anm. 22), S. 147.

247

https://doi.org/10.5771/9783845265605-239 - am 19.01.2026, 19:27:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845265605-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


der Gründung 1951 bis zur Auflösung 1967 im Kongress für kulturelle Frei-
heit.28 Wichtiger als die innenpolitische Situation erachtete Aron seinerzeit
nämlich die internationalen Entwicklungen, vor allem die expansive Politik
der Sowjetunion.29 Als Lehre aus der Zwischenkriegszeit plädierte er für
eine entschiedene Verteidigung der Demokratien. Deshalb trat er für die Ein-
bindung der Bundesrepublik Deutschland in ein westliches Bündnis und ihre
Wiederbewaffnung ein, eine im damaligen Frankreich verpönte Position.
Nach der Kriegsniederlage sei Deutschland unter historischen Gesichtspunk-
ten so schwach wie noch nie. Dieser Zustand müsse genutzt werden, um das
Land langfristig an den Westen zu binden.30 Als einer von wenigen französi-
schen Intellektuellen propagierte Aron auch die Alternativlosigkeit amerika-
nischer Dominanz: „Das Missverhältnis der Kräfte zwischen einem durch
zwei Kriege verarmten Europa und einem in jeder Hinsicht intakten Amerika
ist so groß, dass daraus eine wirtschaftliche und militärische Abhängigkeit
der Alten Welt von der Neuen erwächst und notwendigerweise die Führer-
rolle, vor der das amerikanische Volk zurückscheut.“31 Damit verortete sich
Aron jenseits der beiden großen Strömungen – der Gaullisten und der Kom-
munisten –, die beide eine amerikanische Hegemonie in Europa ablehnten.
Er nahm mit seinem prowestlichen Liberalismus und seiner bedingungslosen
Opposition gegen den Kommunismus eine politische Außenseiterposition im
Nachkriegsfrankreich ein. Zugleich wurde er zum Gegenspieler seines frühe-
ren Studienkollegen Jean-Paul Sartre.

28 Zum Kongress für Kulturelle Freiheit vgl. Pierre Grémion: Intelligence de l’anticommunis-
me. Le congrès pour la liberté de la culture à Paris (1950-1975). Paris 1995; und Michael
Hochgeschwender: Freiheit in der Offensive? Der Kongress für kulturelle Freiheit und die
Deutschen. München 1998. Zu Arons Wirken im KKF vgl. etwa den Vortrag: Raymond
Aron: Die politischen Institutionen des Westens in der Welt des 20. Jahrhunderts. In: Kon-
gress für kulturelle Freiheit (Hrsg.): Die Bewährung der Demokratie im 20. Jahrhundert.
Das Seminar von Berlin. Zürich 1961, S. 17-84.

29 Vgl. Raymond Aron: Der permanente Krieg. Frankfurt am Main 1953, S. 144-188 [fr.:
Raymond Aron: Les guerres en chaîne. Paris 1951].

30 Zur Analyse des Kalten Kriegs vgl. Raymond Aron: Le grand schisme. Paris 1948. Zum
Konzept des Antitotalitarismus vgl. auch Trine Kjeldahl: Defence of a Concept. Raymond
Aron and Totalitarianism. In: Totalitarian Movements and Political Religions 2, 3 (2001),
S. 121-142.

31 Raymond Aron: Transatlantische Beziehungen. In: Amerika und der europäische Geist.
Fünf Aufsätze aus der literarischen Wochenschrift „Saturday Review of Literature“. New
York/Wien 1952, S. 58-71, hier S. 59. Zur Verteidigung des Liberalismus vgl. Cécile Ha-
tier: The Liberal Message of Raymond Aron. A Substantial Legacy. In: European Journal
of Political Theory 2, 4 (2003), S. 443-451.

248

https://doi.org/10.5771/9783845265605-239 - am 19.01.2026, 19:27:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845265605-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Theoretische Reflexionen über Krieg, Frieden und Totalitarismus

Neben der Einmischung in aktuelle Debatten forcierte Aron trotz oder gera-
de wegen seiner deutlichen antikommunistischen Positionierung die theoreti-
sche Beschäftigung mit den kommunistischen Klassikern. Er wollte verste-
hen, wie aus den marxschen Schriften die quasi-religiöse Ideologie des Mar-
xismus-Leninismus hervorging. Aus dieser Motivation entstand zwischen
1952 und 1954 „Opium für Intellektuelle. Oder: Die Sucht nach Weltan-
schauung“.32 Darin behandelt er drei konstitutive Mythen des Marxismus:
die Linke, die Revolution und das Proletariat. Die Homogenität der Linken
sei ein Mythos, der einen ununterbrochenen Fortschritt zum Sozialismus
suggeriere. Ebenso nähre die Revolution die Hoffnung auf einen völligen
Bruch, einen alles verändernden Kairos. Das Proletariat, so Aron, werde als
kollektiver Vollstrecker dieser marxistischen Eschatologie imaginiert und
fungiere als Substitut für den Messias. Durch die Annahme immanenter Ent-
wicklungsgesetze könne es auf dem Weg zum Telos lediglich Rückschläge
geben: „So werden also Katastrophen in Heilmittel umgewandelt.“33 Diese
Sicht war ihm aus der kommunistischen Analyse des NS-Regimes und der
Rechtfertigung des Hitler-Stalin-Pakts vertraut. Die allein gültige Perspekti-
ve sei der unfehlbaren Kommunistischen Partei vorbehalten. Sie exekutiere
als Sachwalterin des Proletariats den notwendigen Zweck und schwinge sich
zur Beherrscherin der Geschichte auf. Hierfür erachte sie den Einsatz aller
Mittel als legitim, einschließlich der massenhaften Gewalt: „Die Revolutio-
näre bildeten sich ein, sie könnten nicht nur über einige Elemente, sondern
über das Ganze bestimmen. Dieser prometheische Hochmut ist einer der in-
tellektuellen Ursprünge des Totalitarismus. [...] Aber die Gewalt wird noch
unmenschlicher, wenn sie sich im Dienst einer gleichzeitig geschichtlichen
und absoluten Wahrheit glaubt.“34

Besonders anfällig für dieses Denken seien französische Intellektuelle, die
nostalgisch der Bedeutung ihrer Nation nachtrauerten und sich nun in verän-
derten weltpolitischen Umständen situieren müssten. Das Bedürfnis, im Na-
men einer höheren Sache zu agieren, sei ein genuin religiöses und der Mar-
xismus folglich ein „säkularisierter Klerikalismus.“35 Aron setzte diesem
Dogmatismus den Zweifel der Vernunft entgegen. Jedes Streben nach einer
absoluten Wahrheit und einer perfekten Gesellschaft lehnte er wegen der in-
härenten Gefahr ab, in Totalitarismus umzuschlagen. Stattdessen könnten

32 Raymond Aron: Opium für Intellektuelle. Oder: Die Sucht nach Weltanschauung. Köln/
Berlin 1957 [fr.: Raymond Aron, L’opium des intellectuels. Paris 1955].

33 Ebd., S. 134.
34 Ebd., S. 245 f.
35 Ebd., S. 319. Hierzu auch Daniel Gordon: In Search of Limits. Raymond Aron on ‚Secular

Religion’ and Communism. In: Journal of Classical Sociology 11, 2 (2011), S. 139-154.

249

https://doi.org/10.5771/9783845265605-239 - am 19.01.2026, 19:27:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845265605-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Menschen nur sukzessive ihre Bedingungen verbessern. Insofern hielt er
eine pluralistische Gesellschaftsform des permanenten Kompromisses für al-
ternativlos: „Die Politik wird die Kunst des Möglichen unter unvorhersehba-
ren Konstellationen bleiben, wie es eben einer unvollständigen Erkenntnis
entspricht. Die Vielfalt der geistigen Welten und die Autonomie der Hand-
lungen werden alle Gelüste einer globalen Planung zur Tyrannei ausarten
lassen.“36 Jeglicher Tyrannei durch politisches Engagement und intellektuel-
le Interventionen entgegenzutreten, war die durch historische Erfahrungen
gesättigte Absicht Arons.37

Nach dem Sechstagekrieg sah er sich gezwungen, zum Verhältnis Frank-
reichs zu Israel Stellung zu beziehen.38 Den Auslöser markierte die grundle-
gende Veränderung der französischen Nahostpolitik und eine Pressekonfe-
renz Präsident de Gaulles im November 1967. Darin bezeichnete dieser – an-
tisemitische Stereotype bedienend – die Juden als selbstbewusstes, herrsch-
süchtiges und elitäres Volk. „Jüdische Fragen“ bildeten zwar niemals den
Mittelpunkt von Arons Reflexionen, aber die Beschäftigung mit seiner eige-
nen Zugehörigkeit und dem Selbstverständnis der französischen Juden zieht
sich seit der Exilerfahrung durch sein Werk.39 Obwohl er aus einer assimi-
lierten Familie stammte, die auf ihren Patriotismus stolz und weder in reli-
giöser noch kultureller Hinsicht mit dem Judentum verbunden war, wurde er
von klein auf mit seiner Herkunft konfrontiert. Aron beschrieb dies rückbli-
ckend: „Meine Mitschüler wussten sehr wohl – als wäre das selbstverständ-
lich –, dass ich Jude war. [...] Es ist mir passiert, dass man mir im Alter von
elf oder zwölf Jahren beim Verlassen des Gymnasiums ‚dreckiger Jude’ oder
‚Youpin’ nachrief.“40 Ferner erlebte er in Berlin den Antisemitismus der NS-
Bewegung.41 Auch in London wurde er von seinen eigenen Mitstreitern als
Jude wahrgenommen. Die Gründung des Staates Israel 1948 verfolgte Aron
auch deshalb mit grundlegender Sympathie.42 Die als Zäsur empfundene
Pressekonferenz des französischen Staatspräsidenten Ende 1967 verstärkte

36 Aron: Opium für Intellektuelle (wie Anm. 33), S. 245.
37 Zu Arons Konzept der Tyrannei vgl. Matthias Oppermann (Hrsg.): Im Kampf gegen die

modernen Tyranneien. Ein Raymond-Aron-Brevier. Zürich 2011, S. 80-121 und
S. 143-157.

38 Raymond Aron: De Gaulle, Israel et les Juifs. Paris 1968 [dt.: Raymond Aron, Zeit des
Argwohns. De Gaulle, Israel und die Juden, Frankfurt am Main 1968].

39 Vgl. Perrine Simon-Nahum: Préface. In: Raymond Aron: Essais sur la condition juive con-
temporaine. Collection dirigée par Jean-Claude Zylberstein. Paris 2007, S. 11-16.

40 Aron: Erkenntnis und Verantwortung (wie Anm. 21), S. 23.
41 Vgl. Arons Vortrag im Jahre 1951 vor der französischen Sektion von Bnai Brith Raymond

Aron: Conférence prononcée au Bnai Brith de France. Le 21 Février 1951. In: Ders.: Essais
(wie Anm. 39), S. 25-41, hier S. 38.

42 Zu Arons Verhältnis zu Israel vgl. Malachi Hacohen: „The Strange Fact that the State of
Israel Exists“. The Cold War Liberals between Cosmopolitanism and Nationalism. In: Jew-
ish Social History 15, 2, (2009), S. 37-81, hier S. 45-49.

250

https://doi.org/10.5771/9783845265605-239 - am 19.01.2026, 19:27:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845265605-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


die Beschäftigung mit Fragen der Zugehörigkeit weiter. Erstmals, so Aron
rückblickend, habe Hitler das Judentum in ihm wachgerufen. Jüdisch zu sein
sei allerdings weder glorreich noch schmachvoll. Es bedeutete primär, ein
Überlebender des „großen Massakers“ zu sein.43 Die Juden seien weder eine
„Rasse“ noch ein „Volk“; selbst die Religion bilde keine hinreichende Ver-
bindung. Dennoch fühle er sich der Gemeinschaft seiner Vorfahren verbun-
den: „[A]ber ich muss anerkennen, dass ich ‚jüdischer Herkunft’ bin, selbst
wenn ich mich weigere, von ‚jüdischer Religion’ zu sprechen. Es versteht
sich von selbst, dass seit Hitlers Machtergreifung 1933 ein selbst dem Glau-
ben seiner Väter gänzlich abgewandter Jude nicht umhin konnte, auf einer
Zugehörigkeit zu bestehen, die nicht mehr ungefährlich war.“44 Durch die
Vernichtungspolitik des NS-Regimes seien die Juden zwangsweise zu einer
Gemeinschaft gemacht worden. Die Gründung Israels bezeichnete Aron des-
halb mit Bezug auf Arthur Koestler „als ein Wunder“,45 auch wenn er nie-
mals eine Auswanderung in Erwägung zog. Er blieb stets Patriot, fühlte sich
einem christlichen Franzosen kulturell und ethnisch näher als einem orienta-
lischen Juden. Insofern, so argumentierte er, würden auf lange Sicht der
Staat Israel und die jüdische Gemeinschaft in der Diaspora nebeneinander
bestehen: „Mein Freund Manès Sperber erinnerte daran, dass die verstreuten
jüdischen Gemeinden Jahrhunderte hindurch den Sinn ihrer einzigartigen
Berufung zu erhalten wussten. Die Geschichte des Judentums wird sowohl
von den Israelis als auch von den Juden der Diaspora geschrieben.“46 Gerade
deshalb verwunderte ihn sein emotionales Verhältnis zum jüdischen Staat.
Schließlich nahm Aron diese gefühlsmäßige Bindung auch intellektuell an,
wie er es anlässlich der Verleihung der Ehrendoktorwürde durch die Hebräi-
sche Universität in Jerusalem 1972 beschrieb.47

Sein Bezug auf das Judentum war nie ungebrochen affirmativ, sondern
stets ambivalent. Die durch persönliche Erlebnisse und Erfahrungen erzwun-
gene Auseinandersetzung mit „jüdischen Fragen“ schlug sich dennoch deut-
lich in seiner gesellschaftstheoretischen Perspektive nieder. So betrachtete
Aron die prowestliche, liberale Haltung als Lehre aus der Zwischenkriegs-
zeit und aus dem Aufstieg des Nationalsozialismus. Der Niedergang der De-

43 Raymond Aron: Face à la Tragédie. In: Le Figaro Littéraire, No. 1104, 12.–18. Juni 1967,
S. 6-8, hier S. 6.

44 Aron: Zeit des Argwohns (wie Anm. 38), S. 139.
45 Ebd., S. 174.
46 Ebd., S. 181. Das Verhältnis zwischen Israel und der Diaspora führte er in einer Rede vor

dem Jüdischen Weltkongress aus. Vgl. Raymond Aron: Les relations entre Israel et la Dia-
spora. In: Ders.: Essais (wie Anm. 39), S. 321-326.

47 Vgl. Raymond Aron: Discours de Jérusalem. In: Ders. Essais (wie Anm. 39), S. 241. Die
Komplexität des Verhältnisses Arons zu seiner Herkunft und zu Israel wurde in einem In-
terview kurz vor seinem Tod 1983 deutlich, das er mit der jüdischen Zeitschrift L’Arche
führte. Es wurde wieder abgedruckt in: Victor Malka: Être Juif aujourd’hui. Paris 1984,
S. 233-244.

251

https://doi.org/10.5771/9783845265605-239 - am 19.01.2026, 19:27:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845265605-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


mokratien und die Kapitulation vor totalitären Bedrohungen seien letztlich
die notwendigen Voraussetzungen für den Völkermord an den Juden gewe-
sen. Daraus zog er die Schlussfolgerung, dem Totalitarismus die Stirn zu
bieten, falls nötig mit militärischen Mitteln. Pazifistische Positionen lehnte
er ab, weil es in der Geschichte Schlimmeres als Krieg gegeben habe. Die
Auseinandersetzung mit den Ursprüngen antidemokratischen Denkens wei-
tete sich zu einer antitotalitären Position aus, die sich im Kalten Krieg pri-
mär gegen den stalinistischen Kommunismus richtete.

Durch den intellektuellen Austausch mit Aron beeinflussten diese Überle-
gungen das Denken André Glucksmanns. In den eigenen Schriften geht er
aber kaum auf die Kooperation ein. Ebenso erwähnt Aron seinen Studenten
selten. Trotz aller für ein akademisches Lehrer-Schüler-Verhältnis typischen
Differenzen ist die grundlegende Affinität in ihrem Denken nicht zu überse-
hen. Sowohl in der thematischen Fokussierung als auch in der Einschätzung
politischer Probleme stimmen sie vielfach überein. Während Aron in den
ersten Jahrzehnten der Nachkriegszeit der führende prowestliche Liberale in
Frankreich war, gab er diesen Staffelstab in den 1970er Jahren an Glucks-
mann weiter. Hierzu mussten aber erst die sich seit dem Ende der Zusam-
menarbeit vergrößernden Differenzen überwunden werden.

Maoismus und Archipel Gulag

Aron betrachtete die Studentenbewegung im Mai `68 als staatsgefährdend
und umstürzlerisch, wohingegen sie Glucksmann zu dieser Zeit für nicht ra-
dikal genug hielt. Er schloss sich wenig später der maoistischen Gruppe
„Gauche prolétarienne“ an und schrieb für deren Zeitung „La cause du peup-
le“. Den endgültigen Bruch Glucksmanns mit jeder Form der kommunisti-
schen Ideologie provozierte die Auseinandersetzung um Alexander Sol-
schenizyns Archipel Gulag, die in Frankreich besonders heftig geführt wur-
de. Glucksmann kritisierte das verbreitete Zögern, sich mit dem sowjeti-
schen Dissidenten zu solidarisieren. Vielmehr diskreditierte die noch immer
einflussreiche KPF Solschenizyn als Faschisten und Lügner. Auch viele lin-
ke Intellektuelle hielten seine Beschreibung des stalinistischen Lagersystems
für übertrieben. Diese polemische Auseinandersetzung veranlasste Glucks-
mann, seine Kritik in „La cuisinière et le mangeur d’hommes. Essai sur les
rapports entre l'État, le marxisme et les camps de concentration“ zu präzisie-
ren.48 Damit habe er, wie er etwas anmaßend anmerkte, „den Pflasterstein

48 Dt.: André Glucksmann: Köchin und Menschenfresser. Über die Beziehung zwischen
Staat, Marxismus und Konzentrationslagern. Berlin 1976.

252

https://doi.org/10.5771/9783845265605-239 - am 19.01.2026, 19:27:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845265605-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Solschenizyn in den Pfuhl der Pariser Intellektuellenszene geworfen [...].“49

Der Verkaufserfolg des Buches machte Glucksmann endgültig zu einem der
einflussreichsten Kommunismuskritiker in Frankreich.50 Bereits der im Un-
tertitel suggerierte Zusammenhang zwischen Marxismus und Konzentrati-
onslagern provozierte. Glucksmann prangerte die vermeintliche Unschuld
westlicher Linker an, die die Augen vor den Entwicklungen in der Sowjet-
union lange Zeit verschlossen hatten. Neben der Beschreibung der stalinisti-
schen Lager schätzte Glucksmann als herausragende Leistung Solscheni-
zyns, dass er Widerstandsmöglichkeiten angesichts widrigster Bedingungen
aufzeigte. Die Gulag-Gefangenen gaben sich nicht ihrem Schicksal hin, son-
dern begehrten auf: „Die Lager sind kein Schicksal. Man konnte immer Wi-
derstand leisten – irgendwie, durch tausenderlei ‚Kopfzerbrechen’ –, doch
meistens geschah das nicht. Die Geschichte des Archipels Gulag, das ist die
Geschichte des Widerstands gegen die Lagerwelt und damit die Geschichte
des Nicht-Widerstands, die es jener Welt erlaubte, weiterzubestehen und
sich auszudehnen.“51 Nur durch die passive Hinnahme oder die bewusste
Ignoranz habe das Lagersystem derart lange bestehen können. Viele westli-
che Intellektuelle seien der Komplizenschaft schuldig geworden, so Glucks-
mann. Die Kenntnis der historischen und philosophischen Ursprünge der im
Kommunismus praktizierten Säuberungspädagogik erhöhe die Fähigkeit
zum Widerstand, der nicht nur den sowjetischen Dissidenten obliege.

Glucksmann kratzte mit seiner Streitschrift an Tabus und entließ nieman-
den aus der Verantwortung. Die Vehemenz, mit der er betonte, dass diese
Angelegenheit alle etwas angehe, scheint familiengeschichtlich grundiert.
Beide Eltern waren in der kommunistischen Bewegung aktiv. Auf paradox
anmutende Weise vereinigt ihr Lebenslauf die beiden Hauptaspekte von
Glucksmanns Schrift: die offizielle Geschichte des Stalinismus und die Not-
wendigkeit des Aufbegehrens gegen das Unrecht. Die Beschäftigung mit
Solschenizyn, so Glucksmann retrospektiv, habe ihm somit auch seine Wut
als kleiner Junge im Kinderheim verständlicher gemacht. Ebenso wie er da-
mals auf seinen berechtigten Erfahrungen als jüdisches Kind im besetzten
Frankreich bestanden habe, habe sich auch Solschenizyn nach dem Gulag

49 Glucksmann: Wut eines Kindes (wie Anm. 7), S. 294.
50 Lévy ging ausführlich auf das Buch ein. Vgl. Bernard-Henri Lévy: Le vrai crime’ du Solje-

nitsyne. In: Le Nouvel Observateur, 30. Juni 1975, S. 54 f. Darin argumentiert er mit Be-
zug auf Glucksmann, dass der Gulag nicht vom Marxismus abgetrennt werden könne, son-
dern der Stalinismus bereits im Denken Marx’ angelegt sei. Glucksmanns Schrift spielte
auch für osteuropäische Dissidenten eine wichtige Rolle. Der polnische Oppositionelle
Adam Michnik habe Glucksmann erzählt, dass das Buch in dissidenten Warschauer Krei-
sen gelesen wurde. Vgl. André Glucksmann: Am Ende des Tunnels. Das falsche Denken
ging dem katastrophalen Handeln voraus. Eine Bilanz des 20. Jahrhunderts. Berlin 1991,
S. 249.

51 Glucksmann: Köchin und Menschenfresser (wie Anm. 48), S. 20.

253

https://doi.org/10.5771/9783845265605-239 - am 19.01.2026, 19:27:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845265605-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


dagegen gesträubt, zur Tagesordnung zurückzukehren und so zu tun, als ob
nichts geschehen sei. Ohne den Vergleich zu stark strapazieren zu wollen,
wie Glucksmann betont, hält er fest: „Die einzige Gemeinsamkeit [zwischen
Glucksmann und Solschenizyn; S.V.] ist der Anlass, die Weigerung, mir
nichts, dir nichts die Leichenberge in den Wandschränken des Universums
zu verstecken.“52

Totalitarismus, Antisemitismus und die Notwendigkeit des individuellen
Widerstands

Glucksmann war zusammen mit Bernard-Henri Lévy federführend an der
Entstehung der antitotalitären „Nouveaux Philosophes“ beteiligt.53 Sein
Werk über „Die Meisterdenker“ lieferte die theoretische Grundlage.54 Der
Kern der philosophischen Großtheorien der Moderne sei an der Schwelle zur
Neuzeit im Humanismus gelegt worden. Seitdem werde revolutionäres Han-
deln mit Verweis auf diese Tradition begründet, die sich primär in Texten
niedergeschlagen habe. So lasse sich Mao mit Lenin, Lenin mit Marx, dieser
mit Hegel deuten und dann bis zu Moses zurück eine Linie ziehen. Die in
Deutschland komprimiert zusammenlaufenden Probleme des 20. Jahrhun-
derts wurzelten in der erfolgreichen Verbindung der beiden Großideologien
des 19. Jahrhunderts: Nationalismus und Revolution. Insofern existiere, wie
er unter Berufung auf Marx ausführt, eine spezifische deutsche Misere. Je-
doch gehe es dabei letztlich nicht um ein geografisches Gebiet und auch
nicht um die Vergangenheit: „Das ‚Deutschland’, Geburtsstätte der faschisti-
schen Bewegungen, ist kein Territorium, keine Bevölkerung, sondern ein
Text, ein Verhältnis zu Texten, die lange vor Hitler aufgestellt und weit über
die alten Grenzen des Heiligen Römischen Reiches Deutscher Nation ver-
breitet wurden. Dieses Deutschland ist ganz zeitgemäß, es hat seinen Sitz in
den modernen Köpfen des modernen Planeten, im Pentagon zu Washington
ebenso wie in dem letzten Loch eines Konzentrationslagers in den Dörfern
Kambodschas.“55 Mit der Ermordung von sechs Millionen Juden hätten die
Deutschen allerdings Maßstäbe unbekannten Grauens gesetzt.

52 Glucksmann: Wut eines Kindes (wie Anm. 7), S. 52.
53 Als Begründungstext der ‚Neuen Philosophen‘ gilt Bernard-Henri Lévy: Les Nouveaux

Philosophes. Le dossier. In: Les Nouvelles Littéraires, No. 2536, 10. Juni 1976, S. 15-22.
54 André Glucksmann, Les Maîtres penseurs. Paris 1977 [dt.: Die Meisterdenker. Reinbek bei

Hamburg 1978]. Daneben gilt auch das fast zeitgleich erschienene Buch als grundlegend
für die entstehende antitotalitäre Denkrichtung: Bernard-Henri Lévy: La Barbarie à visage
humain. Paris 1977 [dt.: Bernard-Henri Lévy: Die Barbarei mit menschlichem Antlitz.
Reinbek bei Hamburg 1978].

55 Glucksmann: Die Meisterdenker (wie Anm. 54), S. 38 f.

254

https://doi.org/10.5771/9783845265605-239 - am 19.01.2026, 19:27:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845265605-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die ideengeschichtlichen Ursprünge dieser Verbrechen verortete Glucks-
mann in der Philosophie der von ihm so bezeichneten Meisterdenker: Johann
Gottlieb Fichte, Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Karl Marx und Friedrich
Nietzsche. Die Beantwortung der grundlegenden Fragen der Moderne erfor-
dere deshalb eine Auseinandersetzung mit Deutschland: „Durch und durch
europäisch macht das Nazi-Deutschland immer wieder deutlich, was ge-
schieht, wenn man den Gesetzen ohne Einspruch gehorcht. Ein Lehrmeister
im Negativen. Ein in seiner Perfektion vielleicht einzigartiges Modell, des-
sen Nachbildungen jedoch in der Welt von heute weit verbreitet sind.“56 Als
wichtige Gegenmittel gegen devoten Gehorsam und die Unterordnung unter
eine verbrecherische Ordnung benennt Glucksmann den radikalen Zweifel
und eine auf Sokrates zurückgehende Bescheidenheit, die sich eingestehe,
dass ein Einzelner nicht alles wissen könne. Diese Zurückhaltung sei den
Meisterdenkern fremd gewesen. Sie entwickelten stattdessen ein geschlosse-
nes Denkgebäude und spürten den Gesetzen der Geschichte nach. Eine ver-
gangene oder als zukünftig gedachte idealisierte Einheit kontrastiere mit der
zerrissenen Gegenwart: bei Fichte die territoriale Zersplitterung der deut-
schen Staaten mit der frohen Zukunftsvision des geschlossenen Handels-
staats, bei Hegel die ästhetisierte griechische Antike mit der modernen Ent-
fremdung, bei Marx die in Klassen gespaltene kapitalistische Gesellschaft
mit dem klassenlosen Kommunismus und bei Nietzsche das tragische Grie-
chenland mit den jüdisch-christlichen Gewissensbissen. Die Meisterdenker
hätten einer durchrationalisierten Disziplinargesellschaft den Weg geebnet.
Die Menschen sollten so zugerichtet werden, dass sie mit der philosophi-
schen Vorstellung übereinstimmten. Eine Theorie und ihre praktische Um-
setzung seien nicht voneinander zu trennen. Die Philosophen trügen eine
Verantwortung dafür, was mit ihren Gedankengebäuden gemacht werde.
Zwar gebe es keine direkte Verbindung zwischen ihrem Denken und dem
NS-Regime, aber doch eine klare Beziehung: „Zum Nazismus gibt es eine
einzige offenkundige Beziehung: den Antisemitismus. Im Allgemeinen,
nicht vulgär, sondern sehr verfeinert. Alle Denkerköpfe des 19. Jahrhunderts
kommen mit dieser Haube zur Welt.“57 Der Antisemitismus sei nicht spezi-
fisch deutsch, aber die Bestimmung der eigenen Identität ex negativo durch
das behauptete Gegenteil: die Juden. Die Meisterdenker selbst seien keine
Antisemiten gewesen. Jedoch sei der Figur ‚des Juden’ in ihren Denkgebäu-
den eine Ausnahmestellung zugekommen. „Der Jude“, so Glucksmann, wur-
de als Gegensatz zur Nation, zum Staat und zur Gesellschaft gedacht und da-
mit zum Anti-Prinzip der Moderne erhoben. Als „Landstreicher Europas“58

56 Ebd., S. 67.
57 Ebd., S. 96.
58 Ebd., S. 116.

255

https://doi.org/10.5771/9783845265605-239 - am 19.01.2026, 19:27:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845265605-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


seien die Juden ein Hindernis für die nach ethnischer Homogenität streben-
den Nationalstaaten: „[S]o hatten die jungen Staaten dennoch eine ausge-
sprochene Neigung, an den Juden all die Behandlungsarten auszuprobieren,
die sie für störende Elemente bereithielten.“59 Als Anti-Prinzip stünde „der
Jude“ außerhalb des Staates und entziehe sich der zentralen Kontrolle.

Die Ausführungen Glucksmanns zum Antisemitismus und zur systemati-
schen Bedeutung des „Juden“ bei den Meisterdenkern waren nicht allein
dem Textstudium von Fichte, Hegel, Marx und Nietzsche geschuldet. Sie re-
sultierten zugleich aus seinen Kindheitserfahrungen im besetzten Frankreich.
Er wusste, was es bedeutet, außerhalb einer nationalen Gemeinschaft zu ste-
hen. Dieser Nicht-Zugehörigkeit wegen sollte er mit seiner Mutter und
Schwester in die Vernichtung deportiert werden. Dem Tod entgingen seine
Angehörigen nur, weil er selbst durch den Zufall der Geburt zum Angehöri-
gen der Nation geworden war. Wenn Glucksmann von den Juden als „Land-
streicher Europas“ spricht, dann spiegelt sich darin die Geschichte seiner El-
tern. Ihr Weg begann in unterschiedlichen Provinzen des Habsburgerreiches
und führte sie über Wien nach Palästina zurück nach Deutschland, weiter
nach Frankreich und England und wieder nach Wien. Nirgends waren sie
heimisch. Sie lebten im Untergrund, oft mit gefälschten Papieren und in
ständiger Gefahr. Als politische Konsequenz aus seinen Überlegungen ruft
Glucksmann dazu auf, Dissidenten weltweit zu unterstützen, sie aber nicht
zu Berufsrevolutionären zu stilisieren. Schließlich bestehe kein Eigentums-
recht auf Dissidenz; jeder könne irren, auch er selbst: „Ich bin Jude, ich bin
ein sterbliches Wesen, ich bin jemand, der nicht alles weiß, ich habe mich
getäuscht und werde mich wieder täuschen [...].“60

Die Ursache der Gleichgültigkeit vieler Linker gegenüber Menschenrech-
ten verortete Glucksmann in der marxschen Schrift „Zur Judenfrage“. Zu
Recht sehe Marx in den Menschenrechten nur formale, abstrakte und keine
konkreten Rechte. Dennoch sei ihre Durchsetzung möglich, wenn auch nicht
als tabula rasa, wie sie revolutionäre Utopien anstrebten, sondern durch eine
stetige Verbesserung der gesellschaftlichen Bedingungen und durch Minde-
rung individuellen Leidens. Die humanitären Bewegungen stünden prinzipi-
ell vor der Wahl zwischen Militanz und Menschlichkeit: „Deshalb geht es
weniger darum, seine eigene Vergangenheit in Zweifel zu ziehen oder zu-
rückzuweisen, sich von seiner ganzen Vergangenheit loszusagen, alles in
Frage zu stellen, als vielmehr darum, diese Vergangenheit aufzusplittern, zu
erkennen, was gut und was schlecht war, den Geist der Menschenrechte von
dem militanten Geist zu trennen, den letzteren abzulehnen und den Geist der

59 Ebd., S. 118.
60 „Je suis juif, je suis un être mortel, je suis quelqu’un qui ne sait pas tout, je me suis trompé,

je me tromperai encore […].“André Glucksmann à L’Express: „C’est la dissidence soviéti-
que qui a tout changé!“. In: L’Express, No. 1358, 18. Juli 1977, S. 48-54, hier S. 54.

256

https://doi.org/10.5771/9783845265605-239 - am 19.01.2026, 19:27:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845265605-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Menschenrechte zu bewahren, ihn aus der trüben, nicht selten marxistischen
Brühe jener Zeit zu befreien.“61 In dieser Passage bündeln sich zentrale As-
pekte von Glucksmanns intellektueller Entwicklung, die von der Auseinan-
dersetzung mit der eigenen Vergangenheit geprägt ist. Ohne eine Kenntnis
der elterlichen Lebenswege und deren Engagement in der kommunistischen
Bewegung bleibt seine intensive Beschäftigung mit dem Stalinismus unver-
ständlich. Er wollte begreifen, warum totalitäres Denken so verführerisch sei
und wie der Wille zur Menschheitserlösung in Massenmord umschlagen
konnte. Als entscheidend habe sich die Indifferenz der Mehrheit entpuppt:
der Nicht-Widerstand ermöglicht Diktaturen.62 Auch diese Annahme wies
eine biografische Entsprechung auf: Nur der Widerstand gegen die deutsche
Besatzung und das Aufbegehren der Mutter gegen die französischen Polizis-
ten im Lager rettete Glucksmann als Kind vor der Deportation in den Tod.
Das Handeln eines einzigen Individuums konnte folglich einen Unterschied
ums Ganze machen. Diese Erkenntnis markiert für ihn die entscheidende
Lehre aus dem 20. Jahrhundert.

Diesen Zusammenhang führte er in einem Interview Anfang der 1980er
Jahre mit Victor Malka weiter aus. Gefragt, was es bedeute, Jude zu sein,
wies Glucksmann darauf hin, dass die Juden mit ihrer diasporischen Lebens-
weise ein Bestandteil der westlichen Zivilisation seien.63 Die Juden seien
aber auch das störende Element in den monolithischen Gewissheiten gewe-
sen. Sie hätten einerseits viel zu den positiven Seiten des Westens beigetra-
gen und den zweifelnden Antidogmatismus, die Literatur und die Wissen-
schaft vorangebracht. Andererseits seien sie der Kehrseite der Zivilisation
zum Opfer gefallen, den Verbrennungsöfen. Der Massenmord brach nicht
von außen herein, sondern entwickelte sich aus dem Verlauf der abendländi-
schen Geschichte heraus. Deshalb könne es wieder und potenziell überall ge-
schehen. Seit Auschwitz sei das Böse möglich und denkbar. Auf die Frage,
warum er im Gegensatz zu anderen kaum über seine jüdische Erfahrung
spreche, erwiderte Glucksmann, dass er doch eigentlich nichts anderes tue.
Seine Bücher seien der Versuch zu verstehen, was passiert ist und wie es
passieren konnte. Die Juden seien im Zentrum der Verwerfungen gewesen.
Weil der Völkermord der Mittelpunkt des 20. Jahrhunderts ist, sollten Juden
wahrnehmen, wenn anderswo Unrecht geschieht.

Glucksmanns „Konversion“ vom Kommunismus über den Maoismus zum
Antitotalitarismus ist nur vor dem Hintergrund seiner familiären Erfahrun-

61 André Glucksmann: Von der Militanz zur Menschlichkeit. Interview. In: Kontinent. Forum
für Ost-West-Fragen 14 (1980), S. 98-112, hier S. 112.

62 André Glucksmann: Vom Eros des Westens. Eine Philosophie. Stuttgart 1988, S. 143 [fr.:
André Glucksmann: Cynisme et Passion. Paris 1981].

63 André Glucksmann: L’Occident est une diaspora. In: Victor Malka: Aujourd’hui, être juif.
Paris 1984, S. 169-174.

257

https://doi.org/10.5771/9783845265605-239 - am 19.01.2026, 19:27:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845265605-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


gen zu verstehen, die in der Diskussion um sein Werk bislang kaum eine
Rolle spielten. Zugleich ermöglichte die Position Glucksmanns seit Mitte der
1970er Jahre die Wiederannäherung an seinen akademischen Lehrer Ray-
mond Aron. Diese fand ihren Höhepunkt schließlich im gemeinsamen Be-
such beim Staatspräsidenten Giscard d’Estaing 1979 anlässlich der Tragödie
der vietnamesischen Flüchtlinge.

Erfahrung und Erkenntnis

Obwohl Aron und Glucksmann ein distanziertes Verhältnis pflegten, ist doch
die Nähe ihres Denkens augenfällig. Beide zogen ähnliche Schlussfolgerun-
gen aus dem NS-Regime und dem Holocaust. Ebenso wie Aron begriff
Glucksmann die Verbrechen des Nationalsozialismus als Ausdruck des Bö-
sen:„Es gibt das Böse, Auschwitz gab es.“64 Daraus entstehe die Verpflich-
tung, eine Wiederholung des Geschehenen oder etwas Vergleichbares zu
verhindern. Da die Zugeständnisse der Demokratien an das NS-Regime den
Krieg nicht verhinderten und Deutschland letztlich nur durch militärische
Übermacht bezwungen werden konnte, sei der Pazifismus keine tragfähige
Position. Außerdem war für Aron wie für Glucksmann offensichtlich, dass
die totalitäre Gefahr 1945 nicht plötzlich verschwunden war, sondern sich in
neuem Gewand zeigte. Aron fokussierte seine Kritik in Opposition zur vor-
herrschenden Stimmung im Nachkriegsfrankreich auf die Sowjetunion; eine
Haltung, die Glucksmann in den 1970er Jahren übernahm und auf alle dikta-
torischen und totalitären Regime ausweitete. Im Namen der universalen
Menschenrechte ergreift er bis heute Partei für unterdrückte und staatlichem
Unrecht ausgesetzte Menschen – sei es für Dissidenten in Osteuropa, für Op-
positionelle in afrikanischen oder arabischen Diktaturen oder für Flüchtlin-
ge, die ein besseres Leben suchen. Ferner positionierte sich Glucksmann de-
zidiert im jugoslawischen Bürgerkrieg ebenso wie im russischen Krieg ge-
gen Tschetschenien und während des Völkermords in Ruanda. Da er die An-
wendung militärischer Gewalt nicht ausschließt, um Schlimmeres zu verhin-
dern, und etwa den Militäreinsatz zum Sturz des libyschen Diktators Mu-
hammad al Gaddafi unterstützte, wird Glucksmann immer wieder als pro-
amerikanischer Neokonservativer angegriffen.65

Beide, Aron und Glucksmann, sehen die Aufgabe von Intellektuellen kei-
neswegs nur darin, sich über den Zustand der Welt Gedanken zu machen.

64 Glucksmann: Die cartesianische Revolution, (wie Anm. 10) S. 14.
65 Vgl. Guy Hocquenghem: Lettre ouverte à ceux qui sont passés du col Mao au Rotary. Paris

2003, S. 178-192; außerdem Jean Birnbaum: Les maooccidents. Un néoconservatisme à la
française. Paris 2009.

258

https://doi.org/10.5771/9783845265605-239 - am 19.01.2026, 19:27:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845265605-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Vielmehr begreifen sie es als Notwendigkeit, zu aktuellen Geschehnissen
nicht nur Stellung zu beziehen, sondern, falls möglich, auch praktisch zu in-
tervenieren und Widerstand zu leisten. Die katastrophalen Folgen ungenü-
genden Widerstands gegen eine totalitäre Gefahr erfuhr Aron in den frühen
1930er Jahren in Deutschland, beim Abschluss des Münchner Abkommens
1938 und dann im Zuge der französischen Niederlage 1940 unmittelbar. Die
Konsequenzen dieser Entwicklung spürte Glucksmann am eigenen Leib als
jüdisches Kind, das jahrelang mit einem falschen Namen im Untergrund le-
ben musste und nur durch die Entscheidung seiner Mutter zum Widerstand
nicht in ein Vernichtungslager deportiert wurde. Weder Aron noch Glucks-
mann waren jüdisch im Sinne einer religiösen oder kulturellen Zugehörig-
keit. Dennoch waren beide als Juden zutiefst vom Verlauf des 20. Jahrhun-
derts geprägt. Aron wurde durch die Besetzung Frankreichs aus dem assimi-
lierten Selbstverständnis herausgerissen, weil die Außenwelt ihn als Jude
wahrnahm. Glucksmanns Leben war hingegen seit der Kindheit von seiner
Herkunft bestimmt. Die Hoffnung auf eine mögliche Abschaffung von Herr-
schaft und Diskriminierung hatte seine Eltern zu Kommunisten werden las-
sen. Ihr Sohn folgte diesem Weg. In der Auseinandersetzung mit den stali-
nistischen Verbrechen wurde ihm aber klar, dass der Kommunismus seine
Versprechen nicht nur nicht eingelöst, sondern pervertiert hatte. Bei aller
Unvollkommenheit der westlichen Demokratien erblickten Aron und
Glucksmann deshalb in diesem Vergesellschaftungsmodus die größtmögli-
che Freiheit für das einzelne Individuum als auch für ethnische oder religiö-
se Minderheiten. Selbstverständlich besteht keine Kausalität zwischen ihrer
Herkunft, ihren historischen Erfahrungen, theoretischen Positionen und
praktischen Interventionen, aber ohne diese Verbindung fehlt ein wichtiges
Moment zum Verständnis der Entwicklungen von Raymond Aron und An-
dré Glucksmann. Bislang spielte ihre jüdische Herkunft in der wissenschaft-
lichen Auseinandersetzung aber ebenso eine marginale Rolle wie das Ver-
hältnis der beiden zueinander. Diesen Zusammenhängen noch genauer nach-
zugehen, wäre durchaus lohnenswert.

259

https://doi.org/10.5771/9783845265605-239 - am 19.01.2026, 19:27:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845265605-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783845265605-239 - am 19.01.2026, 19:27:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845265605-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

