2. Eingangsbemerkungen und Ausgangslage:
Heroisierende Deutungen der Alexanderlegende
bis ins 15. Jahrhundert

Heroé our heros |...] signifie I'vn de ceux que ayans esté hommes, ce
neantmoins par leurs hauts faits et prodiefSes gangerent enuers les peuples
tel degré de reputation qu’ils furent estimez dignes d’estre deifiez apres
leur mort. Les anciens les feignoient nez de pere immortel, et de mere
mortelle, ou de pere mortel et de mere immortelle. Dont est venu que He-
r0é a esté dit celuy |...] qui est magnanime et de grand effort, et en
prodiesse vn demidien.!

,Held‘ oder ,Heros® — kaum eine andere Titulierung einer Person erhielt im Laufe
der Geschichte eine solche Vielzahl an Interpretationsmoglichkeiten, Umschrei-
bungen, Umdeutungen und Aktualisierungen. Als Ausgangspunkt der Debatte
und Orientierung fur die grundsitzliche semantische Prigung des Begriffs ,He-
ros‘ gelten das antike Griechenland und in besonderem Mafle die homerischen
Epen.? In diesen erscheint der Held als ,superhuman or semidivine being®,? Be-
schiitzer zumindest eines Teils der Menschheit, welcher mit grofien, in Bezug auf
Homer meist kriegerischen Tugenden gesegnet ist.* Fungiert dies auch bis heute
meist als Grundlage der Konzeption des Heroischen, so bildeten sich im Laufe
der Zeit weitere zahlreiche Interpretationen und Weiterentwicklungen der Defini-
tion des Helden, welche durch ihr Verhaftetsein in ihrer jeweiligen Entstehungs-
zeit nur selten zu der identischen Deutung des Heros innerhalb differenter kultu-
reller Gegebenheiten fithrt. Dies liegt nicht zuletzt daran, dass Helden als ezkon
bestimmter, ihnen im jeweiligen gesellschaftlichen Rahmen zugeschriebener Ver-
haltensweisen auftreten. Somit dienen sie als Knotenpunkte und Verhandlungs-
objekte fiir normative und moralische Uberlegungen sowie als Verhaltensmuster,

1 Held oder Heros [...] ist einer derjenigen, die — obwohl sie Menschen waren — durch ihre

groflen Taten und Tugenden bei ihren Volkern einen solch grofen Ruhm erlangten, dass
sie als wiirdig angesehen wurden, nach ihrem Tod als Gotter verehrt zu werden. Die anti-
ken Volker liefen sie von einem unsterblichen Vater und einer sterblichen Mutter oder
von einem sterblichen Vater und einer unsterblichen Mutter abstammen. Derjenige wurde
ein Heros genannt, der grofmiitig ist und keine Mithen scheut, und in seiner Tugend ein
Halbgott®, in: Jean Nicot: Thrésor de la langue francoyse tant ancienne que moderne, Pa-
ris 1606, S. 335.

2 Vgl. Morton W. Bloomfield: The Problem of the Hero in the Later Medieval Period, in:
Norman T. Burns / Christopher J. Reagan (Hg.): Concepts of the Hero in the Middle Ages
and the Renaissance. Papers of the Fourth and Fifth Annual Conferences of the Center for
Medieval and Early Renaissance Studies, State University of New York at Binghamton, 2-3
May 1970, 1-2 May 1971, Albany 1975, S. 27-48, hier: S. 27-28.

Ebd.
4 Vgl. ebd.

- am 13.01.2026, 06:55:17. -


https://doi.org/10.5771/9783956504051-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Rollenbild und Vergleichspunkt im positiven wie im negativen Sinne.’ Dafur
werden der Held und jene Werte, die er verkorpert, in die jeweilige zeitgends-
sische Situation hineinprojiziert und an aktueller Moral und gesellschaftlichen
Normen gemessen.® Da sich diese aber bekanntlich in stetigem Wandel befinden,
kann auch der Held als Inkorporation der mit diesem Wandel verbundenen Dis-
kussionen nur durch entsprechende Wandelbarkeit und Unschirfe seiner jeweili-
gen Heroisierung eine entsprechende Aktualitit behalten.” Daher erscheint es
wenig verwunderlich, wenn Helden nicht nur als Helden im Sinne der home-
rischen Epen auftreten, sondern ebenso negative Umdeutungen, ja bis hin zu ei-
ner Lesart als der sogenannte Anti-Held zulassen, ohne ihren grundsitzlichen
Status als auflergewohnliche Personlichkeit beziehungsweise die Bezeichnung
,Heros‘ einzubiiflen; eine Beobachtung, die in besonderem Mafle auf Alexander
den Grof3en zutrifft, wie noch zu zeigen sein wird.

Eine herausragende Stellung nimmt die Diskussion um die Interpretation des
Heroischen in der Zeit des Ubergangs zwischen Spitmittelalter und Renaissance
ein. Hierbei treffen — gerade im Hinblick auf die verstirkte Beschiftigung mit der
Antike — den homerischen Epen entnommene Parameter, wie dies etwa die be-
reits angefiihrte Definition des franzdsischen Lexikographen Jean Nicot in seiner
1606 posthum verdffentlichten Enzyklopddie nahelegt,® auf gewachsene hofische
Traditionen der Deutung und Instrumentalisierung von Helden im Mittelalter.
Das 15. Jahrhundert brachte dabei eine Gemengelage zwischen deutlich vonei-
nander abweichenden Heroenbildern hervor, wobei die Forschung einen signifi-
kanten Wandel der Konzeption des Helden herausgearbeitet hat. So ist an den
Hofen des Spitmittelalters der makellose, ideale und ritterliche Held anzutreffen,
der iiber jegliche Kritik und simtliches Misstrauen gegeniiber seinem Status als

5 Vgl. etwa Franke / Welzel: Bildsozialisation, S. 82-84; Glynnis M. Cropp: The Exemplary
Figure of Alexander the Great in the Works of Eustache Deschamps and Christine de Pi-
zan, in: Angus J. Kennedy / Rosalind Brown-Grant (Hg.): Contexts and Continuities. Pro-
ceedings of the IVth International Conference on Christine de Pizan (Glasgow 21-27 July
2000), Bd. 1, Glasgow 2002, S.301-313, hier: S.302; Tania van Hemelryck: Les figures
exemplaires au secours du héros bourguignon. Exemples de chroniqueurs, in: Jean-Marie
Cauchies u. a. (Hg.): Le héros bourguignon. Histoire et épopée, rencontres d’Edimbourg-
Glasgow (28 septembre au 1€ octobre 2000) (Publication du Centre Européen d’Etudes
Bourguignonnes [XIVe-XVI¢ s.] 41), Neuchétel 2001, S. 39-51, hier: S. 42.

6 Vgl. Deuchler: Heldenkult, S. 15.

Vgl. Ralf von den Hoff u. a.: Das Heroische in der neueren kulturhistorischen Forschung.

Ein kritischer Bericht, in: H-Soz-Kult 2015, <www.hsozkult.de/literaturereview/id/for

schungsberichte-2216> (zuletzt gepriift am: 20.09.2017).

Laut Héléne Nais handelt es sich hierbei um die erste Erwdhnung des franzosischen Wor-

tes anstelle des lateinischen ,Heros®, siche Héléne Nais: Héros et prince. Charles le Témé-

raire?, in: Cing-Centiéme anniversaire de la bataille de Nancy (1477). Actes du colloque
organisée par I'Institute de Recherche Régionale en Sciences Sociales, Humaines et Eco-
nomiques de "Université de Nancy II (Nancy, 22-24 sept. 1977) (Annales de I’est, Mémoi-
res 62), Nancy 1979, S. 127-134, hier: S. 129, siche die weiteren Uberlegungen hinsichtlich
der Nutzung jenes Begriffs im franzosischen Sprachraum des Spitmittelalters, vor allem
S.127-132.

20

- am 13.01.2026, 06:55:17. -


https://doi.org/10.5771/9783956504051-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Heros erhaben zu sein scheint.? Er bewegt sich vielmehr im Rahmen der von
Jean Nicot vorgeschlagenen Definition — ein Mann von ,bauts faits et proiiefSes”.1?
Die Forschung jedoch notiert fiir die Zeit seit dem 14. Jahrhundert vielmehr ei-
nen ,retreat from heroism®,!! ausgelost durch eine wachsende Subjektivitit und
damit auch eines Misstrauens gegeniiber des traditionellen Heros, welche der
yPluralisierung und Proliferation des Heroischen“12 in der Renaissance voraus-
ging. Die Renaissance feiert die Geburt eines deutlich komplexeren Helden, der
sich seine Gottdhnlichkeit erst erkimpfen muss und eine entschieden vielfiltigere
Personlichkeit aufweist. Zudem werden dem neuen Heroenbild deutlich mensch-
lichere Zuge zugeschrieben, da die Auflergewohnlichkeit eines Helden nicht
mehr an ein bestimmtes Gebiet wie das der Kriegskunst gebunden ist. Herausra-
gende Fihigkeiten in Politik, Religion, Kunst oder Wissenschaft wurden als hel-
denhaft eingestuft, die keine grundsitzliche Ubermenschlichkeit voraussetzen.!3
Dieser Wandel sei aber — so die generelle Annahme der Forschung - erst durch
die Abstandnahme von den antiken Heldenmodellen sowie den mittelalterlichen
Heroenentwiirfen moglich geworden, was meist eher Anti-Helden als vorbildhaf-
te Figuren hervorgebracht habe.!4

In den spitmittelalterlichen Quellen, die den grofleren Rahmen der Rezeption
Alexanders im Burgund des 15. Jahrhunderts ausmachen, finden sich aber hin-
sichtlich der Bewertung Alexanders bereits im Verlauf des Mittelalters mehr als
nur eine Heroisierungstendenz. Schon seit der Antike galt Alexander als tiberaus
o multifaceted character!> und daher als duflerst ambivalent beurteilte und viel-
filtig einsetzbare Figur, was nicht zuletzt die besondere Faszination an dem anti-
ken Helden erklirt.’6 So etablierten sich bald parallel sowohl eine iiberwiegend

Vgl. etwa Rosalind Brown-Grant: Commemorating the Chivalric Hero. Text, Image, Vio-
lence, and Memory in the Livre des faits de messire Jacques de Lalaing, in: Noah D.
Guynn / Zrinka Stahuljak (Hg.): Violence and the Writing of History in the Medieval

Francophone World, Woodbridge 2013, S. 169-186; siche dazu gleichfalls von den Hoff

u. a.: Das Heroische, S. 32.

10 Nijcot: Thrésor, S. 335.

11 Achim Aurnhammer / Manfred Pfister: Vorwort, in: Achim Aurnhammer / Manfred Pfister
(Hg.): Heroen und Heroisierungen in der Renaissance (Wolfenbiitteler Abhandlungen zur

" Renaissanceforschung 28), Wiesbaden 2013, S. 5-12, hier: S. 12.

Ebd.

13 Vgl. Manfred Pfister: Zur Einfithrung. Helden-Figurationen der Renaissance, in: Achim
Aurnhammer / Manfred Pfister (Hg.): Heroen und Heroisierungen in der Renaissance
(Wolfenbiitteler Abhandlungen zur Renaissanceforschung 28), Wiesbaden 2013, S. 13-26,
hier: S. 22-23.

14 Vgl. etwa Bloomfield: Problem, S. 32, S. 41.

15 Catherine Léglu: The Child of Babylon and the Problem of Paternity in Medieval French

Alexander Romances, in: Reading Medieval Studies 39, 2013, S. 81-96, hier: S. 81.

Vgl. Laurence Harf-Lancner: Alexandre et ’occident médiéval, in: Laurence Harf-Lancner

u. a. (Hg.): Alexandre le Grand dans les littératures occidentales et proche-orientales. Actes

du Colloque de Paris, 27-29 novembre 1999 (Littérales Hors Série), Nanterre 1999, S. 15—

19, hier: S. 16.

16

21

- am 13.01.2026, 06:55:17. -


https://doi.org/10.5771/9783956504051-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

positive Darstellung Alexanders, als auch eine kritische Sicht — von Pierre Vidal-
Naquet als ,légende rose” und ,légende noire“!” bezeichnet. Grund dafiir war
auch die schwierige Quellenbasis zur Biographie des makedonischen Herrschers.
Die bereits zu Lebzeiten Alexanders entstandene Tradition der Vulgata, in der Ta-
ten und Person des Eroberers mythisch aufgeladen wurden, eroffnete eine Viel-
zahl von Deutungsmoglichkeiten.!8 Die Uberquerung des Hellesponts nach der
Unterwerfung Griechenlands, der Zug durch Asia Minor und Syrien nach Agyp-
ten sowie die Siege Uiber den persischen Konig Dareios III. und den indischen
Herrscher Poros innerhalb kiirzester Zeit, dazu in sehr jungem Alter und unter
zunichst widrigsten Umstinden, muteten bereits zu seinen Lebzeiten geradezu
legendar und tibermenschlich an. Wenig verwunderlich erscheint daher, dass sehr
schnell ins Ubernatiirliche tendierende Motive entstanden, darunter Begegnun-
gen Alexanders mit wundersamen Wesenheiten wie mit dem dimonenhaften
Pferd Bukephalos, seltsame Phinomene wie die Quelle der ewigen Jugend oder
die Orakelbiume der Sonne und des Mondes sowie geographische Wunder wie
das irdische Paradies, welche zur Grundlage der Verarbeitung des Alexanderstof-
fes im Mittelalter wurden.!®

Firr die mittelalterliche volkssprachliche Alexanderliteratur sind dabei einerseits
die biblische Uberlieferung und die tendenziell eher kritisch ausfallende Beurtei-
lung Alexanders,?? andererseits die hdufig ebenso negativ wertenden exempla anti-
ker Autoren relevant.?! Einen besonderen Stellenwert genossen bei den mittel-
alterlichen Autoren vor allem die lateinischen Ubersetzungen aus dem 4. und 10.
Jahrhundert?? einer spatantiken griechischen Bearbeitung des mythisch aufgelade-
nen und eher positiv argumentierenden Stoffes.?? Dieses griechische Werk, dessen
Autor von der Forschung meist als Pseudo-Kallisthenes bezeichnet wird, 24 basiert
wiederum auf einer verlorenen Alexanderbiographie sowie einer Vielzahl von fik-
tionalen Schriften, darunter vor allem Alexander zugeschriebene Briefe sowie
miindliche Traditionen. Andere griechische Werke hingegen traten dabei deutlich

17 Pierre Vidal-Naquet: Les Alexandres, in: Chantal Grell / Christian Michel: Lécole des
princes ou Alexandre disgracié. Essai sur la mythologie monarchique de la France absolu-
tiste (Nouveaux confluents), Paris 1988, S. 7-33, hier: S. 17.

18 Vel. dazu etwa Alexander Demandt: Alexander der Grofle. Leben und Legende, Miinchen

2013, S. 7-8.

Vgl. Markus Stock: The Medieval Alexander. Transcultural Ambivalences, in: Markus

Stock (Hg.): Alexander the Great in the Middle Ages. Transcultural Perspectives, Toronto

u. a. 2016, S. 3-12, hier: S. 3.

20 Vgl. etwa 1. Makk 1: 1-10.

21 Vgl. Harf-Lancner: Alexandre, S. 16; zur Gattung der exempla siehe etwa die nach wie vor

maflgebliche Definition von Claude Bremond u. a.: I’,Exemplum®, Turnhout 1982, hier

insbesondere S. 36-38.

Der genaue Zeitpunkt der Entstehung der griechischen Fassung gilt in der Forschung je-

doch als stark umstritten, vgl. dazu etwa Stoneman: Sources, S. 2-3.

23 Vgl. Engels: Alexander, S. 15; Harf-Lancner: Alexandre, S. 16.

24 Vgl. Engels: Alexander, S. 16.

19

22

22

- am 13.01.2026, 06:55:17. -


https://doi.org/10.5771/9783956504051-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

in den Hintergrund und fanden wie etwa Plutarch oder Quintus Curtius erst wie-
der ab dem 15. Jahrhundert eine intensivere Beachtung und Neubewertung.??

Auf Basis des bereits vieldeutigen Quellenmaterials formierte sich eine erfolg-
reiche vernakularsprachige Tradition der Alexanderliteratur im franzosischen
Sprachraum.?¢ Diese fand schnell in ganz Europa Verbreitung und wurde sowohl
in poetische wie romanhafte Werke umgesetzt. Dabei wurden die bereits in der
Antike angelegten ,légende rose“ und ,légende noire“ bis ins spite Mittelalter
fortgesetzt. Die positive Deutung der bereits geschilderten ,hauts faits“ Alexand-
ers wurde im Spitmittelalter hdufig durch das Lob seiner sonstigen Eigenschaften
in der Perspektive des hofischen Lebens im spaten Mittelalter, seiner ,prodiefSes”,
erginzt, welche Georg Scheibelreiter im Hinblick auf den spatmittelalterlichen
ritterlichen Tugendkanon mit ,Tapferkeit, Mut, Ausdauer, harte Selbstdisziplin
und tiberragende Kampfkraft“?” tibersetzt. So wird Alexander zu Beginn des 15.
Jahrhunderts nicht nur wie von der franzosischen Schriftstellerin und Philoso-
phin Christine de Pizan als /e grant empereur qui conquist/ Le monde et a lespee acqu-
75728 und als kluger Stratege gepriesen.?’ Vielmehr wird er vielfach neben seiner
wprowesse” auch fur ,bis 3ingpe, and his hardynesse und durch die Hervorhebung
seiner ,gentrise, and his curteisie>® als Ritter stilisiert, wie dies der anonyme mittel-
englische Dichter Kyng Alisaunder zu Beginn des 14. Jahrhundert tut.3! So betont
etwa die auf mittelenglisch im 14. Jahrhundert verfasste Confessio Amantis John
Gowers, Alexander sei ,,the worthieste of alle kiththe/ Which evere was tofore or siththe/
Of conqueste and chivalerie“3? Teil dieser Charakterisierung Alexanders ist hiufig
ferner die Betonung seiner auflerordentlichen Grofiziigigkeit, so dass sich in der

25 Vgl. Catherine Gaullier-Bougassas (Hg.): La fascination pour Alexandre le Grand dans les
littératures européennes (XI-XVI® siécle). Réinventions d’un mythe, Bd. 1, Turnhout
2014, S. 203.

Catherine Gaullier-Bougassas erklirt die zahlreichen Ubertragungen der franzésischen
Alexanderwerke unter anderem dadurch, dass Franzosisch als erste Vernakularsprache von
den europiischen Eliten geteilt wurde, sieche Gaullier-Bougassas (Hg.): Fascination, Bd. 3,
S. 1717, S. 1741.

Georg Scheibelreiter: Hofisches Geschichtsverstindnis. Neuf Preux und Neuf Preuses als
Sinnbilder adeliger Weltsicht, in: Mitteilungen des Instituts fiir Osterreichische Geschichts-
forschung 114, 2006, S. 251-288, hier: S. 258.

»der grofle Herrscher, der/ die Welt eroberte und durch das Schwert gewann®, in: Christine
de Pizan: Le livre de la mutacion de fortune, hrsg. v. Suzanne Solente, Bd. 2, Paris 1959, V.
3538-3540.

29 Vgl. Deuchler: Heldenkult, S. 18.

30 seine Jugend und seinen Wagemut*, ,koniglichen Abkunft sowie seinem hofischen Habi-
tus®, Geoffrey V. Smithers (Hg.): Kyng Alisaunder, Bd. 1. Text, London 1952, V. 7878-
7880.

Vgl. Laurence Harf-Lancner: Medieval French Alexander Romances, in: David Zuwiyya
(Hg.): A Companion to Alexander the Great in the Middle Ages (Brill’s Companions to
the Christian Tradition 29), Leiden/Boston 2011, S. 201-229, hier: S. 216-219.

»der beste aller Mianner/ den es jemals zuvor und danach gab/ in der Eroberung und der
Ritterlichkeit®, in: John Gower: Confessio amantis, hrsg. v. Russell A. Peck (Rinehart Edi-
tions 133), New York 1968, V. VI, 2087-2090.

26

27

28

31

32

23

- am 13.01.2026, 06:55:17. -


https://doi.org/10.5771/9783956504051-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

epischen und in der romanhaften Literatur large comme Alixandre, groflziigig wie
Alexander, als feststehende Wendung etablierte.33 Akzentuiert auch das altspani-
sche Libro de Alixandre aus dem 13. Jahrhundert die Ritterlichkeit Alexanders,
sthesoro de proeza® und ,guerrero natural*3* so deutet dieses gleichfalls auf die viel-
fach angefiihrte Weisheit des Makedonen durch seine Erziehung durch Aristote-
les sowie auf den daraus entstandenen unstillbaren Wissensdurst hin.3> Durch
diesen sei Alexander an die Grenzen des Menschenmdglichen gegangen, um zu
wissen, el sol do nage, el Nilo 6nde mana“3® oder um die geheimnisvollen Antipo-
den auf der anderen Seite des Meeres zu finden.3” Nicht selten findet sich ferner
die Behandlung Alexanders als Teil des christlichen Heilsplans, wobei die Inter-
pretationen, ausgehend von den jiidischen und christlichen Alexanderdarstellun-
gen, stark variieren. So wird dessen Herrschaft als eines der vier groflen Weltrei-
che angesehen und spielte damit eine entscheidende Rolle in der Theorie der
translatio imperii, der Ubertragung des Romischen Reiches auf die frinkischen
Konige und Kaiser.3® Teilweise tritt der Makedone als Verkiinder des christlichen
Glaubens oder als der Ausfithrer gottlichen Willens auf, indem ihm durch den
christlichen Gott versprochen wird, er wolle Alexanders ,beer laytten vnd fueren
ond will dier vnder than machen alle landt“.3° Auch bestraft der Makedone etwa die
in der Bibel den Inbegriff des Unglaubens verkorpernden Volker Gog und Ma-
20g.% In diesem Kontext findet sich nicht selten eine antike Prifiguration Ale-
xanders als Kreuzritter,*! die an seine erfolgreiche Eroberung des Orients an-
kniipft.#2 Zudem werden die Eroberungen Alexanders oft deutlich weiter in den

3 Vgl Cropp: Figure, S. 307-308.

4 ,Schatz an ritterlicher Tugend®, ,,semer Natur nach ein Kimpfer”, Gonzalo de Berceo: El

libro de Alixandre (Biblioteca romdnica hispanica. IV, Textos 13), hrsg. v. Dana A. Nelson,

Madrid 1979, Str. 1557, Str. 2184.

So wird Alexander etwa als ,sabidor e letrado”, gelehrt und belesen, sowie als Besitzer eines

warca de sapiena”, Wissensschatzes, beschrieben, ebd., Str. 1557, Str. 2160; vgl. dazu David

Zuwiyya: The Alexander Tradition in Spain, in: David Zuwiyya (Hg.): A Companion to

Alexander the Great in the Middle Ages (Brill’s Companions to the Christian Tradition

29), Leiden/Boston 2011, S. 231-253, hier: S. 236-237.

36 wo die Sonne geboren wird, wohin der Nil flief3t“, de Berceo: Libro, Str. 2269-2270.

37 Vgl. ebd.

38 Vgl. Danielle Buschinger: Die Literatur am burgundischen Hof und ihre Ausstrahlung auf

das Reich, in: Sieglinde Hartmann / Robert Steinke (Hg.): Kaiser Maximilian I. (1459-

1519) und die Hofkultur seiner Zeit (Jahrbuch der Oswald-von-Wolkenstein-Gesellschaft

17), Wiesbaden 2009, S. 335-347, hier: S. 295; Stock: Alexander, S. 7-8.

Johannes Hartlieb: Die histori von dem groflen Alexander, hrsg. v. Reinhard Pawis (Miin-

chener Texte und Untersuchungen zur deutschen Literatur des Mittelalters 97), Minchen

1991, Kap. LXXIIII, 2023-2024.

40 Vgl. etwa Gen 10: 2; Offb 10: 8; zu den verschiedenen Interpretationen siche Engels: Ale-
xander, S. 19-20.

41 Vgl. Cropp: Figure, S. 306; Deuchler: Heldenkult, S. 23.

42 Die Faszination am den Zeitgenossen grofitenteils unbekannten Orient etablierte eine ge-
radezu enzyklopidische Lesart der Eroberungen Alexanders. Diese dienten als mafigeb-
liche Quelle fiir die Wahrnehmung der dufleren Rinder der bekannten Welt und brachte

35

39

24

- am 13.01.2026, 06:55:17. -


https://doi.org/10.5771/9783956504051-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Okzident verlegt. So behauptet die Reimchronik des franzdsischen Komponisten
und Dichters Guillaume de Machaut aus dem 14. Jahrhundert, Alexander ,,conqu-
ist Angleterre et Flandres“.#> Dies bot nicht zuletzt die Moglichkeit, den Helden in
die Reihe der ruhmreichen Vorginger beziehungsweise Vorfahren eines europii-
schen Herrschers zu Legitimationszwecken einzugliedern;* eine Praxis, welche
sich vor allem im 15. Jahrhundert wiederfindet.®

Im Gegensatz zu den antiken Vorbildern, in denen der Heros optisch der pro-
fan menschlichen Sphire entriickt und zu einem hybriden Charakter, halb
Mensch, halb Tier, stilisiert wird, erfolgt keine entsprechende Ubernahme jener
Alexanderdarstellung in die mittelalterlichen Texte. In ilteren Texten wird erldu-
tert, er habe nicht seinen Eltern geglichen, sondern sei ,d’un type particulier de
beanté* gewesen, wobel er jedoch ,/le chevelure d’un lion et les yeux vairons, le droit
noir et le gauche bleu vert, des dents pointues comme celles d’un serpent“*® hatte. In den
romanhaften Biographien findet sich dagegen keine derartige Beschreibung, eine
Angleichung Alexanders an etablierte Heldendarstellungen, in denen der Held
als von ebenmif3iger Statur, blond und rotwangig beschrieben wird, ist in der Li-
teratur nur selten anzutreffen.’’” Dagegen werden diese Attribute von der bild-
lichen Darstellung Alexanders umso hiufiger aufgegriffen, welche seit Beginn des
14. Jahrhunderts durch die Aufnahme des Makedonen in den Heroenkanon der
Neuf Preux eine bedeutende Prisenz in kinstlerischen Objekten erhielt. Diese
Zusammenstellung von neun besonders herausragenden Helden der Geschichte,
welche sich durch ritterliche Tugenden und durch ihre Taten auf dem Schlacht-
feld auszeichnen,* fand Ausdruck innerhalb des um 1312 verfassten Heldenepos
Les Voeux du Paon des franzosischen Autors Jacques de Longuyon.*” In diesem

gar einen eigenen Literaturzweig hervor, der die Person Alexanders jedoch kaum noch

berticksichtigt, vgl. etwa Harf-Lancner: Alexander, S. 219-223.

»eroberte England und Flandern®, Guillaume de Machaut: La Prise d’Alexandrie ou chro-

nique du roi Pierre I. de Lusignan, hrsg. v. Louis De Mas Latrie (Publications de la Société

de I’Orient Latin. Série historique 1), Genf 1877, V. 48.

Zu der Legitimation durch die Aufwertung der Genealogie eines Herrscherhauses in Form

von beriihmten Vorgingern bzw. Vorfahren siehe die Darstellung von Gert Melville: Vor-

fahren und Vorginger. Spitmittelalterliche Genealogien als dynastische Legitimation zur

Herrschaft, in: Peter-Johannes Schuler (Hg.): Die Familie als sozialer und historischer Ver-

band. Untersuchungen zum Spitmittelalter und zur frithen Neuzeit, Sigmaringen 1987,

S.203-309, hier insbesondere: S. 217-220.

45 Vgl. Gaullier-Bougassas (Hg.): Fascination, Bd. 1, S. 318.

46 _von besonderer Schénheit®, ,die Haare eines Lowen und verschiedenfarbige Augen, das

rechte schwarz und das linke blaugriin, spitze Zihne wie eine Schlange®, Pseudo-

Kallisthenes: Le Roman d’Alexandre. La vie et les hauts faits d’Alexandre de Macédonie,

hrsg. v. Gilles Bounoure / Blandine Serret, Paris 1992, Abschn. 13, 3, S. 12.

Vgl. Maud Pérez-Simon: Alexandre le Grand. Métamorphoses d’un portrait, in: Maria Co-

lombo Timelli (Hg.): Moyen Age, livres & patrimonies. Liber amicorum Danielle Quéruel,

Reims 2012, S. 185-208, hier: S. 195-196.

48 Vgl. Horst Schroeder: Der Topos der Nine Worthies in Literatur und bildender Kunst,
Gottingen 1971, S. 48-50; Scheibelreiter: Geschichtsverstindnis, S. 259.

49 Vgl. Deuchler: Heldenkult, S. 18.

43

44

47

25

- am 13.01.2026, 06:55:17. -


https://doi.org/10.5771/9783956504051-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

treten jeweils drei Helden der drei glaubensgeschichtlichen Epochen in eschato-
logischer Reihenfolge auf - die drei Heiden Alexander, Julius Caesar und Hektor
von Troja, die judischen Heroen Judas Makkabius, David und der Prophet Josua
sowie die christlichen Helden Konig Artus, Karl der Grofle und Gottfried von
Bouillon.?® Griff Jacques de Longuyon damit zumindest teilweise auf bekannte
Modelle zuriick,’! entwickelte der Heldenkanon erst im Verlauf des Spitmittel-
alters eine Uiberaus grofe Strahlkraft. So findet sich seit dem 14. Jahrhundert kei-
ne Thematik, die in Europa hiufiger in Kunst und Literatur entfaltet worden
wire.’? Prigend fiir die Ikonographie Alexanders ist dabei nicht nur die Anglei-
chung der Darstellung an das bereits beschriebene ritterliche Heldenideal sowie
die Abbildung des Makedonen in zeitgenossischer Kleidung mit teilweise antiki-
sierenden Attributen,® sondern auch die Zuweisung eines Wappens, wobei dies
am hiufigsten einen Lowen auf einem Stuhl mit emporgerichteter Hellebarde,
meist golden in rot oder rot in gold zeigte.”* Durch seine besondere Prisenz in
Text und Bild im Kontext der Neuf Preux fand Alexander nicht zuletzt Eingang in
die Herrschaftskommunikation zahlreicher europiischer Fiirsten. Besonders die
Begriifung eines Herrschers durch die neun Helden, etwa im Rahmen des feierli-
chen Einzugs einer joyeuse entrée, galt als besondere Ehrbezeugung, da die Helden
als ,verpflichtende Vorbilder, aber auch als eine Art Vorfahren des Empfange-
nen“> angesehen wurden. Erstmals erwihnt 1336 in Arras, breitete sich diese
Praxis an zahlreichen Hofen Europas aus.’® Ebenso gibt es am burgundischen
Hof entsprechende Hinweise auf eine solche Nutzung des Heldenkanons: Karl
der Kithne wurde etwa bei seinem Einzug in Douai am 15. Mai 1472 durch die
Heroen empfangen.’’ Philipp der Gute durchquert in dem 1467 ihm zu Ehren
verfassten Le Throsne d’Honneur des am Hofe Karls des Kiithnen titigen Historio-

50 Vgl. Anne Salamon: Alexandre le Grand dans les compilations des Neuf Preux en France

au XV¢ siecle, in: Catherine Gaullier-Bougassas (Hg.): Lhistoriographie médiévale
d’Alexandre le Grand (Alexander redivivus 1), Turnhout 2011, S. 195-213, hier: S. 198.
51 Vgl. Schroeder: Topos, S. 54.
52 Vgl. David J. A. Ross: Alexander historiatus. A Guide to Medieval Illustrated Alexander Li-
terature (Atheniums Monografien Altertumswissenschaften 186), Frankfurt am Main 1988,
S. 124.
Vgl. Maud Pérez-Simon: Mise en scéne du corps et discours politique dans un manuscrit
du ,Roman d’Alexandre en prose® du XV¢ siecle, in: Laurence Harf-Lancner u. a. (Hg.):
Conter de Troie et d’Alexandre. Pour Emmanuéle Baumgartner (Collection du Centre
d’études du Moyen Age de Paris 3;5), Paris 2006, S.271-289, hier: S.272; Pérez-Simon:
Alexandre, S. 195-196.
Laut Horst Schroeder wurde jene Ikonographie gewihlt, um auf die herausragende Stirke,
Kampfentschlossenheit, Alexanders Edelmut und seine koénigliche Abkunft hinzuweisen,
vgl. Schroeder: Topos, S. 225-230.
55 Scheibelreiter: Geschichtsverstindnis, S. 281.
56 Vgl. ebd.
57 Vgl. Noél Pollet: Relation officielle de la joyeuse entrée de Charles le Téméraire, in: Sou-
venirs de la Flandre Wallonne. Recherches historiques et choix de documents relatifs a
Douai et a la province 6, 1886, S. 166-173, hier: S. 168-169.

53

54

26

- am 13.01.2026, 06:55:17. -


https://doi.org/10.5771/9783956504051-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

graphen Jean Molinet ,noeuf cieux, ou estoient noeuf dames, noeuf preux et noeuf lettres
d’or, qui, coeullies ensemble, faisoient Philippus®.>® Im Vergleich zur Nutzung Alexan-
ders als einzelne Referenzfigur traten die Newuf Preux jedoch deutlich in den Hin-
tergrund.>®

Gegeniiber der positiven Darstellung der ,hauts faits et prodiefSes Alexanders er-
wies sich fur die Autoren seit der Antike der von Jean Nicot angefiihrte dritte
Aspekt eines Helden - die Charakterisierung als ,,demidien“®® — als deutlich pro-
blematischer. Betrieb Alexander noch zu seinen Lebzeiten aktiv die Divinisierung
und Inszenierung seiner Person als Sohn des Gottes Jupiter-Ammon,®! so finden
sich bereits in den antiken Berichten Vermutungen, Alexander sei nicht einmal
der Sohn Philipps von Makedonien gewesen.®? So wird die Figur des dgyptischen
Herrschers Nectanebus, der nach seiner Flucht am makedonischen Hof als Ma-
gier und Sterndeuter titig gewesen sei, zunehmend als moglicher Vater Alexan-
ders gehandelt.®3 Die Divergenz der Darstellungen fufit auf den mangelhaften An-
gaben zur Kindheit Alexanders in den Quellen, die den Zeitgenossen vorlagen.®
Diese Debatte wurde in den mittelalterlichen Alexanderdarstellungen und vor al-
lem in den Bearbeitungen des Pseudo-Kallisthenes fortgefithrt, wobei von einer
Intensivierung der Problematik gesprochen werden kann. Wurde in der Antike
eine gottliche Abkunft oder die Herkunft von einem gottergleichen Pharao sogar
duflerst positiv bewertet, so trat dies im Mittelalter, als es um die Frage der Legi-
timitdt Alexanders als Nachfolger Philipps von Makedonien ging, zunehmend in
den Hintergrund.®> Im Gegensatz zu der Schilderung bei Thomas de Kent, die

58 neun Himmel, wo neun Damen waren, neun Helden und neun Goldlettern, welche
zusammengelesen Philippus ergaben®, Jean Molinet: Les faictz et dictz, hrsg. v. Noél
Dupire, Bd. 1, Paris 1936, S. 46.

59

Vgl. Blondeau: Conquérant, S. 31.

60 Nicot: Thrésor, S. 335.

61 Vgl. Pérez-Simon: Alexandre, S. 186.

62 Susanne Friede: Alexanders Kindheit in der franzdsischen Zehnsilberfassung und im ,Ro-
man d’Alexandre®. Fille literarischer Nationalisierung® des Alexanderstoffs, in: Jan Colln
u. a. (Hg.): Alexanderdichtungen im Mittelalter. Kulturelle Selbstbestimmung im Kontext
literarischer Beziehungen (Verdffentlichung aus dem Gottinger Sonderforschungsbereich
529 ,Internationalitit Nationaler Literaturen® 1), Goéttingen 2000, S. 82-136, hier: S. 82;
Maud Pérez-Simon: Alexandre’s Education. Wit and War, Alexandre de Paris’ Roman
d’Alexandre (c. 1180), in: Troianalexandrina. Yearbook of Classical Material in Medieval
Literature 11, 2011, S. 57-68, hier: S. 59.

Vgl. etwa Julius Valerius: Res gestae Alexandri magni Macedonis, hrsg. v. Michaela Roselli-
ni (Bibliotheca scriptorum Graecorum et Romanorum Teubneriana), Stuttgart/Leipzig
1993, Teil 1, 30, 1-7.

64 Vgl. Gaullier-Bougassas: Jean, S. 125.

65 Vgl. Sandrine Hériché-Pradeau: La conception d’un héros et sa naissance dans les ,Faicts et
les Conquestes d’Alexandre le Grand“ de Jean Wauquelin et dans ,I’'Histoire d’Alexandre®
de Vasque de Lucene, in: Francoise Barbe u. a. (Hg.): Lhistoire d’Alexandre le Grand dans
les tapisseries au XV¢ siécle. Fortune iconographique dans les tapisseries et les manuscrits
conservés, la tenture d’Alexandre de la collection Doria Pamphilj 2 Génes (Studies in Wes-
tern Tapestry 5), Turnhout 2013, S. 165-179, hier: S. 166.

63

27

- am 13.01.2026, 06:55:17. -


https://doi.org/10.5771/9783956504051-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

eine etwaige Bastardgeburt nicht als unbedingt bedeutsam fiir das Kénigtum an-
sieht,®® macht die Beschreibung der Abstammung Alexanders bei Alexandre de
Paris deutlich, dass fiir seine adlige Ausbildung und damit fur die Regierungs-
fihigkeit Alexanders eine derartige Abkunft unméglich sei.®” Zudem findet sich
eine fortlaufende Diskussion um den Tod Alexanders, welcher den sonstigen
Sprodiefles” als diametral entgegengesetzt erscheint. Ein Held, der durch seine Ver-
biindeten vergiftet wird, scheint wenig heroisch und sorgte daher fiir zahlreiche
Diskussionen. Suchten manche Autoren daher eine Mdoglichkeit, den Tod Ale-
xanders umzudeuten, indem postuliert wurde, dass er nicht durch gewohnliche
Waffen getotet werden konne,%® findet sich nicht selten die entgegengesetzte
Deutung des Gifttodes Alexanders als Konsequenz seiner vielfach an den Tag ge-
legten Hybris. Seine unstillbare Neugierde, gepaart mit der Todstinde der su-
perbia, nicht nur das Land, sondern auch Meer und Himmel einnehmen zu wol-
len, habe letztendlich zu seinem frithzeitigen Ableben gefiithrt.®® Doch bereits
zuvor wurde vielfach auf die Unmaifligkeit und Lasterhaftigkeit des Helden hin-
gewiesen; insbesondere wurden seine Gewaltausbriiche, sein iibermifliger Wein-
genuss und schlieSlich sein Anspruch, als Gott verehrt zu werden, verurteilt.”0
Nicht selten wurde diese Kritik durch die Integration antiker exempla konkreti-
siert; zu den hiufigsten zihlen hierbei die Begegnung Alexanders mit dem See-
riuber Dionides sowie mit dem griechischen Philosophen Diogenes.”! Dionides
wirft dabei dem Makedonen vor, nachdem der Heros ihn als Piraten bezeichnet
hat, sich letztendlich nicht von ithm zu unterscheiden. So lisst etwa der franzosi-
sche Dichter Frangois Villon ihn Mitte des 15. Jahrhunderts fragen: ,,Pour quoy
larron me faiz nommer?/ |...] Se comme toy [Alexander| me peusse armer / Comme toi
empenrenr je fusse“.’”> Diogenes bezichtigt Alexander in der Confessio Amantis der

66 Catherine Gaullier-Bougassas (Hg.): La fascination pour Alexandre le Grand dans les litté-

ratures européennes (XI*-XVI¢ siecle). Réinventions d’un mythe, Bd. 2, Turnhout 2014,

S. 769.

So formuliert der Autor diesbeziiglich ,nature et norreture demainent grant tencon / mais an

loing vaint nature”, ,Natur und Erziehung liegen in groflem Streit / aber auf lange Sicht

siegt die Natur®, Eustache de Kent: The Medieval French Roman d’Alexandre. Le roman

du fuerre de Gadres d’Eustache, hrsg. v. Alfred Foulet / Edward C. Armstrong, Bd. 4, Prin-

ceton 1942, V. 1661-1662.

68 Vgl. Bellon-Méguelle: Mourir, S. 149-150.

69 Vgl. Michael Birmann: ,Sunder dass er zue den Sternen kam, die der Gross Alexander

fand“. Zur Rezeption des Alexanderstoffes in der spatmittelalterlichen Hausbuch-Literatur,

in: Daphnis 30, 2001, S. 1-36, hier: S. 3; Harf-Lancner: Alexander, S. 222-223.

Vgl. Willem P. Gerritsen: Alexander the Great as a Literary Hero and the Medieval Literary

Genres, in: Willem J. Aerts / Joseph M. M. Hermans (Hg.): Alexander the Great in the

Middle Ages. 10 Studies on the Last Days of Alexander in Literary and Historical Writing,

Symposium Interfacultaire Werkgroep Mediaevistiek, Groningen 12-15 October 1977

(Mediaevalia Groningana 1), Nijmegen 1978, S. 296-298, hier: S. 297.

71" Siche hierzu die Aufarbeitung der exempla bei Cary: Alexander, S. 83-85, S. 95-98.

72 Warum lisst du mich als Dieb bezeichnen? [...] Wenn ich mich wie du [Alexander] be-
waffnen konnte / wire ich Herrscher wie du®, Francois Villon: Le testament, in: Louis

67

70

28

- am 13.01.2026, 06:55:17. -


https://doi.org/10.5771/9783956504051-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gier nach den Vergntigungen der Welt, ,which mai noght laste“,”® und seinen Er-
oberungswillen seiner Vernunft vorzuziehen, weshalb Alexanders Wille Siinde
sel.

Die ,légende rose” und die ,légende noire” sind in der mittelalterlichen Litera-
tur somit gleichermaflen anzutreffen, wobei Alexander in beiderlei Hinsicht nach
wie vor als aulergewthnliche Personlichkeit wahrgenommen wird. Somit verliert
er zwar nie den grundsitzlichen Status als Heros, doch lassen sich signifikant un-
terschiedliche Deutungen Alexanders im Verlauf des Spitmittelalters feststellen.
Bereits George Cary kommt dabei zu dem Ergebnis, dass die Konzeption Ale-
xanders als idealer Held hofisch-ritterlicher Konzeption im Kontext der ,légende
rose“ in den vernakularsprachigen Werken in Europa lange Zeit dominierte. Erst
gegen Ende des Spitmittelalters im Kontext der beginnenden Renaissance habe
eine kritischere Sicht auf den Helden zugenommen, welche Alexander wieder
verstirkt im Licht eines sikularen Eroberers statt als christlich verklirten Ritter
wahrgenommen habe.”* Es ldsst sich natirlich einwenden, dass die beiden Sphi-
ren nicht immer klar voneinander zu trennen sind. In einigen Werken stehen po-
sitive wie tendenziell kritische Bewertungen Alexanders nebeneinander.”> So be-
merkt das bereits zitierte Werk Geoffrey Chaucers The Monk’s Tale aus dem 14.
Jahrhundert innerhalb des Lobes auf Alexander geradezu lakonisch ,Save wine
and women, nothing might assuage / His high intent in arms and labour“.”®

Dennoch ist eine verstirkte Diskussion um die Heroisierung Alexanders, die
auch negative Interpretationen zulidsst, erst im Widerstreit der verschiedenen
Heldenmodelle bis hin zu dem der Renaissance typischen ,recul vis-a-vis de
héros“’7 in Verbindung mit der Darstellung des Helden in ,une dimension plus
humaine“’8 anzutreffen. Die herausragende Stellung Burgunds in der Debatte
begriindet sich dabei nicht zuletzt darin, dass dort die hergebrachte kritischere
Darstellung Alexanders mit einem neuen Interesse an den antiken Quellen und

Thuasne (Hg.): Les oeuvres de Francois Villon. Edition critique avec notices et glossaire,
Bd. 1. Texte et introduction, Paris 1923, S. 175-266, hier: V. 140-144.
73 welche nicht von Dauer sein mégen®, vgl. Gower: Confessio, V. 1286-1292.
74 Vgl. Cary: Alexander, S.233-234, S. 241.
75 Vgl. Monika Otter: La figure d’Alexandre le Grand au Moyen Age anglais. Exemplarité et
mémoire historique, in: Catherine Gaullier-Bougassas (Hg.): Lhistoriographie médiévale
d’Alexandre le Grand (Alexander redivivus 1), Turnhout 2011, S.217-232, hier: S.226-
228.
»aufler Wein und Frauen vermag wohl nichts / sein grofles Verlangen nach Waffen und Ta-
ten zu befriedigen®, Benson: Chaucer, V. 1642-1645.
Yvon Lacaze: Le role des traditions dans la genese d’un sentiment national au XV¢ siecle.
La Bourgogne de Philippe le Bon, in: Bibliotheque de Iécole des chartes 129/2, 1971,
S.303-385, hier: S.364; vgl. auch Petra Ehm-Schnocks: Trés invaincu César. Antiken-
rezeption am burgundischen Hof unter Philipp dem Guten und Karl dem Kiihnen, in:
Rudolf Suntrup u. a. (Hg.): The Mediation of Symbol in Late Medieval and Early Modern
Times (Medieval to Early Modern Culture 5), Frankfurt am Main u. a. 2005, S. 275-295,
hier: S. 284.
78 Ebd.

76

77

29

- am 13.01.2026, 06:55:17. -


https://doi.org/10.5771/9783956504051-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

einer deutlich misstrauischeren Haltung gegeniiber den legendenbehafteten Bio-
graphien auf der Grundlage des Pseudo-Kallisthenes zusammentraf.”? Der bisher
recht freie Umgang mit den Informationen zur Alexandergeschichte wich einer
bewussteren Beschiftigung mit der Herkunft des Wissens tiber den Makedonen.
Dabei scheint der Ratschlag des Kammerherrn Philipps des Guten, Ghillebert de
Lannoys, in seinen Enseignements partenels aus dem Jahr 1440 eine Wende in der
Prisentation antiker Stoffe bereits anzudeuten:

Regarde Vallerianus Maximus, Tulle, Lucain, Orose, Saluste, Justin et autres hystoriographes, et tu
trouveras merveilles de telz exemples honnourables et sans nombre.30

Die vormals in zeitlicher Hinsicht diffuse Wahrnehmung der Antike, welche
wundersamen Interpretationen Vorschub leistete, wich einer deutlich konkreteren
Vorstellung eines distinkten, von der eigenen Gegenwart differierenden Alter-
tums.8! Obgleich neuere Darstellungen antiker Stoffe weiterhin Ubernatiirliches
in die jeweilige Berichterstattung einflieen lieffen, so geschah dies nicht in unre-
flektierter Form, denn diese wurden nun als ,fables faintes par hommes ignorans la
nature des choses, non cognoissans tout ce estre faulx et impossible“®? gekennzeichnet.
Vielfach wurde dabei ein geradezu als quellenkritisch zu bezeichnendes Vorgehen
von den Verfassern gewihlt.83 Jene Quellen umfassten dabei fast ausschliefilich
antike Darstellungen einzelner Schriftsteller, die in die gebrduchlichen Vernaku-
larsprachen iibertragen wurden. Defizite in der Tradierung der Texte wurden
durch verwandte Berichte, einerseits der bekannten réomischen Autoren, anderer-
seits durch die Wiederentdeckung griechischer Autoren, behoben.?* Diese ersetz-
ten im zunehmenden Mafle die Autoritit des mittelalterlichen Alexanderromans
und traten als Garanten fiir den Wahrheitsgehalt des Geschilderten, welcher nun
immer wichtiger wurde, auf. So distanziert sich der Autor der Istoire des Neuf
Preux princes et seigneurs Sébastien Mamerot von den Wunderdarstellungen Ale-

79 Vgl. hierzu etwa die Kritik Vasco de Lucenas an den im Mittelalter iiblicherweise benutz-

ten Quellen, Lucena: Faictz, Fol. 2.

»Lese Valerius Maximus, Tullius [Cicero], Lukan, Orosius, Sallust, Justin und andere Ge-
schichtsschreiber, und du wirst wahre Wunder an ehrenhaften und zahllosen Vorbildern
finden®, Charles Potvin (Hg.): Oeuvres de Ghillebert de Lannoy, voyageur, diplomate et
moraliste, Lowen 1878, S. 457.

Vgl. Sandrine Hériché-Pradeau: LAlexandre de Vasque de Lucéne. Lhistoricité en ques-
tion, in: Chrystéle Blondeau / Marie Jacob (Hg.): Lantiquité entre Moyen Age et Renais-
sance. LCantiquité dans les livres produits au nord des Alpes entre 1350 et 1520, Paris 2011,
S. 63-74, hier: S. 66.

»Geschichten, gemacht durch Menschen in Unkenntnis iiber die Natur der Dinge, nicht
wissend, dass dies alles falsch und unmoglich ist, Lucena: Faictz, Fol. 3.

Vgl. etwa die Darstellung der Durchquerung des Pamphylischen Meeres bei Vasco Lucena.
Die darin geschilderte wundersame Teilung des Meeres, die der Literat nach eigener Aussa-
ge einem Bericht Plutarchs sowie einer Komédie des Menander entnimmt, wird zwar wie-
dergegeben, jedoch anhand der Briefe Alexanders an Olympias und Antipater, die nichts
dergleichen behandeln, infrage gestellt, vgl. Lucena: Faictz, Fol. 29".

84 Gaullier-Bougassas (Hg.): Fascination, Bd. 1, S. 203-204.

80

81

82

83

30

- am 13.01.2026, 06:55:17. -


https://doi.org/10.5771/9783956504051-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

xanders und beruft sich dabei auf den romischen Historiker Quintus Curtius,
wqui est le principal et sonverain acteur de l'istoire de Alexandre et sur tous approbez”.3>

Befand sich somit die burgundische Literaturproduktion unter Philipp dem
Guten und Karl dem Kithnen an der Schnittstelle zwischen jenen verschiedenen
Heldenkonzeptionen und zudem im Spannungsfeld der bereits seit der Antike
angelegten ,rosanen“ und ,schwarzen“ Alexanderlegende, so wird im Folgenden
zu fragen sein, welches Heldenbild in der fir die Herzoge konzipierten Werke
vorherrschte und inwiefern diese in die politische Instrumentalisierung Alexan-
ders fortwirkten.

85 der der erste und bedeutendste Schreiber der Geschichte Alexanders und allseits akzep-

tiert ist“, Sébastien Mamerot: LIstoire des Neuf Preux princes et seigneurs, 15. Jahrhundert
(BNF ms. 12598), Fol. 146".

31

- am 13.01.2026, 06:55:17. -


https://doi.org/10.5771/9783956504051-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

- am 13.01.2026, 06:55:17.


https://doi.org/10.5771/9783956504051-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

