
 

5  Fazit 

 

 

 

Betrachtet man die lévinasische Verantwortungskonzeption und damit den 

Appell zur Verantwortungsübernahme für den Anderen, lässt sich die Be-

sonderheit des lévinasischen Denkens erkennen. Lévinas positioniert sich 

weder in „einer verbreiten tendenziellen Einschätzung einer „erbaulichen 

Philosophie, noch präsentiert er sich mit einer Rede von der apriorischen 

Verantwortlichkeit als Moralist“ (Dickmann 1999, S. 101). Die Besonder-

heit des lévinasischen Denkens liegt in seiner Auslegung der ethischen Re-

lation zwischen zwei irreduzibel verwobenen Bereichen der Konkretion in 

der Figur des Selben und der des Anderen.  

Das konkret begegnende Gegenüber erscheint nicht als abstrakte Kate-

gorie von Andersheit, sondern repräsentiert sich als Teil des imperativi-

schen Anspruchs, den sein Antlitz vermittelt. Diese Vorstellung bricht mit 

der Perspektive einer logozentrischen Philosophiegenese. Das lévinasische 

Subjekt versteht sich als einem Anderen gegenüber, den sein intentionales 

Bewusstsein nicht zu fassen vermag und es doch immer wieder versucht. 

Während die Zeit in Lévinas’ Werk eine entscheidende Rolle einnimmt, so 

ist es doch niemals eine diachronische Zeitstruktur, die der Selbe und der 

Andere teilen, vielmehr bleibt der Andere dem Selben trotz seines Sein-für-

den-Anderen stets zeitlich entrückt. Aus dieser zeitlichen Trennung und 

Brechung mit der diachronischen Zeitstruktur, die den Eintritt in eine ethi-

sche Zeitstruktur markiert, realisiert sich eine für Lévinas entscheidende 

ethische Trope: „Wir sind immer zu spät für den Anderen!“ Die Ansprüche, 

die in dem Appell der Verantwortungsübernahme an den Selben ergehen, 

sind älter als die des Selben. Das Zu-spät-Sein des Selben konstituiert sich, 

wenn Lévinas’ Verantwortungskonzept nicht als ethischer Rettungsanker 

für den bereits leidenden Anderen fungiert, sondern seinem Leiden voraus-

https://doi.org/10.14361/9783839442098-006 - am 14.02.2026, 09:55:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


174 | Der Andere als Herausforderung 

eilt und es aufhebt, bevor es in die Realisation eintritt und den Anderen er-

reicht. Diese Aufgabe muss noch dazu, wenn man sehr konsequent mit der 

lévinasischen Formel umzugehen gedenkt, ohne ein Streben nach Anerken-

nung geleistet werden.  

Das verhinderte Leid darf nicht als solches artikuliert und damit in die 

Sphäre der Gegenforderung einbezogen werden, da sich in diesem Fall die 

Asymmetrie des ethischen Verhältnisses zwischen dem Selben und dem 

Anderen auflöst. Wichtig ist an dieser Stelle außerdem der Topos der Aus-

erwähltheit, Lévinas postuliert, dass die Ausgesetztheit dieser konkreten 

Individuen aneinander kein Produkt der Zufälligkeit sei, denn diese Diffe-

renzierung in die Ausgesetztheit und der Appell an die Verantwortung lie-

ßen folgern: Niemand kann mich vertreten in meiner Aufgabe, dem Ande-

ren zu helfen.  

Diese Aufgabe obliegt allein dem Einzelnen, dem konkret gerufenen 

Selben. In der Passivität, in der sich der Selbe in seiner Form der Antwort 

auf den Ruf des Anderen befindet, wird das Recht auf sein Dasein vom An-

deren hinterfragt. Weil die Rechte des Anderen als denen des Selben vor-

gängig gelten, usurpiert der Selbe durch seine Existenz den Platz des Ande-

ren, den er zu Beginn der Verantwortungsrelation an diesen zurückgibt. 

Diese Handlung erfolgt auf nicht-intentionaler Ebene und dient dazu, der 

Forderung des Seins-für-den-Anderen in aller gebotenen Passivität Folge zu 

leisten. Lévinas denkt die Verbindung zwischen dem Selben und der Welt 

als durch die Verbindung mit dem Anderen vermittelt. Der ethische An-

spruch, der im Antlitz des Anderen in die wahrnehmbare Wirklichkeit des 

Selben eintritt, trägt den Verweis auf den Dritten in sich. Der Dritte konsti-

tuiert sich zum einen als Bezugnahme des Selben auf die Welt wie auch als 

Moment eines rechtlichen Ausgleichs und zeigt an, das das dyadische Sein 

für den konkreten Anderen nicht die Erfüllung der lévinasischen Ethik be-

deutet, denn auf den Moment der Selbstaufgabe für den Anderen folgt not-

wendig die Zurückweisung der Ansprüche des Dritten und damit die aus-

gleichende Gerechtigkeit. Im Antlitz begegnet dem Selben mit der Reprä-

sentanz des Dritten eine Ebene der Moralität, die mit der Intentionalität des 

Subjekts bricht und gleichzeitig darauf verweist, dass die geforderte Ver-

antwortungsübernahme in einem unendlichen Sinne zwar vom Selben er-

wartet wird, sich jedoch außerhalb der Möglichkeiten seiner Handlungen 

befindet. Die Ebene des Dritten, die im Antlitz des Anderen auf die An-

sprüche unendlich vieler weiterer Anderer verweist, zeigt, dass die gefor-

https://doi.org/10.14361/9783839442098-006 - am 14.02.2026, 09:55:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Fazit | 175 

derte Gerechtigkeit niemals zu leisten ist, da es sich um eine regulative Idee 

handelt, die versucht, die Ansprüche unterschiedlicher Gruppen Anderer 

auszugleichen und in dieser Form eine Einschränkung der lévinasischen 

Verantwortungskonzeption bedeutet. Dies soll Lévinas folgend jedoch nicht 

bedeuten, dass eine ethische Verantwortungsübernahme, die als der Ge-

rechtigkeit gleich zu verstehen ist, nicht geleistet werden kann, aber über 

die jeweilige Begegnung mit dem Anderen und die konkrete Verantwor-

tungsübernahme einen Weg in eine ethische Zukunft weisen kann. Um in 

diesen Prozess einsteigen zu können, muss der Selbe sein Streben nach 

Macht und seine willkürliche Freiheit aufgeben und in die Freiheit der auf-

erlegten Verantwortung (ethische Verantwortung) wechseln, dies gilt nach 

Lévinas als das wesentlichste Opfer, das der Selbe im Angesicht des Lei-

dens des Anderen erbringen muss. Dies kann in eine moralische Relation 

führen und damit dem menschlichen Vermögen, den Anderen zu töten oder 

ihn zu verletzen, widersprechen. Im Moment der Übernahme der Verant-

wortung für den Anderen realisiert sich für den Selben ein subjektkonstitu-

ierender Prozess, der ihm kurzfristig die Kontrolle über die Geschehnisse 

entzieht. Diese obliegt ab diesem Moment dem Anderen, der im ethischen 

Sinne des Dritten und damit einer Menschheit, die auch den Selben ein-

schließt, handelt. Die lévinasische Verantwortungsethik enthält in dieser 

Differenzierung eine Reihe positiver Ansätze, speziell eine Verschiebung 

der Ethik zugunsten des marginalisierten Anderen betreffend, allerdings 

wirkt die geforderte Moralität auf der Basis des Ausgleichs, der die Folge 

politischen Handelns sein muss, als unzureichend. In diesem Fall wird eine 

Institutionalisierung benötigt, die einen Ausgleich zwischen den differen-

zierten Verantwortlichkeiten schaffen kann, allerdings die Totalität des An-

spruchs schmälert. Um das lévinasische Konzept der Verantwortlichkeit 

anwendbar zu machen und es zu einer Leitlinie der Akzeptanz differenzier-

ter Alteritäten zu entwickeln, benötigt es Engagement und ein Versprechen 

der Verantwortungsübernahme, das vom konkreten Anderen in Bezug auf 

das Sein eines potentiellen Dritten erfolgen kann. Zentral bleibt die Idee, 

dass der Andere, durch seine Andersheit, die in die Sphäre der Wahrnehm-

barkeit physisch eintritt, in seiner Präsenz immer eine Unterbrechung des 

subjektiven Lebenskontextes bedeutet. Er rüttelt wach und ermöglicht eine 

Transformation der Perspektive. Dieses Wachrütteln ist die essentielle Be-

deutsamkeit des Anderen in der sozialen Anwendung der lévinasischen 

Ethik.  

https://doi.org/10.14361/9783839442098-006 - am 14.02.2026, 09:55:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


176 | Der Andere als Herausforderung 

Es ist nicht der Andere, nicht mein Nachbar, der den Diskurs und damit 

schlussendlich mich, das Subjekt, bildet. Es ist vielmehr ein nahezu un-

sichtbares Kollektiv an Vorstellungen, dem das Subjekt seine Freiheit zum 

Zwecke seiner Anerkennbarkeit unterordnet. Ein unendlicher Regress, der 

durch die Wiederholung normkonformer Akte fortwährt. Die dyadische 

Perspektive kommt hinzu, wenn die Theorie Lévinas’ in Betracht gezogen 

wird, in dieser wird die Dimension des Anderen konkretisiert, und er tritt 

aus der gesichtslosen Masse an das Subjekt heran, verbleibt aber zu seinem 

Schutz vor der subjektzentrierten Matrix der gesellschaftlichen Macht, die 

in Form des Subjekts erscheint, entrückt. Fern der Vorstellung von gesell-

schaftlichen Normierungen ist es dem Anderen, dem Opfer, überlassen, 

über das Subjekt und seinen Entstehungsprozess zu bestimmen. Der kon-

kret begegnende Andere, die asymmetrische Beziehung zwischen beiden 

sowie das transzendentale Moment der Unendlichkeit des Anderen geraten 

in den Fokus des theoretischen Konzepts. Mit Hilfe der Anrufung nimmt 

der Andere Kontakt zum entstehenden Subjekt auf und äußert den für die 

Beziehung essentiellsten Imperativ „Du wirst nicht töten“, mit dieser Anru-

fung spricht der Andere ein Verlangen im Subjekt an und negiert dieses 

gleichermaßen, da er sich zur Quelle der Entstehung des Subjekts macht 

und eine Negation seiner Existenz die Auflösung des Subjekts zur Folge 

hätte. Die Reaktion auf die Begegnung mit dem im Antlitz repräsentierten 

Imperativ ist ein Verstehen der Anrufung in der Bereitschaft, in ein Sein-

für-den-Anderen einzutreten und damit der Verantwortung für das Sein der 

unendlichen Alterität nachzukommen, die letztlich auch die Existenz des 

Subjekts umfasst. Aus dem Wunsch nach Anerkennung, die der Andere 

durch die Anrufung zusichert, entsteht ein ethisches Subjekt, das sein Sein 

in das Zeichen des Anderen stellt und diesen als erste Ursache anerkennt. 

Mit der Übernahme der Verantwortlichkeit für diesen konkreten Anderen 

ist die Bereitschaft zur Übernahme der Verantwortung für alle in der un-

endlichen Alterität eingeschlossene Leben verbunden, die das Subjekt nicht 

ablegen kann, wenn es seinen Status behalten will. Wie eine Umsetzung 

dieser imperativischen und unendlichen Verantwortung möglich wäre, 

bleibt in der Terminologie Lévinas’ offen, an dieser Stelle lässt sich unter 

Einbeziehung der politikwissenschaftlichen und soziologischen Schriften 

Judith Butlers eine erweiterte Perspektive der Anwendbarkeit denken.  

Für Butler gilt es, eine Verbindung zwischen der Diskurstheorie Fou-

caults und der Ethik Lévinas’ zu finden. Diese Grundlagen ihrer Theorie 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-006 - am 14.02.2026, 09:55:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Fazit | 177 

führen zu einer Subjektvorstellung, die sie als eine doppelte Bezugnahme 

auf die Andersheit versteht. Zum einen umfasst sie die Bedeutung der insti-

tutionellen Regeln einer Gesellschaft, die auf das Subjekt einwirken und 

durch Reflexion und Aneignung transformiert und hinterfragt werden kön-

nen, zum anderen verweist sie mit Nachdruck auf eine lévinasische Theo-

riebildung, da Foucault die Begegnung mit dem Anderen als konkreten 

Einzelnen nur skizzenhaft charakterisiert. Für Butler wirken beide Funktio-

nen zusammen und beziehen sich aufeinander. Die Anerkennung, die das 

Subjekt zu seiner Konstitution als solches benötigt, ist Produkt einer Ge-

sellschaft, geformt von den Ansichten Einzelner, eine Auseinandersetzung 

mit dem Anderen als konkretem Anderen ist somit unumgänglich. Deutli-

cher wird es an der Positionierung zum Thema Rechenschaft. Diese ist stets 

durch die Existenz des Anderen gekennzeichnet, der das Subjekt auffordert, 

im Rahmen gegebener gesellschaftlicher Normen und Regeln Stellung zu 

seiner Handlung zu beziehen. Ohne den Anderen wäre die Möglichkeit des 

Sich-Erzählens ausgesetzt, und das Subjekt könnte sich nicht ethisch aus-

richten.  

Neben der Verunmöglichung der eigenen Lebensgeschichte kommen 

noch weitere wesentliche Anwendungsperspektiven der lévinasischen Ethik 

in den Werken Judith Butlers zum Tragen. In ihren Konkretionen schließt 

sie zum einen die Kritik Irigarays an der Konzeption eines tradierten Bildes 

der Alterität ein, zum anderen formuliert sie differenzierte Praktiken, wie 

jene, dass das Leben des Anderen grundlegend mit auf ein gesellschaftli-

ches System von Anerkennung und unterstützenden Institutionen angewie-

sen sei. Auch ihre Theorie setzt bei Lévinas’ Ethik an, postuliert den Schutz 

des Anderen allerdings in konkreterer Art und Weise und exemplifiziert die 

Problematik eines Bedürfnisses nach einem stärkeren institutionellen 

Schutz des Anderen durch Gesetze, da diese auch eine Form von Gewalt 

seien und daher nicht zu einer Ethik der Gewaltfreiheit beitragen könnten. 

Butler sieht die Möglichkeit eines potentiellen Ausgleichs und damit einer 

partiellen Rettung des marginalisierten Anderen in seiner Fähigkeit zu öf-

fentlichem Protest und zur Versammlung, in der ihr zu Folge eine Reimpli-

kation des Antlitzes und mit diesem auch der Anspruch des Anderen wieder 

in die Gesellschaft zurückkommen könnten. Sie geht davon aus, dass der 

menschliche Körper als verletzbar und irreduzibel der potentiellen Gewalt-

einwirkung ausgesetzt sei. In dieser Prekarität erscheint die öffentliche Ver-

sammlung als eine Maximierung der Verletzbarkeit, da sich der Mensch in 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-006 - am 14.02.2026, 09:55:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


178 | Der Andere als Herausforderung 

einen öffentlichen Raum begibt und sich seiner Verletzbarkeit unmittelbar 

aussetzt. Für Butler ist genau dies der Schlüssel zum Widerstand: die Ex-

klamation des ethischen Anspruches durch die performative körperliche 

Zusammenkunft auf der Straße oder auch die digitale Versammlung in so-

zialen Netzwerken.  

https://doi.org/10.14361/9783839442098-006 - am 14.02.2026, 09:55:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

