
AUFSATZ

Lukas Potsch

Die Moderne als Weltbürgerkrieg

Zeit- und Geschichtskritik bei Roman Schnur, Reinhart Koselleck, Hanno
Kesting und Nicolaus Sombart

Das Ende des Zweiten Weltkriegs stellte auch für Teile der jungen Intelligenz in den
westdeutschen Gebieten eine Herausforderung dar.1 Die bedingungslose Kapitula-
tion, die Schuld, welche die Alliierten den Deutschen vor Augen geführt hatten,
sowie die sich abzeichnende Teilung des Landes sind nur die wichtigsten Erfahrun-
gen, denen sie sich in irgendeiner Form zu stellen hatten. Insbesondere die zwischen
1920 und 1925 Geborenen, also Teile Schelskys »skeptischer Generation«, die ihre
Sozialisation hauptsächlich unter dem Nationalsozialismus erfahren und anders als
die jüngere Generation der »Flakhelfer« selbst am Krieg teilgenommen hatten und
häufig in Gefangenschaft gerieten, suchten nach neuer Orientierung.2 Lehrergestal-
ten wie Theodor W. Adorno, Max Horkheimer, Karl Jaspers, Alfred Weber oder
Joachim Ritter kam dabei eine wichtige Rolle zu. Genauso wichtig wie ihre Theorien
war dabei ihre Fähigkeit, verschiedene Personen in intellektuellen Austausch mit-
einander zu bringen.

Eine solche Gruppe bestand auch um den ehemaligen »Kronjuristen des Dritten
Reichs«, Carl Schmitt. Der Historiker Reinhart Koselleck (1923–2006), die Sozio-
logen Nicolaus Sombart (1923–2008) und Hanno Kesting (1925–1975) sowie der
Staats- und Verwaltungsrechtler Roman Schnur (1927–1996) bildeten den Kern
dieses Zusammenschlusses.3 Vor allem Schmitts These, die Welt befände sich in
einem Weltbürgerkrieg, war die Grundlage für gemeinsame Auseinandersetzungen
und der Schnittpunkt ihres frühen theoretischen Bemühens. Durch die Bestimmung
der Gegenwart als Weltbürgerkrieg, dessen Ursprung Schmitt und seine Schüler in
der Französischen Revolution verorteten, sollte einerseits der heraufziehende Kalte
Krieg erklärt werden. Andererseits konnte der Nationalsozialismus dadurch als ein
Moment eines übergreifenden Geschichtsprozesses eingeordnet werden, was sie von
der Auseinandersetzung mit der jüngsten Vergangenheit entband. Im Folgenden
wird gefragt, welchen zeittypischen politischen Herausforderungen der Nachkriegs-
zeit die vier Schüler Schmitts mit der These vom Weltbürgerkrieg begegnen konnten.
An der Rezeption und Bearbeitung dieses Theorems kann außerdem gezeigt werden,

 
1 Für Anregungen und Hinweise danke ich Ulrich Bröckling.
2 Schelsky 1960, S. 90 f. Siehe zur genaueren Differenzierung und Wirkung dieser Genera-

tion Laak 1993, S. 17 f.; Moses 2007, S. 72.
3 Für eine kurze Zeit gehörte auch der Musik- und Literaturkritiker Ivan Nagel (1931–2012)

zur Gruppe. Vgl. Dunkhase 2018.

Leviathan, 47. Jg., 2/2019, S. 244 – 265, DOI: 10.5771/0340-0425-2019-2-244

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-2-244 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-2-244


wie sich Schmitts Denken, das mindestens zeitweise Anschluss an den Nationalso-
zialismus fand, in die neu zu begründende Bundesrepublik integrieren ließ.

Dies ist umso wichtiger, da diese vier Schmitt-Schüler ähnlich ihren Altersgenos-
sen Ernst Nolte oder Hermann Lübbe die Bonner Republik zum Teil über ihr
gesamtes Bestehen beobachteten, kommentierten und selbst prägten. Koselleck ist
dabei der Bekannteste. Er zählt heute sowohl durch seine geschichtstheoretischen
Schriften als auch durch die Mitherausgabe der Geschichtlichen Grundbegriffe
(1972–1997) zu den einflussreichsten deutschen Historikern des 20. Jahrhunderts.
Schnur engagierte sich als Teil jener Juristen, die sich dem Denken Schmitts ver-
bunden fühlten, für eine moderne Staats- und Verwaltungslehre sowie für die Insti-
tutionalisierung der Politikwissenschaften und wirkte an einflussreichen Zeitschrif-
ten wie dem Archiv für Rechts- und Sozialphilosophie oder Der Staat mit.4 Kesting,
der bereits früh verstarb, hinterließ mit der Übersetzung von Karl Löwiths Weltge-
schichte und Heilsgeschehen (im englischen Original 1949, in deutscher Über-
setzung 1953) und den gemeinsam mit Heinrich Popitz, Hans Paul Bahrdt und Ernst
August Jüres verfassten Studien Das Gesellschaftsbild des Arbeiters und Technik
und Industriearbeit (1957) seine Spuren.5 Sombart schließlich wirkte vielfältig als
Schriftsteller – er war unter anderem Gründungsmitglied der Gruppe 47 –, Univer-
sitätsdozent und Beamter des Europarats.

Auch wenn sich im Denken dieser Gruppe Einflüsse Alfred Webers, Karl Löwiths
oder Martin Heideggers finden, so bildete das intellektuelle Zentrum doch Carl
Schmitt. Koselleck, Sombart und Kesting studierten gemeinsam in Heidelberg zu
einer Zeit, in der sich Schmitt aufgrund einer medizinischen Behandlung seiner Frau
für längere Zeit ebenfalls dort aufhielt. Den Kontakt zu Kesting und Koselleck stellte
Sombart her, der Schmitt seit Kindertagen durch seinen Vater Werner Sombart
kannte. Schnur, der in Mainz Jura studierte, trat 1950 auf eigene Faust mit Schmitt
in Verbindung und lernte Koselleck sowie Kesting 1952 durch Vermittlung von
Sombart und Schmitt kennen.6 Der Einfluss Schmitts ist vor allem in den Disserta-
tionen der vier präsent. Neben den Dankworten und Widmungen fällt auf, wie sich
die Untersuchungsgegenstände ihrer frühen Arbeiten regelrecht ergänzen.7 So
beschäftigte sich Schnur intensiv mit dem Prozess der europäischen Staatenbildung
im 16. und 17. Jahrhundert, während Koselleck in seiner Dissertation von 1954,
die 1959 unter dem Titel Kritik und Krise veröffentlicht wurde, den Schwerpunkt
auf den Untergang des absolutistischen Staates im 18. Jahrhundert legte. Kestings
im selben Jahr veröffentlichte Arbeit Geschichtsphilosophie und Weltbürgerkrieg

 
4 Günther 2004, S. 150 f.; Laak 1993, S. 282 f.
5 Mehring 2009, S. 475; Popitz et al. 1957 a; Popitz et al. 1957 b.
6 Aufschlussreiche biografische Details finden sich in den Aussagen Kosellecks (Hettling,

Ulrich 2005, S. 51 ff.) und Sombarts (Sombart 1984, S. 248 ff.; Sombart 2000, S. 205 ff.).
An Sekundärliteratur siehe insbesondere: Laak 1993, S. 266 ff., 281 ff.; Mehring 2009,
S. 487, 510 f.; Mehring 2017 a, S. 228 f.

7 Koselleck 2013 [1953], S. XII; Schnur 1955, S. 5. Diese Zusammengehörigkeit wurde auch
von Außenstehenden bemerkt, wie Rezensionen zu den Dissertationen Kosellecks und
Kestings zeigen. So beispielsweise Habermas 1960, S. 477.

Die Moderne als Weltbürgerkrieg 245

Leviathan, 47. Jg., 2/2019

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-2-244 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-2-244


setzt Kosellecks Überlegungen thematisch, von der Französischen Revolution begin-
nend bis zum Kalten Krieg, fort. Sombart nimmt in seinen Arbeiten die Entstehung
der französischen Soziologie zu Beginn des 19. Jahrhunderts in den Blick und inter-
pretiert sie als einen Versuch, den seit der Revolution von 1789 andauernden laten-
ten Bürgerkrieg zu beenden.

Neben der inhaltlichen Nähe und dem gemeinsamen Kontakt zu Schmitt waren
die vier auch freundschaftlich miteinander verbunden. Sie studierten und diskutier-
ten zusammen und hegten das Vorhaben, ein gemeinsames Publikationsorgan, das
Archiv für Weltbürgerkrieg und Raumordnung (respektive Raumforschung), zu
gründen.8 Spätestens hier wird deutlich, welche zentrale Rolle der von Schmitt auf-
genommene Gedanke des Weltbürgerkriegs spielte. Um Verwendung und politische
Funktion des Begriffs bei den vier Schülern darzulegen, werde ich zunächst den
Ursprung und seinen politischen Gehalt vor allem bei Schmitt darstellen. Anschlie-
ßend sollen die Gemeinsamkeiten und Differenzen, die insbesondere das Verhältnis
zum Nationalsozialismus und das zur Bejahung von Gewalt betreffen, in der Ver-
wendung des Weltbürgerkriegstheorems bei Schmitt und seinen Schülern herausge-
arbeitet werden. Da Schnur, Koselleck, Kesting und Sombart trotz des gemeinsamen
theoretischen Ausgangspunkts zu recht unterschiedlichen Schlüssen kamen, wie der
Weltbürgerkrieg ihrer Gegenwart beendet werden sollte, werden ihre Strategien
dazu einzeln vorgestellt.

Lenin, Jünger, Schmitt – Ursprung und politische Dimension des Begriffs
»Weltbürgerkrieg«

Der Begriff des Weltbürgerkriegs hat bereits vor den Bearbeitungen durch Schnur,
Koselleck, Kesting und Sombart einen erheblichen Bedeutungswandel erfahren.9 Er
geht auf Lenins Vorstellung eines internationalen Bürgerkriegs zurück, der ange-
sichts des Ersten Weltkriegs die Hoffnung auf die »Umwandlung des gegenwärtig
imperialistischen Kriegs in den Bürgerkrieg«10 hegte. Aus dem nationalen Krieg der
europäischen Staaten sollte ein Europa und schließlich die gesamte Welt umspan-
nender Krieg der Klassen werden, dessen Ziel die Abschaffung der Klassen selbst
war. Ohne solchen geschichtsphilosophischen Enthusiasmus wurde in den 1930er
und frühen 1940er Jahren retrospektiv der Erste Weltkrieg als ein solcher Bürger-
krieg beschrieben, in dem sich die eigentlich zusammengehörigen Völker Europas
gegenüberstanden.11

Eine deutliche Re-Politisierung erfuhr der Begriff durch Rechtsintellektuelle wie
Carl Schmitt und Ernst Jünger. Jünger sprach etwa bezüglich der Landung ameri-

1.

 
8 Sombart 2000, S. 268 f.; Kesting 2015, S. 218.
9 Zur Geschichte des Begriffs siehe unter anderem Laak 1997, S. 33 f.; Kunze 2012; Miss-

felder 2006, S. 328 ff.; Missfelder 2013, S. 274 f.; Nolte 1999, S. 394 f.; Armitage 2018,
S. 262 f.

10 Lenin 1974, S. 20.
11 So etwa bei Rosenstock 1931, S. 522, oder Löwith 1983 [1940], S. 479.

246 Lukas Potsch

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-2-244 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-2-244


kanischer Truppen in Nordafrika 1942 vom Ausbruch eines Weltbürgerkriegs, der
den Konflikt der Nationalstaaten in seiner geschichtlichen Bedeutung übertreffe.12

Wie diese Befürchtungen gemeint waren, geht aus seinen politischen Nachkriegses-
says hervor. Der Weltbürgerkrieg bezeichnet hier den heraufziehenden globalen
Konflikt zwischen den Blockmächten des Kalten Kriegs. Ausgehend von dieser
Gegenwartsdiagnose stellte beispielsweise Jüngers »Waldgänger« den Menschenty-
pus dar, der sich den Mächten des planetarischen Bürgerkriegs entzieht und sich
jenseits der Blöcke kämpferisch behauptet.13 Der globale Bürgerkrieg ist hier Bedro-
hung und zugleich die Chance für die heroische Bewährung des Einzelnen.

Dass Schmitts Ausführungen zum Weltbürgerkrieg intensiver rezipiert wurden,
mag an dem geopolitischen Anspruch liegen, der anders als das eher existentialis-
tisch angehauchte Einzelgängertum Jüngers eine Auseinandersetzung auch im aka-
demischen Rahmen erleichterte. Schmitts Verwendung des Begriffs ist aber hoch-
gradig politisch. Für ihn gilt, was er für alle politischen Begriffe festgehalten hat: Er
hat »einen polemischen Sinn«, also eine »konkrete Gegensätzlichkeit« vor Augen,
deren »letzte Konsequenz eine […] Freund-Feindgruppierung ist«14. Der Feind, der
mit dem »Weltbürgerkrieg« getroffen werden soll – das sei vorweggenommen –, ist
jede Form des Universalismus. Indem universalistisches Denken die Welt nicht als
Pluriversum einzelner, in sich abgeschlossener Staaten betrachtet, die sich gegensei-
tig anerkennen, so Schmitts These, wird Krieg nicht mehr in der kriegsrechtlich
regulierbaren zwischenstaatlichen Form, sondern zwischen mindestens zwei Par-
teien geführt, die sich in ihrem Anspruch, allein gültige Werte zu vertreten, bis zur
völligen Vernichtung bekämpfen müssen.15 Wenn Schmitt verschiedenen Akteuren
also vorwirft, Staatenkriege in Bürgerkriege zu verwandeln, so wird damit auch
besondere Grausamkeit unterstellt. Der situative und polemische Charakter des
»Weltbürgerkriegs« bei Schmitt wird besonders daran deutlich, dass der konkrete
Feind, den er mit diesem Vorwurf zu treffen beabsichtigte, sich mit den Situationen,
in denen Schmitt schrieb, wandelte.

1938 nutzte Schmitt den Begriff noch in seinem Kampf gegen die internationale
Ordnung, die nach dem Ersten Weltkrieg maßgeblich durch die Siegermächte Frank-
reich, England und insbesondere die USA etabliert wurde. Neben dem Völkerbund
gehörte dazu auch die generelle Ächtung des Kriegs. Diese Ordnung führte Schmitts
Kritik zufolge dazu, dass sich im Kriegsfall nicht mehr gleichberechtigte Staaten
gegenüberstehen, die ihr jeweiliges Recht zum Krieg wahrnehmen, sondern stets eine
Seite als illegitimer Störer einer »universalen, ökumenischen Weltordnung«16

erscheint. Gegen einen solchen Feind ist dann auch jedes Mittel legitim, er muss –
wie im Bürgerkrieg, der erst beendet ist, wenn eine der beiden Seiten ausgelöscht ist
– gänzlich vernichtet werden. So verwandelt der angelsächsische Liberalismus

 
12 Jünger 1979, S. 413.
13 Jünger 1980, S. 320 f.
14 Schmitt 2015 [1932], S. 29.
15 Ebd., S. 50 f.
16 Schmitt 2003, S. 8.

Die Moderne als Weltbürgerkrieg 247

Leviathan, 47. Jg., 2/2019

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-2-244 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-2-244


Schmitt zufolge den Staatenkrieg in einen besonders grausamen Bürgerkrieg, dessen
Frontlinie entlang von ideologischen Haltungen, nicht von nationalen Grenzen ver-
lief. Mit dem unbegrenzten Anspruch solcher Ideale – Menschenrechte, Freiheit und
Demokratie sollen prinzipiell allen Menschen auf der Welt zustehen – umspannt
diese Front den gesamten Globus, und es kommt zum Weltbürgerkrieg.

Schmitts immer wieder angeführte Sorge vor der Unmenschlichkeit eines solchen
»internationalen Bürgerkrieg[s]«17 widerspricht allerdings seiner eigenen Konzep-
tion des Politischen. Denn wie Leo Strauss zeigte, richtete sich der polemische Gehalt
von Schmitts Der Begriff des Politischen gegen die Pazifizierung des Erdballs.18

Indem Schmitt sich für die Fortdauer des Politischen einsetzt, das er als Unterschei-
dung von Freund und Feind bestimmt, verteidigt er auch die Möglichkeit des Kriegs,
die der Feindschaft inhärent ist. Diese Verteidigung ist für Schmitt deshalb so wich-
tig, weil eine Welt ohne Krieg und die dazugehörige Bereitschaft des Einzelnen, zu
töten und zu sterben, für ihn eine Welt ohne jeglichen moralischen Ernst wäre. Eine
durch universale Werte geeinte Welt käme einer rein technischen Menschheitsver-
waltung durch einen globalen Betrieb gleich, die Schmitt ablehnte.19 Jeder Versuch,
im Namen universaler Werte eine befriedete Weltordnung herzustellen, enthält für
Schmitt also zwei Drohungen: vordergründig die der entgrenzten Gewalt des Welt-
bürgerkriegs auf dem Weg zu dieser Ordnung sowie die dahinterliegende Aussicht
auf eine Welt ohne Sinn und Ernsthaftigkeit.20 Der polemische Kern von Schmitts
Weltbürgerkriegstheorie liegt also darin, dass mit ihr dem Gegner »unmenschliche«
Gewalt vorgeworfen werden konnte und sich zugleich ebensolche Gewalt rechtfer-
tigen ließ.

Das zeigt sich noch deutlicher im Verlauf des Zweiten Weltkriegs. Hier visierte
Schmitts Polemik gegen den Weltbürgerkrieg zunehmend die USA und die Sowjet-
union an.21 Beide hätten in ihrem universalen Anspruch, der Welt wahlweise demo-
kratische Freiheit oder Kommunismus zu bringen, staatlichen Pluralismus unter-
graben und so zwischenstaatliche Kriege in Bürgerkriege verwandelt. Schmitt sah
in dieser Situation eine säkularisierte Wiederholung des »konfessionellen, interna-
tionalen Bürgerkrieg[s] des 16. und 17. Jahrhunderts«.22 Damals war es der absolute
Staat, wie ihn Jean Bodin und Thomas Hobbes dachten, der diese Bürgerkriege
beendete, weil er nicht mehr primär religiös legitimiert wurde, sondern auf die pro-
fanen Ideen von Ordnung und Sicherheit ausgerichtet war. Durch diesen Säkulari-
sierungsvorgang konnten nicht nur religiöse Spannungen neutralisiert werden. Er
brachte Schmitt zufolge auch die Möglichkeit mit sich, den Krieg einzuhegen, da
sich nun geschlossene Staaten auf internationaler Ebene als »gegenseitig sich Aner-
kennende« gegenüberstanden, die sich auch im Kriegsfall respektierten und nicht

 
17 Ebd., S. 48, Fußnote 45.
18 Strauss 1998, S. 118 f.; Müller 2007, S. 127.
19 Schmitt 2015 [1932], S. 43, 51.
20 Elbe 2014, S. 160.
21 Schmitt 1995 a, S. 446 ff.; Schmitt 1950 a, S. 85 ff.
22 Schmitt 1950 b, S. 123.

248 Lukas Potsch

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-2-244 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-2-244


bis zur völligen Vernichtung bekämpften.23 Die Vordenker des absoluten Staates
wurden für Schmitt angesichts des Sieges der USA und der Sowjetunion über
Deutschland zu zentralen Identifikationsfiguren. Ähnlich wie Hobbes, der ins fran-
zösische Exil flüchten musste, klagte Schmitt, sei auch er selbst ein Opfer »mensch-
licher Rechthaberei«24 im Bürgerkrieg der Ideologien geworden. An solchen Aus-
sagen wird besonders deutlich, dass die These vom Weltbürgerkrieg für Schmitt eine
»spezifisch politisch-biographische Funktion«25 erfüllte: Sie ermöglichte es ihm, sein
Engagement für den Nationalsozialismus zu rechtfertigen. Um diesen Zusammen-
hang zu verdeutlichen, ist eine Annäherung an Schmitts Hobbes-Interpretation auf-
schlussreich.

Schmitts Darstellung vom Scheitern des Leviathan als politischer Mythos geht
davon aus, dass Hobbes mit der Unterscheidung von privatem Glauben und öffent-
lichem Bekenntnis einen »Todeskeim«26 in seine Staatstheorie eingelassen habe.
Damit sich der Staat über die Konfliktparteien der religiösen Bürgerkriege erheben
und zwischen ihnen schlichten konnte, war es notwendig, das Religiöse nur mehr
als Privatangelegenheit zu betrachten. Damit eröffnete sich die Möglichkeit zum
Zweifel an der vom Souverän dekretierten religiösen Doktrin, worin Schmitt den
Ursprung der Zersetzung von staatlicher Einheit erkennt, die im Laufe der Jahr-
hunderte »aus dem Dunkel heraus« vor allem durch den »rastlose[n] Geist der
Juden« betrieben worden sei.27 Solch antisemitisch grundierte Ablehnung vermeint-
lich die Einheit unterminierender Kräfte ist auch der Schlüssel, um Schmitts Partei-
nahme für den Nationalsozialismus zu verstehen.28 Mit der Verwandlung der libe-
ralen Gesellschaft in die Volksgemeinschaft wollte Schmitt die »pluralistische
Zerreißung Deutschlands«29 aufheben. Nationalsozialistische Politik, konstatierte
er, ziele daher auf die »Herbeiführung der Ordnung und Harmonie eines umfas-
senden völkischen Ganzen […], innerhalb dessen es keine Feindschaft mehr gibt«,
um »als Ganzes von sich aus Freund und Feind […] bestimmen« zu können.30 Um
aber diese Einheit herzustellen, ist es notwendig, dem »inneren Feind«31 als demje-
nigen, der dieses Ganze unterminiert, den Krieg zu erklären. So eröffnete sich
Schmitt die Möglichkeit, den Bürgerkrieg gegen jeden zu rechtfertigen, der die
Volksgemeinschaft vermeintlich untergraben könnte. Der Bürgerkrieg wurde zur

 
23 Ebd., S. 116.
24 Schmitt 2010 [1950], S. 12.
25 Missfelder 2013, S. 277.
26 Schmitt 1982, S. 86.
27 Ebd., S. 118, 92.
28 Zur Bedeutung des Antisemitismus und der Verbindung mit Schmitts Anti-Universalis-

mus siehe Gross 2000, S. 277 ff.
29 Schmitt 1933, S. 11.
30 Schmitt 1995 b, S. 136 f.
31 Schmitt 2015 [1932], S. 43.

Die Moderne als Weltbürgerkrieg 249

Leviathan, 47. Jg., 2/2019

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-2-244 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-2-244


legitimen Maßnahme, um die Voraussetzungen für den totalen nationalsozialisti-
schen »Raumordnungskrieg«32 nach außen herzustellen.

Im weiteren Kriegsverlauf und nach Kriegsende lässt sich Schmitts Polemik gegen
den Weltbürgerkrieg dann vor allem als Versuch der Schuldumkehr begreifen: Mit
der These vom Weltbürgerkrieg war es möglich, die nationalsozialistische Entgren-
zung von Gewalt, die Schmitt wortreich befürwortet hatte, als Folge des universa-
listischen Denkens jener Länder zu stilisieren, die 1945 siegreich waren: Nicht der
radikal partikularistisch argumentierende Nationalsozialismus betrieb die Entgren-
zung des Kriegs nach innen und außen, sondern amerikanischer Liberalismus und
russischer Bolschewismus.

»Terminer la révolution!« – Vom Nationalsozialismus zur Französischen
Revolution und zurück zum Kalten Krieg

In diesem Kontext standen auch die Gespräche mit Koselleck, Kesting, Sombart und
Schnur. Wie verschiedentlich angemerkt wurde, spielte die Erinnerung und Aufar-
beitung der nationalsozialistischen Vergangenheit bei diesen Schmitt-Schülern
kaum eine Rolle.33 Im Zentrum ihrer Überlegungen stand vielmehr der Kalte Krieg.
Wie ihr Lehrer sahen auch sie in der Blockkonfrontation und ihren Stellvertreter-
kriegen einen Weltbürgerkrieg, der Ergebnis des universalistischen Anspruchs auf-
klärerischen Denkens und dessen optimistischer Geschichtsphilosophie war.34 Die
eigentliche Ursache des Kalten Kriegs wurde so auf das Verhalten der radikal-auf-
klärerischen Revolutionäre im 18. Jahrhundert zurückgeführt, die den absoluten
Staat, den »Aufhalter« der Bürgerkriege, an sein Ende brachten und damit die
Moderne als »Permanenz der Parteiungen«35 ins Werk setzten. Der Begriff des
Weltbürgerkriegs will bei den vier Autoren daher auch weniger einen konkreten
Konflikt beschreiben als vielmehr eine in der Moderne selbst angelegte Tendenz zum
Totalitarismus. Das wird auch daran deutlich, dass der Bürgerkrieg für diese Auto-
ren latent vorhanden sein kann, ohne dass es zu eigentlich gewalttätigen Handlun-
gen kommt.36 Schnurs, Kosellecks, Kestings und Sombarts Ausführungen zum
Weltbürgerkrieg wollten somit vor allem eine Theorie der krisenhaften Neuzeit und
der Moderne sein.

2.

 
32 Schmitt 1995 c, S. 389.
33 Nagel 2006, S. 26; Sombart 2000, S. 196. Müller weist jedoch darauf hin, dass Koselleck

sich anders als Sombart an Gespräche mit Schmitt über dessen Antisemitismus erinnerte
(Müller 2007, S. 277).

34 Schmitt 1995 d, S. 505.
35 Sombart 1955 a, S. 86.
36 Kesting 1995, S. 66; Koselleck 2013 [1959], S. 117. Damit wird der Begriff auch anders

als bei Ernst Nolte verwendet, der ihn vor allem auf das 20. Jahrhundert bezieht (Nolte
1999; Nolte 2011). Zur Kritik an Noltes Versuch, das Konzept des ideologischen Welt-
bürgerkriegs als Analyseinstrument zur Untersuchung des 20. Jahrhunderts zu nutzen,
siehe Diner 1999, S. 21 ff.

250 Lukas Potsch

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-2-244 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-2-244


Der Einfluss Schmitts auf seine Schüler beschränkte sich aber nicht nur auf inhalt-
liche Aspekte. Auch sein historisch-situatives Denken, das geschichtliche Phäno-
mene als Antwort auf konkrete politische Probleme begreift, schlug sich im Selbst-
verständnis von Schnur, Koselleck, Kesting und Sombart nieder, die mit ihren
Überlegungen selbst politisch zu wirken beanspruchten. Besonders pointiert for-
mulierte Sombart diese Absicht rückblickend in seinen Erinnerungen an die Hei-
delberger Studienzeit:

»Revolution war Krise, Krise war Bürgerkrieg, Geschichte war Krise als Bürgerkrieg. Das
große ungelöste Problem: die Revolution zu beenden, die aus der französischen zur euro-
päischen und dann zur Weltrevolution geworden war, immer aber auch dieselbe geblieben
ist. Terminer la révolution! Um diesen kategorischen Imperativ kreiste das geschichtsphilo-
sophische Denken, dessen Dynamik uns ergriff.«37

Auch wenn den anderen das Pathos Sombarts gefehlt haben mag, so trifft diese
Aussage doch den Kern ihres theoretischen Bemühens: Wurde die Geschichte als
permanenter Kampf der Parteiungen, als ständiger Bürgerkrieg betrachtet, musste
die »Gegenwart, die nicht 1945 einsetzte, sondern 1789«, als Krise erfahren werden,
die es zu beenden galt.38

Die hier zutage tretende Tendenz, sich den großen Linien der Geistesgeschichte
zuzuwenden, folgt dabei einem zu dieser Zeit weit verbreiteten Interesse an der Kri-
tik von Aufklärung und Geschichtsphilosophie. Ähnliche Motive lassen sich bei-
spielsweise zur gleichen Zeit im Umfeld des Collegium Philosophicum – etwa bei
Odo Marquard oder Robert Spaemann – finden.39 Zum einen bot dieses Vorgehen
insbesondere der jüngeren Generation die Möglichkeit, sich Geschichte und Theorie
neu und selbst anzueignen. Zugleich konnte man sich so aber auch von der detail-
lierten Aufarbeitung der jüngsten Geschichte entlasten. Indem die Alliierten von
Schnur, Koselleck, Kesting und Sombart als Wiedergänger der aufklärerischen
Revolutionäre betrachtet wurden, ließ sich die Ursache für die als Krise empfundene
Gegenwart weit zurück in das 18. Jahrhundert verlagern.40 So wurde subtiler Protest
gegen Re-Education und deutsche Teilung möglich. Gerade im Bezug auf den Natio-
nalsozialismus lassen sich also durchaus Gemeinsamkeiten zwischen Schmitt und
seinen Schülern finden, wenn sie die These vom Weltbürgerkrieg aufgriffen.

Allerdings, und das markiert den Unterschied zum Denken Schmitts, hatte sich
das Verhältnis zu Gewalt und Krieg bei Schnur, Koselleck, Kesting und Sombart
gewandelt. Schmitts Pathos der anspruchsvollen moralischen Entscheidung über
Freund und Feind, die auf die Frage nach Leben und Tod zuläuft, war in den 1950er
Jahren verschwunden. Nicht die Bejahung von Opfer- und Tötungsbereitschaft bil-
dete den Fluchtpunkt ihrer Argumentation, sondern die Verhinderung entgrenzter
Gewalt. Zwar teilte man die Einschätzung der konstitutiven Krisenhaftigkeit der
Moderne, die sich in der permanenten Möglichkeit zum Bürgerkrieg ausdrücke, es
ging aber eher um eine Hegung dieses Prozesses als darum, ihn durch gewaltsam

 
37 Sombart 2000, S. 270 f.
38 Ebd., S. 271.
39 Hacke 2006, S. 45 ff.
40 Fillafer 2007, S. 323 ff.

Die Moderne als Weltbürgerkrieg 251

Leviathan, 47. Jg., 2/2019

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-2-244 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-2-244


hergestellte Homogenität zu beenden.41 Dabei ist es erstaunlich, welche Spannbreite
an im- und expliziten Ratschlägen zur Bändigung der Krisenhaftigkeit von den vier
Autoren vertreten wurde.

Vergeben und Vergessen – Roman Schnur

Roman Schnurs Beiträge zu einer Geschichte des Weltbürgerkriegs konzentrierten
sich vor allem auf den Prozess der Staatenbildung in Frankreich sowie die Rolle der
Französischen Revolution bei der Ausbreitung des Bürgerkriegs über Europa und
die Welt.42 Da es ihm zufolge »zur Eigenart bürgerkriegsschwangerer Zeiten
[gehört], daß die unbefangene Erörterung von Problemen, die ein Bürgerkrieg mit
sich zu bringen pflegt, bereits als Störung der öffentlichen Sicherheit oder Ordnung
angesehen« wird, liegt es nahe anzunehmen, dass Schnurs Texte auch »zwischen
den Zeilen« gelesen werden müssen.43 Leo Strauss’ Schrift Persecution and the art
of writing zitierend, weist Schnur in einer seiner Studien zur französischen Verfas-
sungsgeschichte darauf hin, dass solche Situationen eine spezifische Art des Schrei-
bens erfordern, um die »Zensur der Konformen«44 zu umgehen.

Vor diesem Hintergrund ist es besonders aufschlussreich, Schnurs Studie zu den
sogenannten Politiques zu betrachten. Dabei handelt es sich um eine Gruppe der
humanistisch gebildeten Elite Frankreichs gegen Ende des 16. Jahrhunderts, welche
die Neutralisierung religiöser Spannungen zu Gunsten der staatlichen Macht for-
derte und sich dadurch die Beendigung konfessioneller Konflikte erhoffte. Schnur
versuchte hier, Schmitts These, der Absolutismus sei eine Reaktion auf konfessio-
nelle Bürgerkriege, empirisch zu unterfüttern. Es lässt sich – »zwischen den Zeilen«
– aber auch eine Verteidigung von Schmitts Position zur Amnestie in dieser Studie
erkennen. Wie Schnur an Antoine Loisel, einem der Politiques, aufzuweisen ver-
suchte, kann nur eine Amnestie auf Basis des Vergessens einen Bürgerkrieg beenden.
Während die Bestrafung aller Unterlegenen nicht nur dem Staat durch enorme Ver-
luste an der eigenen Bevölkerung schaden würde, sondern einer Fortsetzung des
Bürgerkriegs gleichkäme, sei die Amnestie qua Vergebung angesichts der Brutalität
des Bürgerkriegs zu schwach, um die Gräben zu überwinden. Nur das Vergessen
könne eine feste Grundlage für die Amnestie bieten.45 Dass dieser Text Schnurs
erstmals in einer Festschrift anlässlich Schmitts 70. Geburtstags erschien, macht
deutlich, dass es sich um eine Rechtfertigung der Schmitt’schen Haltung gegenüber
den Siegermächten handelte, was schon ein Rezensent bemerkte.46 Schnur folgte
hier der Argumentation, die Schmitt in mehreren Artikeln zwischen 1949 und 1950
in der Debatte um die Möglichkeit einer Amnestie in Westdeutschaland vertrat. Wie

3.

 
41 Eßbach 2011, S. 152 f.; Preuss 1999, S. 164 f.
42 Vgl. Schnur 1962; Schnur 1963; Schnur 1983 a; Schnur 1994.
43 Schnur 1983 b, S. 100.
44 Schnur 1963, S. 21 f.; Strauss 1988, S. 22 ff.
45 Schnur 1962, S. 39.
46 Oppermann 1960, S. 272.

252 Lukas Potsch

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-2-244 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-2-244


die Politiques beschwor er dort »die Kraft des Vergessens« in der Hoffnung, den
»Zirkel tödlicher Rechthaberei«,47 die er in vermeintlicher Siegerjustiz und Re-Edu-
cation erkannte, zu durchbrechen.

In einem Brief an Schmitt beschrieb sich Schnur als jemand, der »reaktionär denkt
und progressistisch handelt«.48 Tatsächlich sind Schnurs Überlegungen zur Amnes-
tie wie seine These, die antisemitische Vernichtungspolitik der Nationalsozialisten
habe ihren Ursprung in der Terreur der Französischen Revolution gehabt, revisio-
nistisch geprägt.49 Die »progressistischen« Tendenzen, von denen er spricht, finden
sich vor allem in seinen Positionen in staats- und verwaltungsrechtlichen Fragen der
Zeit. So wies er gegen Schmitts Kritik an Meinungs- und Interessenspluralismus, der
staatliche Einheit untergrabe, darauf hin, dass weder in der Rechtstheorie noch in
der Rechtspraxis die Trennung von Staat und Gesellschaft aufrechtzuerhalten sei,
und forderte dementsprechend eine adäquate staatsrechtliche Berücksichtigung von
Interessensverbänden.50 Solche pragmatischen Anerkennungen der gesellschaftli-
chen Realität der Bundesrepublik markieren einen Unterschied zu Schmitt und
mögen ihren Teil zum persönlichen Bruch zwischen den beiden in den späten 1960er
Jahren beigetragen haben.51 Trotzdem schätzte Schnur in seinen theoretischen und
historischen Arbeiten aber die politische Situation seiner Gegenwart in Anschluss
an Schmitt bis in die 1980er Jahre als Weltbürgerkriegsgeschehen ein.52

Kontingenz der Geschichte – Reinhart Koselleck

Spätestens mit dem 1952 erschienenen Aufsatz »Die Einheit der Welt« stellte
Schmitt explizit einen Zusammenhang zwischen der aufklärerischen Geschichts-
philosophie und dem Weltbürgerkrieg her.53 Koselleck greift in Kritik und Krise
zentrale Punkte der Schmitt’schen Aufklärungskritik auf. Wie Schmitt machte auch
Koselleck in der Trennung von privatem Glauben und öffentlicher Politik die Bruch-
stelle des absoluten Staates aus.54 Die Aufklärer brachten demnach die Moral im
Sinne eigener politischer Interessen gegen die als bloß äußerlich erachtete politische
Sphäre in Anschlag und konnten so den Souverän als Tyrannen denunzieren. Solch
moralische Kritik listete damit dem absoluten Herrscher seine ursprüngliche Funk-
tion als »Aufhalter« des konfessionellen Bürgerkriegs ab. Gleichzeitig sah Koselleck
in der Polemik gegen den Souverän das Grundmuster der asymmetrischen Gegen-
begriffe von Mensch und Unmensch, deren Logik auch Schmitt schon angedeutet

4.

 
47 Schmitt 1995 e, S. 218.
48 Schnurs Brief vom 18. März 1966 an Schmitt, zitiert nach Günther 2004, S. 150.
49 Schnur 1983 a, S. 28, Fußnote 88.
50 Schnur 1958, S. 726.
51 Günther 2004, S. 153.
52 Schnur 1983 b, S. 100; Schnur 1983 c, S. 122.
53 Schmitt 1995 d, S. 505.
54 Koselleck 2013 [1959], S. 28.

Die Moderne als Weltbürgerkrieg 253

Leviathan, 47. Jg., 2/2019

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-2-244 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-2-244


hatte.55 Die moralische Diskreditierung des absoluten Fürsten als Unmensch reha-
bilitierte zusammen mit der geschichtsphilosophisch abgesicherten Hoffnung auf
einen herrschaftslosen Zustand, der mit dem Ende der monarchistischen Tyrannei
erreicht sein würde, den Bürgerkrieg in Form der Revolution.56

Der Einfluss Schmitts auf Koselleck und damit einhergehende politische Implika-
tionen sind häufig diskutiert worden.57 Die bereits früh kritisierte Bereitschaft
Kosellecks in Kritik und Krise, große Teile der Geschichte des 18. Jahrhunderts als
bewusste Entscheidungen einzelner Akteure darzustellen,58 zeigt Ähnlichkeiten zu
Schmitts Hobbes-Interpretation. Die Ziele der Argumentationen unterscheiden sich
jedoch. Während Schmitt auch nach 1945 Versuche zur Pazifizierung der Welt
ablehnte, zielte Koselleck auf die Abwehr von Krieg und Totalitarismus. Sein Den-
ken dreht sich nicht um die Herstellung der staatlichen Einheit und die klare Feind-
bestimmung, sondern um die Frage, wie das Individuum geschützt werden könne.
Koselleck hob in diesem Sinne England und das Locke’sche Staatsmodell als Beispiel
für einen gelungenen Ausgleich zwischen moralischer Öffentlichkeit und politi-
schem Staat hervor, durch den ein Rückfall in den Bürgerkrieg verhindert werden
könnte. Moral sollte also nicht gänzlich aus der Politik verbannt, sondern lediglich
der aufklärerische Fehler vermieden werden, die Moral über die Politik zu stel-
len.59

Wie schon in Kritik und Krise betrachtete Koselleck auch in seinem späteren Werk
gelegentlich die Blöcke des Kalten Kriegs als Verfechter von »Ideologien von uni-
versaler, deshalb ausschließender Geltung« und in diesem Sinne als Nachfolger der
Aufklärer des 18. Jahrhunderts.60 Aus dieser Einschätzung erklärt sich auch sein
Plädoyer für ein Geschichtsverständnis, das auf der Kontingenz der Zukunft
beharrt. Anstelle zwangsläufig mit der Aufklärung verbundener geschichtsphiloso-
phischer Entwürfe sollten an der konkreten historischen Erfahrung überprüfte Prog-
nosen aufgestellt und darauf basierende Reformen durchgeführt werden.61

 
55 Koselleck 1979, S. 244 ff.; Schmitt 1950 a, S. 110 f.
56 Koselleck 2013 [1959], S. 222.
57 Habermas revidierte später seine These, Koselleck plädiere für den totalen Staat (vgl.

Habermas 1960, S. 475). Schwartz liest Koselleck ebenfalls totalitär (Schwartz 1993,
S. 55 f.), und Scheuerman betrachtet Kritik und Krise als gescheiterten Versuch, Schmitt
liberal zu wenden (Scheuerman 2002, S. 234 ff.). Die jüngere Literatur, die seit dem Tod
Kosellecks sprunghaft angestiegen ist, ordnet Koselleck meist dem Liberal-Konservatis-
mus zu (Missfelder 2006, S. 335 f.; Edwards 2006, S. 434; Müller 2007, S. 123 f.; Olsen
2012, S. 16, 52 f.; Mehring 2017 b, S. 304 f.; Pankakoski 2018, S. 621). Neben dieser
Diskussion um die politischen Implikationen herrscht weitgehende Einigkeit über den
großen – wenn auch nicht alleinigen – Einfluss Schmitts bei der Ausarbeitung von Kosel-
lecks methodologischen Überlegungen (Mehring 2000, S. 159–161; Mehring 2017 b,
S. 296 ff.; Pankakoski 2010, S. 763; Olsen 2012, S. 58 ff.; Egner 2013, S. 91 ff.).

58 Meier 1961, S. 108.
59 Koselleck 2013 [1959], S. 47 f.; Koselleck 2006, S. 56; Koselleck1988, S. 2 f.
60 Koselleck 2013 [1959], S. 1 ff.; Koselleck 2010, S. 239.
61 Missfelder 2013, S. 280 ff.; Müller 2007, S. 124.

254 Lukas Potsch

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-2-244 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-2-244


Eschatologie und Technokratie – Hanno Kesting

Hanno Kestings Geschichtsphilosophie und Weltbürgerkrieg (1959) setzt da ein,
wo Kritik und Krise endet: mit der Französischen Revolution. Von dort aus verfolgte
er die Wandlungen der Geschichtsphilosophie und die dazugehörigen Bürgerkriegs-
fronten bis zur Konfrontation von amerikanischem Liberalismus und russischem
Stalinismus im Kalten Krieg. Den Ursprung der Blockkonfrontation sucht Kesting
in der Spätphase der Französischen Revolution. Dort habe sich mit der Forderung
nach der Güter- und Arbeitsgemeinschaft von Gracchus Babeuf erstmals eine Früh-
form des Kommunismus gezeigt. Dem Hegel’schen Gedanken folgend, dass sich der
Sieg einer Partei daran erweist, dass sie sich spaltet,62 interpretiert Kesting diese
Frühform, von der sich eine »direkte Linie über Auguste Blanqui, Proudhon und
vor allem Karl Marx bis Lenin«63 ergibt, als Abspaltung vom aufklärerischen Libe-
ralismus. Als ein solches Spaltungsprodukt sind der Proto-Kommunismus Babeufs
und alle seine Nachfolger Fleisch vom Fleische des in der Revolution von 1789
siegreichen Liberalismus. Insbesondere betont Kesting, dass diese sozialrevolutio-
näre Linie denselben geschichtsphilosophischen Kern trägt wie der Liberalismus:
Auch sie legitimiere den Bürgerkrieg in Form der Revolution, indem sie sich
geschichtsphilosophisch absichere und behaupte, das letzte Gefecht, das die Spal-
tung der Gesellschaft in Arme und Reiche, Herren und Knechte überwindet, würde
bevorstehen.64

Auch die Sowjetunion der Gegenwart Kestings legitimiere sich mit dieser
Geschichtsphilosophie als Brückenkopf, von dem aus der Kampf gegen Unterdrü-
ckung und Ausbeutung aller Arbeiter und Völker geführt wird. Aber auch der klas-
sische Liberalismus vollzieht nach seinem Sieg 1789 Verwandlungen, die Kesting
verfolgt. Dabei zeichnet er nach, wie die USA zur wichtigsten Kraft der liberalen
Spielart der Geschichtsphilosophie wurde. Aus dem Glauben an die Überlegenheit
der ersten und ältesten Demokratie habe sich in den USA ein Mythos herausgebildet,
der suggeriere, bereits am Endpunkt der geschichtlichen Entwicklung angekommen
zu sein. Je nach Situation würden die USA entweder auf die Bewahrung des bereits
Erreichten setzen und sich gegen das niedergehende Europa durch Isolation schützen
oder sich verpflichtet fühlen, »die Segnungen der amerikanischen Demokratie über
den Globus [zu] tragen«.65

Die Parteien des Kalten Kriegs seien sich also ähnlicher als sie glaubten. Kesting
selbst beanspruchte für sich daher eine Position jenseits beider Blockmächte, die er
in einem Denken fand, das er als politische Eschatologie bezeichnete und dem er
Autoren wie Joseph de Maistre, Donoso Cortés und Oswald Spengler zurechnete.
Gemeinsam sei ihnen eine Haltung, die quer zur aufklärerischen, vom Fortschritt
überzeugten Geschichtsphilosophie stand. In ihrem Anti-Universalismus und
geschichtsphilosophischen Pessimismus, der sich der drohenden Gefahr des Bürger-

5.

 
62 Kesting 1959, S. 268 f.
63 Ebd., S. 31.
64 Kesting 1973, S. 18.
65 Kesting 1959, S. 230 f. Ganz ähnlich argumentierte bereits Schmitt 1995 a, S. 445.

Die Moderne als Weltbürgerkrieg 255

Leviathan, 47. Jg., 2/2019

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-2-244 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-2-244


kriegs bewusst ist, stellten sie für Kesting die adäquate Antwort auf das vom auf-
klärerischen Universalismus verursachte Bürgerkriegsgeschehen dar.66

Die deutliche Positionierung für diese gegenaufklärerische, antiliberale Tradition
politischen Denkens legt es nahe, in Kesting einen Doppelgänger Schmitts zu sehen.
Tatsächlich stimmten beide etwa in ihren Sympathien für die Franco-Diktatur oder
das autoritäre Portugal überein.67 Doch finden sich bei Kesting Schlussfolgerungen,
die Schmitts politischem Denken entgegenstehen – und dabei spielt die Niederlage
des Nationalsozialismus eine wichtige Rolle. An Kesting lässt sich jenes Problem
aufzeigen, das für Rechtskonservative nach 1945 in toto kennzeichnend war und
bis in die Gegenwart nachwirkt, nämlich nach Nationalsozialismus, Shoa und ver-
lorenem Krieg wieder anknüpfungsfähige Traditionen zu erschließen.68 Kesting war
sich der Problematik bewusst, sich in der jungen Bundesrepublik öffentlich auf
»eschatologische« Denker zu beziehen, da sie »vor allem durch den Nationalsozia-
lismus beerbt, geplündert und damit weitgehend, für eine breite Öffentlichkeit kom-
promittiert« worden seien.69 Kestings krude Einschätzung des Nationalsozialismus
und des Faschismus zeigt das Ringen bei der Suche nach anknüpfungsfähigen Tra-
ditionen. Ihnen bescheinigte er die Leistung, den Weltbürgerkrieg zwischen den
Blockmächten »für nahezu drei Jahrzehnte aufgehalten und verzögert«70 zu haben.
Nur aufgrund »ihrer Maßlosigkeit und Beschränktheit« hätten diese politischen
Bewegungen es versäumt, eine Alternative jenseits von Liberalismus und Kommu-
nismus zu schaffen, und so »die Staaten und Völker Europas dem Schicksal des
Satellitentums« ausgeliefert.71 Daher sah Kesting nach 1945 keine dritte Kraft, die
die Spannung zwischen den USA und der Sowjetunion »relativier[en] und tempe-
rier[en]« konnte.72

Angesichts dieser Problematik setzte er seine Hoffnung ganz auf die Entideologi-
sierung der Gegenwart. Insbesondere die Kybernetik schien ihm eine Möglichkeit,
mittels exakter Berechnungen geschichtsphilosophischen Spekulationen entgegen-
zuwirken.73 Entsprechend prognostizierte er den Aufstieg von »denkende[n] Spe-
zialisten, Nationalökonomen, Soziologen, Anthropologen und Juristen«.74 Dem an
»Sachfragen« orientierten Denken Hans Freyers, Helmut Schelskys oder Arnold
Gehlens sollte es gelingen, den ideologischen Bürgerkrieg mittels technokratischer
Verfahren zu neutralisieren. Kesting, der später Assistent Gehlens wurde, forderte
damit das, was Schmitt als eines der größten Übel der Zeit sah: die Neutralisierung

 
66 Ebd., S. 29.
67 Laak 1993, S. 272; Müller 2007, S. 123.
68 Weiß 2017, S. 44.
69 Kesting 1959, S. 188.
70 Ebd., S. 201.
71 Ebd., S. XVIII.
72 Ebd., S. 261.
73 Ebd., S. XV.
74 Ebd., S. 292.

256 Lukas Potsch

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-2-244 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-2-244


politischer Konflikte durch Technik.75 Weder kann Kesting daher einfach unter den
(ohnehin problematischen) Begriff des »Antimodernismus«76 noch unter den des
ideologischen Totalitarismus77 subsumiert werden. Treffender scheint mir seine
Zuordnung zum technokratischen Konservatismus, wie er in den 1950er
und 1960er Jahren vor allem von Schelsky, Gehlen oder Ernst Forsthoff geprägt
wurde.78 Mit der Bejahung moderner Technik ließ sich das Problem des Verlusts
von anknüpfungsfähigen Traditionen umgehen und zugleich mit der Vorstellung
des in ihre Funktionsweise eingeweihten »denkenden Spezialisten« auf eine neue
technokratische Elite und damit das Fortbestehen von Über- und Unterordnungs-
verhältnissen hoffen.

Planung, Region und Friedenspolitik – Nicolaus Sombart

In seinen Erinnerungen an die gemeinsame Studienzeit mit Koselleck und Kesting
spricht Sombart davon, dass die Freunde den gleichen Denkansatz hatten, aus ihm
aber verschiedene Schlüsse zogen. Koselleck, der »etwas melancholische Pragmati-
ker«, habe sich dem historischen Quellenstudium verschrieben, während Kesting
zum »alle Diesseitigkeit verurteilenden Eschatologen« geworden sei. Sombart selbst
hingegen sah sich als »Optimist[en]« und »saint-simonistische[n] Weltverbesserer«,
als »freischwebende[n] Intellektuelle[n]« und »hedonistische[n] Anarchist[en]«, der
mit seiner Arbeit im Europarat »den langen Weg durch die Institutionen« angetreten
sei.79 So widersprüchlich diese Selbstbeschreibung auch sein mag, sie besteht aus-
schließlich aus Etiketten, die sich mit dem Denken Schmitts nur schwer vereinen
lassen. Tatsächlich entfernten sich Schmitt und Sombart sowohl theoretisch als auch
persönlich bis zum gänzlichen Bruch in den 1970er Jahren.80

Trotz dieser Entwicklung finden sich in Sombarts Überlegungen aber zahlreiche
Rückgriffe auf das Schmitt’sche Weltbürgerkriegstheorem. Seine Auseinander-
setzung mit den Ursprüngen der französischen Soziologie Henri de Saint-Simons
und Auguste Comtes beispielsweise standen ganz im Zeichen der Frage, wie der
Weltbürgerkrieg zu beenden sei. Als »Anti-Krisenwissenschaft«81 gegründet, wollte
diese Soziologie Sombart zufolge die wahre Ursache der permanent gewordenen
Revolution ermitteln und aus dieser Erkenntnis heraus auch den Streit der Parteien
beenden. Allerdings erwiesen sich weder Saint-Simons Hoffnungen auf die voll ent-

6.

 
75 Schmitt 2015 [1932], S. 84 f.
76 Müller 2007, S. 123.
77 Habermas 1960, S. 475. Auch Pankakoski sieht diesen Unterschied zwischen Schmitt und

Kesting nicht (Pankakoski 2018, S. 614).
78 Zur Rolle dieses technokratischen Konservatismus in den Anfängen der Bundesrepublik

vgl. Laak 2003.
79 Sombart 2000, S. 266, 93.
80 Tielke 2015, S. 244 ff.; Sombart 1991, S. 365 f.
81 Sombart 1955 a, S. 94. Vgl. auch Sombart 1955 b.

Die Moderne als Weltbürgerkrieg 257

Leviathan, 47. Jg., 2/2019

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-2-244 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-2-244


faltete Industrialisierung noch Comtes Absicht, durch die Soziologie als »universale
Planungswissenschaft«82 den befriedeten état final herzustellen, als tragfähig.

Auch wenn die ersten Versuche der Soziologie scheiterten, legte Sombart diesen
Maßstab für seine eigenen soziologischen Überlegungen an. In »Planung und Pla-
netarisierung« (1965) formulierte Sombart seine Vorschläge dafür. Nur mit den
Mitteln der Planung, die sich bestenfalls an den Feedbackschleifen kybernetischer
Modelle orientiere, sei die Katastrophe in Form atomarer Vernichtung zu verhin-
dern.83 Politik im gegenwärtigen Weltbürgerkrieg sei daher wesentlich Friedenspo-
litik. Unter ihr verstand er »eine Politik neuen Typs ohne bellikoses Brio, im klas-
sischen Sinne« – gemeint ist: im Sinne Schmitts –, die »überhaupt keine Politik,
sondern eher eine Art planetarische Menschheitsverwaltung [ist]«.84 Um die globa-
len Ziele dieser Politik auch konkret vor Ort umzusetzen, sollte die Region zum
zentralen Organisationsprinzip erhoben werden. Durch sie erhoffte er sich die
adäquate Vermittlung von Ordnung und Ortung in der künftigen Weltorganisa-
tion.85

Mit dieser Vision, durch das Zusammenspiel der Regionen und ihren je spezifi-
schen kulturellen Charakteren eine tatsächliche planetarische Einheit herzustellen,
kehrte Sombart Schmitts Großraumdenken um. Er griff zwar die Vorstellung von
zusammengehörenden Kulturräumen auf, hoffte aber – anders als Schmitt – nicht
auf deren Autonomie, um weiterhin Freund-Feind-Verhältnisse zu garantieren, son-
dern zielte gerade auf die Vereinigung der einzelnen Regionen unter dem globalen
Plan. Der Feind ist für Sombart damit auch nicht Schmitts existenziell Anderer,
sondern derjenige, der die internationale Integration torpediert.86 Nicht mehr die
im Zuge von Tötungs- und Todesbereitschaft erfahrene Ernsthaftigkeit des Lebens
war das Ziel der Überlegungen Sombarts, sondern »ein angenehmes, ein würdiges
Leben, ein Leben in Freiheit und Schönheit für jeden einzelnen Menschen«.87

(Welt-)Bürgerkrieg im 20. und 21. Jahrhundert

Sombart nimmt so durchaus eine herausgehobene Stellung innerhalb der vier Welt-
bürgerkriegstheoretiker ein. Anders als Schnur, Koselleck und Kesting greift er
Schmitts Liberalismuskritik nicht auf, sondern nimmt den politischen Standpunkt
ein, gegen den Schmitt zeitlebens polemisierte. Zwar problematisierte er in seinen
Arbeiten über Saint-Simon und Comte noch die aufklärerische Geschichtsphiloso-
phie, spätestens in den 1960er Jahren betrachtete er sich aber selbst als einen »Uto-
pisten«. Schmitt ist hier nur noch indirekt als Gegner präsent, mit dem die Vertreter

7.

 
82 Sombart 1965 a, S. 43.
83 Ebd., S. 54.
84 Ebd., S. 60.
85 Ebd.
86 Sombart 1965 b, S. 84.
87 Sombart 1965 a, S. 54.

258 Lukas Potsch

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-2-244 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-2-244


des »Gesamtinteresses der Menschheit«88 den argumentativen Kampf aufnehmen
müssten. Auch die Bejahung technokratischer und kybernetischer Organisation von
Gesellschaft, die sich sowohl bei Sombart als auch bei Kesting findet, musste bei
Schmitt, der vor einer Neutralisierung des Politischen durch Technik warnte, auf
Ablehnung stoßen. Bei Schnur und Koselleck stand hingegen der Umgang mit der
Geschichte im Fokus. Während Schnur die Kraft des Vergessens hervorhob und
Misstrauen gegen die etablierte Geschichte der Sieger äußerte, deutete sich schon
beim frühen Koselleck die Problematisierung von teleologischen Geschichtsvorstel-
lungen an. Solchem vom Fortschritt überzeugten Geschichtsverständnis setzte er die
Kontingenz und Offenheit von Geschichte entgegen.89 Der markanteste Unterschied
ist aber wohl die allen vier gemeinsame Ablehnung von Schmitts Überzeugung, dass
es die Möglichkeit des Kriegs ist, die dem menschlichen Leben Ernsthaftigkeit und
Sinn verleiht. Nur mit dieser Entschärfung Schmitts war es möglich, auch nach 1945
auf sein Denken zurückzugreifen.

Denn trotz dieser Unterschiede eignete sich Schmitts These vom Weltbürgerkrieg
als adäquate Antwort auf die spezifische politische Situation in der Nachkriegszeit:
Die in der Weltbürgerkriegsthese enthaltene Aufklärungs- und Geschichtsphiloso-
phiekritik ermöglichte es, Aversionen gegen die Siegermächte und Re-Education
auszudrücken und sich die jüngste Vergangenheit auf Distanz zu halten. Dieses
Geschichtsbild, das die letzten 150 Jahre als permanenten Krisen- und globalen
Bürgerkriegszustand einschätzte, kam zugleich der Eigenwahrnehmung als von der
Geschichte Besiegte entgegen und erlaubte eine nonkonformistische Selbsteinschät-
zung als zwischen den Weltbürgerkriegsfronten stehend. Bis auf Sombart schlug sich
dieses Geschichtsbild in verschiedenen Formen des Skeptizismus gegen große Gesell-
schaftsentwürfe und einer pragmatischen Grundhaltung nieder.

Wie stark das Denken Schnurs, Kosellecks, Kestings und Sombarts von dieser
konkreten Situation der Bundesrepublik geprägt ist, sieht man vor allem an den
Schwierigkeiten, die es bereitet, die Konflikte des 21. Jahrhunderts als ideologischen
Weltbürgerkrieg zu begreifen. Selbst wenn man der Auffassung folgt, dass der Kalte
Krieg allein durch den Gegensatz universalistischer Ideologien bestimmt war, sieht
man sich heute eher mit dem Bedeutungsverlust universalistischen Denkens kon-
frontiert. Stattdessen gewinnen Vorstellungen vom Eigenwert geschlossener Kul-
turräume und der Multipolarität der Welt an Bedeutung.90 Gegenwärtige Ausein-
andersetzungen wie in der Ukraine oder in Syrien können daher auch nicht als
Produkte einer universalistischen Geschichtsphilosophie beziehungsweise Ideologie
verstanden werden. Hier geht es vielmehr um die Herstellung von in sich geschlos-
senen Großräumen, wie man etwa an den Versuchen zur Eingliederung der Ost-

 
88 Sombart 1968, S. 824.
89 Olsen 2012, S. 72 f.; Mehring 2017 b, S. 306 f.
90 Reckwitz beschreibt diesen Prozess, wenn er von der Ablösung der Politik des Allgemei-

nen durch eine Politik des Besonderen spricht (Reckwitz 2017, S. 371 f.). Für die linke
Form dieses Partikularismus ist Mouffe als prominente Vertreterin zu nennen (Mouffe
2016, S. 156 ff.). Weiß zeigt, dass der Antiuniversalismus das zentrale Bindeglied popu-
listischer und autoritärer Bewegungen der Gegenwart darstellt (Weiß 2017, S. 187 ff.).

Die Moderne als Weltbürgerkrieg 259

Leviathan, 47. Jg., 2/2019

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-2-244 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-2-244


ukraine und der Krim in das Gebiet eines »Neurussland« sieht. Dass die Einrichtung
solcher geopolitischer Großräume keineswegs friedlicher ist als die von Schmitt und
seinen Schülern – mit Ausnahme Sombarts – evozierte Schreckensvision der Durch-
setzung universaler Werte, zeigte Schmitts Rechtfertigung des Bürgerkriegs und der
inneren Feindbekämpfung im Namen eines »Raumordnungskriegs«.

Schmitt – und mit ihm auch Kesting – hoffte in den 1950er Jahren, dass die Spal-
tung der Welt in zwei Blöcke nicht zur Einheit der Welt führen werde, sondern
»Durchgang zu einer neuen Vielheit«91 sei. Die Entwicklungen seit dem Ende des
Kalten Kriegs und dem gegenwärtigen Anti-Universalismus geben dieser Einschät-
zung recht. Ihre Hoffnung, dass ein solches Pluriversum der Großräume den (Bür-
ger-)Krieg wieder einhegen könne, darf angesichts der gegenwärtigen Situation
bezweifelt werden.

Literatur

Armitage, David 2018. Bürgerkrieg. Vom Wesen innerstaatlicher Konflikte. Stuttgart: Klett-
Cotta.

Diner, Dan 1999. Das Jahrhundert verstehen. Eine universalhistorische Deutung. München:
Luchterhand.

Dunkhase, Jean Eike 2018. »Weltbürgerkrieg und Freundschaft. Ivan Nagels Heidelberger
Reminiszenz«, in Zeitschrift für Ideengeschichte 12, 1, S. 87–100.

Edwards, Jason 2006. »Critique and crisis today: Koselleck, enlightenment and the concept of
politics«, in Contemporary Political Theory 5, 4, S. 428–446.

Egner, David 2013. »Begriffsgeschichte und Begriffssoziologie. Zur Methodik und Historik Carl
Schmitts und Reinhart Kosellecks«, in Ansätze und Methoden zur Erforschung politischen
Denkens, hrsg. v. Busen, Andreas; Weiß, Alexander. S. 81–102. Baden-Baden: Nomos.

Elbe, Ingo 2014. »Der Zweck des Politischen. Carl Schmitts faschistischer Begriff der ernsthaften
Existenz«, in Gewalt und Moral. Eine Diskussion der Dialektik der Befreiung, hrsg. v.
Wallat, Hendrik, S. 145–172. Münster: Unrast.

Eßbach, Wolfgang 2011. »Radikalismus und Modernität bei Jünger und Bloch, Lukács und
Schmitt«, in Wolfgang Eßbach: Die Gesellschaft der Dinge, Menschen, Götter, S. 141–153.
Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften.

Fillafer, Franz Leander 2007. »The enlightenment on trial. Reinhart Koselleck’s interpretation of
Aufklärung«, in The many faces of clio. Cross-cultural approaches to historiography. Essays
in honor of Georg G. Iggers, hrsg. v. Wang, Q. Edward; Fillafer, Franz L., S. 322–345. New
York, Oxford: Berghahn Books.

Gross, Raphael 2000. Carl Schmitt und die Juden. Eine deutsche Rechtslehre. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp.

Günther, Frieder 2004. Denken vom Staat her. Die bundesdeutsche Staatslehre zwischen Dezision
und Integration 1949–1970. München: R. Oldenbourg.

Habermas, Jürgen 1960. »Verrufener Fortschritt – verkanntes Jahrhundert. Zur Kritik an der
Geschichtsphilosophie«, in Merkur 14, 147, S. 468–477.

Hacke, Jens 2006. Philosophie der Bürgerlichkeit. Die liberalkonservative Begründung der Bun-
desrepublik. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Hettling, Manfred; Ulrich, Bernd 2005. »Formen der Bürgerlichkeit. Ein Gespräch mit Reinhart
Koselleck«, in Bürgertum nach 1945, hrsg. v. Hettling, Manfred; Ulrich, Bernd, S. 40–60.
Hamburg: Hamburger Edition.

Jünger, Ernst 1979. Sämtliche Werke. Band 2. Stuttgart: Klett-Cotta.
Jünger, Ernst 1980. Sämtliche Werke. Band 7. Stuttgart: Klett-Cotta.

 
91 Schmitt 1995 d, S. 505; Kesting 1959, S. 315.

260 Lukas Potsch

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-2-244 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-2-244


Kesting, Hanno 1959. Geschichtsphilosophie und Weltbürgerkrieg. Deutungen der Geschichte
von der Französischen Revolution bis zum Ost-West-Konflikt. Heidelberg: Carl Winter.

Kesting, Hanno 1973. Herrschaft und Knechtschaft. Die »soziale Frage« und ihre Lösung. Frei-
burg: Rombach.

Kesting, Hanno 1995. Öffentlichkeit und Propaganda. Zur Theorie der öffentlichen Meinung.
Bruchsal: San Casciano.

Kesting, Hanno 2015. »Hanno Kesting an Carl Schmitt«, in Schmitt und Sombart. Der Brief-
wechsel von Carl Schmitt mit Nicolaus, Corina und Werner Sombart, hrsg. v. Tielke, Martin,
S. 217–218. Berlin: Duncker & Humblot.

Koselleck, Reinhart 1979. »Zur historisch-politischen Semantik asymmetrischer Gegenbegriffe«,
in Reinhart Koselleck: Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher Zeiten, S. 211–
259. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Koselleck, Reinhart 1988. »Preface to the English edition«, in Reinhart Koselleck: Critique and
crisis. Enlightenment and the pathogenesis of modern society, S. 1–4. Camebridge: MIT
Press.

Koselleck, Reinhart 2006. »Dankrede am 23. November 2004«, in Reinhart Koselleck (1923–
2006). Reden zum 50. Jahrestag seiner Promotion in Heidelberg, hrsg. v. Weinfurter, Stefan,
S. 33–60. Heidelberg: Universitätsverlag Winter.

Koselleck, Reinhart 2010. »Hinter der tödlichen Linie. Das Zeitalter des Totalen«, in Reinhart
Koselleck: Vom Sinn und Unsinn der Geschichte. Aufsätze und Vorträge aus vier Jahrzehnen,
hrsg. v. Dutt, Carsten, S. 228–240. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Koselleck, Reinhart 2013 [1959]. Kritik und Krise. Eine Studie zur Pathogenese der bürgerlichen
Welt. 12. Auflage. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Kunze, Michael 2012. »Zweiter Dreißigjähriger Krieg – internationaler Bürgerkrieg/Weltbür-
gerkrieg. Sigmund Neumanns Beitrag zu einer begriffsgeschichtlichen Kontroverse«, in
Intellektuelle Emigration. Zur Aktualität eines historischen Phänomens, hrsg. v. Schale,
Frank; Thümmler, Ellen; Vollmer, Michael. S. 127–153. Wiesbaden: Springer VS.

Laak, Dirk van 1993. Gespräche in der Sicherheit des Schweigens. Carl Schmitt in der politischen
Geistesgeschichte der frühen Bundesrepublik. Berlin: Akademie Verlag.

Laak, Dirk van 1997. »›Nach dem Sturm schlägt man auf die Barometer ein…‹. Rechtsintellek-
tuelle Reaktionen auf das Ende des ›Dritten Reichs‹«, in Werkstatt Geschichte 17, S. 25–44.

Laak, Dirk van 2003. »From the conservative revolution to technocratic conservatism«, in
German ideologies since 1945: studies in the political thought and culture of the Bonn
Republic, hrsg. v. Müller, Jan-Werner, S. 147–160. Basingstoke: Palgrave Macmillan.

Lenin, Wladimir Illjitsch 1974. Werke. Band 21. Berlin: Dietz.
Löwith, Karl 1983 [1940]. Sämtliche Schriften, Band 2, hrsg. v. Stichweh, Klaus. Stuttgart: J.B.

Metzlersche Verlagsbuchhandlung.
Mehring, Reinhard 2000. »Das Politikum der Kritik. Geschichtstheorie nach Carl Schmitt«, in

Neue Rundschau 111, 3, S. 154–184.
Mehring, Reinhard 2009. Carl Schmitt. Aufstieg und Fall. München: C. H. Beck.
Mehring, Reinhard 2017 a. »Carl Schmitts Hobbes-Bild nach 1945«, in Reinhard Mehring: Carl

Schmitt: Denker im Widerstreit. Werk – Wirkung – Aktualität, S. 225–237. Freiburg, Mün-
chen: Karl Alber.

Mehring, Reinhard 2017 b. »Begriffsgeschichte mit Carl Schmitt: Reinhart Koselleck«, in Rein-
hard Mehring: Carl Schmitt: Denker im Widerstreit. Werk – Wirkung – Aktualität, S. 293–
310. Freiburg, München: Karl Alber.

Meier, Christian 1961. »Rezension zu: Reinhart Koselleck: Kritik und Krise. Ein Beitrag zur
Pathogenese der bürgerlichen Welt. Freiburg 1959«, in Ruperto-Carola 13, 29, S. 258–264.

Missfelder, Jan-Friedrich 2006. »Die Gegenkraft und ihre Geschichte. Carl Schmitt, Reinhart
Koselleck und der Bürgerkrieg«, in Zeitschrift für Religions- und Geistesgeschichte 58, 4,
S. 310–336.

Missfelder, Jan-Friedrich 2013. »Weltbürgerkrieg und Wiederholungsstruktur. Zum Zusam-
menhang von Utopiekritik und Historik bei Reinhart Koselleck«, in Zwischen Sprache und
Geschichte. Zum Werk Reinhart Kosellecks, hrsg. v. Dutt, Carsten; Laube, Reinhard, S. 268–
286. Göttingen: Wallstein.

Moses, A. Dirk 2007. German intellectuals and the Nazi past. Cambridge: Cambridge University
Press.

Die Moderne als Weltbürgerkrieg 261

Leviathan, 47. Jg., 2/2019

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-2-244 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-2-244


Mouffe, Chantal 2016. Über das Politische. Wider die kosmopolitische Illusion. 6. Auflage.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Müller, Jan-Werner 2007. Ein gefährlicher Geist. Carl Schmitts Wirkung in Europa. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Nagel, Ivan 2006. »Der Kritiker der Krise. Zum 50. Jahrestag von Reinhart Kosellecks Promotion
– Rede beim Festakt der Heidelberger Universität«, in Reinhart Koselleck (1923–2006).
Reden zum 50. Jahrestag seiner Promotion in Heidelberg, hrsg. v. Weinfurter, Stefan, S. 21–
31. Heidelberg: Universitätsverlag Winter.

Nolte, Ernst 1999. »Weltbürgerkrieg 1917–1989?«, in Totalitarismus im 20. Jahrhundert. Eine
Bilanz der internationalen Forschung, 2., erweiterte Auflage, hrsg. v. Jesse, Eckhard, S. 391–
403. Bonn: Bundeszentrale für politische Bildung.

Nolte, Ernst 2011. Späte Reflexionen. Über den Weltbürgerkrieg des 20. Jahrhunderts. Wien,
Leipzig: Karolinger.

Olsen, Niklas 2012. History in the plural. An introduction to the work of Reinhart Koselleck.
New York, Oxford: Berghahn Books.

Oppermann, Thomas 1960. »Rezension zu: Hans Barion, Ernst Forsthoff, Werner Weber (Hg.):
Festschrift für Carl Schmitt. Zum 70. Geburtstag, dargebracht von Freunden und Schülern.
Berlin 1959«, in Das Historisch-Politische Buch 8, S. 272–273.

Pankakoski, Timo 2010. »Conflict, context, concreteness: Koselleck and Schmitt on concepts«, in
Political Theory 38, 6, S. 749–779.

Pankakoski, Timo 2018. »The language of postwar intellectual Schmittianism«, in The European
Legacy 23, 6, S. 607–627.

Popitz, Heinrich; Bahrdt, Hans Paul; Jüres, Ernst August; Kesting, Hanno 1957 a. Das Gesell-
schaftsbild des Arbeiters. Soziologische Untersuchungen in der Hüttenindustrie. Tübingen: J.
C. B. Mohr.

Popitz, Heinrich; Bahrdt, Hans Paul; Jüres, Ernst August; Kesting, Hanno 1957 b. Technik und
Industriearbeit. Soziologische Untersuchungen in der Hüttenindustrie. Tübingen: J. C. B.
Mohr.

Preuss, Ulrich K. 1999. »Political order and democracy: Carl Schmitt and his influence«, in The
challenge of Carl Schmitt, hrsg. v. Mouffe, Chantal, S. 154–179. London, New York: Verso.

Reckwitz, Andreas 2017. Die Gesellschaft der Singularitäten. Zum Strukturwandel der Moderne.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Rosenstock, Eugen 1931. Die europäischen Revolutionen. Volkscharaktere und Staatenbildung.
Jena: Eugen Diederichs.

Schelsky, Helmut 1960. Die skeptische Generation. Eine Soziologie der deutschen Jugend. Düs-
seldorf, Köln: Eugen Diederichs.

Scheuerman, William E. 2002. »Unsolved paradoxes: conservative political thought in Ade-
nauer’s Germany«, in Confronting mass democracy and industrial technology: political and
social theory from Nietzsche to Habermas, hrsg. v. McCormick, John P., S. 221–242. Dur-
ham: Duke University Press.

Schmitt, Carl 1933. Staat, Bewegung, Volk. Die Dreigliederung der politischen Einheit. Ham-
burg: Hanseatische Verlagsanstalt.

Schmitt, Carl 1950 a. Donoso Cortés in gesamteuropäischer Interpretation. Vier Aufsätze. Köln:
Greven.

Schmitt, Carl 1950 b. Der Nomos der Erde im Völkerrecht des Jus Publicum Europaeum. Köln:
Greven.

Schmitt, Carl 1982. Der Leviathan in der Staatslehre des Thomas Hobbes. Sinn und Fehlschlag
eines politischen Symbols, hrsg. v. Maschke, Günter. Köln: Hohenheim Verlag.

Schmitt, Carl 1991. Glossarium. Aufzeichnungen der Jahre 1947–1951. Berlin: Duncker &
Humblot.

Schmitt, Carl 1995 a. »Die letzte globale Linie«, in Staat, Großraum, Nomos. Arbeiten aus den
Jahren 1916–1969, hrsg. v. Maschke, Günter, S. 441–452. Berlin: Duncker & Humblot.

Schmitt, Carl 1995 b. »Politik«, in Staat, Großraum, Nomos. Arbeiten aus den Jahren 1916–
1969, hrsg. v. Maschke, Günter, S. 133–138. Berlin: Duncker & Humblot.

Schmitt, Carl 1995 c. »Die Raumrevolution. Durch den totalen Krieg zu einem totalen Frieden«,
in Staat, Großraum, Nomos. Arbeiten aus den Jahren 1916–1969, hrsg. v. Maschke, Günter,
S. 388–394. Berlin: Duncker & Humblot.

262 Lukas Potsch

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-2-244 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-2-244


Schmitt, Carl 1995 d. »Die Einheit der Welt«, in Staat, Großraum, Nomos. Arbeiten aus den
Jahren 1916–1969, hrsg. v. Maschke, Günter, S. 496–512. Berlin: Duncker & Humblot.

Schmitt, Carl 1995 e. »Amnestie oder die Kraft des Vergessens«, in Staat, Großraum, Nomos.
Arbeiten aus den Jahren 1916–1969, hrsg. v. Maschke, Günter, S. 218–221. Berlin: Duncker
& Humblot.

Schmitt, Carl 2003. Die Wendung zum diskriminierenden Kriegsbegriff. 3. Auflage. Berlin:
Duncker & Humblot.

Schmitt, Carl 2010 [1950]. Ex Captivitate Salus. Erfahrungen aus der Zeit 1945/47. 4. Auflage.
Berlin: Duncker & Humblot.

Schmitt, Carl 2015 [1932]. Der Begriff des Politischen. 9. Auflage. Berlin: Duncker & Hum-
blot.

Schnur, Roman 1955. Der Rheinbund von 1658 in der deutschen Verfassungsgeschichte. Bonn:
Ludwig Röhrscheid.

Schnur, Roman 1958. »Carl Schmitt und die deutsche Staatsrechtslehre«, in Wort und Wahrheit
13, 2, S. 725–727.

Schnur, Roman 1962. Die französischen Juristen im konfessionellen Bürgerkrieg des 16. Jahr-
hunderts. Ein Beitrag zur Entstehungsgeschichte des modernen Staates. Berlin: Duncker &
Humblot.

Schnur, Roman 1963. Individualismus und Absolutismus. Zur politischen Theorie vor Thomas
Hobbes (1600–1640). Berlin: Duncker & Humblot.

Schnur, Roman 1983 a. »Weltfriedensidee und Weltbürgerkrieg 1791/92«, in Roman Schnur:
Revolution und Weltbürgerkrieg. Studien zur Ouverture nach 1789, S. 11–32. Berlin:
Duncker & Humblot.

Schnur, Roman 1983 b. »Wiedergutmachung: Benjamin Constant und die Emigranten (1825).
Aus Anlaß des 150. Todestages von Benjamin Constant am 8. Dezember 1980«, in Roman
Schnur: Revolution und Weltbürgerkrieg. Studien zur Ouverture nach 1789, S. 99–119.
Berlin: Duncker & Humblot.

Schnur, Roman 1983 c. »Zwischenbilanz. Zur Theorie des Bürgerkrieges. Bemerkungen über
einen vernachlässigten Gegenstand«, in Roman Schnur: Revolution und Weltbürgerkrieg.
Studien zur Ouverture nach 1789, S. 120–145. Berlin: Duncker & Humblot.

Schnur, Roman 1994. »Staatssicherheit. Ein Aspekt der Französischen Revolution«, in Verfas-
sung und Verwaltung. Festschrift für Kurt G.A. Jeserich zum 90. Geburtstag, hrsg. v. Neu-
haus, Helmut. S. 125–143. Köln: Böhlau.

Schwartz, Michael 1993. »Leviathan oder Lucifer. Reinhart Kosellecks ›Kritik und Krise‹ revisi-
ted«, in Zeitschrift für Religions- und Geistesgeschichte 45, 1, S. 33–57.

Sombart, Nicolaus 1955 a. »Henri de Saint-Simon und Auguste Comte«, in Einführung in die
Soziologie, hrsg. v. Weber, Alfred. S. 81–102. München: Piper.

Sombart, Nicolaus 1955 b. »Vom Ursprung der Geschichtssoziologie«, in Archiv für Rechts- und
Sozialphilosophie 41, 4, S. 469–510.

Sombart, Nicolaus 1965 a. »Planung und Planetarisierung«, in Nicolaus Sombart: Krise und
Planung. Studien zur Entwicklungsgeschichte des menschlichen Selbstverständnisses in der
globalen Ära, S. 43–69. Wien et al.: Europaverlag.

Sombart, Nicolaus 1965 b. »Patriotismus in der globalen Ära«, in Nicolaus Sombart: Krise und
Planung. Studien zur Entwicklungsgeschichte des menschlichen Selbstverständnisses in der
globalen Ära, S. 71–85. Wien et al.: Europaverlag.

Sombart, Nicolaus 1968. »Die Friedensforschung«, in Frankfurter Hefte 23, 12, S. 821–828.
Sombart, Nicolaus 1984. Jugend in Berlin 1933–1943. Ein Bericht. München: C. Hanser.
Sombart, Nicolaus 1991. Die deutschen Männer und ihre Feinde. Carl Schmitt – ein deutsches

Schicksal zwischen Männerbund und Matriarchatsmythos. München, Wien: Hanser.
Sombart, Nicolaus 2000. Rendezvous mit dem Weltgeist. Heidelberger Reminiszenzen 1945–

1951. Frankfurt a. M.: Fischer.
Strauss, Leo 1988. Persecution and the art of writing. Chicago, London: University of Chicago

Press.
Strauss, Leo 1998. »Anmerkungen zu Carl Schmitts ›Der Begriff des Politischen‹«, in Carl

Schmitt, Leo Strauss und »Der Begriff des Politischen«. Zu einem Dialog unter Abwesenden,
hrsg. v. Meier, Heinrich, S. 97–125. Stuttgart: Metzler.

Die Moderne als Weltbürgerkrieg 263

Leviathan, 47. Jg., 2/2019

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-2-244 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-2-244


Tielke, Martin 2015. »Nachwort«, in Schmitt und Sombart. Der Briefwechsel von Carl Schmitt
mit Nicolaus, Corina und Werner Sombart, hrsg. v. Tielke, Martin, S. 231–255. Berlin:
Duncker & Humblot.

Weiß, Volker 2017. Die autoritäre Revolte. Die Neue Rechte und der Untergang des Abendlan-
des. Bonn: Bundeszentrale für politische Bildung.

264 Lukas Potsch

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-2-244 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-2-244


Zusammenfassung: Der Aufsatz untersucht die Bearbeitung der von Carl Schmitt geprägten
These vom Weltbürgerkrieg durch seine Schüler Roman Schnur, Reinhart Koselleck, Hanno
Kesting und Nicolaus Sombart nach 1945. Gezeigt wird, dass der Rückgriff auf dieses Theo-
rem es ermöglichte, auf spezifische Herausforderungen junger, tendenziell konservativer
Intellektueller in der Nachkriegszeit – wie die Kriegsniederlage und die Verbrechen des
Nationalsozialismus – zu reagieren. Während der Begriff sowohl bei Schmitt als auch seinen
Schülern eine Relativierung des Nationalsozialismus enthält, zeichnen sich Schnurs, Kosel-
lecks, Kestings und Sombarts Arbeiten anders als bei Schmitt jedoch durch eine Ablehnung
von Gewalt und Krieg aus.

Stichworte: Carl Schmitt, Weltbürgerkrieg, Nationalsozialismus, Nachkriegszeit, Ideenge-
schichte

Modernity as Weltbürgerkrieg. Critique of present and history in the thinking of
Roman Schnur, Reinhart Koselleck, Hanno Kesting and Nicolaus Sombart

Summary: The paper examines how the Schmittian theorem of »Weltbürgerkrieg« [world
civil war] was adopted and formed by his students Roman Schnur, Reinhart Koselleck,
Hanno Kesting and Nicolaus Sombart after 1945. It shows that the concept of
Weltbürgerkrieg could be used to give answers for young conservative intellectuals in the
specific situation after the World War II and the National Socialism. Like Schmitt, his stu-
dents used the concept of Weltbürgerkrieg to relativize the violence of National Socialism.
However, there is a difference between Schmitt and his students, which lies in the rejection
of war and violence by the latter.

Keywords: Carl Schmitt, Weltbürgerkrieg, National Socialism, post war Germany, intellec-
tual history

Autor

Lukas Potsch
Albert-Ludwigs-Universität Freiburg
lukas.potsch@gmx.de

Die Moderne als Weltbürgerkrieg 265

Leviathan, 47. Jg., 2/2019

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-2-244 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-2-244

