3. An den und fiir die Grenzen des Verstehbaren -
Aufbau, Fragestellungen und Vorgehen der Studie

Den Konnex zwischen erkenntnistheoretischen und anerkennungspraktischen Fragen
und Folgen innerhalb der interdiszipliniren Zeug_innenschafts-Diskursen erdrtert
die vorliegende Arbeit in drei Perspektiven: Sie fragt nach den Zusammenhingen von
Zeug_innenschaft und Sein (I1.), Zeug_innenschaft und Sprache (I111.) und Zeug_innen-
schaft und Orten (IV.). Die jeweils entsprechenden und vornehmlichen, jedoch nicht
einzigen erkenntnisleitenden Fragen lauten sodann: Wer zeugt und wird bezeugt? Wie
wird (nicht) bezeugt? Wo und wozu wird bezeugt?

Die Arbeit setzt beim Extremfall Shoah an (II.), weil diese ein Ereignis war, das nicht
nur die Ermordung zahlloser Menschen bedeutete, sondern ihre Vollstrecker_innen
zugleich darauf bedacht waren, alle Zeugnisse dieser Bestialitit auszuloschen, wenn-
gleich sie es letztlich nicht vollumfinglich vermochten.’ Dieser Umstand evoziert eine
Vielzahl von Fragen: Wer kann zeugen, wer nicht? Wovon konnen Zeug_innen zeugen
und wozu sind sie gerade nicht in der Lage? Was zeichnet Zeug_innen, d.h. ihr Sein
aus? Und was nicht? Kurzum: Inwiefern zeigt sich das Phinomen der Zeug_innenschaft
als ein Ausdruck von Grenzen des Verstehbaren in den Zeug_innen als Personen? Indes
zieht die Frage nach dem Wer des Zeugnisses immer auch die Frage nach sich: Wer wird
bezeugt? Zeug_innenschaft ist ein konstitutiv reziprokes und performatives Ereignis:
Die Titigkeit des Bezeugens ist keineswegs eine ausschliefilich subjektive und innerli-
che Angelegenheit, sondern setzt immer schon eine Adressat_innenschaft voraus, d.h.
soziale Instanzen der Anerkennung, Bestitigung, Bewertung, Erginzung und/oder
Korrektur. Zeug_innen-Sein ist damit gleichsam doppeldeutlich?, insofern Zeug_innen
nicht nur das Leid(en) und Unrecht, das ihnen widerfuhr, anerkannt und bezeugt wissen
wollen, sondern ebenso als die Person, die sie trotz allem sind und bleiben, bestitigt
werden wollen.? Beides setzt Adressat_innen voraus. Gleichwie Zeug_innen nicht nur

1 Vgl. Laub, Truth, 65.

2 Der Neologismus doppeldeutlich, der veranschaulichen soll, dass die Doppeldeutigkeit sich deutlich
machen ldsst bzw. sich deutlich zeigt, geht zuriick auf Spiegel (Hg.), Doppeldeutlich.

3 Vgl. Ahearn, Agency, 29, der vermerkt, dass sich die Wiedergewinnung eigener Subjektivitit nicht
auf»the sociocultural capacity to act« reduzieren lasse.

am 14.02.2026, 09:24:31. - o—


https://doi.org/10.14361/9783839468333-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Fir das Sagbare?

iiber Wissen verfiigen, sondern dieses gleichsam verkorpern, lisst sich das Zeugnis nicht
auf einen assertorischen Sprechakt reduzieren, sondern hat auch immer performativen
Charakter. Oder anders formuliert: Das Selbstverstindnis der Zeug_innen hingt auch
und gerade am Fremdverstindnis der Anderen - Fragen der Identitit evozieren solche
nach Alteritit, und umgekehrt. Kénnte es darum nicht sein, dass wir etwas glauben, weil
wir jemandem glauben? Und was wiirde das fiir die Sozialitit zwischen Zeug_innen und
Horer_innen bedeuten? Und wenn diese beiden Gruppen das Phinomen der Zeug_in-
nenschaft sodann konstituieren, wie verstindigen sie sich? Oder anders gefragt: Welche
Sprache sprechen Zeug_innen und die Horer_innen ihrer Zeugnisse?

Krieg, Terror, sexualisierte Gewalt, Leid, Hass, Unrecht und Diskriminierung stel-
len eine Anomalie dar, weil sie jeder unversehrten Welterfahrung widersprechen.* Da-
bei scheint nicht nur bezeichnend zu sein, dass bestimmte Erlebnisse sowohl die Mog-
lichkeit begrenzen, sie zu bezeugen, als auch das Vermogen, sie zu erfassen — und sie
damit zu einem sprachlichen Problem werden —, sondern sie die Betroffenen von denen
absondert, die verschont wurden, und fiir sie zeugen konnten. Bei extremen Traumati-
sierungen der Zeug_innen stehen am Anfang eines Zeugnisses nicht selten psychologi-
sche Sprech-Hindernisse, also sowohl die Unfihigkeit, sprechen zu kinnen, als auch der
moglicherweise berechtigte, gar gebotene Selbstschutz vor einer allfilligen Retraumati-
sierung durch das erneute Sprechen (IIL.).

Auch im Hinblick auf die Sprache der Zeug_innenschaft lisst sich darum fragen, ob
die Grenzen des Verstehbaren doppeldeutlich sind: Hadern nicht sowohl die Zeug_in-
nen als auch die Adressat_innen damit, das in Sprache zu fassen, was sich nur schwer,
moglicherweise gar nicht in Sprache fassen lisst? Und miisste dann, wer Zeugnisse an
den Grenzen des Verstehbaren verstehen will, nicht umso aufmerksamer hinhéren und
-schauen, wie die Zeug_innen sprechen, aber auch wie und weshalb sie schweigen — und
welches Zeugnis oder welche Zeug_innenschaft gleichsam an die Stelle dieses sprach-
lichen Schweigens tritt? Der Konnex von Zeug_innenschaft und Sprache fragt darum:
Wie wird bezeugt und wie nicht? Woriiber, warum und wie lange wird geschwiegen? Wer
wird gleichsam mundtot gemacht und wer kann sich davon befreien und schliefilich be-
zeugen? Die vorliegende Arbeit will folglich gerade auch jene sprachlichen Grenzen lo-
kalisieren, um sie aber gleichwohl in der Folge als — gemeinsam — iiberschreitbar zu be-
haupten. Warum? Davon abgesehen, dass der These vom »Unaussprechlichen« immer
auch eine hermeneutische Faulheit innewohnt, neigt sie dazu, Unrecht zu sakralisieren:
Was unbeschreiblich ist, ist auch undurchdringlich. Wenn Erfahrungen — sie mégen in
sich unvollkommen, gebrochen und liickenhaft bleiben — nicht zumindest versuchswei-
se in Sprache gefasst werden, lassen sie Opfer auf verlorenem und damit einsamem Pos-
ten. Das ist auch deshalb notwendig, zumal es heute als gemeinhin unstrittig gilt, dass
Sprache unsere Weltsicht beeinflusst. Schwieriger ist indes die Frage, wie sehr Sprache
unser Wahrnehmen, Denken und Handeln beeinflusst — und damit Einfluss auf eine
gerechte(re) Welt hat. Die vorliegende Studie will zeigen, dass es eine »Wechselbezie-
hung zwischen Sprache und politischer Unmenschlichkeit«® gibt, und fragt, ob gerade
das Konzept der Zeug_innenschaft hier Auswege bieten konnte, insofern sich Menschen

4 Vgl. ZuG14.
5 Steiner, Sprache, 155.

am 14.02.2026, 09:24:31. - o—


https://doi.org/10.14361/9783839468333-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. An den und fiir die Grenzen des Verstehbaren

als sprachliche Wesen nur dialogisch, d.h. im Gesprich und in der Verstindigung mit
und durch andere begreifen und so den gemeinsamen Lebensraum stiften und gestalten
konnen.

Wenn Zeug_innenschaft ein sprachliches Phinomen ist, insofern sich Menschen als
sprachliche Wesen nur im Dialog begreifen, braucht es in diesem Lebensraum Orte, die
Zeug_innenschaft ermdglichen, wie es ebenso gilt, Riume zu benennen, in denen die An-
erkennung von Zeug_innenschaft nicht méglich ist oder gar verunmoglicht wird (IV.).
Von gerade auch riumlichen Ausgrenzungen und damit einer Unsichtbarmachung ih-
rer Zeug_innenschaft in besonderer Weise betroffen sind in heutigen westlichen Gesell-
schaften Minderheiten, insofern ihr Fithlen, Handeln und Denken von der Norm der Do-
minanzgesellschaft® abweicht. Diese Art der Zeug_innenschaft droht nimlich gleichsam
aufgrund ihrer Quantitit an Qualitit fir ein kollektives Wir zu verlieren. Welche Kon-
sequenzen hat Zeug_innenschaft sodann in und fiir kulturelle und politische Riume?
Welche Rolle nehmen Institutionen dabei ein? Wie miissen Orte beschaffen sein, damit
in ihnen nicht nur Zeugnis gegeben werden kann, sondern sie auch die Méglichkeit ber-
gen, ein Zeugnis anzunehmen? Was bedeutet es, Zeug_innenschaft als eine Vergegen-
wirtigung’, d.h. eine fiir die Zukunft gesicherte sowie Zeugnisse sichernde Form des
Erinnerns zu verstehen? Und was macht Zeug_innen zu politisch und nach ethischen
Anspriichen Handelnden?

Die besonderen Schwierigkeiten, die sich im 6ffentlichen Raum fiir das Phinomen
der Zeug_innenschalft stellen, sind denn vor allem drei. Erstens setzt Zeug_innenschaft
in der Regel eine vertraute, d.h. personlich gestiftete und gewollte Beziehung voraus. Wie
aber lasst sich Vertrauen auch und gerade kollektiv denken? Zweitens liegt der epistemi-
sche und ethische Wert nicht einfach brach, sondern im 6ffentlichen Raum muss dariiber
gestritten werden. Zeug_innenschafts-Orte miissen folglich die Moglichkeit bergen, kol-
lektiv iiber die Folgen von Zeugnissen zu streiten, ihr bezeugtes Wissen, ihren Erkennt-
nisgewinn auszuhandeln, sodass eine Gesellschaft sich darauf auch in Zukunft beziehen
kann und will. Dritfens miisste (sich) dieser Aushandlungsprozess die Multiperspektivitit
und Polyphonie der Zeug_innenschaft und ihrer Zeugnisse bewahren kénnen, was aber
insofern eine besondere Herausforderung darstellt, als gegenwirtige Gesellschaften zu
einer Ambiguititsintoleranz tendieren. Kénnte es darum sein, dass das Befordern und
Aufrechterhalten von Orten der Ambiguitit die Akzeptanz und damit Anerkennung der
Zeug_innenschaft von Minderheiten ermdglicht? Dass Ambiguititstoleranz gleichsam

6 Anstelle des in Debatten um Diskriminierung meist verwendeten Begriffs der Mehrheitsgesell-
schaft spreche ich im Anschluss an Kurt, Radikale Zartlichkeit, 25f., von der Dominanzgesellschaft.
Der Begriff der Mehrheitsgesellschaft ist insofern problematisch, als er vorgibt, »dass politische
Ungleichheiten in Gesellschaften Fragen von Mehrheiten und Minderheiten sind und nicht auch
von Macht- und Herrschaftsverhiltnissen, die durch Regeln, Normen und Institutionen aufrecht-
erhalten werden. Es gibt etwa Lander, in denen ethnische oder religiése Minderheiten brutal iiber
Mehrheiten herrschen. Es geht also nicht ausschlief3lich um Zahlen und Mehrheiten, sondern dar-
um, welche kulturellen Kategorien und Zuschreibungen dominieren«. Fir eine Position, die am Be-
griff der Mehrheitsgesellschaft festhilt und begriindet, warum der Begriff keine Homogenitat
suggerieren will und sich denn auch nicht ausschliefilich auf die zahlenmafige GroRe dieser Grup-
pe bezieht, sondern fiir ihre hegemoniale Position steht, vgl. Attia, Kulturrassismus, 6.

7 Vgl. dazu Frettloh, Heute nun wieder.

am 14.02.2026, 09:24:31. - o—

35


https://doi.org/10.14361/9783839468333-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Fir das Sagbare?

dadurch gesteigert wird, dass Menschen stirker mit Ambiguititen konfrontiert werden?
Kann Ambiguititsforderung die »Losung« fitr Ambiguitdtsintoleranz sein?

Die einzelnen Themenfelder dieser drei Kapitel II.-1V. — Zeug_innenschaft und Sein,
Zeug_innenschaft und Sprache sowie Zeug_innenschaft und Orte — sind jeweils analog
aufgebaut und in finf Unterabschnitte (1.-5.) gegliedert.

(1.) Alle drei Kapitel werden mit Bezug auf einen lebensweltlichen Phinomenbereich
eingeleitet. Wihrend Kapitel II. die Shoah und Kapitel III. Zeugnisse von Opfern von
extremem Unrecht, Vergewaltigung, sexualisierter Gewalt und politische Formen der
Diskriminierung als phinomenologische Bezugspunkte hat, so fokussiert Kapitel IV. auf
den Phinomenbereich der Zeug_innenschaft von LGBTQIA*-Personen.

(2.—4.) In den jeweils daran anschlieflenden drei Unterkapiteln werden je drei
Zeug_innenschafts-Konzepte bzw. Positionen, die zentrale Einsichten fiir den zu be-
handelnden Konnex bieten, bearbeitet. Kapitel II. beginnt mit zwei prominenten und in
der Zeug_innenschafts-Debatte etablierten Positionen, nimlich derjenigen von Jacques
Derrida und Giorgio Agamben, und erweitert sie um die (religions)philosophischen
Erérterungen von Emmanuel Lévinas, der sich ebenso mit der Thematik auseinan-
dergesetzt, allerdings nicht ein Konzept der Zeug_innenschaft im eigentlichen Sinne
vorgelegt hat. In den drei genannten Abschnitten der Kapitel III. und IV. wird dieser
Blick auf diese drei gleichsam klassischen Gesprichspartner der Zeug_innenschafts-
Diskurse durch andere Stimmen geweitet. Das geschieht einerseits mitin den Diskursen
weniger hiufig rezipierten, aber expliziten Positionen zur Thematik und andererseits
mit impliziten Ansitzen, denen in dieser Studie die Funktion zukommt, sich in den
Diskursen ergebende Liicken zu schliefen. Zur Gruppe Ersterer gehoren in Kapitel II1.
die Reflexionen Carolin Emckes und Hannah Arendts, in Kapitel IV. Sibylle Schmidts
und Aleida Assmanns Positionen.

Mit der Darstellung und Interpretation von Emckes Ansatz begegnet die vorliegende
Arbeit einem verwunderlichen Desiderat in den wissenschaftlichen Zeug_innenschafts-
Diskursen: Obwohl Emcke zu den gefragtesten philosophischen Gesprichspartner_in-
nen in gesellschaftlich-offentlichen Zeug_innenschafts-Debatten gehort, werden ihre
Erdrterungen im wissenschaftlichen Diskurs selten rezipiert und bearbeitet.® Die Uber-
legungen Arendts und Assmanns werden demgegeniiber wiederholt in die genannten
wissenschaftlichen und gesellschaftlichen Diskurse eingebracht, obwohl sie selbst kein
Konzept der Zeug_innenschaft erarbeitet haben, sich aber an unterschiedlichen Stellen
mit der Thematik befasst haben. Schmidt wiederum lisst sich sozusagen der jiingsten
Generation der Vertreter_innen der Zeug_innenschafts-Debatten zurechnen, weshalb
die bisher noch eher marginale Rezeption ihrer Arbeiten vor allem ihrem akademischen
Alter geschuldet sein diirfte.’

8 Darlber hinaus kommt dieser Position auch deswegen ein besonderer Stellenwert in dieser Arbeit
zu, weil sie wie keine andere Position Patin fir die vorliegende Studie gestanden hat und ihren
Autor (berhaupt erst auf das Thema gebracht hat. Aufmerksame Leser_innen werden auf dem
Hintergrund dieses Hinweises moglicherweise das intrinsische, aber damit, wie ich hoffe, nicht
unkritische Gesprach mit dieser Position besser nachvollziehen kénnen.

9 Besonders prominent rezipiert wird Schmidt von Brod, Opfer, 91-120.

am 14.02.2026, 09:24:31. - o—


https://doi.org/10.14361/9783839468333-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. An den und fiir die Grenzen des Verstehbaren

Zu den Ansitzen, die in dieser Arbeit Liicken im Diskurs zu schliefen versuchen, ge-
hoéren in Kapitel I11. die Reflexionen Kiibra Giimiigays, in Kapitel IV. diejenigen Thomas
Bauers. Wihrend Gimiigay wichtige Erkenntnisse zu den Bedingungen und Grenzen
des Sprechens von marginalisierten Menschen im 6ffentlichen Raum bietet, weist Bauer
mit seinem Konzept der kulturellen Ambiguitit nach, inwiefern westliche Gesellschaf-
ten zuweilen versuchen, sich vor der Multiperspektivitit und Polyphonie von Zeugnissen
(un)bewusst zu verschlieflen.™

(5.) Das jeweils fiinfte Unterkapitel bietet nicht nur eine Ertragssicherung der vor-
ausgehenden drei Positionen, sondern bringt sie einerseits mit den breiten interdiszipli-
niren Forschungen ins Gesprich" und stellt andererseits Beziige zu Kultur, Gesellschaft
und Religion her. Was die Beziige betrifft, so beriicksichtigen alle drei Kapitel jeweils
insbesondere ein Medium von Zeug_innenschaft: Kapitel II. beschiftigt sich mit dem
Medium Literatur, Kapitel I11. zieht zur Veranschaulichung und Perspektivierung zen-
traler Erkenntnisse einen Film heran und Kapitel IV. bietet mit einer ausfiihrlichen Bild-
betrachtung Uberlegungen zur Bedeutung der Zeug_innenschaft in und fiir die Kunst.

Allerdings: Will die vorliegende Arbeit mit dieser Konzeption und ihrer Architekto-
nik versuchen, die so umfangreichen und breit gefiihrten interdiszipliniren Zeug_in-
nenschafts-Diskurse stringent und nachvollziehbar zu systematisieren, so werden auf-
merksame Leser_innen schnell bemerken, dass die Darstellungen und Interpretationen
dieser Arbeit gerade auch davon leben, dass sie sich gleichsam immer wieder gegenseitig
ins Wort fallen. Das heifdt: Durchquerung, Vermischungen und Uberlagerungen der drei
Zusammenhinge von Zeug_innenschaft und Sein, Sprache und Orte sind unvermeid-
lich, sie machen gar performativ deutlich, dass sich der Begriff und das Phinomen der
Zeug_innenschaft nicht auf einfache Erklirungen, einsilbige Antworten und klare Sche-
mata bringen lassen.” Diese Herangehensweise ist dariiber hinaus fiir die Forschungs-

10  Kenner_innenderZeug_innenschafts-Debatten werden sich an dieser Stelle méglicherweise wun-
dern, warum ich mich nicht auf Sanders, Ambiguites, und/oder Kozol, Distant Wars, beziehe.
Sanders’ juristisch und literaturwissenschaftliche Studie fokussiert auf die siidafrikanische Truth
and Reconciliation Commission, anhand derer er aufzeigt, dass Wahrheitsfindung im Kontext der
Zeug_innenschaft sich stets zwischen Subjektivitit und Objektivitit bewegt und gerade damit
Erkenntnis produziert. Auch Kozol fokussiert auf Kriegserfahrungen, wéhlt dabei aber einen me-
dientheoretischen Zugang: Anhand von Massenmedien zeigt sie auf, inwiefern die Ambiguitat
zwischen Zeug_innen und Zuschauer_innen Wissen erzeugen kann. Dass ich beide Studien un-
beriicksichtigt lasse, hingt darum vor allem mit ihren disziplindren Zugangen sowie den engen
phanomenologischen Bezugspunkten zusammen. Weil juristische und literaturwissenschaftliche
Aspekte in den vorausgehenden Kapiteln bereits ausfiihrlich behandelt werden und die Zeug_in-
nenschaft von Kriegs-Opfern in dieser Studie in Kapitel IIl. bearbeitet wird, beziehe ich mich in
Kapitel IV., wo die Frage nach der Ambiguitit von Zeug_innenschaft thematisch wird, auf Bauers
Konzept. Grundsitzlich kommen in dieser Studie immer wieder Stimmen und Positionen zu Wort,
diein den bisherigen Diskursen unberiicksichtigt blieben, was durchaus programmatische Griinde
hat.

11 Dasistder Grund, warum der Forschungsiiberblick in diesem Kapitel eher kurz und stark schema-
tisiert ausfallt. Hinzu kommt, dass bei allen neun Positionen ausfiihrliche Fussnoten-Diskussionen
gefithrt werden.

12 Die starke Interdisziplinaritat der Zeug_innenschafts-Diskurse wird immer wieder als eine ihrer
Schwichen verstanden. Vgl. etwa Daumer/Kalisky/Schlie, Zur Einfihrung, 10f.: »Die interdiszipli-
naren und epocheiibergreifenden Ansitze in Monographien oder in Sammelbanden [..] lassen

am 14.02.2026, 09:24:31. - o—

37


https://doi.org/10.14361/9783839468333-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Fiir das Sagbare?

diskussion unerlisslich, soll verstindlich begriindet werden, warum die Theologie von

den bereits gefiihrten Diskursen lernen und sich moglicherweise selbst darin einbrin-

gen kann, worauf das letzte Kapitel (V.) zielt.

(V.) Abgesehen von einigen Aufsitzen, die vor allem auf den Konnex von Zeugnis

und Shoah fokussieren,” sowie Forschungen zum religiésen Phinomen der Zeug_in-

nenschaft und damit insbesondere zum Martyrium, gibt es, soweit ich sehe, keine ei-

genstindige systematisch-theologische Monografie”, welche die wissenschaftlich und ge-

sellschaftlich breit gefiithrte Zeug_innenschafts-Diskussionen fiir die Theologie frucht-

bar macht und sie eben in systematisch-theologischer Manier darstellt, interpretiert und

bewertet. Nicht die Thematik der Zeug_innenschaft an sich,'® sondern die marginale

13

14

15

16

Zeugenschaft[..] als zutiefst kontrovers erscheinen, gerade weil sie aufgrund ihres interdisziplina-
ren Charakters eigentlich nur umstritten sein kann. Schaut man sich die wissenschaftlichen Publi-
kationen der letzten fiinfzehn Jahre [sc. 2001—2016] an, mag in der Tat die Variationsbreite der Be-
griffe>Zeugnis<und>Zeugenschaft<verunsichern. Einer derartigen Reichweite droht namlich eine
gewisse Unscharfe oder gar eine Art von Eklektizismus. In manchen jiingeren [..] Studien scheint
sogar lediglich eine indirekte, minimal konzipierte Zeugenschaftskonstellation in den untersuch-
ten Objekten vorhanden zu sein, sodass die Begriffe des Zeugen und des Zeugnisses sich nahezu
aufzulésen drohen.«

Vgl. etwa Boschki, Erinnerung; Mensink, Das Ratsel; Schubert, Vom Zeugnis; Taubald, Auschwitz;
Koelle, Verjuden; Welz, A Voice; dies., The future; dies., Trauma. Sich ebenfalls mit der Zeug_in-
nenschafts-Thematik in systematisch-theologischer Perspektive beschéftigt, dabei aber keinen
ausschliefSlichen Fokus auf die Shoah gelegt hat Thomas, Vier Typen, sowie ders., Witness. Eben-
so, in ekklesiologischer Perspektive, Theiflen, Zeugnis, und Goebel, Das politische Zeugnis. Lie-
nemann, Bekenntnis; ders., Horen; sowie ders., Staatliche Legitimitit, bieten zahlreiche Ankniip-
fungspunkte fiir die Zeug_innenschafts-Thematik in theologischer Perspektive. Esterbauer, Ap-
pell, dussert sich zum Bezeugen als religiose Sprachform.

Ich komme spater auf das Martyrium als religioses Phanomen der Zeug_innenschaft ausfihrli-
cher zu sprechen (s. unten V.2.1., auch fiir die entsprechenden Literaturhinweise). Fiir einen intra-
disziplinaren Blick, auch auf heutige Formen christlicher Zeug_innenschaft, vgl. die Beitrige in
Bingemer/Casarella, Witnessing. Fiir den bibelwissenschaftlichen Diskurs vgl. vor allem Beutler,
Martyria; Trites, The New Testament; sowie Castelli, Martyrdom.

Fur eine praktisch-theologische Monografie vgl. Carter Florence, Preaching, die die Predigt als
Zeug_innenschaft deutet und sich dabei mit unterschiedlichen Zeug_innenschafts-Theorien be-
schaftigt und sich letztlich insbesondere auf Paul Ricceur und seinen Ansatz bezieht. Fiir einen
religionspadagogischen Zeug_innenschafts-Entwurf vgl. Wermke, lhr sollt.

Die Thematik der Zeug_innenschaft spielte in der Systematischen Theologie des 20. Jahrhunderts
und dabei insbesondere in der Theologie Karl Barths eine entscheidende Rolle, der ein differen-
ziertes und auch komplexes Modell des Bezeugens entwickelt hat (vgl. dafir insbesondere ders.,
Der Christ). Stark vereinfacht zeichnen sich Barths Uberlegungen dadurch aus, dass er die Idee der
Zeug_innenschaft dafiir bemiihte, um erstens das Verhiltnis zwischen Mensch und Gott*, zweitens
die Grenzen menschlichen Sprechens und Erlebens und drittens die gottliche Selbstoffenbarung
an die Menschen zu thematisieren. Durch das Bezeugen bezieht sich gemif Barth eine Person
von sich selbst weg auf die Gottheit*, die* sich nach seinem Verstandnis jedoch selbst bezeugt,
weshalb die Momente, in denen und der Grad, in dem die Gottheit™ selbst in dieser menschlichen
Rede auftritt, geistgewirkt erscheinen und damit ein Ereignis bleiben. Auf diese Weise wird das
Zeugnisgeben gleichsam zu einer theologischen Schliisselkategorie. In der Verséhnungslehre sei-
ner Kirchlichen Dogmatik schliellich versteht Barth Christus als den wahrhaftigen Zeugen, der
als Mittler das prophetische Amt wahrnimmt (vgl. dazu ausfiihrlicher Boysen, Christus, 322517,
sowie Siller, Kirche). Ausserdem ist Barths Schriftverstindnis mafRgeblich von der Zeugnis-Kate-

am 14.02.2026, 09:24:31. - o—


https://doi.org/10.14361/9783839468333-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. An den und fiir die Grenzen des Verstehbaren

Wahrnehmung und Beteiligung an den interdisziplinir gefithrten Zeug_innenschafts-
Diskursen von und durch die Theologie, ist das Desiderat, dem die vorliegende Arbeit in
monografischer Art begegnet.” Das letzte Kapitel dieser Studie formuliert darum erst
einmal Prolegomena zu einer phinomenologischen Theologie der Zeug_innenschaft. Es
fragt nach der Relevanz der interdiszipliniren Zeug_innenschafts-Diskurse und zeigt,
was die Theologie fuir ihr Selbstverstindnis lernen kann und inwiefern ihr die Erkennt-
nisse dieser Studie Argumente an die Hand geben, sich als wissenschaftliches Fach am
Ort der Universitit zu behaupten und sich in den bereits gefiithrten Diskurs einzubrin-
gen.

Um es also unmissverstindlich klarzumachen: Leser_innen, die eine theologische
Arbeit zu religiésen Formen der Zeug_innenschaft erwarten, nach zahlreichen explizit
biblischen, christ_innentums- und theologiegeschichtlichen Artefakten, Traditionen
und Vorstellungen von Zeug_innenschaft Ausschau halten oder hoffen, dass hier kon-
krete theologische Fragestellungen auf die Zeug innenschafts-Thematik angewandt
werden, d.h. die Prolegomena materialdogmatisch gefilllt werden, werden gehorig
enttiuscht. Das Vorhaben der vorliegenden Studie ist bescheiden in seiner Absicht,
umfangreich in ihrer Ausfithrung. Als theologische Arbeit will sie namlich vor allem eines:
Zuhoren! Denn nur wer zuerst — und immer wieder — aufmerksam zuhort, kann sich
in einen Dialog einbringen, der bereits gefithrt wird. Es ist das erklirte Ziel dieser
Studie, den seit den letzten Dekaden des 20. Jahrhunderts in der Theologie nur mar-
ginal und systematisch-theologisch nicht monografisch rezipierten interdiszipliniren
Zeug_innenschafts-Diskurs, der sich vor allem am Shoah-Gedenken und damit an
der Bezeugung des Unbezeugbaren entziindet hat, aber lingst nicht mehr darauf be-
schrankt ist, fur die Theologie sicht-, hor- und vor allem auch verstehbar zu machen. All
das tut indes ein von Hause aus systematischer Theologe, was bedeutet, dass die Arbeit

gorie gepragt (vgl. Barth, Einfithrung, 67—81, dazu Késer, »... dass es so nicht geht«). Das Cleiche
gilt fiir sein Gebetsverstandnis (vgl. dazu Svinth-Veerge Poder, Doxologische Entzogenheit, insbes.
193—250; sowie Késer, Fiir offene Beziehungen). Fiir eine Auseinandersetzung mit Barths Zeug_in-
nenschafts-Verstandnis insgesamt vgl. Flett, The witness, insbes. 240-285; sowie Hart, The Word.
Eine kurze instruktive Einfithrung bietet Ulrich, Ethos.

17 Ein sprechendes Beispiel fiir dieses Desiderat ist der Forschungsiiberblick in Daumer/Kalisky/
Schlie, Zur Einfithrung, 7—15. Dieser bis heute einer der hdufig zitiertesten Sammelbinde zur The-
matik bietet zwar einen theologischen Beitrag (Thomas, Vier Typen), doch im Forschungsiiber-
blick, der eine Auswahl der zahlreichen Publikationen aus nahezu allen wissenschaftlichen Fa-
chern bietet, taucht die Theologie nicht auf. Die Verfasser_innen des Uberblicks versuchen diesen
Umstand gleichsam abzuschwichen, indem sie darauf hinweisen, dass das »Zeugnis der religio-
sen Wahrheit des Wunders [...] zum Zweck seiner Verifizierbarkeit auf die Form eines juridischen
Zeugnisses zuriickgefithrt« (a.a.0., 13) werde, und verweisen dann auf eine Publikation zur Wun-
der-Thematik. Im Jahr 2008 hat der systematische Theologe Giinter Thomas —in Kooperation mit
Paul Frosh und Amit Pinchevski—ein Symposion unter dem Titel »Witnessing. Cultural Roots, Me-
dia-Related Forms and Cultural Memory« veranstaltet, um sich aus theologischer Perspektive mit
den interdisziplindren Zeug_innenschafts-Diskursen auseinanderzusetzen. Eine Auswahl der Er-
gebnisse wurde publiziert in Frosch/Pinchevski (Hg.), Media Witnessing. Einerseits fokussiert der
Band aber auf medientheoretische Uberlegungen und andererseits ist auch in diesem Band Tho-
mas’ Beitrag der einzige explizit theologische.

am 14.02.2026, 09:24:31. - o—

39


https://doi.org/10.14361/9783839468333-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Fir das Sagbare?

schon alleine deshalb theologisch imprigniert ist, weil das wissenschaftliche Handwerk,
mit dem die Diskurse dargestellt und interpretiert werden, ein theologisches ist.

Die systematisch-theologische Arbeit versteht sich sodann als Einladung zu in-
terdisziplindrer Verstindigung, von der auch auflerhalb der Theologie Notiz genommen
wird und die die gesellschaftliche Relevanz theologischer Reflexionen belegt. Zudem
bietet der im letzten Kapitel fundamentaltheologische und der in den vorausgehenden
Kapiteln religionsphilosophische Zuschnitt der Arbeit auch Chancen zur intradisziplini-
ren Wahrnehmung und Verstindigung innerhalb des theologischen Ficherkanons selbst.
Dass die vorliegende Arbeit vor allem (zu)hort, ist denn auch und insbesondere dem
theologischen Selbst- und wissenschaftlichen Fachverstindnis des Autors geschuldet:"®
Als Systematischer Theologe — und damit zustindig fiir dogmatische, ethische und
religionsphilosophische Fragestellungen — betreibe ich Theologie ausgehend von le-
bensweltlichen Phinomenen. Ich verstehe Systematische Theologie folglich als eine —
freilich von ihren eigenen Prigungen nicht losgeldste — auf die Phinomene ihrer Zeit
hérende Disziplin und im Anschluss daran als eine, die das Gehorte analysiert, indem
sie es ins Gesprich mit den Gegenstinden ihrer eigenen Disziplin bringt und nach ent-
sprechenden Konsequenzen fragt — immer vorausgesetzt, dass dies moglich und/oder
geboten scheint. Dieses Verstindnis begriindet denn auch mafigeblich das methodi-
sche Vorgehen dieser Studie, nimlich ihre phinomenologische und diskursanalytische
Methode.

Die Phinomenologie — ¢awdpevov/phainomenon steht fur Sichtbares, Erscheinung
und Aéyog/logos fiir Rede, Lehre —, die Anfang des 20. Jahrhunderts mafigeblich von Ed-
mund Husserl geprigt wurde,” geht davon aus, dass der Ursprung zur Gewinnung von
Erkenntnis und Wissen das ist, was Menschen unmittelbar gegeben ist:*° die Erschei-
nungen, die Phinomene. Eine phinomenologische Methode beschreibt — stark verein-
facht ausgedriickt, weil sie sich in den jeweiligen Wissenschaften, in denen sie zur An-
wendung kommt, unterschiedlich ausgestaltet —, was Menschen im Alltag immer schon
vorfinden oder was ihnen widerfihrt. Kiirzer: »[A] phenomenon is present to the one to
whom it manifests itself.«*" In diesem Sinne ist die Phinomenologie keine kritische oder
praskriptive, sondern eine deskriptive Methode. Gleichwohl ist ihr immer auch ein kriti-
sches Moment eingeschrieben, »insofern sie alle theoretischen und begrifflichen Struk-
turen beseitigen will, die den Blick auf die Welt der Erfahrung verstellen«**. Dabei zielt

18 Ich komme spéter (s. vor allem unten V.1.) ausfiihrlicher auf mein theologisches Selbst- und wis-
senschaftliches Fachverstandnis zu sprechen.

19 Vgl. vorallem Husserl, Allgemeine Einfithrung.

20 Die unmittelbare Gegebenheit verbindet sich in Husserls phianomenologischer Methodik aufier-
dem mit einer Epoché und einer »Wesensschau« aufgrund der eidetischen Reduktion: Die Epo-
ché, die Zuriickhaltung, bedeutet, den vorgefassten Urteilen die Geltung zu entziehen, um sie
dann durch eine Wesensschau naher ergriinden zu kdnnen (vgl. Zahavi, Husserls Phanomenolo-
gie, 36—40.45-55). Es sei mit Nachdruck darauf verwiesen, dass es sich im Hinblick auf Husserl an
dieser Stelle um eine philosophiegeschichtliche Einordnung handelt, nicht aber Phanomenologie
im Anschluss an Husserl betrieben wird.

21 Welz, God — A phenomenon, 4.

22 Gooskens, Das Jahrhundert, 144, Anm. 4.

am 14.02.2026, 09:24:31. - o—


https://doi.org/10.14361/9783839468333-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. An den und fiir die Grenzen des Verstehbaren

die Phinomenologie nicht nur darauf, die Phinomene als solche, sondern auch ihre Ge-
nese zu beschreiben und zu verstehen.” Aufierdem sind diejenigen, welche die Phino-
mene zu ergriinden suchen, von der Erkenntnisbewegung selbst nicht ausgeschlossen,
sondern die phinomenologische Methode ist »a qualitative description of the world that
the observer encounters through his or her senses and bodily involvement«**. Die Ein-
sichten der Phinomenologie kann mensch darum auf die Formel »mensch kann nicht
nicht erleben«* bringen.

In der vorliegenden Studie werden zahlreiche Zeug_innen zu Wort kommen. Viele
der Zeugnisse werden phinomenologisch untersucht, einige bleiben aber auch unkom-
mentiert. Es sind sehr unterschiedliche Stimmen, Textgattungen und Formen, doch was
sie verbindet, ist, dass sie sich in Ginze oder in einer spezifischen Hinsicht als Ausdruck
einer Zeug_innenschaft an den Grenzen des Verstehbaren deuten lassen. Dabei geht es
mir, das sei an dieser Stelle ausdriicklich erwihnt, nicht um eine Vereinheitlichung des
Leid(en)s von Zeug_innen oder um eine Relativierung unterschiedlicher Formen von Un-
recht, Gewalt und Diskriminierung. Aber diese Auswahl an Zeugnissen ist der verwege-
ne Versuch, das Unsagbare und Unverstehbare wenigstens in seinen unterschiedlichen
Facetten zu ertasten.* Weil sich die vorliegende Studie allerdings einerseits mit solchen
Zeugnissen und dieser Artvon Zeug_innenschaft beschiftigt, sind in gewissen Fillen so-
wohl mir als auch den rezipierten Autor_innen beziiglich der Phinomene, von denen ich
und sie selbst nicht betroffen sind, per definitionem Wahrnehmungsgrenzen gesetzt.
Andererseits wird der Begriff und das Phinomen der Zeug_innenschaft nicht nur an-
hand konkreter Erscheinungen und ihrer Wiedergabe in vielfiltigen medialen Formen
erdrtert, sondern auch anhand von wissenschaftlichen und gesellschaftlichen Reflexio-
nen iber diese Phinomene und im Gesprich mit theoretischen Grundlagen. Das sind
die Griinde, warum sich die phinomenologische Methode in dieser Studie mit einer dis-
kursanalytischen verbindet.

Wie fur die Phinomenologie gilt auch fiir die Diskursanalyse, dass sie ein Container-
begriff ist, insofern ihre methodischen Konsequenzen in den zahlreichen Wissenschaf-
ten vielfiltig und unterschiedlich gefasst werden. Gemeinsam ist den methodischen Zu-
gingen indes, dass sie sich auf Michel Foucault beziehen, dem zufolge Diskurs die Ge-
samtheit kommunikativer, d.h. nicht nur sprachlicher Aussagen ist, die soziale Wirk-

23 Vgl. dazu auch Wiesing, Das Mich, 95f., und im Anschluss daran Helfritzsch, Darstellende Praxis,
232f., welche die phianomenologische Methode als Protreptik verstehen, »also als eine Beschrei-
bung, bei der Schritt fiir Schritt nicht erklart und iiberredet werden soll, sondern nachvollziehbar
aufgezeigt werden soll, wie sich etwas darstellt, um —und das ist entscheidend — zu einem selbst-
standigen Urteil (iber das dargelegte zu kommen« (a.a.0., 232).

24  Benediktsson/Lund, Conversations, 5.

25  Stoller, Existenz, 130.

26  Vgl.Quindeau, Trauma, 82f.: »Wenn die Spezifik dieser Traumatisierung auch nicht (positiv) in der
narrativen Darstellung eingeholt werden kann, kann sie zumindest negativan der Fragmentierung
und Briichigkeit der Narration aufgewiesen werden. Das (wissenschaftliche) Verstehen besteht
dabei nicht in einer prizisen Identifizierung, sondern eher im Versuch einer Anniherung an die Er-
fahrung der Uberlebenden, wie sie sich in der biographischen Erzahlung darstellt«. Zur Begriindung,
gerade die Theologie als eine Disziplin des Tastens zu verstehen, vgl. Frettloh, Namhafte Aufer-
weckung.

am 14.02.2026, 09:24:31. - o—

41


https://doi.org/10.14361/9783839468333-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Fir das Sagbare?

lichkeiten schaffen.” In einer Diskursanalyse werden darum verschiedene Texte, Arte-
fakte, Vorstellungen, Handlungs- und Denkweisen, Traditionen und Institutionen auf
einen gemeinsamen Diskurs, d.h. eine These, Aussage oder Wahrnehmung zu einem be-
stimmten Thema untersucht. Die Diskursanalyse will folglich erdrtern, wie verschiedene
Menschen iiber ein bestimmtes Thema sprechen und inwiefern diese etwas zur kollek-
tiven Meinungsbildung beitragen. Die diskursanalytische Methode will gleichsam »die
Wirklichkeit [...] sentzaubern< und als konstruierte — und damit auch anders mégliche -
[..] entdecken«*®. Dementsprechend nennt Foucault ihre Aufgabe »nicht — nicht mehr
— die Diskurse als Gesamtheit von Zeichen [...], sondern als Praktiken zu behandeln, die
systematisch die Gegenstinde bilden, von denen sie sprechen«®.

Gleichwohl spielt die Sprache innerhalb der Diskursanalyse eine herausragende Rol-
le, insofern eben der Begriff »Aussage« in der Diskursanalyse »nicht die linguistische
Einheit des Satzes, auch nicht die logische des Arguments [meint, MK], sondern er be-
zieht sich ganz allein auf das Erscheinen bestimmter Sitze in einer bestimmten Zeit und
in ihrer bestimmten Macht«*°. Fiir Foucault ist denn Sprache der soziale Akt, der Wirk-
lichkeit konstruiert und sich nicht auf das intentionale Handeln von Sprecher_innen re-
duzieren lisst.* Im Zentrum der Beschreibung eines diskursiven Ereignisses steht so-
dann die Frage: »[W]ie kommt es, dass eine bestimmte Aussage erschienen ist und kei-
ne andere an ihrer Stelle?«** In der vorliegenden Arbeit zeigen sich diese diskursana-
lytischen Aspekte darin, dass die Studie methodisch der Frage nachgeht, wie sich die
Zeug_innenschaft an den Grenzen des Verstehbaren darstellen und interpretieren lisst
und inwiefern diese Darstellungen und Interpretationen Auswirkungen auf das indi-
viduelle, kollektive und Wirklichkeit (nicht) verindernde Denken, Reden und Handeln,
kurz: das Leben haben.

Im Hinblick auf die neun genannten Vertreter_innen von einem entsprechenden
Zeug_innenschafts-Konzept bzw. ihren fiir die Debatte wichtigen Uberlegungen und
Erkenntnissen werden darum nicht ihre Werke als jeweils Ganzes, sondern ihre spezi-
fischen Beitrige zur Thematik methodisch beriicksichtigt. Das Vorgehen der Studie ist
damit — uber ihre Architektonik hinaus — entschieden systematisch, kann aber trotzdem
nicht vermeiden, selbst selektiv zu sein. Dieser Selektivitit versucht die Arbeit nicht nur
phinomenologisch entgegenzuwirken, insofern sie Positionen bewusst auch mit Phi-
nomenen ins Gesprich bringt, die von den jeweiligen Autor_innen nicht intendiert sind,
sondern die Arbeit tut es ebenfalls in diskursanalytischer Form: Neben der Tatsache,
dass die neun Positionen mit zahlreichen anderen Forschungen zur Zeug_innenschaft
ins Gesprach gebracht werden, flankiert ein zwar fokussierter, aber hier und da aus-
fithrlicher Anmerkungsapparat eigene Desiderate, ladt also die Leser_innen gleichsam
dazu ein, selbst in den Diskurs einzusteigen. Sowohl in ihrer Durchfithrung als auch in

27 Vgl. etwa Foucault, Die Ordnung des Diskurses, 7-12.

28  Keller, Diskursanalyse, 328. Vgl. dazu ausfihrlicher ders., Wissenssoziologische Diskursanalyse.
29  Foucault, Archédologie, 74.

30  Ruffing, Michel Foucault, 53.

31 Vgl. Keller, Diskursanalyse, 127.

32 DO 42.

am 14.02.2026, 09:24:31. - o—


https://doi.org/10.14361/9783839468333-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. An den und fiir die Grenzen des Verstehbaren

ihrer erhofften Rezeption ist diese Studie darum ein Plidoyer fir die Zeug_innenschaft

trotz allem® - in ihrem Sein, in ihrer Sprache und an ihren Orten.

33

In Anlehnung an Didi-Huberman, Bilder trotz allem, formuliert, in dem er beziiglich der Bilder aus
Auschwitz Skepsis gegeniiber dem Unsagbarkeits- bzw. Unvorstellbarkeits-Topos daufiert, sich zeit-
gleich aber ebenso skeptisch zeigt, ob Bilder die ganze Wahrheit vermitteln kénnen. Diese Span-
nung versucht auch die vorliegende Studie zu halten.

am 14.02.2026, 09:24:31. - o—

43


https://doi.org/10.14361/9783839468333-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 14.02.2026, 09:24:31.


https://doi.org/10.14361/9783839468333-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

