
3. An den und für die Grenzen des Verstehbaren –

Aufbau, Fragestellungen und Vorgehen der Studie

Den Konnex zwischen erkenntnistheoretischen und anerkennungspraktischen Fragen

und Folgen innerhalb der interdisziplinären Zeug_innenschafts-Diskursen erörtert

die vorliegende Arbeit in drei Perspektiven: Sie fragt nach den Zusammenhängen von

Zeug_innenschaft und Sein (II.), Zeug_innenschaft und Sprache (III.) und Zeug_innen-

schaft und Orten (IV.). Die jeweils entsprechenden und vornehmlichen, jedoch nicht

einzigen erkenntnisleitenden Fragen lauten sodann:Wer zeugt und wird bezeugt?Wie

wird (nicht) bezeugt?Wo undwozuwird bezeugt?

Die Arbeit setzt beimExtremfall Shoah an (II.), weil diese ein Ereignis war, das nicht

nur die Ermordung zahlloser Menschen bedeutete, sondern ihre Vollstrecker_innen

zugleich darauf bedacht waren, alle Zeugnisse dieser Bestialität auszulöschen, wenn-

gleich sie es letztlich nicht vollumfänglich vermochten.1 Dieser Umstand evoziert eine

Vielzahl von Fragen:Wer kann zeugen, wer nicht? Wovon können Zeug_innen zeugen

und wozu sind sie gerade nicht in der Lage? Was zeichnet Zeug_innen, d.h. ihr Sein

aus? Und was nicht? Kurzum: Inwiefern zeigt sich das Phänomen der Zeug_innenschaft

als ein Ausdruck von Grenzen des Verstehbaren in den Zeug_innen als Personen? Indes

zieht die Frage nach demWer des Zeugnisses immer auch die Frage nach sich: Wer wird

bezeugt? Zeug_innenschaft ist ein konstitutiv reziprokes und performatives Ereignis:

Die Tätigkeit des Bezeugens ist keineswegs eine ausschließlich subjektive und innerli-

che Angelegenheit, sondern setzt immer schon eine Adressat_innenschaft voraus, d.h.

soziale Instanzen der Anerkennung, Bestätigung, Bewertung, Ergänzung und/oder

Korrektur. Zeug_innen-Sein ist damit gleichsam doppeldeutlich2, insofern Zeug_innen

nicht nur das Leid(en) undUnrecht, das ihnenwiderfuhr, anerkannt und bezeugtwissen

wollen, sondern ebenso als die Person, die sie trotz allem sind und bleiben, bestätigt

werden wollen.3 Beides setzt Adressat_innen voraus. Gleichwie Zeug_innen nicht nur

1 Vgl. Laub, Truth, 65.

2 Der Neologismus doppeldeutlich, der veranschaulichen soll, dass die Doppeldeutigkeit sich deutlich

machen lässt bzw. sich deutlich zeigt, geht zurück auf Spiegel (Hg.), Doppeldeutlich.

3 Vgl. Ahearn, Agency, 29, der vermerkt, dass sich dieWiedergewinnung eigener Subjektivität nicht

auf »the sociocultural capacity to act« reduzieren lasse.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-006 - am 14.02.2026, 09:24:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Für das Sagbare?

überWissen verfügen, sonderndieses gleichsamverkörpern, lässt sichdasZeugnis nicht

auf einen assertorischen Sprechakt reduzieren, sondern hat auch immer performativen

Charakter. Oder anders formuliert: Das Selbstverständnis der Zeug_innen hängt auch

und gerade am Fremdverständnis der Anderen – Fragen der Identität evozieren solche

nach Alterität, und umgekehrt. Könnte es darumnicht sein, dass wir etwas glauben,weil

wir jemandem glauben? Und was würde das für die Sozialität zwischen Zeug_innen und

Hörer_innen bedeuten? Und wenn diese beiden Gruppen das Phänomen der Zeug_in-

nenschaft sodann konstituieren,wie verständigen sie sich? Oder anders gefragt:Welche

Sprache sprechen Zeug_innen und die Hörer_innen ihrer Zeugnisse?

Krieg, Terror, sexualisierte Gewalt, Leid, Hass, Unrecht und Diskriminierung stel-

len eine Anomalie dar, weil sie jeder unversehrten Welterfahrung widersprechen.4 Da-

bei scheint nicht nur bezeichnend zu sein, dass bestimmte Erlebnisse sowohl die Mög-

lichkeit begrenzen, sie zu bezeugen, als auch das Vermögen, sie zu erfassen – und sie

damit zu einem sprachlichen Problem werden –, sondern sie die Betroffenen von denen

absondert, die verschont wurden, und für sie zeugen könnten. Bei extremen Traumati-

sierungen der Zeug_innen stehen am Anfang eines Zeugnisses nicht selten psychologi-

sche Sprech-Hindernisse, also sowohl die Unfähigkeit, sprechen zu können, als auch der

möglicherweise berechtigte, gar gebotene Selbstschutz vor einer allfälligen Retraumati-

sierung durch das erneute Sprechen (III.).

Auch im Hinblick auf die Sprache der Zeug_innenschaft lässt sich darum fragen, ob

die Grenzen des Verstehbaren doppeldeutlich sind: Hadern nicht sowohl die Zeug_in-

nen als auch die Adressat_innen damit, das in Sprache zu fassen, was sich nur schwer,

möglicherweise gar nicht in Sprache fassen lässt? Und müsste dann, wer Zeugnisse an

den Grenzen des Verstehbaren verstehen will, nicht umso aufmerksamer hinhören und

-schauen, wie die Zeug_innen sprechen, aber auch wie und weshalb sie schweigen – und

welches Zeugnis oder welche Zeug_innenschaft gleichsam an die Stelle dieses sprach-

lichen Schweigens tritt? Der Konnex von Zeug_innenschaft und Sprache fragt darum:

Wiewird bezeugt undwie nicht?Worüber,warumundwie langewird geschwiegen?Wer

wird gleichsammundtot gemacht undwer kann sich davon befreien und schließlich be-

zeugen? Die vorliegende Arbeit will folglich gerade auch jene sprachlichen Grenzen lo-

kalisieren, um sie aber gleichwohl in der Folge als – gemeinsam – überschreitbar zu be-

haupten. Warum? Davon abgesehen, dass der These vom »Unaussprechlichen« immer

auch eine hermeneutische Faulheit innewohnt, neigt sie dazu, Unrecht zu sakralisieren:

Was unbeschreiblich ist, ist auch undurchdringlich. Wenn Erfahrungen – sie mögen in

sich unvollkommen, gebrochen und lückenhaft bleiben – nicht zumindest versuchswei-

se in Sprache gefasst werden, lassen sie Opfer auf verlorenemund damit einsamemPos-

ten. Das ist auch deshalb notwendig, zumal es heute als gemeinhin unstrittig gilt, dass

Sprache unsere Weltsicht beeinflusst. Schwieriger ist indes die Frage, wie sehr Sprache

unser Wahrnehmen, Denken und Handeln beeinflusst – und damit Einfluss auf eine

gerechte(re) Welt hat. Die vorliegende Studie will zeigen, dass es eine »Wechselbezie-

hung zwischen Sprache und politischer Unmenschlichkeit«5 gibt, und fragt, ob gerade

das Konzept der Zeug_innenschaft hier Auswege bieten könnte, insofern sichMenschen

4 Vgl. ZuG 14.

5 Steiner, Sprache, 155.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-006 - am 14.02.2026, 09:24:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. An den und für die Grenzen des Verstehbaren 35

als sprachliche Wesen nur dialogisch, d.h. im Gespräch und in der Verständigung mit

und durch andere begreifen und so den gemeinsamen Lebensraum stiften und gestalten

können.

Wenn Zeug_innenschaft ein sprachliches Phänomen ist, insofern sichMenschen als

sprachlicheWesen nur im Dialog begreifen, braucht es in diesem LebensraumOrte, die

Zeug_innenschaft ermöglichen,wie es ebensogilt,Räumezubenennen, indenendieAn-

erkennung von Zeug_innenschaft nicht möglich ist oder gar verunmöglicht wird (IV.).

Von gerade auch räumlichen Ausgrenzungen und damit einer Unsichtbarmachung ih-

rer Zeug_innenschaft in besondererWeise betroffen sind in heutigen westlichen Gesell-

schaftenMinderheiten, insofern ihr Fühlen,Handeln undDenken vonderNormderDo-

minanzgesellschaft6 abweicht.DieseArt der Zeug_innenschaft droht nämlich gleichsam

aufgrund ihrer Quantität an Qualität für ein kollektives Wir zu verlieren. Welche Kon-

sequenzen hat Zeug_innenschaft sodann in und für kulturelle und politische Räume?

Welche Rolle nehmen Institutionen dabei ein? Wie müssen Orte beschaffen sein, damit

in ihnen nicht nur Zeugnis gegebenwerden kann, sondern sie auch dieMöglichkeit ber-

gen, ein Zeugnis anzunehmen? Was bedeutet es, Zeug_innenschaft als eine Vergegen-

wärtigung7, d.h. eine für die Zukunft gesicherte sowie Zeugnisse sichernde Form des

Erinnerns zu verstehen? Und was macht Zeug_innen zu politisch und nach ethischen

Ansprüchen Handelnden?

Die besonderen Schwierigkeiten, die sich im öffentlichen Raum für das Phänomen

der Zeug_innenschaft stellen, sind denn vor allem drei. Erstens setzt Zeug_innenschaft

in der Regel eine vertraute, d.h. persönlich gestiftete und gewollte Beziehung voraus.Wie

aber lässt sich Vertrauen auch und gerade kollektiv denken? Zweitens liegt der epistemi-

scheundethischeWertnicht einfachbrach,sondern imöffentlichenRaummussdarüber

gestrittenwerden.Zeug_innenschafts-Ortemüssen folglichdieMöglichkeit bergen,kol-

lektiv über die Folgen von Zeugnissen zu streiten, ihr bezeugtesWissen, ihren Erkennt-

nisgewinn auszuhandeln, sodass eineGesellschaft sich darauf auch in Zukunft beziehen

kannundwill.Drittensmüsste (sich)dieserAushandlungsprozessdieMultiperspektivität

und Polyphonie der Zeug_innenschaft und ihrer Zeugnisse bewahren können, was aber

insofern eine besondere Herausforderung darstellt, als gegenwärtige Gesellschaften zu

einer Ambiguitätsintoleranz tendieren. Könnte es darum sein, dass das Befördern und

Aufrechterhalten von Orten der Ambiguität die Akzeptanz und damit Anerkennung der

Zeug_innenschaft von Minderheiten ermöglicht? Dass Ambiguitätstoleranz gleichsam

6 Anstelle des in Debatten um Diskriminierung meist verwendeten Begriffs der Mehrheitsgesell-

schaft spreche ich imAnschluss an Kurt, Radikale Zärtlichkeit, 25f., von der Dominanzgesellschaft.

Der Begriff der Mehrheitsgesellschaft ist insofern problematisch, als er vorgibt, »dass politische

Ungleichheiten in Gesellschaften Fragen von Mehrheiten und Minderheiten sind und nicht auch

von Macht- und Herrschaftsverhältnissen, die durch Regeln, Normen und Institutionen aufrecht-

erhalten werden. Es gibt etwa Länder, in denen ethnische oder religiöseMinderheiten brutal über

Mehrheiten herrschen. Es geht also nicht ausschließlich um Zahlen undMehrheiten, sondern dar-

um, welche kulturellen Kategorien und Zuschreibungen dominieren«. Für eine Position, die am Be-

griff der Mehrheitsgesellschaft festhält und begründet, warum der Begriff keine Homogenität

suggerierenwill und sich denn auch nicht ausschließlich auf die zahlenmäßigeGröße dieser Grup-

pe bezieht, sondern für ihre hegemoniale Position steht, vgl. Attia, Kulturrassismus, 6.

7 Vgl. dazu Frettlöh, Heute nun wieder.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-006 - am 14.02.2026, 09:24:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Für das Sagbare?

dadurch gesteigertwird,dassMenschen stärkermit Ambiguitäten konfrontiertwerden?

Kann Ambiguitätsförderung die »Lösung« für Ambiguitätsintoleranz sein?

Die einzelnenThemenfelderdieser dreiKapitel II.–IV.–Zeug_innenschaft undSein,

Zeug_innenschaft und Sprache sowie Zeug_innenschaft und Orte – sind jeweils analog

aufgebaut und in fünf Unterabschnitte (1.–5.) gegliedert.

(1.) Alle drei Kapitel werdenmit Bezug auf einen lebensweltlichen Phänomenbereich

eingeleitet. Während Kapitel II. die Shoah und Kapitel III. Zeugnisse von Opfern von

extremem Unrecht, Vergewaltigung, sexualisierter Gewalt und politische Formen der

Diskriminierung als phänomenologischeBezugspunkte hat, so fokussiertKapitel IV.auf

den Phänomenbereich der Zeug_innenschaft von LGBTQIA+-Personen.

(2.–4.) In den jeweils daran anschließenden drei Unterkapiteln werden je drei

Zeug_innenschafts-Konzepte bzw. Positionen, die zentrale Einsichten für den zu be-

handelnden Konnex bieten, bearbeitet. Kapitel II. beginntmit zwei prominenten und in

der Zeug_innenschafts-Debatte etablierten Positionen, nämlich derjenigen von Jacques

Derrida und Giorgio Agamben, und erweitert sie um die (religions)philosophischen

Erörterungen von Emmanuel Lévinas, der sich ebenso mit der Thematik auseinan-

dergesetzt, allerdings nicht ein Konzept der Zeug_innenschaft im eigentlichen Sinne

vorgelegt hat. In den drei genannten Abschnitten der Kapitel III. und IV. wird dieser

Blick auf diese drei gleichsam klassischen Gesprächspartner der Zeug_innenschafts-

DiskursedurchandereStimmengeweitet.Dasgeschieht einerseitsmit indenDiskursen

weniger häufig rezipierten, aber expliziten Positionen zur Thematik und andererseits

mit impliziten Ansätzen, denen in dieser Studie die Funktion zukommt, sich in den

Diskursen ergebende Lücken zu schließen. Zur Gruppe Ersterer gehören in Kapitel III.

die Reflexionen Carolin Emckes und Hannah Arendts, in Kapitel IV. Sibylle Schmidts

und Aleida Assmanns Positionen.

Mit derDarstellung und Interpretation vonEmckes Ansatz begegnet die vorliegende

Arbeit einem verwunderlichenDesiderat in denwissenschaftlichen Zeug_innenschafts-

Diskursen: Obwohl Emcke zu den gefragtesten philosophischen Gesprächspartner_in-

nen in gesellschaftlich-öffentlichen Zeug_innenschafts-Debatten gehört, werden ihre

Erörterungen imwissenschaftlichenDiskurs selten rezipiert und bearbeitet.8 Die Über-

legungen Arendts und Assmanns werden demgegenüber wiederholt in die genannten

wissenschaftlichen und gesellschaftlichen Diskurse eingebracht, obwohl sie selbst kein

Konzept der Zeug_innenschaft erarbeitet haben, sich aber an unterschiedlichen Stellen

mit der Thematik befasst haben. Schmidt wiederum lässt sich sozusagen der jüngsten

Generation der Vertreter_innen der Zeug_innenschafts-Debatten zurechnen, weshalb

die bisher noch eher marginale Rezeption ihrer Arbeiten vor allem ihrem akademischen

Alter geschuldet sein dürfte.9

8 Darüber hinaus kommt dieser Position auch deswegen ein besonderer Stellenwert in dieser Arbeit

zu, weil sie wie keine andere Position Patin für die vorliegende Studie gestanden hat und ihren

Autor überhaupt erst auf das Thema gebracht hat. Aufmerksame Leser_innen werden auf dem

Hintergrund dieses Hinweises möglicherweise das intrinsische, aber damit, wie ich hoffe, nicht

unkritische Gespräch mit dieser Position besser nachvollziehen können.

9 Besonders prominent rezipiert wird Schmidt von Brod, Opfer, 91–120.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-006 - am 14.02.2026, 09:24:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. An den und für die Grenzen des Verstehbaren 37

Zu den Ansätzen, die in dieser Arbeit Lücken imDiskurs zu schließen versuchen, ge-

hören in Kapitel III. die Reflexionen Kübra Gümüşays, in Kapitel IV. diejenigenThomas

Bauers. Während Gümüşay wichtige Erkenntnisse zu den Bedingungen und Grenzen

des Sprechens vonmarginalisiertenMenschen imöffentlichenRaumbietet,weist Bauer

mit seinem Konzept der kulturellen Ambiguität nach, inwiefern westliche Gesellschaf-

ten zuweilen versuchen, sich vor derMultiperspektivität undPolyphonie vonZeugnissen

(un)bewusst zu verschließen.10

(5.) Das jeweils fünfte Unterkapitel bietet nicht nur eine Ertragssicherung der vor-

ausgehendendrei Positionen, sondernbringt sie einerseitsmit denbreiten interdiszipli-

nären Forschungen ins Gespräch11 und stellt andererseits Bezüge zu Kultur,Gesellschaft

und Religion her. Was die Bezüge betrifft, so berücksichtigen alle drei Kapitel jeweils

insbesondere ein Medium von Zeug_innenschaft: Kapitel II. beschäftigt sich mit dem

Medium Literatur, Kapitel III. zieht zur Veranschaulichung und Perspektivierung zen-

traler Erkenntnisse einen Film heran undKapitel IV. bietetmit einer ausführlichen Bild-

betrachtung Überlegungen zur Bedeutung der Zeug_innenschaft in und für die Kunst.

Allerdings: Will die vorliegende Arbeit mit dieser Konzeption und ihrer Architekto-

nik versuchen, die so umfangreichen und breit geführten interdisziplinären Zeug_in-

nenschafts-Diskurse stringent und nachvollziehbar zu systematisieren, so werden auf-

merksame Leser_innen schnell bemerken, dass die Darstellungen und Interpretationen

dieserArbeit gerade auchdavon leben,dass sie sich gleichsam immerwieder gegenseitig

insWort fallen.Das heißt: Durchquerung,VermischungenundÜberlagerungender drei

Zusammenhänge von Zeug_innenschaft und Sein, Sprache und Orte sind unvermeid-

lich, sie machen gar performativ deutlich, dass sich der Begriff und das Phänomen der

Zeug_innenschaft nicht auf einfache Erklärungen, einsilbige Antworten und klare Sche-

mata bringen lassen.12 Diese Herangehensweise ist darüber hinaus für die Forschungs-

10 Kenner_innen der Zeug_innenschafts-Debattenwerden sich an dieser Stellemöglicherweisewun-

dern, warum ich mich nicht auf Sanders, Ambiguites, und/oder Kozol, Distant Wars, beziehe.

Sanders’ juristisch und literaturwissenschaftliche Studie fokussiert auf die südafrikanische Truth

and Reconciliation Commission, anhand derer er aufzeigt, dass Wahrheitsfindung im Kontext der

Zeug_innenschaft sich stets zwischen Subjektivität und Objektivität bewegt und gerade damit

Erkenntnis produziert. Auch Kozol fokussiert auf Kriegserfahrungen, wählt dabei aber einen me-

dientheoretischen Zugang: Anhand von Massenmedien zeigt sie auf, inwiefern die Ambiguität

zwischen Zeug_innen und Zuschauer_innen Wissen erzeugen kann. Dass ich beide Studien un-

berücksichtigt lasse, hängt darum vor allem mit ihren disziplinären Zugängen sowie den engen

phänomenologischen Bezugspunkten zusammen.Weil juristische und literaturwissenschaftliche

Aspekte in den vorausgehenden Kapiteln bereits ausführlich behandelt werden und die Zeug_in-

nenschaft von Kriegs-Opfern in dieser Studie in Kapitel III. bearbeitet wird, beziehe ich mich in

Kapitel IV., wo die Frage nach der Ambiguität von Zeug_innenschaft thematisch wird, auf Bauers

Konzept. Grundsätzlich kommen in dieser Studie immer wieder Stimmen und Positionen zuWort,

die in denbisherigenDiskursen unberücksichtigt blieben,was durchaus programmatischeGründe

hat.

11 Das ist der Grund, warum der Forschungsüberblick in diesem Kapitel eher kurz und stark schema-

tisiert ausfällt. Hinzu kommt, dass bei allen neun Positionen ausführliche Fussnoten-Diskussionen

geführt werden.

12 Die starke Interdisziplinarität der Zeug_innenschafts-Diskurse wird immer wieder als eine ihrer

Schwächen verstanden. Vgl. etwa Däumer/Kalisky/Schlie, Zur Einführung, 10f.: »Die interdiszipli-

nären und epocheübergreifenden Ansätze in Monographien oder in Sammelbänden […] lassen

https://doi.org/10.14361/9783839468333-006 - am 14.02.2026, 09:24:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Für das Sagbare?

diskussion unerlässlich, soll verständlich begründet werden, warum die Theologie von

den bereits geführten Diskursen lernen und sich möglicherweise selbst darin einbrin-

gen kann, worauf das letzte Kapitel (V.) zielt.

(V.) Abgesehen von einigen Aufsätzen, die vor allem auf den Konnex von Zeugnis

und Shoah fokussieren,13 sowie Forschungen zum religiösen Phänomen der Zeug_in-

nenschaft und damit insbesondere zumMartyrium,14 gibt es, soweit ich sehe, keine ei-

genständige systematisch-theologische Monografie15, welche die wissenschaftlich und ge-

sellschaftlich breit geführte Zeug_innenschafts-Diskussionen für die Theologie frucht-

barmachtundsie eben in systematisch-theologischerManierdarstellt, interpretiert und

bewertet. Nicht die Thematik der Zeug_innenschaft an sich,16 sondern die marginale

Zeugenschaft […] als zutiefst kontrovers erscheinen, geradeweil sie aufgrund ihres interdisziplinä-

ren Charakters eigentlich nur umstritten sein kann. Schautman sich die wissenschaftlichen Publi-

kationen der letzten fünfzehn Jahre [sc. 2001–2016] an, mag in der Tat die Variationsbreite der Be-

griffe ›Zeugnis‹ und ›Zeugenschaft‹ verunsichern. Einer derartigen Reichweite droht nämlich eine

gewisse Unschärfe oder gar eine Art von Eklektizismus. In manchen jüngeren […] Studien scheint

sogar lediglich eine indirekte, minimal konzipierte Zeugenschaftskonstellation in den untersuch-

ten Objekten vorhanden zu sein, sodass die Begriffe des Zeugen und des Zeugnisses sich nahezu

aufzulösen drohen.«

13 Vgl. etwa Boschki, Erinnerung; Mensink, Das Rätsel; Schubert, Vom Zeugnis; Taubald, Auschwitz;

Koelle, Verjuden; Welz, A Voice; dies., The future; dies., Trauma. Sich ebenfalls mit der Zeug_in-

nenschafts-Thematik in systematisch-theologischer Perspektive beschäftigt, dabei aber keinen

ausschließlichen Fokus auf die Shoah gelegt hat Thomas, Vier Typen, sowie ders., Witness. Eben-

so, in ekklesiologischer Perspektive, Theißen, Zeugnis, und Goebel, Das politische Zeugnis. Lie-

nemann, Bekenntnis; ders., Hören; sowie ders., Staatliche Legitimität, bieten zahlreiche Anknüp-

fungspunkte für die Zeug_innenschafts-Thematik in theologischer Perspektive. Esterbauer, Ap-

pell, äussert sich zum Bezeugen als religiöse Sprachform.

14 Ich komme später auf das Martyrium als religiöses Phänomen der Zeug_innenschaft ausführli-

cher zu sprechen (s. unten V.2.1., auch für die entsprechenden Literaturhinweise). Für einen intra-

disziplinären Blick, auch auf heutige Formen christlicher Zeug_innenschaft, vgl. die Beiträge in

Bingemer/Casarella, Witnessing. Für den bibelwissenschaftlichen Diskurs vgl. vor allem Beutler,

Martyria; Trites, The New Testament; sowie Castelli, Martyrdom.

15 Für eine praktisch-theologische Monografie vgl. Carter Florence, Preaching, die die Predigt als

Zeug_innenschaft deutet und sich dabei mit unterschiedlichen Zeug_innenschafts-Theorien be-

schäftigt und sich letztlich insbesondere auf Paul Ricœur und seinen Ansatz bezieht. Für einen

religionspädagogischen Zeug_innenschafts-Entwurf vgl. Wermke, Ihr sollt.

16 Die Thematik der Zeug_innenschaft spielte in der Systematischen Theologie des 20. Jahrhunderts

und dabei insbesondere in der Theologie Karl Barths eine entscheidende Rolle, der ein differen-

ziertes und auch komplexes Modell des Bezeugens entwickelt hat (vgl. dafür insbesondere ders.,

Der Christ). Stark vereinfacht zeichnen sich Barths Überlegungen dadurch aus, dass er die Idee der

Zeug_innenschaft dafür bemühte, um erstens das Verhältnis zwischenMensch und Gott*, zweitens

die Grenzen menschlichen Sprechens und Erlebens und drittens die göttliche Selbstoffenbarung

an die Menschen zu thematisieren. Durch das Bezeugen bezieht sich gemäß Barth eine Person

von sich selbst weg auf die Gottheit*, die* sich nach seinem Verständnis jedoch selbst bezeugt,

weshalb die Momente, in denen und der Grad, in dem die Gottheit* selbst in dieser menschlichen

Rede auftritt, geistgewirkt erscheinen und damit ein Ereignis bleiben. Auf diese Weise wird das

Zeugnisgeben gleichsam zu einer theologischen Schlüsselkategorie. In der Versöhnungslehre sei-

ner Kirchlichen Dogmatik schließlich versteht Barth Christus als den wahrhaftigen Zeugen, der

als Mittler das prophetische Amt wahrnimmt (vgl. dazu ausführlicher Boysen, Christus, 322–517,

sowie Siller, Kirche). Ausserdem ist Barths Schriftverständnis maßgeblich von der Zeugnis-Kate-

https://doi.org/10.14361/9783839468333-006 - am 14.02.2026, 09:24:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. An den und für die Grenzen des Verstehbaren 39

Wahrnehmung und Beteiligung an den interdisziplinär geführten Zeug_innenschafts-

Diskursen von und durch dieTheologie, ist das Desiderat, dem die vorliegende Arbeit in

monografischer Art begegnet.17 Das letzte Kapitel dieser Studie formuliert darum erst

einmal Prolegomena zu einer phänomenologischenTheologie der Zeug_innenschaft. Es

fragt nach der Relevanz der interdisziplinären Zeug_innenschafts-Diskurse und zeigt,

was die Theologie für ihr Selbstverständnis lernen kann und inwiefern ihr die Erkennt-

nisse dieser Studie Argumente an die Hand geben, sich als wissenschaftliches Fach am

Ort der Universität zu behaupten und sich in den bereits geführten Diskurs einzubrin-

gen.

Um es also unmissverständlich klarzumachen: Leser_innen, die eine theologische

Arbeit zu religiösen Formen der Zeug_innenschaft erwarten, nach zahlreichen explizit

biblischen, christ_innentums- und theologiegeschichtlichen Artefakten, Traditionen

und Vorstellungen von Zeug_innenschaft Ausschau halten oder hoffen, dass hier kon-

krete theologische Fragestellungen auf die Zeug_innenschafts-Thematik angewandt

werden, d.h. die Prolegomena materialdogmatisch gefüllt werden, werden gehörig

enttäuscht. Das Vorhaben der vorliegenden Studie ist bescheiden in seiner Absicht,

umfangreich in ihrer Ausführung. Als theologische Arbeit will sie nämlich vor allem eines:

Zuhören! Denn nur wer zuerst – und immer wieder – aufmerksam zuhört, kann sich

in einen Dialog einbringen, der bereits geführt wird. Es ist das erklärte Ziel dieser

Studie, den seit den letzten Dekaden des 20. Jahrhunderts in der Theologie nur mar-

ginal und systematisch-theologisch nicht monografisch rezipierten interdisziplinären

Zeug_innenschafts-Diskurs, der sich vor allem am Shoah-Gedenken und damit an

der Bezeugung des Unbezeugbaren entzündet hat, aber längst nicht mehr darauf be-

schränkt ist, für dieTheologie sicht-, hör- und vor allem auch verstehbar zumachen. All

das tut indes ein von Hause aus systematischer Theologe, was bedeutet, dass die Arbeit

gorie geprägt (vgl. Barth, Einführung, 67–81, dazu Käser, »… dass es so nicht geht«). Das Gleiche

gilt für sein Gebetsverständnis (vgl. dazu Svinth-Værge Põder, Doxologische Entzogenheit, insbes.

193–250; sowie Käser, Für offene Beziehungen). Für eine Auseinandersetzung mit Barths Zeug_in-

nenschafts-Verständnis insgesamt vgl. Flett, The witness, insbes. 240–285; sowie Hart, The Word.

Eine kurze instruktive Einführung bietet Ulrich, Ethos.

17 Ein sprechendes Beispiel für dieses Desiderat ist der Forschungsüberblick in Däumer/Kalisky/

Schlie, Zur Einführung, 7–15. Dieser bis heute einer der häufig zitiertesten Sammelbände zur The-

matik bietet zwar einen theologischen Beitrag (Thomas, Vier Typen), doch im Forschungsüber-

blick, der eine Auswahl der zahlreichen Publikationen aus nahezu allen wissenschaftlichen Fä-

chern bietet, taucht die Theologie nicht auf. Die Verfasser_innen des Überblicks versuchen diesen

Umstand gleichsam abzuschwächen, indem sie darauf hinweisen, dass das »Zeugnis der religiö-

sen Wahrheit des Wunders […] zum Zweck seiner Verifizierbarkeit auf die Form eines juridischen

Zeugnisses zurückgeführt« (a.a.O., 13) werde, und verweisen dann auf eine Publikation zur Wun-

der-Thematik. Im Jahr 2008 hat der systematische Theologe Günter Thomas – in Kooperation mit

Paul Frosh und Amit Pinchevski – ein Symposion unter dem Titel »Witnessing. Cultural Roots, Me-

dia-Related Forms and Cultural Memory« veranstaltet, um sich aus theologischer Perspektive mit

den interdisziplinären Zeug_innenschafts-Diskursen auseinanderzusetzen. Eine Auswahl der Er-

gebnisse wurde publiziert in Frosch/Pinchevski (Hg.), Media Witnessing. Einerseits fokussiert der

Band aber auf medientheoretische Überlegungen und andererseits ist auch in diesem Band Tho-

mas’ Beitrag der einzige explizit theologische.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-006 - am 14.02.2026, 09:24:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Für das Sagbare?

schon alleine deshalb theologisch imprägniert ist,weil daswissenschaftlicheHandwerk,

mit dem die Diskurse dargestellt und interpretiert werden, ein theologisches ist.

Die systematisch-theologische Arbeit versteht sich sodann als Einladung zu in-

terdisziplinärer Verständigung, von der auch außerhalb der Theologie Notiz genommen

wird und die die gesellschaftliche Relevanz theologischer Reflexionen belegt. Zudem

bietet der im letzten Kapitel fundamentaltheologische und der in den vorausgehenden

Kapiteln religionsphilosophische Zuschnitt der Arbeit auch Chancen zur intradisziplinä-

ren Wahrnehmung und Verständigung innerhalb des theologischen Fächerkanons selbst.

Dass die vorliegende Arbeit vor allem (zu)hört, ist denn auch und insbesondere dem

theologischen Selbst- und wissenschaftlichen Fachverständnis des Autors geschuldet:18

Als Systematischer Theologe – und damit zuständig für dogmatische, ethische und

religionsphilosophische Fragestellungen – betreibe ich Theologie ausgehend von le-

bensweltlichen Phänomenen. Ich verstehe Systematische Theologie folglich als eine –

freilich von ihren eigenen Prägungen nicht losgelöste – auf die Phänomene ihrer Zeit

hörende Disziplin und im Anschluss daran als eine, die das Gehörte analysiert, indem

sie es ins Gespräch mit den Gegenständen ihrer eigenen Disziplin bringt und nach ent-

sprechenden Konsequenzen fragt – immer vorausgesetzt, dass dies möglich und/oder

geboten scheint. Dieses Verständnis begründet denn auch maßgeblich das methodi-

sche Vorgehen dieser Studie, nämlich ihre phänomenologische und diskursanalytische

Methode.

Die Phänomenologie – φαινόμενον/phainomenon steht für Sichtbares, Erscheinung

und λόγος/logos für Rede, Lehre –, die Anfang des 20. Jahrhunderts maßgeblich von Ed-

mund Husserl geprägt wurde,19 geht davon aus, dass der Ursprung zur Gewinnung von

Erkenntnis und Wissen das ist, was Menschen unmittelbar gegeben ist:20 die Erschei-

nungen, die Phänomene. Eine phänomenologische Methode beschreibt – stark verein-

facht ausgedrückt, weil sie sich in den jeweiligen Wissenschaften, in denen sie zur An-

wendung kommt, unterschiedlich ausgestaltet –,wasMenschen im Alltag immer schon

vorfinden oder was ihnen widerfährt. Kürzer: »[A] phenomenon is present to the one to

whom itmanifests itself.«21 In diesemSinne ist die Phänomenologie keine kritische oder

präskriptive, sondern eine deskriptiveMethode.Gleichwohl ist ihr immer auch ein kriti-

sches Moment eingeschrieben, »insofern sie alle theoretischen und begrifflichen Struk-

turen beseitigen will, die den Blick auf die Welt der Erfahrung verstellen«22. Dabei zielt

18 Ich komme später (s. vor allem unten V.1.) ausführlicher auf mein theologisches Selbst- und wis-

senschaftliches Fachverständnis zu sprechen.

19 Vgl. vor allem Husserl, Allgemeine Einführung.

20 Die unmittelbare Gegebenheit verbindet sich in Husserls phänomenologischer Methodik außer-

dem mit einer Epoché und einer »Wesensschau« aufgrund der eidetischen Reduktion: Die Epo-

ché, die Zurückhaltung, bedeutet, den vorgefassten Urteilen die Geltung zu entziehen, um sie

dann durch eine Wesensschau näher ergründen zu können (vgl. Zahavi, Husserls Phänomenolo-

gie, 36–40.45-55). Es sei mit Nachdruck darauf verwiesen, dass es sich im Hinblick auf Husserl an

dieser Stelle um eine philosophiegeschichtliche Einordnung handelt, nicht aber Phänomenologie

im Anschluss an Husserl betrieben wird.

21 Welz, God – A phenomenon, 4.

22 Gooskens, Das Jahrhundert, 144, Anm. 4.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-006 - am 14.02.2026, 09:24:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. An den und für die Grenzen des Verstehbaren 41

die Phänomenologie nicht nur darauf, die Phänomene als solche, sondern auch ihre Ge-

nese zu beschreiben und zu verstehen.23 Außerdem sind diejenigen, welche die Phäno-

mene zu ergründen suchen, von der Erkenntnisbewegung selbst nicht ausgeschlossen,

sondern die phänomenologischeMethode ist »a qualitative description of theworld that

the observer encounters through his or her senses and bodily involvement«24. Die Ein-

sichten der Phänomenologie kann mensch darum auf die Formel »mensch kann nicht

nicht erleben«25 bringen.

In der vorliegenden Studie werden zahlreiche Zeug_innen zu Wort kommen. Viele

der Zeugnisse werden phänomenologisch untersucht, einige bleiben aber auch unkom-

mentiert.Es sind sehr unterschiedliche Stimmen,Textgattungen und Formen,dochwas

sie verbindet, ist, dass sie sich in Gänze oder in einer spezifischenHinsicht als Ausdruck

einer Zeug_innenschaft an den Grenzen des Verstehbaren deuten lassen. Dabei geht es

mir, das sei an dieser Stelle ausdrücklich erwähnt, nicht um eine Vereinheitlichung des

Leid(en)s vonZeug_innenoder umeineRelativierungunterschiedlicher FormenvonUn-

recht, Gewalt und Diskriminierung. Aber diese Auswahl an Zeugnissen ist der verwege-

ne Versuch, das Unsagbare und Unverstehbare wenigstens in seinen unterschiedlichen

Facetten zu ertasten.26Weil sich die vorliegende Studie allerdings einerseitsmit solchen

Zeugnissenunddieser Art vonZeug_innenschaft beschäftigt, sind in gewissen Fällen so-

wohlmir als auch den rezipierten Autor_innen bezüglich der Phänomene, von denen ich

und sie selbst nicht betroffen sind, per definitionem Wahrnehmungsgrenzen gesetzt.

Andererseits wird der Begriff und das Phänomen der Zeug_innenschaft nicht nur an-

hand konkreter Erscheinungen und ihrer Wiedergabe in vielfältigen medialen Formen

erörtert, sondern auch anhand von wissenschaftlichen und gesellschaftlichen Reflexio-

nen über diese Phänomene und im Gespräch mit theoretischen Grundlagen. Das sind

die Gründe,warum sich die phänomenologischeMethode in dieser Studiemit einer dis-

kursanalytischen verbindet.

Wie für die Phänomenologie gilt auch für dieDiskursanalyse,dass sie einContainer-

begriff ist, insofern ihre methodischen Konsequenzen in den zahlreichenWissenschaf-

ten vielfältig und unterschiedlich gefasstwerden.Gemeinsam ist denmethodischen Zu-

gängen indes, dass sie sich auf Michel Foucault beziehen, dem zufolge Diskurs die Ge-

samtheit kommunikativer, d.h. nicht nur sprachlicher Aussagen ist, die soziale Wirk-

23 Vgl. dazu auch Wiesing, Das Mich, 95f., und im Anschluss daran Helfritzsch, Darstellende Praxis,

232f., welche die phänomenologische Methode als Protreptik verstehen, »also als eine Beschrei-

bung, bei der Schritt für Schritt nicht erklärt und überredet werden soll, sondern nachvollziehbar

aufgezeigt werden soll, wie sich etwas darstellt, um – und das ist entscheidend – zu einem selbst-

ständigen Urteil über das dargelegte zu kommen« (a.a.O., 232).

24 Benediktsson/Lund, Conversations, 5.

25 Stoller, Existenz, 130.

26 Vgl. Quindeau, Trauma, 82f.: »Wenn die Spezifik dieser Traumatisierung auch nicht (positiv) in der

narrativenDarstellung eingeholtwerden kann, kann sie zumindest negativ an der Fragmentierung

und Brüchigkeit der Narration aufgewiesen werden. Das (wissenschaftliche) Verstehen besteht

dabei nicht in einer präzisen Identifizierung, sondern eher im Versuch einer Annäherung an die Er-

fahrung der Überlebenden, wie sie sich in der biographischen Erzählung darstellt«. Zur Begründung,

gerade die Theologie als eine Disziplin des Tastens zu verstehen, vgl. Frettlöh, Namhafte Aufer-

weckung.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-006 - am 14.02.2026, 09:24:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Für das Sagbare?

lichkeiten schaffen.27 In einer Diskursanalyse werden darum verschiedene Texte, Arte-

fakte, Vorstellungen, Handlungs- und Denkweisen, Traditionen und Institutionen auf

einen gemeinsamenDiskurs, d.h. eineThese,Aussage oderWahrnehmung zu einembe-

stimmtenThemauntersucht.DieDiskursanalysewill folglich erörtern,wie verschiedene

Menschen über ein bestimmtes Thema sprechen und inwiefern diese etwas zur kollek-

tiven Meinungsbildung beitragen. Die diskursanalytische Methode will gleichsam »die

Wirklichkeit […] ›entzaubern‹ und als konstruierte – und damit auch anders mögliche –

[…] entdecken«28. Dementsprechend nennt Foucault ihre Aufgabe »nicht – nicht mehr

– die Diskurse als Gesamtheit von Zeichen […], sondern als Praktiken zu behandeln, die

systematisch die Gegenstände bilden, von denen sie sprechen«29.

Gleichwohl spielt die Sprache innerhalb derDiskursanalyse eine herausragendeRol-

le, insofern eben der Begriff »Aussage« in der Diskursanalyse »nicht die linguistische

Einheit des Satzes, auch nicht die logische des Arguments [meint, MK], sondern er be-

zieht sich ganz allein auf das Erscheinen bestimmter Sätze in einer bestimmtenZeit und

in ihrer bestimmten Macht«30. Für Foucault ist denn Sprache der soziale Akt, der Wirk-

lichkeit konstruiert und sich nicht auf das intentionale Handeln von Sprecher_innen re-

duzieren lässt.31 Im Zentrum der Beschreibung eines diskursiven Ereignisses steht so-

dann die Frage: »[W]ie kommt es, dass eine bestimmte Aussage erschienen ist und kei-

ne andere an ihrer Stelle?«32 In der vorliegenden Arbeit zeigen sich diese diskursana-

lytischen Aspekte darin, dass die Studie methodisch der Frage nachgeht, wie sich die

Zeug_innenschaft an den Grenzen des Verstehbaren darstellen und interpretieren lässt

und inwiefern diese Darstellungen und Interpretationen Auswirkungen auf das indi-

viduelle, kollektive und Wirklichkeit (nicht) verändernde Denken, Reden und Handeln,

kurz: das Leben haben.

Im Hinblick auf die neun genannten Vertreter_innen von einem entsprechenden

Zeug_innenschafts-Konzept bzw. ihren für die Debatte wichtigen Überlegungen und

Erkenntnissen werden darum nicht ihre Werke als jeweils Ganzes, sondern ihre spezi-

fischen Beiträge zur Thematik methodisch berücksichtigt. Das Vorgehen der Studie ist

damit – über ihre Architektonik hinaus – entschieden systematisch, kann aber trotzdem

nicht vermeiden, selbst selektiv zu sein. Dieser Selektivität versucht die Arbeit nicht nur

phänomenologisch entgegenzuwirken, insofern sie Positionen bewusst auch mit Phä-

nomenen ins Gespräch bringt, die von den jeweiligen Autor_innen nicht intendiert sind,

sondern die Arbeit tut es ebenfalls in diskursanalytischer Form: Neben der Tatsache,

dass die neun Positionen mit zahlreichen anderen Forschungen zur Zeug_innenschaft

ins Gespräch gebracht werden, flankiert ein zwar fokussierter, aber hier und da aus-

führlicher Anmerkungsapparat eigene Desiderate, lädt also die Leser_innen gleichsam

dazu ein, selbst in den Diskurs einzusteigen. Sowohl in ihrer Durchführung als auch in

27 Vgl. etwa Foucault, Die Ordnung des Diskurses, 7–12.

28 Keller, Diskursanalyse, 328. Vgl. dazu ausführlicher ders., Wissenssoziologische Diskursanalyse.

29 Foucault, Archäologie, 74.

30 Ruffing, Michel Foucault, 53.

31 Vgl. Keller, Diskursanalyse, 127.

32 DO 42.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-006 - am 14.02.2026, 09:24:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. An den und für die Grenzen des Verstehbaren 43

ihrer erhofften Rezeption ist diese Studie darum ein Plädoyer für die Zeug_innenschaft

trotz allem33 – in ihrem Sein, in ihrer Sprache und an ihren Orten.

33 In Anlehnung anDidi-Huberman, Bilder trotz allem, formuliert, in demer bezüglich der Bilder aus

Auschwitz Skepsis gegenüber demUnsagbarkeits- bzw. Unvorstellbarkeits-Topos äußert, sich zeit-

gleich aber ebenso skeptisch zeigt, ob Bilder die ganze Wahrheit vermitteln können. Diese Span-

nung versucht auch die vorliegende Studie zu halten.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-006 - am 14.02.2026, 09:24:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839468333-006 - am 14.02.2026, 09:24:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

