BELL UND BiILL, BUCK UND FUCK:
GESPALTENE GESCHLECHTER UND FLOTTIERENDE
SIGNIFIKANTEN IN TARANTINOS KILL BILL

MARTIN PRZYBILSKI/FRANZISKA SCHOSSLER

Tarantinos Filme sind Etiiden iiber die Illusionsfabrik Kino, iiber die
Genese von Bildern, ihre Wirklichkeitseffekte und ihre Tauschungen. Er
arrangiert beliebte Kinoikonen, gingige Mythen des amerikanischen
Hollywood-Kinos' und amalgamiert sie mit Versatzstiicken internatio-
naler, meist ostasiatischer B-Movies — seine Produktionen sind inter-
textuelle Archive, demjenigen Videogeschéft dhnlich, in dem er seine
»Ausbildung« zum Filmemacher erhalten hat.® Tarantino sampelt Genres
und Reprisentationsformen — an zentraler Stelle Geschlechternarrationen
— und fiihrt sie reflexiv als solche vor, unterbricht ihre Illusionsstruktur,
indem beispielsweise Filmerzdhlungen fragmentarisiert und Kontinu-
ititen aufgebrochen werden. Meist herrscht in seinen Plots der Zufall, der
Unfall, der zu korrigierenden Relektiiren zwingt wie in PULP FICTION.
Auch in KILL BILL, der unter anderem das Genre der Martial-Arts-Filme,
der Waxia, nachstellt’, wird die Erzihlung zerstiickelt und umarrangiert —
und damit wiederum an das japanische Genre angekniipft. Auch zum
Beispiel LADY SNOWBLOOD (jap. Originaltitel SHURAYUKIHIME), ein

1 Vgl. zu einer kleinen Liste der unzahligen Anspielungen D.K. Holm: Quentin
Tarantino. The Pocket Essential, Harpenden: The pocket essential 2004, S.
133. »[lln Quentin’s mind there was nothing wrong with recycling stories,
which he had always been told was common practice in Hollywood.«
(Wensley Clarkson: Quentin Tarantino. Shooting From The Hip, London:
Piatkus 1995, S. 130).

2 Die Filme arbeiten nicht nur mit biographischen Informationen und Selbst-
zitaten, sondern konnen als imagindres Spiegelkabinett vervielfaltigter
Selbstbilder des Regisseurs beschrieben werden; entsprechend identifiziert
sich Tarantino nachhaltig, auch in seinen Medienauftritten, mit einzelnen
Charakteren; vgl. dazu Lutz Nitsche: Hitchcock - Greenaway - Tarantino.
Paratextuelle Attraktionen des Autorenkinos, Stuttgart/Weimar: Metzler
2002, u.a. S. 144f. Vgl. zu Tarantinos Arbeit in einem Video-Geschaft Jami
Bernard: Quentin Tarantino. The Man and his movies, New York: Harper
Perennial 1995, S. 26f.

3  Vermutet wird, dass sich Tarantino mit dem Rachefilm seinerseits fiir die
schlechte Rezeption von JACKIE BROWN rachen wollte; vgl. ebd., S. 128.

35

- am 14.02.2026, 10:22:59. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839404379-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESPALTENE GESCHLECHTER UND FLOTTIERENDE SIGNIFIKANTEN

weiblicher Rachefilm aus den siebziger Jahren, den Tarantino in KILL
BILL! verschiedentlich zitiert, ist in Kapitel eingeteilt, arbeitet mit
Schriftziigen sowie Zeichnungen, mit diversen Reprisentationsformen
also, und hilt sich in seinem intermedialen Arrangement dezidiert nicht
an die Chronik der Ereignisse.

Tarantino fiihrt seine Filme entsprechend — und das gilt bereits fiir
seine fritheste Produktion RESERVOIR DOGS — auf die Gattung des
Buches zuriick. Seine Arbeit gleiche der eines Novellisten: »I [...]
wanted to introduce these guys [in RESERVOIR DOGS; Anm. v. Verf.] in a
series of chapters. Like, when you’re reading a book.«’ Die scheinbar
mimetischen Bilder werden mit einem anderen Medium fusioniert, das
auf ihren Ursprung, auf den Text, auf das Drehbuch, verweist. Deshalb
spielen Buchstaben und Namen in seinen Filmen eine zentrale Rolle. In
KILL BILL arbeitet Tarantino mit Minimalpaaren als kleinsten bedeu-
tungstragenden Einheiten, und der Plot folgt metonymischen Opera-
tionen, wie sie der Traumsprache genuin sind: Die Sprache des Unbe-
wussten gilt bei Freud und Lacan als sprachlich verschliisselt, produziert
minimale Verschiebungen, die sowohl dem Prinzip der Kontiguitit, der
Metonymie, als auch dem der Metapher folgen. Die Namen, die Taran-
tino mit groBem Bedacht wihlt, sind Decknamen, Listen, Falschungen,
die jedoch geheime Zusammenhinge aufdecken, beispielsweise das
spekulare Verhiltnis von Figuren.®

Das subtile Spiel mit Reprisentationen affiziert auch die Ge-
schlechterimagines in Tarantinos Filmen, die grundsitzlich im Zeichen
der Heterogenitit, der Hybriditit und Nicht-Identitét stehen, also als Per-
formanzen, als reflexive Rollenspiele, erscheinen:’ »The important thing
about the assemblages [von Referenzen; Anm. v. Verf.] is that they
remain fragmentary, they do not finalise identity, they do not constitute
the whole thing.«* Seine Geschlechter sind Zitate, Imitationen ohne
Originale, um mit Judith Butler zu sprechen, und Erfindungen einer
symbolischen Ordnung, die der Name des Vaters dominiert — dieser
allerdings wird in den Filmen systematisch demontiert. Tarantino ent-

4 Die Idee zu KILL BILL entwickelte Tarantino bereits wahrend seiner Arbeit an
PuLp FicTioN; vgl. D.K. Holm: Quentin Tarantino, S. 127.

5 Zitiert nach Fred Botting/Scott Wilson: The Tarantinian Ethics, London u.a.:
Sage 2001, S. 41. Sie legen eine iiberzeugende Analyse der Filme vor dem
Hintergrund der Theoreme von Lévinas und Lacan vor.

6 Tarantino pladiert fir eine Entmachtung von Rassismen durch ihren
exzessiven Gebrauch, eine Strategie, die insbesondere im Zusammenhang mit
JACKIE BROWN unterschiedlich bewertet wurde und zu harscher Kritik fiihrte;
vgl. L. Nitsche: Hitchcock - Greenaway - Tarantino, S. 107f.

7 »Zitathafte Kostimierungen, Tarnnamen oder Maskierungen deuten in den
verschiedenen Filmen Tarantinos den Artefakt-Charakter der Identitat an.«
(ebd., S. 110).

8 F. Botting/S. Wilson: The Tarantinian Ethics, S. 14.

36

- am 14.02.2026, 10:22:59. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839404379-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRZYBILSKI/SCHOSSLER

wirft ein Kino der Differenz, der Nicht-Identitit und Ahnlichkeit, wie
bereits das rekurrente Doppelgédngermotiv nahe legt — in KILL BILL
formal durch den >split screen< umgesetzt, der »Elle« (sie), also auch eine
Namenlose, zur Spiegelfigur der Hauptdarstellerin ohne Namen werden
lasst. Es ist von groBer Logik, wenn in Tarantinos Filmen, die anféinglich
das Weibliche recht konsequent ausgespart haben wie in RESERVOIR
DoGS — Tarantino wurde deshalb als maskuliner Regisseur der
Peckinpah-Schule bezeichnet —, zunehmend Frauenfiguren ins Zentrum
riicken wie in JACKIE BROWN oder KiLL BILL.” Das Weibliche als
Differenz, als Nicht-Identitit, das aus der symbolischen Ordnung aus-
gegrenzt bleibt — so jedenfalls will es der Geschlechterdiskurs seit dem
19. Jahrhundert —, eignet sich in besonderem MaBe, um einen kineas-
tischen Kosmos der Differenz zu entwerfen. Entsprechend lésst sich KILL
BILL als systematische Dekonstruktion von Weiblichkeitstopoi be-
schreiben — der Braut, der Hausfrau, der Mutter (Gottes), des
Schulmédchens, der Franzésin etc.

Flottierende Minimalpaare und das Ich
als Andere

Tarantino fithrt seine Bilder vielfach auf Buchstabenspiele zuriick,
demontiert in poststrukturalistischer Manier die Fiktion homogener
Bedeutung, die vermeintliche Ubereinstimmung von Zeichen und
Referenten, indem sich Signifikanten verschieben und Differenzen
zwischen Bezeichnung und Bedeutung etablieren. Auf diese Weise
entsteht ein Zeichenraum, der den Gesetzen des Unbewussten folgt, den
metonymischen und metaphorischen Umschreibungen einer Traumlogik
jenseits der symbolischen Ordnung, die fiir Eindeutigkeit und Mono-
semierung steht. Bereits die Erdffnungsszene von KILL BILL: VOLUME 1
setzt dieses Spiel mit sich transformierenden Buchstaben mit grofer
Konsequenz in Gang: Gezeigt wird in grobkornigen Schwarz-Weil3-
Bildern das (blut-)verschmierte Gesicht einer Frau, die kurz darauf
exekutiert wird — ein Beginn, der ein Ende ist, so dass die Hauptdar-
stellerin im Film als Untote, als Bild und Gespenst firmiert. Neben ihrem
maltritierten Gesicht erscheint das Taschentuch des unsichtbaren Ag-
gressors, das den eingestickten, ziselierten Namenszug »Bill« tragt. Bevor
noch der Titel erscheint, wird seine Botschaft ins Bild gesetzt, allerdings

9  Auch Holm betont die neue Bedeutung von Frauen bei Tarantino, wie sie sich
seit PuLP FICTION andeutet; vgl. D.K. Holm: Quentin Tarantino, S. 136; zu den
Mannlichkeits- und Weiblichkeitsreprasentationen vgl. auch Alan Barnes/
Marcus Hearn (Hg.): Tarantino. A to Zed. The films of Quentin Tarantino,
London: Batsford 1996, S. 92f. u. 159f.

37

- am 14.02.2026, 10:22:59. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839404379-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESPALTENE GESCHLECHTER UND FLOTTIERENDE SIGNIFIKANTEN

verkehrt, denn das simple imperativische Reimwort »Kill Bill« wird als
»Bill kill(s)« vorgefiihrt — ein Minimalpaar im linguistischen Sinne, das
heiflt die minimale Differenz zwischen den beiden Worten ist bedeu-
tungsgenerierend. Vorgefiihrt wird mithin das sprachliche Verfahren, das
Bedeutung aus dem kleinstméglichen Unterschied entstehen ldsst, und
zwar eine Bedeutung, die die groftmogliche semantische Differenz aus-
misst, nimlich die zwischen Leben (Bill) und Tod (Kill). Der Film signa-
lisiert damit, dass es die Sprache ist, die Bedeutung generiert, auch die
der scheinbar mimetischen Bilder, die jedoch der Schrift noch dazu auf
inhaltlicher Ebene widersprechen.

Ausgehend von dem Titel, der den Namen >Bill< in den Fokus riickt,
wird ein Besuch der Récherin bei >the Bells< in Szene gesetzt — die
Kamera zoomt auf den Briefkasten in einer amerikanischen Vorstadt-
idylle und auf das Namensschild »The Bells<. Nicht Bill also ist Ziel des
Besuchs, sondern Frau Bell; lediglich ein Buchstabe verschiebt sich. Der
Logik von Trdumen entsprechend scheint das Ziel ganz nahe und doch
fern, denn der Besuch bei Bill wird erst im letzten Kapitel von KILL
BILL: VOLUME 2 stattfinden. Zudem bedient >Beatrix Kiddo«< in der
Eréffnungsszene buchstiblich die Klingel — »the bell< —, die vom Namen
zum Gegenstand geworden ist und als Selbstzitat an Winston Wolfs
Klingeln an Bonnies Tiir in PULP FICTION erinnert. Die Protagonistin in
KiLL BILL: VOLUME 1 »rings the bell¢, besser: »she presses the bell¢, wie
sie dann >Frau Bell< (ein Deckname) buchstéiblich auf den Leib riicken
wird — ein intrikates Spiel mit Eigennamen und Bezeichnungen, das der
Film konsequent durchhélt.

So lautet der Deckname der namenlosen weiflen Récherin »Black
Mamba« — ein Name, den jedoch die schwarzhdutige Kdmpferin Bell
ausdriicklich fur sich beansprucht, weil er ihrer Hautfarbe entspreche —
der Name wird zur Bezeichnung. In KILL BILL: VOLUME 2 taucht dann
tatsdchlich eine schwarze Mamba auf; das Wort ist Fleisch geworden,
doch wird nun Elle, »ihr¢, zugeordnet, die lautlich an Bell erinnert und
einen Namen tragt, der eigentlich keiner ist bzw. als Pronomen, als Platz-
halter fiir jede weibliche Figur, gelesen werden kann. Auch der Name der
Protagonistin wird unabldssig variiert, ja zuweilen unhérbar gemacht. In
der eroffnenden Kampfszene {iibertont ihren Namen ein akustisches
Signal'’, das fiir gewohnlich obszéne Begriffe wie »fuck< oder Schimpf-
worte ausblendet. Durch dieses Zitat einer geldufigen Zensurpraxis wird
der Name der Richerin dem Raum des Unaussprechlichen, des Obszonen
und Numinosen zugleich zugeordnet, einem semiotischen Raum, um mit
Julia Kristeva zu sprechen, der jenseits der symbolischen Ordnung
angesiedelt ist. Die Uberblendung macht den Namen zum Bestandteil

10 KiLL BiLL: VoLume 1, 00:08:07.

38

- am 14.02.2026, 10:22:59. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839404379-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRZYBILSKI/SCHOSSLER

eines schmutzigen, subversiven Sprechens jenseits des Namens des Va-
ters und seiner Ordnung, ldsst die Trigerin des unaussprechlichen Na-
mens jedoch gleichzeitig auch an jener transzendentalen Unerreichbar-
keit teilhaben, die Wittgenstein als Wesensbestimmung des Gottlichen
beschrieben hat. Die Frau entzieht sich mithin der Welt der Eigennamen
und der klaren Identifikation, wie sie der Titel der ménnlichen Figur im
Namen des Todes zuordnet. Als namenlose ist die Protagonistin ohne
Geschichte, verfiigt iiber keine Genealogie, keinen Ursprung, keine Fa-
milie. In RESERVOIR DOGS wird die Preisgabe des Namens regelrecht
untersagt, weil er die Person identifizierbar mache, mit einer Vergangen-
heit ausstatte. »Under no circumstance are you to tell one another your
real name or anything else about yourself. That includes where you’re
from, your wife’s name, where you might have done time, about a bank
in St. Petersburg you might have robbed.«'! Der Name transportiert die
Geschichte/die Identitét einer Person — die Protagonistin in KILL BILL er-
scheint hingegen zunichst als reine Prdsenz ohne Ursprung und Ver-
gangenheit.

Dass Sprache Differenzen schafft, die jedoch durch Ahnlichkeiten
unterwandert werden konnen, dass Signifikanten gleiten und flottieren
wie im Unbewussten — dieses Wissen fiithrt auch das Bruderpaar vor
Augen. Die Namen >Budd¢« und >Bill«< erscheinen zunichst als reine
Chiffren der Differenzierung, sind jedoch auch bedeutungstragend,
stellen ndmlich den Hintern, den Arsch (>butt<) und den Kot — Budd muss
die Toiletten der Disco reinigen — dem Gesetz, dem Geld und der
Banknote (»bill<) gegeniiber. Scheile und Gold/Gesetz werden in
Opposition gebracht, allerdings durch die alliterierende Ahnlichkeit der
Namen >Bill< und »Budd« aufeinander bezogen, zumal die Psychoanalyse
die Produktionsformen Gold und Kot auf eine Stufe stellt und die Briider
als Doppelgidnger angelegt sind. Zudem wiederholt sich Budds Name
verschoben als yBuck«— fast ein Minimalpaar. Der schlechte Bruder wird
durch den korrupten Pfleger gedoppelt, dessen Name nicht nur die Ver-
kleinerungsform des Geldscheins, die Miinze aufruft (insofern erinnert er
auch an Bill), sondern der noch dazu mit dem Wort >Fuck« assoziiert ist —
ein weiteres Minimalpaar —, denn er trigt ein entsprechendes Tattoo auf
der Hand.”? Dem Raum des Abfalls wird die Libido zugeordnet, der
Lebenstrieb, das Begehren, die vitalen Funktionen, wéahrend Bill fiir den
Todestrieb steht. Die Briider verkdrpern zwei Seiten einer Medaille,
teilen die beiden Freudschen Triebe unter sich auf, wobei Budd seine
Funktion als >Kehrseite« noch dazu im Namen tragt. Tarantino verklam-
mert also Signifikanten mit psychoanalytischen Prozessen, dhnlich wie es

11 Zitiert nach F. Botting/S. Wilson: The Tarantinian Ethics, S. 53.
12 KiLL BILL: VOLUME 1, 00:29:52.

39

- am 14.02.2026, 10:22:59. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839404379-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESPALTENE GESCHLECHTER UND FLOTTIERENDE SIGNIFIKANTEN

Lacan tut, und siedelt die Subjekte als gespaltene zwischen Lebens- und
Todestrieb an. Die Briider représentieren zusammen das moderne Subjekt,
das sich nicht nur als Krone der Schopfung geriert, als Gesetz, sondern
auch im Sinne von Luthers berithmter Behauptung, »der Mensch sei blof3
das Exkrement, das aus Gottes Hintern fdllt. Moderne Subjektivitdt hat
nichts mit der Idee vom Menschen als der hochsten Kreatur in der »grof3en
Kette des Seinsg, als dem Schluipunkt der Evolution des Universums, zu
tun: moderne Subjektivitdt erscheint, wenn sich das Subjekt als »aus den
Fugenc« erfihrt, als ausgeschlossen aus der »Ordnung der Dinges, aus der
positiven Ordnung der Entititen«."* Das Genre des Schwertfilms, in dem
die Personen buchstiblich zerstiickelt werden, nimmt sich wie eine
Verbuchstiblichung des psychoanalytischen Wissens vom gespaltenen
Subjekt aus.

Odipus revisited und die Schule des Sehens

Auch die Frau reprisentiert eine Gegenordnung jenseits des Gesetzes,
steht fiir das semiotische Reich oder auch eine jkleine Literatur<.
Bezeichnenderweise wird in KILL BILL tatsdchlich eine Vaterfigur
getotet, in einem Kapitel, das noch dazu mit »Von Angesicht zu
Angesicht« tiberschrieben ist und offenkundig den biblischen Diskurs
aufruft. Bill wird bei der Hochzeit, mit der KiLL BILL: VOLUME 2
eroftnet, zudem als Liebhaber und Vater, als »Dad«, vorgestellt, so dass
tatsdchlich eine Gdipale Konstellation zwischen Vater und Tochter ent-
steht. In Tarantinos Film exekutiert jedoch die Tochter den Vater, und
zwar durch ein (geheimes) Wissen, das ihr der Vater indirekt selbst mit-
teilt. Es ist Bill, der Kiddo zu seinem Lehrer schickt und sie mit
geheimem (Todes-)Wissen ausstattet.'* Die Macht des Vaters richtet sich
also gegen diesen selbst; es ist die patriarchale Macht, die ihre Gegner
mit den Moglichkeiten des Widerstands ausriistet. Dass der Odipus-
Mythos tatséchlich in den Film eingelassen ist, bestdtigt das rekurrente
Motiv der Blendung, das noch dazu eine reflexive Dimension besitzt,
denn der Film, das Kino, bedarf in fundamentaler Weise des Blickes.
Fungiert Elle als Spiegelfigur Kiddos, so wird ihr bezeichnenderweise
ein Augenlicht genommen. >Sie< hatte sich dem Befehl Pai Meis nicht
unterworfen bzw. seine Macht in Frage gestellt, ihn verbal kastriert, was
ihre Blendung zur Folge hat. Elle jedoch 16scht den Vater vollstindig
aus, macht sein Wort >zu mehr als nichts¢, destruiert sein Gesetz — eine

13 Slavoj Zizek: Das Unbehagen im Subjekt, Wien: Passagen-Verlag 1998, S. 15.

14 Holm setzt mentorhood, wie sie in Tarantinos Filmen konsequent in Szene
gesetzt wird, und >motherhood« gegeneinander; vgl. D.K. Holm: Quentin
Tarantino, S. 136. Allerdings werden auch diese Zuordnungen unterlaufen.

40

- am 14.02.2026, 10:22:59. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839404379-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRZYBILSKI/SCHOSSLER

Spiegelung des »Vatermords« von Kiddo. Auch Kiddo wird entsprechend
mit Blindheit geschlagen, als sie gleich zu Beginn von KILL BILL:
VOLUME 2 — ebenfalls ein Ende am Anfang — lebendig begraben wird.
Tarantino arbeitet an dieser Stelle mit einem radikalen >Black¢, mit dem
Ende aller Reprisentationen, das selbst nicht reprisentiert werden kann.'’
Der Blick, und zwar auch der des Zuschauers, wird ausgeldscht, indem
der Screen schwarz wird und im Sinne einer totalen Blendung alle
Reprisentationen unterbricht. Noch dazu hatte Kiddo kurz zuvor die
Wahl zwischen volliger Blendung — Budd droht mit Tridnengas — und
einer Taschenlampe.

Diese (6dipale) Konstellation, die durch das radikale »Black< auf den
Zuschauer ibertragen wird, ldsst sich als reflexives Spiel mit
kineastischer Wahrnehmung iiberhaupt deuten. Denn im Kino geht es
immer auch um sinnliche Wahrnehmung, um Akustik und Bilder, bei
Tarantino zudem um Téuschungen. So kommt der Gesang Bucks, den
man als klampfenden Gitarristen imaginiert hatte, aus dem Radio; das
Killerspiel wird im letzten Kapitel zum Kinderspiel verkleinert und zur
Auffithrung. Die Musik passt meist nicht zu den Bildern — die rituelle
Ubergabe des Schwertes ist mit ruminischer Holzblasmusik, dem
berithmten Zamfir-Song The Lonely Shepherd, unterlegt. Die Crazy 88
sind nicht 88, und die Hochzeit ist eigentlich eine Probe, ebenfalls ein
reflexives Moment, das auf die theatralischen Rahmenbedingungen des
Films verweist. Der Zuschauer kann sich in KILL BILL, dhnlich wie in
JACKIE BROWN'®, nicht sicher sein, was er sieht. Tarantino thematisiert
Horen und Sehen'’, wobei dieser Wahrnehmungsakt mit der psycho-
analytischen Urerzihlung, mit dem Odipus-Mythos, verkniipft ist.

Dieses Spiel mit visuellen und akustischen Eindriicken — der Zu-
schauer sieht nicht, die Figuren verstehen nicht — folgt nicht nur den
Malfigaben des psychoanalytisch orientierten Hollywood-Films, sondern
entspricht auch dem Genre des japanischen Schwertfilms, der sinnliche
Wahrnehmung ebenfalls zum Gegenstand macht: Die martialischen
Schwert-Choreographien — Tarantino 14sst den blutigen Kampf gegen die
Crazy 88 bezeichnenderweise auf einer Tanzflache stattfinden, setzt also
das tdnzerische Moment buchstéblich um — verlangen genaue Abstinde,
prazise Gesten und Bewegungen. Dass der Schwertkampf eine Schule
der sinnlichen Wahrnehmung ist, zeigt sich beispielsweise in Takeshi

15 F. Botting/S. Wilson: The Tarantinian Ethics, S. 41f.

16 Vgl. ebd., S. 173.

17 Brisant ist in diesem Zusammenhang der reflexive Hinweis auf die Bedeutung
der Musik; Kiddo arbeitet in einem Plattenladen, kann sich also ausgiebig mit
Musik beschaftigen. Auf die lakonische Frage, ob das nicht jeder moge, gibt
der Film eine indirekte Antwort, indem er selbst ein Archiv an Songs unter-
schiedlichster Couleur zusammenstellt, in gewissem Sinne also ein Plat-
tenladen (und ein Videoverleih) ist.

1

- am 14.02.2026, 10:22:59. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839404379-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESPALTENE GESCHLECHTER UND FLOTTIERENDE SIGNIFIKANTEN

Kitanos ironischem Film ZATOICHI — DER BLINDE SAMURAI (jap.
Originaltitel ZATOICHI), der eine liberaus populdre japanische Fernseh-
serie der siebziger Jahre aufgreift. Der Protagonist Zatoichi spielt einen
Blinden, um seine Sinne zu schirfen, um den Gegner akustisch und
olphaktorisch wahrnehmen zu koénnen. Er schult seine Perzeption als
Bedingung des Schwertkampfs, denn synésthetische Wahrnehmung, wie
sie auch der Film erméglicht, ist die fundamentale Bedingung des Uber-
lebens und der Verteidigung. Tarantinos Film adaptiert diese Funktion
sinnlicher Wahrnehmung auf einer Meta-Ebene, indem er die Zuschauer
in ein Kabinett von Phantasmagorien, von Bildern, Zitaten und T&u-
schungen fiihrt. Sein Zuschauer muss sehen lernen, muss zum
»Schwertkdmpfer« werden, der die Illusionen der (Schein-)Welt durch-
schaut. Auch Tarantinos Filme sind, dhnlich wie der Schwertkampf, eine
Schule der Wahrnehmung, die jedoch auf den zentralen abendldndischen
Odipus-Mythos bezogen ist. Das reflexive Tertium comparationis von
Hollywood und Martial-Arts-Filmen bildet mithin der Blick, die Wahr-
nehmung.

Der phallifizierte Korper und die
Vervielfdltigung der Kastration

Refiguriert Tarantino das 6dipale Szenario in anderer geschlechtlicher
Besetzung, so kiindigt er die Freudsche Urerzdhlung von der Genese der
Geschlechtlichkeit und der Kastration insgesamt auf. Denn auch die Frau
wird mit (wandernden) Phalloi ausgestattet und die Freudsche Phantasie
vom Mangelwesen Frau in eine Ermichtigungsgeschichte umge-
schrieben. Bei ihrem ersten Schlagabtausch beispielsweise treten sich die
Kontrahentinnen zwischen die Beine als neuralgischem Ort des ménn-
lichen Korpers, an dem sich Verletzbarkeit und Macht paaren. Doch die
Frauen sind durch diesen Tritt offenkundig nicht zu schwichen, so dass
die Abwesenheit des Penis als weibliche Macht, als Unverwundbarkeit,
erscheint. Umgekehrt wird die weibliche Brust zu einem Ort des
Schmerzes, der Anfilligkeit: Budd, der Kiddo in die Brust schief3t, ergeht
sich geniisslich in der Vorstellung ihrer Schmerzen; er habe keine Briiste,
erklart er, wiinsche sich allerdings auch nicht die Schmerzen, die sie
erleide. Die Geschlechtsmerkmale, und zwar die ménnlichen wie die
weiblichen, werden als neuralgische Orte der Verletzung, der Schwi-
chung, bestimmt; ihre Abwesenheit hingegen ermichtigt, immunisiert.
Zudem wird der Freudsche Mangeldiskurs auch auf den Mann {iiber-
tragen, denn er verfiigt eben nicht iiber Briiste. Der Mangel (des Penis,

42

- am 14.02.2026, 10:22:59. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839404379-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRZYBILSKI/SCHOSSLER

der Briiste) wird in Tarantinos dekonstruktivistischem (Euvre zu Macht,
Macht zum Mangel.

Das Genre des Schwertkampfes dient entsprechend dazu, die
westlich-biirgerliche Festlegung von Weiblichkeit auf Intimitdt, Pa-
ssivitdt und Verletzlichkeit riickgéngig zu machen. Als Killerin ist Kiddo
berufstitig, als Kdmpferin kann sie Rache iiben und Haushaltsartikel —
wie in der er6ffnenden Persiflage auf das Hausfrauendasein — als Waffen
benutzen: Pfanne und Cornflakes-Schachtel werden miihelos in den
Kampf integriert. Als Kdmpferin jedoch ist die Frau jenseits ihres nach
Freud unwiderruflichen Mangels kastrationsfihig; ihr Korper wird phalli-
fiziert, wie ein signifikantes akustisches Detail verdeutlicht: Nicht nur
die Schwerter, sondern auch der Bart Pai Meis — ein phallisches
Machtemblem, mit dem auch Kafkas Figuren ausgestattet sind — und der
Zopf Kiddos, ihr Pferdeschwanz, geben analoge Gerdusche von sich,
wenn sie die Luft durchschneiden. Auf diese Weise werden das Haar, die
Hinde und FiiBe, der gesamte Korper phallifiziert, und das gilt fiir den
weiblichen wie minnlichen. Daraus folgt, dass in Tarantinos Kosmos
auch die Frau kastriert werden kann; auch sie besitzt einen Phallus, wie
ex negativo die zahlreichen abgeschnittenen Gliedmallen vorfithren. Der
verstiimmelte Frauenleib der Franzésin'® mit dem signifikanten Namen
Sophie Fatale, die offenkundig die sonst ihrerseits zerstiickelnde, tétende
»femme fatale< des Film Noir aufruft, ist die drastische Chiffre dieser ge-
schlechteriibergreifenden und pluralisierten Kastration. Bemerkenswert
ist allerdings, dass dieser Akt, der sich zum Schluss von KILL BILL:
VOLUME 1 an der Franzosin vollzieht, in die Imagination des Zuschauers
und der Zuschauerin verlegt wird: man hort die Erklarungen Kiddos,
sieht jedoch die Verstimmelungen nicht, setzt die Mutilitation vielmehr
selbst in der Phantasie um. In Tarantinos Filmen wird der weibliche
Korper also phallifiziert, wie auch der Mythos tiber Uma Thurmans
groBe Fiie und Hinde" nahe legt: Thre Glieder sind Waffen, wie es im
Kampfsport ehedem der Fall ist.*

Nimmt der Film eine gewisse Ermichtigung von Weiblichkeit
jenseits des psychoanalytischen Mangel-Modells vor, so weist er aller-
dings hdufig seine eigenen Bilder als Illusionen aus, fiihrt vor, dass seine
Gestalten aus Zelluloid bestehen, dass sie Gespenster, Untote, sind, die
das artistische Spiel der Reproduktion beliebig zu beatmen vermag und
verschwinden lassen kann. Ist dem theoretischen Mediendiskurs die

18 Dass sie als einzige keine Waffe tragt, hangt damit zusammen, dass die Waffe
der Franzosin der Sex ist, wie es in PuLP FICTION heift.

19 Vgl. J. Bernard: Quentin Tarantino, S. 193f.

20 Vgl. dazu F. Botting/S. Wilson: The Tarantinian Ethics, S. 27.

43

- am 14.02.2026, 10:22:59. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839404379-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESPALTENE GESCHLECHTER UND FLOTTIERENDE SIGNIFIKANTEN

Verbindung von Tod und Fotographie bzw. Film geldufig®', so schligt
dieser formale Aspekt der Reproduktion ins Inhaltliche um, wenn in KILL
BiLL die Figuren, allen voran die weibliche Hautfigur, als Untote
erscheinen, ihre Korper als unsterbliche, nicht jedoch im Sinne von
wspectacular bodies«”, sondern von wiederholbarer Sterblichkeit.”* So
er6ffnet KIiLL BILL: VOLUME 1 mit der Exekution von Beatrix Kiddo,
wobei das Schwarz-Weill die Szene als chronologisch frithere ausweist
und mit der sich anschlieBenden hoch kolorierten im amerikanischen
Idyllenvorort kontrastiert. Die »Zergliederung« der Chronologie, die den
Film grundsitzlich kennzeichnet, ermoglicht also ein forciertes Spiel mit
Leben und Tod, produziert harte Frakturen, wenn zum Beispiel nach der
Beerdigung Kiddos in KILL BILL: VOLUME 2 ihr lebhaft-lebendiges
Gesicht gezeigt wird — in einer Riickblende lauscht sie der Erzdhlung
Bills. Der Film ldsst mithin erfahrbar werden, und zwar vornehmlich
durch das anachronistische Arrangement der Narration, dass seine Kor-
per Bilder sind, Phantasien auf Zelluloid, Reprisentationen, denen keine
Materie korrespondiert. Dieser Effekt ist auch fiir die Geschlechter-
phantasien des Films relevant, denn die aufgerufenen Ikonen erscheinen
als ephemere Konstruktionen einer kulturellen Ordnung, ja als Fiktionen.

21 »Das Geschenk des Augenblicks gerinnt dem Festhalten von Prasenz blitzhaft
zum »Gift¢, das nur die »facies hippocratica« des verganglichen Seins auf Film
und Platte atzt«, so lieBe sich beispielsweise Derridas Position zusammenfassen;
vgl. Michael Wetzel: »Die Zeit der Entwicklung. Fotografie als Spurensicherung
und Metapher«, in: Georg Christoph Tholen/Michael O. Scholl (Hg.), Zeit-
Zeichen. Aufschibe und Interferenzen zwischen Endzeit und Echtzeit,
Weinheim: VCH, Acta Humaniora 1990, S. 265-280, hier S. 270; vgl. zur
Gleichsetzung von Fotografie und Tod ebd., S. 269f.; ebenso Roland Barthes:
Die helle Kammer. Bemerkung zur Fotografie, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1985.
Susan Sontag halt entsprechend fest: »Fotographieren heiBt Sterblichkeit
inventarisieren.« (Susan Sontag: Uber Fotographie, Frankfurt/Main: Fischer-
Taschenbuch-Verlag 1980, S. 72).

22 Vgl. Yvonne Tasker: Spectacular Bodies. Gender, Genre and the Action Cinema,
London: Routledge 1993.

23 Diese Erkenntnis korreliert durchaus mit dem den Film lber weite Strecken
dominierenden Thema des (japanischen) Schwertkampfs; so heiBt es zum Bei-
spiel im Hagakure (dt. Hinter den Bldttern), einem zentralen Werk der vor-
modernen japanischen Literatur, das Tsunetomo Yamamoto (1659-1719) zu
Beginn des 18. Jahrhunderts verfasste, zur Beschreibung des Bushido (»Weg
des Kriegers«) nachgerade programmatisch: »Stell dir jeden Morgen aufs neue
vor, daB du bereits tot bist. Halte dich jeden Morgen, wenn dein Geist fried-
voll ist, ohne UnterlaB fiir tot, denke uber verschiedene Arten des Todes
nach, stelle dir deine letzten Augenblicke vor, wie du von Pfeilen, Kugeln
und Schwertern in Einzelteile zerfetzt wirst, von einer Woge weggespiilt
wirst, in ein rasendes Feuer springst, von einem Blitz erschlagen wirst, in
einem groBen Erdbeben untergehst, von einer schwindelerregenden Klippe
stiirzt, an einer todlichen Krankheit leidest oder plotzlich tot umfallst.«
(Tsunetomo Yamamoto: Hagakure. Der Weg des Samurai, Miinchen, Ziirich:
Piper 2005, S. 142).

44

- am 14.02.2026, 10:22:59. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839404379-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRZYBILSKI/SCHOSSLER

In SIN CITY?*, einem Film, an dem Tarantino ebenfalls beteiligt war, wird
diese Authebung von Korperlichkeit intensiviert, indem das Zeichenhafte
des Comics dominiert, die Form also den materiellen Effekt scheinbar
mimetischer Reprisentationen aufhebt und Physis zur Chimére macht.
Diese Entmaterialisierung des Korpers findet auch in SIN CITY ein inhalt-
liches Pendant, und zwar in den massiven Verstimmelungen, die hier
jedoch lediglich den ménnlichen Figuren angetan werden; die ikoni-
sierten weiblichen Gestalten hingegen entsprechen der Lacanschen Phan-
tasie eines ganzen, integralen (spekularen) Korpers.

Durch die massive Verunsicherung von Korperbildern, die Phalli-
fizierung von Weiblichkeit und die Pluralisierung der Kastration tiber-
windet der Film Tarantinos in gewissem Sinne auch die traditionelle
Blickordnung des amerikanischen Hollywood-Films, die Laura Mulvey
prononciert auf den Geschlechterdiskurs bezogen hat. Sie nutzt in ihrem
vieldiskutierten Aufsatz von 1975 Visuelle Lust und narratives Kino die
Psychoanalyse als politisches Instrumentarium, um die verborgenen Ge-
schlechterimplikationen des Kinos offen zu legen. Das Kino bediene sich
grundsdtzlich der Skopophilie des Menschen, seiner Schaulust. Die
Dunkelheit des Zuschauerraums schaffe die Illusion voyeuristischer
Distanz und produziere den Eindruck eines geschlossenen privaten
Raums, in dem sich die Lust des Beobachters entfalten kann. Das
narzisstische Moment der Schaulust wird dadurch gefordert, dass das auf
der Leinwand Sichtbare als Ahnliches wiedererkannt wird: »Das erkann-
te Bild erscheint als der reflektierte Korper des Selbst.«*> Dieses Selbst-
bild ist jedoch paradoxal angelegt: Es bringt einen Verlust des Egos mit
sich, doch zugleich auch eine Stirkung; die Selbstvergessenheit des Ichs
(Schwichung) wird von der vorbehaltlosen Identifikation mit Ich-Idealen
(Stirkung) flankiert, wie sie insbesondere das Starsystem, also der Auf-
tritt von glamourdsen Diven, mit sich bringt. Die so entstehende
spannungsreiche Verbindung von Distanz und Nihe, Trennung und Iden-
tifikation, Ego und Libido, produziert nach Mulvey Lust. Der gesamte
Kino-Apparat ist darauf ausgerichtet, Begehren herzustellen, das jedoch
auf seinen traumatischen Ursprung bezogen bleibt: auf den Kastrations-
komplex, den nach Freud die Frau verkorpert.

24 Crew: Producers: Elizabeth Avellan, Bill Scott, Bob Weinstein, Harvey
Weinstein; Distributor: Dimension Films; Screenplay: Frank Miller, Robert
Rodriguez, Quentin Tarantino; Story: from graphic novels created by Frank
Miller; Photography: Robert Rodriguez; Editor: Robert Rodriguez; Original
Music: John Debney, Graeme Revell, Robert Rodriguez; Production Designers:
Tom Proper, Ron Schmidt.

25 Laura Mulvey: »Visuelle Lust und narratives Kino«, in: Liliane Weisberg (Hg.),
Weiblichkeit als Maskerade, Frankfurt a.M.: Fischer Taschenbuch-Verlag
1994, S. 48-65, hier S. 53.

45

- am 14.02.2026, 10:22:59. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839404379-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESPALTENE GESCHLECHTER UND FLOTTIERENDE SIGNIFIKANTEN

Der Darstellung von Weiblichkeit auf dem Screen kommt damit eine
ganz bestimmte Funktion zu. Mulvey hélt fest: »In einer Welt, die von
sexueller Ungleichheit bestimmt ist, wird die Lust am Schauen in
aktiv/médnnlich und passiv/weiblich geteilt. Der bestimmende ménnliche
Blick projiziert seine Phantasie auf die weibliche Gestalt, die dement-
sprechend geformt ist. In der Frauen zugeschriebenen exhibitionistischen
Rolle werden sie gleichzeitig angesehen und zur Schau gestellt, ihre
Erscheinung ist auf starke visuelle und erotische Ausstrahlung zuge-
schnitten, man konnte sagen, sie konnotieren ,Angesehen-werden-
Wollen’.«** Dass das Weibliche das Objekt des Blickes ist, zeigt sich
vielfach daran, dass der Auftritt der Frau den narrativen Kontext durch-
bricht, dass sich das »schone Bild« des Stars verselbstindigt, jedoch meist
vom ménnlichen Blick fragmentarisiert, in zerstiickelnde Nahaufnahmen
zerlegt wird. Die Handlung des Films hélt hingegen die méannliche Figur
in Gang, mit der sich der Zuschauer identifiziert, gestiitzt durch eine
unsichtbare Kamera und die »aktive Macht des erotischen Blicks.«*’
Markiert die Frau den permanenten Mangel des Mannes, die
Kastration, so kann das ménnliche Unbewusste auf diese Bedrohung in
zweierlei Hinsicht reagieren: Es kann das Trauma erneut durchleben und
die weibliche Figur abstrafen wie im Film Noir, oder es kann die Kastra-
tion durch Fetischisierung ignorieren — die Frau wird zum Star, ihre
Schonheit zum Fetisch wie prototypisch in den Filmen Alfred Hitch-
cocks. Voraussetzung ist eine unsichtbare Kamera, die die Identifikation
des Zuschauers mit dem ménnlichen Helden, mit seinem Blick auf die
schone Frau, ermdglicht. Mulvey schldgt entsprechend vor, die Film-
konvention der unsichtbaren Kamera, die im Hollywood-Kino nahezu
verbindlich ist, zu verabschieden, um das asymmetrische (Blick-)
Verhiiltnis zwischen Frau und Mann aufzuheben. Sie fordert, dhnlich wie
Judith Butler in Korper von Gewicht, eine sichtbare Kamera, die die
hegemoniale Ordnung zerstort, den Blick thematisiert und so das
reibungslose Ineinander von Distanzierung und Identifikation verhindert.
KiLL BILL durchbricht diese geschlechtlich semantisierte Blick-
ordnung, indem das Trauma der Kastration nicht auf die Frau verschoben
wird (als >femme fatale<) und nicht durch Ikonisierung bzw. Feti-
schisierung kompensiert wird. Die Kastration ereignet sich vielmehr
sichtbar, buchstéblich und vervielfiltigt an den phallifizierten weiblichen
wie mannlichen Korpern, das Trauma wird unabldssig in aller Sichtbar-
keit und seriell reproduziert, so dass die konventionalisierten Verschie-
bungen der Kastrationsdrohung nicht stattfinden. Botting und Wilson
halten entsprechend fest: »The phallus is multiplied, continually cut und

26 Ebd., S. 55.
27 Ebd., S. 57.

46

- am 14.02.2026, 10:22:59. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839404379-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRZYBILSKI/SCHOSSLER

turned into fetish, a multiplicity of fetishes or phalloi, that bind their
subjects into a relation of real desire in excess, pain and jouissance.«*®
Und der Film unterlduft die Dichotomie von weiblichem Blickobjekt und
miannlicher Aktion, denn die intradiegetischen Blicke sind weiblich und
minnlich, die Aktionen zudem primér weiblich, ohne dass die Handelnde
bestraft wiirde wie gemeinhin im Film Noir — dort bleibt die gefdhrliche
Frau in der Regel als Leiche zurtick.

Hybride Nationen und Geschlechter

KiLL BILL hybridisiert neben den Geschlechterzuschreibungen auch den
Nationaldiskurs®, der vornehmlich iiber die diversen (antimimetischen)
Genres aufgerufen wird — diese lassen die Regeln des amerikanischen
Realismus, die unsichtbare Kamera, sowohl kenntlich werden als auch
kollabieren. Zitiert wird beispielsweise die traditionelle Ausbildungs-
szene aus chinesischen Martial-Arts-Filmen: Die Figur des Pai Mei
erinnert an die Shaolin-Monche der chinesischen Tradition, wobei auf
formaler Ebene die gemeinhin schlechte Materialqualitit chinesischer
Kampffilme imitiert wird — selbst das Filmmaterial fungiert in seiner
Grobkornigkeit und farblichen Bldsse als Zitat. Brisant fiir das »nation-
crossing« ist zudem, dass der Schauspieler, der den gewichtigen chine-
sischen Ausbilder gibt, zugleich den japanischen Anfiihrer der Crazy 88,
Johnny Mo, spielt, obgleich Pai Mei nachdriicklich iiber die >dreckigen
Japaner< schimpft. Der Film verweist durch diese Mehrfachbesetzungen,
die die nationalen Grenzen und die ihnen korrespondierenden Genres
unterlaufen, reflexiv auf seinen eigenen Spielcharakter, zumal der
Schwertkampf seinerseits eine theatralische Dimension besitzt, ndmlich
vom No-Theater inspiriert ist und dessen Konzentrationsformen, Bewe-
gungsablidufe wie Blickrichtungen tibernimmt. Der Kampf ist Spiel, ist
Theater, das Spiel Kampf; entsprechend tragen die Untergebenen von O-

28 F. Botting/S. Wilson: The Tarantinian Ethics, S. 25.

29 Damit trifft sich Tarantinos Film mit einer Tendenz, die auch in der
japanischen Gegenwartsliteratur des Ofteren anzutreffen ist, so zum Beispiel
in Akira Kurodas Roman Made in Japan aus dem Jahr 2001, in dem die Haupt-
figuren, deren Alltag durch exzessive Sex- und Gewaltorgien gepragt ist, zu
transnationalen Chiffren werden. Die Autorin hat diese Erzahlstrategie in
einem Interview, das als Anhang zur deutschsprachigen Ausgabe ihres Buchs
erschienen ist, wie folgt charakterisiert: »lch interessiere mich fiir AuBen-
seiter. [..] Leute, bei denen sich die Grenzen zwischen >drinnen< und
»drauBen« verzerren; die diese Grenzen ignorieren und sich so ohne weiteres
Uber unsere Begriffe von Gut und Bose hinwegsetzen. Trotzdem sind sie Teil
unserer Welt, sind Menschen wie du und ich. Natiirlich sind sie nicht
sympathisch, aber ich fand sie schon immer faszinierend.« (Akira Kuroda:
Made in Japan. Roman, Berlin: Maas 2004, S. 147).

47

- am 14.02.2026, 10:22:59. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839404379-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESPALTENE GESCHLECHTER UND FLOTTIERENDE SIGNIFIKANTEN

Ren Ishii, die mit schwarzen Yakuza-Anziigen bekleidet sind, Masken
aus dem NoO-Theater. Samtliche Figuren stehen, #hnlich wie in PULP
FICTION, unter >Kostﬁmierungsverdacht<3°, und der Film weist sich
selbstreferentiell als Inszenierung aus, was auch den Geschlechter- und
Nationaldiskurs affiziert.

Hybridisierung kennzeichnet insbesondere die weiblichen Figuren.
O-Ren Ishii scheint als einzige Figur der japanischen Tradition zu ent-
sprechen, denn sie trigt einen klassischen Kimono und die dazu geho-
rigen Schuhe — in dem ironisch-humoresken Film ZATOICHI — DER BLIN-
DE SAMURAI wird das japanische Schuhwerk im Ubrigen in einen ameri-
kanischen Tap-Schuh verwandelt. Der japanischen Tradition korrespon-
diert zudem, dass O-Ren Ishii ein Shirasaya trigt, eine Klinge, die in
einem Stock verborgen ist, dhnlich wie Lady Snowblood ihr Schwert in
einem Schirm versteckt. Treten in klassischen japanischen Filmen Mén-
ner gemeinhin als Samurai auf, die sich offen mit ihren Schwertern be-
kriegen, so verbergen Frauen ihre Waffen und agieren mit List; in
ZATOICHI — DER BLINDE SAMURALI befindet sich die Waffe der sich
rachenden Frau in einem Musikinstrument. O-Ren Ishii scheint also dem
japanischen Weiblichkeitsbild zu entsprechen, agiert gleichwohl als
Samurai, wenn sie einen ihrer aufmiipfigen Untergebenen kopft. Und sie
wird aufgrund ihrer amerikanisch-japanisch-chinesischen Herkunft aus-
driicklich als internationales »Mischwesen« bezeichnet, so dass das tradi-
tionelle Gestarium der japanischen Frau als Rollenspiel erscheint, als
perfekte Maskerade.”!

Dieses inszenatorische Moment zeichnet auch die recht genaue
Wiederholung von Szenen aus LADY SNOWBLOOD aus, einem der
einflussreichsten Vertreter des japanischen Filmgenres der Yidai-Geki
(>historische Dramen<). Der Schluss des bekannten Films aus den sieb-
ziger Jahren, der — dem Titel und dem Vornamen der Protagonisten Yuki
(dt. »Schnee«) entsprechend — mit den symboltrichtigen Farben rot und
weil} arbeitet und im Schnee als Symbol der kathartischen Rache spielt,
wird recht genau nachgestellt; selbst die Titelmusik ist ibernommen.
Doch diese Szene gleicht in KILL BILL einer Theaterauffithrung (der Film
ist Theater ist Film): Hinter einem Vorhang erscheint wie auf einer
Biihne eine tief verschneite japanische Gartenlandschaft.*

30 Vgl. L. Nitsche: Hitchcock - Greenaway - Tarantino, S. 109.

31 Vgl. KiLL BiLL: VOLUME 1, 00:34:41.

32 Die nachgespielte Szene weist allerdings kleine Differenzen zur Vorlage auf,
denn die Figur O-Ren Ishii ist in nationaler Hinsicht mehrdeutig, die Rolle der
Récherin wird vertauscht, und die abschlieBende Totung durch Skalpieren
unterscheidet sich. Diese Geste mag zum einen an den japanischen Brauch
erinnern, dass einem Samurai, der hingerichtet werden sollte, der Zopf als
Ausdruck seiner Ohnmacht abgeschnitten wurde, zum anderen ruft sie jedoch
die amerikanische Pioniertradition auf.

48

- am 14.02.2026, 10:22:59. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839404379-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRZYBILSKI/SCHOSSLER

Kiddo, die weibliche Hauptfigur, ist — der Hybridisierung von Ge-
schlechtern, Genres und Nationen entsprechend — mit der klassischen
ménnlichen Samurai-Praxis vertraut bzw. tibernimmt die Rolle eines vor-
modernen japanischen Auftragsmorders, in deren Tradition sich die
modernen Yakuza sehen, agiert als Ninja, wie sie von den groflen Ter-
ritorialherren des japanischen Mittelalters als Exekutivkrifte eingesetzt
wurden. Die geschlechtlichen Vorzeichen des japanischen Berufsmords
werden also verkehrt®, die Frau in einen mannlichen Gewaltdiskurs und
seine Genres integriert. Entsprechend adaptiert die Protagonistin die
kriegerische Praxis des Trophdensammelns: Nach ihrer martialischen
Niedermetzelung der Crazy 88>, befichlt sie, dass die Glieder nicht mit-
genommen werden dirfen, denn diese fungieren als (phallische)
Trophéden, die Macht und Potenz signalisieren. »The »ownership< of
limbs, severed or injured, in battle is a running theme.«’> Der Film
demontiert zudem eine Vielzahl notorischer Méannerphantasien — durch
Hybridisierung und Uberbietung. So firmiert Elle als weile Kranken-
schwester, um mit Klaus Theweleit zu sprechen, und représentiert die
Kehrseite dieser Phantasie, die Giftmischerin. Sie vergiftet ihren Lehrer
Pai Mei, und auch Budd kommt durch das Gift einer Schlange (!) zu
Tode, das Emblem der Frau. Allerdings fiihrt der Giftmord an Budd in
aller Deutlichkeit vor, dass die (zum Teil tiberdeterminierten) Symbole
des Minnlichen und Weiblichen austauschbar sind, dass hier dhnliche
Tauschprozesse vollzogen werden konnen, wie sie auf Gkonomischer
Ebene stattfinden. Die Kamera zoomt wéhrend des »Verkaufs< eines »un-
verduf3erlichen< Schwertes auf die beiden Embleme der Geschlechter, auf
den roten Koffer — Kasten, Truhe, Kistchen sind in Freuds Traumsym-
bolik Substitute des Weiblichen — und auf das Schwert als phallisches
Instrument, das in einer Detailaufnahme parallel zu dem spitzen Schuh
Elles zu liegen kommt. Budd und Elle, die Spiegelfiguren von Bill und
Kiddo, tauschen die Embleme ihrer Geschlechtlichkeit, das Schwert und
den Koffer. Doch diese Transaktion gelingt nicht, denn der Koffer ver-
wandelt sich in ein »Schwert¢, genauer: in eine Schlange, die Budd ent-

33 Zudem zitiert der Auftritt der Gang, des -Deadly Viper Assassination Squad-,
vor der kleinen Kapelle das Genre des Western. Die Killer sind jedoch mit
M16-Sturmgewehren ausgestattet, der amerikanischen Waffenikone seit dem
Vietnam-Krieg.

34 Zur hyperbolischen Zahl der vernichteten Feinde vgl. das Hagakure: »Jemand
sollte seinen Feinden gegeniibertreten, fest entschlossen, ein Dutzend Feinde
nach dem anderen zu toten, wie viele tausend Feinde da auch sein mogen.
Das befahigt ihn, seinen Wunsch nach Rache zu erfiillen - und in den meisten
Fallen wird er selbst der Sieger sein.« (Ts. Yamamoto: Hagakure, S. 33).

35 D.K. Holm: Quentin Tarantino, S. 131.

49

- am 14.02.2026, 10:22:59. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839404379-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESPALTENE GESCHLECHTER UND FLOTTIERENDE SIGNIFIKANTEN

gegen springt — das Geld birgt den Tod. Schwert und Schlange, Phallus
und Gift — Elle weiB sich beides anzueignen, zumindest fiir Momente.*

Eine weitere Ménnerphantasie wird hybridisiert, wenn die japanische
Ikone der Jungfraulichkeit mit einem christlich-westlichen Bild tiber-
blendet wird. Die Gehilfin O-Ren Ishiis ruft augenscheinlich das beliebte
péaderastische Bild des Schulmédchens auf, das ihre Jungfraulichkeit hier
buchstéblich mit Waffen verteidigt. Dieser japanische Inbegriff der
Unschuld, die insbesondere im Manga — und dort gerade in der porno-
graphischen Untergattung dieses Genres, dem Hentai, — zelebriert wird,
fusioniert mit dem westlichen Marienbild, wenn dem ikonischen Antlitz
der Sterbenden Blut aus den Augen tritt — das Blutweinen ist fiir Marien-
statuen nicht untypisch. Diese Uberlagerungen prisentieren die Imagines
der Unschuld als national codierte, genrespezifische Phantasien, ver-
weisen auf die kulturelle Spezifik der Phantasmagorien.

Dekonstruiert wird zudem der klassische Topos der schonen Leiche,
denn diese ist in KILL BILL schlichtweg keine. Als sich der Sheriff Earl
McGraw”’, der in seinem Auto eine Unzahl von Sonnenbrillen deponiert
— Zeichen seiner Blindheit —, iiber die tote Braut beugt, stellt er perfor-
mativ, also durch Sprachakte, das imaginative Bild der schonen Leiche
her. Er ergeht sich in der verbalen Rekonstruktion ihrer schénen groflen
Augen, ihrer blonden Haare, ihrer weilen Haut, wobei sich das Sprach-
bild ganz augenscheinlich an dem visuellen bricht. Die phantasmago-
rische Arbeit am Mythos Weiblichkeit wird jedoch jéh unterbrochen, als
ihm die schone Leiche recht profan ihren blutigen Speichel ins Gesicht
spuckt und sich als Lebende zu erkennen gibt. Der Film ruft also ein
ganzes Archiv an klassischen Weiblichkeitsrepriasentationen auf: die
schéne Leiche, als die Kiddo auch in ihrem komatdsen Zustand er-
scheint, das japanische Schuldmidchen, die Jungfrau Maria, die japa-
nische Richerin, die Blondine, die Giftmischerin, die Krankenschwester.

Fraglich ist, ob der ausgestellte Muttermythos, der auf den ersten
Blick als Botschaft des Films firmiert, in diese Dekonstruktions-
bewegung integriert werden kann. KILL BILL scheint die notorische
Opposition von Mainnlichkeit/Tod versus Weiblichkeit/Mutterschaft
aufzugreifen, wie sie unter anderem die italienischen und franzosischen
Feministinnen propagiert haben. In ihrem abschlieBenden Bekenntnis

36 lhre List raumt zugleich mit dem wiederholt aufgerufenen Blondinen-Mythos
auf. Budd erklart uber Kiddo, sie halte sich fiir clever, sei es jedoch nur fur
eine Blondine - Elle destruiert diesen Mythos, indem sie clever genug ist,
Budd zu toten.

37 Auch diese Figur wird ironisch gebrochen, denn der Schauspieler, der den
Sheriff gibt, Michael Parks, spielt zugleich den Zuhalter Esteban Vihaio, so
dass das Gesetz und seine Ubertretung zusammenfallen, ebenso
mexikanische und amerikanische Abkunft sowie birgerlicher Brautritus und
Prostitution.

50

- am 14.02.2026, 10:22:59. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839404379-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRZYBILSKI/SCHOSSLER

erklart Kiddo, dass ihr ausschlieBlich an der Rettung des Kindes aus dem
todlichen Bezirk des Vaters gelegen sei. Der Schluss von KILL BILL:
VOLUME 2 scheint entsprechend eine Marienfiguration (jenseits des
Vaters) in Szene zu setzen, die noch dazu als naturhafte beglaubigt wird.
Die finalen Zeilen lauten: »The lioness has rejoined her cub and all is
right in the jungle.«’® Allerdings wird auch der Muttermythos unter-
laufen, denn er erscheint als Deckphantasie, als Rolle, als »Alias<. Zum
einen wird die Lowenmetapher in einer Relektiire ironisiert: Die dank-
bare Mutter tragt einen Pluschléwen im Arm, ein Tier aus Kunststoff, ein
Artefakt, das das finale Naturpathos ironisch doppelt und zurticknimmt.
Zum anderen wird die Szene von einem Comic, einem Film im Film,
begleitet, der die Tiermetaphorik ebenfalls umspielt: die Elster wird als
Freund des Menschen bezeichnet, ist jedoch der Vogel, der fiir den
Diebstahl steht — auch der Reichtum der Berufsmoérder ist nicht durch
redliche Arbeit verdient. Der Comic liefert eine falsche Botschaft und
gibt die Lektiireanweisung, den kineastischen Bildern nicht zu glauben.
Diese Lektiirevorschrift betrifft den gesamten Film: Die Bilder sind trii-
gerisch, und das gilt auch fiir die Mutter-Imago. Was die Bildlogik
andeutet, wird im Abspann explizit. Unter den zahlreichen Decknamen
von Beatrix Kiddo ist auch »Mommy«” zu finden; auch diese Rolle,
diese Bezeichnung, ist ein Deckname, und Namen produzieren in KILL
BILL alles andere als Identitit. Auch Mutterschaft gehort also zu den
demontierten Weiblichkeitsreprésentationen, die der Film wie in einem
Archiv versammelt und theatralisiert, artifizialisiert und als kulturelle
Illusionen ausstellt.

Die dekonstruktivistische Bewegung wird nicht nur durch die
Montage, durch die Hybridisierung von Genres erreicht, sondern auch
durch die Reflexivitit, die das Geschehen wiederholt als Schauspiel, als
theatralischen Akt erscheinen lédsst. Nicht nur die Hochzeit ist eine Probe
— anders als es die »Mythenbildungen« der Zeitungen wollen (so die
voice-over-Stimme) —, sondern das Racheszenario wird abschlieBend
buchstiblich zu einem Kinderspiel. Als Kiddo auf ihren Mann und ihr
Kind trifft, transformiert sich der Schwertfilm in ein psychologisches
Melodrama und in ein Spiel. Die Tochter erwidert das Feuer mit einer
Spielzeugwaffe und erklart: »Du bist tot, Mammi«; doch gleich darauf
folgt: »Das war nur ein Spiel«.*” Diese Aussage stellt den gesamten Film
und seine Realititseffekte in Frage. Auch der gefilmte Gewaltakt ist
immer nur ein Spiel, die Figuren Schauspieler und das Familiendrama
ein Genre. Die abschlieBende Szene, die das Kampfgenre zum Kinder-

38 KILL BiLL: VOLUME 2, 01:58:48.
39 KILL BiLL: VOLUME 2, 02:01:00.
40 KILL BILL: VOLUME 2, 01:29:52.

31

- am 14.02.2026, 10:22:59. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839404379-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESPALTENE GESCHLECHTER UND FLOTTIERENDE SIGNIFIKANTEN

spiel irrealisiert, enthtillt alle Bilder als Konstruktionen, und das gilt fiir
die nationalen Imagines ebenso wie fiir die geschlechtlichen. Ent-
sprechend hat Tarantino in einer irrealisierenden Mdbiusschleife seinen
Film KiLL BILL als Film fiir seine eigenen Figuren beschrieben:
»Tarantino has noted that the film is part of a Tarantinian universe within
the Tarantino universe, that if the characters in RESERVOIR DOGS or PULP
FICTION went to see a film, it would be KILL BILL.«*!

Literaturverzeichnis

Barnes, Alan/Hearn, Marcus (Hg.): Tarantino. A to Zed. The films of
Quentin Tarantino, London: Batsford 1996.

Barthes, Roland: Die helle Kammer. Bemerkung zur Fotografie, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp 1985.

Bernard, Jami: Quentin Tarantino. The Man and his movies, New York:
Harper Perennial 1995.

Botting, Fred/Wilson, Scott: The Tarantinian Ethics, London u.a.: Sage
2001.

Clarkson, Wensley: Quentin Tarantino. Shooting From The Hip, London:
Piatkus 1995.

Holm, D.K.: Quentin Tarantino. The Pocket Essential, Harpenden: The
pocket essential 2004.

Kuroda, Akira: Made in Japan. Roman, Berlin: Maas 2004.

Mulvey, Laura: »Visuelle Lust und narratives Kino«, in: Liliane Weis-
berg (Hg.), Weiblichkeit als Maskerade, Frankfurt a.M.: Fischer-
Taschenbuch-Verlag 1994, S. 48-65.

Nitsche, Lutz: Hitchcock — Greenaway — Tarantino. Paratextuelle Attrak-
tionen des Autorenkinos, Stuttgart, Weimar: Metzler 2002.

Sontag, Susan: Uber Fotographie, Frankfurt a.M.: Fischer-Taschenbuch-
Verlag 1980.

Tasker, Yvonne: Spectacular Bodies. Gender, Genre and the Action Cine-
ma, London: Routledge. 1993.

Wetzel, Michael: »Die Zeit der Entwicklung. Fotografie als Spuren-
sicherung und Metapher«. In: Georg Christoph Tholen/Michael O.
Scholl (Hg.), Zeit-Zeichen. Aufschiibe und Interferenzen zwischen
Endzeit und Echtzeit, Weinheim: VCH, Acta Humaniora 1990, S. 265-
181.

Yamamoto, Tsunetomo: Hagakure. Der Weg des Samurai, Miinchen,
Zirich: Piper 2005.

7Zizek, Slavoj: Das Unbehagen im Subjekt, Wien: Passagen-Verlag 1998.

41 D.K. Holm: Quentin Tarantino, S. 132.

52

- am 14.02.2026, 10:22:59. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839404379-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

