= Vo= =4 | =< =20 [ = V =<4 =0 [ == == == [ =<4 |

\
\
\
\
\
\
X
\
\
\
\
\
&
\

Kultur-
olgeleldelnnlng



https://doi.org/10.14361/9783839468227-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

10

Mitglieder der Judischen
Gemeinde geben Einblick in das

religiose Judentum

SCHABBAT-KERZEN werden angeziindet
(Thorsten Schmermund und Polina Solovej)

Foto © Susanne Rodemeier

Mitglieder der Judischen Gemeinde Marburg
bereicherten das Rahmenprogramm zur Ausstel-
lung in unterschiedlicher Weise. Gemeindemit-
glieder wie Bella Izmaylova, Monika Bunk und
Thorsten Schmermund beteiligten sich an den
wochentlichen Fihrungen. Viele Besucher*innen
nutzten die Moglichkeit, etwas Uber personliche
Facetten des Judisch-Seins zu erfahren und von
Vertrauen geprdgte Einblicke in Lebensgeschich-
ten zu erhalten. Besondere Momente des Rah-
menprogramms ermdglichten Polina Solovej und
Thorsten Schmermund, als sie die Besucher*in-
nen an den Ritualen zu Beginn und am Ende des
Schabbats teilhaben lieBen.

Die Marburger Nacht der Kunst im Juni 2022

war der Anlass, in den Ausstellungsrdumen im
Rathaus das Anziinden der Schabbat-Kerzen zu
zeigen und zu erkldren. Thorsten Schmermund
erlduterte bei dieser Gelegenheit, dass judische
Zeremonien in privaten Rdumlichkeiten stattfin-
den, aber nicht an einen bestimmten Ort gebun-
den sind. Die Stunden bis zum Anzinden der
Lichter um 21:17 Uhr vergingen mit weiteren Erkla-
rungen und Gesprdchen, bei denen die Besu-
cher*innen und Mitglieder der Judischen Gemein-
de auf dem Sofa in den Ausstellungsrdumen Platz
nahmen. Polina Solovej hatte zwei Teelichter
mitgebracht. Sie erzdhlte, dass sie diese immer bei

https://dol.org/10.14361/9783839468227-007 - am 14.02.2026, 06:38:59. Vdel A [



https://doi.org/10.14361/9783839468227-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Der Schabbat endet,
wenn man drei Sterne am
Samstagabend am
Himmel sehen kann.

sich habe und zum Anziinden des Schabbat-
Lichts nutzen konne, falls sie Freitagabend

einmal unterwegs sein sollte. In ihrem eigenen
Haushalt ziindet sie zu Beginn des Schabbat
Kerzen an, die auf einem schmuckvuollen Kerzen-
stdnder stehen. Thorsten Schmermund tGbernahm
an diesem Abend die Rolle des mannlichen Haus-
vorstands und sprach den Kiddusch, den Schab-
bat-Segen, wdhrend Polina Solovej die weibliche
Rolle dieses Rituals Ubernahm und die Kerzen
anzindete. Ab dem Moment des Entziindens des
Schabbat-Lichts sind nach jidischem Religions-
gesetz 39 Tatigkeitsbereiche verboten. Dazu zdhit
alles, was als Arbeit definiert ist, insbesondere
alles, was mit dem Entzinden von Feuer verbun-
den ist — je nach theologischer Ausrichtung kann
das An- und Ausschalten elektrischer Stromkreis-
ldufe auch dazu gezdhlt werden.

Thorsten Schmermund erlduterte an diesem
Abend: Der Schabbat beginnt am Freitagabend
mit Einbruch der Ddmmerung und endet am
Samstagabend. 18 Minuten nach Sonnenunter-
gang vollzieht man den Kiddusch. Der Schabbat
endet, wenn man drei Sterne am Samstagabend
am Himmel sehen kann. Die religiosen Schriften
des Judentums sind nicht eindeutig in der Frage,
ob die Ddmmerung zum Schabbat gehért und
falls sie dazugehort, ob die Ddmmerung zu Beginn

https://dol.org/10.14361/9783839468227-007 - am 14.02.2026, 06:38:59.

des Schabbats nach dem Sonnenuntergang
gemeint ist, oder doch die Ddmmerung am Ende
des Tages. Um sicher zu gehen, verldngert man
den Schabbat entsprechend und dehnt ihn auf
beide Ddmmerungszeiten aus. Das Fur und Wider
derartiger Regeln diskutieren Rabbiner haufig.
Sie Uberlegen, wie die Gesetze im Talmud auszu-
legen und umzusetzen sind - und sind sich dabei
nicht immer einig. Die Diskussionen sind nie abge-
schlossen und werden fortlaufend in kommentier-
ten Talmud-Ausgaben verdffentlicht.

Am Samstagabend des Marburger Stadtfestes
zeigte und erkldrte Thorsten Schmermund das
Ritual zum Ende des Schabbats, die Havdalah-
Feier. Mit diesem Ritual wird der Schabbat von
den gewohnlichen Wochentagen getrennt.

Es begann erst um 22:30 Uhr, als mit Sicherheit
drei mittelgroBe Sterne am Marburger Himmel

Alles ist fur die
HAVDALAH-
FEIER vorbereitet
(Thorsten
Schmermund
beantwortet Fragen
der Ausstellungs-
besucher*innen)

Foto ® Susanne Rodemeier

m


https://doi.org/10.14361/9783839468227-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

12

Havdalah-Kerze, Kiddusch-Becher, Besamim-Dose

(Privatbesitz: Thorsten Schmermund; Foto © ders.)

Havdalah-Kerze, Kiddusch-Becher,
Besamim-Dose
(Objekte der Religionskundlichen Sammlung;

Foto © Susanne Rodemeier)

zu sehen waren. Koscherer Wein oder Traubens-
aft wurde in einen Kiddusch-Becher geschenkt,
die Besamim-Dose mit wohlriechenden Gewdr-
zen geflllt und dann wurde die geflochtene,

aus drei Dochten bestehende, Haudalah-Kerze
angeziindet. Thorsten Schmermund sprach in

der vorgeschriebenen Reihenfolge den Segen:
erst Uber den Wein, dann Uber die Gewtrze und
schlieBlich tUber das Licht. AnschlieBend trank

er einen Schluck und 16schte die Kerze auf dem
groBen Teller mit Wein. Die Gdste bekamen eben-
falls Wein oder Traubensaft. Mit diesem Ritual
wird also der Schabbat von den gewdhnlichen
Wochentagen getrennt. Havdalah bedeutet Tren-
nung. Der wohlriechende Duft, der dem Besa-
mim-Behdltnis entstromt, versinnbildlicht das
Angenehme des Schabbats und unterstreicht

die Abgrenzung dieses Feiertags vom Alltag. Die
Woche kann mit dem Gruf3 ,,Gute Woche! Scha-
wua tou!” beginnen.

https://dol.org/10.14361/9783839468227-007 - am 14.02.2026, 06:38:59. Vdel: Accass - [T



https://doi.org/10.14361/9783839468227-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Einen Eindruck vonder IM ALLTAG PRAKTIZIERTEN
JUDISCHEN TRADITION vermittelte Thorsten
Schmermund, als er weitere Objekte aus dem judischen
Ritus in die Ausstellung brachte, diese erklarte und

Fragen beantwortete.

Fotos © Susanne Rodemeier und Heike Luu

Die Woche kann
mit dem GruB3 ,Gute Woche!
Schawua tou!” beginnen.

13

https://dol.org/10.14361/9783839468227-007 - am 14.02.2026, 06:38:59. Vdel Access - [ KX



https://doi.org/10.14361/9783839468227-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

14

Podiumsgesprach:
\Jom Weggehen und Ankommen

Einen Teil des kulturellen Rahmenprogramms
bildete am 28. Juni 2022 ein Podiumsgesprdch
im historischen Rathaussaal der Stadt Mar-
burg. Unter der Uberschrift ,\Jlom Weggehen und
Ankommen® wurde aus sehr unterschiedlichen
Blickwinkeln auf judisches Leben in Marburg
und Umgebung geschaut. An dem Gesprdch
nahmen Dr. Helen Roth Dittmer und Dr. Judith
Roth, zwei Nachfahrinnen von Schoah-Uber-
lebenden aus dem Dorf Roth bei Marburg, teil.
Beide leben jetzt in den USA und waren online
zugeschaltet.

Auf dem Podium in Marburg saBen zwei weitere
Teilnehmer und eine Teilnehmerin: Polina Solove;j
wanderte in den 1990er Jahren gemeinsam mit
ihrem Mann aus Russland nach Marburg ein.
Elliot Samuel Shayle stammt aus einer judischen
Familie in GroBbritannien und promoviert in Mar-
burg. Joél Ben-Yehoshua war der einzige Teil-
nehmer mit judischen Wurzeln, der in Hessen auf-
wuchs und in Marburg studierte. Mit der Auswahl
der Gdste wurde der Facettenreichtum jidischer
Lebenswege mehrerer Generationen thematisiert,
wobei alle Wege einen Bezug zu Marburg haben.

PODIUMS-
GESPRACH:

Dr. Helen Roth Dittmer
und Dr. Judith Roth
werden online live aus
den USA dazuge-

schaltet.

https://dol.org/10.14361/9783839468227-007 - am 14.02.2026, 06:38:59. Vdel A [



https://doi.org/10.14361/9783839468227-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Verbindendes Element war ferner das ,\Weggehen
und Ankommen®, das zwar unter unterschiedlichen
Voraussetzungen stattfand, jedoch fir alle eine
prédgende Lebenserfahrung war.

Migration hat im 20. und im beginnenden 21. Jahr-
hundert vor unterschiedlichem Hintergrund statt-
gefunden und das Jidisch-Sein der Gespréchs-
teilnehmenden bestimmt. Haufig berichten gerade
deutsche Judinnen und Juden, dass viele Famili-
enmitglieder — seit Generationen — auf ,gepackten
Koffern sitzen®. Bereits im Rahmen der Jorbereitung
der Ausstellung fiel uns auf, dass in unseren
Gesprdchen Erzdhlungen darliber, woher man

kam und wohin man ging, viel Raum einnahmen.

Die Schoah bedeutete fiir Marburg, dass judisches
Leben ausgeléscht wurde und nach 1945 nur
mihsam wieder erwachte. Im Umland der Stadt
gibt es bis heute kein judisches Leben mehr. Erst
durch die Zuwanderung ab 1992 aus der ehemali-
gen Sowjetunion erfuhr die judische Gemeinschaft
starken Mitgliederzuwachs mit einem fur das
Gemeindeleben wichtigen und positiven Effekt:
Endlich gab es wieder einen Minjan, die fur viele
religiose Uerpflichtungen vorgeschriebene Zahl
von zehn anwesenden Mdnnern Uber 13 Jahren.
Die Synagoge konnte von nun an ein Ort fur eine
vollwertige Betgemeinde sein.

Das Podiumsgesprdch wurde zweisprachig in
Deutsch und Englisch gefuhrt, da drei der Teil-
nehmenden kein bzw. wenig Deutsch verstanden.
So konnten alle in ihrer Muttersprache sprechen

https://dol.org/10.14361/9783839468227-007 - am 14.02.2026, 06:38:59.

und dennoch darauf vertrauen, dass auch die
Zwischentone in den Erzdhlungen mit der not-
wendigen Sensibilitdt von den Sprecher*innen der
anderen Sprache gehort wurden.

Das Podiumsgesprdch begann mit einer kleinen
Vorstellungsrunde aller Teilnehmer*innen, die

die Moderatorinnen einleiteten. Auch sie stellten
sich dabei mit sehr personlichen Einblicken in ihre
Beweggriinde vor, sich mit Judentum und Migra-
tion zu befassen. Damit wurde der Raum geodffnet,
dass alle Beteiligten ebenfalls den Mut fanden,
relativ offen Gber Gefiihle, Angste, Note und Wiin-
sche zu sprechen. Im Folgenden kénnen sowohl
die kurzen Texte, mit denen sich die Teilneh-
mer*innen des Podiums dem Publikum vorstell-
ten, als auch die anschlieBende Gesprdchsrunde
nachgelesen werden.

15


https://doi.org/10.14361/9783839468227-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

16

Moderation:

ANNEGRET WENZ-HAUBFLEISCH
UND SUSANNE RODEMEIER

SUSANNE RODEMEIER: Ich wohne seit 2018 in
Marburg, seit ich Kuratorin der Religionskundli-
chen Sammlung bin. Aufgewachsen bin ich in der
Ndhe von Minchen, wo ich auch in die weiterfiih-
rende Schule ging und Ethnologie studierte.
Studium und anschlieBende Forschungsprojekte
fuhrten mich Uber mehr als dreiBig Jahre immer
wieder nach Indonesien. Von Forschungen in
Indonesien ausgehend entwickelte ich themati-
sche Interessen: Welche Bedeutung hat Glau-
be, haben Religionen und Weltvorstellungen im
Leben von Menschen, die nicht in Europa aufge-
wachsen sind? Das wirde ich gerne verstehen
und fiihre deshalb immer wieder innerhalb und
auBerhalb Europas entsprechende Forschungen
durch. Ausgehend von Lokalreligionen, habe ich
mich mit lokalen Reaktionen auf das Vordringen
von Islam und Christentum befasst und nun, in der
VVorbereitung der Ausstellung zum Judentum in
Marburg, habe ich versucht zu verstehen, was es

bedeutet, in Marburg als Judin oder Jude zu leben.

Zu meinen Beweggrinden, mich mit Judentum

zu befassen, kann ich nichts Spezifisches sagen.
Vielleicht aber so viel, dass ich mir Zeit meines
Lebens vorgenommen habe, nicht wegzusehen,
wenn mir auffdllt, dass etwas nicht in Ordnung ist.
Wir wissen alle, dass das nicht einfach ist. Dieses
Anliegen beruht wesentlich auf meiner deutschen
Staatsangehorigkeit, aber auch darauf, dass
meine Eltern in Schlesien bzw. in Kdnigsberg auf-
wuchsen und gegen Ende des Zweiten Weltkriegs
in den Westen flohen. Fir uns Nachkommen,
meine beiden Brider und mich, war es immer klar,

MODERATION: Annegret Wenz-Haubfleisch
(links) und Susanne Rodemeier (rechts).

Foto © Heike Luu

dass wir Kinder von ,Flichtlingen® sind. Meine
Klassenkammerad*innen in meiner kleinen
Dorfschule sorgten dafir, dass ich das wusste.
Ob dies daran lag, dass meine Mutter erfolgreich
verhinderte, dass ich Dialekt sprach, weiB ich
nicht. Aber es trug sicherlich dazu bei, dass ich
Ausgrenzung und Hdanselei ausgesetzt war. Als
ich zum Studium in die Stadt zog, verschwand die
Zuschreibung ,Flachtling®.

ANNEGRET WENZ-HAUBFLEISCH:

Ich bin in dem Dorf Roth stidlich von Marburg auf-
gewachsen, in Marburg zur Schule gegangen und
habe hier Geschichte und Englisch studiert. Ich
arbeite als Archivarin im Hessischen Landes-
archiv. In den 1980er Jahren habe ich erste Kon-
takte zu judischen Uberlebenden aus Roth auf-
gebaut und mich zusammen mit anderen Aktiven
far die Erhaltung der Synagoge in Roth und ihre
Nutzung als Gedenk-, Kultur- und Bildungsort
eingesetzt. Ich war 1996 Grandungsvorsitzende
und bin nach ldngerer beruflicher Abwesenheit
seit 2011 erneut Vorsitzende des Arbeitskreises
Landsynagoge Roth.

https://dol.org/10.14361/9783839468227-007 - am 14.02.2026, 06:38:59. Vdel: Accass - [T



https://doi.org/10.14361/9783839468227-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Mir und uns als Verein sind unsere Beziehungen
zu judischen Uberlebenden aus Roth und ihren
Nachkommen sehr wichtig. Sie bestanden zuerst
zu der Familie Roth, Helen Roth Dittmers beiden
Brudern, bald auch zu anderen judischen Famili-
en. Inzwischen kommt bereits die vierte Generati-
on zu Besuch. Zu Beginn war die Erinnerung

der Uberlebenden ganz wichtig firr unsere eigene
historische und Gedenkarbeit, aber wir hatten
auch das Anliegen, ihnen in ihrer friheren Hei-
mat das Gefuhl zu geben, willkommen zu sein,
die Moglichkeit zum AnknlUpfen an Vergangenes
und Verlorenes, zum Gedenken ihrer ermordeten
Angehodrigen und zum Besuch der Graber ihrer
Vorfahren zu haben. Bei den jingeren Generatio-
nen lag uns am Herzen, ihnen einen Anknlpfungs-
punkt an ihre unbekannten Wurzeln zu vermitteln,
sie spuren zu lassen, das ist das Dorf und die
Landschaft, die meine Vorfahren gepragt haben,
dieses Haus hat ihnen gehort, in dieser Synagoge
haben sie gebetet, dort sind ihre Toten bestattet.
Mit der Zeit sind sehr personliche Beziehungen
entstanden. Oft fielen bei solchen Besuchen die
Worte healing and reconciliation — Heilung und
Versdhnung.

POLINA SOLOVEJ: Ichlebe seit 26 Jahren

mit meiner Familie in Marburg. Ich habe drei Kin-
der (24, 22 und 11 Jahre). Alle sind in Marburg
geboren und aufgewachsen. Ich habe an der
Philipps-Universitat Marburg Informatik studiert
und arbeite seit 2010 im Hochschulrechenzent-
rum. Aufgewachsen bin ich in Sankt Petersburg
(Leningrad) in Russland. Unsere Familie hatte kei-
ne groBe Verbindung zur judischen Religion.

Es gab nur die Hamantaschen zu Purim und
Matze an Pessach. Uber Religion oder Traditi-

on wurde nie gesprochen. Meine Eltern haben
sich immer als Atheisten bezeichnet. Sie missen
bedenken, dass Religion in der kommunistischen
Zeit verboten und religidse Menschen verfolgt
wurden. Trotzdem hat meine GroBmutter versucht,

https://dol.org/10.14361/9783839468227-007 - am 14.02.2026, 06:38:59.

die Tradition irgendwie beizubehalten. Mit ihren
Cousinen hat sie Gbrigens nur Jiddisch gespro-
chen. Das war ihre Muttersprache. Meine ersten
intensiveren Begegnungen mit der judischen
Kultur und Religion begannen mit der Perestroi-
ka zur Zeit Gorbatschows. Religion war wieder
erlaubt worden und die orthodoxen Juden aus
Israel haben in den groBeren Stddten religiose
Schulen fur Kinder und auch fur Erwachsene eroff-
net. Gleichzeitig sind neue jidische Gemeinden
gebildet worden. Seit unserer Ankunft in Marburg
gehort meine Familie zur Jidischen Gemeinde.
Meine Kinder waren im Grundschulalter in der
Sonntagsschule und spdter besuchten sie den
Religionsunterricht in der Synagoge. In der Familie
halten wir judische Tradition, Gesetze und Feier-
tage so weit wie moglich ein und versuchen bei
allen Aktivitdten in der Gemeinde dabei zu sein.

Polina Solovej
Foto © Heike Luu

HELEN ROTH DITTMER: Ich wurde am 3. Januar
1939 in Chicago, lMinois (USA), geboren. Das war
sieben Monate, nachdem meine Eltern Markus und
Toni Roth und meine Geschwister Herbert, Irene
und Walter als Flichtlinge vor Nazi-Deutschland in
Chicago ankamen. Spdter erfuhren wir, dass meine
GroBmutter Bertha Stern und ihre beiden S6hne
Hugo und Louis in Auschwitz starben. Jenny, die
Schwester meines Uaters starb ebenfalls.

17


https://doi.org/10.14361/9783839468227-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

18

Wir waren eine konseruative judische Familie,
lebten koscher, zindeten Freitagabend Kerzen
an und gingen am Samstagmorgen zum Gottes-
dienst in unsere nahe gelegene Synagoge
Habonim. Glicklicherweise waren wir in eine
Gemeinde mit anderen deutschen Fluchtlingen
und einigen Verwandten gekommen, und so fiihl-
ten sich meine Eltern von Tanten und Cousins in
der Ndhe unterstitzt. Der vorherrschende Geist
in der Familie war zuerst das Uberleben und dann
der Erfolg. Mein Uater Markus arbeitete als
Metzger in den Schlachthofen, meine Mutter
mihte sich damit ab, Englisch zu lernen und die
Familie groBzuziehen, und meine Brider bemih-
ten sich, sich zu integrieren und erfolgreich zu
sein. Meine Schwester hatte ihre eigenen Her-
ausforderungen zu meistern. Jeder von ihnen war
bewundernswert.

Ich wuchs in Chicago auf und studierte an der
University of Chicago, wo ich 1977 in Geschichte
promouvierte. 1973 heiratete ich Lowell Dittmer. Wir
haben einen Sohn Mark. Nachdem wir in Buffalo,
New York, Hongkong und Ann Arbor, Michigan,
gelebt hatten, lieBen wir uns in Piedmont, Kalifor-
nien, nieder, wéhrend Lowell an der University of
California in Berkeley Politikwissenschaften lehr-
te. Ich unterrichtete einige Jahre lang Geschichte
in der Bay Area und wurde dann, nachdem ich
einen Hochschulabschluss in Kommunikations-
wissenschaften erworben hatte, Bibliothekarin.

JUDITH ROTH: Ich empfinde es als ein Privileg,
heute Abend hier zu sein. Es gibt einen hebradi-
schen Ausdruck, an den ich immer wieder denke,
wdhrend ich hier sitze: Es ist nicht ,muvan me'ei-
lav’ — es ist nicht selbstuerstandlich, dass wir alle
zusammenkommen und unsere Erfahrungen tber
unterschiedliche Geschichten und Realitdten
hinweg miteinander teilen konnen. Ich denke, das
wird fir Helen und fir mich wirklich zutreffend
sein. Und ich mochte sagen, dass Dr. Annegret

Wenz-Haubfleisch zusammen mit dem Arbeits-
kreis der Synagoge in Roth eine auBergewdhn-
liche Briicke errichtet hat, die es uns ermoglicht
hat, uns jahrelang mit dem Erbe der Zwangs-
migration unserer Familie und den Auswirkun-
gen des Holocausts auseinanderzusetzen. Es ist
unglaublich bewegend, hier zu sein. Vielen Dank
auch an Prof. Dr. Edith Franke und Dr. Susanne
Rodemeier fir die Einladung und die Idee.

Ich bin Helens Nichte, das heiBt, ich gehore
auch zur zweiten Generation. Ich selbst bin nie
vertrieben worden oder ein Flichtling gewesen.
Und doch wurde mir, seit ich mich erinnern

kann, gesagt, ich sei ein Kind von Flachtlingen.
Der Holocaust hat mich als Mensch tief geprdagt.

Ich bin heute hier mit anderen Menschen, die auf
meinen Schultern sitzen: Auf der einen Seite ste-
hen meine Eltern, meine Geschwister, Verwandten
und Vorfahren. Auf der anderen Seite sitzen meine
Kinder. Frau Dr. Rodemeier, Sie berichten in Ihrer
personlichen Vorstellung, dass Sie sich dafir inte-
ressieren, was es bedeutet, als Jude in Marburg
zu leben. Ich interessiere mich fir eine verwandte
Frage: Was bedeutet es, heute irgendwo als Jude
zu leben, und welche Verantwortung haben wir?

Ich bin in den 1960er und 1970er Jahren in
Chicago aufgewachsen, in einer Zeit des gesell-
schaftlichen Umbruchs. Das Judentum war ein
wichtiger Mittelpunkt unseres Familienlebens.
Wir lebten in einer vielfdltigen Gemeinschaft,
blieben aber weitgehend in der judischen Welt.
Wir erfuhren frih, dass wir Kinder von Flicht-
lingen und Opfern des Holocausts waren — eine
Identitdt, die untrennbar mit unserer jidischen
Identitat verbunden war.

Mein Vater Walter (Wally) Roth wurde 1929 in
Roth, Deutschland, geboren. Er war einer der
Brader von Helen. Im Jahr 1938 wanderte er

https://dol.org/10.14361/9783839468227-007 - am 14.02.2026, 06:38:59. Vdel: Accass - [T



https://doi.org/10.14361/9783839468227-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

zusammen mit seinem dlteren Bruder Herbert,
seiner dlteren Schwester Irene, seinem Vater Mar-
kus und seiner Stiefmutter Toni Stern in die USA
ein. Die Familie meiner Mutter, die urspringlich
aus Polen stammte, zog in den 1920er Jahren
nach Berlin. Der Vater meiner Mutter wurde bei
Kriegsbeginn in Sachsenhausen getotet, und
meine Mutter, damals noch ein kleines Mddchen,
wurde zusammen mit ihrer Schwester fur funf
Jahre in ein Leben aus Flucht und Verstecken
katapultiert, das sie von Deutschland nach Hol-
land, Belgien, Frankreich, Italien und schlieBlich
nach Paldstina fihrte. Die Mutter meiner Mutter
war die Enkelin eines chassidischen Rebben, der
ein Shtetl in Berlin besaB. Als ich aufwuchs,
wusste ich sehr wenig Uber seine Praktiken oder
Uber den Chassidismus.

Mein Vater und meine Mutter machten Chicago
zu ihrer neuen Heimat. Sie haben uns dazu
erzogen, am judischen Leben teilzunehmen —
Synagoge, judische Ganztagsschulen, Jugendbe-
wegungen und jidische Sommerlager prégten es.
Die Feiertage und der Schabbat waren wichtige
Momente des Zusammenseins mit Familie und
Freunden. (Ruch heute noch versammeln wir uns
am Vorabend des Schabbats auf ZOOM.) Mei-
ne Eltern bemihten sich, ein judisches Leben

zu schaffen, das neu, belebend und akademisch
war. Meinem Vater war es besonders wichtig,
dass er in den judischen Gemeinden, in denen er
sich engagierte, Fihrungsaufgaben Gbernahm.
Er machte die judische Gemeinde in Chicago zu
seiner eigenen. Die Beschdftigung mit Israel und
all den herausfordernden Fragen der Zeit waren
ebenfalls zentrale Themen in der Familie.

Wie meine Eltern habe auch ich als Mutter ver-
sucht, meinen Kindern zu helfen, sich in judischer
Hinsicht zu bilden, Fragen zu stellen und Gemein-
schaften zu finden. Das Judentum hat zwei Werte,
die fur mich besonders bedeutsam waren: Tikkun

https://dol.org/10.14361/9783839468227-007 - am 14.02.2026, 06:38:59.

Olam (die Welt reparieren) und Livui Ruchani
(geistige Begleitung). Zusammen mit dem Gebet
und den Ritualen hoffte ich, dass sie dadurch ein
Gefuhl dafir bekommen wirden, dass das Leben
heilig ist. Ich wollte auch, dass meine Kinder die
Gefahren begreifen, denen die judische Gemein-
schaft ausgesetzt ist, und ebenso die, fur die die
judische Gemeinschaft verantwortlich ist — und
dass sie sich mit den Unterschieden zwischen
judischer Ermdchtigung und Machtmissbrauch
auseinandersetzen. Mein Sohn sagt vielleicht,

ich habe mein Leben damit verbracht, personlich
und beruflich herauszufinden, was man braucht,
um eine Uertreibung psychisch zu Gberleben.
Meine Tochter sagt vielleicht, dass ich nicht gese-
hen habe, wie viel an Ritual, Gebet und spiritueller
Inbrunst auf dem Weg verloren gegangen sind.
Beides ist wahr.

Ich bin klinische Psychologin und Psycho-
analytikerin und beschdftige mich mit den exis-
tenziellen Fragen der Erwachsenenentwicklung
und damit, wie Vertreibung und Einwanderung
Uber Generationen hinweg nachhallen. Aber ich
glaube auch, dass das, was wir sind, vieles von
dem vermittelt, was wir zur Heilung brauchen.

Es geht darum, diese Quellen der Kraft zu finden.
Ich habe das Privileg, in der humanitaren Beglei-
tung tatig zu sein. Bei dieser Arbeit geht es um
die Unterstlitzung von Kollegen, die an der Front
arbeiten, auch in Palastina/lsrael.

Im September 2021 erhielten meine Kinder und
ich mit Hilfe von Dr. Annegret Wenz-Haubfleisch
die deutsche Staatsbirgerschaft zurlick. Diese
Ruckkehr war uns wichtig angesichts der Zeiten,
in denen wir leben.

Ich wiederhole es: Es ist ein Privileg, heute bei
Ihnen zu sein.

19


https://doi.org/10.14361/9783839468227-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

120

Foto © Heike Luu

ELLIOT SAMUEL SHAYLE | »»w bRmw uhs
Ich wurde 1995 in Watford, einer Stadt nérdlich
von London, geboren. Wie die meisten britischen
Juden sind meine Eltern Melanie und Richard
beide sdkulare, moderne orthodoxe Juden. Folg-
lich sind meine Erziehung und meine friihen
Lebenserfahrungen ziemlich typisch fir jemanden
meiner Generation, der in der ,judischen Blase” im
Norden Londons aufgewachsen ist. Im Gegensatz
zur heutigen deutsch-jidischen Gemeinschaft
haben die meisten britischen Juden eine ziemlich
lange Familiengeschichte im Vereinigten Konig-
reich. Ich bin die 5. und 6. Generation meiner
Familie, die im Uereinigten Konigreich geboren
wurde, und unsere Gemeinde fuhlt sich im Alige-
meinen sehr ,sesshaft” und ,britisch*.

Ich besuchte judische Schulen fur meine Grund-
schul- und den gréBten Teil meiner Sekundar-
schulausbildung. Trotz meiner judischen
Erziehung war mein Hebrdisch nie besonders gut
und ich fand die Shul (Synagoge) immer lang-
weilig! Es fiel mir schwer, jemals eine tiefe,
spirituelle Verbindung zu den religidsen Elemen-
ten des Judentums zu spuren, und ich zog es vor,
mich als Brite zu betrachten. Aufgrund mangeln-
der Unterstlitzung fir meine Behinderung verlieB
ich die judische Schule im Alter von 17 Jahren und
wechselte auf eine kulturell sehr vielfdltige Schule
in London. Dort wurde mir bewusst, dass ich

AUF DEM PODIUM:
Elliot Samuel Shayle und Joél Ben-Yehoshua (u.1.)

tatsdchlich eine tiefe Uerbindung zur kulturellen
und philosophischen Seite meiner judischen
Identitdt hatte. Seitdem habe ich immer versucht,
in der judischen Gemeinschaft aktiv zu bleiben
und judische Werte zu verkdrpern. Obwohl ich nur
selten in die Synagoge gehe, war ich eine Amts-
zeit lang Schatzmeister der Judischen Gesell-
schaft der Universitdt Liverpool, habe an einer
,Birthright“-Reise' nach Israel teilgenommen und
stelle oft meine Liebe zu frischen Bagels heraus.

Ich glaube, die judische Kultur legt weltweit
groBen Wert auf Bildung, und ich habe die meiste
Zeit meines Erwachsenenlebens als Student ver-
bracht. An der University of Liverpool und dem
University College London (UCL) habe ich Bio-
logie studiert und mich schlieBlich auf Evolution
und Naturschutz konzentriert. In den letzten
Jahren beunruhigte mich die Zunahme des Anti-
semitismus im Vereinigten Konigreich und ins-
besondere in der Studentenschaft, aber ich hatte
das Gluck, dass ich als Kind nur wenige Fdlle

von offenem Antisemitismus erlebte. Meine
Mutter hatte nicht so viel Glick. Sie wurde als
Kind hdufig antisemitisch schikaniert, was sie
zutiefst verunsicherte. Obwohl keiner dieser
Menschen Deutscher war, bleibt sie Deutschland
gegenulber aufgrund des Holocausts misstrauisch.
Dennoch war sie begeistert, als ich ihr ankindig-
te, dass ich nach Marburg ziehen wiirde, um dort
im Bereich Waldschutz zu promovieren, und sie
besuchte mich im Mai sogar!

1 Die Organisation Birthright Israel bietet Jidinnen und
Juden zwischen 18 und 26 Jahren kostenlose Reisen
nach Israel an: https://de.birthrightisrael.com [zuletzt aufge-

rufen am: 24.02.2023].

https://dol.org/10.14361/9783839468227-007 - am 14.02.2026, 06:38:59. Vdel: Accass - [T



https://doi.org/10.14361/9783839468227-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

JOEL BEN-YEHOSHUA: Ich wurde Ende 1991
in Hadamar bei Limburg an der Lahn als Sohn
einer protestantisch-deutschen Mutter und eines
judisch-israelischen Vaters geboren. Bis zum
Studium habe ich im 1200-Seelen-Dorf Mens-
felden gewohnt, bin in einem anderen Dorf zur
Grundschule und spdter in Limburg ins Gymna-
sium gegangen. Meine Umgebung war stets
protestantisch und katholisch gepragt. Als Kind
war ich wenige Male in der Synagoge in Wies-
baden. Weil ich in Israel Familie habe, war ich oft
dort und wurde zweisprachig erzogen.

Durch meinen ungewohnlichen Vor- und Nach-
namen (,Joél” mit ,Jo" wie in ,Johannes”) wurde
ich oft mit meinen judischen Wurzeln konfrontiert,
besaB aber wenig Wissen Uber das Judentum. Ich
erinnere mich daran, wie mir in der Schule schon
frih Mitschualer*innen den Nahostkonflikt erkld-
ren wollten. Dumme Spriiche hin und wieder gab
es naturlich auch, bis hin zu einer symbolischen
Zwangstaufe im Uollrausch auf der Abifahrt.
Durch den erstarkenden Antisemitismus begann
ich mich ab 2014 politisch dagegen zu engagieren
und zu organisieren. Das fuhrte auch dazu, dass
ich das erste Mal mit Jidinnen*Juden im gleichen
Alter kontinuierlich in Kontakt kam.

In Marburg habe ich von 2012 bis 2020 gelebt,
Physik und Philosophie studiert und zuletzt am
Institut fir Philosophie gearbeitet und gelehrt.
Seit 2020 arbeite ich in Jena in einem Projekt
zum Antisemitismus in Thiringen. Im August
beginne ich eine Promotion zum Thema ,Die
Sdakularisierung christlich-antijidischen Denkens
im Rahmen der Aufklidrung” an der Frierich-
Schiller-Universitdt Jena. AuBerdem engagiere
ich mich weiterhin politisch gegen jede Form von
Antisemitismus. Erst in den letzten Jahren habe
ich begonnen, mich mit judischen Texten und
Traditionen intensiver auseinanderzusetzen und
zu identifizieren, um mich eben nicht nur mit den

https://dol.org/10.14361/9783839468227-007 - am 14.02.2026, 06:38:59.

Schattenseiten des Jude-Seins, sondern auch mit
den schonen Seiten zu beschdftigen.

ANNEGRET WENZ-HAUBFLEISCH: Inden
personlichen Vorstellungen unserer Podiumsteil-
nehmer und —teilnehmerinnen ist schon einiges
zum Thema Weggehen und Ankommen ange-
klungen. Wir haben gehort, woher sie oder ihre
Vorfahren stammten und wohin sie gegangen
sind. Diese Themen wollen wir nun vertiefen und
dabei mit dem Aspekt des ,\WWeggehens® begin-
nen. Helen Roth Dittmers Eltern und Judith Roths
V/ater sind aus Roth bei Marburg weggegangen
und in Chicago gelandet, Polina Solovej, Elliot
Samuel Shayle und Joél Ben-Yehoshua haben
andere Orte verlassen und sind in Marburg ange-
kommen. Und nun unsere Frage: ,\Welche Bedeu-
tung hatte das Weggehen fir Sie personlich bzw.
far lhre Familie und was bedeutet dieses Wegge-
hen fir Sie aus heutiger Sicht, im Riackblick?*

Wir mochten jetzt gerne chronologisch vorgehen,
mit dem Weggang der Familie Roth nach Chicago
1938 beginnen und die Sichtweise von Helen Roth
Dittmer und dann von Judith Roth als Uertreterin
der ndchsten Generation kennenlernen.

HELEN ROTH DITTMER: Wie ich bei meiner
Vorstellung bereits sagte, war ich noch nicht
geboren, als meine Familie Roth im Juni 1938 ver-
lieB und sich in Chicago ansiedelte. Sie ging nicht
freiwillig, sondern wurde hierzu gezwungen. Mein
Vater war ein stolzer Deutscher. Er hatte im Ersten
Weltkrieg gekdmpft und dafiir eine Auszeichnung
erhalten. Er lieB, wie ich bereits sagte, einen Bru-
der und eine Schwester zuriick — Bruder Moritz,
dem es 1939 gelang, mit seiner Familie nach
England zu fliehen, und seine Schwester Jenny,
die aus Frankfurt deportiert und ermordet wurde.

Wenn ich an ihre Abreise denke, kann ich mir vor-
stellen, dass sie mit einem Gefuihl von Angst und

121



https://doi.org/10.14361/9783839468227-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

122

Sorge erflllt waren. Sie waren durchaus nicht
unwissend, was auf sie zukommen wiirde. Immer-
hin schickten sie ihren dltesten Sohn Herbert
nach Marburg zum Englischunterricht; ich glaube,
das war 1936. Aber dennoch war es fir sie ein
unglaublicher Albtraum, den sie erleben mussten.

SCHRANK aus dem Familienbesitz Roth Dittmer

Ich habe einen Schrank, den Sie auf dem Foto
sehen: Meine Eltern haben ihn 1938 gekauft. Es
war ihnen nicht erlaubt, Devisen aus Deutschland
auszuflUhren, also kauften sie Mobel. Ich weil3
nicht, was sie sonst noch erworben haben. Aber
dieser Schrank, den Sie hier vor sich sehen, stand
bei meinen Eltern im Wohnzimmer, und jetzt steht
er im Familienzimmer unseres Hauses. Ich muss
zugeben, er fallt schon auseinander, aber mein
Sohn erachtet ihn als Familienantiquitdt, und das
ist uns allen wichtig.

Far meine Brider und meine Schwester war es
geradezu traumatisch, ins Ausland gehen zu
mussen. Anders kann man es nicht ausdricken.
Mein Bruder Herbert war 14, fast 15, und er begann
tatsdchlich zu spuren, dass er dort in Roth seinen
Platz hatte. Er hatte Freunde. Er spielte FuBball,
und plotzlich wurde er rausgeworfen. Walter war
junger, @ Jahre alt. Irene war 13. Sie hatten alle
den Verlust ihrer Mutter Selma erlitten, die 1934
starb, kaum dass die Nazis an die Macht gelangt
waren. So kamen schreckliche Ereignisse zusam-
men. Sie erlitten diesen Uerlust ihrer Mutter,

und dann wurden sie obendrein aus ihrem Land
vertrieben. Man kann es nicht anders beschrei-
ben: Eine Tragoddie folgte auf die ndchste.

ANNEGRET WENZ-HAUBFLEISCH: Ich danke
Dir sehr herzlich, Helen, dass Du uns hast teilha-
ben lassen, in welcher schrecklichen Situation
sich Deine Familie befand, als sie auswandern
musste. Ich mochte jetzt Judy einbeziehen, die ja
eine Tochter von Helens Bruder Walter ist. Judy,
ich mochte Dich fragen, welchen Einfluss dieses
Weggehen der Familie aus Roth auf dein Leben
genommen hat.

JUDITH ROTH: Nach Helen zu sprechen, ist
nicht so einfach. Es ist sehr bewegend und macht
mich eigentlich sprachlos. Wir haben in der Vor-
bereitung auf diesen Abend viele Gesprdche mit-
einander, mit Annegret und mit meiner Tochter
geflhrt. Ich glaube, man kann schwerlich das, was
der Familie Roth zugestoBen ist, als ,\Weggehen®
bezeichnen. Es war Uertreibung. Es war Flucht. Es
war ein Trauma. Sie hatten keine Wahl. Und das
Trauma hallte nach und hoérte nicht auf, denn es
gab Demitigungen in Deutschland. Die Erniedri-
gung und Entwirdigung setzten sich fort, als sie
sich in Chicago niederlieBen. Ich wurde 23 Jahre
nach ihrer Ankunft geboren, also habe ich als Kind
all das nicht verstanden. Ich habe es gelernt. Ich
habe es gleichsam gerochen. Es gab vorzeitige

https://dol.org/10.14361/9783839468227-007 - am 14.02.2026, 06:38:59. Vdel: Accass - [T



https://doi.org/10.14361/9783839468227-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Todesfdlle. Es gab viel Schmerz und Depression.
Meine GroBmutter in Chicago, Helens Mutter, war
sehr traurig und immer besorgt. Sie kiimmerte sich
oft um mich, denn meine Mutter hatte eine Mutter
in Belgien, die wdhrend des Holocausts ebenfalls
eine junge Mutter gewesen war, und auch sie war
traurig. Darum flog meine Mutter oft nach Belgien,
um sich um sie zu kimmern. Es existierte also ein
Gefuhl von etwas Schrecklichem. Ich glaube, als
zweite Generation habe ich versucht, das zu ver-
stehen. Ich bin mir bewusst, dass mein Vater, wenn
er noch am Leben wdre, das, was ich hier sage,
vielleicht nicht gut finden wirde. Er und meine
Mutter waren bestrebt, ihr Leben in Chicago wun-
derbar zu gestalten. Sie engagierten sich in Kultur
und Bildung. Sie hatten ein groBartiges Leben
und drdngten uns, auch ein solches Leben zu
erlangen. Mein Vater wollte glauben, dass wir die
Last dessen, was geschehen war, nicht spurten.
Und natirlich waren wir unvergleichlich besser
geschutzt. Aber der Schmerz und die Qualen, die
im Familienethos mitschwangen, verschwanden
nicht udllig. Was ich damit sagen will, ist, dass ich
mir als zweite Generation einen Reim auf die
Dinge machen musste, die nicht gesagt wurden.
Und ich denke, das gilt vielleicht auch fur die drit-
te Generation. Ich hére das von Kindern.

Es wurde so sehr darauf gedrdngt, ein erfolgrei-
ches Leben zu fUhren, neu anzufangen, fir meinen
Vater und Herbert und Helen etwas aufzubauen —
und daflir zu sorgen, dass es uns als Kindern von
Flichtlingen gut geht —, dass nicht viel Uber die
GroBe von Verlust und Scham gesprochen wurde,
mit denen die Familie leben musste. Wir muss-

ten es herausfinden — es flhlen, es sehen, es in
Worte fassen —, ohne uns darin zu verlieren oder
dadurch Schaden zu nehmen.

ANNEGRET WENZ-HAUBFLEISCH: Vielen

Dank Helen und Judy, dass ihr uns mitgenom-
men habt in die Situation des ,\WWeggehens" Eurer

https://dol.org/10.14361/9783839468227-007 - am 14.02.2026, 06:38:59.

Familie aus Roth — eine viel zu neutrale Formulie-
rung, die der tiefen Tragik nicht gerecht wird,

und die Folgewirkungen auf die ndchste Genera-
tion. — Ich wirde jetzt gerne auf die andere Seite
des Podiums wechseln und Polina Solovej fragen:
Was bedeutete es fur Sie, aus Sankt Petersburg
wegzugehen in ein fremdes Land, nach Deutschland.

POLINA SOLOVEJ: Ich bin nicht aus Sankt
Petersburg weggegangen, ich habe Russland
verlassen. Die Idee, aus Russland zu emigrieren,
hatte ich schon lange. Bereits im Teenager-Alter
hegte ich diesen Wunsch. Es geschah nicht

nur aus wirtschaftlichen Griinden, sondern es war
der Antisemitismus in Russland, der mich dazu
gebracht hat. Wir sagen immer, in Deutschland
gibt es Antisemitismus. Aber man kann ihn Uber-
haupt nicht mit dem Antisemitismus vergleichen,
der in Russland herrscht. Schon im Schulalter
hatte ich immer mit Antisemitismus zu tun. Ich
habe lange Zeit Uberlegt, ob ich lieber nach
Deutschland oder nach Israel umziehen mochte.
Wdhrend meiner Schulzeit machten wir eine
Klassenfahrt nach Deutschland, und damals habe
ich entschieden: Ja, das ist das Land, in dem

ich leben will. Deswegen haben wir Deutschland
gewdhit. Ubrigens war meine Oma energisch
dagegen, dass ich nach Deutschland umziehe.
Sie kommt aus WeiBrussland und hat fast ihre
ganze Familie im Zweiten Weltkrieg verloren.

Ich bin mit meinem Mann nach Deutschland aus-
gewandert. Meine Eltern und meine Oma sind in
Russland geblieben. Spdater folgten uns meine
Schwiegermutter, ihre Schwagerin und ihre Fami-
lien. Bis heute finde ich, dass ich mich richtig
entschieden habe. Schon immer wollte ich etwas
anderes erleben als meine Eltern, etwas Neues
entdecken. Ich flihle mich in Deutschland
eigentlich wohl. Ich finde, dass dieses Land besser
zu meinem Charakter passt als Russland, und ich
denke, sogar besser als Israel.

123



https://doi.org/10.14361/9783839468227-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

124

ANNEGRET WENZ-HAUBFLEISCH:
Herzlichen Dank, dass Sie uns so viel Uber Ihre
Motivation, Russland zu verlassen und den Weg
hierher zu nehmen, berichtet haben. Elliot Shayle
hat einen ganz anderen Grund gehabt, nach
Marburg zu kommen. Erzéhlen auch Sie uns, was
Sie aus England nach Marburg gefiihrt hat.

ELLIOT SAMUEL SHAYLE: Far mich kam das
Weggehen nach Deutschland sehr unerwartet.

Ich hatte zwar immer ein Gefuhl von Abenteuer in
mir, wollte schon immer mehr von der Welt sehen
und das Leben in anderen Landern erleben. Aber
Deutschland war, ehrlich gesagt, nie wirklich auf
meinem Schirm als Ort, an dem ich vielleicht leben
wollte. Vor der Pandemie dachte ich daran, nach
Israel zu gehen, aber aus praktischen Griinden

— wie der Arbeit und dem burokratischen Auf-
wand, um dorthin zu gelangen — hat sich das nicht
ergeben. Und so habe ich mich schlieBlich auf die
Suche nach Promotionsméglichkeiten gemacht,
denn ich wollte unbedingt promovieren, was mich
letztendlich nach Deutschland fahrte. Ich hatte
groBe Angst, umzuziehen, weil es hier in Marburg
keine britische Gemeinde gibt und ich wusste, dass
ich irgendwie hilflos und weniger mit anderen
Menschen oder Orten oder Dingen verbunden
sein wirde.

Da es also keine britische Gemeinschaft gibt und
ich keine familidren Bindungen zu diesem Land,
dieser Stadt oder dieser Universitat habe, war

ich sehr erleichtert, als ich herausfand, dass es
hier eine Judische Gemeinde gibt. Denn das wirde
bedeuten, dass ich wenigstens nicht den Teil mei-
ner Identitdt als judischer Mensch aufgeben miss-
te und zumindest mit anderen kosmopolitischen
Menschen zusammen sein konnte — Menschen, die
mich verstehen wirden, wenn sie mich vielleicht
auch nicht als Gast bei sich aufndhmen. Nun weif3
ich, sie sind sehr gastfreundlich! Ich bin erleichtert,
dies sagen zu konnen.

Eigentlich ist es eine ziemlich verrickte Ge-
schichte, dass ich, obwohl ich noch nie in Marburg
gewesen war, mit meinem ganzen Hab und Gut
hierherzog. Ich sehe darin eine gewisse Parallele
zu meinen Vorfahren, die nach London kamen,
ohne vorherige Erfahrung mit dem Land, ohne
dessen Sprache, ohne Wissen darlber, wo sie
leben wirden. Sie stiegen einfach eines Tages in
ein Boot und kamen an. Ich wusste, dass mich ihr
Blut — in einem sehr poetischen Sinne — durch-
flieBt, darum wollte ich gewissermaBen in ihre
FuBstapfen treten und mich einfach kopfuber

in ein neues Leben und eine neue Welt stirzen. —
Ich bin froh, dass ich es getan habe.

ANNEGRET WENZ-HAUBFLEISCH:

Vielen Dank Elliot. Ich denke, jetzt gehen wir
weiter zu Joél Ben-Yehoshua und sind gespannt
auf seine Erfahrung mit dem Weggehen.

JOEL BEN-YEHOSHUA: Ich habe den aller-
groBten Teil meines Lebens in Hessen gewohnt.
Dennoch gibt es in meiner Familie ebenfalls viele
Geschichten des Weggehens. Mit Blick auf
meine judischen Vorfahren hat wahrscheinlich
mein UrgroBuater nach der Oktober-Revolution
WeiBrussland, also Belarus, verlassen und ist

in das damalige Paldstina ausgewandert. Meine
UrgroBmutter kommt aus einem Ort namens
Munkatsch, heute Ukrainisch: Mukatschewo. Der
Ort hat sehr oft die Nationalitét gewechselt und
ist heute Teil der Ukraine. Meine UrgroBmutter ist
in den 1930er Jahren nach Paldstina emigriert. In
der deutschen Familie, also der Verwandtschaft
matterlicherseits, hat ebenfalls Vertreibung statt-
gefunden. Das trifft auf alle meine GroBeltern zu.
Die protestantische Familie stammt aus einem
heute polnischen Gebiet und musste im Zweiten
Weltkrieg fliehen. Hier in Hessen bestehen ebenso
interessante genealogische Zusammenhdnge.
Mein langer Stammbaum geht zuriick bis ins

15. Jahrhundert zum Rabbi von Katzenelnbogen,

https://dol.org/10.14361/9783839468227-007 - am 14.02.2026, 06:38:59. Vdel: Accass - [T



https://doi.org/10.14361/9783839468227-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

heute in Rheinland-Pfalz gelegen und knapp
30 km von meinem Heimatort entfernt. Fir mich
ist es schon, zu wissen, dass meine Familie

im Nassauer Land schon so lange prdsent ist.

In Marburg habe ich acht Jahre gewohnt. Marburg
ist der Ort, an dem ich mich politisiert habe,

wo ich angefangen habe, mich mit Antisemitismus
auseinanderzusetzen. Ich habe ab und zu auch
Kontakt zur Judischen Gemeinde gehabt, auch
mit Amnon Orbach. Amnon hat mich explizit ein-
geladen, wofir ich ihm dankbar bin. Aber es war
schwierig, mich dort zugehdrig zu fuhlen. Ich

habe eher Bezug zu Leuten in meinem Alter, zu
Juadinnen, Juden, Israelis.

Ich habe auch einen Gegenstand mitgebracht.
Er kommt von einem Ort, der mir in Marburg
besonders wichtig war, die linksradikale Kneipe
H8. Diese gibt es nicht mehr. Fir mich mit meiner
Herkunft vom Land waren Linke eher anstren-
gend. Vor allem Gber meinen Namen und wenn

ISRAEL-FAHNE AUS DEM H8

Foto © Joél Ben-Yehoshua

https://dol.org/10.14361/9783839468227-007 - am 14.02.2026, 06:38:59.

ich erzdhlte, dass mein Vater aus Israel kommt,
musste ich mir immer nervige Sachen anhéren.
Aber im H8 standen immer kleine Israel-Fahnen.
Ich glaube, meistens auf dem Tresen. Das war fir
mich einfach schon, weil an diesem Ort kein
Antisemitismus geduldet wurde. Darum hatte ich
dort eine sehr gute Zeit und konnte mich auf eine
Art und Weise politisieren, wie ich es anderswo
nicht gekonnt hatte.

ANNEGRET WENZ-HAUBFLEISCH:

Vielen herzlichen Dank an alle Podiumsteilnehmer
und -teilnehmerinnen. Ich denke, wir haben sehr
vielfdltige Lebensldufe und Situationen kennen-
gelernt, die zum Weggehen gefluhrt haben. Auch
sehr tragische. Ich moéchte ihnen nun gerne kurz
die Moglichkeit geben, sich gegenseitig Fragen zu
stellen oder auch etwas zu kommentieren.

ELLIOT SAMUEL SHAYLE: Joél, duBerlich
wirkst Du auf mich sehr judisch. Und naturlich bist
Du das auf jeden Fall. Aber ich frage mich:

ob Du durch Deine nicht-jidische Mutter eine
komplexere Beziehung zu deiner deutschen Iden-
titdt hast oder ein vielfdltigeres Selbstuerstdnd-
nis. Du hast ferner diese ,ererbte” Uerbindung mit
diesem Land, diesem Staat. Ich hingegen habe
immer das Geflhl, GroBbritannien gegeniber
distanziert zu sein, weil keiner meiner Vorfahren
tatsdchlich aus GroBbritannien stammt.

JOEL BEN-YEHOSHUA: Das ist eine sehr
interessante Frage. Ich bin auf dem Dorf aufge-
wachsen, und ich sehe mich irgendwie auch als
Dorfmensch. Ich liebe es auf dem Dorf zu sein, ich
mag den Wald, ich mag keine Stédte. Ich glaube,
das ist etwas, das sehr an mir hdngen geblieben
ist. Was das spezifisch Deutsche an meiner Mut-
ter, an meiner Familie ist, kdnnte ich gar nicht
sagen. Auf jeden Fall war aber die Frage ,Bist Du
Jude?” fir mich lange Zeit nicht so einfach zu
beantworten. Das ist mir eben nicht in die Wiege

125



https://doi.org/10.14361/9783839468227-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

126

gelegt worden, sondern etwas, das ich mir erar-
beiten musste, woflir ich mich entscheiden muss-
te. Meine Eltern haben mir aber auch die Freiheit
gegeben, mich zu entscheiden.

SUSANNE RODEMEIER: Vielen Dank. Ich
denke, es ist an der Zeit, uns dem zweiten
Schlusselbegriff, mit dem wir diesen Abend hier
Uberschrieben haben, zuzuwenden: ,Ankommen®.
Einigen von Euch war immer sehr bewusst,

dass die Ankunft damit verbunden war, dass es
keine Moglichkeit zur Rickkehr mehr gab. Fur
die Studenten in unserer Runde ist das ein wenig
anders. lhr konnt wieder zurtickgehen, wenn
irgendwann die Zeit im Ausland vorbei ist, wenn
lhr in ein weiteres Land oder wieder zurtick in
Euer Geburtsland ziehen wollt. Aber trotzdem
haben wir erfahren, auch Ihr beide, die lhr nicht
unmittelbar eine Entwurzelung in der eigenen
Familie miterlebt habt, befasst Euch mit den
Schritten Eurer Vorfahren, die ihren Wohnort
immer wieder wechselten. Ich mochte fragen,
wie war es, an einem neuen Ort, in einer neuen
Gesellschaft anzukommen? Habt Ihr das
Gefuhl, dass lIhr inzwischen angekommen seid?
Und wenn ja, was oder wer hat Euch geholfen
an dem Ort anzukommen? Wenn ihr bisher nicht
angekommen seid, was fehlt eigentlich? Was
winscht Ihr Euch? Was wirde zum Ankommen
dazugehoéren?

Ich denke, wir richten die Frage wieder zuerst

an Helen. Helen, ich habe das Gefuhl, dass Du,
obwohl Du bei der Ausreise Deiner Eltern noch
nicht geboren warst, die schwerste Erfahrung

mit dem Weggehen gemacht hast. Magst Du uns
einen Einblick geben, wie es fiir Dich mit dem
Ankommen war, oder vielleicht sogar bis heute ist?

HELEN ROTH DITTMER: Ich bin hier in Chicago
wenige Monate nach der Ausreise meiner Eltern
und Geschwister geboren worden. Ich habe das

Ankommen also von den Menschen um mich
herum erfahren. Alle drei Geschwister mussten zur
Schule gehen. So war ich mit meiner Mutter allein
zu Hause. Ich begleitete sie zu den vom YMCA
[deutsch: CUJM] angebotenen Englischkursen,
diese waren ein wichtiger Teil ihres Ankommens.
Eine Erleichterung waren Verwandte meiner
Mutter um uns herum: Onkel, Tanten, Cousins

und Cousinen, die fuBlaufig von uns wohnten,
sodass wir emotionale und soziale Unterstitzung
erhielten. Am Samstagnachmittag gingen wir
gewohnlich zu einer der Tanten zum Kaffeetrin-
ken, und ich bin sicher, dass man das in Roth viele
Jahre zuvor auch so gemacht hat. Das war also
eine Art Ubertragung eines alten Brauchs, der das
Ankommen hier leichter und handfester machte.

Zwei Dinge mochte ich noch hervorheben, die das
Leben bestimmten. Erstens: meine Mutter hat nie
Freunde auBerhalb der Familie gefunden. Denn
sie hat niemandem auBerhalb der Familie getraut,
auch nicht, wenn er Jude war. Ich weiB nicht, wie
das in Roth war, aber hier war es so. Zweitens:
Mein Vater hatte es mit dem Ankommen schwerer.
Da er sehr viel gearbeitet hat, wurde sein Englisch
nie so gut wie das meiner Mutter. Er hatte nicht
viele Freunde; dazu hatte er gar keine Zeit, obwohl
er geselliger war. Seinen Bruder Leopold zum
Beispiel, der von 1938 bis 1962 in New York lebte,
sah er in dieser ganzen Zeit dreimal: Einmal, als

er mit unserer Familie in New York ankam, einmal,
als Lee nach Chicago kam, und ein weiteres Mal,
als mein Vater nach New York fuhr, um Lee und
Tante Sedda zu besuchen, die aus Israel kam.

Er konnte einfach weniger Beziehungen pflegen.
Mit einem Freund, Josef Stern, war er in Nieder-
Ohmen aufgewachsen. Als dessen Familie auf

die Westside zog, sahen sie sich nur noch wenige
Male, denn die Sterns fuhren kein Auto und

wir ebenfalls nicht. Es funktionierte einfach nicht.

https://dol.org/10.14361/9783839468227-007 - am 14.02.2026, 06:38:59. Vdel: Accass - [T



https://doi.org/10.14361/9783839468227-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Ferner mochte ich anfligen: Ich glaube, das
Geflihl des Ankommens wurde stdrker, als es eine
Synagoge fur deutsch-judische Flachtlinge gab.
Habonim war die Synagoge, der wir angehorten.
Meine Mutter hing wirklich sehr an diesen
Gottesdiensten am Samstagmorgen. Der Bezug
zur Gemeinde gab ihr ein Geflihl des Ankommens,
glaube ich. Sie hat ihre Mutter nie vergessen,

nie hat sie vergessen, was sie verloren hatte.
Mein Vater hatte den Wunsch, mit seinen beiden
Sohnen einen Lebensmittelladen oder eine Art
Delikatessengeschdft zu eréffnen. Daraus wurde
aber nie etwas. Denn seine S6hne hatten andere
Ziele, sie strebten nach Bildung und Gelehr-
samkeit, Erfolg und Leistung. Und es gelang ihnen.
Sie waren erfolgreich, haben etwas erreich