Naturspiritualitit / Okologismus

Kai Funkschmidt

In jiingerer Zeit wird zunehmend kritisiert, dass soziale Bewegungen zum
Schutz der Umwelt teils religiose Ziige anndhmen. Das betrifft besonders
die Klimabewegung (,Klimareligion®), die gelegentlich mit einer Endzeit-
sekte verglichen wird (Mohr). Solche Beobachtungen sind alt (vgl. Eilings-
feld). Sie beziehen sich auf irrationale Aspekte der betreffenden Bewegun-
gen, auf die moralisch-weltanschauliche Aufladung ihrer Anliegen und auf
besonders radikale und apokalyptisch argumentierende Formen, die reli-
giosem Fundamentalismus dhnelten (,Okologismus® ,Klimatismus“; vgl.
aber englisch neutral ,environmentalism® im Gegensatz zum ,ecologism®
als extremer Unterform). Dabei geht es um die 6kologiebezogenen Akti-
onsformen, Lebensweisen und Theoriebildungen, die weniger als politisch
denn als parareligi6s und als gefahrlich wahrgenommen werden.

Neben solchen Auflenbeschreibungen stehen Stimmen, die das Umwelt-
engagement aus der Innensicht in den Zusammenhang religioser Vollziige
und Haltungen stellen. Hier steht hinter der eigenen Lebensweise, den
Uberzeugungen und dem Engagement eine bestimmte transzendenzbezo-
gene Vorstellung von der Natur selbst (,,Naturspiritualitat®, ,Naturfrommig-
keit“). Diese weltanschaulich-religiosen Elemente in einem vordergriindig
sdkularen, politischen Anliegen schlieflen sich an eine lange Tradition des
Nachdenkens iiber das Verhiltnis von Gott und Welt bzw. Gott und Natur
an. Hierbei geht es auch um die Frage menschlicher Eigenmacht bzw.
Verantwortung gegeniiber der ,Schopfung® sowie um den vergangenen
Stindenfall (das verlorene Paradies) und die kiinftige Verheiflung (Utopie
einer 6kologisch heilen Welt).

Geschichte
Die naheliegende Assoziation des ,Pantheismus® ist insofern angemessen,
als dieser Begriff erst zur Zeit der Aufklirung und nur in ihrem Kontext

zur Bezeichnung eines neuen philosophischen Welt- und Naturverhaltnis-
ses auftaucht, das altere, christliche Gottesbilder ebenso wie den aufklare-

181

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806-181 - am 24.01.2026, 17:14:27. hitpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kai Funkschmidt

rischen Absolutheitsanspruch der Vernunft infrage stellt. Die Aufkldrung
hatte zunédchst ungeheuren Optimismus ausgelost. Man konnte den Fall
des Apfels und die Bewegung der Planeten berechnen und zeigen, dass
beide von derselben Kraft bewegt werden. ,Weiflft du die Zeit, wann die
Giamsen gebdren, oder hast du aufgemerkt, wann die Hirschkiihe kreiffen?9
fragt Gott Hiob spéttisch (Hi 39,1). Moderne Menschen konnten es in
Brehms Tierleben nachschlagen. Der englische Dichter Alexander Pope
(1688 - 1744) hat dieses neue Naturbewusstsein mit Isaac Newton als
dem Lichtbringer besungen: ,Nature and Nature’s laws lay hid in night: /
God said, Let Newton be! and all was light.” Doch als die Physik eine
Philosophie gebar, zerstorte sie ein Weltbild und reduzierte den Schopfer
zum Uhrmacher. Die Aufkldrung fithrte zum Ultra-Rationalismus und der
naturwissenschaftliche Fortschritt zur Industrialisierung. Hier liegen die
Urspriinge der gegenwirtigen technischen Mittel, die neue Formen und
Ausmafle menschlicher Umweltzerstérung erst ermdglichten.

Die dahinterstehenden Philosophien waren bald umstritten. Pantheisti-
sche Philosophie und Romantik entstanden als Gegenbewegungen zu Auf-
klarung und Industrialisierung. Goethes Feier der ,, Allmutter Natur“ (Goe-
the, Toblersches Fragment, 1783) wurde als Evangelium des Pantheismus
wahrgenommen. Er selbst erklarte, er suche Gott ,in herbis et lapidibus®
(Brief an Jacobi, 9.6.1785). Gleichzeitig wird die verfasste Religion zuneh-
mend zu einer Sache des inneren Erlebens, was dem neuen gefiihlsbasier-
ten Zugang zur Natur dhnelte. Exemplarisch fiir diese Naturfrommigkeit ist
Eichendorffs Lyrik: ,Wem Gott will rechte Gunst erweisen, / Den schickt er
in die weite Welt, / Dem will er seine Wunder weisen / In Berg und Wald
und Strom und Feld. Gotteserfahrung findet sich in Bergen und Lerchen,
nicht in Stadten und Kirchen. Wenn er fragt: ,Wer hat dich, du schoner
Wald, aufgebaut so hoch da droben?, wird der Wald zum Tempel, hinter
dem sein Erbauer zuriicktritt.

In Amerika etabliert Ralph Waldo Emerson (1803 - 1882) zur gleichen
Zeit in seinem Buch ,Nature“ (1833) als erster die Wildnis als Sehnsuchts-
ort und Projektionsflache fiir das richtige Leben. Sie ist ihm ,source of
wisdom, refuge from society, and opening to reality (zit. Dunlap, 12). Die
Vorstellung der Wildnis, der von Menschen unberiihrten, ,guten® Natur
wurde schrittweise zum unbestrittenen Leitbild der Okologiebewegung und
der Naturspiritualitat.

182

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806-181 - am 24.01.2026, 17:14:27. hitpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Naturspiritualitiit / Okologismus

Gegenwart

Gegeniiber der frithen Naturromantik tritt heute etwas Neues hinzu: die
Angst vor der Bedrohung der Natur. Dieser apokalyptische Zug begann
in den USA. Hier hatte die Meeresbiologin Rachel Carson (1907 - 1964)
mit ,,Silent Spring* (1962) die Offentlichkeit aufgeriittelt (sie popularisierte
u. a. den Begriff ,,environment®). Sie beschrieb darin nicht nur die Umwelt-
zerstorung, sondern pliddierte jenseits technischer Problemlosungen fiir ein
neues Selbstverstindnis des Menschen. Gegner wie Unterstiitzer Carsons
erkannten sofort, dass hier zwei Weltanschauungen miteinander rangen.
Der rationalistische Mensch, der die Natur ,erobert und gestaltet’, versus
den Menschen, der sich als ,einfaches Mitglied der Lebensgemeinschaft® in
sie einfiigt.

In die nun aufknospende Umweltbewegung flossen zwei widerstreitende
Gedanken ein. Einerseits verstand sie sich als aufgeklart-wissenschaftlich
(,Follow the science® heift es bis heute, als sei diese eindeutig). Anderer-
seits glaubte man, dass aufgekldrte Vernunft und Wissenschaft {iberhaupt
erst zwei Dinge in die Welt gebracht hatten: (a) die Fahigkeit zur Zersto-
rung und (b) die Haltung, die diese Zerstérung umsetzte. 1967 konkreti-
sierte der Historiker Lynn White (1907 - 1987) den Schuldvorwurf. Die
Wurzeln der Umweltzerstorung sah er im Christentum. Dieses habe durch
die Trennung von Geist und Materie die Grundlagen der modernen Na-
turwahrnehmung gelegt. Diese These pragte die Umweltdebatte jahrzehn-
telang. Kirchliches Umweltengagement findet bis heute vor dem Hinter-
grund dieses antichristlichen Affekts an der Quelle der Umweltbewegung
statt. Als Gegenentwurf empfahl White die ,0stlichen Religionen®, welche
Respekt fiir Mensch und Welt lehrten. Andere blickten mehr zu den soge-
nannten Naturvolkern, zu Schamanen, Indianern und Siidseeinsulanern,
zu Naturheilkunde und natiirlicher Landwirtschaft. Dabei handelte es sich
allerdings durchweg um Projektionen des ,edlen Wilden“ (Rousseau). Es
gibt zahlreiche Beispiele von Naturvolkern, die ihre eigenen 6kologischen
Grundlagen sehenden Auges vernichteten (vgl. Diamond). Dass sie es in
kleinerem Mafistab taten als westliche Kulturen, lag eher an begrenzten
technischen Mitteln als an ganzheitlicher Philosophie. Auch die Realitat
yostlicher® Gesellschaften stiitzt Whites These nicht. Solche exotischen
Fiktionen sind Kinder des abendldndischen Denkens im Industriezeitalter,
nicht des Animismus von ,Naturvolkern® Sie sind ein wichtiger Quell der
Naturspiritualitit und damit der Religionsférmigkeit der modernen Okolo-
giebewegung.

183

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806-181 - am 24.01.2026, 17:14:27. hitpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kai Funkschmidt

Lehren und Ideen

Am 6. Marz 1972 erschien ,,Die Grenzen des Wachstums®“ (Club of Rome).
Das Buch hob 6kologische Probleme von der lokalen auf die globale Ebene
— nicht mehr nur der Fluss vor meiner Tir, sondern die Zukunft der
Welt sei in Gefahr. Und verantwortlich war der Mensch - durch sein
Verhalten, vor allem aber durch seine Einstellung, ja durch sein pures
Vorhandensein (Paul Ehrlich: ,Die Bevolkerungsbombe®, 1968). In diese
politischen Reformanstofie traten nun die dlteren naturspirituellen Ideen
ein - es entstanden die Grundziige der modernen Umweltbewegung.

Heute ist die Personifizierung von ,Mutter Natur® Mainstream, sodass
wir kaum noch merken, wie selbstverstindlich die Natur als personale
Handlungsmacht auftritt. Was ordnen und &ngstigen, segnen und strafen
betrifft, hat sie Gott langst den Rang abgelaufen. Die Natur ,,schlagt zuriick"
(Natur, Februar 2015), die Natur ,sieht vor®, dass das Stillen funktioniert
(helios-gesundheit, 10.5.2021), die Natur ,,sorgt dafiir’, dass Eltern ihr Kind
verstehen (kindergesundheit-info.de), die Natur ,macht es vor“: Schwimm-
anziige imitieren Haifischhaut (Tagblatt, 23.1.2013). Die Natur hat eigentlich
alles wohlgeordnet. Aber wihrend die Rede von einem eifernden, Seuchen
schickenden Gott heute Anathema wire, weifl man selbstverstdndlich:
»Corona ist die Rache der Natur® (Siiddeutsche Zeitung, 5.12.2020), der
Klimawandel ohnehin. Aus dem Klima der Angst leiten sich alternativlose
Gebote ab (,,Die letzte Generation, die die Welt noch retten kann®).

Auch die Verheiflungen der Natur fiir ein gelingendes Leben erscheinen
plausibler und unmittelbarer als traditionell-religiése Pendants. Der Begriff
»natiirlich® ist zu einem Synonym fiir ,gut® geworden. ,Natiirlich ist das
richtige Leben und Korrektiv fiir alles, was in unserer Zivilisation ,krank®
ist. ,Natur® ist der ,Metamythos“ unseres Weltverstindnisses (Levinovitz,
13). Nahrung, Erziehungsmethoden, Heilverfahren, Medikamente, Kosme-
tika werden mit dem Attribut ,natiirlich® beworben. Natiirlich bedeutet ,,ge-
sund®, ,nachhaltig®, ,rein’, ,authentisch® Wie leicht das zur Ideologie wird,
zeigt das Beispiel der ,natiirlichen Geburt®”. Heute wird auf Schwangere in
Geburtsvorbereitungskursen oft ein Erwartungsdruck fiir eine ,natiirliche
Geburt“ aufgebaut. Sie soll ,spontan, sanft und schmerzfrei“ sein, bewusst,
das heif3t v. a. ohne Schmerzmittel erlebt werden. Misslingt das Vorhaben,
steht am Ende das Gefiihl des Scheiterns. Natur gilt als inhédrent freund-
lich. Die Wirklichkeit sieht anders aus: Natiirliche Geburt heif3t bei jenen
»naturnahen® Volkern, die keine Wahl haben, Todesraten fiir Miitter und
Kinder von bis zu 15 %.

184

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806-181 - am 24.01.2026, 17:14:27. hitpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Naturspiritualitiit / Okologismus

Folgende konstitutiven Elemente gehoren zur Naturspiritualitdt: a) Das
Christentum und die Aufklarung sind (mit)verantwortlich fiir die 6kologi-
sche Krise. b) Apokalyptische Angst: Wir sind von Katastrophen bedroht,
die sofortiges Handeln verlangen. c¢) Die Katastrophe abzuwenden ist nicht
primér eine Aufgabe von Verhaltensinderungen und Umweltethik, schon
gar nicht von pragmatischen, technischen Ldsungen, sondern eine Frage
des neuen ,ganzheitlichen Selbstverstindnisses der Menschheit und des
Einzelnen mitsamt dazugehoriger spiritueller Praxis. d) Der Dualismus von
Geist und Materie, Gott und Welt ist abzulegen. e) Das pessimistische Men-
schenbild der Bibel ist zu {iberwinden. Der Mensch steht unter dem grof3en
Ja, der Mensch ist gut. Nicht die Abwendung von Gott ist die Ur-Siinde,
sondern das fehlende Bewusstsein der eigenen wesenhaften Einheit und
Verbundenheit mit der Welt und der Natur.

Okologismus

Die spirituelle Aufladung des Naturerlebnisses wurde in den sozialen Um-
briichen der 1960er Jahre zum Massenphdnomen. Dass 50 Jahre spater die
»Naturspiritualitit im Begrift [ist], zu einer neuen Weltreligion zu werden®
(Henke), liegt wesentlich an der 6kologischen Krise und der Technisierung
der Lebenswelt. Bei der Bildung politischer Umweltbewegungen verband
sich die esoterische Naturspiritualitit mit Untergangsdngsten und Gefiihlen
der Sinn- und Erfahrungsleere. Sie trat als esoterisch grundierter Fliigel,
der auf ein neues Selbstverstindnis des Menschen zielte, in politische
Bewegungen ein, z. B. bei Griindung der Partei ,Die Griinen“ 1980, wo
er bis heute fortwirkt. Fiir die Bundestagsabgeordnete Karin Zeitler war
Politik nur der ,gesellschaftliche Aspekt einer spirituellen Weltanschau-
ung’, und dhnlich predigte Petra Kelly, sie seien ,nicht nur eine politi-
sche, sondern eine politisch-spirituelle Bewegung® (Der Spiegel, 3.4.1988,
tinyurl.com/mr423n5j). Auch die Anthroposophie iibte erheblichen Ein-
fluss in diesem Sinne aus (vgl. Simon, McKanan).

Der drohende Untergang wurde anschliefSend jahrzehntelang in immer
neuen Bedrohungsszenarien konkretisiert: Atomkrieg, Kernkraft, Waldster-
ben, Insektensterben, Klima. Zwischen Richard Nixons Warnung 1970: ,It
is literally now or never!“ und Boris Johnsons Ruf: ,It is one minute to
midnight” (Weltklimagipfel Glasgow 2021) liegt eine standig sich steigernde
Fille offizieller ,Last-Minute“-Warnungen, deren Zeithorizonte zum Teil
schon Jahre hinter uns liegen. Angst wurde in Deutschland und hier beson-

185

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806-181 - am 24.01.2026, 17:14:27. hitpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kai Funkschmidt

ders unter Griinen-Anhéngern seit den 1980er Jahren zur dominierenden
Emotion (Biess, Vondung).

In der Folge lud sich das politische Umweltengagement selbst sinnstif-
tend auf und wurde zu einem funktional parareligiosen Phidnomen (Ei-
lingsfeldt, Moller, Joffe, Shellenberger, Ronnow). Gemeint sind dabei kon-
krete Merkmale: die apokalyptische Warnung vor dem Untergang; der
Glaube an ein vergangenes Paradies; das Ausmachen von Schuldigen; die
Aussicht auf Rettung durch Verzicht (bis hin zur Kinderlosigkeit); das
Auftreten charismatischer Fiihrergestalten (Greta Thunberg wurde von
Erzbischof Heiner Koch und von Bisch6fin Margot Kéfimann als Prophetin
bezeichnet oder mit Jesus verglichen); die Existenz extremistischer Fligel;
die moralische Aufladung, welche die Problemlsung von einer Diskussion
Uber ,richtig und falsch’ ,besser und schlechter zu einem Kampf ,gut
gegen bose“ verwandelt.

So erscheint Widerspruch nicht mehr als Teil der gemeinsamen Wahr-
heitsfindung, sondern mutiert zur verwerflich-boswilligen Verweigerung
der offensichtlichen Wahrheit (,Klimaleugner®; zur analogen schuldhaft-
vorsatzlichen Wahrheitsleugnung des Ketzers in der Kirchengeschichte vgl.
Frenschkowski). Wahrheitsquelle ist dabei heute ,,die“ Wissenschaft, nicht
mehr die biblische Offenbarung (beide sind in Wirklichkeit vielstimmig).

Diese Kritik wird héufig auch von engagierten Umweltschiitzern
selbst(?) vorgebracht, die keineswegs fiir ein Laissez-faire plddieren, son-
dern mehr Niichternheit fordern, weil sie die hysterische Ubersteigerung
der Debatte fiir kontraproduktiv halten (Nordhaus / Shellenberger).

Einschdtzung

Naturspiritualitdt sieht sich in der religiosen Tradition der ,Naturvolker®.
Sie ist aber eher eine genuin westliche Denkungsart, die nur im Kontext der
Aufkldrungsphilosophie verstanden werden kann. Tatsdchlich idealisieren
die meisten Anhdnger der Naturspiritualitit mit ihren Beziigen auf Indianer
und Eskimos nicht nur deren traditionelle Lebensform, sondern projizieren
typisch westliche Wiinsche auf exotische Sehnsuchtsorte (,Rede des Haupt-
lings Seattle®).

Der - vor allem unter Stadtern verbreiteten — Naturspiritualitit liegt
zudem eine idealisierte, realititsferne Vorstellung der ,Natur® und eine
regressive Sehnsucht nach ,einer guten alten Zeit“ zugrunde. Diese wird
meist vor der industriellen Revolution gesehen (wie z. B. im Ziel eines

186

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806-181 - am 24.01.2026, 17:14:27. hitpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Naturspiritualitiit / Okologismus

atmospharischen CO2-Gehalts ,wie vor der Industrialisierung®). Das setzt
ein statisches Verstandnis von Welt und Natur ,im natiirlichen Gleichge-
wicht® voraus. In Wirklichkeit sind alle wichtigen planetarischen Parameter
standig im Fluss und schwanken stark. Die Angst vor Verdnderungen fiihrt
zur Vorstellung, der Mensch konne globale Prozesse steuern, sozusagen
eine Art Wiederherstellung der Schépfung bewerkstelligen. Hier sind Hy-
bris, Uberforderung und letztlich Verzweiflung vorprogrammiert.

Durch die gefiihlsbetonte spirituelle Anreicherung des eigenen Naturbe-
zuges wurde die Umweltbewegung teilweise gegen rationale Giiter- und
Risikoabwégungen sowie gegen technische, kompromissbehaftete, also le-
benspraktische Losungen anstehender Probleme resistent. In der Folge
wurde sie anfillig fiir Absolutheitsanspriiche und totale Ziele (umgehende
CO2-Neutralitit).

Durch die damit einhergehende Moralisierung wird es immer schwie-
riger, die okologischen Herausforderungen sachlich anzugehen. Es gilt be-
reits als anstoflig, die Problemstellungen neu zu definieren oder zu behaup-
ten, es gebe alternative Losungen. Viele Fragen werden bindr kodiert, es
geht dann nicht mehr um prazise oder unprézise bekannte Fakten, nicht
mehr um Prognoseungenauigkeiten und Giiterabwagungen, sondern um
gute und bose Einstellungen.

Die dem Okologismus innewohnenden handlungsleitenden Utopien
sind als Politikstil gefdhrlich und demokratiegefahrdend. Jeder Versuch,
einen Idealzustand in der realen Welt zu errichten (bzw. wiederherzustel-
len), ist anfallig fiir Totalitarismus, wenn sich der real existierende Mensch
in seinem So-Sein nicht ins Ideal fiigt. Zum einen ist kein Ideal je allgemein
anerkannt. Zum anderen bewirkt die Regel vom abnehmenden Grenznut-
zen, dass mit fortschreitender Anndherung immer drastischere Mafinah-
men nétig sind, um auch noch den letzten Rest des Weges zu bewiltigen.
Anders als klassische Religiositdt ist diese weltlich-parareligidse Utopie nie
an einen eschatologischen Vorbehalt gebunden, der sie menschlicher Um-
setzung entzieht. Sie wird vom Richtungshinweis zum totalen Gebot. Sie
neigt zur Intoleranz, v. a. in Verbindung mit Angst.

Die Kirche hat sich seit langem mit der Umweltbewegung verbunden.
Ausgangspunkt war dabei meist das Gericht, nicht das Evangelium: die
Angst vor dem Untergang. ,,In fact, it is the threats to life, rather than the
celebration of it, that stimulated the ecumenical theology and culture of life
initiative in the first place” (Rasmussen, 8). Christliche Prediger verstarken
héufig die Angstbotschaft.

187

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806-181 - am 24.01.2026, 17:14:27. hitpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kai Funkschmidt

Aber aus evangelischer Perspektive fithrt der Zugang zum Schépfer tiber
einen Umweg. Nicht unmittelbar aus der Welt bzw. Natur ist er ablesbar,
sondern nur durch Christus hindurch (Kol 1,15-20). Nur weil der Blick
auf die Schopfung durch ein Prisma aufferhalb der Welt gelenkt wird, hat
er weltveraindernde Kraft, durchbricht er die Schranken der Immanenz.
Diese Botschaft impliziert dann die bereits erfolgte Rettung der Welt -
und die Befreiung von der Angst zum Handeln im Bewusstsein, dass es
nicht mehr ums Letzte geht. Deswegen sind Drohungen mit sakularen Apo-
kalypseszenarien wie auch Verheiflungen und Gebote zur Weltrettung nicht
nur wissenschaftlich, sondern auch theologisch unangebracht. Alle unsere
irdischen Anstrengungen stehen unter dem Vorbehalt der Vorlaufigkeit,
der Kompromissbediirftigkeit und der nie endenden Unvollkommenheit.
Darum ist immer daran zu erinnern, dass der Mensch - ungeachtet der
Verantwortung und Verpflichtung gegeniiber unseren Mitmenschen und
unserer Umwelt — die Welt nicht retten kann und nicht retten muss, denn
sie ist es schon.

Literatur

Biess, Frank (2019): Die Republik der Angst, Reinbek.

BUND [Bund fiir Umwelt und Naturschutz] (2022): Okologismus & Propaganda: In-
dustriegesteuerte Kampagne gegen Mensch, Natur und Umwelt, tinyurl.com/4vbp73rn
(Abruf der in diesem Beitrag angegebenen Internetseiten: 26.4.2024).

Capra, Fritjof (1983): Wendezeit. Bausteine fiir ein neues Weltbild, Bern u. a.
Carson, Rachel (1962): Silent Spring, Boston.
Diamond, Jared (2005): Collapse. How Societies Choose to Fail or Succeed, London.

Dunlap, William (2005): Faith in Nature. Environmentalism as Religious Quest, Seat-
tle / London.

Eilingsfeld, Heinrich (1989): Der sanfte Wahn. Okologismus total, Mannheim.

Funkschmidt, Kai (2023): Wer rettet die Welt? Heilsversprechen in der Klima- und Um-
weltbewegung, in: Hiller, Detlef / Straf3, Daniel (Hg.): Morphologie der Ubermoral.
Zum Moralismus in gesellschaftlichen und theologischen Debatten, Leipzig, 163 - 88.

Frenschkowski, Marco (2014): Neue religiose Bewegungen und ihre Beurteilung, MdE-
ZW 77/1,3 - 13.

Garreau, Joel (2010): Environmentalism as Religion, The New Atlantis. A Journal of
Technology and Society 28, 61 — 74, https://tinyurl.com/ua9uawem.

Hemminger, Hansjorg (2018): Wildnis und des Menschen Garten. Evangelische Spiritua-
litiit und Okologie, in: Zimmerling, Peter (Hg.): Handbuch Evangelische Spiritualitit,
Bd. 2: Theologie, Gottingen, 45 - 64.

Henke, Andrea (2019): ,Naturspiritualitdt ist im Begriff, zu einer neuen Weltreligion zu
werden’, National Geographic 2, https://tinyurl.com/459cyeb5.

188

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806-181 - am 24.01.2026, 17:14:27. hitpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://tinyurl.com/ua9uawem
https://tinyurl.com/459cyeb5
https://doi.org/10.5771/9783748947806-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://tinyurl.com/ua9uawem
https://tinyurl.com/459cyeb5

Naturspiritualitiit / Okologismus

Hermand, Jost (1991): Griine Utopien in Deutschland. Zur Geschichte des ékologischen
BewufStseins, Frankfurt a. M.

Hesse, Gunter / Wiebe, Hans-Hermann (Hg., 1988): Die Griinen und die Religion,
Frankfurt a. M.

Kosch, Stefan (2007): Al Gore in Berlin: Glaube, Liebe, Klima, Tageszeitung, 24.10.2007,
tinyurl.com/393x393d.

Levinovitz, Alan (2020): Natural. The Seductive Myth of Nature’s Goodness, Boston.

Liining, Sebastian / Vahrenholt, Fritz (2020): Unerwiinschte Wahrheiten. Was Sie iiber
den Klimawandel wissen sollten, 3. Aufl., Miinchen.

Mider, Claudia (2022): ,Wie eine neue Religion®: 1972 hat ein Buch die Welt verdndert,
Neue Ziircher Zeitung, 2.3.2022.

McKanan, Dan (2018): Eco-Alchemy. Anthroposophy and the History and Future of
Environmentalism, Oakland.

Mohr, Reinhard (2022): Hungerstreik, Klimaverzicht, Studienabbruch - der Klimapro-
test der ,letzten Generation® trigt sektenhafte Ziige, Neue Ziircher Zeitung, 5.4.2022,
https://tinyurl.com/2ynhe7x5.

Moller, Andreas (2013): Das griine Gewissen. Wenn die Natur zur Ersatzreligion wird,
Miinchen.

Nordhaus, Ted / Shellenberger, Michael (2007): Break Through. Why We Can’t Leave
Saving the Planet to Environmentalists, New York.

Pearce, Fred (2007): The Last Generation. How Nature Will Take Her Revenge for
Climate Change, Bodelva.

Ronnow, Tarjei (2011): Saving Nature. Religion as Environmentalism, Environmentalism
as Religion, Studies in Religion and the Environment, Bd. 4, Miinster.

Shellenberger, Michael (2020): Apocalypse Never. Why Environmental Alarmism Hurts
Us All, New York.

Simon, Manuel Alexander (2022): Anthroposophische Ideenwelten in der politischen
Praxis. Spirituelle Tendenzen bei den friihen ,GRUNEN “ und in der Partei ,dieBasis®,
ZRW 85/2,107 - 121.

Vondung, Klaus (1988): Die Apokalypse in Deutschland, Miinchen.

White, Lynn (1967): The Historical Roots of Our Ecological Crisis, Science 155, 1203 -
1207.

189

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806-181 - am 24.01.2026, 17:14:27. hitpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://tinyurl.com/2ynhe7x5
https://doi.org/10.5771/9783748947806-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://tinyurl.com/2ynhe7x5

hittps://dol.org/10.5771/9783748947806-181 - am 24.01.2026, 17:14:27. hitpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783748947806-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Geschichte
	Gegenwart
	Lehren und Ideen
	Ökologismus
	Einschätzung

