Einleitung

MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG

Die Ereignisse der jiingsten Zeit haben in aller Deutlichkeit vor Augen
gefiihrt, dass die Fragen des Zusammenlebens von Menschen unverin-
dert aktuell sind: Terroranschldge, Kriege und kriegerische Auseinan-
dersetzungen, massive Umweltprobleme, ein nicht versiegender Strom
von Fliichtlingen, das Erstarken radikaler Gruppen und populistischer
Meinungen, die Angst vor dem Verlust des eigenen Wohlstands; aber
auch ungeahnte Solidaritit, Anteilnahme und Hilfsbereitschaft gegen-
iiber fremden Menschen oder auch das Eintreten gegen dumpfe und
vereinfachende Plattitiiden, die der Komplexitit und den Problemen
des Miteinander nicht im Ansatz gerecht werden.

Man sieht schnell: Das Zusammenleben unterschiedlicher Kultu-
ren, Religionen, Gruppierungen und Einzelner stellt eine immerwih-
rende Herausforderung fiir jede Gesellschaft dar, die nicht ohne Weite-
res einer eindeutigen, geschweige denn einer endgiiltigen Antwort zu-
zufiihren ist. Denn: ldsst sich iiberhaupt ein Konsens oder wenigstens
ein tragfiahiger Kompromiss dariiber erzielen, wie man miteinander le-
ben will, miisste, sollte oder — zumindest als gedankliches Konstrukt —
konnte? Ist so etwas wie die zweifelsfrei beste Form des Miteinander-
leben im Sinne einer idealen Ordnung, die dem Neben-, Gegen- und
Fiireinander geniigen kann, tiberhaupt moglich?

- am 14.02.2026, 23:07:07.


https://doi.org/10.14361/9783839433614-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG

Seit den ersten Vergemeinschaftungsformen von Menschen darf
davon ausgegangen werden, dass sich die Fragen des Zusammenlebens
aufgrund ihrer zunehmenden Komplexitit immer weiter von einer rigi-
den Sippenregelung hin zu einer begriindungspflichtigen Materie ent-
wickelt haben (vgl. Parzinger 2014). Davon zeugen nicht allein die
kulturellen Briuche, Sitten, Rituale und Religionen, sondern die eben-
so zunehmend ins Zentrum riickenden Fragen der ethischen Legitima-
tion des Umgangs miteinander. Grundsitzlich geht es hierbei um die
»gesellschaftliche Wechselwirkung« (Dilthey 1961: 60), die in irgend-
einer Art und Weise geregelt, dabei jedoch verschiedenen Anspriichen
geniigen muss: Die Regelungen diirfen nicht der Willkiir unterliegen,
miissen einen verbindlichen Charakter besitzen und schlielich ein-
klagbar sein, womit aus diesem Rechtsanspruch auf der Gegenseite
Pflichten resultieren.

Gleichzeitig wissen wir, dass die bloBe Existenz von Gesetzen und
Regeln nicht garantiert, dass Menschen diesen Anspriichen im Mitei-
nander tatsidchlich geniigen. Ihre soziale Geltung muss in Auseinander-
setzungen herbeigefiihrt werden, die auch Fragen der inhaltlichen Be-
griindbarkeit beriihrt. Solche mitlaufenden Begriindungsdiskurse erho-
hen die Giiltigkeit und damit die Legitimitdt der (normativen) Rege-
lungen, indem moglichst viele Betroffene ihnen zustimmen konnten.
Denn das Grundproblem des Miteinanderleben der Menschen scheint
in der Frage zu liegen, »wie man mit der Spannung zwischen Koopera-
tion und Konkurrenz umgeht« (Margalit 2011: 49); zumal das Streben
der Menschen nach Verbesserung der eigenen Lebensbedingungen —
wenn es sein muss auch auf Kosten anderer — als ausschlaggebend be-
trachtet werden kann. Dabei muss es sich nicht gleich um den »Krieg,
den jeder Einzelne gegen jeden fiihrt« (Hobbes 1969: 99) handeln, der
bekanntlich nur durch einen starken, durchsetzungsfihigen Souverin
beendet werden kann. Jedoch sind auch »empathische Egoisten« (Przy-
rembel 2014), die neben ihren eigenen auch die Interessen anderer be-
riicksichtigen, von der Frage nach ihrer Kooperationsbereitschaft und
Konfliktfahigkeit nicht ausgenommen. Denn in pluralistischen Gesell-
schaften sind weder ein Sinnstiftungs- noch ein Wahrheitsmonopol zu

- am 14.02.2026, 23:07:07.


https://doi.org/10.14361/9783839433614-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 9

legitimieren, was eben auch bedeutet, dass Werte und (Lebens)-
Auffassungen miteinander in Konflikt geraten konnen.

Nicht zuletzt John Rawls (1998: 13) hat diesen Punkt betont und
auf die »Tatsache einer Vielheit verniinftiger und gleichwohl nicht
miteinander zu vereinbarender umfassender Lehren — das Faktum eines
verniinftigen Pluralismus« hingewiesen; sei dies nun aufgrund ver-
schiedener partikularer Interessen, divergierender religioser oder welt-
anschaulicher Auffassungen, konkurrierender politischer Positionen
oder den unterschiedlichen Vorstellungen von einem guten und gerech-
ten Leben in einer Gesellschaft der Fall. Zu beantworten bleibt aller-
dings, wie mit den aus der »schrillen Polyfonie der Meinungen« (Ha-
bermas 2012: 63f.) resultierenden Konflikten ein moglichst gewaltfrei-
er Umgang gefunden werden kann, um den individuellen und sozialen
Fragen des Zusammenlebens eine verbindliche und breit abgestiitzte
Grundlage zu geben.

So verwundert es nicht, dass im Laufe der geschichtlichen Ent-
wicklung eine groBe Spannbreite an politischen Ordnungsvorstellun-
gen ersonnen wurde, in denen die Pflicht zur Einhaltung von Regeln
begriindet oder mit deren Hilfe generell Spannungen im Zusammenle-
ben der Menschen verringert werden sollten (zur Vielfalt der politi-
schen Ideengeschichte vgl. u.a. Fetscher/Miinkler 1985£f.). Insbesonde-
re demokratische Gesellschaften stehen dabei vor der Herausforderung,
trotz aller Interessendivergenz — und zum Teil unverschnlicher Positi-
onen — ein Miteinander zu bewerkstelligen, das dem gesellschaftlichen
Pluralismus ebenso geniigt wie der staatsbiirgerlichen Egalitdt. Und
zwar ohne zwingend eine harmonische, konfliktfreie Gesellschaft zu
errichten, die alle Differenzen und Dissense einebnet.

Aus dieser Konstitutionsbedingung demokratischer Gesellschaften
wird offensichtlich, dass iiber die Fragen des Zusammenlebens nicht
Experten und politische Mandatstréiger allein entscheiden konnen. Ge-
rade weil allgemeinverbindliche Mehrheitsentscheide legitimiert und
durchgesetzt werden miissen, bedarf es vor der politischen Entschei-
dung zunichst der 6ffentlichen Diskussion, wenn diese Entscheide ak-
zeptiert werden sollen. Die Biirgerinnen und Biirger sind also mitver-

- am 14.02.2026, 23:07:07.


https://doi.org/10.14361/9783839433614-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG

antwortlich fiir die Entwicklung der demokratischen Gesellschaft und
nicht nur die Inhaber politischer Amter. Folglich geht der Anspruch an
die Biirger tiber die gegenseitige Friedenssicherung im Zusammenle-
ben hinaus und verlangt von ihnen ein moralisches Verhalten, damit
die jeweilige Gesellschaft als »moralisch¢ gut qualifiziert werden kann.
So besehen ist Kant zu widersprechen, wenn er sich zwar einen »mora-
lischen Politiker« (1998a: 233) vorstellen kann, aber diesen morali-
schen Anspruch als nicht notwendig fiir einen guten Biirger erachtet,
da es »nur auf eine gute Organisation des Staates ankommt [...] und so
der Mensch, wenn gleich nicht ein moralisch-guter Mensch, dennoch
ein guter Biirger zu sein gezwungen wird.« (1998a: 233f.) Das wire
den aufgeworfenen Herausforderungen demokratischer Gesellschaften
nicht angemessen.

Wie bereits angedeutet tangieren die Fragestellungen des Mitei-
nanderlebens nicht nur den Bereich politischer Ordnungsvorstellungen,
sie bilden ebenso einen Fixpunkt ethischer Uberlegungen. Auch hier
wird die Frage virulent, wie es gelingt, sich »trotz starker Unterschiede
zwischen den Auffassungen des guten und wertvollen Lebens als poli-
tische und moralisch gleichberechtigte und autonome Personen anzu-
erkennen.« (Forst 2010: 2756) Im Fokus stehen hier also nicht indivi-
dualethische Probleme, die sich an der personlichen Lebensfithrung
orientieren und letztlich die Fragen nach dem gelungenen Leben eror-
tern. Sondern sozialethische Problemstellungen, die das zwischen-
menschliche Zusammenleben betreffen und deshalb am Ideal der Ge-
rechtigkeit versuchen festzulegen, was in einer bestimmten Gemein-
schaft als »gut< oder >richtig« Geltung besitzen soll. (vgl. Fenner 2008:
8f.)

Aber was ist das >Gute< oder das >Richtige« fiir ein Gemeinwesen?
Um welche Giiter und Werte soll es denn gehen, wenn wir iiber das
Miteinander Verstindigung suchen? Nun kann man davon ausgehen,
dass die sogenannten basic needs, also diejenigen Grundgiiter, die fiir
das Uberleben eines Menschen unverzichtbar sind, im ersten Moment
keine unendlichen Diskussionen nach sich ziehen oder in Abrede ge-
stellt werden. Komplizierter wird es allerdings, wenn wir konkreter zu

- am 14.02.2026, 23:07:07.


https://doi.org/10.14361/9783839433614-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 11

bestimmen versuchen, welche Werte und Giiter fiir das Leben eines
Menschen unverzichtbar sind und welche normativen Verpflichtungen
daraus fiir uns folgen: Sind wir als Menschen — insbesondere auch im
globalen Mal3stab — zu allem Moglichen verpflichtet und dafiir verant-
wortlich? Konkret: Miissen wir tatsichlich, wie der australische Philo-
soph Peter Singer (1998: 283) fordert, unsere Zeit und unser Geld fiir
das Leben wildfremder Menschen einsetzen oder uns anderenfalls dem
Vorwurf aussetzen, es konnte »fast scheinen, dass wir alle Morder
sind«? Oder ist all denjenigen zuzustimmen, die eine bevorzugte Be-
handlung der Personen, die uns wichtig sind und/oder nahestehen, er-
lauben (vgl. Williams 1981: 18f.)?

Ein weiterer Punkt betrifft die Forderung der Gerechtigkeit, die
Bediirfnisse und Interessen der/des anderen als ebenbiirtig zu achten,
wie die eigenen. Dieses Problem ist fiir ein Gemeinwesen nicht uner-
heblich, da seine Mitglieder dazu neigen, immer dann auf die Beach-
tung moralischer Grundsitze zu verzichten oder Ausnahmesituationen
fiir sich zu reklamieren, wenn diese unangenehme Folgen nach sich
ziehen:

»Das Empfinden in der Offentlichkeit 148t sich grob in folgender Weise zu-
sammenfassen: Bei Gewinnen kann man es sich leisten Kantianer zu sein. Bei
Verlusten sollte man sich lieber als Utilitaristen verstehen und nur den eigenen
Nutzen ins Auge fassen.« (Margalit 2011: 148)

Solche Formen selektiver moralischer Verbindlichkeit kdnnen so weit
reichen, in »Form der >Moralkeule« [...] bestimmten Gruppen die mo-
ralische Integritit oder gleich jede Moralfihigkeit abzusprechen.« (Ce-
likates/Neuhduser 2011: 153) Folglich konnen Spannungen dariiber
auftreten, wie das gemeinsame Wohl als soziales Grundprinzip gegen-
tiber maximaler individueller Selbstverwirklichung behauptet werden
kann. Vor diesem Hintergrund ldsst sich die ethische Fragestellung
folgendermaflen verdichten: Wozu sind wir im Umgang miteinander
verpflichtet und worauf konnen wir berechtigterweise wechselseitige
Anspriiche erheben? Damit riicken die Autonomie und Wiirde wie

- am 14.02.2026, 23:07:07.


https://doi.org/10.14361/9783839433614-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG

auch das Wohl um den/die anderen als zentrale ethische Prinzipen in
den Blick.

Seit der Ausformulierung des kategorischen Imperativs durch Kant
(1998b: 61), »die Menschheit, sowohl in [...] [der eigenen, M.L.] Per-
son, als in der Person eines jeden andern, jederzeit zugleich als Zweck,
niemals blof als Mittel« zu benutzen, besteht der unbedingte Respekt
vor der Autonomie der Person als unhinterfragtes Allgemeingut.
Richard Hare (1982: 177) hat diesen Punkt aufgenommen und die
gleichwertige Achtung der Ideale und Interessen aller betont, solange
diese nicht andere in ihrer Autonomie beeintrichtigen. Hieraus er-
wichst der Respekt vor dem/den anderen in Form gegenseitiger Aner-
kennung, die sich in den drei grundlegenden Formen materialisiert: der
emotionalen Zuwendung (Liebe), der rechtlichen Anerkennung (Rech-
te) sowie der sozialen Wertschétzung (Solidaritit) (vgl. Honneth 1994:
196).

Mit der Achtung der Autonomie des/der anderen ist jedoch nur eine
Seite der Medaille benannt. Ebenso ist gefordert, sich die Achtung vor
dem Wohlergehen des/der anderen zu eigen zu machen. Das kann in
zwei Richtungen erfolgen, die von Heidegger (1960: 122) als »ein-
springend-beherrschende« und »vorausspringend-befreiende« Fiirsorge
klassifiziert wurden: Die einspringende Fiirsorge »iibernimmt das, was
zu besorgen ist, fiir den Anderen« (ebd.). So notwendig sie mitunter
auch ist, kann diese Art der Fiirsorge dazu fiihren, den anderen in sei-
ner eigenstidndigen Lebensfithrung einzuschrinken und ihn so »zum
Abhingigen und Beherrschten« machen (ebd.). Die vorausspringende
Fiirsorge hingegen nimmt dem anderen die >Sorge< nicht ab, sondern
»verhilft dem Anderen dazu« (ebd.), seine Angelegenheiten selbst
wahrzunehmen. Die »Existenz des Anderen« (ebd.) wird als eigenstén-
dig anerkannt, kann die betreffende Person allerdings auch in bestimm-
ten Situationen iiberfordern.

Vorrangig werden diese Formen der Sorge um das Wohlergehen
der/des anderen in den unterschiedlichsten Relationen des Miteinander-
lebens bis hin zur gesellschaftlichen Ebene anzutreffen sein. Sie fithren
jedoch auch auf die politische Ebene zuriick und verdeutlichen die

- am 14.02.2026, 23:07:07.


https://doi.org/10.14361/9783839433614-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 13

Verwobenheit ethischer sowie politischer Fragestellungen, die in die
Debatten um das Gemeinwohl miinden. Hier tut sich ein uniibersichtli-
ches und nahezu uniiberschaubares Feld auf. Aus dieser Gemengelage
ragt allerdings immer wieder die Toleranz hervor, die »zu einem unab-
dingbaren politisch-sozialen Handlungsprinzip [avanciert, M.L.], das
soziale Diskriminierung als verfassungswidrige Verhaltensweise ver-
wirft, politische Gleichberechtigung gebietet und nicht zuletzt dazu
verpflichtet, demokratisch vereinbarte Verfahrens- und Entscheidungs-
regeln einzuhalten.« (Schreiner 1990: 446)

An diesem Punkt kniipft Heinz Kleger mit seinem Beitrag an. Aus-
gehend von der »Grundbedingung der menschlichen Pluralitit«
(Arendt 2016: 57) fragt er nach einer Koexistenzphilosophie, die so-
wohl groftmogliche Freiheit als auch das Zusammenleben in verdich-
teten Rdumen ermoglicht. Das Herzstiick bildet hierbei die urbane To-
leranz, die sich nicht mit der passiven Duldung des anderen und/oder
des Fremden begniigt, sondern aktiv die Anerkennung des Gegeniibers
als gleichwertigen Partner einfordert. Das bedeutet eben nicht, auf
Auseinandersetzungen verzichten zu wollen, wenn unterschiedliche
Lebensentwiirfe und Auffassungen iiber das >richtige< Leben aufeinan-
derprallen, sondern die daraus resultierenden Konflikte so zu 16sen,
dass mit den Differenzen friedlich und demokratisch umgegangen
wird. Das ist zwar anstrengend, ist aber der Preis, der fiir ein respekt-
volles (Zusammen-)Leben entrichtet werden muss. Ihre Grenze findet
solche Art Toleranz in dem Nicht-Tolerierbaren, das deutlich benannt
und bekdmpft werden muss.

Was hier fiir den verdichteten urbanen Raum analysiert wird, tiber-
fiihrt Alois Riklin auf eine globale Ebene. Er hinterfragt die scheinbare
Gewissheit vom »Zusammenprall der Kulturen« und entlarvt die zuge-
spitzten Feindbilder iiber die Muslime als undifferenziert und unreflek-
tiert. Diesem Feindbilddenken wird das ethisch fundierte »Projekt Welt-
ethos« von Hans Kiing gegeniibergestellt und die Notwendigkeit eines
Dialogs der Kulturen wie auch der Religionen hervorgehoben. Unter
Verweis auf das Goethe-Wort, dass Toleranz sich nicht in der Duldung
erschopfen darf, sondern »zur Anerkennung fithren« (1907: 190) muss,

- am 14.02.2026, 23:07:07.


https://doi.org/10.14361/9783839433614-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG

pocht Riklin auf den respektvollen Umgang, sich trotz aller Differen-
zen und aller Verschiedenartigkeit als gleichwertige Partner anzuer-
kennen; und zwar nicht nur im sozialen Nahraum (vgl. den Beitrag von
Heinz Kleger), sondern ebenso zwischen den Kulturen und Religionen.
Auch hier kann es nicht darum gehen, die Harmonie als Konigsweg zu
betrachten und Differenzen einzuebnen. Zwingend erforderlich ist je-
doch ein gleichberechtigter Dialog der Kulturen und Religionen, wofiir
absolute Geltungsanspriiche neutralisiert werden miissen und der Ver-
zicht auf ein rechthaberisches Wahrheits- und Heilsmonopol unerléss-
lich ist.

Eine weitere Grundlage fiir einen derartigen Dialog bildet zudem
das Vertrauen, der »Zement sozialen Lebens« (Margalit 2011: 49).
Doch ist damit alles zum Thema Vertrauen gesagt? Martin Hartmann
befasst sich mit dem vorherrschenden Vertrauensbegriff und hinter-
fragt kritisch, welche Bedingungen vorliegen miissen, um Vertrauen zu
schaffen und zu erhalten. Er verweist auf den neuralgischen Punkt der
gegenwirtigen Vertrauenskonjunktur: Uberall wird unablissig Ver-
trauen gefordert und erwartet, aber zeitgleich werden die Grundlagen,
die gegenseitiges Vertrauen ermoglichen, durch eine Erwartungshal-
tung in absolute Sicherheit zerstort. Auch wenn mittels Uberwachung,
Kontrolle und Dokumentation diese Sicherheitsfixierung bedient wer-
den kann, so macht sie doch Vertrauen im Prinzip iiberfliissig, weil sie
die Moglichkeit der Enttduschung von Vertrauen ausschlieBen mochte.
Soll hingegen tatsédchlich Vertrauen entstehen, so ist dies nur unter
zwei Bedingungen moglich: Einerseits erfordert es von uns, andere als
solche anzuerkennen, denen vertraut werden kann. Andererseits miis-
sen die anderen in der Lage sein, diesem Vertrauen entsprechen zu
konnen.

Doch nicht nur das Vertrauen ist von enormer Wichtigkeit, sondern
ebenso die Lebensliigen, denen allerdings eine eher negative Bedeu-
tung fiir das menschliche Zusammenleben zugeschrieben wird. Ludwig
Hasler nimmt sie in den Blick und kann zeigen, dass diese Einschét-
zung so nicht haltbar ist. Vielmehr muss gefragt werden, ob die Le-
bensliigen nicht sogar als Schmiermittel fiir ein gelingendes Miteinan-

- am 14.02.2026, 23:07:07.


https://doi.org/10.14361/9783839433614-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 15

der notwendig sind, da der »Rigorismus der Wahrheit« (Blumenberg
2015) unertréglich wire. Mithin kommen der Lebensliige zwei nicht
unwesentliche Funktionen zu: Sie kann zu Illusionen verleiten und so
zumindest kurzfristige Schutz- und Schonrdume eréffnen, um das Le-
ben ertrdglicher zu gestalten. Und sie kann eine eigene Welt kreieren,
in der das Pendeln zwischen dem Idealzustand und dem, was moglich
ist, denkbar wird (vgl. Russell 1959: 60). Problematisch bleibt aller-
dings, ihre Produktivitit zu bestimmen und den richtigen Zeitpunkt zu
finden, die Lebensliigen zu beenden. Das hat nicht nur fiir Individuen
eine hohe Relevanz, sondern auch fiir Gesellschaften. Zudem besitzen
Lebensliigen nicht nur einen >positiven< Effekt fiir das Miteinander: Sie
konnen auch die Entwicklung blockieren und eine Scheinrealitiit er-
moglichen, die dabei hilft, die tatsdchlichen Herausforderungen zu
verdridngen.

Aus diesem kurzen Abriss diirften die Fiille und die Komplexitét der
Fragen des Miteinanderlebens deutlich geworden sein, die allenfalls
gestreift werden konnten. Ebenso weisen die hier versammelten Bei-
trdge darauf hin, dass es keine Rezepte im Umgang miteinander gibt
und geben kann. Gleichwohl sind einige Punkte herausgearbeitet wor-
den, die im Umgang miteinander Beachtung verdienen: eine Toleranz,
die Koexistenz ermdglicht, eine Dialogbereitschaft, die den anderen als
ebenbiirtig anerkennt, den Mut zum Vertrauen sowie die gelassene
Achtsamkeit im Umgang mit Lebensliigen.

AbschlieBend bleibt Dank zu sagen: Der Karl Ziind Stiftung, ohne de-
ren grofziigige Unterstiitzung die Realisierung dieses Bandes nicht
moglich gewesen wire. Und unserer Mitarbeiterin Claudia Ziiger fiir
ihre wertvolle Unterstiitzung.

Le Prese/Balgach, im Januar 2016

- am 14.02.2026, 23:07:07.


https://doi.org/10.14361/9783839433614-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG

LITERATUR

Arendt, Hannah (2016): Sokrates. Apologie der Pluralitit, Berlin.

Blumenberg, Hans (2015): Rigorismus der Wahrheit. »Moses der
Agypter« und weitere Texte zu Freud und Arendt, Berlin.

Celikates, Robin/Neuhduser, Christian (2011): »Politische Ethik«, in:
Ralf Stoecker/Ders./Marie-Luise Raters (Hg.): Handbuch Ange-
wandte Ethik, Stuttgart, S. 153-156.

Dilthey, Wilhelm (1961): »Uber das Studium der Geschichte der Wis-
senschaften vom Menschen, der Gesellschaft und dem Staat«, in:
Ders.: Gesammelte Schriften, Bd. V: Die geistige Welt. Einleitung
in die Philosophie des Lebens. Erste Hilfte: Abhandlungen zur
Grundlegung der Geisteswissenschaften, 3. unverinderte Aufl.,
Stuttgart, S. 31-73.

Fenner, Dagmar (2008): Ethik. Wie soll ich handeln?, Tiibingen/Basel.

Fetscher, Iring/Miinkler, Herfried (Hg.) (1985ff.): Pipers Handbuch der
politischen Ideen, 5 Bde., Miinchen/Ziirich.

Forst, Rainer (2010): »Toleranz«, in Enzyklopédie Philosophie, Bd. 3,
hrsg. v. Jorg Sandkiihler, Hamburg, S. 2753-2758.

Goethe, Johann Wolfgang von (1907): »Maximen und Reflexionen.
Aus dem Nachlass«, hrsg. v. Max Hecker, in: Schriften der Goethe-
Gesellschaft, hrsg. v. Erich Schmidt u. Bernhard Suphan, 21. Bd.,
Weimar, S. 177-290.

Habermas, Jiirgen (2012): »Wie viel Religion vertrdgt der liberale
Staat? Uber die schrille Polyfonie der Meinungen und ihre Filte-
rung«, in: NZZ, 04.08.2012, Nr. 179, S. 63f.

Hare, Richard M. (1982): »Toleration and Fanaticism«, in: Ders.:
Freedom and Reason, Oxford, S. 157-185.

Heidegger, Martin (1960): Sein und Zeit, 9., unverédnderte Aufl., Tii-
bingen.

Hobbes, Thomas (1969): Leviathan oder Wesen, Form und Gewalt des
kirchlichen und biirgerlichen Staates, Rowohlts Klassiker der Lite-
ratur und Wissenschaft, Bd. 6, hrsg. v. Ernesto Grassi, Reinbek b.
Hamburg.

- am 14.02.2026, 23:07:07.


https://doi.org/10.14361/9783839433614-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 17

Honneth, Axel (1994): Kampf um Anerkennung. Zur moralischen
Grammatik sozialer Konflikte, Frankfurt a.M.

Kant, Immanuel (1998a): »Zum ewigen Frieden. Ein philosophischer
Entwurf«, in: Ders.: Werke in sechs Binden, hrsg. v. Wilhelm
Weischedel, Bd. VI: Schriften zur Anthropologie, Geschichtsphilo-
sophie, Politik und Padagogik, Darmstadt, S. 191-251.

Kant, Immanuel (1998b): »Grundlegung zur Metaphysik der Sitten,
in: Ders.: Werke in sechs Bénden, hrsg. v. Wilhelm Weischedel,
Bd. IV: Schriften zur Ethik und Religionsphilosophie, Darmstadt,
S. 7-102.

Margalit, Avishai (2011): Uber Kompromisse — und faule Kompromis-
se. Aus dem Engl. v. Michael Bischoff, Berlin.

Parzinger, Hermann (2014): Die Kinder des Prometheus. Eine Ge-
schichte der Menschheit vor der Erfindung der Schrift, Miinchen.

Przyrembel, Marisa (2014): Emphatische Egoisten. Eine interdiszipli-
nire Analyse zur Perspektive der zweiten Person, Freiburg
i.Br./Miinchen.

Rawls, John (1998): Politischer Liberalismus, iibersetzt v. Winfried
Hinsch, Frankfurt a.M.

Russell, Bertrand (1959): »The Study of Mathematics«, in: Ders.: Mys-
ticism and Logic and other Essays, London, S. 58-73.

Schreiner, Klaus (1990): »Toleranz«, in: Geschichtliche Grundbegriffe.
Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutsch-
land, hrsg. v. Otto Brunner/Werner Conze/Reinhart Koselleck, Bd.
6, Stuttgart, S. 445-605.

Singer, Peter (1994): Praktische Ethik, 2., rev. u. erw. Aufl., aus dem
Engl. Ubersetzt v. Oscar Bischoff/Jean-Claude Wolf u. Dietrich
Klose, Stuttgart.

Williams, Bernard (1981): »Persons, character and morality«, in:
Ders.: Moral Luck. Philosophical Papers 1973-1980, Cambridge, S.
1-19.

- am 14.02.2026, 23:07:07.


https://doi.org/10.14361/9783839433614-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- 8m14.02.2026, 23:07:07.


https://doi.org/10.14361/9783839433614-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

