XIV Metaphysischer und trivialer Realismus

Ich komme nicht heraus aus meinem Bestimmtsein durch die Differenz von In-
nen und Auflen; es sei denn, ich gehe in sie hinein. Genau dies leistet Denken.
Denkenderweise befreie ich mich aus der Umklammerung von Innen und Auf3en,
indem ich deren Differenz auf ein Drittes von beidem hin durchschreitend entfal-
te.

Selbstausdruck und -begegnung

Denkend bahne ich mir einen Herausgang aus mir. Aus mir herausgehend, neh-
me ich mein Innen mit; ich driicke mich aus. Zu mir zuriickkehrend, wird sich
mein Inneres um das MaB3 meines Herausgangs geweitet haben. Umgekehrt be-
gegne ich mir in meinen Wahrnehmungen: Ich versuche zu verstehen, was mich
drauBlen affiziert, was dazu gefiihrt hat, dass ich es wahrnehme. Indem ich es zu
verstehen versuche, mache ich mir, was mir zust6t, zu eigen. Selbst wenn ich es
ablehnte, weil es mich abstofit oder verletzt, stehe ich dennoch in einer Bezie-
hung zu ihm. Unwillkiirlich rechne ich die Unfreiwilligkeit dieser Beziehung in
mein Selbstverhiltnis ein; ich kann ldangst nicht mehr unterscheiden zwischen
dem Ereignis und seiner Verarbeitung durch mich. Léngst haben Innen und Au-
Ben die Pléitze getauscht. Selbst wenn ich, was mir zust68t, >Zufall< nenne, so hat
er doch von mir den Sinn eines Zufalls verlichen bekommen. Damit hort er auf,
ein Zufall zu sein.

Ich begegne der Welt mit Selbstausdruck. Indem ich mich ausdriicke, zeige
ich mich mir und den Anderen in meiner Unterschiedenheit von allem. Indem
ich mich in meiner Unterschiedenheit zeige, fiige ich sie — mich — dem Aufen
hinzu, schlieBe mich dariiber an es an. So wenig ich weil3, warum ich wahrneh-
me, was ich wahrnehme, weil3 ich schon, was ich auszudriicken habe. Wiisste ich
es, brauchte ich mich nicht auszudriicken bzw. mein Selbstausdruck wére blofie
Schauspielerei. Mein Selbstausdruck iiberprigt eine Grundunsicherheit in Bezug

https://dol.org/10:14361/9783839436325-012 - am 14.02.2026, 14:39:45. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839436325-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

176 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

auf mich selber: die mir eigene Gedoppeltheit und Differenz zu mir — dass ich
nicht nur Kérper bin, sondern einen Korper habe. Ich stelle fiir mich selbst einen
Bruch in der Wirklichkeit dar, den ich unaufhorlich mit mir iiberbriicken muss.
Immer neu bin ich genotigt, aus mir herauszugehen, mich dariiber, dass ich mich
den Anderen zeige, meiner selbst zu vergewissern. Exzentrisch exponiere ich
meine Exzentrizitdt noch einmal vor mir selber. Ich mache Gebrauch von ihr —
mir —, indem ich mir per Selbstausdruck zur dritten Person werde, um mich im-
mer wieder neu in die erste Person zu verwandeln. Kein Wissen um mich kann
mir diesen Umweg der Selbstvergewisserung ersparen. Auch Wissen ist ja an
Selbstausdruck gebunden; es gibt kein Wissen ohne Wissenwollen, Um-Wissen-
Ringen. Anders wire Wissen so anonym wie endgiiltig. Es wiirde mich von mei-
ner Selbstbewegung trennen, mein Bemiihen lahmlegen, mein Leben einerseits
auf wache, aufmerksame, andererseits auf selbstbestimmte, innengeleitete Weise
zu fithren.

Im Versuch, mich auszudriicken, habe ich nicht nur mit dem dufleren Wider-
stand der Anderen, ihrer Blicke zu tun, sondern auch mit einem inneren Wider-
stand. Was es mir schwer macht, mich auszudriicken, ist meine Differenz zu mir
selber. Irritiert in meiner Selbstfremdheit, verwandelt sich mein Innenbezug in
einen Auflenbezug auf mich, in die Angst, in meiner Unterschiedenheit von al-
lem, inklusive mir selber, unverstandlich zu bleiben. So erlebe ich jeden Heraus-
gang aus mir als Risiko, mich im Unverstdndnis der Anderen zu verlieren. Un-
verstanden, wire ich mir selbst unverstindlich, sei es, dass ich verstummte, sei
es, dass ich mich in der Anpassung an die unterstellten Erwartungen der Anderen
vernehmlich verbergen wiirde. Meine Anpassung wiirde das Gefiihl meiner Un-
terschiedenheit nach auBlen und nach innen nur besiegeln, ohne Hoffnung, dass
ich sie — mich — per Selbstausdruck dem Aufen hinzufiigen, die gefiihlte Liicke
in mir mit mir je Giberbriicken konnte. Ich erlebte die mich hier und jetzt bestim-
mende Differenz von Innen und Auflen als unpassierbar, mit der Konsequenz,
dass ich mit der Zeit das Gefiihl fiir sie als Differenz, fiir Differenzen tiberhaupt,
verlore.

Um Ausdruck ringend, durchlebe ich meine Nichtiibereinstimmung mit dem
AuBlen gleichsam vor den Augen aller. Aber auch dies ist wiederum eine innere
Vorstellung, die ich dem Aufen leihe: Ich statte die Augen aller mit meiner eige-
nen Sehkraft aus. Mich mit ihren Augen sehend, verurteile ich mich als inner-
liches Wesen; ich gebe mich in mir dem AuBlen preis; ich schime mich. Meine
Scham vermittelt mir mein Unterschiedensein von allem nicht als Quelle meiner
Freiheit, sondern als Wunde einer Verh6hnung. Ich fiihle mich, sobald ich mich
zeigen will, klein, gleich dem Kleinkind, das just mit dem Moment, da es sich

https://dol.org/10:14361/9783839436325-012 - am 14.02.2026, 14:39:45. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839436325-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

METAPHYSISCHER UND TRIVIALER REALIsMUs | 177

aufzurichten anschickt, der realen Gr6fen- und Kraftverhiltnisse, in denen es
steht, innewird.'

Wenn mich die Augen aller zu durchschauen drohen, so bin ich es, wie ge-
sagt, doch selbst, der sich durchschaut. Innen und Auflen tauschen in mir die
Platze; ich beginne, in mir gemeinsame Sache mit dem Aufen gegen mich selber
zu machen. Uberschwemmt von unverstindigen, verurteilenden Blicken, ist,
mich meiner Differenz zum AuBen wieder zu erinnern, das AuBerste, das ich
leisten vermag, um mich als Selbst zu bewahren. Wire ich, unter Zuhilfenahme
guter Erfahrungen und Feedbacks, in der Lage, mich in meinem Unterschieden-
sein von allem, noch von mir selber, anzunechmen, allmihlich Mut zum Selbst-
sein fassend, so wiirde sich ebenso allméhlich die Scham in Eigensinn verkeh-
ren. Das Gewicht des von mir Auszudriickenden, das mir die Scham als inneres
AuBen auferlegt, wandelte sich mir gleichsam zur Selbstgewissheit zweiten Gra-
des: zur Selbstironie. Sie lehrt mich, so sehr ich mich nur in Distanz zu mir sel-
ber >habe«, mich Anderen als innerliches Wesen stets nur von meiner Auf3enseite
zu zeigen.”

Zweierlei Haltung, zweierlei Wirklichkeit

Gabriel Marcel unterscheidet zwischen zwei Reserven gegeniiber der dufBeren
Welt: der des Zuschauers und der des Heiligen. Ihnen entsprechen zwei Auffas-
sungen von der Wirklichkeit. So vollzieht sich die Loslosung des Heiligen vom
AuBlen in Form einer Entsagung, die der Wirklichkeit gleichsam den Vortritt
lasst; sie zollt dem schopferischen Prinzip dieser Wirklichkeit, ihrem Selbstsein,
Tribut.’ Die Selbstentsagung des Heiligen ist insofern ein Akt der Ichstirke. Sie
vollzieht sich zugunsten eines, mit Gregory Bateson zu sprechen, umfassenderen
>>Versuch-und-Irrtum-Systems<<4, von dem unser Selbst ein Teil ist. Die Distanz
des Zuschauers dagegen resultiert aus einer Fluchtbewegung, die dessen Selbst-
erhaltung geschuldet ist. Der Zuschauende hélt nicht nur sein Selbstsein aus der
Wirklichkeit um ihn herum heraus, sondern negiert damit ein ihm entgegenste-

Vgl. Erik H. Erikson: Identitit und Lebenszyklus, S. 79f.

2 Nach Kierkegaard besteht die Leistung der Ironie darin, Schmerz nicht direkt auszu-
driicken, sondern sich in seinem Ausdruck gegen das Zuviel seines Ausbruches in
Form einer spoéttischen Replik auf den Schmerz selbst zu verwahren. Vgl. Séren Kier-
kegaard: Philosophische Brosamen und Unwissenschaftliche Nachschrift, S. 632.

3 Vgl. Gabriel Marcel: Metaphysisches Tagebuch. A.a.O., S. 21f.

4  Gregory Bateson: Die Kybernetik des »Selbst«. A.a.O., S. 428.

https://dol.org/10:14361/9783839436325-012 - am 14.02.2026, 14:39:45. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839436325-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

178 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

hendes Selbstsein der Wirklichkeit. Seiner Selbstisolierung entspricht ein film-
hafter Realismus, der als reines Auflen >ablduft«. Thm ist insofern je schon eine
Sinnentleerung inhdrent, als aus ihm von vornherein jegliche Innenperspektive,
jegliche subjektive Erfahrung verbannt ist.

Es gibt, nach Thomas Nagel, drei Weisen, die objektive Wirklichkeit von
Subjektivitit zu siubern: Reduktion, Eliminierung und Annexion.” Sie stellen
zugleich Varianten unserer Selbstverneinung dar. Es ist die Verachtung meiner
selbst, die mich mir selbst zum Auflen macht und mich zu umso wilderer Selbst-
behauptung nétigt. Aus ihr heraus reifle ich die Welt gleichermaBen an mich, wie
ich sie verwerfe. In beiden Féllen verhalte ich mich beziehungslos zu ihr. Ich
tiberantworte mich der duBerlich-objekthafen Struktur einer gleichermallen sinn-
losen und aufdringlichen Welt, deren Fliichtigkeit und Hérte geradezu einladen
zu Entwertung und Treulosigkeit.® Heinz von Foerster sieht iiberhaupt in Begrif-
fen wie »Wirklichkeit«, »Wahrheit«, »Objektivitit« und »Sein« Indifferenz und
Defitismus am Werk, woriiber ich mich aus dem, was ich drau3en wahrnehme,
selbst ausschliefe. Demgegeniiber scheint im englischen Wort fiir Wahrheit,
»truth«, diese nicht nur als Objektbeziechung im Sinne von Richtigkeit, sondern
als Moment des Vertrauens von Mensch zu Mensch, jenseits aller externen Refe-
renz, auf.’ Es ist diese Abwesenheit einer externen Referenz, die das Verhltnis
wirklicher Einzelwesen — Personen — zur Wirklichkeit, zueinander und zu sich
selber bestimmt. Robert Spaemann nennt dies »metaphysischen Realismus«.
»Wirklichkeit« ist danach, ehe sie zur erkenntnistheoretischen Frage wird, ak-
zeptiertes fremdes Selbstsein. Sie ist angewandtes Grundwissen im Sinne Jas-
pers: zu wissen, dass Wirklichkeit — mir — erscheinende Wirklichkeit ist; dass,
was erscheint, sich in seinem Erscheinen zugleich verbirgt; dass, dies zu wissen,
unser Verhiltnis zur Wirklichkeit als von uns als Personen bestimmt erweist, die
tber ihr Verhéltnis zum Auflen hinaus noch zu sich selber in einem Verhiltnis
stehen.®

Was unser Verhiltnis zur Wirklichkeit in eins zu uns selber ausmacht, ist die
von uns an sie herangetragene Hoffnung auf deren Integritit. Demgemail sieht
Gabriel Marcel uns je schon jenen spirituellen Realismus der Heiligen praktizie-
ren, sobald wir, als Zeugen ihrer tagtdglichen Verletzung, auf die »Wiederher-

Vgl. Thomas Nagel: Die Grenzen der Objektivitit, S. 123.

6 Vgl Gabriel Marcel: Metaphysisches Tagebuch. A.a.O., S. 22.
Vgl. Heinz von Foerster im Gesprach mit Bernhard Porksen: Wahrheit ist die Erfin-
dung eines Liigners, S. 34 und 157.

8 Vgl. Robert Spaemann: Personen, S. 76 und 89.

https://dol.org/10:14361/9783839436325-012 - am 14.02.2026, 14:39:45. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839436325-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

METAPHYSISCHER UND TRIVIALER ReALIsMUs | 179

stellung einer bestimmten lebenden Ordnung in ihrer Integritit«” hoffen. Sobald
wir dies tun, verkniipfen wir unser Schicksal mit der Integritit eines Umfassen-
deren, als wir selber sind. Dieser Integritét spiire ich denkend nach, wéihrend ich
ihrer offenen Auges entbehre. Ich beginne, gegen die Entmutigungen meines ei-
genen Augenscheins anzuarbeiten. Hierfiir gehe ich in die Differenz von Innen
und Auflen, die mich bestimmt, hinein. Ich 16se mich von den Suggestionen des
Aulen, indem ich sie ins Licht meines Grundwissens halte: dass Wissen Wissen
von Erscheinendem ist, wihrend Denken sich mit der Differenz zwischen Er-
scheinung und dem, wovon es Erscheinung ist, befasst — dem, was selber nicht
erscheint, sondern macht, dass etwas erscheint.

Bevor ich bewusstermallen denke, denke ich schon. Ich denke alleine da-
durch, dass ich existiere. Schon mein Lidschlag legt die duere Differenz von
Innen und AuBen frei, meine Atmung die innere. Ich stehe die mich bestimmen-
de Differenz von Innen und Auflen, innen wie auflen, nur durch, weil ich mir
selbst schon voraus bin. Wire ich nicht — nach vorne stolpernd, mein Stolpern
immer schon in ein Schreiten verwandelnd — bereits auf ein Drittes von Innen
und AuBlen hin unterwegs, ich wiirde augenblicklich dissoziieren. Ich wiirde
mich an der kleinsten Verdnderung verlieren. Ich wére auBBerstande, irgendetwas,
mich inbegriffen, wiederzuerkennen. Wie mein Voraussein Wiedererkennung
initiiert, so weif} ich (ohne zu wissen, woher), dass die dulere Wirklichkeit nicht
letzte Realitét ist. Indiz hierfiir ist, dass ich mich, allen dufleren und inneren Ver-
dnderungen zum Trotz, als die Person, die ich bin, nicht loswerde. Dass ich mich
nicht loswerde, zeigt mich mir in meinem Geschenktsein. Im Geschenktsein
meiner selbst ist das Versprechen eines Umfassenderen enthalten, umfassender
als mein Ich, als alles, was ich mir vorstellen kann. Es ist dieses Umfassendere,
das mir das Gefiihl eigener Ganzheit gibt, die Kraft, mich mir erst selbst zum
Versprechen eines — aller Selbstunterschiedenheit zum Trotz — Integren zu ge-
ben, das Vertrauen, durch alle Verdnderungen, inneren wie dufleren, hindurch
mit mir eins zu sein.

Ich weil3, was ein integrer Mensch ist, nicht aber schon, was ihn — mich — da-
zu befahigt. Was uns dazu befdhigt, entnehmen wir nicht der Welt der Erschei-
nungen. Denn diese wechseln ja gerade. Nicht nur, dass wir die Kraft zu unserer
Integritdt von woanders her nehmen, als wir mit unseren Sinnen wahrnehmen;
wir miissen bisweilen gegen unsere eigenen Sinneseindriicke angehen: hoffen.
Der Integre hilt Kréften stand, die stérker sind als er — so wie er Kraft und Sinn

9  Gabriel Marcel: Metaphysisches Tagebuch. A.a.O., S. 80.

https://dol.org/10:14361/9783839436325-012 - am 14.02.2026, 14:39:45. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839436325-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

180 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

seines Standhaltens, nach Josef Pieper*, aus GroBerem, als er selbst ist, bezieht."
So berichtet Viktor E. Frankl von zwei Umgangsweisen mit sich selber, die ihm
im KZ halfen, in aller Aussichtslosigkeit die Hoffnung nicht zu verlieren: Er
stellte sich einen unsichtbaren Dritten vor, vor dessen Augen er am Leben fest-
hielt, um, in einem weiteren Schritt, eine Zukunft zu imaginieren, in der er von
seinem Uberleben erzihlen wiirde.""

Die Gefahr der schénen Empfindung

Die Riickhaltlosigkeit, mit der der Integre Ubermichtigem trotzt, wird von ihm
selbst womdgglich gar nicht empfunden, schon gar nicht als Trotz. Trotz ist ein
dufleres Bild, das wir uns von einer inneren Unbeugsamkeit machen. Was wie
Trotz aussieht, ist die uns zugewandte Seite eines uns unzugénglichen Schmer-
zes, den jemand im Hinblick auf sein eigenes Einssein durchmacht, wahrend er
mit Kriften der Zerstorung ringt. Zu Recht empfinden wir diesen Trotz als schon
— so wie wir es als schon empfinden, Gedemiitigte aufstehen, Ungerechte fallen
zu sehen. Die Empfindung dieser Schonheit schulden wir unserer Integritét in
eins mit dem Gefiihl unserer Gleichheit voreinander. Mit dem Augenblick, da
diese Empfindung in moralische Genugtuung iibergeht, ohne dass wir den
Schmerz der Unbeugsamkeit mitempfianden, beginnt die Empfindung der Schon-
heit, sich in eine schone Empfindung zu verwandeln: Wir glauben, kraft dieser
Empfindung schon zu wissen, was Integritit sei; mehr noch, wir meinen uns an
der Seite dessen, dessen Integritdt wir bewundern.

Hier liegt der Nerv unserer vorschnellen Einigkeit iiber Integritit. Indem ich
namlich jemandes integres Verhalten bewundere, bin ich versucht, statt ihn mir
zum Beispiel eigenen Verhaltens als Beweis fiir Integritit zu nehmen. Die
Schonheit meiner Empfindung beschwichtigt mein Diskrepanzbewusstsein, den
Zweifel an meiner eigenen Fihigkeit und Bereitschaft, mich Kraften, die mich
brechen konnen, meinerseits ungebrochen entgegenzustellen. Ist es aber nicht
gerade umgekehrt, dass mich die Furcht vor meiner eigenen Brechbarkeit um
meine Integritdt — um Integritit tiberhaupt — 1asst?

*  Josef Pieper (1904-1997), deutscher Philosoph in der Tradition einer an Thomas von
Aquin orientierten Neuscholastik. Erhielt 1981 den Balzan-Preis fiir Philosophie.

10 Vgl. Josef Pieper: Tapferkeit. In: Das Viergespann. Miinchen 1991, S. 168 und 171.

11 Vgl. Viktor E. Frankl: Grundrif} der Existenzanalyse und Logotherapie; und: Psycho-
logie und Psychiatrie des Konzentrationslagers. A.a.O., 144f. und 212.

https://dol.org/10:14361/9783839436325-012 - am 14.02.2026, 14:39:45. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839436325-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

METAPHYSISCHER UND TRIVIALER REALIsMus | 181

In der »Antigone« des Sophokles verfiigt Kreon, Herrscher von Theben,
nachdem er einen Putsch gegen ihn hat niederschlagen lassen, die getoteten Auf-
stindischen aus — als Staatsrdson ausgegebene — Rache nicht zu beerdigen. Anti-
gone, Schwester des Polyneikes, eines der Getoteten, widersetzt sich dem Ver-
bot. Unter Berufung auf das Gebot, die Toten in jedem Fall zu achten, wird sie
ihren Bruder des Nachts heimlich bestatten, um den Preis ihrer spiteren Achtung
und schlieBlichen Todes. Schiere Wehrlosigkeit steht hier gegen schiere Macht
an. Nicht nur, dass die trauernde Schwester machtlos ist; der Leichnam selbst ist
Inbild der Wehrlosigkeit: Der Tote als solcher scheint aller Rechte bar. Kreon in-
szeniert eigens die Wehrlosigkeit des getoteten Feindes, indem er den Leichnam
willentlich entehrt. Er inszeniert sie nicht blof als einen Akt personlicher Rache,
sondern als Statuierung eines politischen Exempels. Er tiberantwortet den toten
Polyneikes dabei nicht nur einem unehrenhaften politischen Angedenken; den
Toten als diesen, in seiner Wehrlosigkeit entehrend, verletzt er das Leben selbst.
Politische Macht wird zu Hybris.

Indem Antigone dennoch ihren Bruder bestattet, widerstrebt sie in ihrer
Machtlosigkeit dieser Vermessenheit. Machtlos, die sie ist, bleibt Antigone ge-
geniiber Kreons Willkiirhandeln nur ein symbolischer Akt, eben das Ritual der
Bestattung. Den Bruder nach altem Recht und guter Sitte zu bestatten, ist nicht
nur ein Akt politischen, sondern eines ontologischen Widerstands gegen die Er-
niedrigung des Lebens. Thr Handeln ist, ihr aufgezwungen, ein passives, ein Op-
ferhandeln. Als dieses ist gerade nicht Ausdruck ihres Opferseins. Es ist, im Ge-
genteil, Manifestation handelnder Aufrechterhaltung ihrer Differenz zum Aufen,
ihrer inneren Freiheit, ihrer Ichstirke. Daran, dass Antigones Handeln ein Un-
recht sichtbar werden ldsst, wird ihr apolitisches Handeln zum Politikum. Wéh-
rend ausgewiesener politischer Widerstand auf derjenigen semantischen Ebene
stattfindet, die »die Macht« vorgibt, entkoppelt die Opferhandlung indes die
Rechts- bzw. Unrechtsfrage vollstindig von der Machtfrage. Sie wird zu einer
ethischen — einer schonen — Handlung.

Was wir den Toten schulden, ist, was wir ihnen am leichtesten vorenthalten
konnen. Die Wehrlosigkeit eines Toten spiegelt mir im Letzten die Verlorenheit
von allem; was ich ihm schulde, schulde ich mir selbst in meiner Verlorenheit.
Vor ihr kann uns nichts bewahren, keine Zivilisation, kein Humanismus, keine
Kultur. Denn nichts kann uns davor bewahren, von allem unterschieden zu sein,
letztlich sogar von uns selber. Darin griindet, tragischerweise-schmerzgeleitet,
unsere innere Freiheit. Insofern stellt unsere Freiheit selbst gar kein Kulturgut

12 Vgl. Erich Jantsch: Die Selbstorganisation des Universums, S. 360.

https://dol.org/10:14361/9783839436325-012 - am 14.02.2026, 14:39:45. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839436325-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

182 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

dar.” Es kann mithin keine Kultur der Freiheit und der Menschlichkeit geben,
wo Menschen sie nicht schon von sich, von innen her, gegen die bestehende Kul-
tur, leisten. Und doch strotzen die Kulturen vor Erzahlungen menschlicher Integ-
ritdt. Damit zeigen sie, dass sie selbst auf etwas Vorkulturellem beruhen. Eine
jegliche Kultur stellt ein selbstreferenzielles Wertesystem dar, das auf ihm vor-
ausliegenden, externen Einstellungen beruht. Im gleichen Maf3e bleibt es »stéran-
fallig« fiir noch unabgegoltene Anspriiche der Gegenseitigkeit und Gerechtigkeit.
Wie die Freiheit zu Unrecht als Kulturgut gehandelt wird, gerit die duBerliche
Darstellung von Integritdt zu moralischem Kitsch. Diese aber ist, als Stilllegung
unseres eigenen Diskrepanzbewusstseins — dass Selbstverstandliches nicht eben-
so selbstverstindlich gegeben ist —, kultivierte moralische Desensibilisierung:
halb Moralismus, halb Asthetizismus. Jerzy Grotowski~ verweist denn auch dar-
auf, dass in dem Augenblick, da im Theater » Antigone« gegeben wird, die Zu-
schauer Mitleid mit Antigone und Abscheu vor Kreon verspiiren. Sie glauben
sich moralisch auf gleicher Hohe mit ihr; was sie nicht davon abhalten wird,
sich, sobald sie das Theater wieder verlassen, wie lauter Kreons zu verhalten."
Wir beschiftigen uns mit den Toten, weil wir als Lebende das Leben gar
nicht zu ermessen vermogen. Wir ermessen es so wenig, so wenig wir einander,
ja, nicht einmal uns selber gerecht werden. Deswegen koénnen wir auch nicht
aufhoren zu denken. Denkend sind wir damit befasst, Liicken, die sich auflen und
innen auftun, zu schlieBen, nach Auswegen aus der uns jeweils bestimmenden
Differenz von Innen und AuBlen zu suchen. Denkend lernen wir, uns jederzeit ei-
nem Neuen in Gestalt eines Dritten von Innen und AuBlen zu 6ffnen. Auf diese
Weise lernen wir, gleichsam mit dem Leben selbst zu kommunizieren. Wenn
Denken heif3t, immer schon zu denken, wihrend wir immer schon weiterdenken,
dann heif3t das nicht zuletzt, die Kommunikation mit dem Leben insgesamt auf-
rechtzuerhalten, selbst dann, wenn uns ein Abbruch von auflen aufgenétigt wird.
Ich wiirde an der schieren Verinderlichkeit der du3eren Welt irre, wiisste ich
mich nicht kraft meines Denkens mit etwas latent Stabilem verbunden. Allzu
leicht vergesse ich offenen Auges, was ich kraft meiner Innerlichkeit schon
weil3. Indem ich mich denkend in die Differenz von Innen und Aullen, die mich
bestimmt, hineinbegebe, gewinne ich es — mich — zuriick. Denken ist wie Augen-
schlielen, eine Weise, mit Abwesendem in Kontakt zu treten, dullere Abwesen-
heit in innere Anwesenheit zu libersetzen. Im Umkehrschluss heift dies: »Nur

13 Vgl. Sigmund Freud: Das Unbehagen in der Kultur. A.a.O., S. 226.
*  Jerzy Grotowski (1933-1999), polnischer Regisseur und Theatertheoretiker.
14 Vgl. Jerzy Grotowski: Fiir ein armes Theater. Berlin 1999, S. 29.

https://dol.org/10:14361/9783839436325-012 - am 14.02.2026, 14:39:45. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839436325-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

METAPHYSISCHER UND TRIVIALER REALISMUS | 183

fiir den trivialen Realismus sind die Toten tot.«'’ Die Trivialitit meines Realis-
mus korrespondiert meiner Selbstverschlossenheit, dem Prinzip meines flichti-
gen, treulosen Selbsterhalts. Diese driickt sich noch in der Selbstgeniigsamkeit
eines >Wissens«< aus, das sich von dem Grundwissen um die Erscheinungs-
vermitteltheit von allem, mithin auch unseres Wissens in seiner Kontingenz und
Konstruiertheit, emanzipiert. Mit dem Bewusstsein um die Erscheinungshaftig-
keit und damit Verginglichkeit von allem — meinem Wissen, meiner Person, der
Welt im Ganzen — 6ffnete ich mich jenem Dritten, das sich mit der Innen-
AuBen-Differenz, indem ich denkend in sie hineingehe, 6ffnet: letztlich mir
selbst. Daher kommt auch, dass ich im Tiefsten nicht zu leben vermag, wenn ich
die Toten tot sein lasse. Derselbe Realismus, fiir den die Toten blof3 tot sind,
macht, dass ich die Kraft verliere, mir selbst gegeniiber treu bleiben zu wollen.
Er trennt mich von mir als innerlichem Wesen, das sich selbst voraus ist. Meine
Bewunderung fiir die Integren dieser Welt hélt bestenfalls die Scham iiber meine
eigene Mutlosigkeit wach. Moralischer Kitsch hélt dagegen diese Scham nieder;
er hilt mich gefangen in meinem eigenen filmhaften Realismus, der mich von
der mich umgebenden Wirklichkeit gerade ausschliet. Je leichter mir mein Ein-
verstindnis in die Bewunderungswiirdigkeit integren Verhaltens fillt, desto mehr
verbirgt es mir den Schmerz, den es kostet, unter Bedingungen der Innen-Auf3en-
Differenz mit sich selbst eins zu sein.

Unser natiirlich gegebener naive Realismus ist das reine Gegenteil solch tri-
vialen Realismus, eben weil er nicht, wie dieser, unser Erkennen der Realitdt von
unserer Teilhabe an ihr abspaltet. Der metaphysische Realismus im Sinne Spae-
manns steht noch in der Logik unseres gleichsam naturgegebenen naiven Realis-
mus: als begriindete — in unserem Grundwissen um die wahrnehmungsvermittel-
te Erscheinungshaftigkeit der Wirklichkeit griindende — Ahnung, dass die Wirk-
lichkeit in keiner Erkenntnis von ihr aufgeht. Wir ahnen, dass die Wirklichkeit,
wie wir sie mit unseren Sinnen und gemiB unseren Zwecksetzungen auffassen,
von etwas umgriffen ist, das unsere Sinne und Zwecksetzungen prinzipiell iiber-
steigt. Nicht, dass unsere Sinne und Zwecksetzungen damit dementiert wiirden;
sie bediirfen blof einer Korrektur durch etwas, das ihnen — uns — strukturell wi-
dersteht: Wirklichkeit.

15 Karl Jaspers: Weltgeschichte der Philosophie. Aus dem Nachla3 herausgegeben von
Hans Saner, Miinchen 1982, S. 65.

https://dol.org/10:14361/9783839436325-012 - am 14.02.2026, 14:39:45. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839436325-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

184 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

In der Welt sein: in Sprache sein

Mein Denken zielt auf ein Drittes von Innen und Auflen ab, deren Differenz
mich hier und jetzt bestimmt. Es nimmt mich, als vollzogenes Voraussein, auf
dieses Dritte hin mit. Was ich denke, bekomme ich als Feedback an mir selber
zu spiiren, an dem Gefiihl, meine innere Selbstbewegung mit einer dulleren Sa-
che, die mich anspricht, verbunden zu haben, tiber den Umweg dieser Sache mir
selber verstidndlicher geworden zu sein. Auf diese Weise deliriere ich denkend
mein In-der-Welt-Sein, dem analog, dass ich kraft meines Existierens denke.
Montaigne fasst sein Denken als »Triumerei«'® auf, als Gratwanderung zwi-
schen Wachen und Trdumen, eine Art Vagieren zwischen der Illusionsanfillig-
keit der Sinne einerseits und den weltlosen Visionen der Vernunft andererseits.'’
Im Zuge dieses Mittelganges klért und erklért sich das denkende Delirium unse-
res In-der-Welt-Seins aus sich selbst heraus, allein schon dariiber, dass es durch
und durch sprachvermittelt ist: kein Wort, das sich nicht schon auf ein anderes
bezoge, keines, das sich nicht von einem anderem unterschiede. In nichts als die-
sen Unterscheidungen, jenen Verbindungen vollzieht und erneuert sich Sprache.
Wie tiberhaupt die Dinge, die wir wahrnehmen, fiir uns sind, was sie sind, weil
sie sprachlich von anderen Dingen unterschieden, in ihrem Unterschiedensein
miteinander verbunden sind.

Dinge sind immer bestimmte Dinge, die nach ihrer Bestimmtheit benannt
sind. Zugleich verschleiern die Namen der Dinge ihre eigene Genese. All die
Unterscheidungshandlungen, die die Bedeutung eines Wortes hervorgebracht
haben, werden von diesem kassiert: Wenn wir » Tisch« denken und sagen, haben
wir weniger Geschichte und Bedeutung des Wortes »Tisch« im Sinn als einen
Gegenstand vor Augen, von dem wir glauben, er sei ein Tisch."® Und das aus gu-
tem, teleologischem Grund: Sprache macht sich selbst vergessen, um auf etwas
zu verweisen, das nicht schon wieder Sprache ist, gemif} der Intentionalitét unse-
res Bewusstseins, der wir noch als Sprechende, in Sprache Denkende unterlie-
gen. Sprechend finden wir nicht schon Gentige an unserer Sprache; im Gegenteil
versuchen wir, im Akt des Sprechens aus ihr — uns selber — herauszutreten, um
uns mit dem Auflen sowohl zu verbinden, als auch uns ihm hinzuzufiigen. Wir
suchen den Widerstand von Wirklichkeit, ohne je bei ihr selbst anzukommen. So
kehren wir immer wieder um; wir kehren erneut ein in uns, in unsere Sprache, in

16 Vgl. Michel de Montaigne: Apologie des Raimund Sebundus. A.a.O., S. 481f.

17 Vgl. Jean Starobinski: Montaigne, S. 137f.

18 Vgl. Humberto R. Maturana und Francisco J. Varela: Der Baum der Erkenntnis,
S. 227.

https://dol.org/10:14361/9783839436325-012 - am 14.02.2026, 14:39:45. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839436325-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

METAPHYSISCHER UND TRIVIALER REALISMUS | 185

die geschlossene Welt all jener Dinge, deren Bedeutung fiir uns durch Worte
festgelegt ist, um letztlich auch an ihnen kein Geniigen zu finden und erneut aus
all unseren Sprachen und Welten, wenn auch nur fiir Momente, herauszutreten.

Analog zu meiner Innerlichkeit als einem meinem Verhéltnis zur Welt vor-
gelagerten Selbstverhiltnis vollbringe ich mein In-der-Welt-Sein als ein In-Spra-
che-Sein. Ich komme zur Welt nur tiber die Sprache, und dies wiederum umweg-
haft, dariiber, dass ich sprechend aus der Sprache, meinem Umihiilltsein von ihr,
heraustrete, mich vor mir und den Anderen exponiere. Ich nutze die Unterschei-
dungen, die ich in Form von Worten, Namen und Begriffen vorfinde, zu eigenem
Unterscheidungshandeln. Indem ich in meiner Sprache sprechenderweise, aktiv,
Unterscheidungen vornehme, nehme ich meinen Weg in ihr und sie dabei in mei-
nem Selbstwerden mit: Ich befinde mich in ko-ontogenetischer Strukturkopplung
mit dem Werden der Sprache, die ich spreche."’

Wenn ich denkend mein In-der-Welt-Sein deliriere, dann stellt mein In-Spra-
che-Sein das Medium bereit, innerhalb dessen ich sowohl mein Verhiltnis zu
mir und zur Welt kldre, als auch mich neu in sie verstricke. Ich kldre meine Ver-
héltnisse, derweil ich mich bereits auf ein Neues in sie verstricke, kraft der Un-
unterscheidbarkeit meines Sprach- und Denkvermogens — der Fahigkeit, an den
auf mich gekommenen worthaften Unterscheidungen meinerseits Unterscheidun-
gen vorzunehmen. Das heilit, ich fiige diese jenen hinzu, um mich so auf eine
Position festzulegen, iiber die ich mich mir und der Welt als ein Selbst zeige.
Auf diese Weise forme ich in und durch Sprache mein In-der-Welt-Sein. Die
Sprache, in der ich bin, ist im Werden wie ich selbst. Sie ist lebendig nur, sofern
sie auf zu Sprache Kommendes und nicht bloB auf schon Versprachlichtes bezo-
gen ist — sofern ich sprechenderweise ein Jenseits von Sprache anziele, im Her-
ausgang aus ihr — mir — den Widerstand von Wirklichkeit suche. Als sprachfzhi-
ges Wesen, das zugleich um die Differenz von Wort und Sache, Erscheinung
und Erscheinendem weil}, bin ich innerhalb meines sprachvermittelten Selbst-
werdens Ko-Akteur des Werdens meiner Sprache, worliber ich mich denn der
Welt in meinem Unterschiedensein von ihr hinzufiige.

Durchdrungenheit und Differenzverkleinerung

Jeder Weltkontakt wie -verlust gibt Anlass zu denken. Denken vollbringt sich als
Versuch, eine gestorte Balance auf vorlaufig-metastabile Weise wiederherzustel-
len. Es gibt sich selbst zur Antwort auf die ihm zugrunde liegende Innen-Aufien-

19 Vgl. ebd.

https://dol.org/10:14361/9783839436325-012 - am 14.02.2026, 14:39:45. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839436325-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

186 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

Differenz, welche sich als Gleichgewichtsstérung im Denkenden selber bemerk-
bar macht. Um seines wiederzufindenden Gleichgewichts willen sucht sich der
Denkende von der ihn zum Denken bringenden Differenz von Innen und AuBlen
auf den Ausweg eines Dritten von beidem hin zu befreien. Denken entspricht
nichts Realem; es bildet keine Realitdt ab. Es ist, paradoxerweise, real nur in sei-
ner Weltlosigkeit, seinem Akosmismus. Es ldsst sich selber auch nicht zu einem
srichtigen< Denken objektivieren. Gibe es ein solches, brauchte nicht mehr ge-
dacht, d.h. weitergedacht werden. Ich briuchte, ja, diirfte nicht selber denken;
mein Denken wiirde die gedachte Richtigkeit des Denkens nur verwirren. Um-
gekehrt konnen wir das Denken noch in seiner Sachgeleitetheit, seinem Streben
nach Objektivitit, nicht von der Subjektivitit des Denkenden, seiner individuel-
len Intuition, entwirren. Es macht, laut Leibniz, sogar die vollkommene Erkennt-
nis aus, dass sie sachgerecht und intuitiv in einem ist.”’

Fiir Gregory Bateson steht hierfir die jeweils zu findende Verbindung von
Lockerheit und Strenge im Denken ein.”' Batesons eigenes Denken fiihrt ihn zu-
néchst zu »wilden« Ahnungen, um ihn in einem néchsten Schritt zum formalen
Nachdenken dariiber zu bringen. So frei sich Batesons Denken einerseits entwi-
ckelt, so verpflichtetet ihn dieselbe Freiheit schon darauf, das Gedachte einer
strengen Priifung auf seinen konkreten Gehalt zu unterziehen. Das Mal3 der
Wildheit der ersten Ahnung gibt dabei dasjenige der Strenge in ihrer Selbstkla-
rung vor, wihrend, umgekehrt, auch die Strenge nicht zum Selbstzweck wird,
sondern an den Bereich jener ersten Ahnung gebunden bleibt. Aufgrund dieses
locker-strengen Selbstaufbaus des Denkens im Zuge seines prozessoralen Ge-
dachtwerdens misstraut Bateson denn auch Grund- und Einheitsworten wie
»Ethos« oder »Logos« — einfach weil sie zu kurz sind. Sie verbergen ihre Genese
innerhalb eines in einer bestimmten Subjektivitit fundierten denkenden Selbst-
verhéltnisses. Danach sind Begriffe nicht nur als Kristallisationen eines auf Ob-
jektivitdt gehenden Denkens aufzufassen, sondern als fliissige Verhaltenskatego-
rien eines sich immer schon und immer erst subjektiv herausbildenden, dabei nie
zum letzten, objektiven Abschluss kommenden Denkens zu lesen.

Denken realisiert freies Selbstsein; bevor ein Denken Allgemeingiiltigkeit er-
langt, muss es die Subjektivitit des Denkenden durchlaufen haben. Ich bringe
mit einem Gedachten nicht nur einen Gedanken, sondern mich selbst zum Aus-
druck. Ich driicke dabei weniger mein denkendes Ich als meinen Gang als Den-

20 Vgl. Gottfried Wilhelm Leibniz: Betrachtungen tiber die Erkenntnis, die Wahrheit und
die Ideen. In: Fiinf Schriften zur Logik und Metaphysik. Stuttgart 1982, S. 9.

21 Vgl. im Folgenden Gregory Bateson: Spekulationen iiber ethnologisches Beobach-
tungsmaterial. A.a.O., S. 117 und 126.

https://dol.org/10:14361/9783839436325-012 - am 14.02.2026, 14:39:45. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839436325-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

METAPHYSISCHER UND TRIVIALER REALISMUS | 187

kender durch die Innen-AuBlen-Differenz, die mich bestimmt, aus. Meine Sub-
jektivitat durchschreitend, suche ich schon, sie hinter mir zu lassen; aus mir her-
ausgehend, exponiere ich sie, mache sie zu etwas Exemplarischem, gleichsam
von auflen Anschaubarem. Ich suche einen Weg aus meiner Selbstumschlossen-
heit heraus, um mich mir selber verstédndlich und jenen Anderen, an die ich, als
meine Umwelt, strukturell gekoppelt bin, nachvollziehbar zu machen. Indem ich
denkend einem Dritten von Innen und Aufien folge, deren Differenz mich be-
stimmt, 6ffne ich mich einem mich von innen wie von auflen her Umgreifenden.
Mein Denken sucht sprachlich zu fassen, was es nicht zu fassen bekommt. Mein
Denken kann sich selbst gar nicht fassen: So sehr im Denkprozess Innen und
Aullen die Pldtze tauschen, forciere ich meinerseits denkenderweise deren Ro-
chaden. So wenig ich mich in meinem eigenen Denken einzuholen vermag, er-
weist sich mein Denken als ein Modus des mich Umgreifenden, der mich mir
voraus sein ldsst. Nach Maflgabe dieses Umgreifenden durchzieht die Differenz
von Innen und Auflen noch einmal Innen und Auflen. So kann ich auch nicht di-
rekt und endgiiltig, per Erkenntnis, zu deren Drittem gelangen, sondern nur, in-
dem ich in die Differenz von Innen und Auflen, die mich aktuell bestimmt, hin-
ein-, durch sie hindurchgehe: mich von dem, das ich zu durchdringen suche,
selbst durchdringen lasse.

Wenn Aristoteles” sagt, die Seele sei gewissermaBien alles™, dann ist alles
Durchdrungensein. Mein Inneres ist an den Operationen meines Geistes sowohl
beteiligt, als auch selbst von ihnen betroffen. Ich realisiere mein eigenes Durch-
drungenwerden daran, wie ich durch meine Wahrnehmung umgewandelt wer-
deB, an der Weise, wie ich mich, indem ich mich dem mich Umgreifenden 6ft-
ne, mich mir selber 6ffne, mich aus mir selbst heraus verdndere. In dhnlicher
Weise begreift A.N. Whitehead die wirkliche Welt als einen Nexus, innerhalb
dessen jedes wirkliche Einzelwesen auf seine Art die ganze Welt durchzieht. Die
Einheit des Universums evolviert danach tiber seine innere Vielheit — iber den
Durchlauf der Verschiedenheit all der wirklichen Einzelwesen.** Die Welt als
Gangzes ist bestimmt von den Subjektivititen der voneinander unterschiedenen —
fiireinander als Umwelten dienenden — wirklichen Einzelwesen. Was die Welt
pulsierend zusammenhilt, ist die Weise, wie die wirklichen Einzelwesen emp-
finden, wovon ihre Empfindungen rithren und wohin sie sich kraft ihrer Empfin-
dungen entwickeln. Das Durchdrungensein von allem ist Indiz der Unausge-

*  Aristoteles (384-322 v. Chr.), griechischer Philosoph. Schiiler von Platon.
22 Vgl. Aristoteles: Uber die Seele, Buch IIT 8.

23 Vgl. ebd., Buch 11 4.

24 Vgl. Alfred North Whitehead: Prozef8 und Realitit, S. 74f. und 417.

https://dol.org/10:14361/9783839436325-012 - am 14.02.2026, 14:39:45. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839436325-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

188 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

schopftheit des Ganzen. Statt je restlos zu verstehen, kann ich nur den Grad mei-
ner eigenen Durchdrungenheit steigern.”> Um derentwillen gehe ich in die Diffe-
renz von Innen und Auflen, die mich hier und heute bestimmt, hinein — um zu
merken, dass es einen klar sortierenden Unterschied zwischen Innen und Auf3en
gar nicht gibt, da beide unaufthérlich die Seiten tauschen, derweil ich selber, mir
voraus, tiber ihren Unterschied hinaus, auf ein Drittes von beidem unterwegs bin.

Mit jeder Differenz, die ich erfahre, verkleinert sich mir diese. Wiirde die
Differenz ins GroBle gehen, ginge auch ihre Erfahrung ins Unendliche, Ziellose,
Indifferente und horte damit auf, iiberhaupt eine Erfahrung zu sein.”® Es wiirde
keine Erfahrung sein, die jemand macht. Mit jeder Erfahrung, die ich mache, dif-
ferenziert sich mir die erfahrene Differenz selbst. So auch bewahren wir unsere
prekdren Identititen im Zusammenleben miteinander iiber den »Narzissmus der
kleinen Differenzen«’’, jenes paradoxerweise Verbindenden unserer Reibungen
aneinander. Kraft unserer Unterschiedlichkeiten machen wir die Erfahrung eines
unsere Unterschiede je schon hinter sich lassenden Dritten — von dem her wir
andererseits unsere Unterschiedlichkeiten als Ferment des uns Verbindenden er-
fahren. Vor dem Hintergrund unseres Unterschiedenseins nehmen wir iberhaupt
erst Ahnlichkeiten zwischen uns wahr. Wiren wir uns nicht dhnlich, wiirde man
uns, Montaigne zufolge, nicht vom Tier, und wéren wir uns alle dhnlich, uns
voneinander nicht unterscheiden kénnen.”

Selbstdistante Rationalitat

Eine Erfahrung machen heif3t, Differentes auf hoherem Niveau als einander &hn-
lich zu erfahren. Auf diese Weise wird die erfahrene Differenz der Ganzheit des
Subjekts eingefiigt, das eben diese Erfahrung macht. Das Subjekt macht, nach
Hermann Schmidt, die Erfahrung der »unendlichen Nihe«” zum Objekt seiner
Selbsterfahrung, mithin des von ihm selbst initiierten Seitentauschs von Innen
und AuBen. Nicht nur ndmlich, dass ich denkend zu durchdringen suche, was
mich durchdringt; ich durchdringe mich selber noch mal mit dem, was ich den-

25 Vgl. Alfred North Whitehead: Denkweisen, S. 91.

26 Vgl. Ernst Mach: Die Analyse der Empfindungen und das Verhéltnis des Physischen
zum Psychischen, S. 287.

27 Sigmund Freud: Das Unbehagen in der Kultur. A.a.O., S. 243.

28 Vgl. Michel de Montaigne: Von der Erfahrung. Miinchen 2009, S. 14.

29 Vgl. Hermann Schmidt: Die Entwicklung der Technik als Phase der Wandlung des
Menschen. In: Felix von Cube: Was ist Kybernetik?, S. 282.

https://dol.org/10:14361/9783839436325-012 - am 14.02.2026, 14:39:45. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839436325-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

METAPHYSISCHER UND TRIVIALER REALISMUS | 189

ke. Ich nehme den mich bestimmenden Kontext in mich auf, lasse ihn durch
mich hindurchgehen, um mich von ihm umdrehen, d.h. zum Material meines
Herausgangs aus mir machen zu lassen. Es ist diese Doppelbewegung, die die
piagetsche innere Dezentrierung hier, die Objektivitdt meiner Erfahrung dort
ausmacht, kurz, das immer neu zu findende Dritte von Innen und Aufen. Indem
ich mich in mir dezentriere, finde ich im Verfolg dieses Dritten in eine meta-
stabile Mitte, als die ich mein Ich empfinde. Ich bilde in mir Strukturen heraus,
kraft deren ich meine Handlungen und mein Denken auf ein neues, komplexeres
Gleichgewicht hin koordiniere, das ich selber >bin<.”’

Robert Spaemann begreift Philosophie, wie gesehen, als institutionalisierte
Naivitit. Denkend situiere ich mich in einem Status Nascendi, bringe mich im-
mer neu zur Welt, d.h. vor die Erscheinungshaftigkeit von allem, vor die Diffe-
renz von Erscheinung und dem, wovon sie Erscheinung ist, das selbst nicht er-
scheint, sondern macht, dass immer Neues erscheint, dass immer eine Differenz
von Innen und Aufen bestehen wird. Indem ich mich denkend in eine bleibende
Ungeborenheit versetze, halte ich mich mittels meines Denkens in Abstand zu
mir als Denkendem. Ich kenne so wenig schon mein eigenes Denken, so wenig
ich mich selbst kenne. Aber ich habe ein Vorgefiihl von mir, aus dem heraus ich
mein Leben lebe, mit dem Effekt, dass ich im Malle meines Mir-voraus-Seins
mir selbst hinterherhinke. Denkend mache ich mich der Zeitschleife gleich, in
der ich als jemand, der sich sowohl selbst voraus ist, als auch sich selbst gegen-
iiber verspitet, gefangen bin. Ich bin, paradoxerweise, frei, indem ich mich mei-
nem Gefangensein konfrontiere. Jeder Eintritt in die Innen-AuBlen-Differenz, die
mich bestimmt, konfrontiert mich damit neu und vertieft damit mein Gefiihl fiir
meine innere Freiheit, eben: mich aus freien Stiicken der Zeitschleife, in die ich
eingeschlossen bin, gleichmachen zu wollen. Ich komme damit meinem Vorge-
fiihl von meinem Leben ein klein wenig ndher. Ich ndhere mein subjektives mei-
nem objektiven Selbst an. Diese Anndherung hat zugleich den Charakter eines
sich vertiefenden Differenzbewusstseins: So sehr ich mein subjektives Selbst
meinem objektivem annihere, erfahre ich mich erst recht unendlich getrennt von
mir. Ich komme nie bei mir an — ich komme mir blof3 »unendlich nahe«.

Nicht nur, dass mir mein Denken keine Gewissheiten liefert; es stellt mich —
sich — eher zunehmend infrage. Ich komme nicht iiber das Grundwissen hinaus,
stets nur mit Erscheinendem, mir Erscheinendem, zu tun zu haben. Ich komme
nicht hinter die Differenz von Innen und Auflen, die mich zum Denken bringt.
Ich kann mich immer nur aufs Neue in sie hineinbegeben, sie auf meine Weise
durchlaufen, um, aus ihr herausfindend, schon eine neue Innen-Auf3en-Differenz

30 Vgl. Jean Piaget: Abrif3 der genetischen Epistemologie, S. 129.

https://dol.org/10:14361/9783839436325-012 - am 14.02.2026, 14:39:45. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839436325-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

190 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

vorzufinden, die mich zum Weiterdenken nétigt. Wenn also alles, was ist, Er-
scheinung von etwas ist, das selbst nie erscheint, dann heifit Denken, negativ, die
Moglichkeit jemandes Anspruch auf Wahrheit aktiv zu bestreiten. Dies jedoch
nicht auf indifferent-relativistische Weise, nach der Art des Riicken zukehrenden
»Was ist Wahrheit?« des Pontius Pilatus.’’ Denken ist in dem MaBe von der
Wahrheit getrennt, wie es ihr weiterhin als regulativer Idee untersteht. Uber den
Umweg unserer freiwilligen — durch Denken induzierten — inneren Selbstdezen-
trierung bewahren wir uns das Regulative ihrer Idee in Form von Selbstdistanz,
die wir zugunsten unseres Lernens und Werdens in unserem Denken austragen.

Es ist diese Selbstdistanz, kraft derer wir denkend nicht blof3 unserer Selbst-
erhaltung dienen, sondern etwas iiber uns selbst Hinausgehendes anzielen. In de-
ren Logik stellt Karl Jaspers fiinf Grundsétze einer selbstdistanten Rationalitét
auf: 1. Jede Wahrheit impliziert bereits ihre Alternativen; es gibt keine erste und
letzte Wahrheit. 2. Wir kennen uns selbst nicht schon, sondern lernen uns unend-
lich kennen. 3. Wir verhandeln unser Freisein, nicht das Sein. 4. Wahrheit geht
in keinem Wissen von ihr auf. 5. Transzendenz verkorpert sich nirgends; Gott ist
niemals Mensch geworden.’

Asynchrone Verbundenheit

Existenzphilosophisch gesehen hat Philosophie ihren Gegenstand einzig daran,
herauszufinden, warum ich denke, wie ich denke. Ich reflektiere mich als immer
schon Denkenden, immer schon so Denkenden. Im Zuge dieser Selbstreflexion
dezentriere ich mich in meinem Inneren, gehe aus mir heraus, stelle meine Sub-
jektivitdt zur Disposition. Ich versuche, sie — mich — Anderen nachvollziehbar zu
machen. Dabei orientiere ich mich an dem sich augenblicklich 6ffnenden Dritten
von Innen und AuBlen, deren Differenz mich hier und heute bestimmt. Anders
bliebe ich Gefangener meiner Egozentrik hier, einer als unverdnderlich gedach-
ten Realitdt dort. Wiirde sich nicht immer neu ein Drittes von Innen und Auflen
6ffnen, niemand konnte jemals etwas oder jemanden verstehen. Weil jeder von
allem, noch von sich selber, unterschieden ist, stellt jeder gegeniiber jedem, noch
gegen sich selber, einen Widerstand gegen sein Verstandenwerden dar. Ich sel-
ber halte dem Anderen noch stand, wenn ich ihn in seinem Selbstsein nachzu-
vollziehen suche, indem ich ihm mein Inneres leihe. Ich halte ihm kraft meiner

31 Vgl. Joh. 18: 38.
32 Vgl. Karl Jaspers: Kleine Schule des philosophischen Denkens, S. 101f.

https://dol.org/10:14361/9783839436325-012 - am 14.02.2026, 14:39:45. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839436325-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

METAPHYSISCHER UND TRIVIALER REALIsMUs | 191

Differenz zu mir selber stand. Umgekehrt ist es die Distanz, die ich zu mir selber
herzustellen vermag, die in mir die Distanz zum Anderen tiberbriickt.

Wir sind einander in dem MaBe nachvollziehbar, wie jeder mittels seiner
Subjektivitdt aus sich herausgeht, wie jeder, sich selbst voraus, dem Dritten von
Innen und AufBen, dessen Differenz ihn bestimmt, auf der Spur ist. Jeder ist je-
dem, wie gesagt, eine Blackbox. Als solche wissen wir uns im Bewusstsein dop-
pelter Kontingenz miteinander verbunden. Ich kann meine Verbundenheit mit
dem Anderen nicht direkt, als soziale Synchronizitit, denken. Ich bin ja nicht
einmal mit mir selber gleichzeitig. Genau diese Ungleichzeitigkeit ruft mich zum
Verstehensollen und -wollen auf: Ich soll — will — das verstehen, was verstanden
zu werden, mir zugleich widersteht. Ich muss den Widerstand, den der Andere
meinem Verstehen bietet, {iberwinden — nicht, indem ich ihn breche (dann bliebe
zu verstehen nichts mehr {ibrig), sondern indem ich seine »Storung« zum Anlass
nehme, Abstand zu mir selber zu nehmen. Aus diesem Abstand heraus nihere
ich mich ihm; ich leihe ihm, um ihn zu verstehen, mein Inneres. In dem Malfe,
wie sich mein Inneres noch zu sich selbst different verhélt, bleibt meine Leihga-
be vorldufiger Natur: Ich werde nie ganz verstehen. Zugleich verstehe ich immer
besser, insofern ich iibers Nicht-verstehen-Kénnen an mein Grundwissen erin-
nert werde, dass Wirklichkeit (mir) erscheinende Wirklichkeit ist, dass sie von
daher nie einex ist.

Es ist unser Unterschiedensein von allem, noch von uns selber, das uns mit-
einander verbindet. Indiz dieser Verbundenheit ist, dass mich die Verlorenheit
des Anderen zu beriihren vermag, weil sie an meine eigene rithrt. So kommuni-
zieren wir miteinander auch weniger, um uns miteinander zu verbiinden, als uns
unserer Verbundenheit, aller Unterschiedenheit zum Trotz, zu vergewissern. Als
autopoietische Wesen existieren wir einerseits in monadischer Einsamkeit, wih-
rend wir genau dariiber, jeder fiir sich, mit unserer Umwelt (als AuBlenseite eines
uns verschlossenen Innen) miteinander strukturell verkoppelt sind. Wie ich die
Umwelt, mit der ich interagiere, meiner internen Struktur gemaf wahrnehme und
handhabe, ihr, um sie zu verstehen, mein Inneres leihe, kénnte ich mich, im Um-
kehrschluss, selber gar nicht von au3en sehen, séhe ich mich nicht je schon in In-
teraktion mit Anderen: Ich erfahre die Anderen als Spiegelungen meiner selbst
wie mich als deren Spiegel.”

Die Rationalitit meines dufleren Umgangs mit mir selber im Zuge der Kom-
munikation mit Anderen ist noch Leistung meiner Innerlichkeit, ihrer Differenz
zu sich — mir — selber. Genauso ist der soziale Akt meiner Selbstriicknahme vor

33 Vgl. Humberto R. Maturana: Kognition. In: Siegfried J. Schmidt (Hg.): Der Diskurs
des Radikalen Konstruktivismus. Frankfurt/M. 1996, S. 117.

https://dol.org/10:14361/9783839436325-012 - am 14.02.2026, 14:39:45. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839436325-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

192 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

dem Anderen noch das Werk meines Herausgangs aus mir. Vom Anderen >ge-
stort«, weill ich mich bereits aus meiner Selbstzentrierung gebracht. Mich in mir
von mir 16send, unterstelle ich meine Subjektivitit dem hoher stehenden Gebot
unserer Gegenseitigkeit, meine Existenz unserer Koexistenz. Was eine abstrakte
moralische Fragestellung ist, ist zugleich ein Tatbestand unserer Wahrnehmung:
Zur Selbstdezentrierung gendtigt, nehme ich den Anderen iiberhaupt erst als
Selbstsein, als mir widerstehendes wirkliches Einzelwesen, zur Kenntnis. Auf
diese Weise, im Mafle ihres Herausgangs aus sich, rechnet meine Subjektivitit
mit der Subjektivitit des Anderen. Ich muss die Subjektivitat des Anderen nicht
als solche nachvollziehen kdnnen, um zu verstehen. Es ist zuerst und zuletzt
meine Fihigkeit zur Selbstreflexion und -distanz, die mich dem Anderen nahe
sein ldsst. Genauso bleibt noch meine Subjektivitit der Ort, wo Sachlichkeit und
Objektivitdt errungen werden. Sie werden tiber die Distanz einer Subjektivitét zu
sich selber errungen, dariiber, dass sie einem Dritten von Innen und Auf3en folgt,
in deren Differenz sie sich platziert findet.

Der Weg aufs Dritte von Innen und Auflen hin ist der zwischen Erkennen
(AuBen) und Verstehen (Innen). So kann ich, wie gesagt, jemand nur verstehen,
wenn ich seinen Widerstand gegen mein Verstehen mit verstehe; nur so erkenne
ich ihn als wirklich. Wahrend ich mich im Erkennen zu Objektivitit disziplinie-
re, dazu, dem Anderen in seinem Wirklichsein gerecht werden zu wollen, ver-
stehe ich mit meiner ganzen Person. Vom zu Verstehenden getrennt, leihe ich
ihm mein Inneres; ich ndhere mich ihm in seiner Unterschiedenheit von allem
iiber meine eigene. Bei seinem Widerstand gegen mein Verstehen angekommen,
erkenne ich ihn als wirklich, als fremdes Selbstsein, an. Ich gebe ihn in seinem
Nicht-verstanden-werden-Konnen frei, um ebenso frei die Leihgabe meines In-
neren zuriickzunehmen: Ich mache mich davon frei, alles und jeden verstehen zu
miissen.

Erkenntnis verlangt den willentlichen Selbstausschluss des Erkennenden aus
dem Erkannten per Akkommodation ans zu Erkennende. Verstehen dagegen re-
sultiert aus dem Selbstverstindnis dessen, der etwas Erkanntes verstehen will —
der das Bediirfnis und die Féhigkeit verspiirt, es in sich aufzunehmen, d.h. ihm
sein Innen zu leihen. Niemand kann jemanden oder etwas direkt verstehen,
schon deswegen nicht, weil er als verstehen Wollender nicht nur in einem Ver-
hiltnis zum zu Verstehenden, sondern zu sich selber steht, durch das mein Ver-
stehenwollen >hindurch« muss. Andererseits bin ich, aufgrund der Differenz zu
mir selber, die ich als Denkender unwillkiirlich durchspiele, in der Lage, mir ein
anderes Selbstverstindnis vorzustellen, von dem ich doch weil}, dass es meinem
eigenen Selbstverstidndnis prinzipiell entzogen bleibt. Der Abgleich dessen, was
ich intuitiv verstehe, mit dem, was ich als Grenze eigenen Verstehenkdnnens zu

https://dol.org/10:14361/9783839436325-012 - am 14.02.2026, 14:39:45. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839436325-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

METAPHYSISCHER UND TRIVIALER REALISMUS | 193

erkennen gendtigt bin, macht, dass ich mich in meinem Denken weiterentwickle.
Mein Denken wird so nie ganz meines; noch zu ihm befinde ich mich, wie zu
mir selber, in >unendlicher Nihe«. Ich kenne nicht schon die Antwort meines
Denkens auf die ihm augenblicklich zugrunde liegende Differenz von Innen und
AuBen. Niemand kennt sie — sich — schon, insofern sich jeder ihr — sich — gegen-
iiber verspitet. Wie niemand sein eigenes Denken auswendig kennen kann, ohne
sich mit sich selbst zu langweilen.

https://dol.org/10:14361/9783839436325-012 - am 14.02.2026, 14:39:45. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839436325-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839436325-012 - am 14.02.2026, 14:



https://doi.org/10.14361/9783839436325-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

