
XIV  Metaphysischer und trivialer Realismus 

Ich komme nicht heraus aus meinem Bestimmtsein durch die Differenz von In-
nen und Außen; es sei denn, ich gehe in sie hinein. Genau dies leistet Denken. 
Denkenderweise befreie ich mich aus der Umklammerung von Innen und Außen, 
indem ich deren Differenz auf ein Drittes von beidem hin durchschreitend entfal-
te.  

Selbstausdruck und -begegnung 

Denkend bahne ich mir einen Herausgang aus mir. Aus mir herausgehend, neh-
me ich mein Innen mit; ich drücke mich aus. Zu mir zurückkehrend, wird sich 
mein Inneres um das Maß meines Herausgangs geweitet haben. Umgekehrt be-
gegne ich mir in meinen Wahrnehmungen: Ich versuche zu verstehen, was mich 
draußen affiziert, was dazu geführt hat, dass ich es wahrnehme. Indem ich es zu 
verstehen versuche, mache ich mir, was mir zustößt, zu eigen. Selbst wenn ich es 
ablehnte, weil es mich abstößt oder verletzt, stehe ich dennoch in einer Bezie-
hung zu ihm. Unwillkürlich rechne ich die Unfreiwilligkeit dieser Beziehung in 
mein Selbstverhältnis ein; ich kann längst nicht mehr unterscheiden zwischen 
dem Ereignis und seiner Verarbeitung durch mich. Längst haben Innen und Au-
ßen die Plätze getauscht. Selbst wenn ich, was mir zustößt, ›Zufall‹ nenne, so hat 
er doch von mir den Sinn eines Zufalls verliehen bekommen. Damit hört er auf, 
ein Zufall zu sein.  

Ich begegne der Welt mit Selbstausdruck. Indem ich mich ausdrücke, zeige 
ich mich mir und den Anderen in meiner Unterschiedenheit von allem. Indem 
ich mich in meiner Unterschiedenheit zeige, füge ich sie – mich – dem Außen 
hinzu, schließe mich darüber an es an. So wenig ich weiß, warum ich wahrneh-
me, was ich wahrnehme, weiß ich schon, was ich auszudrücken habe. Wüsste ich 
es, brauchte ich mich nicht auszudrücken bzw. mein Selbstausdruck wäre bloße 
Schauspielerei. Mein Selbstausdruck überprägt eine Grundunsicherheit in Bezug 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-012 - am 14.02.2026, 14:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


176 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

auf mich selber: die mir eigene Gedoppeltheit und Differenz zu mir – dass ich 
nicht nur Körper bin, sondern einen Körper habe. Ich stelle für mich selbst einen 
Bruch in der Wirklichkeit dar, den ich unaufhörlich mit mir überbrücken muss. 
Immer neu bin ich genötigt, aus mir herauszugehen, mich darüber, dass ich mich 
den Anderen zeige, meiner selbst zu vergewissern. Exzentrisch exponiere ich 
meine Exzentrizität noch einmal vor mir selber. Ich mache Gebrauch von ihr – 
mir –, indem ich mir per Selbstausdruck zur dritten Person werde, um mich im-
mer wieder neu in die erste Person zu verwandeln. Kein Wissen um mich kann 
mir diesen Umweg der Selbstvergewisserung ersparen. Auch Wissen ist ja an 
Selbstausdruck gebunden; es gibt kein Wissen ohne Wissenwollen, Um-Wissen-
Ringen. Anders wäre Wissen so anonym wie endgültig. Es würde mich von mei-
ner Selbstbewegung trennen, mein Bemühen lahmlegen, mein Leben einerseits 
auf wache, aufmerksame, andererseits auf selbstbestimmte, innengeleitete Weise 
zu führen. 

Im Versuch, mich auszudrücken, habe ich nicht nur mit dem äußeren Wider-
stand der Anderen, ihrer Blicke zu tun, sondern auch mit einem inneren Wider-
stand. Was es mir schwer macht, mich auszudrücken, ist meine Differenz zu mir 
selber. Irritiert in meiner Selbstfremdheit, verwandelt sich mein Innenbezug in 
einen Außenbezug auf mich, in die Angst, in meiner Unterschiedenheit von al-
lem, inklusive mir selber, unverständlich zu bleiben. So erlebe ich jeden Heraus-
gang aus mir als Risiko, mich im Unverständnis der Anderen zu verlieren. Un-
verstanden, wäre ich mir selbst unverständlich, sei es, dass ich verstummte, sei 
es, dass ich mich in der Anpassung an die unterstellten Erwartungen der Anderen 
vernehmlich verbergen würde. Meine Anpassung würde das Gefühl meiner Un-
terschiedenheit nach außen und nach innen nur besiegeln, ohne Hoffnung, dass 
ich sie – mich – per Selbstausdruck dem Außen hinzufügen, die gefühlte Lücke 
in mir mit mir je überbrücken könnte. Ich erlebte die mich hier und jetzt bestim-
mende Differenz von Innen und Außen als unpassierbar, mit der Konsequenz, 
dass ich mit der Zeit das Gefühl für sie als Differenz, für Differenzen überhaupt, 
verlöre.  

Um Ausdruck ringend, durchlebe ich meine Nichtübereinstimmung mit dem 
Außen gleichsam vor den Augen aller. Aber auch dies ist wiederum eine innere 
Vorstellung, die ich dem Außen leihe: Ich statte die Augen aller mit meiner eige-
nen Sehkraft aus. Mich mit ihren Augen sehend, verurteile ich mich als inner-
liches Wesen; ich gebe mich in mir dem Außen preis; ich schäme mich. Meine 
Scham vermittelt mir mein Unterschiedensein von allem nicht als Quelle meiner 
Freiheit, sondern als Wunde einer Verhöhnung. Ich fühle mich, sobald ich mich 
zeigen will, klein, gleich dem Kleinkind, das just mit dem Moment, da es sich 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-012 - am 14.02.2026, 14:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


METAPHYSISCHER UND TRIVIALER REALISMUS | 177

aufzurichten anschickt, der realen Größen- und Kraftverhältnisse, in denen es 
steht, innewird.1

Wenn mich die Augen aller zu durchschauen drohen, so bin ich es, wie ge-
sagt, doch selbst, der sich durchschaut. Innen und Außen tauschen in mir die 
Plätze; ich beginne, in mir gemeinsame Sache mit dem Außen gegen mich selber 
zu machen. Überschwemmt von unverständigen, verurteilenden Blicken, ist, 
mich meiner Differenz zum Außen wieder zu erinnern, das Äußerste, das ich 
leisten vermag, um mich als Selbst zu bewahren. Wäre ich, unter Zuhilfenahme 
guter Erfahrungen und Feedbacks, in der Lage, mich in meinem Unterschieden-
sein von allem, noch von mir selber, anzunehmen, allmählich Mut zum Selbst-
sein fassend, so würde sich ebenso allmählich die Scham in Eigensinn verkeh-
ren. Das Gewicht des von mir Auszudrückenden, das mir die Scham als inneres 
Außen auferlegt, wandelte sich mir gleichsam zur Selbstgewissheit zweiten Gra-
des: zur Selbstironie. Sie lehrt mich, so sehr ich mich nur in Distanz zu mir sel-
ber ›habe‹, mich Anderen als innerliches Wesen stets nur von meiner Außenseite 
zu zeigen.2

Zweierlei Haltung, zweierlei Wirklichkeit 

Gabriel Marcel unterscheidet zwischen zwei Reserven gegenüber der äußeren 
Welt: der des Zuschauers und der des Heiligen. Ihnen entsprechen zwei Auffas-
sungen von der Wirklichkeit. So vollzieht sich die Loslösung des Heiligen vom 
Außen in Form einer Entsagung, die der Wirklichkeit gleichsam den Vortritt 
lässt; sie zollt dem schöpferischen Prinzip dieser Wirklichkeit, ihrem Selbstsein, 
Tribut.3 Die Selbstentsagung des Heiligen ist insofern ein Akt der Ichstärke. Sie 
vollzieht sich zugunsten eines, mit Gregory Bateson zu sprechen, umfassenderen 
»Versuch-und-Irrtum-Systems«4, von dem unser Selbst ein Teil ist. Die Distanz 
des Zuschauers dagegen resultiert aus einer Fluchtbewegung, die dessen Selbst-
erhaltung geschuldet ist. Der Zuschauende hält nicht nur sein Selbstsein aus der 
Wirklichkeit um ihn herum heraus, sondern negiert damit ein ihm entgegenste-

                                                
1  Vgl. Erik H. Erikson: Identität und Lebenszyklus, S. 79f. 
2  Nach Kierkegaard besteht die Leistung der Ironie darin, Schmerz nicht direkt auszu-

drücken, sondern sich in seinem Ausdruck gegen das Zuviel seines Ausbruches in 
Form einer spöttischen Replik auf den Schmerz selbst zu verwahren. Vgl. Sören Kier-
kegaard: Philosophische Brosamen und Unwissenschaftliche Nachschrift, S. 632. 

3  Vgl. Gabriel Marcel: Metaphysisches Tagebuch. A.a.O., S. 21f. 
4  Gregory Bateson: Die Kybernetik des »Selbst«. A.a.O., S. 428. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-012 - am 14.02.2026, 14:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


178 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

hendes Selbstsein der Wirklichkeit. Seiner Selbstisolierung entspricht ein film-
hafter Realismus, der als reines Außen ›abläuft‹. Ihm ist insofern je schon eine 
Sinnentleerung inhärent, als aus ihm von vornherein jegliche Innenperspektive, 
jegliche subjektive Erfahrung verbannt ist.  

Es gibt, nach Thomas Nagel, drei Weisen, die objektive Wirklichkeit von 
Subjektivität zu säubern: Reduktion, Eliminierung und Annexion.5 Sie stellen 
zugleich Varianten unserer Selbstverneinung dar. Es ist die Verachtung meiner 
selbst, die mich mir selbst zum Außen macht und mich zu umso wilderer Selbst-
behauptung nötigt. Aus ihr heraus reiße ich die Welt gleichermaßen an mich, wie 
ich sie verwerfe. In beiden Fällen verhalte ich mich beziehungslos zu ihr. Ich 
überantworte mich der äußerlich-objekthafen Struktur einer gleichermaßen sinn-
losen und aufdringlichen Welt, deren Flüchtigkeit und Härte geradezu einladen 
zu Entwertung und Treulosigkeit.6 Heinz von Foerster sieht überhaupt in Begrif-
fen wie »Wirklichkeit«, »Wahrheit«, »Objektivität« und »Sein« Indifferenz und 
Defätismus am Werk, worüber ich mich aus dem, was ich draußen wahrnehme, 
selbst ausschließe. Demgegenüber scheint im englischen Wort für Wahrheit, 
»truth«, diese nicht nur als Objektbeziehung im Sinne von Richtigkeit, sondern 
als Moment des Vertrauens von Mensch zu Mensch, jenseits aller externen Refe-
renz, auf.7 Es ist diese Abwesenheit einer externen Referenz, die das Verhältnis 
wirklicher Einzelwesen – Personen – zur Wirklichkeit, zueinander und zu sich 
selber bestimmt. Robert Spaemann nennt dies »metaphysischen Realismus«. 
»Wirklichkeit« ist danach, ehe sie zur erkenntnistheoretischen Frage wird, ak-
zeptiertes fremdes Selbstsein. Sie ist angewandtes Grundwissen im Sinne Jas-
pers‘: zu wissen, dass Wirklichkeit – mir – erscheinende Wirklichkeit ist; dass, 
was erscheint, sich in seinem Erscheinen zugleich verbirgt; dass, dies zu wissen, 
unser Verhältnis zur Wirklichkeit als von uns als Personen bestimmt erweist, die 
über ihr Verhältnis zum Außen hinaus noch zu sich selber in einem Verhältnis 
stehen.8  

Was unser Verhältnis zur Wirklichkeit in eins zu uns selber ausmacht, ist die 
von uns an sie herangetragene Hoffnung auf deren Integrität. Demgemäß sieht 
Gabriel Marcel uns je schon jenen spirituellen Realismus der Heiligen praktizie-
ren, sobald wir, als Zeugen ihrer tagtäglichen Verletzung, auf die »Wiederher-

                                                
5  Vgl. Thomas Nagel: Die Grenzen der Objektivität, S. 123. 
6  Vgl. Gabriel Marcel: Metaphysisches Tagebuch. A.a.O., S. 22. 
7  Vgl. Heinz von Foerster im Gespräch mit Bernhard Pörksen: Wahrheit ist die Erfin-

dung eines Lügners, S. 34 und 157. 
8  Vgl. Robert Spaemann: Personen, S. 76 und 89. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-012 - am 14.02.2026, 14:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


METAPHYSISCHER UND TRIVIALER REALISMUS | 179

stellung einer bestimmten lebenden Ordnung in ihrer Integrität«9 hoffen. Sobald 
wir dies tun, verknüpfen wir unser Schicksal mit der Integrität eines Umfassen-
deren, als wir selber sind. Dieser Integrität spüre ich denkend nach, während ich 
ihrer offenen Auges entbehre. Ich beginne, gegen die Entmutigungen meines ei-
genen Augenscheins anzuarbeiten. Hierfür gehe ich in die Differenz von Innen 
und Außen, die mich bestimmt, hinein. Ich löse mich von den Suggestionen des 
Außen, indem ich sie ins Licht meines Grundwissens halte: dass Wissen Wissen 
von Erscheinendem ist, während Denken sich mit der Differenz zwischen Er-
scheinung und dem, wovon es Erscheinung ist, befasst – dem, was selber nicht 
erscheint, sondern macht, dass etwas erscheint.  

Bevor ich bewusstermaßen denke, denke ich schon. Ich denke alleine da-
durch, dass ich existiere. Schon mein Lidschlag legt die äußere Differenz von 
Innen und Außen frei, meine Atmung die innere. Ich stehe die mich bestimmen-
de Differenz von Innen und Außen, innen wie außen, nur durch, weil ich mir 
selbst schon voraus bin. Wäre ich nicht – nach vorne stolpernd, mein Stolpern 
immer schon in ein Schreiten verwandelnd – bereits auf ein Drittes von Innen 
und Außen hin unterwegs, ich würde augenblicklich dissoziieren. Ich würde 
mich an der kleinsten Veränderung verlieren. Ich wäre außerstande, irgendetwas, 
mich inbegriffen, wiederzuerkennen. Wie mein Voraussein Wiedererkennung 
initiiert, so weiß ich (ohne zu wissen, woher), dass die äußere Wirklichkeit nicht 
letzte Realität ist. Indiz hierfür ist, dass ich mich, allen äußeren und inneren Ver-
änderungen zum Trotz, als die Person, die ich bin, nicht loswerde. Dass ich mich 
nicht loswerde, zeigt mich mir in meinem Geschenktsein. Im Geschenktsein 
meiner selbst ist das Versprechen eines Umfassenderen enthalten, umfassender 
als mein Ich, als alles, was ich mir vorstellen kann. Es ist dieses Umfassendere, 
das mir das Gefühl eigener Ganzheit gibt, die Kraft, mich mir erst selbst zum 
Versprechen eines – aller Selbstunterschiedenheit zum Trotz – Integren zu ge-
ben, das Vertrauen, durch alle Veränderungen, inneren wie äußeren, hindurch 
mit mir eins zu sein. 

Ich weiß, was ein integrer Mensch ist, nicht aber schon, was ihn – mich – da-
zu befähigt. Was uns dazu befähigt, entnehmen wir nicht der Welt der Erschei-
nungen. Denn diese wechseln ja gerade. Nicht nur, dass wir die Kraft zu unserer 
Integrität von woanders her nehmen, als wir mit unseren Sinnen wahrnehmen; 
wir müssen bisweilen gegen unsere eigenen Sinneseindrücke angehen: hoffen. 
Der Integre hält Kräften stand, die stärker sind als er – so wie er Kraft und Sinn 

                                                
9  Gabriel Marcel: Metaphysisches Tagebuch. A.a.O., S. 80. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-012 - am 14.02.2026, 14:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


180 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

seines Standhaltens, nach Josef Pieper*, aus Größerem, als er selbst ist, bezieht.10

So berichtet Viktor E. Frankl von zwei Umgangsweisen mit sich selber, die ihm 
im KZ halfen, in aller Aussichtslosigkeit die Hoffnung nicht zu verlieren: Er 
stellte sich einen unsichtbaren Dritten vor, vor dessen Augen er am Leben fest-
hielt, um, in einem weiteren Schritt, eine Zukunft zu imaginieren, in der er von 
seinem Überleben erzählen würde.11

Die Gefahr der schönen Empfindung 

Die Rückhaltlosigkeit, mit der der Integre Übermächtigem trotzt, wird von ihm 
selbst womöglich gar nicht empfunden, schon gar nicht als Trotz. Trotz ist ein 
äußeres Bild, das wir uns von einer inneren Unbeugsamkeit machen. Was wie 
Trotz aussieht, ist die uns zugewandte Seite eines uns unzugänglichen Schmer-
zes, den jemand im Hinblick auf sein eigenes Einssein durchmacht, während er 
mit Kräften der Zerstörung ringt. Zu Recht empfinden wir diesen Trotz als schön 
– so wie wir es als schön empfinden, Gedemütigte aufstehen, Ungerechte fallen 
zu sehen. Die Empfindung dieser Schönheit schulden wir unserer Integrität in 
eins mit dem Gefühl unserer Gleichheit voreinander. Mit dem Augenblick, da 
diese Empfindung in moralische Genugtuung übergeht, ohne dass wir den 
Schmerz der Unbeugsamkeit mitempfänden, beginnt die Empfindung der Schön-
heit, sich in eine schöne Empfindung zu verwandeln: Wir glauben, kraft dieser 
Empfindung schon zu wissen, was Integrität sei; mehr noch, wir meinen uns an 
der Seite dessen, dessen Integrität wir bewundern. 

Hier liegt der Nerv unserer vorschnellen Einigkeit über Integrität. Indem ich 
nämlich jemandes integres Verhalten bewundere, bin ich versucht, statt ihn mir 
zum Beispiel eigenen Verhaltens als Beweis für Integrität zu nehmen. Die 
Schönheit meiner Empfindung beschwichtigt mein Diskrepanzbewusstsein, den 
Zweifel an meiner eigenen Fähigkeit und Bereitschaft, mich Kräften, die mich 
brechen können, meinerseits ungebrochen entgegenzustellen. Ist es aber nicht 
gerade umgekehrt, dass mich die Furcht vor meiner eigenen Brechbarkeit um 
meine Integrität – um Integrität überhaupt – lässt?  

                                                
*  Josef Pieper (1904-1997), deutscher Philosoph in der Tradition einer an Thomas von 

Aquin orientierten Neuscholastik. Erhielt 1981 den Balzan-Preis für Philosophie. 
10  Vgl. Josef Pieper: Tapferkeit. In: Das Viergespann. München 1991, S. 168 und 171. 
11  Vgl. Viktor E. Frankl: Grundriß der Existenzanalyse und Logotherapie; und: Psycho-

logie und Psychiatrie des Konzentrationslagers. A.a.O., 144f. und 212. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-012 - am 14.02.2026, 14:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


METAPHYSISCHER UND TRIVIALER REALISMUS | 181

In der »Antigone« des Sophokles verfügt Kreon, Herrscher von Theben, 
nachdem er einen Putsch gegen ihn hat niederschlagen lassen, die getöteten Auf-
ständischen aus – als Staatsräson ausgegebene – Rache nicht zu beerdigen. Anti-
gone, Schwester des Polyneikes, eines der Getöteten, widersetzt sich dem Ver-
bot. Unter Berufung auf das Gebot, die Toten in jedem Fall zu achten, wird sie 
ihren Bruder des Nachts heimlich bestatten, um den Preis ihrer späteren Ächtung 
und schließlichen Todes. Schiere Wehrlosigkeit steht hier gegen schiere Macht 
an. Nicht nur, dass die trauernde Schwester machtlos ist; der Leichnam selbst ist 
Inbild der Wehrlosigkeit: Der Tote als solcher scheint aller Rechte bar. Kreon in-
szeniert eigens die Wehrlosigkeit des getöteten Feindes, indem er den Leichnam 
willentlich entehrt. Er inszeniert sie nicht bloß als einen Akt persönlicher Rache, 
sondern als Statuierung eines politischen Exempels. Er überantwortet den toten 
Polyneikes dabei nicht nur einem unehrenhaften politischen Angedenken; den 
Toten als diesen, in seiner Wehrlosigkeit entehrend, verletzt er das Leben selbst. 
Politische Macht wird zu Hybris. 

Indem Antigone dennoch ihren Bruder bestattet, widerstrebt sie in ihrer 
Machtlosigkeit dieser Vermessenheit. Machtlos, die sie ist, bleibt Antigone ge-
genüber Kreons Willkürhandeln nur ein symbolischer Akt, eben das Ritual der 
Bestattung. Den Bruder nach altem Recht und guter Sitte zu bestatten, ist nicht 
nur ein Akt politischen, sondern eines ontologischen Widerstands gegen die Er-
niedrigung des Lebens. Ihr Handeln ist, ihr aufgezwungen, ein passives, ein Op-
ferhandeln. Als dieses ist gerade nicht Ausdruck ihres Opferseins. Es ist, im Ge-
genteil, Manifestation handelnder Aufrechterhaltung ihrer Differenz zum Außen, 
ihrer inneren Freiheit, ihrer Ichstärke.12 Daran, dass Antigones Handeln ein Un-
recht sichtbar werden lässt, wird ihr apolitisches Handeln zum Politikum. Wäh-
rend ausgewiesener politischer Widerstand auf derjenigen semantischen Ebene 
stattfindet, die ›die Macht‹ vorgibt, entkoppelt die Opferhandlung indes die 
Rechts- bzw. Unrechtsfrage vollständig von der Machtfrage. Sie wird zu einer 
ethischen – einer schönen – Handlung. 

Was wir den Toten schulden, ist, was wir ihnen am leichtesten vorenthalten 
können. Die Wehrlosigkeit eines Toten spiegelt mir im Letzten die Verlorenheit 
von allem; was ich ihm schulde, schulde ich mir selbst in meiner Verlorenheit. 
Vor ihr kann uns nichts bewahren, keine Zivilisation, kein Humanismus, keine 
Kultur. Denn nichts kann uns davor bewahren, von allem unterschieden zu sein, 
letztlich sogar von uns selber. Darin gründet, tragischerweise-schmerzgeleitet, 
unsere innere Freiheit. Insofern stellt unsere Freiheit selbst gar kein Kulturgut 

                                                
12  Vgl. Erich Jantsch: Die Selbstorganisation des Universums, S. 360. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-012 - am 14.02.2026, 14:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


182 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

dar.13 Es kann mithin keine Kultur der Freiheit und der Menschlichkeit geben, 
wo Menschen sie nicht schon von sich, von innen her, gegen die bestehende Kul-
tur, leisten. Und doch strotzen die Kulturen vor Erzählungen menschlicher Integ-
rität. Damit zeigen sie, dass sie selbst auf etwas Vorkulturellem beruhen. Eine 
jegliche Kultur stellt ein selbstreferenzielles Wertesystem dar, das auf ihm vor-
ausliegenden, externen Einstellungen beruht. Im gleichen Maße bleibt es ›störan-
fällig‹ für noch unabgegoltene Ansprüche der Gegenseitigkeit und Gerechtigkeit. 
Wie die Freiheit zu Unrecht als Kulturgut gehandelt wird, gerät die äußerliche 
Darstellung von Integrität zu moralischem Kitsch. Diese aber ist, als Stilllegung 
unseres eigenen Diskrepanzbewusstseins – dass Selbstverständliches nicht eben-
so selbstverständlich gegeben ist –, kultivierte moralische Desensibilisierung: 
halb Moralismus, halb Ästhetizismus. Jerzy Grotowski* verweist denn auch dar-
auf, dass in dem Augenblick, da im Theater »Antigone« gegeben wird, die Zu-
schauer Mitleid mit Antigone und Abscheu vor Kreon verspüren. Sie glauben 
sich moralisch auf gleicher Höhe mit ihr; was sie nicht davon abhalten wird, 
sich, sobald sie das Theater wieder verlassen, wie lauter Kreons zu verhalten.14

Wir beschäftigen uns mit den Toten, weil wir als Lebende das Leben gar 
nicht zu ermessen vermögen. Wir ermessen es so wenig, so wenig wir einander, 
ja, nicht einmal uns selber gerecht werden. Deswegen können wir auch nicht 
aufhören zu denken. Denkend sind wir damit befasst, Lücken, die sich außen und 
innen auftun, zu schließen, nach Auswegen aus der uns jeweils bestimmenden 
Differenz von Innen und Außen zu suchen. Denkend lernen wir, uns jederzeit ei-
nem Neuen in Gestalt eines Dritten von Innen und Außen zu öffnen. Auf diese 
Weise lernen wir, gleichsam mit dem Leben selbst zu kommunizieren. Wenn 
Denken heißt, immer schon zu denken, während wir immer schon weiterdenken, 
dann heißt das nicht zuletzt, die Kommunikation mit dem Leben insgesamt auf-
rechtzuerhalten, selbst dann, wenn uns ein Abbruch von außen aufgenötigt wird.  

Ich würde an der schieren Veränderlichkeit der äußeren Welt irre, wüsste ich 
mich nicht kraft meines Denkens mit etwas latent Stabilem verbunden. Allzu 
leicht vergesse ich offenen Auges, was ich kraft meiner Innerlichkeit schon 
weiß. Indem ich mich denkend in die Differenz von Innen und Außen, die mich 
bestimmt, hineinbegebe, gewinne ich es – mich – zurück. Denken ist wie Augen-
schließen, eine Weise, mit Abwesendem in Kontakt zu treten, äußere Abwesen-
heit in innere Anwesenheit zu übersetzen. Im Umkehrschluss heißt dies: »Nur 

                                                
13  Vgl. Sigmund Freud: Das Unbehagen in der Kultur. A.a.O., S. 226. 
*  Jerzy Grotowski (1933-1999), polnischer Regisseur und Theatertheoretiker.  
14  Vgl. Jerzy Grotowski: Für ein armes Theater. Berlin 1999, S. 29. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-012 - am 14.02.2026, 14:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


METAPHYSISCHER UND TRIVIALER REALISMUS | 183

für den trivialen Realismus sind die Toten tot.«15 Die Trivialität meines Realis-
mus korrespondiert meiner Selbstverschlossenheit, dem Prinzip meines flüchti-
gen, treulosen Selbsterhalts. Diese drückt sich noch in der Selbstgenügsamkeit 
eines ›Wissens‹ aus, das sich von dem Grundwissen um die Erscheinungs-
vermitteltheit von allem, mithin auch unseres Wissens in seiner Kontingenz und 
Konstruiertheit, emanzipiert. Mit dem Bewusstsein um die Erscheinungshaftig-
keit und damit Vergänglichkeit von allem – meinem Wissen, meiner Person, der 
Welt im Ganzen – öffnete ich mich jenem Dritten, das sich mit der Innen-
Außen-Differenz, indem ich denkend in sie hineingehe, öffnet: letztlich mir 
selbst. Daher kommt auch, dass ich im Tiefsten nicht zu leben vermag, wenn ich 
die Toten tot sein lasse. Derselbe Realismus, für den die Toten bloß tot sind, 
macht, dass ich die Kraft verliere, mir selbst gegenüber treu bleiben zu wollen. 
Er trennt mich von mir als innerlichem Wesen, das sich selbst voraus ist. Meine 
Bewunderung für die Integren dieser Welt hält bestenfalls die Scham über meine 
eigene Mutlosigkeit wach. Moralischer Kitsch hält dagegen diese Scham nieder; 
er hält mich gefangen in meinem eigenen filmhaften Realismus, der mich von 
der mich umgebenden Wirklichkeit gerade ausschließt. Je leichter mir mein Ein-
verständnis in die Bewunderungswürdigkeit integren Verhaltens fällt, desto mehr 
verbirgt es mir den Schmerz, den es kostet, unter Bedingungen der Innen-Außen-
Differenz mit sich selbst eins zu sein.  

Unser natürlich gegebener naive Realismus ist das reine Gegenteil solch tri-
vialen Realismus, eben weil er nicht, wie dieser, unser Erkennen der Realität von 
unserer Teilhabe an ihr abspaltet. Der metaphysische Realismus im Sinne Spae-
manns steht noch in der Logik unseres gleichsam naturgegebenen naiven Realis-
mus: als begründete – in unserem Grundwissen um die wahrnehmungsvermittel-
te Erscheinungshaftigkeit der Wirklichkeit gründende – Ahnung, dass die Wirk-
lichkeit in keiner Erkenntnis von ihr aufgeht. Wir ahnen, dass die Wirklichkeit, 
wie wir sie mit unseren Sinnen und gemäß unseren Zwecksetzungen auffassen, 
von etwas umgriffen ist, das unsere Sinne und Zwecksetzungen prinzipiell über-
steigt. Nicht, dass unsere Sinne und Zwecksetzungen damit dementiert würden; 
sie bedürfen bloß einer Korrektur durch etwas, das ihnen – uns – strukturell wi-
dersteht: Wirklichkeit. 

                                                
15  Karl Jaspers: Weltgeschichte der Philosophie. Aus dem Nachlaß herausgegeben von 

Hans Saner, München 1982, S. 65. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-012 - am 14.02.2026, 14:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


184 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

In der Welt sein: in Sprache sein  

Mein Denken zielt auf ein Drittes von Innen und Außen ab, deren Differenz 
mich hier und jetzt bestimmt. Es nimmt mich, als vollzogenes Voraussein, auf 
dieses Dritte hin mit. Was ich denke, bekomme ich als Feedback an mir selber 
zu spüren, an dem Gefühl, meine innere Selbstbewegung mit einer äußeren Sa-
che, die mich anspricht, verbunden zu haben, über den Umweg dieser Sache mir 
selber verständlicher geworden zu sein. Auf diese Weise deliriere ich denkend 
mein In-der-Welt-Sein, dem analog, dass ich kraft meines Existierens denke. 
Montaigne fasst sein Denken als »Träumerei«16 auf, als Gratwanderung zwi-
schen Wachen und Träumen, eine Art Vagieren zwischen der Illusionsanfällig-
keit der Sinne einerseits und den weltlosen Visionen der Vernunft andererseits.17

Im Zuge dieses Mittelganges klärt und erklärt sich das denkende Delirium unse-
res In-der-Welt-Seins aus sich selbst heraus, allein schon darüber, dass es durch 
und durch sprachvermittelt ist: kein Wort, das sich nicht schon auf ein anderes 
bezöge, keines, das sich nicht von einem anderem unterschiede. In nichts als die-
sen Unterscheidungen, jenen Verbindungen vollzieht und erneuert sich Sprache. 
Wie überhaupt die Dinge, die wir wahrnehmen, für uns sind, was sie sind, weil 
sie sprachlich von anderen Dingen unterschieden, in ihrem Unterschiedensein 
miteinander verbunden sind.  

Dinge sind immer bestimmte Dinge, die nach ihrer Bestimmtheit benannt
sind. Zugleich verschleiern die Namen der Dinge ihre eigene Genese. All die 
Unterscheidungshandlungen, die die Bedeutung eines Wortes hervorgebracht 
haben, werden von diesem kassiert: Wenn wir »Tisch« denken und sagen, haben 
wir weniger Geschichte und Bedeutung des Wortes »Tisch« im Sinn als einen 
Gegenstand vor Augen, von dem wir glauben, er sei ein Tisch.18 Und das aus gu-
tem, teleologischem Grund: Sprache macht sich selbst vergessen, um auf etwas 
zu verweisen, das nicht schon wieder Sprache ist, gemäß der Intentionalität unse-
res Bewusstseins, der wir noch als Sprechende, in Sprache Denkende unterlie-
gen. Sprechend finden wir nicht schon Genüge an unserer Sprache; im Gegenteil 
versuchen wir, im Akt des Sprechens aus ihr – uns selber – herauszutreten, um 
uns mit dem Außen sowohl zu verbinden, als auch uns ihm hinzuzufügen. Wir 
suchen den Widerstand von Wirklichkeit, ohne je bei ihr selbst anzukommen. So 
kehren wir immer wieder um; wir kehren erneut ein in uns, in unsere Sprache, in 

                                                
16  Vgl. Michel de Montaigne: Apologie des Raimund Sebundus. A.a.O., S. 481f. 
17  Vgl. Jean Starobinski: Montaigne, S. 137f. 
18  Vgl. Humberto R. Maturana und Francisco J. Varela: Der Baum der Erkenntnis,        

S. 227. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-012 - am 14.02.2026, 14:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


METAPHYSISCHER UND TRIVIALER REALISMUS | 185

die geschlossene Welt all jener Dinge, deren Bedeutung für uns durch Worte 
festgelegt ist, um letztlich auch an ihnen kein Genügen zu finden und erneut aus 
all unseren Sprachen und Welten, wenn auch nur für Momente, herauszutreten. 

Analog zu meiner Innerlichkeit als einem meinem Verhältnis zur Welt vor-
gelagerten Selbstverhältnis vollbringe ich mein In-der-Welt-Sein als ein In-Spra-
che-Sein. Ich komme zur Welt nur über die Sprache, und dies wiederum umweg-
haft, darüber, dass ich sprechend aus der Sprache, meinem Umhülltsein von ihr, 
heraustrete, mich vor mir und den Anderen exponiere. Ich nutze die Unterschei-
dungen, die ich in Form von Worten, Namen und Begriffen vorfinde, zu eigenem 
Unterscheidungshandeln. Indem ich in meiner Sprache sprechenderweise, aktiv, 
Unterscheidungen vornehme, nehme ich meinen Weg in ihr und sie dabei in mei-
nem Selbstwerden mit: Ich befinde mich in ko-ontogenetischer Strukturkopplung 
mit dem Werden der Sprache, die ich spreche.19  

Wenn ich denkend mein In-der-Welt-Sein deliriere, dann stellt mein In-Spra-
che-Sein das Medium bereit, innerhalb dessen ich sowohl mein Verhältnis zu 
mir und zur Welt kläre, als auch mich neu in sie verstricke. Ich kläre meine Ver-
hältnisse, derweil ich mich bereits auf ein Neues in sie verstricke, kraft der Un-
unterscheidbarkeit meines Sprach- und Denkvermögens – der Fähigkeit, an den 
auf mich gekommenen worthaften Unterscheidungen meinerseits Unterscheidun-
gen vorzunehmen. Das heißt, ich füge diese jenen hinzu, um mich so auf eine 
Position festzulegen, über die ich mich mir und der Welt als ein Selbst zeige. 
Auf diese Weise forme ich in und durch Sprache mein In-der-Welt-Sein. Die 
Sprache, in der ich bin, ist im Werden wie ich selbst. Sie ist lebendig nur, sofern 
sie auf zu Sprache Kommendes und nicht bloß auf schon Versprachlichtes bezo-
gen ist – sofern ich sprechenderweise ein Jenseits von Sprache anziele, im Her-
ausgang aus ihr – mir – den Widerstand von Wirklichkeit suche. Als sprachfähi-
ges Wesen, das zugleich um die Differenz von Wort und Sache, Erscheinung 
und Erscheinendem weiß, bin ich innerhalb meines sprachvermittelten Selbst-
werdens Ko-Akteur des Werdens meiner Sprache, worüber ich mich denn der 
Welt in meinem Unterschiedensein von ihr hinzufüge. 

Durchdrungenheit und Differenzverkleinerung 

Jeder Weltkontakt wie -verlust gibt Anlass zu denken. Denken vollbringt sich als 
Versuch, eine gestörte Balance auf vorläufig-metastabile Weise wiederherzustel-
len. Es gibt sich selbst zur Antwort auf die ihm zugrunde liegende Innen-Außen-

                                                
19  Vgl. ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-012 - am 14.02.2026, 14:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


186 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Differenz, welche sich als Gleichgewichtsstörung im Denkenden selber bemerk-
bar macht. Um seines wiederzufindenden Gleichgewichts willen sucht sich der 
Denkende von der ihn zum Denken bringenden Differenz von Innen und Außen 
auf den Ausweg eines Dritten von beidem hin zu befreien. Denken entspricht 
nichts Realem; es bildet keine Realität ab. Es ist, paradoxerweise, real nur in sei-
ner Weltlosigkeit, seinem Akosmismus. Es lässt sich selber auch nicht zu einem 
›richtigen‹ Denken objektivieren. Gäbe es ein solches, brauchte nicht mehr ge-
dacht, d.h. weitergedacht werden. Ich bräuchte, ja, dürfte nicht selber denken; 
mein Denken würde die gedachte Richtigkeit des Denkens nur verwirren. Um-
gekehrt können wir das Denken noch in seiner Sachgeleitetheit, seinem Streben 
nach Objektivität, nicht von der Subjektivität des Denkenden, seiner individuel-
len Intuition, entwirren. Es macht, laut Leibniz, sogar die vollkommene Erkennt-
nis aus, dass sie sachgerecht und intuitiv in einem ist.20  

Für Gregory Bateson steht hierfür die jeweils zu findende Verbindung von 
Lockerheit und Strenge im Denken ein.21 Batesons eigenes Denken führt ihn zu-
nächst zu »wilden« Ahnungen, um ihn in einem nächsten Schritt zum formalen 
Nachdenken darüber zu bringen. So frei sich Batesons Denken einerseits entwi-
ckelt, so verpflichtetet ihn dieselbe Freiheit schon darauf, das Gedachte einer 
strengen Prüfung auf seinen konkreten Gehalt zu unterziehen. Das Maß der 
Wildheit der ersten Ahnung gibt dabei dasjenige der Strenge in ihrer Selbstklä-
rung vor, während, umgekehrt, auch die Strenge nicht zum Selbstzweck wird, 
sondern an den Bereich jener ersten Ahnung gebunden bleibt. Aufgrund dieses 
locker-strengen Selbstaufbaus des Denkens im Zuge seines prozessoralen Ge-
dachtwerdens misstraut Bateson denn auch Grund- und Einheitsworten wie 
»Ethos« oder »Logos« – einfach weil sie zu kurz sind. Sie verbergen ihre Genese 
innerhalb eines in einer bestimmten Subjektivität fundierten denkenden Selbst-
verhältnisses. Danach sind Begriffe nicht nur als Kristallisationen eines auf Ob-
jektivität gehenden Denkens aufzufassen, sondern als flüssige Verhaltenskatego-
rien eines sich immer schon und immer erst subjektiv herausbildenden, dabei nie 
zum letzten, objektiven Abschluss kommenden Denkens zu lesen. 

Denken realisiert freies Selbstsein; bevor ein Denken Allgemeingültigkeit er-
langt, muss es die Subjektivität des Denkenden durchlaufen haben. Ich bringe 
mit einem Gedachten nicht nur einen Gedanken, sondern mich selbst zum Aus-
druck. Ich drücke dabei weniger mein denkendes Ich als meinen Gang als Den-

                                                
20  Vgl. Gottfried Wilhelm Leibniz: Betrachtungen über die Erkenntnis, die Wahrheit und 

die Ideen. In: Fünf Schriften zur Logik und Metaphysik. Stuttgart 1982, S. 9. 
21  Vgl. im Folgenden Gregory Bateson: Spekulationen über ethnologisches Beobach-

tungsmaterial. A.a.O., S. 117 und 126. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-012 - am 14.02.2026, 14:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


METAPHYSISCHER UND TRIVIALER REALISMUS | 187

kender durch die Innen-Außen-Differenz, die mich bestimmt, aus. Meine Sub-
jektivität durchschreitend, suche ich schon, sie hinter mir zu lassen; aus mir her-
ausgehend, exponiere ich sie, mache sie zu etwas Exemplarischem, gleichsam 
von außen Anschaubarem. Ich suche einen Weg aus meiner Selbstumschlossen-
heit heraus, um mich mir selber verständlich und jenen Anderen, an die ich, als 
meine Umwelt, strukturell gekoppelt bin, nachvollziehbar zu machen. Indem ich 
denkend einem Dritten von Innen und Außen folge, deren Differenz mich be-
stimmt, öffne ich mich einem mich von innen wie von außen her Umgreifenden. 
Mein Denken sucht sprachlich zu fassen, was es nicht zu fassen bekommt. Mein 
Denken kann sich selbst gar nicht fassen: So sehr im Denkprozess Innen und 
Außen die Plätze tauschen, forciere ich meinerseits denkenderweise deren Ro-
chaden. So wenig ich mich in meinem eigenen Denken einzuholen vermag, er-
weist sich mein Denken als ein Modus des mich Umgreifenden, der mich mir 
voraus sein lässt. Nach Maßgabe dieses Umgreifenden durchzieht die Differenz 
von Innen und Außen noch einmal Innen und Außen. So kann ich auch nicht di-
rekt und endgültig, per Erkenntnis, zu deren Drittem gelangen, sondern nur, in-
dem ich in die Differenz von Innen und Außen, die mich aktuell bestimmt, hin-
ein-, durch sie hindurchgehe: mich von dem, das ich zu durchdringen suche, 
selbst durchdringen lasse.  

Wenn Aristoteles* sagt, die Seele sei gewissermaßen alles22, dann ist alles 
Durchdrungensein. Mein Inneres ist an den Operationen meines Geistes sowohl 
beteiligt, als auch selbst von ihnen betroffen. Ich realisiere mein eigenes Durch-
drungenwerden daran, wie ich durch meine Wahrnehmung umgewandelt wer-
de23, an der Weise, wie ich mich, indem ich mich dem mich Umgreifenden öff-
ne, mich mir selber öffne, mich aus mir selbst heraus verändere. In ähnlicher 
Weise begreift A.N. Whitehead die wirkliche Welt als einen Nexus, innerhalb 
dessen jedes wirkliche Einzelwesen auf seine Art die ganze Welt durchzieht. Die 
Einheit des Universums evolviert danach über seine innere Vielheit – über den 
Durchlauf der Verschiedenheit all der wirklichen Einzelwesen.24 Die Welt als 
Ganzes ist bestimmt von den Subjektivitäten der voneinander unterschiedenen – 
füreinander als Umwelten dienenden – wirklichen Einzelwesen. Was die Welt 
pulsierend zusammenhält, ist die Weise, wie die wirklichen Einzelwesen emp-
finden, wovon ihre Empfindungen rühren und wohin sie sich kraft ihrer Empfin-
dungen entwickeln. Das Durchdrungensein von allem ist Indiz der Unausge-

                                                
*  Aristoteles (384-322 v. Chr.), griechischer Philosoph. Schüler von Platon. 
22  Vgl. Aristoteles: Über die Seele, Buch III 8. 
23  Vgl. ebd., Buch II 4. 
24  Vgl. Alfred North Whitehead: Prozeß und Realität, S. 74f. und 417. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-012 - am 14.02.2026, 14:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


188 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

schöpftheit des Ganzen. Statt je restlos zu verstehen, kann ich nur den Grad mei-
ner eigenen Durchdrungenheit steigern.25 Um derentwillen gehe ich in die Diffe-
renz von Innen und Außen, die mich hier und heute bestimmt, hinein – um zu 
merken, dass es einen klar sortierenden Unterschied zwischen Innen und Außen 
gar nicht gibt, da beide unaufhörlich die Seiten tauschen, derweil ich selber, mir 
voraus, über ihren Unterschied hinaus, auf ein Drittes von beidem unterwegs bin.  

Mit jeder Differenz, die ich erfahre, verkleinert sich mir diese. Würde die 
Differenz ins Große gehen, ginge auch ihre Erfahrung ins Unendliche, Ziellose, 
Indifferente und hörte damit auf, überhaupt eine Erfahrung zu sein.26 Es würde 
keine Erfahrung sein, die jemand macht. Mit jeder Erfahrung, die ich mache, dif-
ferenziert sich mir die erfahrene Differenz selbst. So auch bewahren wir unsere 
prekären Identitäten im Zusammenleben miteinander über den »Narzissmus der 
kleinen Differenzen«27, jenes paradoxerweise Verbindenden unserer Reibungen 
aneinander. Kraft unserer Unterschiedlichkeiten machen wir die Erfahrung eines 
unsere Unterschiede je schon hinter sich lassenden Dritten – von dem her wir 
andererseits unsere Unterschiedlichkeiten als Ferment des uns Verbindenden er-
fahren. Vor dem Hintergrund unseres Unterschiedenseins nehmen wir überhaupt 
erst Ähnlichkeiten zwischen uns wahr. Wären wir uns nicht ähnlich, würde man 
uns, Montaigne zufolge, nicht vom Tier, und wären wir uns alle ähnlich, uns 
voneinander nicht unterscheiden können.28  

Selbstdistante Rationalität 

Eine Erfahrung machen heißt, Differentes auf höherem Niveau als einander ähn-
lich zu erfahren. Auf diese Weise wird die erfahrene Differenz der Ganzheit des 
Subjekts eingefügt, das eben diese Erfahrung macht. Das Subjekt macht, nach 
Hermann Schmidt, die Erfahrung der »unendlichen Nähe«29 zum Objekt seiner 
Selbsterfahrung, mithin des von ihm selbst initiierten Seitentauschs von Innen 
und Außen. Nicht nur nämlich, dass ich denkend zu durchdringen suche, was 
mich durchdringt; ich durchdringe mich selber noch mal mit dem, was ich den-

                                                
25  Vgl. Alfred North Whitehead: Denkweisen, S. 91.
26  Vgl. Ernst Mach: Die Analyse der Empfindungen und das Verhältnis des Physischen 

zum Psychischen, S. 287. 
27  Sigmund Freud: Das Unbehagen in der Kultur. A.a.O., S. 243.  
28  Vgl. Michel de Montaigne: Von der Erfahrung. München 2009, S. 14. 
29  Vgl. Hermann Schmidt: Die Entwicklung der Technik als Phase der Wandlung des 

Menschen. In: Felix von Cube: Was ist Kybernetik?, S. 282. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-012 - am 14.02.2026, 14:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


METAPHYSISCHER UND TRIVIALER REALISMUS | 189

ke. Ich nehme den mich bestimmenden Kontext in mich auf, lasse ihn durch 
mich hindurchgehen, um mich von ihm umdrehen, d.h. zum Material meines 
Herausgangs aus mir machen zu lassen. Es ist diese Doppelbewegung, die die 
piagetsche innere Dezentrierung hier, die Objektivität meiner Erfahrung dort 
ausmacht, kurz, das immer neu zu findende Dritte von Innen und Außen. Indem 
ich mich in mir dezentriere, finde ich im Verfolg dieses Dritten in eine meta-
stabile Mitte, als die ich mein Ich empfinde. Ich bilde in mir Strukturen heraus, 
kraft deren ich meine Handlungen und mein Denken auf ein neues, komplexeres 
Gleichgewicht hin koordiniere, das ich selber ›bin‹.30

Robert Spaemann begreift Philosophie, wie gesehen, als institutionalisierte 
Naivität. Denkend situiere ich mich in einem Status Nascendi, bringe mich im-
mer neu zur Welt, d.h. vor die Erscheinungshaftigkeit von allem, vor die Diffe-
renz von Erscheinung und dem, wovon sie Erscheinung ist, das selbst nicht er-
scheint, sondern macht, dass immer Neues erscheint, dass immer eine Differenz 
von Innen und Außen bestehen wird. Indem ich mich denkend in eine bleibende 
Ungeborenheit versetze, halte ich mich mittels meines Denkens in Abstand zu 
mir als Denkendem. Ich kenne so wenig schon mein eigenes Denken, so wenig 
ich mich selbst kenne. Aber ich habe ein Vorgefühl von mir, aus dem heraus ich 
mein Leben lebe, mit dem Effekt, dass ich im Maße meines Mir-voraus-Seins 
mir selbst hinterherhinke. Denkend mache ich mich der Zeitschleife gleich, in 
der ich als jemand, der sich sowohl selbst voraus ist, als auch sich selbst gegen-
über verspätet, gefangen bin. Ich bin, paradoxerweise, frei, indem ich mich mei-
nem Gefangensein konfrontiere. Jeder Eintritt in die Innen-Außen-Differenz, die 
mich bestimmt, konfrontiert mich damit neu und vertieft damit mein Gefühl für 
meine innere Freiheit, eben: mich aus freien Stücken der Zeitschleife, in die ich 
eingeschlossen bin, gleichmachen zu wollen. Ich komme damit meinem Vorge-
fühl von meinem Leben ein klein wenig näher. Ich nähere mein subjektives mei-
nem objektiven Selbst an. Diese Annäherung hat zugleich den Charakter eines 
sich vertiefenden Differenzbewusstseins: So sehr ich mein subjektives Selbst 
meinem objektivem annähere, erfahre ich mich erst recht unendlich getrennt von 
mir. Ich komme nie bei mir an – ich komme mir bloß ›unendlich nahe‹.  

Nicht nur, dass mir mein Denken keine Gewissheiten liefert; es stellt mich – 
sich – eher zunehmend infrage. Ich komme nicht über das Grundwissen hinaus, 
stets nur mit Erscheinendem, mir Erscheinendem, zu tun zu haben. Ich komme 
nicht hinter die Differenz von Innen und Außen, die mich zum Denken bringt. 
Ich kann mich immer nur aufs Neue in sie hineinbegeben, sie auf meine Weise 
durchlaufen, um, aus ihr herausfindend, schon eine neue Innen-Außen-Differenz 

                                                
30  Vgl. Jean Piaget: Abriß der genetischen Epistemologie, S. 129. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-012 - am 14.02.2026, 14:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


190 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

vorzufinden, die mich zum Weiterdenken nötigt. Wenn also alles, was ist, Er-
scheinung von etwas ist, das selbst nie erscheint, dann heißt Denken, negativ, die 
Möglichkeit jemandes Anspruch auf Wahrheit aktiv zu bestreiten. Dies jedoch 
nicht auf indifferent-relativistische Weise, nach der Art des Rücken zukehrenden 
»Was ist Wahrheit?« des Pontius Pilatus.31 Denken ist in dem Maße von der 
Wahrheit getrennt, wie es ihr weiterhin als regulativer Idee untersteht. Über den 
Umweg unserer freiwilligen –  durch Denken induzierten – inneren Selbstdezen-
trierung bewahren wir uns das Regulative ihrer Idee in Form von Selbstdistanz, 
die wir zugunsten unseres Lernens und Werdens in unserem Denken austragen.  

Es ist diese Selbstdistanz, kraft derer wir denkend nicht bloß unserer Selbst-
erhaltung dienen, sondern etwas über uns selbst Hinausgehendes anzielen. In de-
ren Logik stellt Karl Jaspers fünf Grundsätze einer selbstdistanten Rationalität 
auf: 1. Jede Wahrheit impliziert bereits ihre Alternativen; es gibt keine erste und 
letzte Wahrheit. 2. Wir kennen uns selbst nicht schon, sondern lernen uns unend-
lich kennen. 3. Wir verhandeln unser Freisein, nicht das Sein. 4. Wahrheit geht 
in keinem Wissen von ihr auf. 5. Transzendenz verkörpert sich nirgends; Gott ist 
niemals Mensch geworden.32

Asynchrone Verbundenheit 

Existenzphilosophisch gesehen hat Philosophie ihren Gegenstand einzig daran, 
herauszufinden, warum ich denke, wie ich denke. Ich reflektiere mich als immer 
schon Denkenden, immer schon so Denkenden. Im Zuge dieser Selbstreflexion 
dezentriere ich mich in meinem Inneren, gehe aus mir heraus, stelle meine Sub-
jektivität zur Disposition. Ich versuche, sie – mich – Anderen nachvollziehbar zu 
machen. Dabei orientiere ich mich an dem sich augenblicklich öffnenden Dritten 
von Innen und Außen, deren Differenz mich hier und heute bestimmt. Anders 
bliebe ich Gefangener meiner Egozentrik hier, einer als unveränderlich gedach-
ten Realität dort. Würde sich nicht immer neu ein Drittes von Innen und Außen 
öffnen, niemand könnte jemals etwas oder jemanden verstehen. Weil jeder von 
allem, noch von sich selber, unterschieden ist, stellt jeder gegenüber jedem, noch 
gegen sich selber, einen Widerstand gegen sein Verstandenwerden dar. Ich sel-
ber halte dem Anderen noch stand, wenn ich ihn in seinem Selbstsein nachzu-
vollziehen suche, indem ich ihm mein Inneres leihe. Ich halte ihm kraft meiner 

                                                
31  Vgl. Joh. 18: 38. 
32  Vgl. Karl Jaspers: Kleine Schule des philosophischen Denkens, S. 101f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-012 - am 14.02.2026, 14:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


METAPHYSISCHER UND TRIVIALER REALISMUS | 191

Differenz zu mir selber stand. Umgekehrt ist es die Distanz, die ich zu mir selber 
herzustellen vermag, die in mir die Distanz zum Anderen überbrückt.  

Wir sind einander in dem Maße nachvollziehbar, wie jeder mittels seiner 
Subjektivität aus sich herausgeht, wie jeder, sich selbst voraus, dem Dritten von 
Innen und Außen, dessen Differenz ihn bestimmt, auf der Spur ist. Jeder ist je-
dem, wie gesagt, eine Blackbox. Als solche wissen wir uns im Bewusstsein dop-
pelter Kontingenz miteinander verbunden. Ich kann meine Verbundenheit mit 
dem Anderen nicht direkt, als soziale Synchronizität, denken. Ich bin ja nicht 
einmal mit mir selber gleichzeitig. Genau diese Ungleichzeitigkeit ruft mich zum 
Verstehensollen und -wollen auf: Ich soll – will – das verstehen, was verstanden 
zu werden, mir zugleich widersteht. Ich muss den Widerstand, den der Andere 
meinem Verstehen bietet, überwinden – nicht, indem ich ihn breche (dann bliebe 
zu verstehen nichts mehr übrig), sondern indem ich seine ›Störung‹ zum Anlass 
nehme, Abstand zu mir selber zu nehmen. Aus diesem Abstand heraus nähere 
ich mich ihm; ich leihe ihm, um ihn zu verstehen, mein Inneres. In dem Maße, 
wie sich mein Inneres noch zu sich selbst different verhält, bleibt meine Leihga-
be vorläufiger Natur: Ich werde nie ganz verstehen. Zugleich verstehe ich immer 
besser, insofern ich übers Nicht-verstehen-Können an mein Grundwissen erin-
nert werde, dass Wirklichkeit (mir) erscheinende Wirklichkeit ist, dass sie von 
daher nie ›eine‹ ist.   

Es ist unser Unterschiedensein von allem, noch von uns selber, das uns mit-
einander verbindet. Indiz dieser Verbundenheit ist, dass mich die Verlorenheit 
des Anderen zu berühren vermag, weil sie an meine eigene rührt. So kommuni-
zieren wir miteinander auch weniger, um uns miteinander zu verbünden, als uns 
unserer Verbundenheit, aller Unterschiedenheit zum Trotz, zu vergewissern. Als 
autopoietische Wesen existieren wir einerseits in monadischer Einsamkeit, wäh-
rend wir genau darüber, jeder für sich, mit unserer Umwelt (als Außenseite eines 
uns verschlossenen Innen) miteinander strukturell verkoppelt sind. Wie ich die 
Umwelt, mit der ich interagiere, meiner internen Struktur gemäß wahrnehme und 
handhabe, ihr, um sie zu verstehen, mein Inneres leihe, könnte ich mich, im Um-
kehrschluss, selber gar nicht von außen sehen, sähe ich mich nicht je schon in In-
teraktion mit Anderen: Ich erfahre die Anderen als Spiegelungen meiner selbst 
wie mich als deren Spiegel.33

Die Rationalität meines äußeren Umgangs mit mir selber im Zuge der Kom-
munikation mit Anderen ist noch Leistung meiner Innerlichkeit, ihrer Differenz 
zu sich – mir – selber. Genauso ist der soziale Akt meiner Selbstrücknahme vor 

                                                
33  Vgl. Humberto R. Maturana: Kognition. In: Siegfried J. Schmidt (Hg.): Der Diskurs 

des Radikalen Konstruktivismus. Frankfurt/M. 1996, S. 117. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-012 - am 14.02.2026, 14:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


192 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

dem Anderen noch das Werk meines Herausgangs aus mir. Vom Anderen ›ge-
stört‹, weiß ich mich bereits aus meiner Selbstzentrierung gebracht. Mich in mir 
von mir lösend, unterstelle ich meine Subjektivität dem höher stehenden Gebot 
unserer Gegenseitigkeit, meine Existenz unserer Koexistenz. Was eine abstrakte 
moralische Fragestellung ist, ist zugleich ein Tatbestand unserer Wahrnehmung: 
Zur Selbstdezentrierung genötigt, nehme ich den Anderen überhaupt erst als 
Selbstsein, als mir widerstehendes wirkliches Einzelwesen, zur Kenntnis. Auf 
diese Weise, im Maße ihres Herausgangs aus sich, rechnet meine Subjektivität 
mit der Subjektivität des Anderen. Ich muss die Subjektivität des Anderen nicht 
als solche nachvollziehen können, um zu verstehen. Es ist zuerst und zuletzt 
meine Fähigkeit zur Selbstreflexion und -distanz, die mich dem Anderen nahe 
sein lässt. Genauso bleibt noch meine Subjektivität der Ort, wo Sachlichkeit und 
Objektivität errungen werden. Sie werden über die Distanz einer Subjektivität zu 
sich selber errungen, darüber, dass sie einem Dritten von Innen und Außen folgt, 
in deren Differenz sie sich platziert findet. 

Der Weg aufs Dritte von Innen und Außen hin ist der zwischen Erkennen 
(Außen) und Verstehen (Innen). So kann ich, wie gesagt, jemand nur verstehen, 
wenn ich seinen Widerstand gegen mein Verstehen mit verstehe; nur so erkenne 
ich ihn als wirklich. Während ich mich im Erkennen zu Objektivität disziplinie-
re, dazu, dem Anderen in seinem Wirklichsein gerecht werden zu wollen, ver-
stehe ich mit meiner ganzen Person. Vom zu Verstehenden getrennt, leihe ich 
ihm mein Inneres; ich nähere mich ihm in seiner Unterschiedenheit von allem 
über meine eigene. Bei seinem Widerstand gegen mein Verstehen angekommen, 
erkenne ich ihn als wirklich, als fremdes Selbstsein, an. Ich gebe ihn in seinem 
Nicht-verstanden-werden-Können frei, um ebenso frei die Leihgabe meines In-
neren zurückzunehmen: Ich mache mich davon frei, alles und jeden verstehen zu 
müssen. 

Erkenntnis verlangt den willentlichen Selbstausschluss des Erkennenden aus 
dem Erkannten per Akkommodation ans zu Erkennende. Verstehen dagegen re-
sultiert aus dem Selbstverständnis dessen, der etwas Erkanntes verstehen will –  
der das Bedürfnis und die Fähigkeit verspürt, es in sich aufzunehmen, d.h. ihm 
sein Innen zu leihen. Niemand kann jemanden oder etwas direkt verstehen, 
schon deswegen nicht, weil er als verstehen Wollender nicht nur in einem Ver-
hältnis zum zu Verstehenden, sondern zu sich selber steht, durch das mein Ver-
stehenwollen ›hindurch‹ muss. Andererseits bin ich, aufgrund der Differenz zu 
mir selber, die ich als Denkender unwillkürlich durchspiele, in der Lage, mir ein 
anderes Selbstverständnis vorzustellen, von dem ich doch weiß, dass es meinem 
eigenen Selbstverständnis prinzipiell entzogen bleibt. Der Abgleich dessen, was 
ich intuitiv verstehe, mit dem, was ich als Grenze eigenen Verstehenkönnens zu 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-012 - am 14.02.2026, 14:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


METAPHYSISCHER UND TRIVIALER REALISMUS | 193

erkennen genötigt bin, macht, dass ich mich in meinem Denken weiterentwickle. 
Mein Denken wird so nie ganz meines; noch zu ihm befinde ich mich, wie zu 
mir selber, in ›unendlicher Nähe‹. Ich kenne nicht schon die Antwort meines 
Denkens auf die ihm augenblicklich zugrunde liegende Differenz von Innen und 
Außen. Niemand kennt sie – sich – schon, insofern sich jeder ihr – sich – gegen-
über verspätet. Wie niemand sein eigenes Denken auswendig kennen kann, ohne 
sich mit sich selbst zu langweilen.  

https://doi.org/10.14361/9783839436325-012 - am 14.02.2026, 14:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839436325-012 - am 14.02.2026, 14:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

