
Verkündigung und Praxis 
Vorüberlegungen zum Verhältnis von Verkündigung und 

Werbung 

von Ottmar John 

1. Werbung als Vervollkommnung der kirchlichen Verkündigung? 

Seit über 100 Jahren gehen Pfarrer, Theologen und sonstige Verantwort­
liche mit der Frage um, ob die Kirche sich der Werbung bedienen solle. I 
In positiven Stellungnahmen wird der Einsatz von Werbung und 
Marketing als lineare Erweiterung der kirchlichen Verkündigung 
aufgefaßt. Werbung erscheint dann als Erfüllung des biblischen 
Missionsbefehls, das Evangelium bis an die Enden der Welt zu tragen. 
Werbung und massenmediale Kommunikation sind dabei eine weitere 
Etappe im Universalisierungsvorgang des Christentums; diese Universa­
lisierung ist nicht nur eine Auslegung der geoffenbarten Wahrheit in 
der Kategorialität griechischer Philosophie (Hellenisierung), nicht nur 
eine geographische Ausdehnung (von der Germanen- bis zur Indianer­
misssion), sondern in der Modeme heißt Universalisierung des Chri­
stentums, eine höchstmögliche Vielfalt der Formen und Mittel zu 
erreichen. Signifikant für den jüngsten, hier zur Debatte stehenden 
Universalisierungsschub ist dann die Befreiung der Verkündigung aus 
den Fesseln der monologischen, liturgisch fixierten, an Amtsträger 
gebundenen Kanzelpredigt; sie wird erweitert durch das Gespräch, den 
Unterricht, die Kunst, durch "Passantenpastoral"2 bis hin zur Radio­
und Femsehverkündigung.3 "Im Zeitalter der Technik wird man sich 
aller Mittel bedienen, die Gott uns zur Verfügung stellt, auch der 
technischen Mittel. Auch durch sie kann Verkündigung geschehen, und 
zugleich Werbung für die Kirche."4 

Dr. theol. Ottmar Johan ist Habilitand an der Katholisch-Theologischen Fakultät 
der Universität Münster. 

Siehe dazu den instruktiven geschichtlichen Überblick von St. W. Hil­
lebrecht, Kirchliche Werbung. Ein Abriß ihrer Geschichte und Problematik, 
in: es 3/95, 228-252, 230. 

2 In den Umkreis derartiger pastoraler Versuche gehören auch die schon 
älteren 10-Minuten-Andachten, mit denen Citygemeinden den Kommunika­
tionsformen passierender, vorbeieilender Großstadtbewohner und vor allem 
deren Zeitstruktur gerecht werden wollen. 

3 E. Bieger/W. Fischer u.a. (Hg.), zeitgeistlich. Religion und Fernsehen in den 
neunziger Jahren, Köln 1993. 

4 C. Pohlmann, Formen heutiger Verkündigung, in: Handbuch der Verkündi­
gung (hg.v. B. Dreher, N. Greinacher u.a.) Freiburg 1970, Bd. II, 179-208, 206 
(im Folgenden HbV + Band + Seite). Der ganze Artikel bietet einen guten 

6 

Communicatio Socialis 29 (1996), Nr. 1: 6–32 
Quelle: www.communicatio-socialis.de

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-6 - am 13.01.2026, 01:26:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Unabhängig davon bietet sich die Werbeindustrie der Kirche zur 
Behebung von deren offensichtlicher Akzeptanzkrise an. Dieses Angebot 
bezieht sich entweder auf die InstitutionskriseS oder auf die "Predigt­
not" und das wachsende Unverständnis gegenüber der Verkündigung.6 
Dabei braucht nicht weiter auf das Problem eingegangen zu werden, ob 
die Kirche sich selbst darstellen und für sich selbst werben könne.7 
Wenn man darüber nachdenkt, was passiert, wenn die Kirche sich zu 
sich verhält - und das passiert in jeder Selbstdarstellung -, dann 
entdeckt man schnell einen eigentümlichen Zusammenhang von Nicht­
identität und Reflexion. Die Kirche vollzieht sich, indem sie über sich 
hinausweist, auf Gott und das in ihm geschenkte Heil. Dieses 
Hinausweisen geschieht jedoch nicht direkt (intentio recta), sondern 
reflexiv in der Behauptung der "Herkünftigkeit" (Rahner) der Kirche 
aus dem Erlösungsgeschehen. 

Eine Selbstdarstellung der Kirche als Institution würde 
demgegenüber eine Identität von darstellendem Subjekt und Inhalt mit 
sich bringen. Damit würde in der Imagewerbung die Kirche sich 
verfehlen. Denn sie ist nur sie selbst, wenn sie sich auf den 
Auferstandenen l?ezieht. In der Werbung würde sie sich selbst zu einer 
normalen und beliebigen gesellschaftlichen Institution säkularisieren. 

Diese Einsicht in die Unmöglichkeit der Kirchenwerbung koinzi­
diert erstaunlicherweise mit empirischen Erhebungen, die das Zu­
schauerinteresse an Werbung und massenmedialen Produktionen unter­
suchen: Die "Kirche" als Institution trifft auf das denkbar geringste 
Interesse, Religion, ihre Sache, dagegen auf ein erheblich höheres. 

Von daher liegt es nahe, daß nicht die Kirche sich selbst darstellt, 
sondern in den Massenmedien und in der Werbung ihren Auftrag zu 
vollziehen sucht: das Evangelium, den auferstandenen Christus zu 
verkünden. Macht sie dieses sachadäquat, wird mehr von ihrem Wesen 
deutlich als in einer Selbstdarstellung. Insofern ist die Kirche nicht zur 
Selbstdarstellung beauftragt, sondern zur Darstellung ihres Selbst, ihres 

5 

6 

7 

Überblick über die in den sechziger Jahren aufbrechende Vielfalt der Formen 
kirchlicher Verkündigung. Die kontinuierliche Reihung der Formen und 
Mittel vertritt auch F. Klostermann, Die Träger der Verkündigung, in: HbV I, 
363-408, 400f: Wenn der Ort der Verkündigung stärker als bisher durch den 
Hörer bestimmt wird, kommt es zwangsläufig zu einer Plurifizierung der 
Formen und Mittel. 
Die Symptome der kirchlichen Institutionskrise reichen dabei vom Ursprung 
der Neuzeit, <;!er konfessionellen Spaltung, bis hin zu gegenwärtigen 
Austrittswellen und Einbrüchen im Kirchensteueraufkommen. 
H. Jacob, Theologie der Predigt. Zur Deutung der Wortverkündigung durch 
dieneuere katholische Theologie, Essen 1969, 1. 
Diese Frage hat niemand so scharf gestellt wie K. Barth, Quousque tandem, 
in: Zwischen den Zeiten 8 (1930) H.1, 1-8. 

7 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-6 - am 13.01.2026, 01:26:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ihr äußerlichen Grundes, ihres unverfügbaren, absoluten Ursprunges. 
Insofern ist Verkündigung Selbstvollzug von Kirche.s Sie verkündigt 
nicht sich, aber wenn sie den auch ihr vorgegebenen Offenbarungsinhalt 
verkündet, ist sie diesem Geschehen nicht nur äußerlich. Insofern kann 
gesagt werden, daß die Frage nach dem Verhältnis von Kirche und 
Werbung zu der ·fundamentaleren nach der Möglichkeit von Verkündi­
gung durch Werbung führt. 

Die Konvergenz von Verkündigung und Werbung erscheint also 
in hohem Maße plausibel; ja angesichts der Krise der Verkündigung 
scheint die Inanspruchnahme neuer Kommunikationsmittel und umfas­
sender Marketingstrategien ein Gebot der Stunde zu sein. Diese 
Plausibilität soll im folgenden durch eine Reflexion auf die kirchliche 
Verkündigung befragt werden. Die Frage, ob die Krise durch Werbung 
überwunden werden kann, soll also durch die Beantwortung der Frage, 
was Verkündigung sei, angesetzt werden. Offen bleibt dabei zunächst 
die fast ebenso dringliche Frage, was Werbung sei und erst recht 
natürlich die Explizierung ihres Verhältnisses. 

2 Verkündigung und Offenbarung 

2.1 Weltliche Nachrichtenübennittlung und kirchliche Verkündigung 

Obwohl "Verkündigung" heute ein theologischer und pastoraler 
Spezialbegriff ist und alltagssprachlich kaum Verwendung findet, 
entstammt das Wort nichtreligösen Zusammenhängen: Verkündigung 
ist die Handlung des Boten, der eine andernorts empfangene Nachricht 
mitteilt und öffentlich, rechtsverbindlich kundtut.9 Die vier beteiligten 
Grundelemente sind dabei unterschiedlich am Verkündigungsvorgang 
beteiligt: Bote, Nachricht und Empfänger sind direkt beteiligt; ihre 
raum-zeitliche Nähe zueinander ist Bedingung dafür, daß Verkündi­
gung stattfinden kann. Der Geber der Botschaft ist dagegen nur indirekt 
beteiligt. Der Sinn der Verkündigung scheint darin zu bestehen, die 
raumzeitliche Differenz zwischen Empfänger und Geber zu überwin­
den; umso größer die Entfernung, desto notwendiger das Verkündi­
gungsgeschehen. 

Ver~'findigung ist in diesem Bild die Nahtstelle, die Begegnung 
zwischen Uberbringer und Ern pfänger der Nachricht. Möglich ist die 

s Siehe dazu auch N. Greinacher, Verkündigung als Grundfunktion der 
Kirche, in: HbV I 335-362. 

9 K. Lehmann/K. Rahner, Kerygma und Dogma, in: Mysterium salutis. 

8 

Grundriß heilsgeschichtlicher Dogmatik (hg.v. J. Feiner, M. Löhrer), - im 
folgenden Mysal + Band + Seite - Bd.l, Einsiedeln/Zürich/Köln 1965, 
622-707, 623. 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-6 - am 13.01.2026, 01:26:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Verkündigung nur deswegen, weil ihr eine frühere Begegnung voraus­
geht. Der Sender der Botschaft übergab diese dem Boten. 

Man kann mit diesem Bild einen theologischen Verkündigungsbe­
griff von profanem Verkündigungsgeschehel); unterscheiden: Dem 
profanen Verkü~digungsgeschehen geht eine Obergabe der Botschaft 
voraus, die sich in ihrer Eigenart nicht von der Verkündigung 
unterscheidet. Das Verkündigungsgeschehen in der Glaubensgeschichte 
des Christentums folgt einem prinzipiell andersartigen Geschehen. Die 
Mitteilung des Senders an den Boten ist hier Offenbarungshandeln. Sein 
Stattfinden qualifiziert die grundsätzliche Besonderheit der Verkündi­
gung und ermöglicht ihre Unterscheidung und Vergleichung mit 
natürlichen Verkündigungshandlungen,lO 

Kirchliche Verkündigung ist also in einem ersten Zugriff ein 
kompleme~~ärer Vorgang zur Offenbarung.n Die erste Frage für die 
folgenden Uberlegungen besteht also darin, was es für die Verkündi­
gung der Kirche bedeutet, daß sie sich aus dem Offenbarungshandeln 
Gottes selbst herleitet und sich von ihm ermöglicht weiß. 

2.2 Der Grund der Verkündigung 

Der theol~gische Offenbarungsbegriff bezeichnet entweder einen Inhalt 
oder die Obergabe dieser Inhalte, entweder, was Gott den Menschen 
sagt, oder die Art und Weise, wie er es sagt. 

10 "Oie Offenbarung ist die letzte Voraussetzung, Grund, Mitte und Norm für 
alles, was als christlich gelten will." W. Kasper, Offenbarung Gottes in der 
Geschichte, in: HbV I 53. 

11 Dabei gibt es zwei wiederum komplementäre methodische Zugriffe: Erstens 
kann der Verkündigungsbegriff aus dem Offenbarungsgeschehen abgeleitet 
werden: Offenbarung muß verkündet werden, da sie a) vorgegeben ist, also 
niemand sie einfach so weiß und b) Offenbarung in der ununterbrochenen 
Annahme und Weitergabe erst wirklich und universal ist - siehe dazu 
W.Kasper, Offenbarung Gottes in der Geschichte, in: HbV I 70. Zweitens 
kann der Verkündigungsakt analysiert werden: Offenbarung zeigt sich dann 
als sein konstitutiver Inhalt, ohne den Verkündigung nicht sein könnte. Er ist 
in der Analyse als Bedingung erkennbar. 
Die Analyse ist eigentlich die theologisch angemessenere Methode, denn es 
gibt eine theologische Reflexion der Offenbarung Gottes nur, weil sie in der 
Verkündigung tradiert ist. Nur unter der Bedingung, daß die Offenbarung in 
der Geschichte weitererzählt worden ist, kann sie Reflexionsgegenstand sein. 
Jedoch müßte in diesem Verfahren mit einer Empirie der kirchlichen 
Verkündigungswirklichkeit angefangen werden. Es müßte angesetzt werden 
mit der Verkündigung, so wie sie in der Kirche wirklich von lebendigen 
Subjekten vollzogen wird, um ihre konstitutiven Elemente und Bedingun­
gen, die erfüllt sein müssen, damit sie ihren Anspruch zurecht erheben kann, 
namhaft machen zu können. Da dieses hier aus Platzgründen nicht möglich 
ist, wird die Deduktion des Verkündigungsbegriffs aus dem der Offenba­
rung angewandt- sozusagen als methodische Verkürzung. 

9 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-6 - am 13.01.2026, 01:26:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wenn Offenbarung vorrangig als Was, als Inhalt verstanden wird, 
dann ist das nicht eine beliebige Form, sondern bereits ein Vorbegriff 
dieses Inhaltes selbst: Mit ihm sagt Gott etwas über sich. In der 
Neuscholastik wurde Offenbarung in diesem Sinne als Mitteilung Gottes 
über sich verstanden. Daß es sich um Offenbarungen handelte, konnte 
man dann im intellektuellen Nachvollzug einsehen: Die mitgeteilten 
Inhalte handelten über das innere Leben Gottes, seine Einfachheit und 
Trinität, die Einheit und Verschiedenheit von Menschlichkeit und 
Göttlichkeit des Erlösers etc. Diese Inhalte konnte der Mensch nicht von 
sich aus wissen, sie mußten ihm also von Gott mitgeteilt sein. 

Daß der Mensch sie nicht von sich aus kennen kann, war daran 
ablesbar, daß sie sich entweder jedem konsistenten Begriff entzogen 
oder ihre intellektuelle Aneignung, ihr Nachvollzug die Vernunft in 
Widersprüche verstrickte. Zumindest kann aber die Vernunft wissen, 
daß sie die Glaubensinhalte nicht vollständig begreifen und sich zu 
eigen machen kann - und darin ihre eigene Endlichkeit und Natürlich­
keit reflektieren. 

Wie konnten nun die Glaubensinhalte von beliebigen Verstandes­
rätseln oder Absurditäten, von Phantasien und menschlichen Einbildun­
gen unterschieden werden? Wie kann die bleibende Geheimnishaftigkeit 
eines Inhaltes das vernunftangemessenes Indiz für deren Herkünftigkeit 
aus einem Offenbarungsvorgang sein? Die Unbeantwortbarkeit dieser 
Frage mittels eines gegenständlichen Offenbarungsbegriffs führte dazu, 
daß die Frage nach der Offenbarung als Vorgang immer weiter in den 
Vordergrund rückte. Für die Neuscholastik stand fest, daß Gott die 
Inhalte mitgeteilt hat. Deswegen waren sie authentisch und glaubwür­
dig. Deswegen konnten sie in der "Lehrverkündigung" der Kirche den 
Gläubigen zu Annahme vorgelegt werden. Umgekehrt hatten diese die 
Pflicht, sie anzunehmen; diese so vorgelegten Inhalte anzunehmen war 
notwendig für die Erlangung des Heils.12 

Nun ist aber die Sicherheit, daß Gott etwas oder auch alles über 
sein inneres Leben mitgeteilt hat, alles andere als historisch beweisbar; 
die natürliche Erkenntnis der bedeutungs- und inhaltsunabhängigen 
Tatsache der Offenbarung scheiterte.13 Anderseits wollte Gott erlösend 

12 Die Priorität der Offenbarung als Inhalt zieht ein Verkündigungsverständnis 
nach sich, in dem die Glaubensinhalte durch eine autoritative, dazu 
bevollmächtigte Instanz, nämlich das Lehramt, den Gläubigen vorgelegt 
werden - siehe dazu M. J. Scheeben, Gesammelte Schriften III (hg.v. M. 
Grabmann) Freiburg 1948, 41ff. 

13 A. Kolping spricht von einer Aporie der klassischen fundamental­
theologischen Tatsachenbeweise hinsichtlich der Offenbarung und vor allem 
der Wunder, ohne deren bestätigende Funktion Gottes Reden im Munde 
Jesu nicht als solches angenommen werden kann - Fundamentaltheologie 
III/1, Münster 1981, 382; ähnlich sieht L. Scheffczyk keine Möglichkeit, das 
Geschichtshandeln Gottes unabhängig vom Glauben (das hieße ja auch, 

10 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-6 - am 13.01.2026, 01:26:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und heilend in die Menschheitsgeschichte eingreifen. Wenn denn der 
Begriff der Offenbarung angemessen ist für die Kennzeichnung des von 
Gott selbst initüerten Verhältnisses zur menschlichen Geschichte, dann 
impliziert dieser Begriff die prinzipielle Verständlichkeit der Botschaft. 
Sein sich Verständlich-machen-wollen und -können ist selbst Inhalt der 
Offenbarung. Damit wird die Tatsache der Offenbarung zu einem 
grundlegenden, aUe weiteren konditionierenden Glaubensinhalt 

Wenn nun für die Annahme der Glaubensinhalte entscheidend 
ist, daß Gott sie mitgeteilt hat, sie dadurch ihren Sinn und ihre 
Heilsnotwendigkeit empfangen - und nicht dadurch, daß sie dem 
Verstand unnachvollziehbar sind -, dann liegt der Gedanke nahe, daß 
Gott nicht etwas oder alles über sich offenbart, sondern daß er sich in 
der liebenden Hinwendung zu den Menschen selbst offenbart. Er sagt 
nicht etwas, sondern bewirkt in seinem Offenbarungshandeln das Heil, 
die Erlösung der Menschheit. 

Der entscheidende Grund für diesen Begriff der Selbstoffenba­
rung besteht darin, daß jede Unterscheidung, die die Theologie in Bezug 
auf Gott macht, nicht reale Verschiedenheiten in Gott aussagen kann, 
sondern nur verschiedene Aspekte seiner unüberbietbaren Seinsfülle 
approximativ erreichen kann. Jede Unterscheidung ist also nur analog, 
hat mehr von den Gesetzmäßigkeiten der menschlichen Vernunft in sich 
als daß sie die Wirklichkeit Gottes wiederspiegelte. Insofern kann 
zwischen der Art und Weise, wie Gott etwas mitteilt, und seinem 
innersten Leben keine grundsätzliche Differenz bestehen. Er offenbart 
nicht etwas (oder auch alles) über sich, sondern er vollzieht sich als das, 
was er ist, als absolute Liebe.t4 Zwischen Tätigkeit und Sein kann in 
Bezug auf Gott nicht unterschieden werden, das wäre ein bloßer 
Anthropomorphismus. 

Weil Gott adäquater ausgesagt wird, wenn er im dauernden 
Vollzug seiner Liebe begriffen wird, und wenn genau darin seine 
Unermeßlichkeit und Unendlichkeit für die menschliche Vernunft am 
ehesten bewahrt ist, dann ist auch in dieser Hinwendung Gottes zu den 
Menschen seine Einzigkeit und Absolutheit gegenwärtig. Das Heilser-

unabhängig vom Glaubenszeugnis der Jünger) positiv und endgültig 
beweisen zu können, so daß es als natürliches Motiv für einen übernatürli­
chen Glauben fungieren könne. Jedoch kann von dieser Nichtbeweisbarkeit 
keineswegs auf die Nichtwirklichkeit des Eingreifens Gottes in die Geschich­
te geschlossen werden - Die Theologie und die Wissenschaften, Aschaffen­
burg 1979, 115; zum Gesamtkomplex des Verhältnisses von Theologie und 
historischer Vernunft siehe G. Essen, Historische Vernunft und Aufer­
weckung Jesu. Theologie und Historik im Streit um den Begriff geschichtli­
cher Wirklichkeit, Mainz 1995. 

14 Siehe dazu H. Peukert, Kommunikative Freiheit und absolute befreiende 
Freiheit, in: Wagnis Theologie. Erfahrungen mit der Theologie Karl Rahners 
(hg.v. H. Vorgrimler) Freiburg/Basel/Wien 1979, 277. 

11 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-6 - am 13.01.2026, 01:26:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


eignis seiner Offenbarung ist also unüberholbar und endgültig - es kann 
sich nichts Größeres und Wichtigeres mehr in der Geschichte ereignen, 
was dieses Ereignis quantitativ oder qualitativ überböte, d.h. Selbstof­
fenbarung in diesem exponierten Sinne impliziert seine eigene Universa­
lität in extensiver und intensiver Hinsicht. 

Insofern ist der Offenbarungsbegriff nicht nur zu einem Gottesbe­
griff geworden, der Gott ganz meint, weil er seine verströmende Liebe 
als den inneren und äußeren Vollzug seiner Wirklichkeit benennt, 
sondern er ist zugleich Reflexionsbegriff.15 Jedes Reden über Gott weiß 
sich unter der Bedingung der Vorgabe göttlicher Rede. Nur dasjenige 
Sprechen erreicht seinen "Gegenstand", seinen Inhalt, das dessen 
Subjektivität und geschichtliche Wirksamkeit ab den eigenen Ermög­
lichungsgrund realisiert. 

2.3 Wort Gottes 

In der gleichen Weise kann nun gefragt werden, was näherhin unter 
"Wort" verstanden werden muß, wenn Gott es spricht. Denn es gibt 
einen gravierenden Unterschied zwischen dem menschlichen und dem 
göttlichen Wort, der nicht juristisch oder durch Vollmacht überwunden 
werden kann, der auch dann bestehen bleibt, wenn Gott selbst in einer 
direkten Beauftragung einen Menschen sprechen läßt: Das menschliche 
Wort ist prinzipiell von der Wirklichkeit seines Inhaltes getrennt. Das 
göttliche Wort ist seine Wirklichkeit und umgekehrt hat Gottes 
Wirklichkeit ihr Erkanntsein, ihre symbolischen und intelligiblen 
Vermittlungen so in sich, daß Sein und Erkennen nicht unterschieden 
werden können. 

Für Rahner ist das "Wort Gottes (als inneres Moment an der 
Heilstat Gottes am Menschen und so mit ihr und ihretwegen) ... das 
heilskräftige Wort, das an sich mitbringt, was es aussagt, ist selbst also 
Heilsereignis, das (in seinem äußeren, geschichtlichen und sozialen 
Moment) anzeigt, was in ihm und unter ihm geschieht und geschehen 
läßt, was es anzeigt. Es ist Gegenwärtigung der Gnade Gottes."16 Es ist 
nicht satzhafte Belehrung, dessen "Sachverhalt ... in seinem Bestand und 
seiner Gegebenheit von diesem lehrhaften Hinweis völlig unabhängig 
ist", sondern es ist "exhibitiv gegenwärtigendes Wort, in dem und unter 
dem die bezeichnete Sache allererst gegenwärtig ist."17 

"Das Wort Gottes (auch im Munde der Kirche und ihrer 
Verkündigung) ist nicht zuerst und zuletzt Didache, sondern Proklama-

15 Siehe P. Eicher, Offenbarung. Prinzip neuzeitlicher Theologie, München 
1977, 43ff; Kasper, Offenbarung 53 (Anm. 10). 

16 K. Rahner, Wort und Eucharistie, in: ders., Schriften zur Theologie N, 
Einsiedeln/Zürich/Köln 1960, 313-355, 321. 

17 Ebd., 322. 

12 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-6 - am 13.01.2026, 01:26:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tion, in der die Ankunft des Proklamierten selbst geschieht, ist das 
machtvolle schöpferische Dabar Gottes an den Menschen, die Weise, in 
der sich die verkündigte Wirklichkeit selbst enthüllt und dadurch und 
so für uns anwesend wird, indem sie aus ihrer göttlichen Verborgenheit 
selbst heraustritt und so allererst da ist, wo wir sind."18 Damit versteht 
Rahner das Wort Gottes in seiner absoluten Einheit mit der Wirklichkeit 
seines Inhaltes ~ Begriff der im neuen Testament berichteten Verkün­
digung Jesu. "Gegenüber jeglichem prophetischen Verkünden richtet 
der vom Vater gesandte Sohn (vgl. Lk 4,18.43) rechtsgültig und definitiv 
das in Gnaden vorausgesagte Heil auf: ,heute' (Lk 4,21) erfüllt sich die 
Befreiung der Gefangenen, die Heilung der Blinden, ausgerufen wird 
das ,Gnadenjahr des Herrn' (vgl. Is 61,1)."19 

Wenn das Wort Gottes dermaßen berichtet wird und die 
Verkündigung Jesu, in der das Verkündete gegenwärtig wirklich ist, 
Norm für die Verkündigungspraxis der Kirche ist, dann ist es kein 
Grenzbegriff der auf Sinnlichkeit bezogenen Verstandestätigkeit, son­
dern eine Erfahrung, die von sich aus zum Begriff drängt. Die Augen­
und Ohrenzeugen der Realität, der "Nähe"20 des Reiches Gottes 
konnten diese Erfahrung nur in universalen Kategorien aussagen und 
sich bewußtmachen. 

18 Ebd., 323; siehe dazu auch F. Kamphaus, Der Gegenstand der Verkündi­
gung, in: Pastorale. Handreichung für den pastoralen Dienst. Verkündigung 
(hg. im Auftrag der Deutschen Bischofskonferenz und der Konferenz der 
deutschsprachigen Pastoraltheologen) Mainz 1970, 60f (im folgenden: Pa­
storale etc.). 

19 Lehmann/Rahner, Kerygma (Anm. 9) 624; auch ebd., 628. 
Eigentlich müßte hier der Zusammenhang von der Verkündigung und dem 
Weg Jesu näher behandelt werden. Verkürzend kann gesagt werden: Die 
Proklamation des Gottesreiches als gekommen, als jetzt wirklich, erfährt 
seinen entscheidenden Gehalt und Grund in der "Sinneinheit von Tod und 
Auferstehung Jesu", d.h. in der Überwindung des Todes. Weil dies in der 
Auferstehung geschehen ist und als historische Realität angenommen 
werden kann (vgl. dazu die umfangreichen Reflexionen und Differenzierun­
gen von Essen, Vernunft (Anm.13)), gibt es die Identität von Proklamation 
und der Gegenwart des proklamierten Reiches. Insofern ist Pröpper 
zuzustimmen, wenn er formuliert: Erst durch Jesu "Auferweckung vom Tod, 
die als Zeichenhandlung Gottes selbst gelten darf und unsere Vorstellung 
von ihm in realer Weise bestimmt, ist das Versprechen der Liebe, aus der 
Jesus lebte, für die er einstand und die er als Liebe Gottes identifizierte, in 
der denkbar äußersten Situation eingelöst worden. Erst durch sie hat sich 
Gott als die schlechthin unbedingte und schöpferische Liebe, als die 
ursprüngiche Liebe selbst für uns erwiesen." Th. Pröpper, Erlösungsglaube 
und Freiheitsgeschichte. Eine Skizze zur Soteriologie, München 1988, 198. 

20 Siehe H. Merklein, Jesus, Künder des Reiches Gottes, in: Handbuch der 
Fundamentaltheologie li (hg.v. W. Kern, H. J. Pottmeyer, M. Seckler) 
Freiburg 1985, 145-174, 152f- im folgenden: HbFth +Band+ Seite. 

13 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-6 - am 13.01.2026, 01:26:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3. Glaube als Ziel der Verkündigung 

3.1 Glaube als Wirksamkeit des Gotteswortes 

Das radikal verstandene Wort Gottes kann in einer Verkündigungspra­
xis, an der Menschen konstitutiv beteiligt sind (sei es als Subjekte, sei es 
als Hörer), immer nur von diesen Menschen in innerer Abwandlung 
und auf defiziente Weise "verwirklicht", nachgesprochen werden. Die 
Abgrenzung gegen seine Auffassung als satzhafte Wahrheit macht 
jedoch deutlich, daß es in dieser Defizienz Unterschiede gibt: Wenn die 
Trennung von Wirklichkeit und Wort dergestalt in Kauf genommen 
wird, daß sich das Wort gegenüber der Sache verselbständigt und 
unabhängig von ihr geglaubt und angenommen werden kann, und 
umgekehrt die Sache unabhängig von dem Wort spekulativerschließbar 
ist, dann handelt es sich nicht mehr um Defizienz, sondern um einen 
Bruch. Die Trennung von Wort und Wirklichkeit unter den Bedingun­
gen menschlichen Auffassungs- und Sprechvermögens muß also darin 
an der Einheit von Wort und Wirklichkeit festhalten, daß die 
Wirklichkeit nur über das Wort erreichbar ist, das ihr selbst entstammt. 
Und umgekehrt ist jedes Wort dann, wenn es der Einheit entstammt, 
nicht so von seiner Wirklichkeit gelöst, daß es nicht etwas von ihr 
erfahrbar machte. 

Genau dieser Zusammenhang ist nach Rahner in dem scholasti­
schen Topos der "Wirksamkeit des Wortes" bewahrt: Diese Wirksamkeit 
ist zunächst darin zu suchen, daß das Wort selbst im Menschen seine 
Annahme bewirkt. "Mindestens die im Glauben gehörte Botschaft also 
ist für jeden Dogmatiker nicht bloß das Hören eines Satzes über etwas, 
sondern der Empfang der Wirklichkeit selbst, über die ein Satz gehört 
wird, und die bewirkt, daß ihre Mitteilung gehört und liebend geglaubt 
wird."21 Dieser Empfang der Wirklichkeit des Glaubens kann nun 
einmal so gedeutet werden, daß damit die Defizienz menschlichen 
Daseins für das Nachsprechen des Gotteswortes grundsätzlich über­
wunden ist (und nur noch vom konkreten einzelnen Menschen selbst 
verspielt werden kann, nicht aber aufgrundseiner Natur ihm verschlos­
sen ist), es kann aber auch zurückhaltender gedeutet werden als die 
Ermöglichung der Einsicht, daß im menschlichen Nachsprechen des 
Gotteswortes dessen Inhalt fehlt - also in der Befähigung des Menschen, 
seine Endlichkeit und Begrenzheit einzusehen. 

Dennoch bliebe eine so verstandene Wirksamkeit des Wortes 
eigentümlich zirkulär, wenn sie lediglich ein (Glaubens-)Bewußtsein der 
Nichtwirklichkeit des Wortes in der Annahme durch den Menschen 
hervorbrächte. Will man nun die zu starke Deutung der Wirksamkeit als 
entitative Erhöhung des Menschen durch die Glaubensgnade vermei­
den, dann bietet sich an, sie doppelt dimensioniert zu denken. Wirksam 

21 Rahner, Wort (Arun. 16), 324. 

14 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-6 - am 13.01.2026, 01:26:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ist das Wort dann immer auf zwei Erfahrungsebenen, die "für uns" (die 
wir keine Augen- und Ohrenzeugen des Heilsereignisses sind) beide 
irreduzibel sind: 

- Im Modus der Erzählung der Wirklichkeit, des Anbruches des 
Reiches Gottes in einem vergangenen Jetzt ist die Wirklichkeit im 
Glauben gegeben und zwar als im Glauben äußerliche Wirklichkeit. 
An die Erfüllung der Verheißung in Jesus Christus zu glauben heißt, 
daß die Wirklichkeit des Wortes Gottes geschichtlich erfahren 
worden ist. Das menschliche Nachsprechen des Wortes bezieht sich 
also auf eine punktuelle vergangene geschichtliche Wirklichkeit. In 
diesem Sinne ist es "teilweise" mit Wirklichkeit gesättigt. Wirklich­
keit besitzt das menschliche Wort also in einem vergangenen 
Ereignis, verschieden und getrennt von dieser Wirklichkeit bleibt es 
wegen des zeitlichen Abstandes.22 

- Wenn Rahner die Wirksamkeit des Gotteswortes darin sieht, daß es 
gehört und liebend geglaubt wird, dann ist das ein entscheidender 
Hinweis auf dessen innere Wirklichkeit. Die innere Wirksamkeit des 
Gotteswortes ist dann nicht primär das Wissen um seine 
Unverfügbarkeit und Unableitbarkeit aus dem menschlichen Willen 
und Bewußtsein, auch nicht eine bloß verborgene Seelenqualität, die 
für niemanden einsehbar ist als für den, der sie hat, nicht eine bloße 
Potenzialität, sondern lebendiger Impuls zu einer Praxis der Gottes­
und Nächstenliebe. Die innere Wirksamkeit des Wortes Gottes im 
Glauben besteht darin, daß dieser durch die Liebe geformt ist. Wenn 
Liebe und Glaubensbewußtsein zusammentreten wie Form und 
Materie, dann ist eine Realitätsdichte erreicht, die in Kontinuität zu 
der steht, die im Gotteswort angenommen wird.23 

Der Unterschied zwischen dem, was für die Jünger an Heilsfülle in der 
Mitte der Zeit gegenwärtig war und was in der Praxis des Glaubens 
wirklich wird, ist also kein modaler (es sind also nicht verschiedene 
Seinsmodi wie Wirklichkeit und Möglichkeit), sondern es sind Unter­
schiede in der Wirklichkeitsdichte, in der Intensität und Extensität von 

22 Im der Annahme des Wortes als Hören auf die Erzählung verwandelt sich 
die in der Form des Wortes mitgeteilte Nichtwirklichkeit in das Vergangen­
sein des Inhaltes. 

23 Siehe dazu P. Knauer, Der Glaube kommt vom Hören. Ökumenische 
Fundamentaltheologie, Freiburg 1991, 165ff. Diese Realitätsdichte ist zu­
nächst in der Liebe des Menschen zu Gott erreicht: Weil Gott den Menschen 
liebt, realisiert er diese Liebe für sich nur dann adäquat, wenn er ihr zu 
entsprechen sucht, also seinerseits Gott liebt. Weil er aber einer absoluten 
und universalen Liebe zu entsprechen sucht, die ja nicht nur ihm als 
einzelnem gilt, sondern auch allen anderen menschlichen Individuen, 
deswegen impliziert die Gottesliebe notwendigerweise die Nächstenliebe; 
siehe dazu B. Schüller, Die Begründung sittlicher Urteile, Düsseldorf 1973, 
28. 

15 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-6 - am 13.01.2026, 01:26:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wirklichkeit. Für den, der das Heil erfährt (im Akt der Nächstenliebe 
aus dem Glauben oder in der Unmittelbarkeit zum Offenbarungsträger) 
ist das Wort Gottes es selbst - wenn vielleicht auch nur einen 
Augenblick im präzisen Sinne einer Zeitbestimmung. 

3.2 Praxis gegen die Ursachen von Leidenserfahrungen 

In der universalen Erfahrung des Heils (vorstellbar nicht unter der 
Bedingung von Zeit, sondern vielleicht nur im Augenblick ihrer 
Stillstellung, Unterbrechung, im Augenblick des messianischen Eingrei­
fens in die Geschichte) exponiert sich das menschliche Subjekt auf 
extreme Weise der Widerlegung dieser Erfahrung. Jedes Unrecht, das 
auf der Welt existiert, und jedes Leiden, das je erfahren wurde, hat dann 
prinzipiell den Status eines Gegenarguments. Es ist eine Einschränkung 
der Universalität der Heilserfahrung. 

Das Gegenteil dieser Erfahrung des Heils ist ein Verhalten, daß 
seine theoretische Möglichkeit denkt und praktisch alles tut, um seiner 
Gefährdung durch widersprechende Realitäten auszuweichen. Das ist 
leicht als intellektuelle Selbstbevollmächtigung des Menschen zur 
universalen Heilerfahrung deutbar und einsehbar. Der Verzicht auf 
Anschauungen und Erfahrungen ist kein Gnadengeschenk, sondern ein 
menschlich hybrider Versuch, die Universalität des Heils herbeiführen 
zu wollen. 

Normalerweise wird diese Hybridität jedoch an einer Praxis 
festgemacht, mit der alle Leidensursachen beseitigt werden sollen und 
mit der das Bewußtsein einhergeht, daß dieses auch menschenmöglich 
sei. In einer historischen Gestalt dieser Praxis, in bestimmten Strömun­
gen des Marxismus, sollte nun diese Möglichkeit dadurch zur realen 
Fähigkeit der menschlichen Gattung avancieren, daß faktische Leidens­
erfahrungen geleugnet, wegerklärt oder methodisch gezielt ausgeblen­
det wurden.24 Damit scheint jeder menschliche Versuch, in einer 
geschichtswirksamen Praxis Leiden beseitigen zu wollen, desavouiert. 
Weil im historischen Projekt des Sozialismus der säkulare Wille eines 
Klassensubjektes sich durch die Leugnung von Leidenserfahrungen 
selbst behauptete und konstituierte, letztlich sich täuschte, deswegen ist 
aber die praktisch werdende Sehnsucht und der Protest gegen 
leidverursachende Zustände noch nicht unvereinbar mit der kirchlichen 
Verkündigung. Vielmehr hat sie einen hohen Stellenwert und ist genau 
dann mit ihr verknüpft, wenn in dieser Praxis die Möglichkeit des 
Scheiteros in Rechnung gestellt wird. Das gilt umso mehr für eine 
Praxis, die die Sensibilität für reale Leiden steigert und durch die 
Leidenssituationen aufgespürt und angeklagt werden. 

24 Diese Versuche dokumentieren große Teile des Werkes von Alexander 
Solschenizyn. 

16 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-6 - am 13.01.2026, 01:26:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Diese Praxis hat nur dann, wenn sie wirklich stattfindet und 
angesichts ihres Scheitems, angesichts ihrer ebenso realen Unzuläng­
lichkeit durchgehalten wird, einen Zusammenhang mit der im Evangeli­
um bezeugten Erfahrung des universalen Heils. Sie ist mit dieser 
Erfahrung modal identisch - wie oben festgestellt -, nämlich wirklich. 
Und diese Modalität, wirklich stattzufinden, gestattet es, daß sie Objekt 
empirischer Erkenntnis ist. Sie muß beschrieben und erfahren werden 
können. Es muß möglich sein, auf ihre raum-zeitliche Bestimmtheit 
hinzuweisen. Als solche unterscheidet sie sich von einer bloß projek­
tierten, nur gewollten oder gesollten Praxis, die einzig darin sich 
vollzieht, den Willen anderer zu setzen und sie von dem Sinn dieses 
Sollens zu überzeugen. Sie ist nicht nur bewußtseinsverändemd, sie 
führt nicht nur zu einerneuen Weitsicht. 

Dennoch ist diese wirklich vollzogene Praxis nicht identisch mit 
der Heilserfahrung. Der modale Zusammenhang gestattet es nicht, nur 
Entsprechungen zu sehen. Er ist zugleich die Basis dafür, ihren je 
unterschiedlichen Intensitäts- und Extensitätsgrad zu ermessen. Die 
Erfahrung des Heils war eine Erfahrung des Heilwerdens der ganzen 
Wirklichkeit, eine Erfahrung der Neuschöpfung des Kosmos in einem 
Augenblick der Menschheitsgeschichte. Von diesem Augenblick bewegt 
sich die Geschichte weg. Jede Zeit, die vergeht, vergrößert den Abstand 
zu dieser Wirklichkeit. Die in der Verkündigung bewirkte Praxis ist 
gerade in ihrer Gegenwärtigkeit wirklich, jedoch nur in der Lage, 
vorübergehend und unvollständig die gefallene und leidende Natur 
wiederherzustellen. 

Auf der Basis des modalen Zusammenhanges bleibt die Glau­
benspraxis von der Heilserfahrung verschieden und auf sie verwiesen. 
Wie dieser Verweisungszusammenhang näherhin aussieht, soll im 
folgenden in zwei Schritten reflektiert werden: Im 4. Abschnitt wird 
gefragt, wie die Wirksamkeit des Wortes näherhin zu begreifen ist und 
welche vermittelnde Rolle dabei die Botschaft von der vergangen 
universalen Heilserfahrung spielt, im 5. Abschnitt, welche Bedeutung 
diese Praxis dafür hat, daß die Erzählung dieser vergangenen Erfahrung 
als wahr erkannt werden kann und ihre Universalität auch "für mich" 
gilt. 

4. Die Bedeutung der Erzählung 

4.1 Verkündigung Jtnd Freiheit 

Für die Verkündigungstheologie der dreißiger und vierziger Jahre im 
katholischen Raum25 ist der konkrete Verkündigungsakt dann authen-

25 Einen Überblick unnd zugleich eine Kritik auf der Basis der Neuscholastik 
siehe bei E. Kappler, Die Verkündigungstheologie. Gotteswort auf Lehrstuhl 
und Kanzel, Freiburg 1949. 

17 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-6 - am 13.01.2026, 01:26:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tisch, wenn er Gott als erstrebenswertes Ziel "aussagt". Und Gott als 
Ziel, als summum bonum auszusagen oder im Glauben anzunehmen 
heißt, es im Handeln anzustreben. 

Wenn nun dieses bonum nicht im Rückschluß von der Schöpfung 
auf deren Urheber (im Rückschluß von der "besten aller Welten" , als 
die Gott die Welt nur schaffen konnte, auf ihren Ursprung) angezielt 
wird, sondern mit ihm Gott selbst gemeint ist, dann ist dieses Handeln 
frei. Freiheit heißt hier zunächst, daß die Mittelwahl nicht mehr 
äußerlich determiniert ist. Das Ziel, das angestrebt ist, gibt nicht mehr 
vor, wie gehandelt werden muß. 

Diese Freisetzung kann man auf zweierlei Weise denken: 1. Wenn 
Gott als absolute Liebe menschliches Handeln determiniert, es als 
Handeln zu sich als dessen Ziel bestimmt, dann teilt er dem 
Handlungssubjekt zugleich seine Souveränität und Kompetenz mit, 
Ziele zu setzen und Mittel zu ihrer Erreichung zu wählen. Von Gott 
bestimmt zu werden heißt, in die Lage versetzt zu werden, auch das 
höchste Ziel mit "eigenen" Mitteln erreichen zu können.26 2. Oder die 
menschlichen Mittel reichen prinzipiell nicht mehr aus, Gott zu 
erreichen. Der Mensch ist spätestens dann, wenn er dies von sich aus 
will, auf sich selbst zurückgeworfen. Keine objektive Ordnung garan­
tiert ihm die Angemessenheit seiner Wahl. Darin erwächst ihm das 
Bewußtsein, für die Handlungen und Ziele selbst zuständig zu sein. 
Umgekehrt weiß er, daß Gott sich selbst ihm zuwenden muß, sich selbst 
als Mittel zur Erreichung des Ziels, das er selbst ist, anbieten muß, wenn 
sein Handeln auf Gott hin irgend einen Sinn und einen wie 
bescheidenen Erfolg auch immer haben soll. In der Begegnung mit 
diesem absoluten Mittel bzw. der Selbstvermittlung Gottes in der 
Geschichte ist dann menschliches Streben nach Gott am Ziel. 

Was ist d,as für ein Handeln, das sich einerseits unendlich 
vollziehen muß, um ins Ziel gelangen zu können (wobei dieses Ziel 
selbst noch einmal nicht Ordnung, sondern ein Selbstvollzug, eine 
Bewegung ohne jede Potenzialität ist), anderseits aber den sich selbst 
geschichtlich zur Verfügung stellenden Gott der absoluten Liebe als 
Mittel "zur Verfügung" hat. Wenn die unendliche Verschiedenheit von 
Gott und Mensch nicht in der Begegung mit der sich selbst mitteilenden 
Liebe in eine Gottesunmittelbarkeit aufgehoben sein soll (wie in der 
visio beatifica), dann muß innerhalb des die göttliche Liebe anstreben­
den Handeins unterschieden werden. Es muß zwischen einem Handeln, 
das bloß gesollt und gewollt ist (das sich bloß als Denkmöglichkeit zur 
Wirklichkeit drängt, ohne daß das Denken für seine Wirklichkeit 

26 Gott wäre so die Formalursache für das menschliche Verlangen nach Gott­
siehe dazu K. Rahners Theorie des übernatürlichen Existenzials in seinem 
Grundkurs des Glaubens, Freiburg 1976, 132ff. 

18 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-6 - am 13.01.2026, 01:26:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


einstehen könnte) und einem wirklichen Handeln differenziert werden. 
In der Verwirklichung ist der Inhalt der Möglichkeit nicht vernichtet, 
wohl von dem Mangel, bloß Möglichkeit zu sein, befreit. Anderseits 
kommt dieser Möglichkeit ihre eigene Wirklichkeit nicht selbst zu, 
sondern bleibt geschenkt, muß - letztlich - durch ein absolutes Subjekt 
vermittelt sein. 

Von daherkann gesagt werden, daß die Annahme des summum 
bonum im Glauben nur dann erfolgt, wenn das Glaubenssubjekt ihn 
tatsächlich vollzieht. Im Glaubensakt bleibt es jedoch frei; der Glaube ist 
sein Akt, den es aufgrund seiner natürlichen Ausstattung wollen kann, 
dessen Vollzug das menschliche Subjekt dem göttlichen Gnadenhandeln 
verdankt. Gott habe ich also noch nicht gehört, wenn ich lediglich die 
Möglichkeit in mir erkenne, von ihm angesprochen zu werden und auf 
seine Ansprache frei antworten zu können; sondern nur dann höre ich 
ihn, wenn ich mich als tatsächlich angesprochen erfahre und im 
identischen Akt mich dementsprechend mir und meinem Nächsten 
gegenüber verhalte. Solange ich Verhaltensmöglichkeiten erwäge, habe 
ich den Anruf noch nicht wirklich vernommen. 

Eine derartige Spezifizierung der Heilswirksamkeit der Predigt 
scheint in dezisionistischer Unmittelbarkeit zu münden: der Spielraum 
bzw. die Distanz, die Freiheitsbewußtsein immer bedeutet, scheint 
übersprungen - der Freiheitsvollzug dann bewußtlos, und in dem Sinn 
wohl von mir faktisch vollzogen, nicht aber verantwortet und frei. Denn 
es gibt keine Freiheit ohne Freiheitsbewußtsein. 

Gelöst werden kann dieses Problem, wenn in Rechnung gestellt 
wird, daß in der heilswirksamen Verkündigung immer der Einzelne 
angesprochen wird, aber nicht als einzelner, sondern in seinen 
geschichtlichen und gesellschaftlichen Abhängigkeiten und Bezügen. 
Die Heilswirksamkeit gilt also nicht allein für mich, sondern immer 
auch für viele andere einzelne, die untereinander verbunden sind. 
Wirksam ist die Predigt nicht erst dann, wenn sie von allen Individuen 
in konkreter Praxis realisiert wird, sondern schon, wenn wenigstens 
einige, vielleicht wenige dies getan haben. 

Das heißt, heilswirksame Predigt richtet sich dadurch an die 
Freiheit des Einzelnen, daß sie von der Bestimmtheit dieser Freiheit in 
der Praxis anderer einzelner erzählt. Nur darin ist das Streben nach Gott 
nicht bloß Projekt, das ich für mich erwäge (allerdings immer auch 
erwägen und verantworten muß), sondern das andere vollziehen oder 
vollzogen haben. 

Und genau dieses geschichtlich reale Streben nach Gott als dem 
letzten Ziel des menschlichen Lebens überhaupt ist dann das inhaltliche 
Moment der Heilspredigt. Nur eine wirkliche Praxis der Nächsten- und 
Gottesliebe kann die Freiheit des Menschen so ansprechen, daß sie 
anerkannt wird und ihr Gott als höchstes Gut, als ihre eigene 

19 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-6 - am 13.01.2026, 01:26:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Möglichkeit real wird- schärfer formuliert: daß ihre eigene Möglichkeit 
bereits geschichtliche Realität istP 

4.2 Die Wirksamkeit der Erzählung 

Damit entsteht die Frage, wie die Erzählung in der Verkündigung 
Menschen anspricht und heilswirksam ist. 

Auf den ersten Blick ist von der Wirksamkeit der Erzählung in 
der Erzählung selbst die Rede: von der Bekehrung und der Praxis der 
Jünger - wobei freilich nicht die Erzählung in ihrer literarischen und 
redaktionellen Endgestalt vor ihrer Entstehung bereits in ihren Inhalten 
selbst wirksam wäre, sondern die Redaktion der Evangelisten dokumen­
tiert die Wirkung der Protoerzählungen, des ursprünglichen Gotteswor­
tes. Insofern hat die Erzählung selbst eine transzendental-reflexive 
Struktur. Die Endredaktion führt sich selbst auf die Wirkung des 
redigierten Stoffes zurück. Die Verschriftlichung der mündlichen 
Tradition ist eine Wirkung der mündlichen Tradition - das, was in jenen 
Tagen in Jerusalem geschah, mußte aufgeschrieben werden. 

Als tradierte Erzählung eines vergangenen Geschehens drängt die 
konkrete Verkündigungspredigt von außen an den Hörer heran. Sie ist 
neu und als solche Anrede an Menschen, die diesen Inhalt nicht kennen 
und nicht realisiert haben.28 Dabei versichert die Erzählung dem Hörer, 

27 Mit der Annahme, daß der Mensch im Glauben Gottes Heilswirklichkeit 
entsprechen muß (und nicht einem von Gott an ihn gerichteten Imperativ), 
scheint zumindest die Wahlfreiheit verloren: Zwischen Heil und Verdamm­
nis kann man nicht wählen wie zwischen innerweltlichen dinglichen 
Objekten oder konkurrierenden Handlungszielen. Formal unbedingte Frei­
heit und Autonomie wird davon nicht relativiert oder in Heteronomie 
aufgelöst - das wird nur dann zum Problem, wenn sie durch den wirklichen 
Vollzug der Freiheit in einem anderen Subjekt erzeugt würde. Der 
unbedingten Freiheit "leuchtet" nach Pröpper eine Glaubenspraxis unmittel­
bar ein, in der Gottes ergangenes Wort und geschichtswirksames Heil einzig 
angemessen zur Darstellung kommt. Als Darstellung göttlicher Liebe ist sie 
der Vollzug jener Freiheit, die der Mensch als seine ureigenste Möglichkeit 
denken, deren Realität er aber selbst nicht gewährleisten kann - siehe dazu 
Pröpper, Erlösungsglaube (Anm. 19) 194. 

28 Genau dieser Dimension des verkündigten Textes selbst muß immer wieder 
in der Verkündigungspraxis betont und vollzogen werden: nur in der 
Neuheit des Textes erfährt der Leser, daß dieser von außen kommt, daß Gott 
etwas mit ihm vorhat und nicht einfach nur das bestätigt, was vorhanden ist. 
Der als neu empfundene Text kann die Erwartung wecken, daß im 
Verstehens- und Auslegungsprozeß des Textes mit mir als Leser und 
Ausleger real etwas geschieht. 

20 

Für Bastian ist diese Neuheit des Textes so essentiell und für die 
Verkündigungspraxis konstitutiv, daß seine Wahrnehmung als Bestätigung 
von Bekanntem ein Mißverständnis wäre. Es gehört deshalb zu den basalen 
Aufgaben der Verkündigung, diese Neuheit der biblischen Botschaft zu 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-6 - am 13.01.2026, 01:26:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


daß er diese Neuheit und Fremdheit auch für sich realisieren kann. 
Denn genau dieses Ankommen des Gotteswortes beim Menschen ist ihr 
zentraler Inhalt, ihre inhaltliche Struktur. Sie erzählt Gottes Liebe als 
Wirkung in der Umkehr der Jünger. In der Umkehr und der 
Veränderung des eigenen Lebens wird die Fremdheit der Erzählung 
bewahrt und zugleich meine Realität, in meiner Umkehr- und Verände­
rungspraxis real. 

Wie wirkt nun die Erzählung auf die gegenwärtigen Hörer und 
welche Freiheitsspielräume haben sie, ohne daß die Wirkung bloß 
neutrale Vorlage ist, gegenüber der man sich so oder so verhalten kann? 
Um eine Antwort zu skizzieren, muß zuvor die Frage noch schärfer 
gefaßt werden. Sie zielt nicht darauf, wie ein Verkündigungssubjekt mit 
dem Inhalt Wirkungen erzielen kann. Es ist nicht nur eine Frage nach 
dem richtigen Umgang mit dem Text, damit er erfolgreich ist, sondern 
es ist die Frage nach der Wirkung des Textes selbst. Denn sonst wäre 
die Wirksamkeit des Wortes nur teilweise in den Inhalt der Erzählung 
eingegangen, nur als Bericht, als Protokoll, als Information.29 Der 
Einsatz und die Verwendung des Textes erforderte nochmal ein eigenes, 

sichern. Sie erreicht dieses, indem sie den Text verfremdet - im Anschluß 
und in Kontinutät zu biblischen Verfremdungseffekten, zu einer in der 
Erzählung des Heilsereignises bereits dokumentierten Bewahrung der 
Neuheit des ewigen Wortes für den Menschen- siehe dazu H. D. Bastian, 
Verfremdung in der Verkündigung, in: HbV I 97ff. 

29 Insofern ist Skepsis geboten gegenüber den Verkündigungstheorien, die den 
Inhalt selbst als Information und die Art und Weise, in der er übermittelt 
wird, als Informieren erachten. Das ist eine Modernisierung eines neuschola­
stischen Inhaltsverständnisses. Den Inhalt braucht man nur zur Kenntnis zu 
nehmen. Durch dessen Zurkenntnisnahme ändert sich aber nichts, wenn die 
Befähigung zum Umgang mit dem Text nicht längst vorher durch einen 
eigenen Gnadenakt Gottes gewährleistet wäre. 
Wenn Bastian meint, den Verfremdungeffekt in der Gegenwart damit 
sichern zu können, daß die Botschaft als Nachricht und Information an die 
Hörer weitergegeben wird, dann verkennt er den Distanzierungs- und 
Objektivierungsvorgang, der in der Verwandlung eines Ereignisses in eine 
Information stattfindet. 
Dieser Distanzierungsvorgang kann mit Karl Kraus und Walter Benjamin 
beschrieben werden: Nach Benjamin gibt es - im Rückgriff auf Kraus - die 
sprachliche Form der Information erst in dem Augenblick, in dem es 
bestimmte Kommunikationstechniken und -mittel gibt. Die Presse ist für ihn 
die Bedingung dafür, daß über etwas informiert werden kann. Zugleich 
emanzipiert sich in der Information die Mitteilung von ihrem geschichtlich­
materiellen Substrat und inszeniert sich selbst als Neuigkeit, als Sensation. 
Eine Neuigkeit, die sich vom Inhalt emanzipiert hat, wird dadurch mit 
anderen Neuigkeiten identisch und immergleich. Die Presse bzw. die 
technischen Massenmedien sind die ewige Wiederkehr des Neuen, die 
immergleiche Neuigkeit- siehe dazu W. Benjamin, Gesammelte Schriften II 
(hg.v. R. Tiedemann, H. Schweppenhäuser) Ffm 1977, 344f. Die Auffassung 
der Botschaft als Information scheint - wenn denn die Benjaminsehe Analyse 
stimmt- das Anliegen der Verfremdung zu konterkarieren. 

21 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-6 - am 13.01.2026, 01:26:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nicht im Text enthaltenes Wissen. Hier handelt es sich also um die Frage 
nach der Identität von Inhalt und Wirkung, von erzähltem Geschehen 
und Geschehen selbst. Es ist letztlich die Frage nach der Einheit des 
Verkündigungsaktes. 

Auf dieser Basis läßt sich nun erörtern, inwiefern die Verkündi­
gung ein Sprechakt ist bzw. inwiefern die Sprechakttheorie30 eine 
angemessene Darstellung des Verkündigungsgeschehens und ihrer 
Wirkungen ermöglicht: Einerseits gibt es eine Berechtigung, die 
konkrete Verkündigungspraxis mit einer derartigen Theorie zu beschrei­
ben: Die Entdeckung, daß mit Aussagen auch immer Wirkungen 
intendiert sind, trifft eine Dimension derjenigen Aussagen, die in der 
Verkündigung gemacht werden.Jl 

Anderseits muß man unterscheiden zwischen intendierter und 
tatsächlicher Wirkung - für die Sprechakttheorie ist die Frage, ob ein 
Hörer einer Aussage auch wirklich die mit der Aussage intendierten 
Wirkungen vollzieht, dem Sprachgeschehen äußerlich.32 Nun ist das 
genau der springende Punkt, daß in den Verkündigungsinhalten gerade 
diese konkreten Wirkungen inhaltlich sind und so konkret gedacht 
werden müssen, daß sie erzählt werden können. Sie sind nicht nur in 
der Erzählung gemeint, sondern abgebildet und sprachlich wiederge­
spiegelt. Düsterfeld sieht die Mangelhaftigkeit der Sprechakttheorie 
darin, daß diese auf der Satzebene ausgebildet worden ist: Sie analysiert 
die Wirkungsintentionen von Sätzen wie "Der Hund ist bissig" etc. Und 
Urteile erzeugen Kompetenzen, Fähigkeiten. Sie sind die Bedingung der 
Möglichkeit, bestimmte Handlungen durchzuführen, nicht aber deren 
Durchführung selbst.33 

Der Vorschlag Düsterfelds besteht nun darin, einerseits die 
Wirkungsintention, die die Sprechakttheorie in Urteilen festmacht, auf 
die Ebene des Textes, der Erzählung zu transponieren und anderseits 
die Frage zu stellen, wie sich Erzählungen von tatsächlich vollzogener 
solidarischer Praxis und deren Stattfinden in der Gegenwart zueinander 
verhalten.34 

30 Siehe die ausführliche und präzise Darstellung bei E. Arens, Kommunikative 
Handlungen. Die paradigmatische Bedeutung der Gleichnisse Jesu für eine 
Handlungstheorie, Düsseldorf 1982, 173-322. 

31 R. Zerfaß, Die Sprache der Verkündigung, in: Pastorale (Arun. 18) 81-96; J. 
Thomassen, Heilswirksamkeit der Verkündigung. Kritik und Neubegrün­
dung, Düsseldorf 1986; P. DÜf!~erfeld, Predigt und Kompetenz. Hermeneuti­
sche und sprachtheoretische Uberlegungen zur Fundierung einer homileti­
schen Methode, Düsseldorf 1978. 

32 Thomassen, Heilswirksamkeit (Arun. 31) 230. 
33 Düsterfeld, Predigt (Arun. 31) 136. 
34 Ebd., 168; insofern muß streng unterschieden werden zwischen einer 

pragmatischen Verkündigungstheorie und der Anwendung der Pragmatik 
für die Auslegung der biblischen Sprechsituationen und - handlungen. Nach 

22 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-6 - am 13.01.2026, 01:26:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wie kann die konkrete gegenwärtige solidarische Praxis in der 
Erzählung stattfinden, ohne daß sie zu einem bloß vergangenen 
Geschehen, das die Zeit in der Modalität der Sprache und der 
Erkenntnis überdauert, depotenziert wird?35 Als Erzählung sind die 
biblischen Texte zum einen gegenstandsorientiert, inhaltlich. Sie sind 
Erzählung von etwas. Zum anderen sind sie selbstimplikativ. Erzähler 
und Hörer sind in der Erzählung mitgemeint Letzteres nicht in dem 
Sinne, daß das Erzählen immer auch (zusätzlich und möglicherweise) 
ein performativer Akt ist, sondern in dem Sinne, daß Zuhörer und 
Erzähler selbst Inhalt sind. 

Wenn Verkündigung ein einheitlicher Akt ist und sich nicht 
aufspalten läßt in einen darstellenden und einen davon getrennten 
wirkenden, dann muß der Inhalt so beschaffen sein, daß es evidenter­
maßen falsch ist, ihn nur zur Kenntnis zu nehmen.36 

Ein Beispiel dafür ist ein Text, der eine Gefahr berichtet, die mir, 
dem angeredeten Subjekt droht. Wenn ich dieses nur zur Kenntnis 
nehme und keine Konsequenzen zeitige, keine Schutzmaßnahmen gegen 
die Gefahr treffe, habe ich ihn falsch verstanden. Zu seinem Verständnis 
gehört also eine Praxis, mit der ich mich vor der Gefahr schütze. In 
Analogie dazu kann gesagt werden: Die biblischen Texte berichten von 
einer Praxis, die mir gilt. Weil ich in dem Text gemeint bin, kann ich ihn 
nicht objektivieren. Ich würde mich von außerhalb meiner selbst 
betrachten, wenn ich den Text meiner Rettung, der mir geltenden 
befreienden Praxis nur zur Kenntnis nähme (als etwas, das mich nichts 
angeht). 

Das darf nun nicht als moralischer Appell, die Texte richtig zu 
verstehen, mißverstanden werden. Durch folgenden Gedankengang 
mag dies einsichtig werden: Wenn es nicht meine Interpretationslei­
stung ist, mich in der Erzählung wiederzufinden, dann muß mein Name 
in ihr vorkommen, dann bin ich nicht nur gemeint und vom Text 
angezielt, sondern mein Leben ist bereits als gelingendes, mein Heil ist 

Arens können die Gleichnisse Jesu deswegen als innovatorische Sprachhand­
lungen beschrieben werden, weil sie die Basileia "abbilden" und die 
"Wirklichkeit Gottes, die von seiner mit Jesus angebrochenen Herrschaft 
nicht mehr getrennt werden kann", "erschließen". Sie "zeigen auf", welches 
Handeln und Verhalten der gleichzeitigen "Erfahrung" der Herrschaft 
Gottes entspricht. Als solches sind sie also weder Appelle noch von der 
Wirklichkeit isolierbare Sprachereignisse, sondern ein Sprechen, das seine 
eigene Wahrheit aufdeckt und sichtbar macht, weil diese gegenwärtig ist­
siehe dazu Arens, Handlungen (Anm. 30) 351f. 

35 Zu einer theologischen Erzähltheorie siehe J. B. Metz, Glaube in Geschichte 
und Gesellschaft. Studien zu einer praktischen Fundamentaltheologie, Mainz 
1977 u.ö. 181-194. 

36 "Eine Glaubensaussage dagegen nur hypothetisch verstehen zu wollen, heißt 
bereits, sie mißzuverstehen." Knauer, Glaube (Anm. 23), 361. 

23 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-6 - am 13.01.2026, 01:26:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bereits in ihm mitgeteilt. Das kann so aufgefaßt werden, daß ich mein 
Leben durch die Erzählung neu sehe. Die Wirkung einer solchen neuen 
Sicht meines Lebens als gelingend besteht dann darin, daß ich mich von 
nun an so verhalte, daß mein Leben tatsächlich gelingt. Dieses Verhalten 
unterscheidet sich vom zielgerichteten Handeln dadurch, daß es 
Mimesis einer für real gehaltenen Wirklichkeit ist. Die mitgeteilte 
Vorhersage des Gelingens meines Lebens ist die Ursache dafür, die 
dementsprechenden Kräfte zu mobilisieren. Dabei besteht die Gefahr, 
daß die Wahrheit dieser Erzählung nur dadurch unwiederlegbar und 
absolut bleibt, daß jedes Mißlingen dieser Praxis meiner unvollständi­
gen Annahme der Fiktion, dem unvollständigen Sich-berühren-lassen 
des Hörers angelastet wird. 

Wenn die Erzählung darin universal ist, daß mein Name in ihr 
vorkommt und mein Leben als gelingend erzählt wird, gleichzeitig der 
Hörer dieses aber nur als Prospektion einer Zukunft auffassen kann, 
dann exponiert sich eine so gedachte Wirksamkeit der Botschaft der 
doppelten Rückfrage: Wo steht mein Name und was wird über mich 
erzählt? Allein die Tatsache, daß offensichtlich die menschliche Natur so 
beschaffen ist, daß sie das Gotteswort, in dem auch mein ganzes Leben 
als gelingend und gerettet ausgesagt ist, nur als Prospektion begreifen 
kann, gibt mir das Recht zu dieser Frage. Denn wer eine Prospektion 
auf ihre Adäquanz mit der Wirklichkeit befragt, ist immer im Recht -
und nicht erst der, der bereits auf ein Scheitern zurückblickt. 

Diese Frage, zu der der Hörer deswegen berechtigt ist, weil er 
seine Rettung, sein Heil zunächst nur als Vorhersage in der Erzählung 
vom universalen Heil lesen kann, kann nun nicht selbst wieder die 
Antwort liefern. Es muß einen Anhaltspunkt in der Wirklichkeit geben, 
die jetzt schon da ist. Es muß eine Praxis geben, die der Rettung des 
Hörers gilt, in der der Hörer sich als geliebt erfährt. Genau darin wird 
die Vorhersage zur Verheißung gesteigert. Und nur als Verheißung ist 
die Erzählung inhaltlich universal. Denn nur wenn sie Momente der 
Erfüllung auch ·meines Glücksverlangens bereits enthält, kann ihr 
universales Ergangensein erzählt werden. 

5. Die Bedeutung des Zeugnisses für die Wirksamkeit und Wahrheit 
der Verkündigung 

5.1 Die Unselbständigkeit der Erzählung 

Wenn ich in d.~r Botschaft gemeint bin, dann muß das also - das 
erbrachten die Uberlegungen von 4.2 - verständlich und nachvollzieh­
bar sein. Ein Anhaltspunkt für die Verständlichkeit der Behauptung, 
daß das Wort Gottes meine Rettung aussagt (daß das Gelingen meines 
Lebens in der Objektivität der Erzählung vorkommt), ist eine Praxis, die 
mir gilt, die ich am eigenen Leibe erfahre. 

24 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-6 - am 13.01.2026, 01:26:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Diese Praxis ist nicht meine eigene. Nicht ich bin ihr Urheber, 
sondern ihr Empfänger. Es ist nicht der Appell an mich, dieses oder 
jenes zu tun, sondern sie ist bewirkter Glaube in einem anderen Subjekt, 
der sich rettend auf mich auswirkt. Es ist insofern für mich objektiv und 
mir äußerlich, vorgegeben. 

Die Konkretheit dieser Praxis ist für mich nicht Aufgabe, sondern 
diese Praxis ist relevant, heilend und rettend für mich, weil sie konkret 
ist- und nur deswegen. Ihre Geltung für mich hat also ihren Grund in 
ihrer raumzeitlichen Bestimmtheit. 

Diese Praxis ist also auch kein Projekt eines Anderen oder 
Anderer, sondern ein Handeln, das mich bereits erreicht hat und auf 
das ich deswegen zurückschauen kann. Der andere will mir nicht 
helfen, sondern er hilft mir. Diese Praxis ist in ihrem Wirklichsein 
symbolisch, nicht in ihrem Anspruch auf extensive Universalität. 

Wenn die solidarische Praxis deswegen ein Anhaltspunkt der 
Wirklichkeit des Heils im Offenbarungswort ist, weil sie wirklich ist, 
dann kann man versucht sein auch umgekehrt zu schließen: Jedes 
Handeln, das in der materiellen und geistigen Einheit vollzogen wird, 
ist wegen dieser Einheit wirklich, und aufgrund dieser Modalität 
fungiert es als Anhaltpunkt für göttliches Offenbarungshandeln. Dieses 
Kriterium erfüllen aber auch Handlungen, deren materiale, akzidentelle 
Bestimmungen nicht mehr mit Eigenschaften Gottes zusammenhän­
gen.37 

Die Folge wäre, daß banale Akte der Nettigkeit wie Geschenke 
zum bürgerlichen Weihnachtsfest etc. schon die Wahrheit der Wirksam­
keit des Gotteswortes verbürgen und bestätigen würden- sie brauchten 
lediglich wirklich zu sein und ihre Wirklichkeit müßte vom Betreffen­
den, vom Hörer bestätigt werden. Es taucht also die Frage auf, ob es 
Kriterien gibt, welche Praxis die Bedeutung eines Anhaltspunktes für 
die Wahrheit der Botschaft haben kann. Daß sie mir gilt, also auf einen 
einzelnen Menschen als ihr Ziel gerichtet ist, ist so verstanden noch ein 
leeres Kriterium. Denn diesem Kriterium genügt auch ein Handeln, daß 
das Leben bedroht und zu vernichten trachtet.38 

37 Normalerweise wird die Kontinuität des verkündeten Wortes mit dem 
Gotteswort in materialer Hinsicht gesehen. Verschieden ist es dann in seiner 
Form; die Verkündigung und Erzählung des göttlichen Erlösungshandeins 
wird dann immer in modo cognoscendi ausgesagt - s.o. Wenn nun die 
Kontinuität zum Gotteswort darin festgemacht wird, daß das menschliche 
Wort nicht Wort, sondern Praxis ist, an der Geist und Leib, Verstand, Wille 
und vorfindliehe Welt ganzheitlich beteiligt sind, dann scheint dieses nur auf 
Kosten der materialen Kontinuität denkbar. 

38 Causa finalis und causa materialis sind nicht auf einer Ebene auftragbar. Die 
materiale Bestimmung der Praxis bestünde darin, daß sie irgendwie mit den 
Eigenschaften Gottes zusammenhängt - darunter fällt die Finalität genau 
nicht, stellt also ein eigenes Konstitutionselement dar. 

25 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-6 - am 13.01.2026, 01:26:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zu diesem Einwand ließe sich sehr viel sagen- die entscheidende 
Entgegnung lautet: Die wirkliche Praxis ist nicht aus sich Verweis auf 
die universale Heilswirksamkeit des Gotteswortes, sondern nach ihr 
wird gefragt, weil zuvor die gehörte sprachlich vermittelte Botschaft 
bezweifelt wurde. Ihre extrem zugespitzte Behauptung, daß mein Leben 
in ihr als gerettet erzählt wird, berechtigt den Hörer dazu, danach zu 
fragen, ob es stimmt. Und dabei ist die wirklich mir geltende Praxis der 
Nächstenliebe der einzig mögliche benennbare Anhaltpunkt Die Frage 
nach innerweltlicher, geschichtlicher Identität von Form und Inhalt 
entstammt also der Frage, daß die göttliche Materie, die Eigenschaften 
Gottes, die inhaltliche Kontinuität der Verkündigung nur nach mensch­
licher Art, sprachlich gegeben sein kann.39 Der garstig breite Graben der 
unaufhörlich vergehenden Zeit trennt die Glaubenden von der Wirklich­
keit ihres Glaubensinhaltes. 

Diese Praxis ist also nicht an sich ein Moment der Realität, des 
Angebrochenseins des Reiches Gottes, sondern nur insofern sie den 
Bericht, daß es angebrochen sei, bestätigt. Selbst dort, wo Gott selbst in 
einer Praxis präsent ist - wie im sakramentalen Geschehen -, ist er es 
immer auch verweisend, zeichenhaft, symbolisch. Insofern lautet die 
Frage: Verweist diese Praxis von sich aus auf die Erzählung des 
Heilsereignisses? Rückt sie sich selbst, indem sie dem Betroffenen ihre 
Bedeutung, ihren Sinn, ihre Wahrheit aufdrängt, in die Erzählung ein? 
Oder verweist sie deshalb auf die Erzählung, weil als darauf verweisend 
gedeutet werden kann bzw. weil ihr inhärierender Sinn kompatibel ist 
mit der Erzählung? 

Die Frage nach der Wirklichkeit entstammte der spezifischen 
Formbestimmung der Materialität Gottes in der Verkündigung, der 
Erzählung. Weil sie gänzlich ungeeignet ist, Wirklichkeit entstehen zu 
lassen, sondern umgekehrt an die verlorene Wirklichkeit des Inhalts 
erinnert und selbst durch ihn konstituiert ist40, drängt die Erzählung zur 
Rückfrage. Aber sie wird nicht selbst zu einer konkreten Praxis, die 

39 Damit stimmt auch überein, daß eigentlich nicht angemessen von einer 
spezifischen Form des göttlichen Wortes gesprochen werden kann. Sein 
entscheidendes Kennzeichen ist, daß in ihm Form und Materie überhaupt 
nicht mehr getrennt sind, deswegen auch nicht von einem Kompositum von 
Form und Materie gesprochen werden kann. Der christliche Gottesgedanke 
(der die integrale Wirklichkeit all dessen formuliert, was von Gott aussagbar 
ist) sprengt eher das HylemorphismusmodelL Wenn menschliche Praxis 
genau darin, daß sie wirklich ist, am göttlichen Leben Anteil zu haben 
trachtet, dann hat sie, wie verborgen auch immer, auch Anteil an dem, was 
mit menschlicher Vernunft die Materie, die Eigenschaften Gottes sind. Also 
wirkliche Praxis wäre immer- anonym?- irgendwie in Zusammenhang mit 
göttlichem Sein. 

40 Das impliziert die These, daß die Erzählung im Unterschied zu Mythen und 
Märchen ihren Grund nicht im isolierten subjektiven Erlebnis des Erzählers 
hat, sondern in der externen Wirklichkeit des mitgeteilten Inhaltes. 

26 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-6 - am 13.01.2026, 01:26:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


symbolisch in ihrer Wirklichkeit ist, sondern umgekehrt bleibt sie in der 
schwachen Form der Sprache universal, indem sie von der Endgültig­
keit der Erlösung aller Menschen im Heilsereignis spricht. Die 
Verkündigung wird also nicht zur Praxis, sondern diese verweist auf 
sie. Genau darin, nicht selbständig zu sein und sein zu können, hat sie 
ihr entscheidendes Kriterium. Sie stammt aus einer Wirklichkeit, ist ihr 
schwacher menschlicher Abglanz und fordert, um ihre Herkünftigkeit 
aus einer universalen Wirklichkeit immer wieder zu rechtfertigen, 
wirkliche Nächstenliebe. Der Abglanz kann sich nicht verselbständigen. 
Wenn korrespondierende Erfahrungen ausbleiben, kann die Erzählung 
sie nicht ersetzen - sie kann bestenfalls zum Aushalten in der Frage, ob 
die Botschaft stimmt und wann denn die in ihr ausgesagte Rettung 
eintrete, ermutigen. Eine solche Verselbständigung der Erzählung, 
Substanzialisierung ihrer sprachlichen Gestalt bzw. ihre Auflösung in 
ein Sprachereignis ist nichts anderes als ihre Säkularisierung. 

Wenn die Verkündigung eine wirkliche Praxis fordert, die sie 
bestätigt, dann kann dieses nicht in der Verselbständigung der 
Verkündigung zu einer Sprachpraxis sein. Dies ist das stärkste 
Argument dafür, Verkündigung und Praxis auseinanderzuhalten. Ver­
kündigung bleibt immer angewiesen auf eine gegenwärtige punktuelle, 
blitzhafte Identität von Form und Materie in einem Akt der liebenden 
Zuwendung zum Nächsten. Darauf bleibt sie angewiesen, weil für sie 
ein Inhalt konstitutiv ist, der von der vergangenen universalen 
Befreiung berichtet.4t 

Nur als solcher kann er in die Erzählung eingehen. Das Eingehen 
in die Erzählung von der Befreiung ist aber nicht durch seine 
Herkünftigkeit aus der Erzählung gewährleistet, sondern dadurch, daß 
es die Frage, ob denn das Heil wirklich geschichtlich erschienen sei, für 
einen Augenblick mit Ja beantworten läßt. Wenn diese Praxis geschieht, 
kann ich die Erzählung der Befreiung als universal hören, weil ich 

41 Einerseits ist damit der Zirkel von Verkündigung und Glauben durchbro­
chen: Verkündigung bringt den Glauben nicht aus sich hervor, sondern wird 
umgekehrt erst verständlich und in ihrer Universalität begreifbar, wenn es 
ihn gibt. Sie fordert ihn, aber sie ist nicht der Glaube - vor allem nicht in 
seiner materiell-konkreten Realitätsdichte. Anderseits ist aber nicht jede 
Praxis wegen ihrer Konkretheit Hinweis auf die Wahrheit der Verkündi­
gung, sondern nur diejenige, die durchsichtig ist, die absolute sich 
mitteilende Liebe. Damit läßt sich in einem ersten Schritt die Konkretheit der 
Glaubenspraxis denken: Sie hat immer ein natürliches Moment an sich. Sie 
wirkt sich in natürlichen, menschlichen Zusammenhängen aus. Sie ist eine 
lebensermöglichende, lebensrettende Praxis, die das gleiche biologische 
Substrat umfaßt wie Handlungen, die nicht oder nur schwer im Kontext der 
Erzählung deutbar sind. Weil sich der Glaube auf ein allgemeines 
biologisches Substrat des menschlichen Daseins bezieht, kann das Christen­
tum in anderen kulturellen Kontexten und religiösen Traditionen überhaupt 
rezipiert und verstanden werden - ohne das vorher ein Kulturwechsel oder 
-Zusammenbruch erfolgen muß. 

27 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-6 - am 13.01.2026, 01:26:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


erfahren habe, daß sie auch mir gilt. So kommt meine Befreiung in der 
Erzählung vor. 

Das hat sicherlich auch eine imperative Dimension: Nächstenliebe 
soll sein. Sicherlich ist in diesem Sinne Verkündigung immer auch 
Aufforderung an die Hörer, selbst Zeuge zu sein, selbst die Verkündi­
gungsinhalte in ihrem Leben wirklich werden zu lassen und zu 
bewahrheiten, nicht nur nach korrespondierenden Erfahrungen Aus­
schau zu halten, sondern sie selbst zu ermöglichen. Jedoch ist das eine 
abgeleitete Bedeutung- die immer in der Gefahr steht, daß der Hörer 
der Botschaft deren Wahrheit und Bewahrheitbarkeit von seinem 
Willensentschluß zu handeln abhängig macht. Nur, wenn sie von 
Hilfsbedürftigen wirklich als Befreiung erfahrt:n worden ist, hat sie 
Verweisungskraft und kann als in der Erzählung vorkommend bewußt 
werden. Insofern kann also die universale Wirksamkeit der Botschaft 
nicht von meinem Willen abhängen, sondern ich trage nur dann etwas 
zu ihrer Bewahrheitung bei, wenn ich tatsächlich handle. Dabei kann 
immer noch passieren, daß ich wohl helfen und befreien will, in 
Wirklichkeit aber Knechtschaft verlängere. 

Mit diesem so gedachten Zusammenhang von Verkündigung und 
Wirklichkeit ist expressis verbis ausgeschlossen, daß die Verkündigung 
vom Willen eines Einzelnen oder eines geschichtsmächtigen 
Kollektivsubjektes abhängt, also ideologisch instrumentalisiert werden 
kann. Ich kann die Verkündigung nie bewahrheiten wollen. Vielmehr 
wird mir und anderen ihre Wahrheit einsichtig, wenn ich solidarisch 
gehandelt habe. Sie nur zu wollen heißt, daß mir die Entscheidung noch 
offen ist, sie solle nicht wahr sein. Solange ein Wille diese Möglichkeit 
noch hat, hat er noch nichts mit der Bestätigung der Wahrheit der 
Botschaft zu tun. 

5.2 Zeugnis 

Die konkrete Praxis der Solidarität ist also a) für die Beantwortung der 
Frage nach der 'Wahrheit des Evangeliums gefordert und kann b) 
durchsichtig auf das Evangelium sein. Ein Handeln, das sowohl diese 
Forderung erfüllt und tatsächlich den Blick auf die Erzählung des 
Heilsgeschehens lenkt, ist das Zeugnis. Darauf kann hier jedoch nur 
noch perspektivisch eingegangen werden.42 

Die erste Schicht des Zeugnishandeins ist die Ebene der 
ideologischen Verneinung des Evangeliums. Die Identifizierung des 
Jesus von Nazareth als Sohn Gottes geriet in Widerspruch mit dem 
herrschenden Polytheismus Roms und vor allem mit dem Anspruch des 
Kaisers, selbst Gott zu sein. Von seiten der Christen mußte das 
Bekenntnis zu Jesus als dem Christus deswegen zum Widerspruch 

42 Zum Ganzen siehe E. Arens, Bezeugen und Bekennen, Düsseldorf 1989. 

28 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-6 - am 13.01.2026, 01:26:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


führen, weil seine Göttlichkeit, seine Messianität in klarer Kontinuität 
zum jüdischen Monotheismus stand. Genau dieses sich als Monotheis­
mus artikulierende Bekenntnis zur Gottessohnschaft Jesu und die darin 
implizierte Verneinung weiterer Sohnschaften oder Stellvertreterschaf­
ten Gottes auf Erden brachte das Christentum in einen ideologischen 
Gegensatz zur "politischen Religion"43 der Weltmetropole Rom. 

Wahrscheinlich hätte die römische Religion in ihrer Vielschichtig­
keit und hohen V.erarbeitungs- und Integrationskapazität gegenüber den 
Religionen eroberter und unterdrückter Völker auch den Widerspruch 
gegen sich tolerieren können, wenn er nur ideel gewesen wäre. Die 
Christenverfolgungen indizieren jedoch, daß dieser Glaube in der 
Substanz ein konkretes Verhalten, eine Praxis war, die die Grundplausi­
bilitäten der römisch beherrschten Welt dadurch erschütterte, daß sie sie 
zu dysfunktionalen Verhaltensweisen führten- etwa den Kriegsdienst, 
die Sklavenfrage und anderes betreffend. 

Die Konfrontation von römischer Staatsideologie und christlichem 
Glauben konnte aus verschiedenen Gründen sich nicht in der Konkur­
renz ideologischer Apparate, von Philosophenschulen u.ä. vollziehen, 
sondern sie verdichtete sich in der Gerichtssituation, d.h. in der 
Beschuldigung einzelner, an die Definität der Erlösung in Jesus Christus 
zu glauben. Hier wird der Beschuldigte unter den Bedingungen der 
herrschenden Plausibilitäten und angesichts der Unverständlichkeit der 
Festlegung des Heils auf das konkrete geschichtliche Ereignis des 
Lebens, Sterbensund Auferstehens Jesu auf sich selbst zurückgeworfen. 
Die Wahrheit kann nicht durch Hinweis auf etwas anderes erwiesen, 
sondern nur im eigenen Verhalten verteidigt und verkündet werden -
im Standhalten bis zum Martyrium. 

Der Glaube an den sich in Jesus Christus selbst offenbarenden 
einzigen Gott impliziert Verhaltensweisen, die selbst in einer ideolo­
gisch toleranten Weltherrschaft zu Widersprüchen führen mußten. Auf 
dieser Ebene erscheint die Zeugenschaft als Folge eines Bewußtseins, 
daß von den Ereignissen "in Jerusalem" wußte. Dieser sich selbst 
offenbarende Gott war aber genau deswegen einzig, weil sein Sohn ihn 
offenbart hat als derjenige, der das Heil unüberbietbar und .. endgültig in 
die Welt gebracht hat. Die ideologische Verneinung dieser Uberzeugung 
findet dann nicht nur statt, wenn ein politischer Polytheismus als 
Toleranzprinzip die Erschütterungen seiner Plausibilität nicht duldet 
und verfolgt, sondern die Verneinung ist angesichts der Definität des 
Heils im Heilsereignis bereits im Leiden und Elend, in der Brutalität 
einer Sklavenhaltergesellschaft, in der willkürlichen Aberkennung von 
Lebensrechten sichtbar. 

43 Siehe dazu J. Moltmann, Politische Theologie - Politische Ethik, Mainz/ 
München 1984, 42f (Lit.). 

29 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-6 - am 13.01.2026, 01:26:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Diese "praktische" Verneinung der Wahrheit des Evangeliums 
durch effektive Aberkennung von Lebensrechten ist im 20. Jahrundert 
zur entscheidenden Herausforderung des Christentums geworden bzw. 
in der Vernichtungsmaschinerie, der gesetzmäßigen Tötung von Men­
schen bewußt geworden. In der systematischen Vernichtung von 
Menschen durch die nationalsozialistische Herrschaft gewinnt das 
Zeugnis seine paradigmatische Dichte im lebensrettenden Akt, der so 
konsequent ist, daß er durchgehalten wird bis in den eigenen Tod des 
Zeugen. Im Martyrium Maximilian Kolbes ist eine Praxis derart 
wirksall).. geworden. Es war eine Solidarität, die allein dem "biologi­
schen" Uberleben eines Menschen galt, unter Einsatz und Opferung des 
eigenen Lebens des Zeugen. 

Eine solche Praxis hat den höchsten Grad an Durchsichtigkeit auf 
den Inhalt des Evangeliums. Sie belegt so sehr dessen Wahrheit, daß 
kaum unterschieden werden kann zwischen gegenwärtiger Praxis und 
der Erzählung des universalen Heilsereignisses. Diese Praxis des 
lebensrettenden Martyriums scheint durch ihr Stattfinden bereits in der 
Erzählung vorzukommen. Hier ist Gott so sehr mit dem gequälten 
Menschen verbunden, daß im Blick auf dieses Geschehen die Wahrheit 
seiner Botschaft unmittelbar einleuchtet.44 

Jedoch ist der Familienvater, dessen Leben durch Maximilian 
Kolbes Märtyrertod gerettet wurde, von dieser Solidarität nicht zum 
ewigen Leben befreit worden. Aber die Bewahrung vor der Vernichtung 
im System nationalsozialistischer Konzentrationslager wird durch den 
extremen Verweisungscharakter des Opfertodes Kolbes zum materiellen 
Bild der Erlösung. 

Schluß 

Die bisherigen Überlegungen nähren eine gewisse Skepsis gegenüber 
der selbstverständlichen Gewißheit, daß die Kirche sich der technischen 
und kommunikativen Möglichkeiten der Werbung bedienen müsse, um 
ihren Verkündigungsauftrag zu erfüllen. 

Einerseits scheint offensichtlich, daß Werbung die Verkündigung 
ihrerseits nicht bewahrheiten kann. Aber treibt sie nicht die Erzählung -
wenigstens die - in Bereiche menschlichen und gesellschaftlichen 

44 Genau hier wäre der Ort, den Topos zu diskutieren, daß Gott selbst sein 
Wort bezeugt. Der Zeugnisbegriff hat seine theologische Spitze darin, daß 
das von ihm bezeichnete Handeln von Gott selbst vollzogen werden kann. -
siehe dazu Arens, Bezeugen (Anm. 42) 84ff. In einem ersten Zugriff kann 
dieser Topos als Deutung des extremen und paradigmatischen Glaubensvoll­
zug, des Martyriums, verstanden werden. Der Märtyrer ruft Gott als Zeuge 
an, das Zeugnis Gottes selbst ist seine unvorstellbare Kraft im Standhalten, 
im Ertragen der Folter. 

30 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-6 - am 13.01.2026, 01:26:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Lebens hinein, die mit face-to-face Kommunikation, mit traditioneller 
Verkündigung nicht mehr erreicht werden? Ist die technisch vermittelte 
Präsentation der Grundbotschaft und der Grundsymbole nicht die 
Bedingung dafür, daß heute allerorten (und nicht nur in den abschmel­
zenden Ghettos geschlossener Katholizität) die Frage nach der Wahrheit 
gestellt werden kann- also die Erfahrungen von lebensermöglichender 
Solidarität im weitesten Sinne erwartet, erhofft und eingeklagt werden? 

Anderseits scheint gerade die perfekte technische 11Aktualisie­
rung" der Botschaft ihre exponierteste Verselbständigung zu sein. Die 
sprachliche Gestalt der Verkündigung transportierte zugleich ein 
Bewußtsein, daß die Botschaft nur in der Gestalt des menschlichen 
Wortes präsent ist. Die viel perfektere bildhafte Inszenierung suggeriert 
zunächst größere Vollständigkeit, eine größere Adäquanz zum Inhalt 
bzw. eine höhrere Präsenz des Inhaltes in dem Darstellungsakt Es 
scheint unsinnig,·gegenüber massenmedialer Darstellung von Glaubens­
inhalten die Wahrheits- und Wirklichkeitsfrage zu stellen. 

Die Überlegungen drängen dazu, einen theologischen Begriff der 
Werbung und der technisch vermittelten Kommunikation zu ent­
wickeln. Dringend scheint die Frage beantwortet werden zu müssen, 
wie die Technik und die neuen Medien wirken. Drängen sie zu Fragen, 
wecken sie die Sehnsucht nach der Wirklichkeit des Dargestellten -
dann wäre Werbung ein Imperativ für die Kirchen - oder lassen sie 
diese Fragen verstummen- dann wäre Werbung ein Säkularisierungsef­
fekt: nicht durch die Leugnung des Inhalts, nicht als seine Zurückfüh­
rung auf menschliche Verhältnisse, Probleme und Sehnsüchte - so die 
klassische . Religionskritik -, sondern durch die Universalisierung des 
menschlichen Maßes ihrer Form. 

SUMMARY: Prodarnation of faith and practice 

In our times it seems that spreading of the Good News usually has to be 
combined with J?ublicity. Taking this into consideration, the question of the 
theological meamng of preaching arises: the decisive peculiari~ of preachinll is 
based on the fact tftat its origin lays in God's historical acting for the salvation 
of mankind. Therefore, proclaiming the Christian faith is aeyending on the 
historical reality of a sohdarian practice of charity and Iove o God. Only the 
experience of this twofold Iove to the next and to God can confirm the Good 
News of the promise of salvation for everybody. 

As result of these considerations, the relationship between proclamation 
of faith and publicity cannot yet be defined clearly. These reflections urge for 
?evelopin~ a.theological theory of mass-communication which today exists only 
m the begmrungs. 

RESUME: Prodarnation et pratique 

Dans la Situation actuelle, l'evangelisation ne semble etre d'usage que 
lorsque 1' eglise a recours a la publicite. De ce fait, on se demand qu' eile est la 

31 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-6 - am 13.01.2026, 01:26:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


signification theologique de la proclamation relisieuse: une particularite 
importante de la procfamation consiste a ce qu'elle tire son origine du rachat 
historique par Dieu. C'est la raison pour laquelle la proclamation religieuse 
depencf de la realitc histori<Jue d'une pratique solidaire cfe l'amour de dieu et de 
son prochain. Seule l'experience de cet amour confirme le message d'apres 
lequella Rederuption est promise a tous. 

A partir de ces considerations - tel en est le resultat - on ne ~ut pas 
encore determiner clairement la relation entre la proclamation et la pubhcite. Les 
considerations poussent vers une theorie theologique de la communication en 
masse qui n'en est qu'a ses debuts. 

RESUMEN: Pred.icaci6n del evangelio y practica 

La predicaci6n del evangelio, en la situaci6n actual, parece solamente 
habitual cuando la Iglesia utiliza para ello la publicidad. En este contexto surge 
la presunta por el significado teol6gico de la predicaci6n del evangelio por parte 
de la 1glesia. La caracteristica decisiva de esta consiste en que Se denva ae la 
actividad de salvaci6n en un marco hist6rico. Por eso la preaica depende de la 
realidad hist6rica de una praxis solidaria del amor al pr6j1mo y del amor a Dios. 
SOlo la experiencia de ese amor confirma el mensaje de que la salvaci6n es para 
todos los hombres. 

Partiendo de estas reflexiones no se puede determinar inequfvocamente -
asi es el resultado - la relaci6n entre la predicaci6n y la publicidad. Las 
reflexiones estimulan una teoria teol6gica de la comunicaci6n de masas que 
solamente se encuentra en sus comienzos. 

32 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-6 - am 13.01.2026, 01:26:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

