
IV. »Eine Tiefe, die in die Welt hineinragt.«1 Das Denken

Kein Anfang ist gegeben. Es gibt – keinen

Anfang. Und nur, weil und insofern es

keinen Anfang gibt, bleibt die Möglichkeit,

anzufangen, offen. Anzufangen heißt, mit

allem, was berechenbar und kalkulabel

bleibt, aufzuhören. Der Anfang ist kein Ein-

satz, sondern Aus-satz. Wer anfängt, setzt

aus.

Thomas Schestag: Die unbewältigte Sprache

Um mit der Frage nach dem Guten hier anzuheben, sollen im Folgenden drei Weisen

des Sprechens behandelt werden: Das Denken, das Urteilen und das Erzählen. Hannah

Arendt spricht im Denktagebuch von vier »Pfaden des Unrechts«, die die Menschheits-

geschichte durchziehen und als einzige Pfade überhaupt erscheinen: »antisemitisch –

imperialistisch – weltgeschichtlich – totalitär.« So fragt sie sich, wie es komme, »dass

nur die Pfade des Unrechts gangbar waren, relevant waren, überhaupt noch einen Be-

zug zu den wirklichen Fragen, Schwierigkeiten und Katastrophen hatten und dass es

Pfade des Rechten überhaupt nicht gab und nicht gibt? Dies ist die Kardinalfrage.«2

Die Pfade des Bösen sind nun eingehend betrachtet worden, in der Folge soll es dar-

um gehen, den Pfaden des Guten zu folgen, sie zur Sprache kommen und so denkend

gangbar werden zu lassen.

Was denken heißt, scheint zunächst klar: Denken heißt, Bestimmtes erkennen und

beurteilen, es heißt, unausgesprochene Worte über etwas zu formen, Worte für sich

herzusagen, ohne sie ins Lauthafte zu bringen. Denken wir aber genauer darüber nach,

was Denken sei, wird es zunehmend undurchsichtiger: Arendt beginnt ihre Schrift

zum Denken so auch mit einem Unwohlsein darüber, dieses Thema gewählt zu haben:

»[Ü]ber das Denken zu sprechen, scheint mir so vermessen, daß ich das Gefühl habe,

ich sollte eher mit einer Rechtfertigung als mit einer Entschuldigung beginnen.«3

1 Vgl. Hannah Arendt [1953]: Denktagebuch, Erster Band, S. 452.

2 Ebenda, S. 72.

3 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Vom Schweigen des Guten

4.1 »Beulen, die sich der Verstand beim Anrennen an die Grenze der
Sprache geholt hat.«4 Das Denken der Einen

Die Zeit der anderen Auslegungen wird

anbrechen, und es wird kein Wort auf dem

anderen bleiben, und jeder Sinn wird wie

Wolken sich auflösen und wie Wasser nie-

dergehen.

Rainer Maria Rilke: Die Aufzeichnungen des

Malte Laurids Brigge

Sicher scheint zunächst, dass das Denken gerade eine Tätigkeit ist, die der Mensch

allein vollzieht, für die er niemandes Beisein benötigt. In gewisser Weise könnte man

sagen, dass das Denken sich vom Sprechen gerade darin unterscheidet, dass es nur die-

ser einen Denkenden bedarf; dennoch ist das Denken in Arendts strengem Sinne nicht

voraussetzungslos.5 Denken – so möchte ich im Folgenden zeigen – kann der Mensch

nur dann, wenn er sowohl seine eigene Einzigartigkeit als auch die Einzigartigkeit aller

anderen Menschen und auf diesem Wege auch der absoluten Einmaligkeit der Frage

gewahr wird. Nur so ist ein »Denken ohne Geländer« möglich, das wirklich fragt und

aufs Neue ansetzt. Das Wortgeflecht, das dieses Denken der Einen als Einmaliger in

sich zu fassen sucht, heißt: absolute Verschiedenheit. Solche absolute Verschiedenheit

würde einem Gewitter gleich alles Selbstverständliche in Frage stellen, indem sie jeder

Deutung eine andere zur Seite stellte und jeden zu festen Sinn auflöste, damit er – »wie

Wolken«6 – niederginge und so das Neue ermöglichte. Zu sagen, »der Mensch ist ein

Mensch ist ein Mensch ist ein Mensch …« wäre dann unmöglich, es gäbe denMenschen

nicht, nur dieMenschen mit ihren unendlichen, absolut verschiedenen Sichtweisen auf

die Welt.

Sich selbst aber als eine solch Einzelne zu erkennen, könnte auch heißen, den eige-

nen Gedanken fortan in Einsamkeit nachzuhängen; auch das ist nicht gemeint. Es soll

in der Folge die Unterscheidung von Verlassenheit und Einsamkeit vor Augen geführt

werden, während derer sich zeigen wird, dass zum Einsamsein bei Arendt immer Zwei

gehören.

4 Vgl. Ludwig Wittgenstein [1953]: Philosophische Untersuchungen. Berlin 1971, S. 68.

5 Wenn Arendt nach den Voraussetzungen des Denkens fragt – nachdem ihr während des

Eichmann-Prozesses die Frage kam, ob »das Problem von Gut und Böse, unsere Fähigkeit, Recht

und Unrecht zu unterscheiden, mit unserem Denkvermögen zusammen[hängt]« – tut sie dies nie

als Frage nach einer möglichen Lehrbarkeit: »Gewiß nicht in dem Sinne, daß das Denken jemals

die gute Tat hervorbringen könnte, als ob ›Tugend lehrbar‹ und lernbar wäre – nur Gewohnheiten

und Sitten lassen sich lehren, und wir wissen nur zu gut, wie erschreckend rasch sie verlernt und

vergessen werden, wenn neue Verhältnisse eine Veränderung unserer Sitten und Verhaltenswei-

sen einfordern.« (Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 15.)

6 Rainer Maria Rilke [1910]: Die Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge.München 2004, S. 41.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Das Denken 93

4.1.1 »Das verborgene Nahe im Fremden.«7 Die absolute Verschiedenheit

Was hat es nun also auf sich mit dieser sonderbaren Formulierung einer absoluten

Verschiedenheit? Spricht sie eine Absolutheit, ein Einzeln-Sein ohne Vergleichbares

oder doch nur ein Verschieden-Sein, ein größtmögliches Anders- und doch irgendwie

Ähnlich-Sein aus? In der Vita activa heißt es: »[W]ill man den Jemand, der einzigartig

in jedem neuen Menschen in die Welt kommt, bestimmen, so kann man nur sagen,

daß es in Bezug auf ihn vor seiner Geburt ›Niemand‹ gab.«8 Die Erkenntnis dieses Um-

standes, dass der Mensch nicht bloß ein weiteres Exemplar seiner Gattung, sondern als

er selbst absolut einzigartig ist, ermöglicht erst ein Denken, das nicht bloß einordnet

und rechnet, sondern neu ansetzt und so wirklich fragt. Ein jeder Mensch wird gebo-

ren; diese Gebürtlichkeit ermöglicht es ihm, einen neuen Anfang zu setzen: »Weil jeder

Mensch auf Grund des Geborenseins ein initium, ein Anfang und Neuankömmling in

der Welt ist, können Menschen Initiative ergreifen, Anfänger werden und Neues in Be-

wegung setzen.«9 Mit dem Geborensein ist hier allerdings nicht die Tatsache gemeint,

dass der Mensch aus dem Mutterleib in die Welt kommt; vielmehr begründet die Ge-

bürtlichkeit des Menschen sein absolutes Verschiedensein; bezogen auf diesen einen

selbst gab es vorher »Niemand«: »Wegen dieser Einzigartigkeit, die mit der Tatsache

der Geburt gegeben ist, ist es, als würde in jedem Menschen noch einmal der Schöp-

fungsakt Gottes wiederholt und bestätigt […]. Handeln als Neuanfang entspricht der

Geburt des Jemand, es realisiert in jedem Einzelnen die Tatsache des Geborenseins«10.

Die Menschen in dieser Weise vom Anfang her zu denken, ist durchweg ungewöhn-

lich; bei Arendt heißt es: »Es ist uns aus der Philosophie vertraut, den Menschen als ein

sterbliches Wesen zu verstehen. Merkwürdigerweise hat aber noch keine Philosophie,

auch keine politische Philosophie, sich dazu vermocht, den Menschen auf seine ›Ge-

bürtlichkeit‹ hin anzusprechen, nämlich darauf hin, daß mit jedem von uns ein Anfang

in die Welt kam und daß Handeln im Sinne des Einen-Anfang-Setzens nur die Gabe ei-

nes Wesens sein kann, das selbst ein Anfang ist.«11 Das absolute Verschiedensein birgt

also immer schon die Möglichkeit eines Neuanfangs in sich.

Arendts Begriff ist leicht misszuverstehen: Die Rede von absoluter Verschiedenheit

soll hier in ihrer ganzenWidersprüchlichkeit zum Vorschein gebracht werden. Ist denn

eine absolute, eine von allem abgelöste, aus allen Bezügen gehobene Verschiedenheit

überhaupt denkbar? Besteht nicht das Wesen der Verschiedenheit gerade darin, dass

Dinge, in ihrem Bezug zueinander betrachtet, nicht gleich erscheinen? Zwei verschiedene

7 In den Anmerkungen zu Arendts Denktagebüchern ist zu lesen, dass Arendt sich »hier auf ein

(bisher unveröffentlichtes) maschinenschriftliches Manuskript« bezieht. (Ursula Ludz/Ingeborg

Nordmann: Anmerkungen zu Heft III. In: Hannah Arendt: Denktagebuch, Zweiter Band, S. 933.)

Inzwischen ist der in Rede stehende Text veröffentlicht worden; vgl. Martin Heidegger [1951]: Der

Weg.Der Gang durch ›Sein und Zeit‹. In: ders.: Gesamtausgabe, Band 82: Zu eigenen Veröffentlichun-

gen. IV. Abteilung:Hinweise undAufzeichnungen.Hg. v. Friedrich-Wilhelmv.Herrmann. Frankfurt

a.M., S. 359f.

8 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 213.

9 Ebenda, S. 215.

10 Ebenda, S. 217.

11 Hannah Arendt [1963]: Über die Revolution, S. 276.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Vom Schweigen des Guten

Dinge zeichnen sich dadurch aus, dass sie nicht in allen Merkmalen übereinstimmen.

Die Übereinstimmung wie die Verschiedenheit kann aber nur im Vergleich zu Tage tre-

ten. Ein Vergleich ist nur möglich zwischen Dingen, die einander wenigstens in einem

Punkt gleichen. Eine absolute Verschiedenheit könnte also bloß von einemDing behaup-

tet werden, das nur sich selber gleich ist, das gar nicht mit anderem verglichen werden

kann. Aber ist nicht jedes Ding, was es auch sei, durchaus mit anderem vergleichbar?

Ist nicht unser sprachlicher Zugang zu den Dingen immer ein solcher, der gerade auf

dem Vergleich beruht? Wenn wir von einem Baum, einem Bild, einem Löwen sprechen

und sei es auch von diesem Baum, diesem Bild, diesem Löwen, so sagen wir doch damit

immer schon, dass Bild, Baum, Löwe in bestimmten Eigenschaften mit allen anderen

Bäumen, Bildern, Löwen identisch sind. Davon abgesehen, dass Vergleiche natürlich

auch mit vielen anderen Dingen angestellt werden können: Der Löwe ist ein Tier wie

der Hirsch auch oder der Vogel oder der Fisch.

Damit ist aber immer noch nicht grundsätzlich genug gedacht. Alle Dinge lassen

sich miteinander vergleichen, sofern sie Dinge sind. Alle Dinge gleichen einander in

ihrer Dingheit. ›Etwas‹, das sich durch eine absolute Verschiedenheit auszeichnet, darf

gar kein Etwas sein, kein Ding im weitesten Sinne, nichts, was wir durch Merkma-

le und Eigenschaften bestimmen könnten. Nach Arendt ist so einzig der Mensch; die

Menschen vielmehr, denn von dem Menschen ließe sich dann gerade niemals sprechen.

So ist es dies, worin die Menschen bloß verschieden sind: in der Unvergleichbarkeit, die

in ihrem Menschsein liegt. Der Jemand ist nicht bestimmt in Bezug auf Andere, son-

dern allein in Bezug auf sich selbst, allein in Bezug auf seine Existenz. Wollen wir ihn

bestimmen, können wir deshalb nur sagen, »daß es in Bezug auf ihn vor seiner Geburt

›Niemand‹ gab.« Er ist einzigartig, einzig in seiner Art oder besser: Art-los. So lässt sich

von ihm nur sagen, dass er ist, nicht, was er ist. In diesem Dass liegt das absolut Neue

und so die Möglichkeit des Anfangs. Dieser Anfang ist in seiner absoluten Verschieden-

heit immer ein Wunder, das eigentlich Verwunderliche undWunderbare überhaupt, es

erstaunt, versetzt in Ver-wunderung und ist – so könnte man in Platons Sinne sagen –

der Anfang der Philosophie:12 der Anfang des Denkens.

12 »Μάλα γὰρ φιλοσόφου τοῦτο τὸ πάθος, τὸ θαυμάζειν: οὐ γὰρ ἄλλη ἀρχὴ φιλοσοφίας ἢ

αὕτη.«/»Denn gar sehr ist dies der Zustand eines Freundes der Weisheit, die Verwunderung; ja

es gibt keinen andern Anfang der Philosophie als diesen«. (Platon [ca. 399 v. Chr.]: Theaitetos. In:

ders.: Werke in acht Bänden, Band 6: Theaitetos/Der Sophist/Der Staatsmann. Übers. v. Friedrich

Schleiermacher. Darmstadt 1970, S. 45 (155d).)

Arendt bemerkt hierzu: »Entscheidend ist, daß es nicht das in die Philosophie führende Staunen

war, das schließlich Begriff, Praxis und Lebensführung der Kontemplation bestimmte, sondern

gleichsam Homo faber in der Maske des Philosophen.« (Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 387.)

Die Philosophie also ist zur Maske geworden, das Staunen zur Farce.

Für Arendt hingegen – so formuliert Ingeborg Nordmann – bleibt das Staunen gerade der Ge-

gensatz zu allem Nützlichen, niemals gerichtet auf ein herzustellendes Produkt ist es ganz im

Augenblick: »Für die Rettung der Phänomene erfährt […] das griechische Staunen als Ursprung

des Philosophierens eine Rehabilitierung, indem es, vom griechischen Anfang in die Gegenwart

versetzt, zu einem Ereignis wird, das jederzeit und plötzlich widerfahren kann. Das Staunen wird

bei Arendt zu einer Aufmerksamkeit, die so konzentriert und vollständig ist, dass alles Subjektive

verschwindet, aber niemals das Subjekt, das heißt seine Einbildungs- und Urteilskraft.« (Ingeborg

Nordmann [2007]: Gedankenexperiment und Zitatmontage, S. 186.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Das Denken 95

Was uns heute denken heißt, scheint von ganz anderer Natur, Wunder soll es gerade

nicht vollbringen, vielmehr berechenbaren Nutzen. Wer denkt, ist lösungsorientiert,

kalkulierend, entschlossen zum Abschluss zu bringen. Dies mag an die Tierwelt erin-

nern: Unter den Tieren gelten diejenigen als besonders intelligent und dem Menschen

ähnlich, die dazu imstande sind, Probleme zu lösen. Denn auch der Mensch entwickel-

te sich einst dadurch weiter, dass er Probleme lösen lernte – indem er Werkzeuge und

später die Sprache nutzte, um für Nahrung zu sorgen und sich einen Lebensraum zu

schaffen. In diesem Sinne ist auch bei Karl Popper zu lesen: »Alles Leben ist Problem-

lösen.«13 Im Lösen von Problemen aber verbirgt sich ein Zwang, der Denken schlecht-

hin ausschließt: Es handelt sich nicht um das Bedenken einer Frage, sondern um das

Gezwungensein zu Lösung und Abschluss. Dieser Zwang, auf dessen frisch gelegten

Gleisen die Logik ihre Bahnen ziehen kann, ist im Rahmen der Ausführungen zur »an-

geblichen Erbarmungslosigkeit der Natur oder Geschichte« bereits zur Sprache gekom-

men. Raum für solche Eingleisigkeit bietet sich immer in solchen Zeiten, in denen sich

die Menschen nicht mehr »auf ihre Erfahrungen […] verlassen wollen, weil sie sich mit

ihnen in der Welt nicht mehr zurechtfinden können«14. Das logische ›Denken‹ bietet

zunächst Schutz, indem es einen befahrbaren Weg bereithält, der durch die Logik der

Abfolge unhinterfragbar anmutet. Wie Christian Volk schreibt, übt solche Logik »auf

menschliches Denken einen Zwang aus, dem es sich nicht entziehen kann – jedenfalls

nicht, solange ein Gehirn normal funktioniert. Aber dieser Zwang, mit dem der Ver-

stand das Denken beherrscht, unterscheidet sich in nichts von dem Zwang, mit dem

der Körper das menschliche Leben seiner Notdurft untertan macht.«15

Die Gefahr dieses Zwangs ist heute wohl aktueller denn je: Die menschliche Spra-

che erscheint als Überholte oder mindestens Überholbare und Zu-Überholende. Als blo-

ßes Mittel verstanden muss sie hinter den Maschinensprachen und den schlauen Algo-

rithmen zurückbleiben. In diesem Anheimgeben des Menschlichen an die Logik sieht

Arendt die »Rebellion des Menschen gegen sein eigenes Dasein«16: Der Mensch setzt

sich selbst ein Ende, indem er seine Fähigkeit, das Neue und somit Unkalkulierbare in

die Welt zu bringen, eintauscht gegen »Bedingungen, die er selbst schafft«17, die in ih-

rer Kontrollierbarkeit aber auch nur noch allgemein machen können. Das Abgetrennt-

sein dieser Entwicklung vom Menschen zeigt sich darin, dass es den Raum mensch-

licher Sprache vollkommen verlässt: »Es zeigt sich nämlich, daß die Wahrheiten des

modernen wissenschaftlichen Weltbilds, die mathematisch beweisbar und technisch

demonstrierbar sind, sich auf keine Weise mehr sprachlich oder gedanklich darstellen

13 »Alles Leben ist Problemlösen. Alle Organismen sind Erfinder und Techniker, gute oder weniger

gute, erfolgreich oder weniger erfolgreich im Lösen von technischen Problemen. […] Die mensch-

liche Technik löst menschliche Probleme, etwa Kanalisierung, Wasser- und Nahrungsmittelbe-

schaffung und Speicherung, wie es zum Beispiel die Bienen tun.« (Karl Popper [1991]: Alles Leben

ist Problemlösen. In: ders.: Alles Leben ist Problemlösen. Über Erkenntnis, Geschichte und Politik.

München 1994, S. 257.)

14 Hannah Arendt [1953]: Ideologie und Terror, S. 19.

15 Christian Volk [2005]: Urteilen in dunklen Zeiten, S. 95.

16 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 10.

17 Ebenda.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Vom Schweigen des Guten

lassen.«18 Der Mensch kann diese Fortschritte also nicht mehr in Worte bringen und

so nicht mehr durchdenken, er kann sich nur in den Strom werfen und sich selber als

Teil der Logik begreifen. Er kann seine Umwelt nicht mehr verstehen in Arendts Sinne:

nicht mehr »denkend über sie sprechen«19.

Aus diesen Vorgängen nun erwächst eine »politische Frage ersten Ranges«, und

zwar: »[O]bwir unsere neuewissenschaftliche Erkenntnis und unsere ungeheuren tech-

nischen Fähigkeiten in dieser Richtung zu bestätigen wünschen; und diese Frage ist im

Rahmen der Wissenschaften schlechthin unbeantwortbar, ja sie ist in ihrem Rahmen

noch nicht einmal sinnvoll gestellt, weil es im Wesen der Wissenschaften liegt, jeden

einmal eingeschlagenen Weg bis an sein Ende zu verfolgen.«20 In Frage stellen, einen

Anfang setzen und so »mit allem, was berechenbar und kalkulabel bleibt«21 aufhören –

ja: Auf-Hören – kann nur der Mensch. Und so liegt die Gefahr nicht etwa in den Ma-

schinen, sondern in uns selbst: »Sollte sich herausstellen, […] daß wir erheblich mehr

erkennen und daher auch herstellen können, als wir denkend zu verstehen vermögen,

so würdenwir wirklich uns selbst gleichsam in die Falle gegangen sein, bzw. die Sklaven

– zwar nicht, wie man gemeinhin glaubt, unserer Maschinen, aber – unseres eigenen

Erkenntnisvermögens geworden sein, von allem Geist und allen guten Geistern verlas-

sene Kreaturen, die sich hilflos jedem Apparat ausgeliefert sehen, den sie überhaupt

nur herstellen können, ganz gleich wie verrückt oder wie mörderisch er sich auswirken

möge.«22 So liegt die Gefahr in uns, doch dort – und nur dort – »wächst das Rettende

auch.«23

Menschliches Denken fängt gerade dort erst an, wo das Lösen und Rechnen endet. Wie

wenig selbstverständlich diese Deutung ist, zeigt sich darin, dass Arendts Trennung von

sozialen und politischen Fragen – als einzige Idee neben derjenigen der Banalität des

Bösen – auf allergrößte Abwehr gestoßen ist und bis heute fast ausnahmslos abgelehnt

wird. Meiner Meinung nach liegt aber gerade in dieser Trennung der Versuch, eine

Antwort auf die Frage nach demWer der Menschen zu finden, weshalb sie im Folgen-

den einer ausführlichen Betrachtung unterzogen werden soll. Arendts Unterscheidung

kommt zentrale Bedeutung in Über die Revolution zu. Arendt stellt hier die Revolution

zunächst als Verwirklichung der menschlichen Gebürtlichkeit vor; hier zeige sich, dass

den Menschen die Fähigkeit zukommt, einen Anfang zu machen: »Initium ergo ut es-

set, creatus homo, ante quem nullus fuit.«24 Denn das System, innerhalb dessen die

Menschen leben, zeigt sich ihnen hier nicht als Logisches und Folgerichtiges: Dass die

18 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 10.

19 Ebenda.

20 Ebenda.

21 Thomas Schestag [2006]: Die unbewältigte Sprache. Hannah Arendts Theorie der Dichtung. Basel/Weil

am Rhein 2006, S. 14. (Im Folgenden zitiert als: Thomas Schestag: Die unbewältigte Sprache.)

22 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 11.

23 Friedrich Hölderlin [1808]: Patmos. In: ders.: Sämtliche Gedichte und Hyperion. Frankfurt a.M./

Leipzig 1999, S. 350.

24 Arendt übersetzt: »Damit ein Anfang sei, wurde derMensch geschaffen, vor demes niemand gab.«

(Hannah Arendt [1951]: Denktagebuch, Zweiter Band, S. 935.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Das Denken 97

Revolution eine Möglichkeit ist – dass es also auch anders sein könnte –, lässt die herr-

schenden Umstände als nicht Notwendige erkennbar werden. Dieses Denkbar-Machen

des radikal Neuen endet, sobald ein Ziel und so eine bloße Veränderung des Bestehen-

den gesetzt und angestrebt wird: Das Denken des Neuen ist unmöglich geworden in

dem Moment, in dem die Revolutionäre bereit waren, es »für die Sache oder den Gang

der Geschichte zu opfern«25. In der Französischen Revolution wurde die Möglichkeit

des Neuen Opfer ihrer Nutzbarmachung zur Bekämpfung der Armut; von demMoment

dieser Gerichtetheit an war der vormals politische Raum »›gesellschaftlicher‹ geworden,

d.h. er war überwältigt von den Nöten und Sorgen, die ihrer Natur nach in die private

Haushaltssphäre gehören und denen nun, obwohl sie Zulaß zu der Sphäre des Öffent-

lichen gefunden hatten, doch nicht mit politischen Mitteln abgeholfen werden konnte,

da es sich hier nicht um Dinge handelte, denen man durch Urteil, Entschluß und Über-

zeugung beikommen konnte, sondern einzig und allein auf dem Wege fachmännisch

geleiteter Verwaltung«26.

Auf Abwehr ist dieser Gedanke vor allem deshalb gestoßen, weil er die Nöte nicht

ernst zu nehmen und ihre Last allein denen aufzudrängen scheint, die sich im privaten

Raum – gezwungenermaßen – aufhalten; in Arendts Beispiel der griechischen Poleis

betraf dies Sklaven, Frauen und Nicht-Bürger.27 Diese Haltung zeigt sich zum Beispiel

in Sophie Loidolts Ausführungen, wenn sie sagt, Arendts Trennung könne durchaus so

In Wilhelm Thimmes Augustinus-Übersetzung heißt es: »Diesen Anfang zu machen, ward der

Mensch erschaffen, vor dem es keinen anderen gab.« (Augustinus [413-26 v. Chr.]: De civitate dei/

Vom Gottesstaat (Buch 11 bis 22). Übers. v. Wilhelm Thimme. Zürich/München 1978, S. 98/XII, 21.)

25 Hannah Arendt [1963]: Über die Revolution, S. 115.

26 Ebenda, S. 116.

27 Siehe u.a.: »Den agonistischen politischen Raum der Polis konnte es nur geben, weil große Grup-

pen von Menschen, wie Frauen, Sklaven, Arbeiter, Einwohner ohne Bürgerrecht und alle Nicht-

Griechen, davon ausgeschlossen waren – eben jene Gruppen, die durch ihre Arbeitsleistung die

Notwendigkeiten des täglichen Lebens erledigten und so denWenigen erst die ›Muße für die Po-

litik‹ ermöglichten.« (Seyla Benhabib [1991]: Modelle des ›öffentlichen Raums‹. Hannah Arendt, die li-

berale Tradition und Jürgen Habermas. In: dies.: Selbst im Kontext. Kommunikative Ethik im Span-

nungsfeld von Feminismus, Kommunitarismus und Postmoderne. Übers. v. Isabella König. Frank-

furt a.M. 1995, S. 98; im Folgenden zitiert als: Seyla Benhabib:Modelle des ›öffentlichen Raums‹.)

Arendt geht es hier kaum darum, die Umstände in den griechischen Poleis insgesamt als wün-

schenswert darzustellen. Worum es ihr an dieser Stelle geht, ist die Darstellung einer Gemein-

schaft, in der die Vorstellungen vom guten Leben und Zusammenleben völlig andere als heute

waren und die so als Ausgangspunkt dienen kann, um die modernen Verhältnisse zu hinterfra-

gen. Es scheint mir unsinnig, anzunehmen, dass auch heute alle Menschen das Denken und das

gemeinsame Gespräch der Bürgerinnen als das Wichtigste im menschlichen Leben betrachteten

und zu behaupten, der Grund für das Fehlen dieser Tätigkeiten sei ausschließlich der, dass die

Menschen heute in Gleichheit lebten. Die Trennung von gesellschaftlichen und politischen Fra-

gen ist heute vielmehr geradezu undenkbar und dies liegt meines Erachtens vielmehr an einer

veränderten Vorstellung von den Menschen: an einem Menschenbild, das diesen nur noch in sei-

ner Verbesserbarkeit begreift und in diesem Sinne begreifbar machen muss.

Eva von Redecker führt einen weiteren wichtigen Punkt für diesen »Rückgriff« auf die Antike an:

»Nicht, weil die attische Polis etwa eine ideale Gesellschaftsordnung darstelle, sondern weil die

Begriffe der politischen und philosophischen Terminologie zumeist tatsächlich griechischen oder

römischen Ursprungs sind und Arendt in ihrer phänomenologischen Sprachphilosophie davon

ausgeht, dass stets konkrete historische Erfahrungen zur Prägung eines Begriff führten und die-

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Vom Schweigen des Guten

verstanden werden, als müsse jeder Mensch von der Arbeit befreit werden, um ihm ein

menschliches Leben zu ermöglichen. Da diese Vorstellung aber fern jeder Realität lie-

ge, sei davon auszugehen, dass die Voraussetzung für ein menschliches Leben in der

Unmenschlichkeit liege, darin, die Arbeit anderer auszubeuten.28 Die Ausführungen zu

Arendts Trennung der sozialen und politischen Sphäre schlagen eine ähnliche Richtung

ein: Loidolt benennt die soziale Frage hier als »diewichtigste politische Frage«29. Es kön-

ne der Eindruck entstehen, so heißt es dort, als sei der Raum der Pluralität den Eliten

vorbehalten, die von ökonomischen Bedürfnissen befreit seien – dies »natürlich« nur

»auf dem Rücken« von Anderen. »Eine solche Deutung« – so heißt es weiter – »müsse

deshalb scheitern, weil sie nicht zu erkennen vermöge, dass Pluralität per se niemals

einem exklusiven Grundsatze« folgen könne. »Arendt scheint ganz im Gegenteil hohe

soziale Standards für jeden vorauszusetzen, ohne dass darüber überhaupt politisch dis-

kutiert werden müsste. Allerdings kann dem entgegengesetzt werden, dass dies nicht

nur äußerst idealistisch ist, sondern sogar in drastischer Weise die Realität politischer

Konflikte umgeht.«30

Diese Schlussfolgerung führt meines Erachtens an demjenigen vorbei, das Arendt zu

zeigen versucht: Was sie hier feststellt, ist zunächst lediglich der Umstand, dass die

Arbeit die Menschen davon abhält, als Menschen in Erscheinung zu treten. Durch ih-

re Trennung weist sie darauf hin, dass es da noch etwas anderes gibt als das blo-

ße Schwingen zwischen Arbeit und Konsum, die Zurückgeworfenheit auf sich selbst,

auf das Biologische.31 Diese Überlegung ist keineswegs selbstverständlich: Gewöhnlich

scheint mir eher die Annahme, dass Arbeit als Lebensnotwendigkeit unhinterfragbar

sei. Dieses scheinbar natürlich Gegebene in Frage zu stellen, wird demzufolge dann als

idealistisch und realitätsfern abgetan. Arendt bezeichnet die Gesellschaft 1958 als eine

»Arbeitsgesellschaft, die von den Fesseln der Arbeit befreit werden soll«32, und spricht

ser seinen eigentlichen Sinn verliere, wenn der Erfahrungshorizont aus dem Blick gerät.« (Eva von

Redecker [2013]: Gravitation zum Guten, S. 46.)

Juliane Rebentisch sieht Arendts Motiv hingegen darin, dass »die Beschäftigung mit der griechi-

schen Polis den ›Modernen‹ dabei helfen [soll], die Verhältnisse ihrer eigenen Zeit vermittels des

Kontrasts zur Antike neu zu betrachten, [g]erade weil sie so ganz anders ist als die modernen Ge-

sellschaften« (Juliane Rebentisch [2022]: Der Streit um Pluralität, S. 51; im Folgenden zitiert als:

Juliane Rebentisch: Der Streit um Pluralität.); wobei sie später grundsätzlich in Frage stellt, »ob

Arendts polemischeGegenüberstellung von antiker undmodernerWelt nicht eigentlichmehr ver-

stellt als erhellt«. (Ebenda, S. 199.)

28 Vgl. Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality. Hannah Arendt on Political Intersubjectivity.

London/NewYork 2018, S. 116. (Im Folgenden zitiert als: Sophie Loidolt: Phenomenology of Plurality.)

29 Ebenda, S. 242f. [Übersetzung der Autorin.]

30 Ebenda. [Übersetzung der Autorin.]

31 Vgl. Hannah Arendt [1964]: Fernsehgespräch mit Günter Gaus, S. 70.

Dort sagt Arendt: »Im Arbeiten und Konsumieren jedoch ist der Mensch wirklich völlig auf sich

selbst zurückgeworfen. […] Aufs Biologische und auf sich selbst. Und da haben Sie den Zusam-

menhangmit der Verlassenheit. Im Arbeitsprozeß entsteht eine eigentümliche Verlassenheit. Ich

kann jetzt hier imMoment nicht darauf eingehen, daswürde uns zuweit führen. Und diese Verlas-

senheit ist dieses auf sich selbst Zurückgeworfenwerden, in dem dann gewissermaßen das Kon-

sumieren an die Stelle aller eigentlich relevanten Tätigkeiten tritt.« (Ebenda.)

32 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Das Denken 99

damit unsere Zeit genauso wie – oder vielleicht mehr noch als – ihre eigene an. Ein

Leben fernab dieses selbstverständlichen Tätigseins wird stetig unvorstellbarer und so

heißt es bei Arendt weiter, dass »diese Gesellschaft […] kaum noch vomHörensagen die

höheren und sinnvolleren Tätigkeiten [kenne], um derentwillen die Befreiung sich loh-

nen würde«33. Was aber passiert, wenn die uns selbstverständlich scheinende Realität

durch eine andere ausgetauscht würde? In einigen Teilen der Welt gehört Kinderarbeit

zur Normalität, sie dient dem und ermöglicht das Überleben vieler Familien und ist in

diesem Sinne notwendig. Obwohl es also an der jeweiligen kulturellen Notwendigkeit

vorbeiginge, diese in Frage zu stellen, scheint es uns doch richtig zu fragen, inwiefern

diese Arbeit menschenwürdig und ihre Notwendigkeit folglich zu rechtfertigen sei. Das

immer wieder neue Fragen an sich verschiebt und definiert die Grenzen dessen, was

wir für richtig halten, so immer wieder neu.

Möchteman Arendt folgen in ihrer Annahme, dass derMensch nur dann alsMensch

in Erscheinung treten kann, wenn er als er selbst die politische Bühne betritt, wenn er

mit Anderen in ein Gespräch findet, dessen Ausgang ungewiss und offen ist, so scheint

es mir nur folgerichtig, ihr auch darin beizupflichten, dass die Arbeit, die solchem Tun

entgegengesetzt ist, und die Lösung sozialer Probleme, die ihrem Wesen nach zielge-

richtet ist und auf ein Ende hinarbeitet, so weit als möglich zu begrenzen sind. Durch

eine Einhegung dieser Tätigkeiten könnte derjenige Raum vergrößert werden, in dem

alle Menschen sich sprechend begegnen und sich ihrer Fähigkeit zu einem neuen An-

fang bemächtigen könnten. Dies zu ermöglichen ist nicht wirklichkeitsfern, es gäbe

hierzu zahlreiche Mittel: Diese reichen von in vielen Sozialstaaten bereits umgesetz-

ten Maßnahmen wie Arbeitszeitbegrenzungen und Mindestlöhnen bis hin zu jüngeren

Konzepten wie einem bedingungslosen Grundeinkommen, welches die noch vorherr-

schenden Sozialleistungsvorschriften in Frage stellen könnte. Letztere interpretieren

die Existenzsicherung als Lebensinhalt, was heute dazu führt, Menschen ohne Arbeit

nicht mehr als arbeits-los, sondern als arbeits-suchend zu bezeichnen: Keine Arbeit zu

haben heißt demnach nichtmehr ohne Arbeit sein, sondern bringt denMenschen unmit-

telbar in die Suche, weil es einen Zustand jenseits der Arbeit gar nicht geben kann. Als

grundlegende systemische Veränderungen wären etwa das Aufgeben ausschließlicher

Wachstumsbestrebungen undMeritokratien zugunsten nachhaltigererWirtschaftsmo-

delle denkbar. Eine Zeit wie die heutige, in der die Fortschritte der Technik dieMöglich-

keit wahrscheinlich erscheinen lassen, dassmenschliche Arbeit immerweniger notwen-

dig, immer stärker reduzierbar sein wird, sollte die Frage danach, was die Menschen

fernab von Arbeit zu tun imstande sind, als besonders drängend ansehen. Über Marx

sagt Arendt an einer Stelle, der grundsätzliche Widerspruch, der sich aus seinen Ide-

en ergebe, sei der, dass die Arbeit die Menschen zugleich schaffe und versklave – und

beides sei wahr geworden: »Die Maschinen machen so viel Arbeit frei, dass alle Men-

schen von der Arbeit befreit sein könnten, wenn nicht alles zur Arbeit geworden wä-

re.«34 Um eine Gesellschaft zu gründen, in der die Menschen wieder mehr teilnehmen,

in der gemeinsamen Sorge um die Welt zusammenfinden und sich als Fragende be-

gegnen, brauchen wir Zeit. Solche Zeit als leeren und offenen Raumwahrzunehmen, in

33

34 Hannah Arendt [1952]: Denktagebuch, Erster Band, S. 276.

Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Vom Schweigen des Guten

demMöglichkeit für gemeinsame Gespräche geschaffen wird,muss uns heute, da »alles

zur Arbeit geworden [ist]« und wir dem Fortschritt haltlos hinterhereilen, fast verrückt

anmuten. An anderer Stelle heißt es in diesem Sinne, dass das »wirkliche Problem,

die wirkliche Ratlosigkeit […] nach der Lösung des sozialen Problems«35 beginne. Das

Menschsein fernab von der Arbeit anzusiedeln, leugnet keinesfalls die Notwendigkeit

des Überlebens, es öffnet nur eine andere Möglichkeit, stellt die Normen unserer Wirk-

lichkeit in Frage. Denn auch wenn »die Überwindung der Armut eine Voraussetzung

für die Begründung der Freiheit ist«36, muss doch fraglich bleiben, woher der Wunsch

nach einer Befreiung kommen soll, wenn deren Sinn völlig abhandengekommen ist.

Rahel Jaeggi hält die Trennung zwischen dem Sozialen und dem Politischen deshalb für

irreführend, weil es »im menschlichen Zusammenleben keine ›Verwaltung von Sachen‹

[gebe], die nicht zugleich Herrschaft über Menschen wäre«37. Arendt aber geht es in

keiner Weise darum, dies zu bestreiten, sie sagt nur: Ein politischer Raum, in dem die

Menschen sich als absolut Verschiedene begegnen, kann nur dort entstehen, wo es nicht

mehr um Verwaltung geht – auch wenn diese »Herrschaft überMenschen« ist, ja: gerade

dann. Sophie Loidolt nimmt an, dass der Raum des Politischen sehr viel größer sei als

Arendt annehme. Das Politische sei durchdrungen von sozialen Fragen, von Fragen des

Überlebens und der Notwendigkeiten. »Pluralität kann nicht alles Lebensnotwendige

leugnen, sondern muss vielmehr gerade für dieses Sorge tragen, weil Pluralität erst da-

nach realisiert werden kann; in gleicher Weise ist die Weltlichkeit [»worldliness«] eine

Voraussetzung dafür, einen Bereich schaffen zu können, in dem die Aktualisierung der

Pluralität sich ereignen und aufrechterhalten werden kann. Diese Argumentation zeigt

deutlich das Ausmaß, in dem sowohl die Verwundbarkeit als auch körperliche und so-

ziale Belange in den Raum des Politischen gehören, der sehr viel größer ist, als Arendt

selber eingesteht. So wie jedes menschliche Wesen selbst ist auch dieser gesamte Be-

reich durchdrungen von den grundlegenden Bedürfnissen der Menschen [»basic human

conditions«], sodass Fragen des Überlebens [»issues of life«] niemals ganz aus ihm ver-

bannt werden können.«38

Meines Erachtens geht es bei Arendts Trennung keinesfalls darum, bestimmte Fra-

gen zu verbannen – schon gar nicht darum, zu leugnen, dass das Überleben eine Vor-

aussetzung für jedes Leben ist –, sondern darum, zu fragen, was denkbar ist in ei-

nem Raum, in dem es gerade darum nicht geht. Die Tatsache, dass das Überleben die

Voraussetzung für alles Tätigsein ist, scheint mir niemand ernstlich bestreiten zu wol-

len; Arendt selbst schreibt: »Es ist ja selbstverständlich, daß öffentliche Tätigkeit nur

dann möglich ist, wenn für die viel vordringlicheren Lebensnotwendigkeiten gesorgt

ist.«39 Das Herausragende an Arendts Gedanken ist aber doch, dass sie fragt, zu was

35 Hannah Arendt [1952]: Denktagebuch, Erster Band, S. 208.

36 Hannah Arendt [1966-67]: Die Freiheit, frei zu sein. Übers. v. AndreasWirthensohn. München 20183,

S. 34. (Im Folgenden zitiert als: Hannah Arendt: Die Freiheit, frei zu sein.)

37 Rahel Jaeggi [2007]:Die imDunkeln siehtmannicht:HannahArendts Theorie der Politisierung. In: Hein-

rich Böll Stiftung (Hg.): Verborgene Tradition – Unzeitgemäße Aktualität? Berlin 2007, S. 249. (Im

Folgenden zitiert als: Rahel Jaeggi: Die im Dunkeln sieht man nicht.)

38 Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality, S. 243/s.a. S. 116. [Übersetzung der Autorin.]

39 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 79.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Das Denken 101

der Mensch darüber hinaus, als Mensch, als absolut Verschiedener fähig ist. Sie schreibt:

»[D]ie Behauptung, daß das Leben, das Überleben der Welt und der menschlichen Spe-

zies, das höchste Gut sei, würde nichts anderes bedeuten, als daß Ethik oder Moral

einfach zu existieren aufhörten.«40

Ich stimme Loidolt zu, wenn sie sagt, das Leben sei »der dunkle Grund, von dem

aus wir in die Helligkeit der Welt hinaufwachsen – ohne diesen Grund jemals ganz zu

verlassen, in ihm wurzelnd und wohnend«41. Arendt schreibt dem Privaten tatsächlich

eine große Bedeutung zu, wenn sie sagt, dass ein ausschließlich im »blendend uner-

bittlichen Licht«42 der Öffentlichkeit gelebtes Leben nicht erträglich wäre: »Wir kennen

alle die Verflachung, die ein nur in der Öffentlichkeit verbrachtes Leben unweigerlich

mit sich führt. Gerade weil es sich ständig in der Sichtbarkeit hält, verliert es die Fä-

higkeit, aus einem dunklen Untergrund in die Helle der Welt aufzusteigen; es büßt

die Dunkelheit und Verborgenheit ein, die dem Leben in einem sehr realen, nicht-sub-

jektiven Sinn seine jeweils verschiedene Tiefe geben.«43 Das Bedürfnis nach Rückzug

und Dunkelheit, nach Nahrung, Kleidung und Behausung ist aber eine Eigenschaft, die

allen Menschen gleichermaßen zukommt, sodass in dieser Hinsicht alle Menschen als

Gleiche oder doch als bloß relativ Verschiedene erscheinen.Was Arendt aber zu ergrün-

den versucht, ist, was die Menschen abseits dieser Merkmale zu absolut Verschiedenen

macht, zu Wesen, denen ein Anfang innewohnt. Erst im Bereich des Politischen, erst

dort, wo Fragen gestellt und nicht nur Lösungen gesucht werden, kann es Wirklichkeit

und Menschenwelt geben.

Abseits von Arendt gibt es zahlreiche Theorien, die die Lösung sozialer Fragen als zen-

tral für das menschliche Zusammenleben begreifen, Arendt aber zur Verteidigerin des

Überlebens und des Sozialen zu machen, muss an ihren Überlegungen vorbeigehen:

Solche Lesarten scheinen mir nicht – wie oft zu lesen – ›mit Arendt gegen Arendt‹

zu argumentieren, sondern vielmehr eigene Theorien ›ohne Arendt‹ zu sein. Durch

Arendts Unterscheidungen wird eine Lücke offengelegt, erscheint die Frage nach dem-

jenigen, das hier nicht benannt und definiert worden ist, nach dem je Ungenannten:

Was heißt menschliches Tätigsein, wenn es nicht arbeiten, nicht herstellen ist? Wie

kann der Mensch tätig sein – als Mensch, als einziges Wesen, das des neuen Anfangs,

des offenen Fragens fähig ist?Welche Fragen kann derMensch sich in dieserWeise stel-

len, was könnte dieses Fragen heißen, wenn es nicht bloß lösungsorientiert ist, wenn es

nicht beim Sozialen stehenbleibt? Das Private, das Arbeiten und Herstellen, das Soziale

sind definierbar, sie sind recht genau beschreibbar und einzugrenzen. Arendt gibt den

Beschreibungen dieser Phänomene viel Raum und sie alle gehören zum menschlichen

40 Hannah Arendt [1965]: Über das Böse, S. 13.

41 Vgl. Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality, S. 144f. [Übersetzung der Autorin.]

42 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 64.

43 Ebenda, S. 87.

Hinzu komme »daß es sehr relevante Angelegenheiten gibt, die überhaupt nur im Privaten leben

und gedeihen können. Liebe zum Beispiel, im Gegensatz zur Freundschaft, kann eine öffentliche

Zur-Schaustellung schlechterdings nicht überleben.« (Ebenda, S. 64.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Vom Schweigen des Guten

Leben, sie haben ihre Rolle und ihren Ort. Meines Erachtens setzt diese Definitionsar-

beit Grenzen, um daraufhin entgrenzen zu können; eingehegt wird, um die Frage zu

eröffnen und offen halten zu können.44 Es ist ein Freiräumen für die Frage danach,

was als Menschliches übrig bleibt – welche Orte da sichtbar werden, an denen die Men-

schen ihrer eigensten Fähigkeit ent(gegen)sprechen können: einen Anfang zu machen,

das Neue zu beginnen.

Dass die Menschen, um ein wirklich menschliches Leben führen45, als absolut Ver-

schiedene in der Welt erscheinen und innerhalb eines Gespräches einen gemeinsamen

Raum schaffen zu können, laut Arendt die Notwendigkeiten des Lebens weitestgehend

reduzieren müssen, ist also in keiner Weise als eine Abwendung von denjenigen Men-

schen zu verstehen, die von diesem Bereich abgetrennt sind – ganz im Gegenteil. Eine

Anerkennung dieses Umstandes müsste dazu führen, unsere Gesellschaften kritisch zu

hinterfragen und einen Weg zu suchen, damit es jedem Menschen ermöglicht wird,

das Gemeinsame zu gründen und im Gespräch zu erhalten. So liegt die ganze Kraft

von Arendts Schaffen in dem einen Gedanken: Jeder Mensch ist ein Anfang und so ist

ein Neubeginn jederzeit möglich. In dieser Weise versteht Jaeggi das Politisch-Machen,

wenn es ihr auch darum geht, so das Soziale zu verwandeln: »Das nämlich bedeutet Po-

litisierung: den immer schon gestalteten und damit letztlich politischen Charakter der

eigenen und gemeinsamen Lebensbedingungen offenzulegen, zu thematisieren und

verfügbar zu machen. Und damit Handlungsspielräume gegenüber dem sonst Unver-

fügbaren zu eröffnen.«46 Arendt sieht die Möglichkeit, dem scheinbar Unverfügbaren

Raum zu schaffen, aber umgekehrt gerade darin, das Soziale als Nicht-Politisches zu

benennen und so dasjenige zu erkennen, das gestaltbar und nicht bloß verwaltbar ist.

44 In diesem Sinne benennt Arendt ihr »Hauptproblem mit dem gegenwärtigen Stand der

Geschichts- und Politikwissenschaften [als] deren wachsende Unfähigkeit, Unterscheidungen zu

treffen. Begriffe wie Nationalismus, Imperialismus, Totalitarismus usw., werden wahllos für alle

möglichen Phänomene benutzt […] und keines von ihnen wird noch mithilfe seines besonderen

historischen Hintergrundes verstanden. Das führt zu einer Verallgemeinerung, in der die Wörter

selbst all ihre Bedeutung verlieren. Der Imperialismus wird völlig bedeutungslos, wenn er willkür-

lich für die Bezeichnung der assyrischen, römischen, britischen und bolschewistischen Geschichte

verwendet wird; der Nationalismus wird hinsichtlich Zeiten und Ländern diskutiert, die nie den

Nationalstaat erlebt haben; der Totalitarismus wird in allen möglichen Arten der Tyrannei oder

Formen von Kollektivgemeinschaften entdeckt usw. Diese Verwirrung – in der alles Unterschiede-

ne verschwindet und alles Neue und Schockierende nicht erklärt, sondernwegerklärt wird, indem

es analogisiert oder reduziert wird auf eine schon bekannte Kausalkette – scheint mir das Kenn-

zeichen der modernen Geschichts- und Politikwissenschaften zu sein.« (Hannah Arendt [1953]: A

Reply to Eric Voegelin. In: dies.: Essays in Understanding 1930-1954. Formation, Exile and Totalitaria-

nism. Hg. v. Jerome Kohn. New York 1994, S. 407.) [Übersetzung der Autorin.]

45 »Nur ein Privatleben führen heißt in erster Linie, in einem Zustand leben, in dem man bestimm-

ter wesentlicher menschlicher Dinge beraubt ist. Beraubt nämlich der Wirklichkeit, die durch das

Gesehen- und Gehörtwerden entsteht, beraubt einer ›objektiven‹, d.h. gegenständlichen Bezie-

hung zu anderen, die sich nur dort ergeben kann, wo Menschen durch Vermittlung einer gemein-

samen Dingwelt von anderen zugleich getrennt und mit ihnen verbunden sind, beraubt schließ-

lich der Möglichkeit, etwas zu leisten, das beständiger ist als das Leben.« (Hannah Arendt [1958]:

Vita activa, S. 73.)

46 Rahel Jaeggi [2007]: Die im Dunkeln sieht man nicht, S. 250.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Das Denken 103

Eine solche Offenlegung und Infragestellung müsste heißen, sich nicht mit einer

»öffentliche[n] Meinung« zufriedenzugeben, »weil sie durch Hysterie oder Manipula-

tion so leicht zur Einmündigkeit führt«, sondern das Volk statt als »Singular« »viel-

mehr als eine Vielheit« zu verstehen. Eben dies ist für Arendt in der Amerikanischen

Revolution gelungen; so sei diese nicht in Eingleisigkeit verfallen und habe auf diese

Weise das Neue aufrechterhalten. Von den Gründern sagt sie dementsprechend, dass

sie nur zu gut wussten, »daß der öffentliche Raum in einer Republik gerade überhaupt

nur durch einen Meinungsaustausch zwischen Gleichen gebildet werden kann und daß

dieser Bereich sofort verschwindet, wenn ein Austausch von Meinungen und ein Aus-

gleich der Differenzen überflüssig wird,weil alle Bürger plötzlichwie durch einWunder

der gleichen Meinung sind«47. Die Gefahr der Eingleisigkeit besteht also – hier wie im

Totalitarismus – darin, die Vielen in einem Körper vereinen zu wollen. Eine solche ziel-

gerichtete ›Revolution‹ vereint die absolut Verschiedenen in ihrer Not: »[D]enn diese

Menge war von Hunger getrieben, und der Schrei nach Brot ist unisono.Was den Hun-

ger betrifft, gibt es keine Unterschiede, und die Menge, die von ihm getrieben ist, ist

in der Tat wie ein einziger, durch die Straßen sich wälzender Leib. […] Die politische

Gefahr der Armut besteht gerade darin, daß sie die Pluralität vernichtet und aus den

Vielen so etwas wie Eines macht.«48

Mary McCarthy hat wohl mit ihrer oft zitierten Infragestellung von Arendts Trennung

den Anfang für diese Diskussion geliefert. So sagt sie in einem Gespräch in Bezug auf

die Ausführungen im Revolutions-Buch: »Nun, ich habe mich immer gefragt: Was ei-

gentlich soll jemand auf der öffentlichen Bühne, im öffentlichen Raum noch tun, wenn

er sich nicht mit dem Sozialen befaßt? Soll heißen: Was bleibt da noch?«49 Seyla Ben-

habib hält Arendts Abgrenzung gar für »sinnlos« und nennt sie den »blinden Fleck in

Hannah Arendts Denken«50, weil es heute in der Politik gerade darum gehe, Dinge öf-

fentlich zu machen, weil dies ein »Kampf um Gerechtigkeit« sei: »Ganz offensichtlich

kann die Festlegung von Leistungsnormen in Herstellungsbetrieben, die Frage etwa,

wie viele Chips ein Arbeiter pro Stunde fertigzustellen hat, eine Angelegenheit von öf-

fentlicher Bedeutung werden, wenn die Legitimität jener, die diese Normen festlegen,

ihr Recht, das zu tun, in Frage steht.«51 Rahel Jaeggi verfolgt – und viele nach ihr haben

47 Hannah Arendt [1963]: Über die Revolution, S. 118f.

48 Ebenda, S. 120.

49 Mary McCarthy [1972]: Diskussion mit Freunden und Kollegen in Toronto. In: Hannah Arendt: Ich will

verstehen. Selbstauskünfte zu Leben undWerk. Hg. v. Ursula Ludz. München 20062, S. 90.

50 Seyla Benhabib [1991]:Modelle des ›öffentlichen Raumes‹, S. 103.

51 Ebenda, S. 103f.

In ebendiese Richtung geht auch Rebentischs Kritik; bei ihr heißt es, dass Arendts Trennung syste-

matisch unterschätze, »dass die Frage, wer bestimmt, was sich als öffentliche Angelegenheit, und

daher als wahrhaft politischer Gegenstand qualifiziert, selbst eine hochgradig politische Angele-

genheit ist.« Und kurz darauf: »Emphatisch politische Momente ereignen sich nicht zuletzt dort,

wo die Grenze zwischen dem Politischen und Nicht- oder Präpolitischen, wo folglich auch die Un-

terscheidung zwischen öffentlicher und privater Sphäre auf dem Spiel steht.« (Juliane Rebentisch

[2022]: Der Streit um Pluralität, S. 219f.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Vom Schweigen des Guten

eben diesen Weg eingeschlagen – in ihrem TextWie weiter mit Hannah Arendt? die The-

se, dass »die Einordnung Hannah Arendts als elitäre Denkerin eines Ausschlusses des

Sozialen weniger zwingend ist, als es auf den ersten Blick aussieht«52. Die damit kriti-

sierte Lesart zu überwinden hält sie deshalb für notwendig, weil ihr Arendts Trennung

von Politischem und Sozialem sonst »die Analyse (oder gar Kritik) der gegenwärtigen

drängenden Probleme geradezu zu verstellen«53 scheint. Jaeggis Auffassung nach zielt

ihre »Abgrenzung […] weniger auf den Ausschluss des Sozialen […] als auf die Behaup-

tung einer spezifischen Logik der Politisierung, die bei Hannah Arendt mit einem […]

Einspruch gegenüber den entpolitisierenden Tendenzen sowohl technokratischer Lö-

sungen als auch rein moralisierender Positionen verbunden«54 sei. Laut Jaeggi geht es

in der Unterscheidung weniger um zu trennende Bereiche als um einen »Modus der

Thematisierung von Fragen«55. Das Soziale, so Jaeggi, sei prinzipiell in etwas Politi-

sches »transformierbar«. Voraussetzung einer solchen Wandlung sei, dass »es sich um

etwas handeln [muss], das überhaupt gestaltbar ist, das heißt, es muss sich in einem

Bereich bewegen, in dem menschliches Handeln und menschliche Entscheidungen re-

levant sind«56. In einem anderen Text Jaeggis heißt es dazu: »Der politische Charakter

von etwas Gegebenem zeigt sich darin, daß es sich um eine gestaltbare Sphäre jenseits

des Notwendigen handelt, daß es einen Möglichkeitsspielraum (des Handelns) gibt.

Dieser Bedeutung von ›politisch‹ entspricht auch, was man als Logik der ›Politisierung

sozialer Fragen‹ bezeichnen könnte. Das Geschlechterverhältnis z.B. zu ›politisieren‹

bedeutet ja zunächst, es dem ›falschen Schein‹ der Naturgegebenheit zu entziehen und

– Bedingung der Möglichkeit seiner Neugestaltung – als sozial immer schon gestalte-

tes zu ›entlarven‹.«57 Später folgert sie dies noch einmal in Bezug auf Arendts Ausein-

andersetzung mit Marx, dessen Verdienst für Arendt darin bestehe, Armut als etwas

52 Rahel Jaeggi [2008]:Wie weiter mit Hannah Arendt? Hg. v. Hamburger Institut für Sozialforschung.

Hamburg 2008, S. 5. (Im Folgenden zitiert als: Rahel Jaegg:Wieweiter mit Hannah Arendt?.)

An anderer Stelle heißt es bei Jaeggi, Arendts Begriff des Politischen sei nur dann »untermodernen

Bedingungen […] produktiv«, wenn dieser die »problematische […] Dichotomie [sc. diejenige zwi-

schen Leben und Überleben]« überwinde. Diese Spaltung sei »der Preis, den ihr Begriff von Politik

für seine idealtypische Herleitung aus dem Modell der Polis zahlt. Hier klingt eine antimoderne,

diffamierende Abwertung der Gesellschaft als einer ›dunklen‹ Sphäre ›niederer‹ Tätigkeiten ge-

genüber der ›hellen‹, erhabenen Sphäre des reinen, interesselosen politischenHandelns an. Diese

Trennung aber führt nicht nur zu einer völlig inadäquaten Einschätzung der Aufgaben moderner

Staaten, sie erlaubt es auch nicht, die Dynamik sozialer Bewegungen, wie sie sich insbesondere

seit dem 19. Jahrhundert in den bürgerlichen Gesellschaften entwickelt hat, zu verstehen.« (Rahel

Jaeggi [1997]:Welt und Person, S. 41.)

53 Rahel Jaeggi [2008]:Wie weiter mit Hannah Arendt?, S. 4.

54 Ebenda, S. 5.

55 Ebenda, S. 7./vgl. dazu Benhabib: »Wichtiger als der Gegenstand des öffentlichen Diskurses ist in

diesem Zusammenhang dasWie.« (Seyla Benhabib [1991]:Modelle des ›öffentlichen Raums‹, S. 104.)

und Loidolt: »Die Unterscheidung sozial/politisch könnte durchaus anwendbar und sogar nützlich

sein, wenn es um eine Analyse der Art geht, wie wir Dinge betrachten; nicht aber, wenn durch eine

solche Zuschreibung die verschiedenen Inhalte von Objektbereichen [»object-domains«] oder In-

stitutionen differenziert werden sollen.« (Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality, S. 145.)

[Übersetzung der Autorin.]

56 Rahel Jaeggi [2008]:Wie weiter mit Hannah Arendt?, S. 12.

57 Rahel Jaeggi [1997]:Welt und Person, S. 34.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Das Denken 105

herausgestellt zu haben, das nicht »als unentrinnbares Resultat eines quasi natürlichen

Prozesses zu verstehen sei, sondern als politisches Phänomen«58. Daraus schließt Jaeg-

gi, Arendt denke hier »die Möglichkeit eines Transformationsprozesses, der die in der

sozialen Sphäre entstandenen Konflikte zu politischen werden läßt. […] Politisch wer-

den soziale Spannungen offensichtlich in Arendts Auffassung dann, wenn sie als ›von

Menschen gemachte‹ dechiffriert und als solche thematisiert werden können«, denn

was »›von Menschen gemacht‹ ist, kann von Menschen durch politisches Handeln ver-

ändert werden. Dann aber sind soziale Bewegungen politische Bewegungen – auch in

Arendts Sinne.«59

Marx hat zwar die Armut als etwas aufgezeigt, das nicht natürlich ist, und sie da-

durch als Bekämpfbare herausgestellt – weiter oben war davon auch in Bezug auf seine

Religionskritik die Rede –, gleichzeitig aber hat er den natürlichen Entwicklungspro-

zess der Menschen und ihrer Geschichte erst in die Politik eingeführt, was für Arendt

der zentrale Ansatzpunkt ist. So heißt es an der Stelle in Über die Revolution, auf die

auch Jaeggi sich bezieht: »Marx hat sicherlich das Seine getan, um den Armen zu hel-

fen, sich von der Armut zu befreien, aber nicht, als er ihnen erzählte, sie seien die le-

bendige Verkörperung irgendeiner historischen oder anderen Notwendigkeit, sondern

einzig und allein, indem er sie lehrte, Armut nicht als Naturphänomen, als das Resultat

des Mangels, sondern als ein politisches Phänomen zu verstehen, das durch Gewalt […]

entstanden ist.«60

Arendts Ausschluss sozialer Fragen aus dem politischen Bereich beruht aber nicht

darauf, dass diese sich als natürlich verstehen und diesem Verständnis entrissen wer-

den müssen, sondern darauf, dass sie die Menschen zu einem Menschen formen, in-

dem sie sie auf ein gemeinsames Ziel reduzieren. Die Entlarvung einer Ungleichheit,

die nicht von Natur her gegeben, sondern künstlich hergestellt ist, ist keine Frage in

Arendts Sinne.Wenn die Frauenbewegung als geschlossene Gruppe dem einen gemein-

samen Ziel – der Gleichberechtigung – entgegenstrebt, ist kaum von einer Pluralität

der Meinungen zu sprechen. Die Abwendung von dieser Art Frage aber bedeutet – wie

schon gesagt – keinesfalls ein Desinteresse oder eine Abwertung dieser Bestrebungen,

sie bedeutet den Versuch, etwas anderes zu durchdenken, sie bedeutet, die Frage nach

Politik zu stellen. Und Politik beruht für Arendt auf Gleichheit, kann nur zwischen Glei-

chen stattfinden, ist auf sie angewiesen; trotzdem ist sie gerade nicht der gleich-machen-

de Kampf um Gerechtigkeit selbst, sondern die absolut-verschieden-machende Frage unter

Gleichen. Eine politische Frage stellen muss heißen, ihre Antwort nicht zu kennen, eine

bloß mögliche Antwort ins Gespräch zu bringen.

Elisabeth Young-Bruehl betont die Standhaftigkeit, mit der Arendt »gegen die sozialen Dimen-

sionen der Frauenbewegung [opponierte].« Diese habe bei »einer Diskussion der Women’s Libe-

ration, die 1972 unter den Mitgliedern des Herausgeberstabs des ›American Scholar‹ geführt wur-

de, […] Hiram Haydn eine Notiz zu[geschoben]: ›Die wahre Frage lautet doch, was werden wir

verlieren, wenn wir gewinnen?‹« (Elisabeth Young-Bruehl [1982]: Hannah Arendt. Leben, Werk und

Zeit. Übers. v. Hans Günter Holl. Frankfurt a.M. 1986, S. 336/681; im Folgenden zitiert als: Elisabeth

Young-Bruehl: Hannah Arendt. Leben,Werk und Zeit.)

58 Rahel Jaeggi [1997]:Welt und Person, S. 43.

59 Ebenda, S. 43f.

60 Hannah Arendt [1963]: Über die Revolution, S. 77.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Vom Schweigen des Guten

Volk beschreitet ähnlicheWegewie Jaeggi,wenn er sagt, nach Arendt könne »tatsächlich

alles politisch werden, denn der entscheidende Punkt, ob es sich um eine soziale oder

politische Thematik handelt, hängt mit dem Blick der Akteure zusammen. Der sozial-

motivierte Akteur, wie ihn Arendt versteht, ist gefangen in der Sorge um die Notwen-

digkeit und unfähig von seinen Interessen zu abstrahieren und den Standpunkt seines

Gegenübers wahrzunehmen. Politik wird für ihn stets Herrschaft und die Durchset-

zung von Interessen sein. Der politisch-motivierte Akteur besitzt die Fähigkeit, andere

Standpunkte wahrzunehmen, und wird sich um des vernünftigen politischen Urteils

willen mit ihnen auseinandersetzen. Die Arendt’sche Trennung zwischen sozial und

politisch ist nicht so sehr eine Frage der Frage, als mehr eine der Perspektive.«61 Ich

stimme diesen Ausführungen insofern zu, als die Fragende vom Notwendigen absehen

muss, um sodann die Anderen mitbedenken zu können. Ungeachtet dessen scheint es

mir hierbei durchaus um »eine Frage der Frage« zu gehen; insofern nämlich, als es

sich wirklich um eine Frage handeln muss. Gilt es nämlich, ein bloß Errechenbares zu

diskutieren, kann dies nicht einfachhin in etwas Politisches verwandelt werden. Arendt

hält es für eine »politische Frage ersten Ranges« – ich habe weiter oben bereits davon

gesprochen –, »ob wir unsere neue wissenschaftliche Erkenntnis und unsere ungeheu-

ren technischen Fähigkeiten in dieser Richtung [sc. die des Fortschritts] zu bestätigen

wünschen«62, ob die Menschen ihre Fähigkeit, denkend einen neuen Anfang zu setzen,

aufgeben oder beibehalten möchten. Diese Frage ist nicht berechenbar, sie ist angewie-

sen auf die absolute Verschiedenheit der Menschen.

In einem Gespräch mit Adelbert Reif aus dem Jahr 1970 bemerkt Arendt: »Wer nicht

an öffentlichen Angelegenheiten interessiert ist, der muß es sich eben gefallen lassen,

daß sie ohne ihn entschieden werden. Aber die Chance muß jeder haben.«63 Richard

J. Bernstein vertritt die Auffassung, die Aussage müsse zwangsläufig zu einem »Über-

denken der Trennung zwischen dem Sozialen und dem Politischen« führen, weil sie auf

eine »innige Verbindung« zwischen beiden Sphären hinweise. Er fährt fort: »[Z]u be-

haupten […], dass jedem Menschen die Möglichkeit zu politischer Teilhabe zugestanden

werden müsse, transformiert die Frage des Sozialen.«64 Dem würde ich zustimmen,

wenngleich mir dies etwas völlig anderes zu besagen scheint: Arendts Denken enthält

tatsächlich keinerlei Abwertung gegenüber jenen, die in den Zwängen der Notwendig-

keiten gefangen sind; dass jedemMenschen die »Chance« zur Teilhabe geboten werden

muss, zeigt vielmehr gerade die Dringlichkeit, die sie der Lösung sozialer Fragen zu-

schreibt. Ungeachtet dessen setzt die Begegnung in der Öffentlichkeit selbst die Tren-

nung beider Sphären voraus; der eintönige Schrei nach sozialemWandel lässt der freien

Rede keinen Raum, er übertönt alle anderen Stimmen und unterbindet so die Entste-

hung einer Pluralität der Sprechenden. Antonia Grunenberg spricht dementsprechend

61 Christian Volk [2005]: Urteilen in dunklen Zeiten, S. 84.

Auch Jaeggi definiert das Politische als ein »Außerkraftsetzen der egoistischen Interessenstand-

punkte.« (Rahel Jaeggi [2008]:Wie weiter mit Hannah Arendt?, S. 9.)

62 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 10.

63 Hannah Arendt [1970]: Interview mit Adelbert Reif. In: dies.: Macht und Gewalt, S. 133.

64 Richard J. Bernstein [1984]: Rethinking the Social and the Political. In: ders.: Philosophical Profiles.

Cambridge 1986, S. 249. [Übersetzung der Autorin.]

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Das Denken 107

davon, dass »die Eindämmung (nicht: die Lösung) sozialer Probleme der Gesellschaft

[…] eine Voraussetzung für die Politikfähigkeit des Gemeinwesens ist, wie umgekehrt

die Überwältigung der Individuen durch soziale Probleme, wie das in Zeiten der Krise

und des Wandels häufiger geschieht, auch die politische Ausgrenzung großer Gruppen

der Gesellschaft zur Folge haben kann.«65

Arendt hebt den Unterschied zwischen diesem bloß zu Lösenden und demjenigen,

wozu dann erst die Möglichkeit besteht: zur Freiheit, etwas Neues anzufangen, nicht auf,

untergräbt also auch das Soziale keinesfalls, sondern weist im Gegenteil in aller Ent-

schiedenheit auf dieses hin. Wenn die soziale Frage sich dies zum Ziel setzt, nämlich

für ausgeglichenere Lebensumstände zu sorgen, muss sie in gewissem Sinne als eine

Voraussetzung für alles Politische gelten, da es Gespräch und Handlung ausschließ-

lich unter Gleichen geben kann. Gleichheit gilt Arendt als grundlegende Voraussetzung

für jedes Zusammensein unter Menschen: InWas ist Politik? sagt sie, dass es der »Sinn

des Politischen« sei, dass »Gleiche mit Gleichen […] alle Angelegenheiten durch das

Miteinander-Reden und das gegenseitige Sich-Überzeugen regeln«66. In der Vita activa

ist zu lesen, dass die »Polis […] sich von dem Haushaltsbereich dadurch [unterschied],

daß es in ihr nur Gleiche gab, während die Haushaltsordnung auf Ungleichheit gerade-

zu beruhte. Freisein bedeutete ebenso ein Nichtbefehlen, wie es die Freiheit von dem

Zwang der Notwendigkeit und den Befehlen eines Herrn beinhaltete. Freisein hieß we-

der Herrschen noch Beherrschtwerden. Innerhalb des Hauses konnte es also Freiheit

überhaupt nicht geben[…].«67 Im Revolutions-Buch schreibt sie, »daß der öffentliche

Raum in einer Republik gerade überhaupt nur durch einen Meinungsaustausch zwi-

schen Gleichen gebildet werden kann«68.

Die Bedeutsamkeit, die sie der Gleichheit beimisst, zeigt sich auch in ihrer Unterschei-

dung zwischen Verzeihen und Versöhnen. Im Denktagebuch heißt es: »Verzeihung, oder

was gewöhnlich so genannt wird, ist in Wahrheit nur der Scheinvorgang, in dem der

Eine sich überlegen gebärdet, wie der Andere etwas verlangt, was Menschen einan-

der weder geben noch abnehmen können. Der Scheinvorgang besteht darin, dass dem

Einen scheinbar die Last von den Schultern genommen wird von einem Andern, der

sich als unbelastet darstellt. […] Der sich Versöhnende [hingegen] lädt sich einfach die

Last, die der Andere ohnehin trägt, freiwillig mit auf die Schultern. Das heisst, er stellt

Gleichheit wieder her. Dadurch ist die Versöhnung das Gegenteil der Verzeihung, die

Ungleichheit herstellt.«69

Auch ihre Trennung zwischen Mitleid und Solidarität deutet in diese Richtung. Das

Mitleid macht ungleich, da die Mitleidende die Bemitleidenswerte grundsätzlich als

65 Antonia Grunenberg [1997]: »Politik entsteht im Zwischen…« – Zur politischen Übertragbarkeit Arendt-

schen Denkens. In: Alte Synagoge (Hg.): Treue als Zeichen derWahrheit. Hannah Arendt: Werk und

Wirkung. Essen 1997, S. 23.

66 Hannah Arendt [1958-59]:Was ist Politik?, S. 39; siehe außerdem ebenda, S. 40f./46/99.

67 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 42.

68 Hannah Arendt [1963]: Über die Revolution, S. 118f.

69 Hannah Arendt [1950]: Denktagebuch, Erster Band, S. 3f.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Vom Schweigen des Guten

Unterlegene und damit als Ungleiche wahrnimmt. »Sowohl die leidenschaftliche An-

teilnahme an fremdem Leid wie die Perversion dieses echten Leidens in das gefühls-

selige Mitleid stehen außerhalb der Politik. Im politischen Raum entspricht ihnen die

Solidarität, die sich nicht wie das Mitleid ›zu den Schwachen hingezogen‹ fühlt, son-

dern in abwägender Freiheit von Gefühl wie Leidenschaft darauf sinnt, eine von dem

Wechsel der Stimmungen und Empfindungen unabhängige, dauerhafte Interessenge-

meinschaft mit den Unterdrückten und Ausgebeuteten zu etablieren. […] Zwar kann

diese Solidarität, sofern sie sich auch als Gefühl äußert, durch den Anblick fremder Not

erweckt werden, aber sie wird sie selbst erst, wenn sie das reine Mit-Leiden übersteigt

und die Starken und Reichen ebenso miteinbezieht wie die Armen und Schlechtweg-

gekommenen.«70 Sowohl die Möglichkeit, bemitleiden wie auch diejenige, verzeihen

zu können, sind auf Ungleichheit angewiesen, denn ohne diese »gäbe es kein Mitleid,

und Mitleid ist darum ebenso interessiert daran, daß es Unglückliche gibt, wie der

Machthunger daran interessiert ist, daß Schwäche und Ohnmacht ihm in die Hände

spielen«71.

In Reaktion auf das Unverständnis, das Arendt wegen ihrer Trennung von sozialen

und politischen Fragen entgegentrat, sagt sie in einem Gespräch in Bezug auf das Pro-

blem des »Wohnungsbaus«: »Das soziale Problem besteht zweifellos in angemessenen

Wohnmöglichkeiten. Und das […] sollte nicht diskutiert werden – es sollte keine Dis-

kussion darüber geben, daß jedem eine anständige Wohnung gebührt.«72 Dass jeder

Mensch das gleiche Recht auf eine Wohnung hat, hält sie demnach für selbstverständ-

lich, trotzdem muss dieses, solange es noch nicht durchgesetzt ist, erkämpft werden –

dies ist dann aber eben kein politischer Kampf. Arendt geht es darum, dass Politik nicht

aus solchem Kampf besteht, also danach nicht aufhört, sondern überhaupt erst anfängt.

Voraussetzung in diesem Sinne kann nicht bedeuten, dass es erst unter der Bedin-

gung einer allgemeinen Gleichheit möglich wäre, Politik zu denken, eine menschliche

Welt zu ermöglichen.Wennman die beiden Sphären als sich in dieserWeise bedingend

dächte, würde dies – so muss es heute zumindest scheinen – mit allem Poltischen ab-

schließen. Diese Feststellung bedeutet aber nicht, dass es eine Abwertung sozialer Fra-

gen ist, nach dem Politischen zu fragen, es bedeutet nur, dass da noch etwas anderes ist,

nach demwir fragen können. Und dieses andere, diese politische Sphäre, scheint Arendt

nun gerade der Raum, in dem wir uns als Menschen begegnen können, als Wesen, die

nicht nur einem Notwendigen – als Allgemeine, als Gattung – unterworfen sind, son-

dern die – als absolut Verschiedene – gerade zur Freiheit befähigt sind. Freiheit wird von

Arendt definiert als Moment, in dem wir Menschen »weder getrieben [sind] von uns

selbst noch abhängig von gegebenem Material«73. Dieses Freisein aber ist eben ein-

zig dadurch verwirklichbar, dass wir uns als solche Einzelnen in einem Gespräch einer

70 Hannah Arendt [1963]: Über die Revolution, S. 112f.

71 Ebenda.

72 Hannah Arendt [1972]: Diskussion mit Freunden und Kollegen in Toronto. In: dies.: Ich will verstehen.

Selbstauskünfte zu Leben und Werk. Hg. v. Ursula Ludz. München 20062, S. 93. (Im Folgenden zi-

tiert als: Hannah Arendt: Diskussion mit Freunden und Kollegen in Toronto.)

73 Hannah Arendt [1958-59]:Was ist Politik?, S. 12.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Das Denken 109

offenen Frage stellen. Das Politische dem Sozialen einfachhin einzuverleiben müsste

heißen, gerade dort abzubrechen, wo die menschliche Freiheit erst beginnt.

Paolo Flores d’Arcais, dermir neben Linda Zerilli der einzige zu sein scheint, der Arendts

Trennung als Versuch zu verstehen ernst nimmt, betont, dass »nach Arendt […] jede Ver-

wechslung, Überlagerung und Verwischung der Grenzen zwischen den privaten und

öffentlichen Sphären unerbittlich geächtet werden [muss], denn ihre Funktionslogi-

ken sind nicht assimilierbar und nicht kompatibel. Im ›Kommerz‹ des Privatlebens ist

nicht Freiheit gefragt, sondern Gehorsam gegenüber den zwingenden Erfordernissen

der techne. Nicht die Unwahrscheinlichkeit und Unvorhersehbarkeit dessen, was vor-

her ungedacht war, sondern eher die strikte Konformität des ›calcolemus‹«74. Linda

Zerilli stellt in ihrem Buch Feminismus und der Abgrund der Freiheit zwar auch zunächst

fest – so ist in Judith Butlers Vorwort zu lesen –, dass »die Sphären des Sozialen und

des Politischen nicht vollkommen voneinander abgegrenzt«75 und dass Arendt mit ih-

rer Unterscheidung »vor der instrumentellen Einstellung warnen will, die mit [sozia-

len] Anliegen oft verbunden ist«. Weiter heißt es aber, dass, wenn für eine solche die

»Zweckdienlichkeit oberstes Kriterium« werde, auch die Politik ein Mittel zum Zweck

werden müsse und dies dazu führe, »dass die Menschen das Handeln und Urteilen den

Experten überließen«76. Zerilli fragt nun – indem sie Arendts Gedanken auf die Fragen

des Feminismus überträgt – wie dieser »dadurch, dass er sich offenbar mit der sozia-

len Frage identifiziert, seinen eigenen Horizont« beschränke, und sieht in Betrachtung

der Geschichte von Frauenrechtlerinnen, dass die ursprüngliche Forderung nach Frei-

heit mehr und mehr mit derjenigen nach sozialer Gerechtigkeit zusammengewachsen

sei, wobei letztere »nur im Idiom der sozialen Frage formuliert werden [durfte], um

Gehör zu finden«. So wurde »die Freiheit ein Mittel zu einem anderen Zweck: ein Mit-

tel zur Linderung von Problemen, die mit der sozialen Frage zusammenhingen«77. Die

»Verdrängung des Politischen durch das Soziale« begreift sie als festen Bestandteil der

Geschichte demokratischer Politik«: Politische Ansprüche seien »von zahlreichen ent-

rechteten Gruppen verfolgt [worden] […], um die Machthaber von der Richtigkeit ih-

rer Anliegen zu überzeugen«78. Diese »rhetorische Strategie«, so sagt sie weiter, werde

»von Historikern und Politikwissenschaftlern, von Philosophen ganz zu schweigen, oft

als bloße Form betrachtet, in die ein von dieser Form unabhängiges Argument einge-

lassen ist. In unserem Fall würde man demnach ein Argument für die Freiheit in eine

Rhetorik der Zweckdienlichkeit oder der sozialen Frage verpacken und sich, sobald die

Freiheit einmal ›errungen‹ ist, der Verpackung entledigen können wie die Schlange ih-

rer Haut.«79

74 Paolo Flores d’Arcais [1997]: Hannah Arendts unzeitgemäße Aktualität, S. 99.

75 Judith Butler [2005]: Vorwort. In: Linda M. G. Zerilli: Feminismus und der Abgrund der Freiheit.

Übers. v. Bettina Engels. Wien/Berlin 2018, S. 10.

76 Linda M. G. Zerilli [2005]: Feminismus und der Abgrund der Freiheit. Übers. v. Bettina Engels. Wien/

Berlin 2018, S. 18. (Im Folgenden zitiert als Linda M. G. Zerilli: Feminismus und der Abgrund der Frei-

heit.)

77 Ebenda, S. 21.

78 Ebenda, S. 23.

79 Ebenda, S. 24.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Vom Schweigen des Guten

Dieser Gedanke trifft einen fundamentalen Punkt: Auch jene Argumentation, die

auf der Voraussetzung beruht, alles Soziale könne politisch werden, meint, sie könne

jeder sozialen Frage einfachhin das Gewand des Politischen – den »Modus« der Frage

– überstreifen, sodass diese dann eben politisch sei. Dementsprechend sagt Arendt, es

war weiter oben bereits davon die Rede, in Bezug auf Marx’ Ausgang von Hegel, dass

Methoden niemals einfach beliebig, sondern immer »nicht nur das Wie des Zugangs,

sondern auch das Was des Gefundenen«80 bestimmen. Zerilli gibt nun zu bedenken,

dass Strategien »unbeabsichtigte Bedeutungen und Wirkungen« haben können. Sollte

es bei dieser recht sanften Beschreibung belassen werden, ließe sich sagen, dass die

Wirkung dieser Einverleibung der einzelnen politischen Frage in den monströsen so-

zialen Körper sich in den genannten Äußerungen zeigt: Das Politische verliert seine

Eigenständigkeit, es verkommt zum bloßen, körperlosen Gewand, einer hohlen Form,

nach der zu fragen Verwunderung – ja Spott – weckt. Die Politik aber nur noch zu

begreifen als Lösungsmittel und sie dem Sozialen einfach einzuverleiben heißt, sie ab-

zuschaffen – es ist »nichts politisch […], wenn alles als politisch ausgegeben wird«81.

In diesem Sinne bemerkt Zerilli: »Wenn wir die Freiheit der Frauen schätzen, weil sie

zur Lösung bestimmter sozialer Probleme beiträgt, dann werden wir sie vielleicht nicht

mehr so sehr schätzen, wenn sie dem Sozialnutzen entgegensteht oder wenn günstige-

reWege in Sicht sind, um dieselben gesellschaftlichen Ziele zu erreichen. Denn Freiheit

stört die Verwendung der Politik alsMittel zumZweck; sie stört sie eigentlich immer.«82

Eine ernstliche Verabschiedung von der fraglichen Trennung würde eine Anerkennung

des Umstandes bedeuten, dass unsere Zeit nicht länger dazu imstande ist, dem ge-

meinsamen Fragen einen Raum zu schaffen. Auch Arendt sagt im Gespräch mit Gaus,

dass es in ihrem Leben einen Moment gab, da sie etwas habe tun müssen, da sie hel-

fen musste, den unerträglichen Zustand während des ›Dritten Reichs‹ zu verändern:

Sie benennt den »Reichstagsbrand und die darauf in derselben Nacht erfolgten illega-

len Verhaftungen« als den Zeitpunkt, ab dem sie in dieser Weise zielorientiert tätig

wurde: »Dies war für mich ein unmittelbarer Schock, und von dem Moment an habe

ich mich verantwortlich gefühlt. Das heißt, ich war nicht mehr der Meinung, daß man

jetzt einfach zusehen kann.«83 Die Welt ist ungerecht und so drängt der Wunsch, die

Gesellschaft zu verändern, in lösungsorientiertes Tun. Dies ist in gewisser Hinsicht im-

mer richtig und an der Zeit, hat aber mit demjenigen, worum Arendts Denken kreist,

nichts zu tun und so sollte beides auch nicht aneinander gemessen werden. Ihr geht

es in ihrer Trennung von Sozialem und Politischem und jener zwischen Arbeiten, Her-

stellen und Handeln – auf die ich im nächsten Kapitel näher eingehen werde – gerade

um die Frage, was in der Beschränkung auf Soziales sowie auf Arbeiten und Herstellen

verloren geht, was es für die Menschen heißt, nicht mehr politische Fragen zu stellen,

nicht mehr Zwischenwelt zu schaffen im Gespräch, nicht mehr gemeinsam zu handeln.

80 Hannah Arendt [1953]: Von Hegel zu Marx, S. 96. [Hervorhebung der Autorin.]

81 LindaM.G. Zerilli [2005]: Feminismus undderAbgrund der Freiheit, S. 43. [Hervorhebungder Autorin.]

82 Ebenda, S. 25.

83 Hannah Arendt [1964]: Fernsehgespräch mit Günter Gaus, S. 50ff./Vgl. außerdem: Elisabeth Young-

Bruehl [1982]: Hannah Arendt. Leben,Werk und Zeit, S. 160ff.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Das Denken 111

Und so fragt sie nach ihren Erfahrungen während des Prozesses in Jerusalem, ob nicht

»das Denken als solches – die Gewohnheit, alles zu untersuchen, was sich begibt oder

die Aufmerksamkeit erregt, ohne Rücksicht auf die Ergebnisse und den speziellen In-

halt«84, das Böse, sein sich ausbreitendesWuchern, verunmöglichen könnte. Könnte es

nicht sein, dass gerade die Bewegtheit des Denkens, das immer wieder neu zur Frage

ansetzt und so offenen Raum schafft, das Wuchern an sich verhindert – denn worauf

wuchern, worauf bloße Oberfläche sein?

Die Menschen und mit ihnen ihr Denken als absolut Verschiedenes zu verstehen

heißt, sie keinem Nutzen mehr unterzuordnen. Volk schreibt, es sei kaum verwun-

derlich, dass Arendt »die Neuzeit als Geburtsstätte der modernen Wissenschaften gilt.

Zwar wäre es unsinnig, die Fülle der neuzeitlichen Entwicklungen und Erfindungen al-

lein aus einem ökonomischen Kalkül heraus zu erklären, aber ihre unmittelbare Nutz-

barmachung für den Herstellungsprozess entspringt sehr wohl einer Denkungsart, der

nichts fremder anmutet, als das ›interesselose‹ und sich selbst genügende«85 Denken.

Denken als absolut Verschiedenes ist gefährlich in seiner Offenheit und seinem Ab-

bruch, zugleich aber stellt es das einzige Verständnis dar, das das Denken nicht un-

terwirft, sondern zur Möglichkeit und Ermächtigung werden lässt. In einem Gespräch

zeigt sich Arendts Unerschrockenheit der Möglichkeit gegenüber, den Menschen könn-

ten die politischen Fragen einfachhin ausgehen: »Das Leben ändert sich dauernd, und

dauernd sind Dinge da, die dazu auffordern, daß über sie gesprochen wird. Zu allen

Zeiten werden dieMenschen, diemiteinander leben, Angelegenheiten haben, die in den

Bereich des Öffentlichen gehören«86.

Martin Saar spricht von einem »vorsichtigen Vertrauen in die Macht des Denkens,

das Auswege mindestens sichtbar zu machen«87 vermag. Dies bedeute aber auch »zu-

zugeben, dass die Philosophie […] keine vorgegebenen Antworten hat, sondern dass sie

sie im Handgemenge der Gegenwart, in der Praxis des Denkens erst suchen muss«88.

Etwas Ähnliches hatte Benjamin vielleicht im Sinn, als er von der Neuheit des echten

Gedankens sprach: »Das echte Bild mag alt sein, aber der echte Gedanke ist neu. Er ist

von heute. Dies Heute mag dürftig sein, zugegeben. Aber es mag sein wie es will, man

muß es fest bei den Hörnern haben, um die Vergangenheit befragen zu können. Es ist

ein Stier, dessen Blut die Grube erfüllen muß, wenn an ihrem Rande die Geister der

Abgeschiedenheit erscheinen sollen.«89 Denken heißt, sich als Einzelne anzuerkennen,

sich also weder in einen Prozess einzureihen noch zu glauben, das Gedachte sei bloß

vorläufig und relativ: In ihm zeigt sich das Heute, zeigen sich »die Geister der Abge-

schiedenheit« als dasjenige, das es jetzt zu durchdenken gilt. Es bedeutet, die eigene

absolute Verschiedenheit und eben jene des Gedachten ernst zu nehmen. Es bedeutet,

in die Zeit hineinzuhören und herauszufinden, was sie der Gegenwart – uns als den

84 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 14f.

85 Christian Volk [2005]: Urteilen in dunklen Zeiten, S. 94.

86 Hannah Arendt [1972]: Diskussion mit Freunden und Kollegen in Toronto, S. 90f.

87 Martin Saar [2018]: Philosophie in ihrer (und gegen ihre) Zeit, S. 17.

88 Ebenda.

89 Walter Benjamin [1930]:Wider ein Meisterwerk, S. 259.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Vom Schweigen des Guten

Gegenwärtigen – sagt. Denken heißt auch, den Zwischenraum, der zwischen dem Al-

ten und dem Neuen entsteht, frei zu lassen, um so der Möglichkeit selbst einen Raum

zu schaffen. In diesem Sinne ist es auch: ein Hineinhorchen und Schweigen.

4.1.2 »Die Erde ist dann klein geworden, und auf ihr hüpft der letzte

Mensch.«90 Die Verlassenheit

Die absolute Verschiedenheit der Menschen also lässt diese denken, lässt sie das Einzel-

ne, das ihnen begegnet und das es zu bedenken gilt, als solch Einzelnes erkennen. Die

Einzelheit aber hat nichts gemein mit Verlassenheit, sondern sieht das eigene Nicht-

vergleichbar-Sein immer im Zusammenhang mit demjenigen der Anderen: Dadurch,

dass sie absolut Verschiedene sind, gibt es für sie ›die Menschen‹, kann es niemals nur

›den Menschen‹ geben. Verlassenheit hat also nichts damit zu tun, was wir sind – al-

leine oder unter vielen –, sondern damit, wer wir sind. »Auch dann, wenn wir mit uns

zusammen sind, wenn wir dieses Allein-Sein artikulieren oder aktualisieren, merken

wir, daß wir in Gesellschaft sind, in der Gesellschaft mit uns selbst. Verlassenheit, die-

ser Alptraum, der uns, wie wir alle wissen, mitten in einer Masse überfallen kann, ist

genau dieses Von-sich-selbst-verlassen-Sein.«91

Überfallen werden die Menschen von solcher Verlassenheit sowohl im Massenkör-

per der Totalitarismen als auch in der Vereinheitlichung moderner Massengesellschaf-

ten; wenn beides auch nicht einfach gleichzusetzen ist. Fürmeine Fragestellung aber ist

hier gerade das Gemeinsame interessant. Dieses Phänomen hat etwas mit dem Verlust

von Erfahrung zu tun: Die Menschen, die sich nicht mehr auf Tradition und Erfahrung

verlassen wollen, geben sich –wie schon im totalitären Staat unter Zwang – dem Strom

der Massengesellschaft hin und führen dort ein Leben, das zwischen Arbeit und Kon-

sum schwingt. »Ich glaube nicht, daß es irgendeinen Denkvorgang gibt, der ohne per-

sönliche Erfahrung möglich ist. […] Sehen Sie, die Sache mit dem Nur-noch-Arbeiten-

und-Konsumieren, die ist deshalb so wichtig, weil sich darin wieder eine Weltlosigkeit

konturiert. Es liegt einem nichts mehr daran, wie dieWelt aussieht.«92 Ein Interesse an

der Welt würde ins Gespräch mit den Anderen drängen, denn »wie die Welt aussieht«,

90 Vgl. Friedrich Nietzsche [1883-1885]: Also sprach Zarathustra. Ein Buch für Alle und Keinen. In: ders.:

KSA 4: Also sprach Zarathustra. Hg. v. Giorgio Colli und Mazzino Montinari. München 1999, S. 19.

(Im Folgenden zitiert als: Friedrich Nietzsche: Also sprach Zarathustra.)

91 Hannah Arendt [1965]: Über das Böse, S. 79. [Hervorhebung der Autorin.]

Arendt trennt die Verlassenheit von der Einsamkeit, um die es im nächsten Kapitel gehenwird. An

einigen Stellen ist anstatt von Einsamkeit von Alleinsein die Rede. Siehe u.a.: »Ich nenne diesen

existentiellen Zustand, in dem ichmitmir selbst umgehe, ›Alleinsein‹ imUnterschied zur ›Einsam-

keit‹, in der man auch alleine ist, aber nicht nur der Gesellschaft anderer Menschen entbehrt, son-

dern auch dermöglichen eigenen.« (Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 80.) Kathrin

Morgenstern vermutet, dies könnte auf einen Übersetzungsfehler zurückgehen, da Vom Leben des

Geistes und Über das Böse nur im englischen Original vorliegen und es keine »von Arendt besorgte

oder autorisierte Übersetzung« gibt. (KathrinMorgenstern [2019]: »Einer wird immer bleiben, um die

Geschichte zu erzählen.« Die narrative Verfasstheit von Hannah Arendts politischer Philosophie. Regens-

burg 2019, S. 144; im Folgenden zitiert als: Kathrin Morgenstern: ›Einer wird immer bleiben, um die

Geschichte zu erzählen‹.)

92 Hannah Arendt [1964]: Fernsehgespräch mit Günter Gaus, S. 69.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Das Denken 113

kann sich in der Verlassenheit nicht zeigen. Im Arbeiten und Konsumieren ist jeder

Mensch bloßes Exemplar, als Vergleichbarer von jeder Erfahrung abgeschnitten und so

welt- wie selbstlos. Uns zeigt sich dieser Verlust der vielfältigenMeinungen heute in der

produzierten Eintönigkeit der Informationen und des ›Meinungsaustausches‹ im In-

ternet. »Ein jeder ist nun eingesperrt in seine Subjektivität wie in eine Isolierzelle, und

diese Subjektivität wird darum nicht weniger subjektiv und die in ihr gemachten Er-

fahrungen darum nicht weniger singulär, weil sie ins Endlose multipliziert erscheinen.

Eine gemeinsame Welt verschwindet, wenn sie nur noch unter einem Aspekt gesehen

wird; sie existiert überhaupt nur in der Vielzahl ihrer Perspektiven.«93 Die gemeinsa-

me Welt geht auf diesem Wege insofern verloren, als sich Welt nur im Zwischen des

Vielfältigen bildet, niemals aber in der Selbstverständlichkeit. Der Weltverlust wird aus

dem Gesichtsfeld verdrängt, indem diese für überflüssig erklärt wird: Digitale Welten

nehmen ihren Platz ein, so wie Arendt in Vita activa von demMoment schreibt, als »das

erste vonMenschen verfertigte Ding in dasWeltall flog«94. In diesemWunsch der Men-

schen, die »Welt von der Erde weg in den Himmel« zu strecken und »von dem Himmel

weg in das Weltall« zu greifen, zeige sich, dass die Menschen der Erde müde seien: Ei-

ne Erleichterung gar, »daß der erste Schritt getan sei, um dem Gefängnis der Erde zu

entrinnen«95.

Durch die Verlassenheit von den Anderen ist der Mensch zugleich verlassen von sich

selbst, kann er doch sich als Einzelnem nur begegnen, wenn er vonMenschen umgeben

ist – nicht einer Masse, die ihn aufnimmt und so alle Unterschiedenheit verschlucken

muss. Volk schreibt in diesem Sinne: »[D]er radikal auf sich selbst zurückgeworfene

und in sein Gefühlsleben verstrickte Mensch verliert die Fähigkeit, außerhalb seiner

selbst Wirklichkeit wahrzunehmen. Seine Stimmungen, seine Launen, seine Konflikte,

seine Gefühle, kurzum: seine individuellen Bedürfnisse werden für ihn zu den einzig

ausschlaggebenden Orientierungshilfen.«96 Denkend einen Standpunkt zu finden ist

aber nur möglich, wenn die Denkende sich im Gespräch befindet, wenn das Gedachte

in Frage gestellt ist: »Die Meinungsbildung ist kein privates Tun, das von vereinzelten

Individuen in Isolation vollzogen wird.Meinungen können nur dort überprüft und aus-

gebaut werden, wo sich wirklich verschiedene Standpunkte begegnen – seien diese nun

reale Begegnungen oder solche, die durch die Vorstellungskraft zustande kommen.«97

In Brechts Der gute Mensch von Sezuan wird selbst das Gut-Sein auf dem Marktplatz feilgeboten:

»Werter Herr, entschuldigen Sie, daß ich Sie anspreche, aber drei der höchsten Götter, von deren

Ankunft ganz Sezuan schon seit Jahren spricht, sind nun wirklich eingetroffen und suchen eine

Bleibe für die Nacht. Gehen Sie nicht weiter! Überzeugen Sie sich selber! Ein Blick genügt! Greifen

Sie um Gottes Willen zu! Es ist eine einmalige Gelegenheit! Bitten Sie die Götter zuerst unter Ihr

Dach, bevor sie Ihnen jemand wegschnappt, sie werden zusagen.« (Bertolt Brecht [1938-40]: Der

gute Mensch von Sezuan. In: ders.: Gesammelte Werke, Vierter Band, Stücke 4. Frankfurt a.M. 1967,

S. 1492f.)

93 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 73.

94 Ebenda, S. 7.

95 Ebenda, S. 8.

96 Christian Volk [2005]: Urteilen in dunklen Zeiten, S. 75.

97 Richard J. Bernstein [2018]:Why Read Hannah Arendt Now?, S. 71. [Übersetzung der Autorin.]

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Vom Schweigen des Guten

Was Bernstein hier sagt, hat also noch nichts mit einem öffentlichen Raum zu tun, son-

dern heißt zunächst, verschiedene Standpunkte zu bedenken, sich diese vorstellen zu

können – seien es nun leibliche Begegnungen oder imaginierte.

Die Verlassene aber bricht mit dieser gefahrbringenden Offenheit, die die Stand-

punkte der Anderenmit sich bringen, indem sie sich weder dem offenen Gespräch noch

einer Tradition anvertraut, die von den Erfahrungen Anderer erzählt.Weil solche frem-

den Erfahrungen und Standpunkte ihr nach den Geschehnissen der Geschichte nicht

mehr vertrauenswürdig scheinen, verlässt sie sich fortan nur noch auf ihre »individuel-

len Bedürfnisse«. Arendt trennt im Denktagebuch zwischen dem Bewusstsein – das ich

als das Erkennen dieser Bedürftigkeiten verstehen würde – und dem Gedächtnis, das

ein Gesprächmit denMenschen bedeutet: den gestrigen sowie den heutigen.Dieses Ge-

dächtnis ist nun gebunden an die Sprache, die »Verschwundenes realisieren kann. Da-

durch wird auf einmal das ganze Menschengeschlecht, solange es überhaupt existiert,

zumBleibendsten, das wir kennen, gleichsam derHort des Seins, in das sich alles retten

kann.«98 Von dieser Fähigkeit, sich zu erinnern, wird dann das Bewusstsein geschie-

den, das »sprunghaft und ohne Kontinuität« ist: »Die Verwandlung oder Verfälschung

des Gedächtnisses in das Bewusstsein schneidet den Umgang, die Kommunikation des

Menschen mit der ›Welt‹ ab und ist darum das Zeichen der Isoliertheit des Individu-

ums oder besser: des Gefangenseins des Individuums in sich selbst. Bewusstsein aber

könnte auch ein einziges Individuumhaben,wenn es ganz ohne seinesgleichen zu leben

gezwungen wäre.«99 Bewusstsein würde ich als eine Art ›Gedankenprozess‹ verstehen,

der um die Dinge, die um ihn sind, weiß, der – con-scire, mit Wissen – an sie her-

antritt, sie zu benennen und einzuordnen imstande ist. Übergangen wird auf diesem

Wege das Gedächtnis, das nicht einfach weiß und setzt, sondern zurückschauend fragt,

neue Zusammenhänge herstellt und so einen Raum schafft, in dem »das Gewesene mit

dem Jetzt blitzhaft zu einer Konstellation zusammentrifft«100.

SolchesWissen nun, das im Allgemeinen bleibt und in sich Abschluss sucht, bringt

die Verlassenheit hervor: Die Verlassenheit des Menschen und die eines Denkens, das

mit der Welt nichts mehr zu tun hat, sich außerhalb befindet und ihre Schaffung auf

diese Weise verhindern muss. Ein Denken, das das Heute vergisst, muss so auch die

Menschen vergessen und für bloße Exemplare halten. Es kann dasjenige, das ihm ein-

fällt, zudem nicht auswählen – nach welchen Maßstäben auch, es ist ja nicht in der

Welt – und zeichnet sich so durch Zu-fällig-keit aus. Arendt spricht in ihrem Gespräch

mit Günter Gaus davon, wie erstaunlich viel den Intellektuellen im ›Dritten Reich‹ zu

Hitler eingefallen sei: »[Z]um Teil ungeheuer interessante Dinge! Ganz phantastische

komplizierte! Und hoch über dem gewöhnlichen Niveau schwebende Dinge! Das ha-

be ich als grotesk empfunden. Sie gingen ihren eigenen Einfällen in die Falle, würde

ich heute sagen.«101 Ohne das gemeinsame Gespräch sind die Gedanken ein einziges

Fallen, da sie in keinem Zusammenhang stehen. Sie schweben um die Dinge herum,

98 Hannah Arendt [1951]: Denktagebuch, Erster Band, S. 104.

99 Ebenda.

100 Walter Benjamin [1927-40]: Das Passagen-Werk, S. 577.

101 Hannah Arendt [1964]: Fernsehgespräch mit Günter Gaus, S. 59.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Das Denken 115

können sie als Einzelne aber nicht erkennen, weil die Einzelheit des Zwischenraums

der gemeinsamen Frage bedarf.

Ein solches Verlassensein, den Verlust des Zusammenhangs mit der Welt und der Ge-

genwart, spricht Arendt auch der Philosophie zu. Aus diesem Grund sagt sie im er-

wähnten Gespräch gleich zu Anfang, sie »gehöre nicht in den Kreis der Philosophen«.

Die eben beschriebenen Erfahrungen, die sie in Bezug auf die Einfälle der Intellektu-

ellen gemacht hatte, brachten sie dazu, der Philosophie »endgültig Valet«102 zu sagen.

Einen Ausweg aus dieser Gefahr sah sie nun einzig darin, Unterschiede zu machen,

über das je Einzelne, nicht das große Ganze, nachzusinnen. Die Philosophie hingegen

spreche immer im Namen der ganzen Menschheit: »Der Philosoph ist einsam, weil ihn

das Fragen der Philosophie zwingt, sich aus allen Antworten der Menschen herauszu-

halten. Da er sich vor den Meinungen der Menschen (mit Recht) fürchtet, glaubt er, es

mit dem Menschen zu tun zu haben, der sich ihm nur in der allen angeblich gemein-

samen Vernunft repräsentieren kann. Der Philosoph wird herrschsüchtig, weil er über

das Meinungschaos Gewalt haben will. Zu diesem Zweck bringt er in den an sich freien

Geist den Zwangscharakter der Logik, sodass er nun jedem Menschen im Innern sei-

nen eigenen Tyrannen schafft, der ihm sagt, was er denken und was er nicht denken

darf. Erst wenn die Logik als Zwang die Menschen in ihrer Gewalt hat, denkt in jedem

Menschen scheinbar der Mensch. Das ist der Sieg der Philosophen – und das Ende

des Denkens als freier, spontaner Tätigkeit.«103 Solche Verallgemeinerung verstellt den

Blick auf das Einzelne und trübt in gewisser Weise die Augen.104 Ziel des philosophi-

schen Denkens sei es –Arendt spricht an dieser Stelle von Sokrates – »ein Argument [zu

formen], zu demman durch Vernunftgebrauch gelangen kann […]. Diese Sätze müssen

logisch aufeinander folgen, sie dürfen sich nicht widersprechen. Das Ziel ist […], sie zu

befestigen und zusammenzuschweißen in Worten, die wie Eisenbänder sind und von

solcher Härte, daß weder du noch irgendein anderer in der Lage sein wird, sie aufzu-

brechen.«105

102 Hannah Arendt [1964]: Fernsehgespräch mit Günter Gaus, S. 46.

Sophie Loidolt nennt interessanterweise denGrund selbst für Arendts Zurückweisung philosophisch:

»Anstatt die Bedeutungen menschlicher Pluralität zu erforschen, beschränkt die Philosophie sich

selbst darauf, das ›Wesen des Menschen‹ im Singular zu betrachten. Dies ist der eigentlich phi-

losophische Grund dafür, dass Arendt es ablehnt, als Philosophin zu gelten und das Politische als

Gebiet der Pluralität stark macht.« (Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality, S. 2.) [Über-

setzung der Autorin.]

103 Hannah Arendt [1952]: Denktagebuch, Erster Band, S. 162.

104 Vgl. »Ich will Politik sehen mit, gewissermaßen, von der Philosophie ungetrübten Augen.« (Han-

nah Arendt [1964]: Fernsehgespräch mit Günter Gaus, S. 47.)

105 Hannah Arendt [1965]: Über das Böse, S. 65.

Wenig später aber räumt sie ein, dass die »frühen Platonischen Dialoge […] ohne weiteres so ge-

lesen werden [können], als bildeten sie eine lange Reihe von Widerlegungen dieses Glaubens;

das Problem liegt genau darin, daß Worte und Argumente nicht ›mit Eisenbändern zusammen-

geschweißt‹ werden können.« (Ebenda, S. 65.)

In Vom Leben des Geistes ist eine ähnliche Stelle zu finden; dort heißt es: »Die Leibnizsche Unter-

scheidung zwischen Tatsachenwahrheiten und Vernunftwahrheiten, deren höchste Form das ma-

thematische Denken liefert – das sich nur mit Gedankengängen beschäftigt und weder Zeugen

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Vom Schweigen des Guten

Dementsprechend kennzeichnet Arendt die philosophische Frage in Vom Leben des

Geistes als eine solche, die keiner eigenen Erfahrung entspringe: Sie komme immer von

außen, entweder vom »Fachinteresse« oder »gemeinen Verstand«, immer aber sei sie

»im gewöhnlichen Leben außer der Ordnung«106. Hierin zeige sich die »Unfähigkeit

des denkenden Ichs, über sich selbst Rechenschaft zu geben«107, die hier als Verlas-

senheit verstanden werden kann. In ihrer Vorlesung zur Moral spricht sie nochmals

über die Gefahr dieser Beschränkung auf das Allgemeine für die Verlassene, deren »Re-

de die höchste Aktualisierung des menschlichen Sprachvermögens eingebüßt hat und

deshalb bedeutungslos wird«108. Bedeutung also erlangt das Fragen in demMoment, in

dem es über das Einzelne nachdenkt und in diesem Fragen liegt in wundersamerWeise

die Möglichkeit einer Welt, die dann im Zwischen der Menschen, die das je Gedachte

im Gespräch austauschen, begründet wird. Die Philosophie aber kann diesen Ort nicht

gründen,weil sie davon ausgeht, dass es das Politische –wenn es denn existiert – schon

im Menschen gäbe, als wäre es eine allgemeine Eigenschaft. Der Mensch an sich aber

ist »a-politisch«, »Politik entsteht [erst] in dem Zwischen-den-Menschen«109 und ist so

angewiesen auf die Verwirklichung der absoluten Verschiedenheit, die ein solches Zwi-

schen erst ermöglicht. In der Verallgemeinerung der Verlassenheit liegt aber nicht nur

die Verunmöglichung von Welt, sondern sie muss auch den Philosophierenden selbst

ein Ende bereiten: »Wenn der Mensch die Sache der Philosophie und die Menschen

der Gegenstand der Politik sind, zeigt sich im Totalitarismus der Sieg der ›Philosophie‹

über die Politik – und nicht anders herum. Es scheint, als müsste der endgültige Sieg

der Philosophie die endgültige Auslöschung der Philosophen bedeuten. Vielleicht sind

dann selbst sie ›überflüssig‹ geworden.«110 Überflüssig würde hier die Pluralität als sol-

che, der Umstand, dass wir Menschen und nicht bloß Teil der Menschheit sind. Der

noch das sinnlich Gegebene braucht –, beruht auf der uralten Unterscheidung zwischen Notwen-

digkeit und Zufall, nach der alles Notwendige – dessen Gegensatz das Unmögliche ist – eine höhe-

re ontologische Dignität besitzt als alles, was ist, aber auch nicht sein könnte. Diese Überzeugung,

daß das mathematische Denken das Vorbild für alles Denken sein sollte, geht wohl schon auf Py-

thagoras zurück; auf jeden Fall findet sie sich bei Platon, der keinen der Mathematik Unkundigen

zur Philosophie zulassen wollte.« (Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 68.)

106 Ebenda, S. 166.

107 Ebenda, S. 167.

108 Hannah Arendt [1965]: Über das Böse, S. 76.

109 Hannah Arendt [1950]: Denktagebuch, Erster Band, S. 17. [Hervorhebung der Autorin.]

110 Ebenda, S. 43. [Übersetzung der Autorin.]

An anderer Stelle betont sie stark, dass es um die Ver-einzelung der Philosophie geht, die die Men-

schen überflüssig macht, nicht etwa um eine grundlegende Ähnlichkeit zwischen der Philosophie

und dem Totalitarismus: »Nun habe ich den Verdacht, daß die Philosophie an dieser Bescherung

[sc. die Überflüssigmachung der Menschen zugunsten des Menschen] nicht ganz unschuldig ist.

Nicht natürlich in dem Sinne, daß Hitler etwas mit Plato zu tun hätte. (Ich habe mir nicht zu-

letzt solche Mühe gegeben, die Elemente der totalitären Regierungsformen herauszukriegen, um

die abendländische Tradition von Plato bis Nietzsche inklusive von solchen Verdächten zu reini-

gen.) Aber wohl in dem Sinne, daß diese abendländische Philosophie nie einen reinen Begriff

des Politischen gehabt hat und auch nicht haben konnte, weil sie notgedrungen von dem Men-

schen sprach und die Tatsache der Pluralität nebenbei behandelte.« (Hannah Arendt [1951]: Über

Lebensthemen. In: dies.: Ich will verstehen. Selbstauskünfte zu Leben undWerk. Hg. v. Ursula Ludz.

München 20062, S. 245.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Das Denken 117

Hinweis auf die Gründe für Arendts Abwendung von der Philosophie ist so ergiebig,

weil hierdurch aufs Schärfste herausgestellt wird, worum es Arendt geht: darum näm-

lich, sich niemals im Denken über Allgemeines zu verlieren, sondern alles als Einzelnes

zu betrachten.

Ungeachtet dessen ist Arendts Haltung gegenüber derWelt meines Erachtens durch

und durch philosophisch, wenn die Philosophie als die ewig Fragende, die immerzu

Staunende, sich Wundernde verstanden wird. Dieses Fragen nun in die Politik, in den

öffentlichen und von den Menschen gegründeten Raum zu führen, scheint mir ihr Ver-

such gewesen zu sein: Denn es ist der politische Raum – »und kein anderer« – in dem

»Wunder zu erwarten«111 sind, weil der Mensch »auf eine höchst geheimnisvolle Wei-

se dafür begabt scheint, Wunder zu tun.«112 Sophie Loidolt schreibt in diesem Sinne:

»Die neuerdings gängige Fokussierung auf ihre politischen Schriften zum Totalitaris-

mus, Imperialismus, den Menschenrechten und jüdischer Politik war außerordentlich

wichtig, um ihre zentralen politischen Motive zu verstehen. Dennoch hat dieser Ansatz

einen Punkt erreicht, an dem wir Gefahr laufen, die philosophische Dimension, die in

Arendts Entwurf ›des Politischen‹ liegt, zugunsten von Diskussionen über Politik ganz

aus den Augen zu verlieren.«113 In Arendts Texten liegt eine entschiedene Abwendung

von allem Selbstverständlichen und der Versuch, über das Einzelne und Jetzige in einen

gemeinsamen Dialog zu treten. Das immer wiederholende, neu ansetzende Fragen ist

an sich philosophisch und so schlage ich vor, von einer philosophischen Politik zu spre-

chen.

Die Verlassenheit und Ver-einzelung der Menschen wird heute gerne ›Politikverdros-

senheit‹ genannt.114 Dem Umstand, dass die Menschen kein Interesse mehr an der Po-

litik zu haben scheinen, soll – vielen gegenwärtigen Theorien zufolge – dadurch ent-

gegengewirkt werden, dass sich Gegenbewegungen formen, innerhalb derer die Men-

schen der Gemeinsamkeit wegen nicht mehr das Gefühl von Ohnmacht überfällt. Was

also fehlt, so scheint die These, ist ein gemeinsames Ziel und meist auch: ein gegne-

risches Lager. In der Unübersichtlichkeit der Welt muss das Gemeinsame erst formu-

liert werden, damit es Unterschiede und so gemeinsames Anderssein überhaupt geben

111 Hannah Arendt [1958-59]:Was ist Politik?, S. 35.

112 Hannah Arendt [1958]: Freiheit und Politik. In: dies.: Zwischen Vergangenheit und Zukunft. Übun-

gen im politischen Denken I. Hg. v. Ursula Ludz. München 20164, S. 222. (Im Folgenden zitiert als:

Hannah Arendt: Freiheit und Politik.)

113 Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality, S. 4. [Übersetzung der Autorin.]

114 Den Ursprung sieht Arendt im Totalitarismus: »Seit unserer Bekanntschaft mit den totalen Herr-

schaftsformen sind wir gemeinhin der Meinung, daß nichts geeigneter ist, die Freiheit ganz und

gar abzuschaffen, als eine totale Politisierung des Lebens. […] Je weniger Politik, so scheint es,

destomehr Freiheit, oder je kleiner der Raum, den das Politische einnimmt, desto größer wird der

Raum, der der Freiheit gelassen wird. So ist es uns heute ja ganz selbstverständlich, das Ausmaß

an Freiheit in einem gegebenen Gemeinwesen an dem freien Spielraum zu messen, welcher an-

geblich nicht-politischen Tätigkeiten, also demWirtschaftsleben oder der akademischen Lehrtä-

tigkeit oder der Religionsfreiheit oder demKultur- undGeistesleben, zugestandenwird.« (Hannah

Arendt [1958]: Freiheit und Politik, S. 202.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Vom Schweigen des Guten

kann.115 Bruno Latourmöchte der Formung eines solchen gemeinsamen Körpers in sei-

nem terrestrischen Manifest zuarbeiten; danach sollen alte Zuordnungen wie jene zu

linker oder rechter Politik durch eine kollektive Hinwendung zumÖkologischen ersetzt

werden.116 Verloren gehe eine »miteinander zu teilende gemeinsame Welt«117, was aufs

Engste mit den Veränderungen des Klimas zusammenhinge: Nötig sei es, sich klar-

zumachen, »dass die gesamte Politik der Gegenwart auf das Problem der Klimaver-

leugnung fokussiert ist.« Die meisten hätten sich entschieden, »an überhaupt nichts

mehr zu glauben« und wiegten sich »immer noch in der illusionären Gewissheit, dass

die Fakten für sich selbst sprechen, keiner sie stützenden gemeinen Welt bedürfen,

keiner Institution, keiner Öffentlichkeit, und dass dieses ganze brave Volk nur in ein

ordentliches Klassenzimmer alter Schule geschickt werden muss, versehen mit Schie-

fertafeln und den entsprechenden Hausaufgaben, damit endlich die Vernunft siegt. […]

Die Frage ist nicht, wie Unzulänglichkeiten des Denkens ausgeräumt werden können,

sondern, wie es möglich wird, vor einer Landschaft, die sich gemeinsam erforschen

lässt, ein und dieselbe Kultur miteinander zu teilen und denselben Herausforderun-

gen zu trotzen. Wir stoßen auf den gewohnten Fehler der Epistemologie, nämlich dass

etwas intellektuellen Defiziten zugeschrieben wird, was in Wahrheit einem Defizit an

gemeinsamer Praxis geschuldet ist.«118

Für absolut richtig halte ich in Arendts Sinne an diesen Gedanken, dass es einer

»gemeinsamen Praxis«, einer Handlung bedarf, um die gemeinsame menschliche Welt

zu sichern. Ebenso würde Arendt zustimmen, dass kein »ordentliches Klassenzimmer«

dieser Handlung näherbringen könnte, kein Einstudieren des Immer-Gleichen. Dass es

aber nicht darum geht, zu denken, sondern nur darum, gemeinsam etwas zu tun, das

einzig auf der Einsicht beruht, dass alle gemeinsam eine Sache richtig und so für nicht

mehr diskutabel halten, würde sie mit aller Vehemenz bestreiten. Eine gemeinsame

Welt braucht die Perspektiven der Vielen und solche Perspektiven – absolut verschiede-

ne, eigene, einen Anfang bereithaltende – bedürfen des eigenen Denkens, einesDenkens

ohne Geländer. Latour macht im Gegenteil stark, dass es, um dieseWelt wiederzufinden,

eines »akzeptierbaren Ziels« bedürfe, auf das »[ö]ffentliches Handeln […] gerichtet«119

werden könnte. Um der Abwendung von einer solchen gemeinsamen Welt etwas ent-

gegenzusetzen, sei es nötig, »irgendwo zu landen«, und um dafür den richtigen Ort zu

finden, sich zu »orientieren«, müsse »so etwas wie eine Karte der Positionen« entwor-

fen werden, »in der nicht nur die Affekte, sondern auch das neu bestimmt wird, worum

es im öffentlichen Leben geht«120. Zu diesem Zweck hält es Latour für notwendig zu

»eruieren, inwieweit bestimmte politische Emotionen auf neue Objekte hin kanalisiert

115 In den sozialen Netzwerken ist eine ähnliche Bewegung zu beobachten: Der unübersichtlichen

Vermassung der Einzelnen werden Gruppen gegenübergestellt, die dann als übersichtliche Inter-

essengemeinschaften erscheinen. Diese bilden sich in Übereinstimmung einzelner Eigenschaf-

ten, stellen der Masse also entgegen, was wieder nur Ver-einzelung bedeuten kann: allgemeine

Eigenschaften.

116 Vgl. Bruno Latour [2017]: Das terrestrische Manifest, S. 59f./S. 67f.

117 Ebenda, S. 10.

118 Ebenda, S. 34f.

119 Ebenda, S. 61.

120 Ebenda, S. 10.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Das Denken 119

werden können«121. Unter anderem scheint ihm dies möglich, indem einzelne Begriffe

durch andere – emotionsgeladenere – ausgetauscht werden: So hält er die Umbenen-

nung der ›Natur‹ in ›Territorium‹ für zielführend, »vitaler, existentieller – und auch

verständlicher, weil weitaus direkter. Wenn man Ihnen den Teppich unter den Füßen

wegzieht, begreifen Sie sofort, dass Sie sich um einen neuen Fußbodenbelag kümmern

müssen …«122 Mit Arendts Frage nach der Welt hat Latours Ansatz kaum etwas gemein;

so geht es ihm nicht etwa um die Frage,wie einemenschlicheWelt möglich sein könnte,

sondern einzig darum, die Um-welt zu erhalten, und dies – so will es scheinen – geht

am effektivsten mithilfe eines »grotesk-gigantischen Einzelwesens«123. Die Menschen

werden hier gedacht als ein Mittel zum Zweck, und das Ziel ist nicht mehr die Aufrich-

tung einerMenschen-Welt, sondern bloß noch die Beistellung eines »Fußbodenbelags«.

Chantal Mouffe verfolgt ein ähnliches Ziel und hält dasselbe Mittel für zweckdienlich,

will allerdings im Gegenteil gerade die Trennung zwischen rechter und linker Politik

beibehalten und neu beleben; dabei soll es die Linke der Rechten gleichtun und popu-

listisch werden, um so die »affektive Dimension zu mobilisieren«. Dies sei »unabding-

bar«, wenn »manMenschen zum politischen Handeln motivieren«124 wolle. Die Affekte

seien notwendig für die »Konstitution politischer Identitäten«125. Um politisch zu sein,

müsse der Mensch also eine Identität erst konstituieren, und zwar eine Identität, die

er dann mit all jenen teilt, die derselben Gesinnung anhängen. Es geht nicht darum,

im offenen Gespräch den Anderen den eigenen Standpunkt darzulegen und sie viel-

leicht zu überzeugen, gemeinsam in diese Richtung weiterzudenken, sondern darum,

die gegnerische Seite so zu manipulieren, dass sie glaubt, sie sei derselben Meinung

oder sie alternativ einfach zu überstimmen. Es ginge folglich nicht mehr um ein ge-

meinsames Gespräch, sondern um ein In-den-Strom-Ziehen, das das Denken hinter

sich lassen muss und will. Arendt äußert dementsprechend in einem Gespräch einmal

die Befürchtung, »dass Engagement […] leicht an einen Punkt tragen kann, an dem Sie

nicht mehr denken«126.

Oliver Marchart nimmt im Ausgang von Mouffe und Laclau an, dass Arendts Theo-

rie eines politischen Raumes den Ursprung eines solchen nicht zu erklären imstande

ist und ihn so verfehlen muss. Wenn – so heißt es bei ihm – »die Forumsöffentlich-

keit nur als agonale Pluralität funktioniert, in der im Wettstreit der Meinungen eine

Pluralität von politischen Positionen aufeinanderprallen, kann das Modell nicht erklä-

ren, was diese unterschiedlichsten Positionen zuallererst in diesem Raum versammelt

hat. Es bleibt ungeklärt – und im Rahmen dieses Modells allein unklärbar –, was die

einzelnen Akteure trotz ihrer Differenzen aneinander bindet.«127 Aus diesem Grund nun

müsse Arendts »Modell pluraler Differenzen […] um ein Modell der Äquivalenz [ergänzt

121 Bruno Latour [2017]: Das terrestrische Manifest, S. 10.

122 Ebenda, S. 17.

123 Hannah Arendt [1953]: Ideologie und Terror, S. 16f.

124 Chantal Mouffe [2018]: Für einen linken Populismus. Übers. v. Richard Barth. Berlin 2018, S. 63. (Im

Folgenden zitiert als Chantal Mouffe: Für einen linken Populismus.)

125 Ebenda, S. 85.

126 Hannah Arendt [1972]: Diskussion mit Freunden und Kollegen in Toronto, S. 82.

127 Oliver Marchart [2005]: Neu beginnen, S. 170.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Vom Schweigen des Guten

werden]. Der von Laclau und Mouffe vorgeschlagene Begriff des Antagonismus leistet

genau das: Er erklärt, wie eine Zahl von differentiellen Positionen gegenüber einer sie

alle negierenden äußeren Instanz zu einer noch so prekären Äquivalenzrelation finden.

[…] Das Forum würde als Forum verschwinden, gäbe es nicht jenseits seiner Grenzen ei-

ne Instanz, die als gemeinsamer Feind agiert. Der Agonismus innerhalb der Sozialforen

wird überhaupt erst gegründet durch einen noch fundamentaleren und radikaleren Ant-

agonismus, der eine […] Äquivalenz der dort Versammelten garantiert.«128 In diesem

Sinne hält Marchart es für notwendig, »Arendt neu zu denken, und zwar hinsichtlich

ihrer Anschlußfähigkeit an gegenwärtige politische Projekte«. Dieses Neudenken, so

nimmt er an, »kann dann nur bedeuten, sie vor dem Horizont der demokratischen Re-

volution zu denken«129. Nötig sei ein solches, weil »Arendts Versuch, ›ohne Geländer‹ zu

denken, jedenfalls wenn wir darunter die Mißachtung der links-/rechts-Achse verste-

hen, […] zum Preis [hat], daß kaum Handeln aus ihm entspringen kann, denn Handeln

läßt sich nur gemeinsam – im Anschluß an andere – und nicht freischwebend«; so sei

das »Handeln eine kollektive Tätigkeit«, die von einer »freischwebenden Position [aus]

– und wäre eine freischwebende Position überhaupt eine Position?«130 – nicht möglich

wäre.

Zunächst scheint es mir im Neu-Denken einerTheorie – oder vielmehr: einem neu-

en Denken durch eine Theorie131 – nicht darum gehen zu können, diese an etwas an-

schließen zu wollen – im Sinne der eben zitierten Stelle müsste dann die Frage lauten:

Kann denn ein Sich-Anschließen überhaupt ein Neu-Denken sein? Bezüglich der Einord-

nung in eine Gruppierung bemerkt Arendt einmal gesprächsweise: »Ich glaube nicht,

daß auf dieseWeise die wirklichen Fragen dieses Jahrhunderts eine wie auch immer ge-

artete Erhellung erfahren.«132 Meinem Verständnis nach hat diese Weigerung zu dem

Anschluss an eine Gruppe nicht etwa den Zweck, sich von Anderen abzugrenzen oder

gar einen positions- und also standpunktlosen Standpunkt zu gewinnen133; vielmehr

ist es ihr alleiniges Anliegen, ihre ganz eigenen Gedanken zu den Fragen der Zeit zu

entwickeln und diese dann, schriftlich wie mündlich, zu diskutieren. Ihr geländerloses

Denken, auf das sich Marchart hier bezieht, bedeutete ihr zudem, sich dessen bewusst

zu sein, dass die »Geländer«, die Traditionen und Werte viele Jahrhunderte geliefert

128 Oliver Marchart [2005]: Neu beginnen, S. 170f.

129 Ebenda, S. 153.

130 Ebenda, S. 154.

131 Er selbst spricht zu Anfang davon: »Arendts politische Theorie ist ein Denken des Neubeginnens und

als Denken ein Neubeginn.« (Ebenda, S. 23.)

132 Hannah Arendt [1972]: Diskussion mit Freunden und Kollegen in Toronto, S. 109.

133 HannahArendt hat zeitlebens zu den politischen Fragen ihrer Zeit Position bezogen und ist gerade

dafür oft genug kritisiert worden. Allerdings wurden ihr diese Standorte niemals selbstverständ-

lich, und zwar deshalb, weil für sie Urteilen bedeutete, die Dinge von verschiedenen Standpunk-

ten aus zu betrachten und eine Antwort erst im gemeinsamen Gespräch zu erwarten. In einem

Gespräch sagt sie: »Ich stehe nirgendwo. Ich schwimme wirklich nicht im Strom des gegenwärti-

gen oder irgendeines anderen politischen Denkens. […] Sie sagten […], daß ich teilnehmen wolle.

Ja, das stimmt. Ich will beteiligt sein. Und ich will nicht indoktrinieren. Das stimmt wirklich. Ich

will niemanden dazu bringen, das, was immer ich denken mag, zu akzeptieren.« (Ebenda, S. 111f.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Das Denken 121

hatten, keinen Halt mehr zu geben vermögen: »Ich nenne das ›thinking without a ba-

nister‹, auf Deutsch: ›Denken ohne Geländer‹. Das heißt, wenn Sie Treppen hinauf-

und hinuntersteigen, dann gibt es immer das Geländer, so daß Sie nicht fallen. Dieses

Geländer ist uns jedoch abhanden gekommen.«134

Diese Haltlosigkeit nun birgt die Gefahr, sich über nichts mehr sicher sein zu kön-

nen, sie bietet zugleich aber die Möglichkeit, alles neu durchdenken und hinterfragen

zu können – die Geländer bieten keinen Halt, aber auch keine Schranken mehr, keine

sich von selbst verstehenden Antworten, die ein Fragen unnötig machen. Wenn an-

schließen also hieße, anhand ihrer Theorie unsere Gegenwart zu betrachten, müsste

dies meiner Meinung nach eher bedeuten, ihre Abwendung von Gruppierungen ernst

zu nehmen; demnach wäre es als Grundsatz eines menschlichen Zusammenseins zu

betrachten, dass es sich bei den in der Politik zu stellenden Fragen um offene handelt,

die in einer Weise gestellt werden, dass dies niemanden ausschließt, der mitfragen will.

Es wäre demnach eher ein Aufschluss als ein Anschluss, der nur diejenigen ausnimmt,

die ihre Antworten schon kennen. Dementsprechend wäre die Linke insofern nötig, als

sie – im Gegensatz zur Rechten – gemäß ihrer Grundposition gegen jede Ausgrenzung

aufgrund von Hautfarbe, Geschlecht oder Sexualität kämpft und jedem Menschen ei-

ne Stimme geben möchte. Wenn sie selbst sich aber dazu entscheidet, nur diejenigen

anzuhören, die eine bestimmte Meinung vertreten, scheint mir diese Unterscheidung,

wie Arendt sagt, »keine Erhellung« zu bringen. Voraussetzung wäre in diesem Sinne

keine Abgrenzung, sondern eine Öffnung, ein Einlassen, das nur eines erwartet: Ge-

genseitigkeit.

Das Problem, das Chantal Mouffe in der gegenwärtigen Politik sieht und von dem sie

ausgeht, scheint mir im Gegensatz zu ihren Schlussfolgerungen den Arendt’schen Ge-

danken sehr verwandt: »Die neoliberale Globalisierung wurde als Schicksal betrachtet,

in das wir uns zu fügen hätten, und politische Probleme wurden auf reine Sachfragen

reduziert, die von Experten gelöst werden müssten. Für eine echte Wahl, die die Bür-

ger zwischen unterschiedlichen politischen Projekten hätten treffen können, blieb da

kein Platz; deren Rolle beschränkte sich auf das Absegnen der ›vernünftigen‹ politischen

Maßnahmen, die diese Experten ausgearbeitet hatten.«135 Es habe sich ein »Konsens

der Mitte« gebildet, der vorgebe, »die neoliberale Globalisierung sei alternativlos«136.

Sie schlägt vor, die Unterscheidung wieder stark zu machen, indem diese als »Front-

linie« anstatt als »Kluft« vorgestellt werden sollte. ›Kluft‹ definiert sie als »eine Art der

Unterscheidung, die nicht als Antagonismus angelegt ist, sondern lediglich eine unter-

schiedliche Positionierung signalisiert.« ImGegensatz dazu böte das Bild der Frontlinie

134 Hannah Arendt [1972]: Diskussion mit Freunden und Kollegen in Toronto, S. 112f.

135 Chantal Mouffe [2018]: Für einen linken Populismus, S. 15.

136 Ebenda, S. 27.

Solcher Selbstverständlichkeit entgegenzuarbeiten entspricht ganz den Vorstellungen Arendts.

Der große Unterschied aber liegt darin, dass dieses Entgegenwirken ihrem Denken nach nur da-

durch entstehen kann, dass gemeinsame Fragen formuliert und durchdacht werden, nur dort,

»wo Menschen miteinander, und weder für- noch gegeneinander, sprechen und agieren.« (Han-

nah Arendt [1958]: Vita activa, S. 220.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Vom Schweigen des Guten

die Möglichkeit »auf die Existenz eines Antagonismus zwischen den jeweiligen Positio-

nen und die Unmöglichkeit einer ›Mittelposition‹«137 zu verweisen.

Dieses Bild halte ich aus zwei Gründen für sehr interessant: Zum einen ist hier der

Zwischenbereich – die Kluft – derjenige Ort, der nicht Raum lässt für Gespräch und die

Möglichkeit einer Antwort bietet, die es vorher nicht gab, sondern in dem sich die zwei

Seiten zu einer Masse zusammentummeln und ihre Unterschiede aufheben. Zum an-

deren scheint mir wichtig zu sehen, dass es in dieser Art Gesellschaft zu denken – auch

in derjenigen Latours und anderer – nicht mehr darum geht, die Vielzahl der Stimmen

zu hören, die eine Gemeinschaft ausmachen, sondern darum, die Mitgliederzahl zum

eigenen Programm so weit als möglich zu steigern, damit die Gegenseite übertönt und

überhört werden kann. Der Zwischenraum muss also ausgemerzt – die Lücke in ei-

ne Linie verwandelt werden –, weil die Gefahr besteht, dass dieser Raum als Aufenthalt

genutzt wird, bloß um eine Entscheidung zu vermeiden. An- und Einschließen tut man

sich folglich in eine solche Gruppe, nachdem man entschieden hat, wie man zu etwas

steht, und nicht, um sich dort denkend eine Meinung erst zu bilden. Es handelt sich

um eine Suche nach Gleichen und Gleichem, nicht um die Suche nach einem Raum, in

dem die Vielen sich austauschen und zusammenfinden können, deren Gleiches in der

Möglichkeit des Fragens – dem Mensch-Sein selbst – liegt.

4.1.3 »So wäre sie der Löwe, der sich zum Sprunge in sich zurückzieht.«138

Die Einsamkeit

Es hat sich also gezeigt, dass Einzeln-Sein Verlassen-Sein bedeuten kann. Solche Ver-

lassenheit muss nun nicht damit zusammenfallen, dass ich nur mit mir selbst in einem

Raum bin, sie kann auch – vielleicht: kann gerade – »mitten in einer Masse überfal-

len«139. Zur Masse wird die Einzelne nur, wenn sie nicht wirklich einzeln – nicht ab-

solut verschieden – ist, wenn sie sich und den Anderen nicht denkend gegenübertritt.

Im Gegensatz zur Verlassenheit spricht Arendt in Bezug auf diese in absoluter Weise

Einzelne von Einsamkeit: »Mit mir selbst zu sein und selbst zu urteilen wird in dem

Prozess des Denkens artikuliert und aktualisiert, und jeder Denkprozess ist eine Tätig-

keit, bei der ich mit mir selbst über das spreche, was immer mich gerade angeht. Diese

Existenzweise nun, die in diesem stummen Zwiegespräch zwischen mir und mir selbst

gegenwärtig ist, will ich Einsamkeit nennen.«140 Hier kündigt sich bereits das Sonder-

bare an, das in diesem Ein-sam-sein liegt: Die Einsame tritt in einen Dialog mit sich

selbst. Denken heißt, das Wort an sich selbst richten, nicht also ein dumpfes Selbstge-

spräch führen, innerhalb dessen die eigenen Einfälle bloß ohne Halt und Widerstand

ins Leere fallen und Falle sind, sondern ein »stumme[s] Zwie-gespräch«141 führen, ein

137 Chantal Mouffe [2018]: Für einen linken Populismus, S. 98.

138 Vgl. Karl Marx [1844]:Deutsch-Französische Jahrbücher, Februar 1844. In: ders./Friedrich Engels: MEW

(1). Hg. v. Institut für Marxismus-Leninismus beim ZK der SED. Berlin 19645, S. 337.

139 Hannah Arendt [1965]: Über das Böse, S. 79. [Hervorhebung der Autorin.]

140 Ebenda, S. 81.

141 Ebenda.[Hervorhebung der Autorin.]

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Das Denken 123

Gespräch zwischen Zweien. Das Verständnis vom »Wesen des Denkens« als einer Zwie-

sprache stammt von Platon; dieser beschreibt das Denken als einen »Dialog zwischen

›mir und mir selbst‹ (ἐμὲ ἐμαυτῷ)«142. Arendt hält diese Beschreibung deshalb für so

wesentlich, weil sich in ihr bereits andeute, »daß die Menschen im Plural existieren,

daß die Menschen die Erde bewohnen und nicht der Mensch. Auch dann, wenn wir mit

uns zusammen sind, wenn wir dieses Allein-Sein artikulieren oder aktualisieren, mer-

ken wir, daß wir in Gesellschaft sind, in der Gesellschaft mit uns selbst.«143

Dass Denken Zwiesprache bedeuten muss, entnimmt Arendt also zunächst der Philo-

sophie. Arendts kritische Haltung gegenüber der Philosophie wurde bereits dargelegt,

soll nun aber noch einmal genauer betrachtet werden. Die Philosophie, so wie ich sie

verstehe, löst die Dinge aus ihrer Selbstverständlichkeit: Sie fragt. Wir alle scheinen ei-

ne Ahnung davon zu haben, was als ›gut‹, ›schön‹ oder ›gerecht‹ zu benennen ist, und

geben uns meist damit zufrieden – zum Teil wohl aus Desinteresse oder Furcht, zum

Teil auch, weil wir, um überhaupt über etwas sprechen zu können, dem Gemeinten ir-

gendeine Form geben, es irgendeinemWort unterordnenmüssen. Die Philosophie aber

findet sich mit diesen Zuordnungen nicht ab, sie fragt nach dem Guten, Schönen, Ge-

rechten von Anfang an und bis in alle Zeit – sollte sie einmal damit aufhören, gibt es sie

nicht mehr. Arendt sieht in dieser Liebe zurWeisheit aber die Gefahr, das Befragte doch

am Ende festsetzen und ergründen zu wollen und ihm jene Einzelheit abzusprechen,

der das Fragen bedarf.

»Der Philosoph« aber – sofern er nicht bloß Intellektueller oder Wissenschaftler ist

– sei kein Verlassener, er »geht in die Einsamkeit, und Einsamkeit heißt mit sich selbst

zusammen sein; auch das Denken, wiewohl vermutlich die einsamste aller Tätigkeiten,

findet niemals ganz und gar ohne Partner statt, es ist niemals wirklich und absolut al-

lein. […] Der Philosoph kann sich in seiner Einsamkeit immer darauf verlassen, daß

seine Gedanken ihm Gesellschaft leisten werden.«144 Da er seine Überlegungen aber

nicht mit Anderen teilen und sie so in ein Gespräch zu bringen gedenkt, müssen sie

vereinzelt bleiben und so besteht immer die Gefahr, dass die so Denkenden ihren »Ein-

fällen in die Falle gehen«145. Nichtsdestoweniger kann dieses Einsamsein »eine echte

menschliche Lebensweise in der Welt werden, während die so viel allgemeinere Erfah-

rung der Verlassenheit in ihren zahlreichen Variationen so sehr im Widerspruch zu

der Pluralität steht, die alles menschliche Leben überhaupt bedingt, daß sie schlechter-

142 Hannah Arendt [1965]: Über das Böse, S. 93.

143 Ebenda, S. 79. [Hervorhebung der Autorin.]

144 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 93.

145 Hannah Arendt [1964]: Fernsehgespräch mit Günter Gaus, S. 59.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Vom Schweigen des Guten

dings unerträglich ist.«146 Demnach kann diese Lebensweise eine menschliche werden

– insofern Menschlich-Sein heißt: absolut verschieden sein innerhalb der Pluralität.

Wie aber finden wir in eine Gemeinschaft mit uns selbst? Gilt es, sich einfachhin selbst

anzusprechen? Was aber kann das heißen? Die Handlung, die ich als ein In-die-Welt-

Tragen des Zwiegesprächs verstehen möchte – ich werde im nächsten Kapitel darauf

zu sprechen kommen –, beschreibt Arendt als eine »zweite Geburt in der wir die nackte

Tatsache des Geborenseins bestätigen«147. Durch das Aussprechen der eigenen Gedan-

ken, die es vorher nicht gegeben haben kann, wird der Satz ver-wirklicht, »daß es in

Bezug auf [den Sprechenden] vor seiner Geburt ›Niemand‹ gab.«148 Dieses Bild einer

zweifachen Geburt, von der die erste eine Schickung ist, die zweite aber einWollen vor-

aussetzt, erinnert an Kierkegaards rätselhaftes Sprechen von der Selbst-Geburt149. So

heißt es in Entweder-Oder: »Ein jeder Mensch kommt schwanger zur Welt und steht

zeitlebens vor der Wahl, sein Ich in die Welt zu bringen: ›Was fürchtest du also? Du

sollst ja keinen andern Menschen, Du sollst nur Dich selbst gebären.‹«150 Der maß-

146 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 94.

Sophie Loidolt nennt Arendts Schrift zum Denken die »verständnisvollste Annäherung an den Be-

reich der Philosophen. Tatsächlich überdenkt sie hier einige ihrer harschen Ablehnungen des bios

theoretikos, indem sie ein Verständnis für die Notlage des Denkers entwickelt. Infolgedessen er-

klärt Arendt,wie undwarumdasDenken zu einemRealitätsverlust führt. Denken ist eine Tätigkeit, die

die Welt der Erscheinungen hinter sich lässt.« (Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality,

S. 69.) [Übersetzung der Autorin.]

Die Lage der Denkerin scheint mir nicht nur in dieser einseitigen Weise zu verstehen zu sein: Das

Denken selbst ist weltlos in dem Sinne, dass es nicht im Gespräch mit Anderen, sondern mit mir

selbst besteht, in diesem Sinne kann von einem »Realitätsverlust« gesprochen werden. Zugleich

aber ist es allein das Denken, das das Gespräch, das Pluralität und so Realität allererst ermöglicht.

Denn wer soll da zusammenkommen, wer sich zur Sprache bringen, wenn nicht ein Jemand, der

seine Gedanken mit den Anderen teilt?

147 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 213ff.

148 Ebenda.

An dieser Idee einer zweifachen Geburt übt Rebentisch scharfe Kritik: »Der Versuch […], die Einzig-

artigkeit im biologisch vorgespurten ›So-und-nicht-anders-Sein‹ der Person zu verankern, impli-

ziert nicht nur einen gewissen Essenzialismus (und Authentizismus); er hat auch den Preis, dass

das kommunikative Miteinander, das Geschehen der Pluralität, systematisch an Bedeutung ver-

liert.« (Juliane Rebentisch [2022]: Der Streit um Pluralität, S. 42f.)

Dieser Einwand geht meines Erachtens an Arendts Idee vorbei: Es geht hier ja gerade nicht um

einen Essenzialismus, sondern um das Denken einer absoluten Verschiedenheit, die jeden Vergleich

ausschließt. In diesem Sinne halte ich es für abwegig, zu unterstellen, der Vorstellung, jeder

Mensch sei grundsätzlich unvergleichbar, liege die einer (allgemeinen, verallgemeinernden) Essenz

zugrunde. Auch der zweite Punkt – Pluralität verlöre auf diesemWeg an Bedeutung – scheint mir

genaudie Idee zu verfehlen: Ist die zweiteGeburt, das In-die-Welt-Bringender je einzelnenPerson,

für Arendt doch allein möglich innerhalb der Pluralität und der dort stattfindenden Kommunika-

tion.

149 Vgl. hierzumeinen Essay zuKierkegaardsAuthentizitätsbegriff: LeaMara Eßer: Ich als die ängstigen-

deMöglichkeit zu können. In: Halkyonische Assoziation für radikale Philosophie e. V. (Hg.): Narthex.

Heft für radikales Denken (5/2019), S. 36-41.

150 Søren Kierkegaard [1843]: Entweder-Oder. Hg. v. Hermann Diem/Walter Rest. Übers. v. Heinrich

Fauteck. München 2012, S. 762. (Im Folgenden zitiert als: Søren Kierkegaard: Entweder-Oder.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Das Denken 125

gebliche Unterschied zwischen Arendt und Kierkegaard besteht darin, dass dieser von

einem vereinzelten Selbst ausgeht,während das Selbst Arendts erst unter Anderen seine

zweite Geburt vollzieht, indem es mit diesen ins Gespräch tritt und so als es selbst erst

erkannt wird. Bei Kierkegaard muss es sich so weit als möglich fernhalten von allem

Äußerlichen, bei Arendt kann es nur durch die Anderen in seinem Sprechen erkannt

und so geboren werden. Sophie Loidolt weist auf Arendts »Antwort an die Existenzphi-

losophie« hin: Diese »erhält ihre argumentative Stärke gerade durch die Behauptung,

dass bestimmte existenzphilosophische Ansätze auf dem falschen Fundament bauen,

nämlich dem (isolierten) Selbst. Indem sie argumentiert, dass eine existenzphilosophi-

sche Reflexion immer von einem pluralen Mit-Sein ausgehen muss, anstatt von einem

Selbst, und von der Gebürtlichkeit, anstatt von der Sterblichkeit, weist Arendt nicht den

existenzphilosophischen Ansatz an sich zurück. Anstelle dessen fordert sie eine neue

Existenzphilosophie, die empfänglich ist für eine politische Phänomenologie der Mit-Welt.«151

Ist das Selbstsein in diesem Sinne – das zu gebärende Selbst – also als etwas zu ver-

stehen, das ich erst hervorbringen muss? Kierkegaard geht es in seinem Fragen nach

dem Selbst – auch darin erinnern seine Ausführungen sehr an Arendt – nicht um eine

allgemeine Antwort oder Definition.152 In seiner Unwissenschaftlichen Nachschrift fragt

er demnach nicht, »was es heißt, Mensch überhaupt zu sein« – er schiebt ein: »zu so

etwas kriegt man wohl sogar die Spekulanten mit« –, »sondern was es heißt, daß du

und ich und er, wir alle, jeder für sich, Menschen sind«153. Die Spekulanten rechnen

151 Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality, S. 20. [Übersetzung der Autorin.]

152 Elisabeth Young-Bruehl schreibt über Arendts Verhältnis zu Kierkegaard, sie sei mit ihm in einer

Vorlesung »bekannt geworden und von dessen Werk so fasziniert, daß sie beschlossen hatte, im

Hauptfach Theologie zu belegen. Sie blieb jedoch kritisch gegenüber jeder Form dogmatischer

Theologie – und zwar nicht,weil sie keineChristinwar, sondernweil derDogmatismusKierkegaard

nicht entsprach.« (Elisabeth Young-Bruehl [1982]: Hannah Arendt. Leben, Werk und Zeit, S. 76.) An

anderer Stelle spricht sie vonArendts »tiefer Bewunderung für Kierkegaard«. (Ebenda, S. 203.) Eine

weitere Gemeinsamkeit sieht sie in ihremVerständnis von Zeit und ihrer ironischenHaltung: »Wie

Kierkegaard empfand Arendt schon früh in ihrem Leben die Existenz in der Zeit – die Existenz in

des Lebens Lauf – als ein Drama. Auch sie wandte sich als Ausweg der Ironie, der Zweideutigkeit

zu. Aber ›Ausweg‹ bedeutete, in eine andere Sphäre, die Sphäre des Denkens. Als sie ihre ersten

Gedichte schrieb, hatte Arendt räumliche und zeitliche Bilder für ihre Gefühle, ihr Schweben; bald

fand sie philosophische Begriffe dafür. Ihr ›ironischer Glanz‹ nahm eine andere Form an. Und sie

hätte über sich selbst sagen können, was Kierkegaard einmal über sich sagte: ›dazu habe ich mich

ausgebildet … allezeit leicht in des Gedankens Dienst tanzen zu können‹.« (Ebenda, S. 82.)

153 Søren Kierkegaard [1846]: Unwissenschaftliche Nachschrift. Übers. v. B./S. Diderichsen. In: ders.: Phi-

losophische Brosamen und Unwissenschaftliche Nachschrift. Hg. v. Hermann Diem/Walter Rest.

München 2005, S. 254f.

Diese Frage nach dem Einzelnen wurde – so heißt es an späterer Stelle – von Heidegger weiterge-

tragen, allerdings in ein Denken der »absoluten Vereinzelung« gesteigert. In dieser Fassung nun

stellte sich heraus, »daß das Selbst der eigentliche Gegenbegriff zumMenschen ist.Wenn nämlich

seit Kant das Wesen des Menschen darin bestand, daß jeder einzelne Mensch die Menschheit re-

präsentiert und es seit der französischen Revolution und der Erklärung der Menschenrechte zum

Begriff desMenschengehörte, daß in jedemEinzelnendieMenschheit geschändet oder gewürdigt

werden konnte, so ist der Begriff des Selbst der Begriff vomMenschen, in welchem er unabhängig

von der Menschheit existieren und niemanden zu repräsentieren braucht als sich selbst […]. Das

Selbst hat sich als Gewissen an die Stelle der Menschheit gesetzt und das Selbstsein an die Stelle

des Menschseins.« (Ebenda, S. 58.) Bei Karl Jaspers begegneten wir dann dem entgegengesetz-

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Vom Schweigen des Guten

aus, schreiben zu, wägen ab, sie fragen nicht – sie geben eine Wette ab und enden: von

dort an richtet es der Zufall. Kierkegaard aber fragt, was es heißt, dass »jeder für sich«

einMensch ist. Arendt schreibt in ihrer Schrift zur Existenzphilosophie, dassmit »Kier-

kegaard […] die moderne Existenzphilosophie an[fange]. […] Dem Hegelschen System,

das das ›Ganze‹ zu fassen und zu erklären prätendierte, setzte er den Einzelnen, den

individuellen Menschen entgegen, für den in dem vom Weltgeist dirigierten Ganzen

weder Platz noch Sinn gelassen war. […] Das Allgemeine also, womit die Philosophie so

lange im reinen Erkennen beschäftigt war, soll in ein reales Verhältnis zum Menschen

gebracht werden.« Hier beginne ein Absehen vom Allgemeinen und ein Fragen nach

dem einzelnen Menschen, der nicht mehr als in einem »allgemein-durchschnittlichen

alltäglichen Dasein«154 verstanden werden soll.

Das Selbst, das imKierkegaard’schen Sinne hier geborenwird, ist zugleich Alles und

Nichts: »Dieses Selbst ist zuvor nicht dagewesen, denn es ist durch die Wahl geworden,

und doch ist es dagewesen, denn es war ›er selbst‹.«155 Auch Arendt spricht davon, dass

es vor der Geburt ›Niemand‹ gab, und zugleich kann ja nur der Mensch selbst es sein,

der sich da hervorbringt. Kierkegaard nähert sich dieser Zweideutigkeit zunächst durch

seine Trennung des ästhetischen und des ethischen Menschen, zweier Lebensweisen,

die im Hinblick auf ihre Selbst-losigkeit beziehungsweise Selbst-haftigkeit zu scheiden

sind; er schreibt: »[D]as Ästhetische in einemMenschen ist das,wodurch er unmittelbar

ist, was er ist; das Ethische ist das, wodurch er wird, was er wird.«156 Der Ästhetiker

ist für Kierkegaard derjenige, der keine Wahl hat, der die Wahl, wählen zu können,

ablehnt und verweigert. Jede seiner Entscheidungen ist bestimmt durch sein Streben

nach Lust und so nicht wirklich Entscheidung, vielmehr ein Sich-Treiben-Lassen oder

eher: Getrieben-Sein.

SeinDasein ist ihmniemals Aufgabe und Frage,weil er einfachhin ist,was er ist, sich

einfügt in die Erzählung seiner Talente, Eigenschaften und Lebensumstände. Gleich-

zeitig lebt er nicht zwangsläufig in den Tag hinein, vielmehr kann er auch gerade darum

bemüht sein, seine Anlagen zu entwickeln und auszubauen. Kierkegaard schreibt: »Von

einemMann, der ein intriganter Kopf ist, zu sagen, der soll Diplomat oder Polizeiagent

werden, von einem Mann, der mimisches Talent für das Komische hat, der soll Schau-

spieler werden, von einem Mann, der überhaupt kein Talent hat, der soll Heizer beim

Magistrat werden, ist eine gänzlich nichtssagende Betrachtung des Lebens oder richtiger,

ist überhaupt keine Betrachtung, denn sie sagt bloß, was von sich aus folgt.«157 In den ge-

nannten Fällen ist der Mensch, was er ist; zugleich strebt er aber nach einer Besserung,

ten Entwurf, hier sei die »Existenz wesensmäßig nie isoliert; sie ist nur in Kommunikation und im

Wissen um andere Existenzen.« Hier sei »der Mensch von vornherein als einWesen bestimmt […],

das mehr ist als sein Selbst und mehr will als sich selbst. Damit ist die Existenz-Philosophie aus

der Periode ihrer Selbstischheit herausgetreten.« (Søren Kierkegaard [1846]: Unwissenschaftliche

Nachschrift, S. 63.)

154 Hannah Arendt [1948]:Was ist Existenz-Philosophie, S. 50.

155 Søren Kierkegaard [1843]: Entweder-Oder, S. 773.

156 Ebenda, S. 729.

157 Søren Kierkegaard [1844]: Der Begriff Angst. Übers. v. Rosemarie Lögstrup. In: ders.: Die Krankheit

zum Tode, Furcht und Zittern, DieWiederholung, Der Begriff Angst. Hg. v. Hermann Diem/Walter

Rest. München 2012, S. 568.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Das Denken 127

möchte das in ihmAngelegte optimieren undweiterkommen. Ein solcher ›TypMensch‹,

der sich in seinen Talenten zur Darstellung bringt und durch seine besonderen Eigen-

schaften hervorsticht, kann dies doch immer nur aus der Menge: Um in ihrer Eigenheit

zum Vorschein kommen zu können, bedarf eine solche Person des Vergleichs mit An-

deren; demnach bleibt ihre Verschiedenheit wesenhaft relativ. So macht sie sich zum

Teil einer Gattung und versucht, innerhalb dieser durch Besonderheiten, durch Talen-

te und Tricks, in irgendeiner noch so kleinen Kleinigkeit anders zu wirken. Das Selbst

im Sinne des Kierkegaardʼschen Ethikers ist also immer ein Werdendes, wohingegen

der selbstlose Ästhetiker in seiner eigenen Berechenbarkeit stagniert. Er möchte sich

gerade nicht gebären, dennmit der aus dieser Geburt hervorgehenden Zwei-heit ist zu-

gleich die Zwei-deutigkeit, die Frage in dieWelt gebracht. Gerade dies abermacht Angst

und scheint uns heute zu hindern; Arendt spricht davon, dass die »moderne Identitäts-

krise […] sich nur dadurch lösen [ließe], daß man nie alleine wäre und nie zu denken

versuchte«158. Kierkegaards Gedanken sind in diesem Zusammenhang deshalb so in-

teressant, weil sie viel mit der Weise gemein haben, wie wir heute Einzelheit begreifen.

Wir leben in einer Zeit, die sich auf den ersten Blick vom Allgemeinen abgewandt zu

haben scheint, die nun das Einzeln- und Besonders-Sein feiert und fördert.

Kierkegaard beschreibt diese Entwicklungen 1844 – Andreas Reckwitz bemerkt ganz in

diesemSinne über die Gesellschaft im Jahr 2017: »Wohinwir auch schauen in der Gesell-

schaft der Gegenwart: Was immermehr erwartet wird, ist nicht das Allgemeine, sondern

das Besondere. Nicht an das Standardisierte und Regulierte heften sich die Hoffnungen,

das Interesse und die Anstrengungen von Institutionen und Individuen, sondern an

das Einzigartige, das Singuläre.«159 Dies zeige sich zum Beispiel an der Wahl des Ur-

laubsziels, das fernab vom »Massentourismus« durch »die Einzigartigkeit des Ortes,

die besondere Stadt mit authentischer Atmosphäre, die exzeptionelle Landschaft, die

besondere lokale Alltagskultur«160 ausgezeichnet – und so auszeichnend – sein müsse.

Ferner spricht er vom »ethischen Konsumenten«, der »eine differenzierende Sensibili-

tät für Brot- und Kaffeesorten« an den Tag lege.161 Auch in der Arbeitswelt spiegele sich

dies wider: »Standen in der alten Industriegesellschaft eindeutige formale Qualifika-

tionen und Leistungsanforderungen im Vordergrund, so geht es in der neuenWissens-

und Kulturökonomie darum, dass die Arbeitssubjekte ein außergewöhnliches ›Profil‹

entwickeln. Belohnt werden nun jene, die Außerordentliches leisten oder zu leisten ver-

In der Vita activa ist zu lesen: »Im Unterschied zu dem, was einer ist, im Unterschied zu den Ei-

genschaften, Gaben, Talenten, Defekten, die wir besitzen und daher so weit zum mindesten in

der Hand und unter Kontrolle haben, daß es uns freisteht, sie zu zeigen oder zu verbergen, ist

das eigentlich personale Wer-jemand-jeweilig-ist unserer Kontrolle darum entzogen, weil es sich

unwillkürlich in allem mitoffenbart, was wir sagen oder tun.« (Hannah Arendt [1958]: Vita activa,

S. 220.)

158 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 186.

159 Andreas Reckwitz [2017]: Die Gesellschaft der Singularitäten. Zum Strukturwandel der Moderne. Berlin

2017, S. 7. (Im Folgenden zitiert als: Andreas Reckwitz: Die Gesellschaft der Singularitäten.)

160 Ebenda.

161 Ebenda.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Vom Schweigen des Guten

sprechen, das den Durchschnitt hinter sich lässt«162. Jeder Lebensbereich werde also

nun von diesem Ideal erfüllt, Reckwitz spricht von einem »Maßstab der Besonderung

[…]: wie man wohnt, was man isst, wohin und wie man reist, wie man den eigenen Kör-

per oder den Freundeskreis gestaltet. Im Modus der Singularisierung wird das Leben

nicht einfach gelebt, es wird kuratiert.«163

Solche Selbst-Optimierung führt aber durchaus nicht zur Offenlegung der absoluten

Verschiedenheit der Einzelnen; vielmehr liegt darin das Zurechtmachen einer relativen

Verschiedenheit. Die »Besonderung« nimmt hierbei ausschließlich auf solche Eigen-

schaften Bezug, im Hinblick auf die ein Vergleich mit anderen möglich ist; der Zweck

einer solchen Verbesserung des Selbst liegt letztlich in einer Form der Wertsteigerung,

weshalb nur solche Gesichtspunkte in Betracht kommen, für die ein Wert verzeichnet

ist. Arendts absolut Verschiedene hingegen zeichnet sich gerade nicht durch Eigen-

schaften aus, die sie hervorheben, zeichnet sich vielmehr gar nicht aus; so ist die ab-

solute Verschiedenheit – wie Sophie Loidolt schreibt – als ein »singulärer Zugang zur

Welt« zu betrachten, der aber nicht »direkt […] zugänglich ist«164; demnach bildet sie

die Möglichkeit eines Eintritts, die als Möglichkeit aber nicht berechenbar und folglich

ohne feststellbaren Wert bleibt.

Der Vorstellung eines Werdens, das keine Verbesserung, sondern die Eröffnung einer

Möglichkeit bedeutet, lässt sich ebenfalls durch ein Zusammendenken mit Kierkegaard

näherkommen. In seinen Philosophischen Bissen trennt er zwischen dem Sein und dem

Werden; seine Trennung besteht aber nicht in der einfachen Unterscheidung zweier

Zeitzonen. Vielmehr geht es darum, die Frage zu stellen, was solches Werden mit dem

Jetzt-Sein zu tun hat, wie sich das immerwährende Werden des Ethikers in seiner Ge-

genwart zeigt, wer er jetzt ist, da er immerzu wird. Kierkegaard unterscheidet zwischen

der Möglichkeit, die vor dem Ethiker liegt, und der Notwendigkeit, durch die sich das

ästhetische Leben auszeichnet: »Kann das Notwendige werden? DasWerden ist eine Verän-

derung, das Notwendige aber kann sich schlechthin nicht verändern, da es sich immer zu

162

163 Ebenda, S. 9.

Juliane Rebentisch schreibt in diesem Sinne: »Wir haben es heute mit einer Situation zu tun, die

sehr anders ist als diejenige, die Arendt in den 1950er Jahren vor Augen hatte, als sie ihre Kritik an

den modernen Gesellschaften formulierte, einer Situation nämlich, in der selbst und gerade das

Erscheinen einzigartiger Individualität und Differenz ökonomisiert worden ist. […] Unter solchen

Bedingungen interessiert das performative Potential der Einzelnen nicht mehr primär in ihrer je-

weiligen konkreten Leistung, ihrem Gebrauch, sondern in dem, was über ihn hinausgeht: einem

Versprechen auf neue Anfänge, eine unvorhersehbare Zukunft – wenn auch freilich im Rahmen

ihrer garantierten ökonomischen Adaptierbarkeit. […] Das gegenwärtige Spektakel der Singulari-

täten erfindet gerade die Einzigartigkeit als Maske, hinter der Fragen sozialer Ungleichheit nicht

nur zum Verschwinden gebracht, sondern als soziale Fakten renaturalisiert und aus dem Bereich

der öffentlichen Angelegenheiten herausgehalten werden.« (Juliane Rebentisch [2018]: Erschei-

nen. Politische Öffentlichkeit nach Hannah Arendt. In: WestEnd. Neue Zeitschrift für Sozialforschung

(2/2018), S. 42f.)

164 Sophie Loidolt [2016]:HannahArendt’s Conception of Actualized Plurality. In: Thomas Szanto andDer-

mot Moran (Hg.): The Phenomenology of Sociality: Discovering the ›We‹. London/New York 2016,

S. 46. [Übersetzung der Autorin.]

Andreas Reckwitz [2017]: Die Gesellschaft der Singularitäten S. 8.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Das Denken 129

sich selbst verhält, und sich zu sich selbst in der gleichen Weise verhält. Alles Werden ist

ein Leiden, und das Notwendige kann nicht leiden, nicht das Leiden derWirklichkeit lei-

den, das darin besteht, daß dasMögliche, […] sich in dem Augenblick, in dem es wirklich

wird, als nichts erweist; denn durch die Wirklichkeit ist die Möglichkeit vernichtet. Alles,

was wird, beweist gerade durch sein Werden, daß es nicht notwendig ist; denn das ein-

zige, was nicht werden kann, ist das Notwendige, weil das Notwendige ist.«165

Die Möglichkeit ist durch die Wirklichkeit vernichtet. Jedes Sein – so schreibt Kier-

kegaard – das sein Werden aus dem Blick verliert, verliert sich alsgleich selbst und ist

Er-wirktes und so nur noch bloße Form. Ein Sein der Einzelnen, das zugleich immer

als Sein der Zwei gedacht ist, ist immer zugleich Jetzt-Sein und Werden, da es sich

weder als Fertiges, Formhaftes setzt, noch sich in solcher Form zu optimieren sucht.

Es ist ganz es selbst in seiner Möglichkeit, die ihrem Wesen nach in der Zukunft liegt,

einer Zukunft aber, die das Jetzt meint, die dieses – jetzt in diesem Moment – in sei-

ner Möglichkeit zeigt. Die Möglichkeit liegt hier nicht in der Auswahl zwischen zwei

Alternativen, die – einfach weil sie mehr sind – eine bessere Antwort bereithielten.

Das Zwiegespräch ist nicht lohnend, weil es bloß der einen Meinung eine weitere hin-

zufügt. Sich im Zwiegespräch als Zwei erkennen heißt zu begreifen, dass jede Frage

ein Gespräch erfordert, dass Denken nicht heißt, auf ein Ergebnis zu spekulieren. Es

ist diese Möglichkeit, die sich in der Zweiheit zeigen kann, und sie liegt nicht in der

Entscheidung zwischen diesem und jenem, sondern im Zwischen selbst, das sich im

Zwiegespräch eröffnet. In gewissem Sinne könnte man sagen, sie liegt im Hören, im

Hineinhören in dieses Offene.

Besonders bemerkenswert scheint mir der Zusammenhang, in dem das Denken

zur Zeit steht: Es ist ganz gegenwärtig insofern es immer das Einzelne in seinem Jetzt-

Sein bedenkt. Arendt schreibt, »daß ich mich in diesem Denkprozeß, in dem ich die

spezifisch menschliche Differenz der Sprache aktualisiere, klar als Person konstituiere

[…], indem ich immer wieder und immer neu zu einer solchen Konstituierung fähig

bin«166. Denkend ich selbst bleibe ich nur, wenn ich immer wieder ich selbst werde. Das

Denken ist immer auf die Zukunft bezogen, insofern es Offenheit – auch: Offenheit der

Ohren während des Zwiegesprächs – bedeutet. Demnach verfolgt es nie ein Ziel und

darf – darin liegt der Ernst seines Fragens – die Antwort nicht schon voraussetzen. Zu-

gleich jedoch ist es immer auch auf die Vergangenheit bezogen, insofern es notwendig

auf der Erinnerung beruht: »Denken und Erinnern […] sind die menschliche Art und

Weise, Wurzeln zu schlagen, den eigenen Platz in der Welt, in der wir alle als Fremde

ankommen, einzunehmen.Was wir üblicherweise Person oder Persönlichkeit – im Un-

terschied zu einem bloß menschlichenWesen oder einem Niemand – nennen, entsteht

gerade aus diesem wurzelschlagenden Denkprozeß.«167 So wurzelt das Gute in einem

Denken, das bereits gegangene Wege nicht einfach auslässt oder sich ihnen ganz ver-

weigert – und in diesem Sinne auch das jüngst oder in alter Zeit Gesagte der Anderen

165 Søren Kierkegaard [1844]: Philosophische Bissen. Übers./hg. v. Hans Rochol. Hamburg 1989, S. 72f.

166 Hannah Arendt [1965]: Über das Böse, S. 77.

Auch an einer weiter oben zitierten Stelle geht es darum, dass wir im Denken »das Allein-Sein

artikulieren oder aktualisieren«. (Ebenda, S. 79.)

167 Ebenda, S. 85.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Vom Schweigen des Guten

miteinbezieht – sie aber auch nicht einfach nachgeht, sondern neue sucht, wenn auch

– oder gerade weil – dasjenige, das dort vor Augen tritt, niemals absehbar sein kann.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Das Denken 131

4.2 »Wortlos treten sie in den Schreitenden ein.«168 Die Sprache
der Namen

Wie war in dir, mein stiller Schoß, alles

trotzdemnamenlos: draußen erst heißen die

Dinge.

Rainer Maria Rilke: Ohne Titel

An dieser Stelle soll nun erneut Walter Benjamin zu Wort kommen. Was kann es hei-

ßen, als Einzelne, was, das Einzelne zu denken? Ein Leben, heißt es bei Arendt, das sich

demDenken verschließt, ist möglich, aber nur noch im Sinne eines Überlebens, das das

eigene Wesen verbirgt und der Welt vorenthält: »Ein Leben ohne Denken ist durchaus

möglich; es entwickelt dann sein eigenes Wesen nicht – es ist nicht nur sinnlos, es ist

gar nicht recht lebendig. Menschen, die nicht denken, sind wie Schlafwandler.«169 Ei-

ner Sprache, die diesem Denken entspricht, die es auszusprechen vermag, möchte ich

hier weiter noch mich anzunähern versuchen. Es wurde gesagt, dass Benjamin meh-

rere Sprachstufen kennt, deren Betrachtung der Möglichkeit näherbringen soll, eine

Sprache zu denken, die nicht bloß verallgemeinert und subsumiert. Benjamin nennt

eine solche Sprache – es ist oben bereits angeklungen – die Namensprache. Ich hatte

die Frage in den Raum gestellt, was es heißen kann, dem je Einzelnen seinen Namen zu

geben. Außerdem wurde gefragt, was es wohl mit der sonderbaren Auslegung der Idee

auf sich hat, die sich in diesen Namen aussprechen soll: Sind Ideen nicht gerade jene

allgemeinen Bilder, in denen das Einzelne sich wiederfindet, durch die es als so und so

Bestimmtes erkannt werden kann?

In seiner Erkenntniskritischen Vorrede postuliert Benjamin, dass ein formales Erken-

nen, ein Erkennen also, das Anschauungen unter Begriffe subsumiert, ohne Wahrheit

sei.170 Kann ein solches Erkennen ohne Wahrheit aber überhaupt noch Erkennen ge-

nannt werden? Gehört nicht zu jedem Erkennen, dass es sich innerhalb der Wahrheit

bewegt? Hier wird ein Erkennen, das auf den Begriffen, den Formen der Dinge basiert,

schlichtweg als solches in Frage gestellt. Was aber könnte ein Erkennen sein, das auf die

Form als nur unter Begriffe ordnende verzichtet, eine »wahre Sprache«171, die außer-

halb des gewöhnlichen Sprechens liegt und das Einzelne anzusprechen imstande ist?

Arendt beschreibt das Erkennen als eines, das auf die Vermittlung von Kategorien ange-

wiesen ist und so das Einzelne notwendig verfehlen muss: »Die Formen menschlicher

Erkenntnis sind anwendbar auf alles, was ›natürliche‹ Eigenschaften hat, und somit

auch auf uns selbst, insofern die Menschen Exemplare der höchst entwickelten Gat-

168 Vgl. Walter Benjamin [1932]: In der Sonne. In: ders.: Gesammelte Schriften VI/1: Kleine Prosa.

Baudelaire-Übertragungen. Hg. v. Tillmann Rexroth. Frankfurt a.M. 1972, S. 419. (Im Folgenden zi-

tiert als: Walter Benjamin: In der Sonne.)

169 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 190.

170 Vgl. Walter Benjamin [1925]: Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 209f.

171 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Übersetzers. In: ders.: Gesammelte Schriften IV/1: Kleine

Prosa. Baudelaire-Übertragungen. Hg. v. TillmanRexroth. Frankfurt a.M. 1991, S. 16. (Im Folgenden

zitiert als: Walter Benjamin: Die Aufgabe des Übersetzers.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Vom Schweigen des Guten

tung organischen Lebens sind; aber diese gleichen Erkenntnisformen versagen, sobald

wir nicht mehr fragen: Was sind wir, sondern:Wer sind wir.«172

DerWeg, den die Frage nach demWer eröffnet, die nicht zu erkennen und begreifen

sucht, sondern einen Denkraum schafft, wird zugleich eine Sicht auf das Gute ermögli-

chen. Fragt man nach demWer, muss die Erkenntnis versagen, muss – bevor die Frage

sich erheben kann – anerkannt werden, dass es hierauf keine letztgültige, übertrag-

bare Antwort geben kann: Wer diese eine da ist, spricht über nichts weiter als diese eine

da. Wenn man gewillt ist, diesen Schritt zu gehen, wird klar, warum Hannah Arendt so

sehr an ihren Unterscheidungen festhält, worauf sie da weisen will. Wenn wir verges-

sen, dass es einzelne Fragen gibt, Fragen, die nicht nützlich sind, sondern den Grund

bilden für Menschenwelt, vergessen wir auch, dass wir Menschen und als solche abso-

lut Verschiedene sind, dass wir die Fähigkeit besitzen, das Neue zu denken und folglich

weder einem unaufhaltsamen Verlauf ausgeliefert noch zu stetiger Verbesserung ge-

zwungen sind. Wo diese Zusammenhänge ans Licht treten, weicht der wuchernde Pilz

des Bösen zurück.Wird die Politik hingegen nur als Ort der Lösungen gedacht und poli-

tische Teilhabe als Sich-selbst-auf-eine-Seite-Schlagen verstanden, muss die Kraft, die

in demGedanken einer Gemeinschaft liegt, die zwischen sichWelt zu gründen vermag,

vollends verloren gehen. Wozu sich selbst zur Welt bringen, wenn die Welt in verschie-

dene Lager zerfällt, in die es sich einzufinden gilt? Aus einer derartigen Verschmelzung

– würde Arendt sagen – kann nichts Neues entstehen und ist ein Sprechen vom Gu-

ten sinnlos. Einer solchen Gesellschaft muss Arendts »politische Frage ersten Ranges«,

die Frage danach, ob wir uns dem technischen Fortschritt ganz anheimgeben wollen,

sinnlos scheinen, sind doch alle ihr zugehörigen Tätigkeiten von einer Art, dass sie von

Maschinen in der Tat besser, schneller und genauer verrichtet werden. Im Zwischen

Welt gründen, das Neue zur Sprache bringen – nicht das Etwas-Andere, das Zufälli-

ge – kann dagegen nur einWer. Das Gute also muss nach diesem Wer fragen, es muss

versuchen, ungewöhnlich zu sprechen, denkend neue Zusammenhänge herzustellen, es

muss die menschliche Erfahrung miteinbeziehen, die niemals gleich oder auch nur ähn-

lich ist, sondern immer absolut und so dem Einzelnen angemessen, das es sprechend

zu ergründen sucht.

4.2.1 »Und während seine Lippen sie formen, erkennt er sie.«173Die Idee

Benjamin charakterisiert dieses Fragen nach dem Wer als eines, das nicht nach Er-

kenntnis, sondern nach Wahrheit strebt. Auch Arendt grenzt die Wahrnehmung von

absoluter Verschiedenheit von einem Erkennenwollen ab, wenn auch mit anderen Be-

griffen. Es zeigt sich aber, dass beide trotzdem in eine gemeinsame Richtung denken:

Sie gehen davon aus, dass eine Sprache, die das Einzelne allgemeinen Begriffen unter-

ordnet und bloß das Berechenbare mitteilt, das eigentlichMenschliche der Sprache, die

Fähigkeit, die dem Menschen durch die Sprache gegeben ist, übergehen muss. Benja-

min trennt zwischen Wahrheit, die das Einzelne meint, und Erkenntnis, die bloß ein-

ordnet. Arendt benutzt beide Worte in der zweiten Weise, versteht Wahrheit also im

172 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 20f.

173 Vgl. Walter Benjamin [1932]: In der Sonne, S. 419.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Das Denken 133

Sinne einer ›letzten Wahrheit‹, die sich der Frage verwehrt. Solche Wahrheit zu errei-

chen seien die Wissenschaften174 bestrebt und auch eine solche Philosophie, die die

eine Wahrheit zu erkennen suche: »Wahrheit und Sinn sind nicht dasselbe. Der Grundirr-

tum, dem alle speziellen metaphysischen Trugschlüsse nachgeordnet sind, besteht dar-

in, den Sinn nach der Art der Wahrheit aufzufassen.«175 Dem entgegen stellt sie den

›Sinn‹, der dem Einzelnen innewohnt und der sich im Gespräch erst zeigt. Der Sinn ist

dasjenige, dem sich die Sprechenden anzunähern versuchen, das je Eigene – so wie es

bei Benjamin die ›Wahrheit‹ ist, die sich in jeder Deutung andeutet –: Sinn heißt dann

Möglichkeit, Unabgeschlossenheit. Arendt spricht vom »Sinn von Politik«176 und vom

»Sinn des Sprechens«177: Der Sinn von Politik wird als Freiheit bestimmt und ist so die

Möglichkeit, die in der Politik liegt. Der Sinn des Sprechens ist, dass es »Aufschluß« ge-

ben, dass sich in ihm die Sprechende zeigen kann. Dem gegenüber stellt sie das »bloße

Gerede«, zu dem Sprache degradiert wird, wenn sie nur noch als »Mittel zum Zweck«178

verstanden ist.

Der Sinn also ist niemals Zweck, er ist offene Möglichkeit. Sinn ist Deutung und

das »Ergebnis des Verstehens«179. Wir Menschen können ihn »insofern erzeugen, als

wir uns mit dem, was wir tun und erleiden, zu versöhnen suchen«180. Versöhnen heißt

hier nicht, etwas gut sein lassen, es heißt – als Versuch, zu verstehen – sich gerade nicht

»kontemplativ irgendeinem fortschrittlichen oder endzeitlichen Geschichtsverlauf [zu]

widmen«181, sondern einen Versuch derDeutungwagen, sich selbst imAussprechen des

eigenen Verstehens zeigen und so ein Gespräch beginnen. Sinn geht für Arendt auch

in der »Konkurrenz aller gegen alle« verloren: Hier »verliert alles seinen angestammten

Sinn und bekommt jegliches einen Wert.«182 Der Wert also, der den Vergleich ermög-

licht (so wie es auch die Erkenntnis tut), ist das Gegenteil des Sinns beziehungsweise

der Wahrheit. In Geschichte und Politik in der Neuzeit heißt es: »Der Prozeß, der alles und

alle zu Exponenten erniedrigt […], hat sich ein Monopol auf Sinn und Bedeutung an-

geeignet, so daß der einzelne oder das Besondere nur dann und nur dadurch sinnvoll

sein können, daß sie als bloße Funktionen verstanden werden.«183

Benjamin hingegen gebraucht ›Sinn‹ ähnlich wie ›Erkenntnis‹; so spricht er etwa

davon, dass sich die Übersetzung nicht dem »Sinn des Originals ähnlich machen«184

dürfe; stattdessen solle sie das Original »nur in dem unendlich kleinen Punkte des Sin-

nes«185 berühren. In ähnlicher Weise beschreibt er das Wesen des Einzelnen als »be-

174 Vgl. u.a. Hannah Arendt: Vita activa, S. 10.

175 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 25.

176 Hannah Arendt [1958-59]:Was ist Politik?, S. 28.

177 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 221.

178 Ebenda.

179 Hannah Arendt [1953]: Verstehen und Politik, S. 111.

180 Ebenda.

181 Ebenda, S. 125.

182 Hannah Arendt [1951]: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 321.

183 Hannah Arendt [1957]: Geschichte und Politik in der Neuzeit. In: dies.: Zwischen Vergangenheit und

Zukunft. Übungen im politischen Denken I. München 20164, S. 81.

184 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Übersetzers, S. 18.

185 Ebenda, S. 19f.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Vom Schweigen des Guten

haftet mit dem schweren und fremden Sinn«186. Zugleich aber ist es gerade der Sinn,

den es zu deuten gilt, wenn es um »die neunundvierzig Sinnstufen«187 der Tora geht.

So sagt Benjamin über sich, er »habe nie anders denken und forschen können als in

einem, wenn ich so sagen darf, theologischen Sinn – nämlich in Gemäßheit der tal-

mudischen Lehre von den neunundvierzig Sinnstufen jeder Thorastelle«188. Sich dem

Sinn eines anderen ähnlich machen heißt also, das Ureigene des Sinns, dass er näm-

lich absolut verschieden ist und keinem anderen gleicht, zu übergehen. Es muss der je

einzelne Sinn gehört werden, nicht aber darf dieser eine vermehrt oder nachgeahmt

werden. Der Sinn ist es, so könnte man in der Sprache beider sagen, der durch das

Erkennenwollen in Gefahr gerät, er ist es, der Verschiedenheit und Deutbarkeit meint.

In Zwischen Vergangenheit und Zukunft schreibt Arendt, sie wolle in diesen »Übungen […]

das Problem der Wahrheit in der Schwebe halten; es geht ausschließlich darum, wie

man sich in dieser Lücke – der einzigen Sphäre, in der Wahrheit eventuell erscheinen

mag – bewegt«189.

Das je Einzelne ist nur in einem leeren Raum zu finden, den die Erkenntnis jedoch

gerade einzunehmen versucht; so fragt Arendt, »warum das Denken, die Suche nach

Sinn – im Unterschied zum Streben nach Erkenntnis, auch nach Erkenntnis um ihrer

selbst willen –, so oft als etwas Unnatürliches empfunden wurde, als ob die Menschen,

wenn sie zweck-los nachdenken – wenn sie über die natürliche Neugierde hinausge-

hen, die durch die vielfältigen Wunder des bloßen Daseins der Welt und ihrer eigenen

Existenz wachgerufen wird –, als ob sie damit etwas täten, was dem Menschensein zu-

wider ist«190. Walter Benjamin nun unterscheidet die Erkenntnis in eben dieser Weise

von der Wahrheit, vielmehr unterscheidet er die beiden Begriffe nicht nur, er setzt sie

sogar als einander Ausschließende: »Die Wahrheit, vergegenwärtigt im Reigen der dar-

gestellten Ideen, entgeht jeder wie immer gearteten Projektion in den Erkenntnisbe-

reich. Erkenntnis ist ein Haben. Ihr Gegenstand selbst bestimmt sich dadurch, daß er

im Bewußtsein – und sei er transzendental – innegehabt werden muß. Ihm bleibt der

Besitzcharakter. Diesem Besitztum ist Darstellung sekundär. Es existiert nicht bereits

als Sich-Darstellendes. Gerade dies aber gilt von der Wahrheit.«191 Benjamin ordnet al-

so der Erkenntnis die Begriffe zu und der Wahrheit die Ideen;192 diese Wahrheit der

Dinge, ihr unvergleichbares Wesen ist es, nach dem ich im Folgenden fragen möchte.

186 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Übersetzers, S. 19.

187 Walter Benjamin [1931]: Brief an Max Rychner: März 1931. In: ders.: Briefe, Band 2. Hg. v. Gershom

Scholem und Theodor W. Adorno. Frankfurt a.M. 1993, S. 524. (Im Folgenden zitiert als: Walter

Benjamin: Brief an Max Rychner.)

188 Ebenda, S. 524.

189 Hannah Arendt [1961]: Vorwort: Die Lücke zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 18.

190 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 84.

191 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 209.

»Die Sprache kann für alles außerhalb der sinnlichen Welt nur andeutungsweise, aber niemals

auch nur annähernd vergleichsweise gebraucht werden, da sie, entsprechend der sinnlichenWelt,

nur vom Besitz und seinen Beziehungen handelt.« (Franz Kafka: Oktavheft G (18. Oktober 1917-Ende

Januar 1918). In: ders.: Nachgelassene Schriften und Fragmente II. Hg. v. Jost Schillemeit. Frankfurt

a.M. 1992, S. 59.)

192 Walter Benjamin [1925]: Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 209.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Das Denken 135

Die Idee des Einzeldings kann demnach nicht sein Begriff sein; es muss ein ›anderes‹

Wort sein, überhaupt ein Wort, das nicht bedeutet, sondern von dem Einzelding her

sich ausspricht, das nur ihm eigen, nur Teil seines Wesens ist. Solch eine Idee nennt

Benjamin »Skelett des Wortes«, das Wort-Skelett, sie bedeutet »in Wahrheit«193, sie

bezeichnet nicht bloß: »Die sprachlichen Gebilde, so auch das Wort, teilen eine Mitteil-

barkeit mit und symbolisieren eine Nicht-Mitteilbarkeit. Ein Wort teilt also nicht die

Sache mit, die es scheinbar bezeichnet; sondern dasjenige, was es in Wahrheit bedeu-

tet. So bezeichnet das Wort ›Turm‹ nicht etwa ›einen‹ Turm, und ebensowenig ›den‹

Turm, sondern es bedeutet etwas und zwar ohne es zu bezeichnen. Das Wort ›Turm‹

bedeutet etwas, das heißt nichts anderes als es teilt etwas mit.«194 Das Wort Turm hin-

gegen, das einen Turm bezeichnet, um ihn nutzbar und einordbar zu machen, ist das

willkürliche Zeichen für einen Begriff. Dieses Zeichen »bezieht sich niemals notwendig

auf das Bezeichnete; es bezieht sich also nicht auf den Gegenstand, weil dieser nur der

notwendigen, innerlichen intentio sich erschließt«195. Das Zeichen kann niemals den

Gegenstand meinen, sondern immer nur das »den Gegenstand Bedeutende; […], also

etwa das Wort ›Dreieck‹ oder auch die mathematische Zeichnung des Dreiecks«196.

Genau um dieses den Dingen Äußerliche soll es hier nicht gehen: »Die Relation

des Gegenstandes zur Erkenntnis bestimmt nicht dessen Wesen. Für dessen Wesen ist

die Idee als Seinsgrund gegenwärtig. Die Idee als Seinsgrund gründet das Ding durch

dessen Anteil an der Idee. Das Sein des Gegenstandes lebt vom Sein der Idee. Diese Be-

stimmung der Idee als Sein definiert zugleich dieWahrheit als ein Sein.«197 Die Idee ist

demnach dasWesenhafte der absolut Verschiedenen, ihr soll ein Raum eröffnet werden.

Durch die Erzählung einer reinen Namensprache Adams wird diese Idee zur Erschei-

nung gebracht, gleichzeitig aber wird sie in ein Abseits gestellt, das wir mit unserem

Sprechen nicht erreichen können. Diese Sprache nämlich, so wird sich zeigen, erkennt

die Dinge im Nennen. Die Philosophie aber kann diesen Ideen in ihrer Darstellung eine

Lücke schaffen, in der sie aufzuleuchten vermögen: »Wie sie Adam intentionslos beim

Benennen sich geben, so müssen in gleich reiner Anschauung dem Philosoph im Er-

innern sie sich zu erneuern streben. Und so ist mit Recht die ganze Philosophie im

Verlaufe ihrer Geschichte, die so oft Gegenstand des Spottes gewesen ist, ein Kampf

um die Darstellung weniger, immer wieder gleicher Worte […].«198

193 Walter Benjamin [1920-21]: Das Skelett des Wortes. In: ders.: Gesammelte Schriften VI: Fragmente,

Autobiographische Schriften. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhäuser. Frankfurt a.M.

1991, S. 15f. (Im Folgenden zitiert als: Walter Benjamin: Das Skelett des Wortes.)

194 Ebenda.

195 Walter Benjamin [1916-17]: Lösungsversuch des Russellschen Paradoxons. In: ders.: Gesammelte Schrif-

ten VI: Fragmente, Autobiographische Schriften. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhäu-

ser. Frankfurt a.M. 1991, S. 14. (Im Folgenden zitiert als: Walter Benjamin: Lösungsversuch des Rus-

sellschen Paradoxons.)

196 Ebenda.

197 Walter Benjamin [1924]: Erste Fassung der Erkenntniskritischen Vorrede/Anmerkungen (zum Ursprung

des deutschen Trauerspiels). In: ders.: Gesammelte Schriften I/3: Abhandlungen. Hg. v. Rolf Tiede-

mann/Hermann Schweppenhäuser. Frankfurt a.M. 1991, S. 928f. (Im Folgenden zitiert als: Walter

Benjamin: Erste Fassung der Erkenntniskritischen Vorrede.)

198 Ebenda, S. 938.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Vom Schweigen des Guten

Die Philosophin stellt die Ideen dar, indem sie sich ihrer erinnert und sie in der

Zusammenführung mit dem Gegenwärtigen wieder-erkennt. Sie muss im Erdreich gra-

ben, »in dem die alten Städte verschüttet liegen«199, und dieses Erdreich ist die Schrift.

Dieses immer erneute Anrufen der alten Schriften kann die Ideen bergen und sie erin-

nernd ausgraben, sie darstellend erscheinen lassen. Solch wahrhaftes Erinnern ist ein

kurzer, flüchtiger Moment, der in zufälligen Konstellationen Gegenwart und Vergan-

genheit zusammentreffen lässt. So ist das Medium der Erinnerung die Sprache, in ihr

kann die Idee sich zeigen – nicht aber in den geschriebenen Worten selbst, sondern

in ihren Zwischenräumen, denn nur dort kann ein Raum sich öffnen, in dem Erschei-

nung möglich ist. Im Durchgraben der einzelnen Sprachschichten, die sich, gleich den

Erdschichten über eine verborgene Stadt, mit den Jahren über das Vergangene gelegt

haben, erinnert die Suchende und schafft so Raum für ein Erscheinen. In diesem Sinne

spricht Arendt von der Verwandtschaft des Denkens mit dem Erinnern, die sich beide

auf ihrer Suche in die Sprache begeben – um auf diese Weise »Wurzeln zu schlagen,

den eigenen Platz in der Welt […] einzunehmen«200.

So birgt das Ideen-Wort im Gegensatz zum Begriffs-Wort Wahrheit, indem es das Ein-

zelne bedeutet und nicht bezeichnet: »Im Wort liegt ›Wahrheit‹, im Begriff intentio

oder allenfalls Erkenntnis, Wahrheit keinesfalls.«201 Was aber verbirgt sich hinter die-

sem Ideen-Wort? Die Ideen sind es, die das wahre Sein der Dinge zeigen. »Die Ideen

verhalten sich zu den Dingen wie die Sternbilder zu den Sternen. Das besagt zunächst:

sie sind weder deren Begriffe noch deren Gesetze.«202 Wie die Sterne am Himmels-

zelt existieren die Ideen also in der Welt, ohne von Begriffen abhängig zu sein, ohne

unter Gesetzen zu stehen. Sie existieren nicht, damit sie zugeordnet werden oder in

ihnen Sternbilder erkannt werden können; diese Bilder sind immer nachträglich und

willkürlich, liegen nicht in deren Existenz begriffen. Auch sind sie wandelbar; Sterne

»Die Darstellung, wenn sie als die eigentliche Methode philosophischer Erkenntnis sich behaup-

ten will, wird Darstellung der Idee sein.« (Ebenda, S. 928.)

199 Walter Benjamin [ca. 1932]: Ausgraben und Erinnern. In: ders.: Gesammelte Schriften IV/1: Kleine

Prosa. Baudelaire-Übertragungen. Hg. v. Rolf Tiedemann et al. Frankfurt a.M. 1972, S. 400.

200 Hannah Arendt [1965]: Über das Böse, S. 85.

201 Walter Benjamin [1920-21]: Das Skelett des Wortes, S. 15.

202 Walter Benjamin [1925]: Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 214.

Sandro Pignotti deutet das Sternbild so: »Nur das perspektivische Abrücken von einer allzu nahen

Sonne der Erkenntnis hin zum fernen Sternenhimmel einer Lehre kann einen konstellativen Über-

blick über alle Elemente gewähren. Der philosophische Wahrheitsbegriff ist für Benjamin also

nicht länger wie in der Lichtmetaphorik der Aufklärung der Sonne greifbar oder wie im deutschen

Idealismus und liberaler Systemphilosophie deckungsgleich mit Erkenntnis, sondern der Nacht-

himmel steht für eine neue Erkenntniskritik«. (Sandro Pignotti [2009]:Walter Benjamin – Judentum

und Literatur. Tradition, Ursprung und Lehre mit einer kurzen Geschichte des Zionismus. Freiburg 2009,

S. 100.) Undwenig später: »Erst vor demHintergrund eines neuen philosophischenNachthimmels

treten bei Benjamin Sonnen, nunmehr als Sterne, in Relation.« Diese kennen »keineHierarchie un-

tereinander und verschmelzen […] nicht zu einem Oberbegriff, sondern verhalten sich entweder

stummoder bei richtiger Anordnungwie die Töne einerMusik, wie die Lichtpunkte eines Sternbil-

des zueinander, stehen aber in keinem Souveränitätskonflikt. In Benjamins Sternbildern ist jeder

Punkt, wie in der Musik jeder Ton, ob leise oder laut, gleich notwendig für die Vollständigkeit der

Konstellation.« (Ebenda, S. 107.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Das Denken 137

können zu verschiedenen Bildern und so durch verschiedene Zuschreibungen zu les-

baren »Dingen« zusammengesetzt werden. Als einzelne »Sterne« aber existieren sie in

absoluter Verschiedenheit.203

In einem Brief an Scholem beschreibt Benjamin seine Erkenntniskritische Vorrede als

ein »zweites, ich weiß nicht, ob besseres, Stadium der früheren Spracharbeit […], die

du kennst, als Ideenlehre frisiert«204. In dieser »Ideenlehre« vergleicht er die Idee mit

einer Sonne, um sich ihr zu nähern: »Alle Wesenheiten existieren in vollendeter Selbst-

ständigkeit und Unberührtheit voneinander. Wie die Harmonie der Sphären auf den

Umläufen der einander nicht berührenden Gestirne, so beruht der Bestand desmundus

intelligibilis auf der unaufhebbaren Distanz zwischen den reinen Wesenheiten. Jede

Idee ist eine Sonne und verhält sich zu ihresgleichen wie eben Sonnen zueinander sich

verhalten. Das tönende Verhältnis solcher Wesenheiten ist die Wahrheit.«205 Vonmaß-

geblicher Bedeutung ist hierbei meines Erachtens der Umstand, dass die Wahrheit das

Verhältnis ist, das Zwischen-den-Ideen-Stehende also: Die Leere zwischen den Dingen,

nicht die Dinge, wie wir sie sehen, nicht ihr Begriff, sondern das Dazwischen-Liegende.

Und dieses Verhältnis, diese Lücke, die Benjamin hier meint, ist nicht anzuschauen, sie

tönt und ist in diesem Sinne ausschließlich zu er-hören.

Benjamins Ideen sind nicht bildhaft zu denken – wie es die Grundbedeutung des

Wortes ἰδέα nahelegt –, sie sind keine Vorbilder für ihre weltlichen Erscheinungen,

die Dinge der faktischen Welt. In einem platonischen Verständnis der Ideen kann nur

die Erinnerung an diese die Dinge der Sinnenwelt erkennbar werden lassen. Platon ist

es denn auch, der die ›Idee‹ allererst zum philosophischen Ausdruck erhebt. Er unter-

teilt die »Gesamtheit des Seienden« in »Ideen« und »Erscheinungen«206. Im Phaidon

beschreibt er die Dinge als Teilhabende an den Ideen, alle Bäume als Teilhaber an der

Idee des Baumes. Dort ist zu lesen, dass jede der Ideen »etwas sei an sich«207 und alle

anderen Dinge aufgrund ihrer Teilhabe an den Ideen nach diesen benannt würden. Im

Höhlengleichnis erläutert Platon sein Verständnis der Dinge; demnach sind die Erschei-

nungen als bloße Schattenbilder anzusehen, wohingegen einzig die Ideen selbst das

Wahre zeigen.

203 Adornobeschreibt BenjaminsDenkenals eines, das »in sich keine Entwicklungszeit kennt, sondern

[seine] Form aus der Konstellation der einzelnen Aussagen empfängt.« (TheodorW. Adorno [1955]:

Einleitung zu Benjamins ›Schriften‹. In: ders.: Gesammelte Schriften, Band 11: Noten zur Literatur.

Hg. v. Rolf Tiedemann. Frankfurt a.M. 2003, S. 578.)

So könnte man Benjamins Schriften selbst als einen Himmel einzelner Sterne sehen, deren Ideen

nebeneinanderstehen und denen kein eindeutiger Zusammenhang innewohnt.

204 Walter Benjamin [1925]: Brief an Scholem/Anmerkungen (zumUrsprung des deutschen Trauerspiels). In:

ders.: Gesammelte Schriften I/3: Abhandlungen. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhäu-

ser. Frankfurt a.M. 1991, S. 882.

205 Walter Benjamin [1925]: Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 214.

206 Wulff D. Rehfus (Hg.) [2003]:Handwörterbuch Philosophie. Göttingen 2003, S. 659.

207 Platon [ca. 380 v. Chr.]: Phaidon. In: ders.: SämtlicheWerke, Zweiter Band.Hg. v. UrsulaWolf. Übers.

v. Friedrich Schleiermacher. Hamburg 1994, S. 164/102b.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Vom Schweigen des Guten

Ich möchte die Erzählung hier kurz in Erinnerung rufen: Die Menschen fristen ihr Le-

ben »gefesselt an Hals und Schenkeln«208 in einer Höhle und können voneinander und

von den Dingen, die an ihnen vorbeigetragen werden, nur die Schatten sehen, die ein

Feuer hinter ihnen auf der Wand vor ihren Augen aufscheinen lässt.209 Da diese Schat-

ten nun das Einzige sind, das sie kennen, halten sie diese Bilder für die Wirklichkeit,

die Abbilder für die Dinge selbst. Sie könnten also in dieser Lage nichts »anderes für das

Wahre halten als die Schatten jener Kunstwerke«210. Wäre aber einer von ihnen ent-

fesselt und imstande »gegen das Licht zu sehen«, könnte er dies nur unter Schmerzen

und würde »wegen des flimmernden Glanzes« nicht recht vermögen »jene Dinge zu er-

kennen, wovon er vorher die Schatten sah«211. Er wäre wohl »verwirrt« und würde das

zuvor Gesehene für das Wahre halten. Dieses Sehen gegen das Licht beschreibt Platon

als »dem Seienden näher und zu dem mehr Seienden gewendet«212; der Befreite sehe

nun »richtiger«213. Zuerst aber würde dieses Sehen Schmerzen verursachen und so sei

es eine Sache der »Gewöhnung«214: »Und wenn er nun an das Licht kommt und die Au-

gen voll Strahlen hat, wird er nicht das Geringste sehen können von dem, was ihm nun

für das Wahre gegeben wird.«215 Zunächst würde er nur Schatten erkennen können,

dann Spiegelbilder der Menschen und der anderen Dinge im Wasser, zuletzt dann »sie

selbst.« Schließlich wäre er imstande, »die Sonne selbst an ihrer eigenen Stelle anzuse-

hen und zu betrachten«216. Diese nun ist für Platon die höchste aller Ideen, sie ist es,

»die alle Zeiten und Jahre schafft und alles ordnet in dem sichtbaren Raume und auch

von dem, was sie dort sahen, gewissermaßen die Ursache ist«217: Sie ist »die Idee des

Guten«. Diese höchste aller Ideen ist »nur mit Mühe« zu erkennen, »wenn man sie aber

erblickt hat«, zeige sich zugleich, »daß sie für alle die Ursache alles Richtigen und Schö-

nen ist, im Sichtbaren das Licht und die Sonne, von der dieses abhängt, erzeugend, im

Erkennbaren aber sie allein als Herrscherin Wahrheit und Vernunft hervorbringend,

und daß also diese sehen muß, wer vernünftig handeln will«218.

Diese Höhlenbewohner – »Uns ganz ähnliche«219 – können das Seiende, die Ideen,

ohne Bildung nicht wahrnehmen, und sehen so lediglich die Schatten der Urbilder.220

Platons Lehre besagt, die Seele eines jeden Menschen habe die Ideen einst gesehen, so

dass ein jeder eine Idee von den Dingen habe; diese allerdings liege verborgen, denn bei

208 Platon [ca. 370 v. Chr.]:Politeia (DasHöhlengleichnis). In: ders.: SämtlicheWerke, Zweiter Band.Hg. v.

Ursula Wolf. Übers. v. Friedrich Schleiermacher. Hamburg 1994, S. 420/514a. (Im Folgenden zitiert

als: Platon: Politeia (Das Höhlengleichnis).)

209 Vgl. ebenda, S. 420/514bf.

210 Ebenda, S. 421/515bf.

211 Ebenda, S. 421/515c.

212 Ebenda, S. 421/515d.

213 Ebenda.

214 Ebenda, S. 421/516a.

215 Ebenda, S. 421/516a.

216 Ebenda, S. 422/516b.

217 Ebenda, S. 422/516bf.

218 Ebenda, S. 423/517bf.

219 Ebenda, S. 420/515a.

220 Vgl. ebenda, S. 420/514a.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Das Denken 139

der Geburt eines Menschen ginge seine fassbare Erinnerung verloren.221 Es gibt hier

also eine Urform der Dinge: eine Form, nach der die Dinge geformt werden, eine Form,

an die der Mensch sich erinnert und die ihm so das Erkennen der Dinge ermöglicht.

Denn obwohl »die Gegenstände der sinnlich wahrnehmbaren Welt dem Wechsel und

der Veränderung unterworfen sind, sind sie im Hinblick auf die sie prägenden Ideen

miteinander identisch«222. Löwe bleibt also Löwe, insofern er durch die Idee der Löwen

geprägt wurde; dieser eine erscheinende Löwe kann demnach niemals einzigartig sein,

denn in seinem Wesen ist er vergleichbar, er ist, wie jeder andere Löwe auch, von der

Idee der Löwen geprägt. Nur seine Idee, die unerkennbar für den Menschen bleibt, ist

einzigartig. Diese Lehre zeichnet das Bild einer Welt, in der es keine einzelnen Dinge

geben kann, sondern nur eine Uridee, die jedes Ding in Erscheinung treten lässt, in-

dem sie es in Übereinstimmung ihrer Eigenschaftenmit jenen ihres Urbildes erkennbar

macht.

Benjamins Rede von den Ideen beschreitet völlig andere Wege. Zunächst scheint sie

so, wie sie uns im Trauerspielbuch begegnet, auf eine Darstellung der Wahrheit hin-

zuweisen, die vergangen und unzugänglich ist. Die Zeit des Hörens scheint vorüber,

die Begriffe scheinen unabänderlich von den Dingen Besitz ergriffen zu haben – was

aber, wenn der Verfall der Sprache gar nicht zeitlich zu denken wäre?Wenn sich das Er-

tauben in jedem begrifflichen Sprechen neu vollzöge? Wenn das Einzelne immer noch

gegenwärtig wäre und der Begriff überwunden werden könnte? Wie aber sollte sich

denn eine Idee in der Welt zeigen können? Um zu sein, müsste sie dargestellt werden.

Eine solche Ideendarstellung ist nach Benjamin aber überhaupt nur vermittelt durch

Begriffe möglich. So heißt es im Trauerspielbuch: »Durch die Vermittlerrolle leihen die

Begriffe den Phänomenen Anteil am Sein der Ideen. Und eben diese Rettung macht sie

tauglich zu der anderen, gleich ursprünglichen Aufgabe der Philosophie, zur Darstel-

lung der Ideen.«223 Das bedeutet aber nicht, dass die Ideen sich in Begriffe verwandeln,

sondern nur, dass die Vermittlung der Ideen begrifflich geschieht. Sowird die Idee zwar

in Begriffen dargestellt, sie entzieht sich allem Begrifflichen aber dadurch, dass ihr ge-

rade dasjenige mangelt, was den Begriff ausmacht, da sich der Begriff immer durch

seinen Bezug zu anderen Begriffen bestimmt. Zum Verhältnis der Ideen zueinander

heißt es aber, dass sie »in vollendeter Isolierung für sich [stehen]«224.

221 »Platon denkt die Urbilder [sc. die Ideen] als Entitäten, die die erscheinenden Einzelgegenstände

in ihrer Reinheit verkörpern, jedoch vomMenschenmit seinen Sinnen nicht wahrgenommenwer-

den können. Allerdings hat die Seele eines jedenMenschen, wenn sie sich im Tod eines Menschen

vom Leib getrennt hat, die Ideen geschaut. Bevor jedoch die Seele bei der Geburt eines Menschen

sich wieder mit dem Leib verbindet, muss sie den Fluss Lethe (das Vergessen) durchqueren, so-

dass sie das, was sie geschaut hat, mehr oder weniger vergisst. Erkenntnis ist damit für Platon

nichts anderes als die Rückerinnerung der Seele angesichts eines erscheinenden Gegenstandes

an die vorgeburtliche Schau der Ideen.« (Wulff D. Rehfus (Hg.) [2003]: Handwörterbuch Philosophie.

Göttingen 2003, S. 659.)

222 Ebenda, S. 400.

223 Walter Benjamin [1925]: Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 214.

224 Ebenda, S. 217f.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Vom Schweigen des Guten

Diese Rede von einer Isolierung voneinander kann hier kaum bedeuten, dass sie

bloß in einem Negationsverhältnis zueinander stehen, sondern muss heißen, dass ein

Vergleich zwischen ihnen schlechthin unmöglich ist. Anders als die Begriffe haben die

Ideen keine Merkmale, in denen sie einander gleichen könnten. Jede der Ideen ist, wie

bereits gehört, »vollendet isoliert«, sie können in kein Verhältnis zueinander gesetzt

werden. Es sei also hier erneut an Platon erinnert, der die Sonne zur Idee aller Ideen

erhebt: Der erkennende Mensch wird als letztes, am höchsten Punkt seiner Erkenntnis,

imstande sein, diese ursprünglichste aller Ideen zu betrachten, die »alles ordnet in dem

sichtbaren Raume und […] gewissermaßen die Ursache [von allem] ist«225. Bei Platon ist

– wie sich gezeigt hat – die eine Idee der Ideen sonnenhaft, sie steht über den anderen.

Dasmuss heißen: Sie stehen in einem Verhältnis, sie gleichen sich in ihremDer-Sonne-

untergeordnet-Sein. Die eine Sonne nun, der die übrigen Ideen untergeordnet sind, ist

für Platon die »Idee des Guten«.Mit Benjamin lässt sich sagen »die Ideen sind das Gute«

– dass sie sie sind, weder als Vorbild über- noch der einen Idee untergeordnet – so wie

sich mit Arendt sagen lässt, das Gute liegt in den Menschen. Das Gute zeigt sich hier

wie dort im Denken einer absoluten Verschiedenheit. Benjamins Ideen sind jede für sich

solche Sonnen, stehen also in keinem Verhältnis. In diesem Sinne kann er schreiben,

dass die Wahrheit verhältnislos ist – somit auch die Ideen: »Wahrheit tritt nie in eine

Relation und insbesondere in keine intentionale. Der Gegenstand der Erkenntnis als

ein in der Begriffsintention bestimmter, ist nicht dieWahrheit. DieWahrheit ist ein aus

Ideen gebildetes, intentionsloses Sein. Das ihr gemäße Verhalten ist demnach nicht ein

Meinen im Erkennen, sondern ein in sie eingehen und verschwinden. Die Wahrheit ist

der Tod der Intention.«226

Wenn die ideenhafte Sprache, die Sprache der Wahrheit, ihremWesen nach ziellos

ist, kann sie nicht als bloßes Mittel eines sie bestimmenden Subjekts begriffen werden:

Die Wahrheit des Satzes bedeutet den Tod eines solchen Ziels. Als einfaches Mittel –

etwa der Politik – steht sie der formlosen Sprache am fernsten. Ichmöchte hier an Ben-

jamins Auseinandersetzung mit Martin Buber erinnern, der die Sprache als angemes-

senes Mittel begreift, im Namen der ›guten Sache‹ bestimmten Zwecken zu dienen. Für

Benjamin hingegen ist im bloßen Benutzen der Sprache das eigentliche Ziel einer jeden

Rede weitestmöglich verfehlt: »In wievielerlei Gestalten auch die Sprache sich wirksam

erweisen mag, sie wird es nicht durch die Vermittlung von Inhalten, sondern durch das

reinste Erschließen ihrer Würde und ihres Wesens tun. […] Als Mittel genommen wu-

chert es.«227 Diese Aussage könnte leicht als Aufruf zur Untätigkeit missdeutet werden;

vielmehr aber geht es darum, eine Tat nicht als »mittelbares Resultat des Wortes«228 zu

verstehen, sondern den Ort zu finden, an dem »das Wort gerade nicht als ein Mittel in

praktischer Hinsicht gebraucht wird«229, gerade so aber erst wirklich tätig sein kann.

Denn tätig sein können wir nur als wir selbst, als Wer, und in dieser Weise erscheinen

225 Platon [ca. 370 v. Chr.]: Politeia (Das Höhlengleichnis), S. 422/516bf.

226 Walter Benjamin [1925]: Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 217f.

227 Walter Benjamin [1916]: Brief an Martin Buber: Juli 1916. In: ders.: Briefe, Band 1. Hg. v. Gershom

Scholem und Theodor W. Adorno. Frankfurt a.M. 1993, S. 127.

228 Uwe Steiner [2011]: Über Sprache überhaupt und über die Sprache des Menschen, S. 595.

229 Ebenda.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Das Denken 141

können wir nur, wenn wir sprechen, um uns einer Frage anzunähern, nicht, wenn wir

unser Sprechen und so uns selbst zumMittel nehmen, um über sie hinwegzukommen.

Auch die Darstellung der Ideen – von der eben die Rede war – ist nur durch Begriffe

möglich, sie geht aber anders vor sich, nimmt die Darstellung als Versuch, die eigene

Sichtweise auszusprechen, um sie dann im Zusammenhang mit Anderen wiederum in

Frage zu stellen. Benjamin beschreibt diese Darstellung als die ursprüngliche Aufgabe

der Philosophie; so schreibt er in einem Brief an Florens Christian Rang im Jahr 1923:

»[D]ie Ideen sind die Sterne im Gegensatz zu der Sonne der Offenbarung. Sie scheinen

nicht in den Tag der Geschichte, sie wirken nur unsichtbar in ihm. Sie scheinen nur

in die Nacht der Natur. Die Kunstwerke nun sind definiert als Modelle einer Natur,

welche keinen Tag also auch keinen Gerichtstag erwartet, als Modelle einer Natur die

nicht Schauplatz der Geschichte und nicht Wohnort der Menschen ist. Die gerettete

Nacht. […] Die Philosophie hat die Idee zu benennen wie Adam die Natur […].«230

Die Struktur der Ideenwelt muss im Sinne der vorangegangenen Ausführungen al-

so als eine diskontinuierliche bezeichnet werden: Jede Idee ist eine Sonne, diese Re-

lationslosigkeit muss eine jede Darstellung berücksichtigen. »Das philosophische Ge-

dankenreich entspinnt sich nicht in der ununterbrochenen Linienführung begrifflicher

Deduktionen, sondern in einer Beschreibung der Ideenwelt. Ihre Durchführung setzt

mit jeder Idee von neuem als einer ursprünglichen an. Denn die Ideen bilden eine un-

reduzierbare Vielheit. Als gezählte – eigentlich aber benannte – Vielheit sind die Ideen

der Betrachtung gegeben.«231 Der Gang von einer Idee zur anderen kann somit nie-

mals eigentlich ein Gang sein, sondern fordert immer einen Sprung, ein Absetzen.232

Benjamin fasst dies in der Rede vom immer neuerlichen Atemholen: »Ausdauernd hebt

das Denken stets von neuem an, umständlich geht es auf die Sache selbst zurück. Dies

unablässige Atemholen ist die eigenste Daseinsform der Kontemplation. Denn indem

sie den unterschiedlichen Sinnstufen bei der Betrachtung eines und desselben Gegen-

standes folgt, empfängt sie den Antrieb ihres stets erneuten Einsetzens ebenso wie die

Rechtfertigung ihrer intermittierenden Rhythmik.«233

Dass Benjamin diese Bezeichnungwählt, umdas immer neue Aussetzen undwieder

Anheben des Denkens zu umschreiben, das dem Ideen-Wesen der Dinge sich entgegen-

spricht, muss aufhorchen lassen: Atemholen, Einatmen, ist ja nicht nur ein Absetzen,

eine Unterbrechung des Atmens, sondern zugleich die Voraussetzung des Lebens. Es

ist die Lücke, die das Sein dessen, nach dem sie kommt, wie auch dasjenige dessen, vor

dem sie aussetzt, möglich macht. Dieses Atemholen, das die Diskontinuität der Ideen

zeigt, bedeutet so gleichzeitig den Tod der Intention – des einen selbstverständlichen

Verlaufs – und das Leben der einzelnen Wahrheit. Wir können nicht, ohne abzusetzen,

ohne neuen Atem zu schöpfen, von einer Idee zur anderen gehen. In der Schriftform

230 Walter Benjamin [1923]: Brief an Florens Christian Rang. In: ders.: Gesammelte Schriften I/3: Abhand-

lungen. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhäuser. Frankfurt a.M. 1991, S. 889.

231 Walter Benjamin [1925]: Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 223.

232 Zum »Sprung in dieWahrheit« siehe: BerndWitte [1985]:Walter Benjamin.Mit Selbstzeugnissen und

Bilddokumenten. Reinbek 1985, S. 61.

233 Walter Benjamin [1925]: Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 208.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Vom Schweigen des Guten

eines Textes lässt sich ein solches Absetzen in den Zwischenzeilen, dem weißen Raum,

der sich zwischen den Zeilen sowie zwischen jedem einzelnen Wort zeigt, ausmachen.

Benjamin hat diesen Eindruck im Aufbau vieler seiner Texte noch verstärkt, indem er

regelmäßig wiederkehrende Leerzeilen einfügt. Diese scheinen innerhalb der einzelnen

Kapitel, zwischen den je einzelnen Gedanken auf, um dadurch nicht nur ein Abbrechen

heraufzubeschwören, sondern auch andere Verknüpfungen zwischen den bereits ver-

gangenen und noch kommenden Teilen zuzulassen, also ihre eigene Diskontinuität zu

zeigen.

Wenn wir also nach dem Wesen des Einzelnen fragen, müssen wir nach dessen Idee

fragen. Nachdem ich hier mit dem vertraut gemacht habe, was Benjamin mit diesem

Wort meint, möchte ich mich nun mit dem reinen Ausspruch dieser Idee, mit dem Er-

scheinen der Idee in derWelt, befassen.Dieses Erscheinen im Ausspruch heißt bei Ben-

jamin Name, im Namen erscheint das Ding in seiner Einzelheit. Dieser Name nennt,

ohne aber zu bezeichnen. Er bedeutet ein Erkennen im Ausspruch, das einem gewöhn-

lichen Sprechen versagt bleiben muss. In Kafkas Schloß heißt es an einer Stelle: »Sie

deuten, Herr Vorsteher«, sagte K., »den Brief so gut, daß schließlich nichts anderes

übrigbleibt als die Unterschrift auf dem leeren Blatt Papier.«234 Die Deutung – das im-

mer erneute Durchgraben der alten Sprachschichten – bringt der Leere näher, da sie

das Feststehende, scheinbar Unveränderbare in Frage stellt. Neuanfang wird dort denk-

bar, wo die Deutung das Gesetzte ganz zum Verschwinden bringt und auf diesem Weg

Raum schafft für das je Einzelne, niemals Festsetzbare. Was dann übrigbleibt, ist nur

noch eines, das wahrhaft Einzelne: der Name.

4.2.2 »Und da kam das Meer, und gab ihm einen Rufnamen und einen Zunamen

der Wind.«235 Die Stufen der Sprache

Es soll hier nun um ein Sprechen gehen, das nicht formhaft ist, in dem die Ideen er-

scheinen. Was aber ist Sprache anderes als Form, was ist sie anderes als ein Mittel,

um Gedanken Ausdruck zu verleihen, um zu Anderen von den Dingen zu sprechen? Es

muss hier um ein Sprechen gehen, das nicht bloß vergleicht – trotzdem aber: ein Spre-

chen.Wie oben bereits erwähnt, ist die Namensprache streng von einem darstellenden

Sprechen zu trennen, beide aber stehen in verschiedener Weise in Bezug zu den Ideen.

Hier soll es nun um die Namensprache gehen. Zunächst muss die Frage lauten: Was ist

überhaupt Sprache? Bei Benjamin heißt es: »Jede Äußerung menschlichen Geistesle-

bens kann als eine Art der Sprache aufgefaßt werden, und diese Auffassung erschließt

nach einer wahrhaften Methode überall neue Fragestellungen. […] Sprache bedeutet in

solchem Zusammenhang das auf Mitteilung geistiger Inhalte gerichtete Prinzip in den

betreffenden Gegenständen: in Technik, Kunst, Justiz oder Religion. Mit einem Wort:

jede Mitteilung geistiger Inhalte ist Sprache, wobei die Mitteilung durch das Wort nur

234 Franz Kafka [1922]: Das Schloß. In: ders.: Gesammelte Werke in zwölf Bänden, nach der Kritischen

Ausgabe, Vierter Band. Hg. v. Hans-Gerd Koch. Frankfurt a.M. 20018, S. 90.

235 Vgl. Rafael Alberti [1929]:Der Engel aller Engel. In: ders.: Über die Engel/Sobre los ángeles: Gedichte.

Übers. v. Fritz Vogelgsang. 1981, S. 67.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Das Denken 143

ein besonderer Fall, der der menschlichen, und der ihr zugrunde liegenden oder auf

ihr fundierten (Justiz, Poesie), ist. Das Dasein der Sprache erstreckt sich aber nicht nur

über alle Gebiete menschlicher Geistesäußerung, der in irgendeinem Sinn immer Spra-

che innewohnt, sondern es erstreckt sich auf schlechthin alles. Es gibt kein Ding weder

in der belebten noch in der unbelebten Natur, das nicht in gewisser Weise an der Spra-

che teilhätte, denn es ist jedemwesentlich, seinen geistigen Inhaltmitzuteilen.«236 Alles

ist also Sprache, in allem Einzelnen liegt die Möglichkeit des Ausgesprochen-Werdens.

Jedes Ding der Welt hat in dem Sinn an der Sprache teil, dass es einen geistigen In-

halt hat, der in Sprache verwandelbar ist. Die menschliche Sprache, um die es uns hier

gehen soll, ist selbst aufs Innigste verflochten mit den Sprachen der Dinge, um nicht

zu sagen: mit ihnen eins. So ist das Sprechen der Menschen Ausdruck der Sprache der

Natur, Öffnung des geistigen Inhalts. Sind das also die verschiedenen Sprachen, diese

menschliche und jene dingliche? Aber was soll das überhaupt heißen, dass die Dinge

sprechen, dass sie einen geistigen Inhalt mitteilen?

Es sollen zunächst die verschiedenen Sprachen betrachtet werden: In seinem Sprach-

aufsatz Über Sprache überhaupt und über die Sprache des Menschen unterscheidet Benjamin

zwischen der göttlichen sowie zwei Stufen dermenschlichen Sprache. Benjamins Über-

legungen zu den Sprachstadien nehmen ihren Ausgang von der biblischen Überliefe-

rung, die wenigstens zwei Weisen, Mensch zu sein, kennt. Der Sündenfall markiert

die Grenze zwischen dem paradiesischen Zustand und dem nachparadiesischen, dem

abgefallenen und gerichteten Stand. Benjamin ist hier vor allem an dem Moment, der

sich am Baum der Erkenntnis zeigt, und der Wandlung, die sich in dessen Folge ereig-

net, gelegen. In der Tora ist zwar nicht ausdrücklich von einem Wandel der Sprache

die Rede, Benjamin liest aber die genannte Stelle in diesem Zusammenhang. Mit der

Verbannung aus dem Paradies wandelt sich auch und vor allem, man möchte so weit

gehen zu sagen: einzig und allein, die Sprache des Menschen. Vor dem Sündenfall ist

die Sprache der Menschen zu einer unmittelbaren Erkenntnis der Dinge fähig. Benja-

min spricht hier von der »reinen«237 Sprache.

Diese reine Sprache benennt, ohne zu vergleichen, sie spricht das Wesen der Dinge

aus, sie nennt sie bei ihrem Namen; ich werde sie von nun an mit Benjamin Namen-

sprache nennen. Es findet keine Benennung als Zuordnung von Zeichen statt, die die

Dinge charakterisieren, typisieren, kategorisieren, sondern in der Nennung der Dinge

liegt bereits die Erkenntnis ihres Wesens. Es zeigt sich also nichts Dahinterliegendes

durch das Wort, sondern das Geistige erscheint im Wort.238 Was hier also nennt, ist:

236 Walter Benjamin [1916]: Über Sprache überhaupt und über die Sprache des Menschen, S. 140f.

237 Vgl. ebenda, S. 153.

238 Vgl. ebenda, S. 143f.

Die Bezeichnung eines Dahinterliegenden, eines Wesens, das hinter dem liegt, das offensichtlich

ist, birgt Schwierigkeiten, entspricht es doch beim ersten Hinsehen dem platonischen Gedanken,

dass eigentlich nichts, was wir sehen, da ist, dass so also kein Einzelnes existiert, sondern immer

nur die Idee ›dahinter‹. Benjamin versucht dagegen gerade das Einzelding hervor-zu-schreiben.

Trotzdem scheint es mir richtig, von einem solchen Dahinter zu sprechen, da Benjamins Beschrei-

bungen der Lücken jener Darstellungsweisen, die die Idee erscheinen lassen sollen, immer vom

Blick durch eben diese Zwischenräume und somit von dem Dahinter-Liegenden sprechen. Eines

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Vom Schweigen des Guten

der Name, bloß Name. So ist hier gesagt, dass es in diesem Stadium keine Form geben

kann – der Name kennt keinen Unterschied.Was der Name benennt, ist nicht zu sagen.

Jede Angabe eines Begriffs, den die Namen meinen, muss die Sache verfehlen, da die

Namen ja schlechterdings nichts meinen. Diese nichts meinenden, alles sagenden Na-

men sind das einzige, in demWahrheit liegt. Nehmen wir das Dreieck, um uns diesem

Gedanken anzunähern. Der Begriff ›Dreieck‹ wirft alle ›Dreiecke‹ zusammen und bleibt

diesen äußerlich, er sammelt sie unter sich. Der Name aber, der die reine Sprache ist,

hat teil an der Sache.

In einer Tabelle Benjamins, die Name, bedeutendes Wort und bloßes Zeichen ne-

beneinanderstellt, ist zum Namen zu finden: »Intentio prima: Der reine Name (bezieht

sich auf die substantia oder dasWesen. Ist jedoch nicht bedeutend, sondern etwas an der

Sache selbst, was sich auf ihr Wesen bezieht).«239 Dieser Bezug auf das Wesen des Dings

kennzeichnet die reine Sprache. Der Name ist also gerade nicht der Begriff, der dem

Ding zugeordnet wird, wie hier der Begriff ›Dreieck‹ für das Ding, das wir als ›Dreieck‹

bezeichnen. Denn den »Namen ›Dreieck‹ gibt es ebensowenig, wie es überhaupt Na-

men für die allermeisten Gegenstände in der Sprache gibt. Diese kennt nur Wörter für

sie, in welchen die Namen verborgen liegen.«240 Kraft des Begriffs haben »die Wörter

ihre Intention auf den Gegenstand; sie haben durch den Namen an ihm teil. Der Name

ist in ihnen nicht rein, sondern an ein Zeichen gebunden.«241 Trotz dieser Intention

aber, die die Worte durch den Begriff erhalten, liegen die Namen in den abgenutzten

und abgegriffenen Worten weiterhin verborgen.

Die Namen jedoch, die die reine Sprache nennt, sind nicht gebunden; sie nennen

die Dinge, ohne sie in einen Bezug zu setzen. Die Benennung der Wesen der Erde wird

in der Genesis wie folgt beschrieben: »Nun bildete das ewige Wesen, Gott, aus dem

Erdenreiche alles Wild des Feldes und alles Geflügel des Himmels und führte sie vor

den Menschen, um zu sehen, wie er es nennen werde. Und jedes lebendige Tier, wie es

der Mensch nennen würde, so sollte sein Name sein. Der Mensch nannte die Namen

allerlei Viehs, allerlei Geflügels und allerlei Wildes.«242 Der Mensch nannte die Namen,

er erfand sie nicht, oder überlegte sich, welche die passenden seien, er nannte sie. Und

so hießen sie. Dieses Benennen der Wesen der Erde ist es, was Benjamin reines Spre-

chen nennt. Es benennt die Dinge so, wie sie heißen, es kennt den Namen der Dinge,

weil dieser sich aus ihnen hinausspricht. Die Dinge selbst sind es, die in ihrem Namen

erscheinen, die ihr Wesen aussprechen. Das, was dieses reine Sprechen also ausmacht,

ist nicht die genaue Kenntnis aller Namen der Wesen der Welt oder ein besonderes

der Bilder, die das vor Augen führen, ist jenes der Arkaden, die das Hinter-ihnen-Liegende, im

Gegensatz zu einer Mauer, nicht ganz verdecken: »[D]er Satz ist die Mauer vor der Sprache des

Originals, Wörtlichkeit die Arkade.« (Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Übersetzers, S. 18.)

239 Walter Benjamin [1916-17]: Lösungsversuch des Russellschen Paradoxons, S. 12. [Hervorhebung der Au-

torin.]

Zu den anderen beiden heißt es: »Intentio secunda: Das bedeutende Wort (enthält den Namen

gebunden, bezieht sich undeutlich auf das Wesen); Intentio tertia: Das bloße Zeichen (bezieht

sich auf das Bedeutende).«

240 Ebenda, S. 14.

241 Ebenda.

242 Die Tora, S. 36.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Das Denken 145

Einfallsvermögen, zu wem wohl welcher Name passte, nein: es ist der Ge-hör-sinn, der

Adam sie in ihrem Wesen, in ihrer Einzelheit erkennen lässt. So ist es nicht etwa die

Kenntnis bestimmter Worte, die den Menschen nach dem Verzehr des Apfels vergeht,

sondern ihr Gehör.

Ich möchte kurz auf den dritten Stand der Sprache zu sprechen kommen: Diese

höchste aller Sprachen ist die göttliche; an dieser Stelle ist sie nur insofern von Bedeu-

tung, als sie es ist, die den Dingen ihren Namen verleiht, in dem sie fortan existieren

und in dem sie sich aussprechen. Sie ist also in gewisser Weise die Begründung von

allem, der ursprüngliche, schöpferische Ausspruch, der die Dinge erst ins Leben ruft:

»Am Anfang war das Wort.«243 Es wird aber vor allem von den zwei anderen Sprach-

stufen zu sprechen sein: der reinen Sprache vor und der begrifflichen Sprache nach dem

Sündenfall. Die Wirklichkeit hat die Worte Gottes bis zum Rand mit alldem gefüllt, wovon Gott,

als er noch niemanden zum Reden hatte als sich allein, sprach: Die Bäume sind in sein Wort hin-

eingewachsen, die Fische seinemWort Fisch hinterhergeschwommen und schnell hineingeschlüpft

zwischen die Schuppen, die durch sein Reden von Schuppen schon da waren, die Vögel sind ihrem

von Gott schon ausgesprochenen Gefieder bis zum Himmel gefolgt und haben es übergestreift.244

Über die Namensprache wurde gesagt, dass sie das Einzelne in seinemNamen erkennt,

dass sie die Sprache der Dinge hört. Heißt das nun, dass jedes Ding eigentlich sprechen

kann, dass jedes sein Wesen aussprechen möchte? Das würde bedeuten, dass ein jedes

Phänomen der Welt in bestimmter Art an der Sprache teilhat. Benjamin sagt: »Es gibt

kein Geschehen oder Ding weder in der belebten noch in der unbelebten Natur, das

nicht in gewisser Weise an der Sprache teilhätte, denn es ist jedem wesentlich, seinen

geistigen Gehalt mitzuteilen.«245 Ein Baum ist nicht bloß Baum unter Bäumen, er ist

nicht bloß in diesem oder jenem anders als die anderen Bäume, er ist dieser eine Baum

und durch Begriffe nicht als Einzelner zu beschreiben. Dass da aber etwas ist, dass er

ist, scheint sich uns mitzuteilen. Betrachten wir einen Baum und erkennen seine ganze

Eigenheit, sind keine Begriffe auffindbar, die mitteilen könnten,wenwir da sehen. Aber

es gibt doch etwas, das da ist, das sich ausspricht –warum sonst sollten wir ahnen, dass

er nicht bloß ein Ding ist, das eben Baum heißt?

Die Dinge also wollen ihr geistiges Wesen mitteilen, dieses ist nicht die »Sprache

selbst, sondern etwas von ihr zu Unterscheidendes«246. Es muss folglich ein Unter-

schied gesetzt werden zwischen dem geistigen und dem sprachlichenWesen eines Din-

ges. »Das geistigeWesen ist mit dem sprachlichen identisch, nur sofern esmitteilbar ist.

Was an einem geistigenWesenmitteilbar ist, das ist sein sprachlichesWesen. Die Spra-

che teilt also das jeweilige sprachliche Wesen der Dinge mit, ihr geistiges aber nur, so-

fern es unmittelbar im sprachlichen beschlossen liegt, sofern es mitteilbar ist.«247 Jedes

243 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Übersetzers, S. 18.

Im Johannes-Evangelium heißt es: »DasWort ward Fleisch. Im Anfang war dasWort, und dasWort

war bei Gott, und Gott war das Wort. Alle Dinge sind durch dasselbe gemacht, und ohne dasselbe

ist nichts gemacht, was gemacht ist.« (Die Bibel, S. 110 (Joh 1,1-3).)

244 Jenny Erpenbeck [2004]:Wörterbuch. Frankfurt a.M. 2004, S. 59f.

245 Walter Benjamin [1916]: Über Sprache überhaupt und über die Sprache des Menschen, S. 140f.

246 Ebenda, S. 141.

247 Ebenda, S. 142.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Vom Schweigen des Guten

Ding hat demnach ein begriffliches Wesen, das aus Sprache besteht, und ein ideelles

Wesen, das aus Geist besteht. Wahrheit kann aber nur in der Idee bestehen, denn wie

soll sich Wahrheit in etwas finden, das nachträglich einem Ding hinzugefügt wurde

und das vor allem immer nur im Vergleich meinen kann, niemals aber wirklich eine

Einzigkeit. So teilt jede Sprache letztlich sich selbst mit: »Die Sprache der Lampe z.B.

teilt nicht die Lampe mit (denn das geistige Wesen der Lampe, sofern es mitteilbar ist,

ist durchaus nicht die Lampe selbst), sondern: die Sprach-Lampe, die Lampe in der

Mitteilung, die Lampe im Ausdruck.« So ist das »sprachliche Wesen der Dinge […] ihre

Sprache«248. Wenn aber dieses sprachliche Wesen der Dinge ihre Sprache und dieses

das mitteilbare des Wesens ist, dann liegt die Wahrheit zwingend außerhalb der Spra-

che, wenigstens unserer begrifflichen. Der Mensch selbst teilt sein geistigesWesenmit,

indem er die Dinge benennt249; wenn also der Mensch in Worten spricht, so benennt

er. Für Benjamin ist das Wesen der Dinge ihre Sprache; in ähnlicher Weise kann sich

für Arendt der absolut verschiedene Mensch als er selbst nur in der Sprache – seiner

eigenen Aussprache – zur Welt bringen. Zugleich sind beide absolut Einzelnen auf die

Anderen angewiesen, darauf, dass sie gesehen und gehört werden – aussprechen kön-

nen sie sich nur, indem sie sich an jemanden richten, der sie als sie selbst erkennt. Der

Mensch kann als er selbst nur erscheinen, indem er benennt – indem er einer Sache

einen Namen gibt, indem er seine Gedanken ausspricht und in ein Urteil findet. In Vom

Leben des Geistes heißt es in diesem Sinn: »Die geistigen Tätigkeiten, selbst unsichtbar

und auf das Unsichtbare gerichtet, offenbaren sich nur in der Sprache. Ganz wie er-

scheinende Wesen in einer Welt der Erscheinungen den Drang haben, sich zu zeigen,

so haben denkende Wesen, die immer noch zur Erscheinungswelt gehören, auch nach-

dem sie sich geistig von ihr zurückgezogen haben, einen Drang, zu sprechen und so

zu offenbaren, was anderenfalls überhaupt nicht in der erscheinenden Welt enthalten

wäre.«250 Auch hier zeigt sich das Einzelne als erst in der Aussprache Seiendes.

In der abgefallenen Sprache ist ein Erschaffen der Dinge im Namen nicht mehr mög-

lich, unsere Sprache ist ein-deutig und versucht ständig einzuordnen. Den Dingen ei-

nen Namen geben muss uns heute heißen, im Versuch, das Einzelne wahrzunehmen,

über es zu sprechen. Die Geschichte des Sprachverfalls hier zu erzählen vermag genau

dies zu zeigen: dass ein bloß vergleichendes Sprechen das Einzelne immer verfehlen

muss. Und auch, dass der Mensch sich in dieser Sprechweise selbst verliert, dass er an

sich selbst vorbeispricht, dass er absolute Verschiedenheit an sich verleugnet. Einzig-

artigkeit ermöglichen kann nur die Mitteilung, Teilung des eigenen Selbst im Denken,

Teilung der Sache im gemeinsamen Gespräch: Die Teilung erst schafft Einzelheit. »Der

Name hat im Bereich der Sprache einzig diesen Sinn und diese unvergleichlich hohe

Bedeutung: daß er das innerste Wesen der Sprache selbst ist. Der Name ist dasjenige,

durch das nichts mehr, und in dem die Sprache selbst absolut sich mitteilt. Im Namen

ist das geistige Wesen, das sich mitteilt, die Sprache. Wo das geistige Wesen in sei-

ner Mitteilung die Sprache selbst in ihrer absoluten Ganzheit ist, da allein gibt es den

248 Vgl. Walter Benjamin [1916]: Über Sprache überhaupt und über die Sprache des Menschen, S. 142.

249 Ebenda, S. 143.

250 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 103.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Das Denken 147

Namen, und da gibt es den Namen allein. Der Name als Erbteil der Menschensprache

verbürgt also, daß die Sprache schlechthin das geistige Wesen des Menschen ist; und

nur darum ist das geistige Wesen des Menschen allein unter allen Geisteswesen restlos

mitteilbar.«251 Der Mensch Dinge in ihrem Namen. »Nur durch das sprachliche Wesen

der Dinge gelangt er aus sich selbst zu deren Erkenntnis – im Namen.«252 Nennt er

aber die Rose Rose, schön, duftend, leuchtend, ist das natürlich kein Erkennen dieser

Rose, kein Name. Denn nein, das ist es nicht, das diese eine Rose ausmacht, nicht –

schön, duftend, leuchtend, es ist …– etwas anderes. Es ist dasjenige, was die Rose selbst

ausspricht, eben nicht das Rosen-artige, sondern ihr eigenster Ausspruch. Es gibt die-

ses da, dieses eine da und auch ein Erkennen dieser einen Rose als einer einzigartigen,

es gibt das Ringen um Wörter, Beschreibung, Zutreffendendes – und es gibt den Fehl-

schlag, das Verfehlen der Sache. Und dort, in diesem Moment der Unsicherheit und

dem Wissen darum, dass es eine Beschreibung niemals geben kann, dass es solche an

das Eine hinreichende Beschreibung niemals geben kann, niemals geben sollte, darin

findet sich wohl das geistige Wesen der Rose, dieser einen. Das Bedürfnis, die Dinge

zu beschreiben, sie in den Vergleich zu setzen, kommt nicht nur aus dem Willen zur

Verbesserung, sondern auch aus dem Drang, die Dinge festzusetzen und sie als Gan-

zes zu begreifen, sie einzuschätzen und zu berechnen. Ähnlich wie die Fotografie, die

einen unwiederbringlich verlorengehenden Augenblick festzuhalten versucht, will das

Beschreiben festzurren und für immer konservieren. Man fasst unter den Begriff, um

unveränderlich festzusetzen, was nicht festzusetzen ist, denn was wäre das Gerechte

noch, wenn es sich in diesem Begriff fassen ließe?

Das Denken, das einer Idee in Benjamins Sinne nach-denkt, versucht also sowohl

dem grellen Licht der Erkenntnis zu entkommen als auch zugleich durch ein immer

wieder neues Ansetzen, immer wieder neues Fragen und Weiterdenken, dem Einzel-

nen näherzukommen und es so immer wieder anders zu beleuchten: »Alles Denken« –

ich habe es weiter oben schon angeführt – »fängtmit der Alltagssprache an und entfernt

sich von ihr. Das Bedürfnis zu denken entsteht immer dann, wenn wir das Empfinden

haben, daß Worte in ihrer gewöhnlichen Bedeutung eher verdunkeln als erhellen.«253

Denken legt die Lücke offen zwischen dem Begriff und dem absolut Verschiedenen und

versucht sich in der Beschreibung dessen, das ihm da begegnet. Es legt zugleich eine

Lücke frei in der Denkenden selbst, die im Denken zwei wird und so nicht schon vor

demDenkenweiß,was sich amEnde dieses Ganges zeigen wird.Denken ist ein Zusam-

mensetzen des bereits Gedachten in neuen Konstellationen, es bringt die verschiedenen

Perspektiven und Erfahrungen derjenigen zusammen, die da sprechen, und belichtet

so immer wieder in absolut anderer Weise.

Denken heißt insofern immer auch anfangen, und – in Thomas Schestags Worten –

»anzufangen heißt, mit allem, was berechenbar und kalkulabel bleibt, aufzuhören. Der

Anfang ist kein Einsatz, sondern Aus-satz. Wer anfängt, setzt aus«254. Arendts Denk-

251 Walter Benjamin [1916]: Über Sprache überhaupt und über die Sprache des Menschen, S. 144.

252 Ebenda.

253 Hannah Arendt [1970]: Denktagebuch, Zweiter Band, S. 772.

254 Thomas Schestag [2006]: Die unbewältigte Sprache, S. 14.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Vom Schweigen des Guten

tagebücher – die Bücher also, in denen sie ihr Denken in eine Form zu bringen suchte

– sind durchsetzt von Zitaten und Dichtungen, die immer wieder anspringen und das

Denken unterbrechen, in andere Richtungen lenken, aufhorchen lassen. Benjamin äu-

ßert sich zur Verwendung von Zitaten in seinen Schriften folgendermaßen: »Zitate in

meiner Arbeit sind wie Räuber am Weg, die bewaffnet hervorbrechen und dem Mü-

ßiggänger die Überzeugung abnehmen.«255 Diese plötzlich hervorbrechenden Räuber,

diese aus dem Zusammenhang gebrochenen Einzelnen sind es, die den Weg zum Den-

ken eröffnen, indem sie unterbrechen, indem sie immer wieder in die Frage treiben.

Die Geburt des Jemand, von der bereits die Rede war, vollzieht sich – anders als

bei Kierkegaard – niemals in vollständiger Einsamkeit, sondern bedarf vielmehr eines

anderen Menschen, der mich in meiner Einzelheit erst erscheinen lässt. »Denken in

der Einsamkeit ist immer ein Gespräch mit mir selbst. Dies auch der Sinn vielleicht

aller Reflexiv-Verben, die gar nicht zurück-bezogen sind, sondern ursprünglich das so-

genannte Ich als zwei ansetzen. Erst in der Begegnung mit meinesgleichen […] werde

ich sozusagen mit mir identisch, werde ich Einer. Erst wenn ich mich einem Anderen

ausspreche, bin ich qua ich wirklich existent.«256 Das Denken ist in diesem Sinne kein

Mittel, vielmehr An-satz, ein Ansetzen zum Sprung.

255 Walter Benjamin [1928]: Einbahnstraße, S. 108.

256 Hannah Arendt [1951]: Denktagebuch, Erster Band, S. 73.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

