IV. »Eine Tiefe, die in die Welt hineinragt.«' Das Denken

Kein Anfang ist gegeben. Es gibt — keinen
Anfang. Und nur, weil und insofern es
keinen Anfang gibt, bleibt die Moglichkeit,
anzufangen, offen. Anzufangen heifdt, mit
allem, was berechenbar und kalkulabel
bleibt, aufzuhoren. Der Anfang ist kein Ein-
satz, sondern Aus-satz. Wer anfingt, setzt
aus.

Thomas Schestag: Die unbewiiltigte Sprache

Um mit der Frage nach dem Guten hier anzuheben, sollen im Folgenden drei Weisen
des Sprechens behandelt werden: Das Denken, das Urteilen und das Erzihlen. Hannah
Arendt spricht im Denktagebuch von vier »Pfaden des Unrechts«, die die Menschheits-
geschichte durchziehen und als einzige Pfade iiberhaupt erscheinen: »antisemitisch —
imperialistisch — weltgeschichtlich - totalitir.« So fragt sie sich, wie es komme, »dass
nur die Pfade des Unrechts gangbar waren, relevant waren, iiberhaupt noch einen Be-
zug zu den wirklichen Fragen, Schwierigkeiten und Katastrophen hatten und dass es
Pfade des Rechten iiberhaupt nicht gab und nicht gibt? Dies ist die Kardinalfrage.«*
Die Pfade des Bésen sind nun eingehend betrachtet worden, in der Folge soll es dar-
um gehen, den Pfaden des Guten zu folgen, sie zur Sprache kommen und so denkend
gangbar werden zu lassen.

Was denken heif3t, scheint zunichst klar: Denken heifdt, Bestimmtes erkennen und
beurteilen, es heiflt, unausgesprochene Worte iiber etwas zu formen, Worte fiir sich
herzusagen, ohne sie ins Lauthafte zu bringen. Denken wir aber genauer dariiber nach,
was Denken sei, wird es zunehmend undurchsichtiger: Arendt beginnt ihre Schrift
zum Denken so auch mit einem Unwohlsein dariiber, dieses Thema gewihlt zu haben:
»[Ulber das Denken zu sprechen, scheint mir so vermessen, daf ich das Gefiihl habe,
ich sollte eher mit einer Rechtfertigung als mit einer Entschuldigung beginnen. 3

1 Vgl. Hannah Arendt [1953]: Denktagebuch, Erster Band, S. 452.
2 Ebenda, S. 72.
3 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 13.

hittps://dol.org/1014361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Vom Schweigen des Guten

4.1 »Beulen, die sich der Verstand beim Anrennen an die Grenze der
Sprache geholt hat.«<* Das Denken der Einen

Die Zeit der anderen Auslegungen wird
anbrechen, und es wird kein Wort auf dem
anderen bleiben, und jeder Sinn wird wie
Wolken sich auflésen und wie Wasser nie-
dergehen.

Rainer Maria Rilke: Die Aufzeichnungen des
Malte Laurids Brigge

Sicher scheint zunichst, dass das Denken gerade eine Titigkeit ist, die der Mensch
allein vollzieht, fiir die er niemandes Beisein benétigt. In gewisser Weise kénnte man
sagen, dass das Denken sich vom Sprechen gerade darin unterscheidet, dass es nur die-
ser einen Denkenden bedarf; dennoch ist das Denken in Arendts strengem Sinne nicht
voraussetzungslos.> Denken — so mochte ich im Folgenden zeigen — kann der Mensch
nur dann, wenn er sowohl seine eigene Einzigartigkeit als auch die Einzigartigkeit aller
anderen Menschen und auf diesem Wege auch der absoluten Einmaligkeit der Frage
gewahr wird. Nur so ist ein »Denken ohne Gelinder« moglich, das wirklich fragt und
aufs Neue ansetzt. Das Wortgeflecht, das dieses Denken der Einen als Einmaliger in
sich zu fassen sucht, heifdt: absolute Verschiedenheit. Solche absolute Verschiedenheit
wiirde einem Gewitter gleich alles Selbstverstindliche in Frage stellen, indem sie jeder
Deutung eine andere zur Seite stellte und jeden zu festen Sinn aufldste, damit er — »wie
Wolken«® — niederginge und so das Neue erméglichte. Zu sagen, »der Mensch ist ein
Mensch ist ein Mensch ist ein Mensch ...« wire dann unmoglich, es gibe den Menschen
nicht, nur die Menschen mit ihren unendlichen, absolut verschiedenen Sichtweisen auf
die Welt.

Sich selbst aber als eine solch Einzelne zu erkennen, kénnte auch heiflen, den eige-
nen Gedanken fortan in Einsamkeit nachzuhingen; auch das ist nicht gemeint. Es soll
in der Folge die Unterscheidung von Verlassenheit und Einsamkeit vor Augen gefiihrt
werden, wihrend derer sich zeigen wird, dass zum Einsamsein bei Arendt immer Zwei
gehoren.

4 Vgl. Ludwig Wittgenstein [1953]: Philosophische Untersuchungen. Berlin 1971, S. 68.

5 Wenn Arendt nach den Voraussetzungen des Denkens fragt — nachdem ihr wihrend des
Eichmann-Prozesses die Frage kam, ob »das Problem von Gut und Bése, unsere Fihigkeit, Recht
und Unrecht zu unterscheiden, mit unserem Denkvermogen zusammen[hdngt]«— tut sie dies nie
als Frage nach einer moglichen Lehrbarkeit: »Gewif? nicht in dem Sinne, dafd das Denken jemals
die gute Tat hervorbringen kénnte, als ob>Tugend lehrbar<und lernbar ware — nur Gewohnheiten
und Sitten lassen sich lehren, und wir wissen nur zu gut, wie erschreckend rasch sie verlernt und
vergessen werden, wenn neue Verhiltnisse eine Verdnderung unserer Sitten und Verhaltenswei-
sen einfordern.« (Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S.15.)

6 Rainer Maria Rilke [1910]: Die Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge. Miinchen 2004, S. 41.

hittps://dol.org/1014361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Das Denken

4.1 »Das verborgene Nahe im Fremden.«" Die absolute Verschiedenheit

Was hat es nun also auf sich mit dieser sonderbaren Formulierung einer absoluten
Verschiedenheit? Spricht sie eine Absolutheit, ein Einzeln-Sein ohne Vergleichbares
oder doch nur ein Verschieden-Sein, ein grofitmogliches Anders- und doch irgendwie
Ahnlich-Sein aus? In der Vita activa heifit es: »[W]ill man den Jemand, der einzigartig
in jedem neuen Menschen in die Welt kommt, bestimmen, so kann man nur sagen,
daf es in Bezug auf ihn vor seiner Geburt >Niemand« gab.«® Die Erkenntnis dieses Um-
standes, dass der Mensch nicht blof ein weiteres Exemplar seiner Gattung, sondern als
er selbst absolut einzigartig ist, ermoglicht erst ein Denken, das nicht blof} einordnet
und rechnet, sondern neu ansetzt und so wirklich fragt. Ein jeder Mensch wird gebo-
ren; diese Gebiirtlichkeit ermdglicht es ihm, einen neuen Anfang zu setzen: »Weil jeder
Mensch auf Grund des Geborenseins ein initium, ein Anfang und Neuankémmling in
der Welt ist, konnen Menschen Initiative ergreifen, Anfinger werden und Neues in Be-
wegung setzen.«’ Mit dem Geborensein ist hier allerdings nicht die Tatsache gemeint,
dass der Mensch aus dem Mutterleib in die Welt kommt; vielmehr begriindet die Ge-
biirtlichkeit des Menschen sein absolutes Verschiedensein; bezogen auf diesen einen
selbst gab es vorher »Niemand«: »Wegen dieser Einzigartigkeit, die mit der Tatsache
der Geburt gegeben ist, ist es, als wiirde in jedem Menschen noch einmal der Schép-
fungsakt Gottes wiederholt und bestitigt [...]. Handeln als Neuanfang entspricht der
Geburt des Jemand, es realisiert in jedem Einzelnen die Tatsache des Geborenseins«*°.
Die Menschen in dieser Weise vom Anfang her zu denken, ist durchweg ungewdhn-
lich; bei Arendt heifdt es: »Es ist uns aus der Philosophie vertraut, den Menschen als ein
sterbliches Wesen zu verstehen. Merkwiirdigerweise hat aber noch keine Philosophie,
auch keine politische Philosophie, sich dazu vermocht, den Menschen auf seine >Ge-
biirtlichkeit< hin anzusprechen, nimlich darauf hin, daf mit jedem von uns ein Anfang
in die Welt kam und dafl Handeln im Sinne des Einen-Anfang-Setzens nur die Gabe ei-
nes Wesens sein kann, das selbst ein Anfang ist.«! Das absolute Verschiedensein birgt
also immer schon die Moglichkeit eines Neuanfangs in sich.

Arendts Begriff ist leicht misszuverstehen: Die Rede von absoluter Verschiedenheit
soll hier in ihrer ganzen Widerspriichlichkeit zum Vorschein gebracht werden. Ist denn
eine absolute, eine von allem abgeldste, aus allen Beziigen gehobene Verschiedenheit
itberhaupt denkbar? Besteht nicht das Wesen der Verschiedenheit gerade darin, dass
Dinge, in ihrem Bezug zueinander betrachtet, nicht gleich erscheinen? Zwei verschiedene

7 In den Anmerkungen zu Arendts Denktagebiichern ist zu lesen, dass Arendt sich »hier auf ein
(bisher unveroffentlichtes) maschinenschriftliches Manuskript« bezieht. (Ursula Ludz/Ingeborg
Nordmann: Anmerkungen zu Heft Ill. In: Hannah Arendt: Denktagebuch, Zweiter Band, S. 933.)
Inzwischen ist der in Rede stehende Text veréffentlicht worden; vgl. Martin Heidegger [1951]: Der
Weg. Der Gang durchsSein und Zeit«. In: ders.: Gesamtausgabe, Band 82: Zu eigenen Veroffentlichun-
gen. IV. Abteilung: Hinweise und Aufzeichnungen. Hg. v. Friedrich-Wilhelm v. Herrmann. Frankfurt
a.M,, S.359f.

8 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 213.

9 Ebenda, S. 215.

10 Ebenda,S. 217.

1 Hannah Arendt [1963]: Uber die Revolution, S. 276.

hittps://dol.org/1014361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. /del - [

93


https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

Vom Schweigen des Guten

Dinge zeichnen sich dadurch aus, dass sie nicht in allen Merkmalen tibereinstimmen.
Die Ubereinstimmung wie die Verschiedenheit kann aber nur im Vergleich zu Tage tre-
ten. Ein Vergleich ist nur maéglich zwischen Dingen, die einander wenigstens in einem
Punkt gleichen. Eine absolute Verschiedenheit konnte also blof von einem Ding behaup-
tet werden, das nur sich selber gleich ist, das gar nicht mit anderem verglichen werden
kann. Aber ist nicht jedes Ding, was es auch sei, durchaus mit anderem vergleichbar?
Ist nicht unser sprachlicher Zugang zu den Dingen immer ein solcher, der gerade auf
dem Vergleich beruht? Wenn wir von einem Baum, einem Bild, einem Loéwen sprechen
und sei es auch von diesem Baum, diesem Bild, diesem Lowen, so sagen wir doch damit
immer schon, dass Bild, Baum, Lowe in bestimmten Eigenschaften mit allen anderen
Biumen, Bildern, Léwen identisch sind. Davon abgesehen, dass Vergleiche natiirlich
auch mit vielen anderen Dingen angestellt werden kénnen: Der Lowe ist ein Tier wie
der Hirsch auch oder der Vogel oder der Fisch.

Damit ist aber immer noch nicht grundsitzlich genug gedacht. Alle Dinge lassen
sich miteinander vergleichen, sofern sie Dinge sind. Alle Dinge gleichen einander in
ihrer Dingheit. >Etwas, das sich durch eine absolute Verschiedenheit auszeichnet, darf
gar kein Etwas sein, kein Ding im weitesten Sinne, nichts, was wir durch Merkma-
le und Eigenschaften bestimmen kénnten. Nach Arendt ist so einzig der Mensch; die
Menschen vielmehr, denn von dem Menschen lief3e sich dann gerade niemals sprechen.
So ist es dies, worin die Menschen blofd verschieden sind: in der Unvergleichbarkeit, die
in ihrem Menschsein liegt. Der Jemand ist nicht bestimmt in Bezug auf Andere, son-
dern allein in Bezug auf sich selbst, allein in Bezug auf seine Existenz. Wollen wir ihn
bestimmen, kénnen wir deshalb nur sagen, »daf} es in Bezug auf ihn vor seiner Geburt
>Niemand« gab.« Er ist einzigartig, einzig in seiner Art oder besser: Art-los. So lisst sich
von ithm nur sagen, dass er ist, nicht, was er ist. In diesem Dass liegt das absolut Neue
und so die Moglichkeit des Anfangs. Dieser Anfang ist in seiner absoluten Verschieden-
heit immer ein Wunder, das eigentlich Verwunderliche und Wunderbare itberhaupt, es
erstaunt, versetzt in Ver-wunderung und ist — so konnte man in Platons Sinne sagen —
der Anfang der Philosophie:™ der Anfang des Denkens.

12 »MdAa yap @ocdpou toito 10 TdBog, 10 Baupdlewv: ol yap dAn dpxn @loco@iag f
altn.«/»Denn gar sehr ist dies der Zustand eines Freundes der Weisheit, die Verwunderung; ja
es gibt keinen andern Anfang der Philosophie als diesen«. (Platon [ca. 399 v. Chr.]: Theaitetos. In:
ders.: Werke in acht Binden, Band 6: Theaitetos/Der Sophist/Der Staatsmann. Ubers. v. Friedrich
Schleiermacher. Darmstadt 1970, S. 45 (155d).)

Arendt bemerkt hierzu: »Entscheidend ist, dafs es nicht das in die Philosophie fithrende Staunen
war, das schliefdlich Begriff, Praxis und Lebensfiihrung der Kontemplation bestimmte, sondern
gleichsam Homo faber in der Maske des Philosophen.« (Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S.387.)
Die Philosophie also ist zur Maske geworden, das Staunen zur Farce.

Fir Arendt hingegen — so formuliert Ingeborg Nordmann — bleibt das Staunen gerade der Ge-
gensatz zu allem Niitzlichen, niemals gerichtet auf ein herzustellendes Produkt ist es ganz im
Augenblick: »Fur die Rettung der Phanomene erfihrt [..] das griechische Staunen als Ursprung
des Philosophierens eine Rehabilitierung, indem es, vom griechischen Anfang in die Gegenwart
versetzt, zu einem Ereignis wird, das jederzeit und plotzlich widerfahren kann. Das Staunen wird
bei Arendt zu einer Aufmerksamkeit, die so konzentriert und vollstandig ist, dass alles Subjektive
verschwindet, aber niemals das Subjekt, das heifdt seine Einbildungs- und Urteilskraft.« (Ingeborg
Nordmann [2007]: Gedankenexperiment und Zitatmontage, S.186.)

hittps://dol.org/1014361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Das Denken

Was uns heute denken heifdt, scheint von ganz anderer Natur, Wunder soll es gerade
nicht vollbringen, vielmehr berechenbaren Nutzen. Wer denkt, ist 1sungsorientiert,
kalkulierend, entschlossen zum Abschluss zu bringen. Dies mag an die Tierwelt erin-
nern: Unter den Tieren gelten diejenigen als besonders intelligent und dem Menschen
dhnlich, die dazu imstande sind, Probleme zu l6sen. Denn auch der Mensch entwickel-
te sich einst dadurch weiter, dass er Probleme lésen lernte — indem er Werkzeuge und
spdter die Sprache nutzte, um fiir Nahrung zu sorgen und sich einen Lebensraum zu
schaffen. In diesem Sinne ist auch bei Karl Popper zu lesen: »Alles Leben ist Problem-
lésen.«** Im Losen von Problemen aber verbirgt sich ein Zwang, der Denken schlecht-
hin ausschlief3t: Es handelt sich nicht um das Bedenken einer Frage, sondern um das
Gezwungensein zu Losung und Abschluss. Dieser Zwang, auf dessen frisch gelegten
Gleisen die Logik ihre Bahnen ziehen kann, ist im Rahmen der Ausfithrungen zur »an-
geblichen Erbarmungslosigkeit der Natur oder Geschichte« bereits zur Sprache gekom-
men. Raum fiir solche Eingleisigkeit bietet sich immer in solchen Zeiten, in denen sich
die Menschen nicht mehr »auf ihre Erfahrungen [..] verlassen wollen, weil sie sich mit
ihnen in der Welt nicht mehr zurechtfinden kénnen«'. Das logische >Denken« bietet
zunichst Schutz, indem es einen befahrbaren Weg bereithilt, der durch die Logik der
Abfolge unhinterfragbar anmutet. Wie Christian Volk schreibt, tibt solche Logik »auf
menschliches Denken einen Zwang aus, dem es sich nicht entziehen kann - jedenfalls
nicht, solange ein Gehirn normal funktioniert. Aber dieser Zwang, mit dem der Ver-
stand das Denken beherrscht, unterscheidet sich in nichts von dem Zwang, mit dem
der Korper das menschliche Leben seiner Notdurft untertan macht.«'>

Die Gefahr dieses Zwangs ist heute wohl aktueller denn je: Die menschliche Spra-
che erscheint als Uberholte oder mindestens Uberholbare und Zu-Uberholende. Als blo-
fSes Mittel verstanden muss sie hinter den Maschinensprachen und den schlauen Algo-
rithmen zuriickbleiben. In diesem Anheimgeben des Menschlichen an die Logik sieht
Arendt die »Rebellion des Menschen gegen sein eigenes Dasein«!®: Der Mensch setzt
sich selbst ein Ende, indem er seine Fihigkeit, das Neue und somit Unkalkulierbare in
die Welt zu bringen, eintauscht gegen »Bedingungen, die er selbst schafft«*’, die in ih-
rer Kontrollierbarkeit aber auch nur noch allgemein machen kénnen. Das Abgetrennt-
sein dieser Entwicklung vom Menschen zeigt sich darin, dass es den Raum mensch-
licher Sprache vollkommen verlisst: »Es zeigt sich nimlich, dafy die Wahrheiten des
modernen wissenschaftlichen Weltbilds, die mathematisch beweisbar und technisch
demonstrierbar sind, sich auf keine Weise mehr sprachlich oder gedanklich darstellen

13 »Alles Leben ist Problemlésen. Alle Organismen sind Erfinder und Techniker, gute oder weniger
gute, erfolgreich oder weniger erfolgreich im Losen von technischen Problemen. [..] Die mensch-
liche Technik 16st menschliche Probleme, etwa Kanalisierung, Wasser- und Nahrungsmittelbe-
schaffung und Speicherung, wie es zum Beispiel die Bienen tun.« (Karl Popper [1991]: Alles Leben
ist Problemldsen. In: ders.: Alles Leben ist Problemlssen. Uber Erkenntnis, Geschichte und Politik.
Miinchen 1994, S. 257.)

14 Hannah Arendt [1953]: Ideologie und Terror, S.19.

15  Christian Volk [2005]: Urteilen in dunklen Zeiten, S. 95.

16 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S.10.

17 Ebenda.

hittps://dol.org/1014361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. /del - [

95


https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Vom Schweigen des Guten

lassen.«!® Der Mensch kann diese Fortschritte also nicht mehr in Worte bringen und
so nicht mehr durchdenken, er kann sich nur in den Strom werfen und sich selber als
Teil der Logik begreifen. Er kann seine Umwelt nicht mehr verstehen in Arendts Sinne:
nicht mehr »denkend iiber sie sprechen«®®.

Aus diesen Vorgingen nun erwichst eine »politische Frage ersten Ranges«, und
zwar: »[O]b wir unsere neue wissenschaftliche Erkenntnis und unsere ungeheuren tech-
nischen Fihigkeiten in dieser Richtung zu bestitigen wiinschen; und diese Frage ist im
Rahmen der Wissenschaften schlechthin unbeantwortbar, ja sie ist in ihrem Rahmen
noch nicht einmal sinnvoll gestellt, weil es im Wesen der Wissenschaften liegt, jeden
einmal eingeschlagenen Weg bis an sein Ende zu verfolgen.«*° In Frage stellen, einen
Anfang setzen und so »mit allem, was berechenbar und kalkulabel bleibt«*! aufhéren —
ja: Auf-Horen — kann nur der Mensch. Und so liegt die Gefahr nicht etwa in den Ma-
schinen, sondern in uns selbst: »Sollte sich herausstellen, [..] daf$ wir erheblich mehr
erkennen und daher auch herstellen konnen, als wir denkend zu verstehen vermégen,
so wiirden wir wirklich uns selbst gleichsam in die Falle gegangen sein, bzw. die Sklaven
— zwar nicht, wie man gemeinhin glaubt, unserer Maschinen, aber — unseres eigenen
Erkenntnisvermoégens geworden sein, von allem Geist und allen guten Geistern verlas-
sene Kreaturen, die sich hilflos jedem Apparat ausgeliefert sehen, den sie iiberhaupt
nur herstellen kénnen, ganz gleich wie verriickt oder wie morderisch er sich auswirken
moge.«** So liegt die Gefahr in uns, doch dort — und nur dort — »wichst das Rettende
auch.«®

Menschliches Denken fingt gerade dort erst an, wo das Losen und Rechnen endet. Wie
wenig selbstverstindlich diese Deutung ist, zeigt sich darin, dass Arendts Trennung von
sozialen und politischen Fragen — als einzige Idee neben derjenigen der Banalitit des
Bosen — auf allergrofite Abwehr gestofRen ist und bis heute fast ausnahmslos abgelehnt
wird. Meiner Meinung nach liegt aber gerade in dieser Trennung der Versuch, eine
Antwort auf die Frage nach dem Wer der Menschen zu finden, weshalb sie im Folgen-
den einer ausfiihrlichen Betrachtung unterzogen werden soll. Arendts Unterscheidung
kommt zentrale Bedeutung in Uber die Revolution zu. Arendt stellt hier die Revolution
zunichst als Verwirklichung der menschlichen Gebiirtlichkeit vor; hier zeige sich, dass
den Menschen die Fihigkeit zukommyt, einen Anfang zu machen: »Initium ergo ut es-
set, creatus homo, ante quem nullus fuit.<** Denn das System, innerhalb dessen die
Menschen leben, zeigt sich ihnen hier nicht als Logisches und Folgerichtiges: Dass die

18  Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 10.

19 Ebenda.

20 Ebenda.

21 Thomas Schestag [2006]: Die unbewiltigte Sprache. Hannah Arendts Theorie der Dichtung. Basel/Weil
am Rhein 2006, S.14. (Im Folgenden zitiert als: Thomas Schestag: Die unbewiiltigte Sprache.)

22 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S.11.

23 Friedrich Holderlin [1808]: Patmos. In: ders.: Samtliche Gedichte und Hyperion. Frankfurt a.M./
Leipzig 1999, S. 350.

24 Arendt iibersetzt: »Damit ein Anfang sei, wurde der Mensch geschaffen, vor dem es niemand gab.«
(Hannah Arendt [1951]: Denktagebuch, Zweiter Band, S. 935.)

hittps://dol.org/1014361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Das Denken

Revolution eine Maglichkeit ist — dass es also auch anders sein konnte —, lisst die herr-
schenden Umstinde als nicht Notwendige erkennbar werden. Dieses Denkbar-Machen
des radikal Neuen endet, sobald ein Ziel und so eine blof3e Verinderung des Bestehen-
den gesetzt und angestrebt wird: Das Denken des Neuen ist unmoglich geworden in
dem Moment, in dem die Revolutionire bereit waren, es »fiir die Sache oder den Gang
der Geschichte zu opfern«*>. In der Franzésischen Revolution wurde die Moglichkeit
des Neuen Opfer ihrer Nutzbarmachung zur Bekimpfung der Armut; von dem Moment
dieser Gerichtetheit an war der vormals politische Raum »gesellschaftlicher< geworden,
d.h. er war iiberwiltigt von den Né6ten und Sorgen, die ihrer Natur nach in die private
Haushaltssphire gehéren und denen nun, obwohl sie Zulal zu der Sphire des Offent-
lichen gefunden hatten, doch nicht mit politischen Mitteln abgeholfen werden konnte,
da es sich hier nicht um Dinge handelte, denen man durch Urteil, Entschluf und Uber-
zeugung beikommen konnte, sondern einzig und allein auf dem Wege fachminnisch
geleiteter Verwaltung«?®.

Auf Abwehr ist dieser Gedanke vor allem deshalb gestofRen, weil er die Note nicht
ernst zu nehmen und ihre Last allein denen aufzudringen scheint, die sich im privaten
Raum - gezwungenermaflen — aufhalten; in Arendts Beispiel der griechischen Poleis
betraf dies Sklaven, Frauen und Nicht-Biirger.”” Diese Haltung zeigt sich zum Beispiel
in Sophie Loidolts Ausfithrungen, wenn sie sagt, Arendts Trennung kénne durchaus so

In Wilhelm Thimmes Augustinus-Ubersetzung heifit es: »Diesen Anfang zu machen, ward der
Mensch erschaffen, vor dem es keinen anderen gab.« (Augustinus [413-26 v. Chr.]: De civitate dei/
Vom Gottesstaat (Buch 11 bis 22). Ubers. v. Wilhelm Thimme. Ziirich/Miinchen 1978, S. 98/XI1, 21.)

25  Hannah Arendt [1963]: Uber die Revolution, S.115.

26 Ebenda, S.116.

27  Siehe u.a.:»Den agonistischen politischen Raum der Polis konnte es nur geben, weil grofde Grup-
pen von Menschen, wie Frauen, Sklaven, Arbeiter, Einwohner ohne Birgerrecht und alle Nicht-
Criechen, davon ausgeschlossen waren — eben jene Gruppen, die durch ihre Arbeitsleistung die
Notwendigkeiten des téglichen Lebens erledigten und so den Wenigen erst die >Mufe fiir die Po-
litik« ermoglichten.« (Seyla Benhabib [1991]: Modelle des >éffentlichen Raums<. Hannah Arendst, die li-
berale Tradition und Jiirgen Habermas. In: dies.: Selbst im Kontext. Kommunikative Ethik im Span-
nungsfeld von Feminismus, Kommunitarismus und Postmoderne. Ubers. v. Isabella Kénig. Frank-
furt a.M. 1995, S. 98; im Folgenden zitiert als: Seyla Benhabib: Modelle des >dffentlichen Raums:.)
Arendt geht es hier kaum darum, die Umstande in den griechischen Poleis insgesamt als wiin-
schenswert darzustellen. Worum es ihr an dieser Stelle geht, ist die Darstellung einer Gemein-
schaft, in der die Vorstellungen vom guten Leben und Zusammenleben véllig andere als heute
waren und die so als Ausgangspunkt dienen kann, um die modernen Verhiltnisse zu hinterfra-
gen. Es scheint mir unsinnig, anzunehmen, dass auch heute alle Menschen das Denken und das
gemeinsame Gesprach der Biirgerinnen als das Wichtigste im menschlichen Leben betrachteten
und zu behaupten, der Grund fiir das Fehlen dieser Tatigkeiten sei ausschlieilich der, dass die
Menschen heute in Gleichheit lebten. Die Trennung von gesellschaftlichen und politischen Fra-
gen ist heute vielmehr geradezu undenkbar und dies liegt meines Erachtens vielmehr an einer
verdnderten Vorstellung von den Menschen: an einem Menschenbild, das diesen nur noch in sei-
ner Verbesserbarkeit begreift und in diesem Sinne begreifbar machen muss.

Eva von Redecker fiihrt einen weiteren wichtigen Punkt fiir diesen »Rickgriff« auf die Antike an:
»Nicht, weil die attische Polis etwa eine ideale Gesellschaftsordnung darstelle, sondern weil die
Begriffe der politischen und philosophischen Terminologie zumeist tatséchlich griechischen oder
romischen Ursprungs sind und Arendt in ihrer phianomenologischen Sprachphilosophie davon
ausgeht, dass stets konkrete historische Erfahrungen zur Pragung eines Begriff fithrten und die-

hittps://dol.org/1014361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. /del - [

97


https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98

Vom Schweigen des Guten

verstanden werden, als miisse jeder Mensch von der Arbeit befreit werden, um ihm ein
menschliches Leben zu erméglichen. Da diese Vorstellung aber fern jeder Realitit lie-
ge, sei davon auszugehen, dass die Voraussetzung fiir ein menschliches Leben in der
Unmenschlichkeit liege, darin, die Arbeit anderer auszubeuten.?® Die Ausfithrungen zu
Arendts Trennung der sozialen und politischen Sphire schlagen eine dhnliche Richtung
ein: Loidolt benennt die soziale Frage hier als »die wichtigste politische Frage«®®. Es kon-
ne der Eindruck entstehen, so heifst es dort, als sei der Raum der Pluralitit den Eliten
vorbehalten, die von 8konomischen Bediirfnissen befreit seien — dies »natiirlich« nur
»auf dem Riicken« von Anderen. »Eine solche Deutung« — so heif3t es weiter — »miisse
deshalb scheitern, weil sie nicht zu erkennen vermoge, dass Pluralitit per se niemals
einem exklusiven Grundsatze« folgen konne. »Arendt scheint ganz im Gegenteil hohe
soziale Standards fiir jeden vorauszusetzen, ohne dass dariiber itberhaupt politisch dis-
kutiert werden miisste. Allerdings kann dem entgegengesetzt werden, dass dies nicht
nur duflerst idealistisch ist, sondern sogar in drastischer Weise die Realitit politischer
Konflikte umgeht.«*°

Diese Schlussfolgerung fiithrt meines Erachtens an demjenigen vorbei, das Arendt zu
zeigen versucht: Was sie hier feststellt, ist zunichst lediglich der Umstand, dass die
Arbeit die Menschen davon abhilt, als Menschen in Erscheinung zu treten. Durch ih-
re Trennung weist sie darauf hin, dass es da noch etwas anderes gibt als das blo-
Re Schwingen zwischen Arbeit und Konsum, die Zuriickgeworfenheit auf sich selbst,
auf das Biologische.?! Diese Uberlegung ist keineswegs selbstverstindlich: Gewdhnlich
scheint mir eher die Annahme, dass Arbeit als Lebensnotwendigkeit unhinterfragbar
sei. Dieses scheinbar natiirlich Gegebene in Frage zu stellen, wird demzufolge dann als
idealistisch und realititsfern abgetan. Arendt bezeichnet die Gesellschaft 1958 als eine
»Arbeitsgesellschaft, die von den Fesseln der Arbeit befreit werden soll<**, und spricht

ser seinen eigentlichen Sinn verliere, wenn der Erfahrungshorizont aus dem Blick gerit.« (Eva von
Redecker [2013]: Gravitation zum Guten, S. 46.)
Juliane Rebentisch sieht Arendts Motiv hingegen darin, dass »die Beschaftigung mit der griechi-
schen Polis den>Modernen<dabei helfen [soll], die Verhiltnisse ihrer eigenen Zeit vermittels des
Kontrasts zur Antike neu zu betrachten, [glerade weil sie so ganz anders ist als die modernen Ce-
sellschaften« (Juliane Rebentisch [2022]: Der Streit um Pluralitit, S.51; im Folgenden zitiert als:
Juliane Rebentisch: Der Streit um Pluralitdt.); wobei sie spater grundsatzlich in Frage stellt, »ob
Arendts polemische Gegeniiberstellung von antiker und moderner Welt nicht eigentlich mehr ver-
stellt als erhellt«. (Ebenda, S.199.)

28  Vgl. Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality. Hannah Arendt on Political Intersubjectivity.
London/New York 2018, S. 116. (Im Folgenden zitiert als: Sophie Loidolt: Phenomenology of Plurality.)

29 Ebenda, S. 242f [Ubersetzung der Autorin.]

30 Ebenda. [Ubersetzung der Autorin.]

31 Vgl. Hannah Arendt [1964]: Fernsehgesprich mit Giinter Gaus, S. 70.
Dort sagt Arendt: »Im Arbeiten und Konsumieren jedoch ist der Mensch wirklich véllig auf sich
selbst zuriickgeworfen. [..] Aufs Biologische und auf sich selbst. Und da haben Sie den Zusam-
menhang mit der Verlassenheit. Im Arbeitsprozefs entsteht eine eigentiimliche Verlassenheit. Ich
kannjetzt hierim Moment nicht darauf eingehen, das wiirde uns zu weit fithren. Und diese Verlas-
senheit ist dieses auf sich selbst Zuriickgeworfenwerden, in dem dann gewissermafien das Kon-
sumieren an die Stelle aller eigentlich relevanten Tatigkeiten tritt.« (Ebenda.)

32 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S.13.

hittps://dol.org/1014361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Das Denken

damit unsere Zeit genauso wie — oder vielleicht mehr noch als — ihre eigene an. Ein
Leben fernab dieses selbstverstindlichen Tatigseins wird stetig unvorstellbarer und so
heifdt es bei Arendt weiter, dass »diese Gesellschaft [...] kaum noch vom Hérensagen die
héheren und sinnvolleren Titigkeiten [kenne], um derentwillen die Befreiung sich loh-
nen wiirde«*3. Was aber passiert, wenn die uns selbstverstindlich scheinende Realitit
durch eine andere ausgetauscht wiirde? In einigen Teilen der Welt gehért Kinderarbeit
zur Normalitit, sie dient dem und erméglicht das Uberleben vieler Familien und ist in
diesem Sinne notwendig. Obwohl es also an der jeweiligen kulturellen Notwendigkeit
vorbeiginge, diese in Frage zu stellen, scheint es uns doch richtig zu fragen, inwiefern
diese Arbeit menschenwiirdig und ihre Notwendigkeit folglich zu rechtfertigen sei. Das
immer wieder neue Fragen an sich verschiebt und definiert die Grenzen dessen, was
wir fur richtig halten, so immer wieder neu.

Mochte man Arendt folgen in ihrer Annahme, dass der Mensch nur dann als Mensch
in Erscheinung treten kann, wenn er als er selbst die politische Bithne betritt, wenn er
mit Anderen in ein Gesprich findet, dessen Ausgang ungewiss und offen ist, so scheint
es mir nur folgerichtig, ihr auch darin beizupflichten, dass die Arbeit, die solchem Tun
entgegengesetzt ist, und die Losung sozialer Probleme, die ihrem Wesen nach zielge-
richtet ist und auf ein Ende hinarbeitet, so weit als moglich zu begrenzen sind. Durch
eine Einhegung dieser Titigkeiten kénnte derjenige Raum vergrofRert werden, in dem
alle Menschen sich sprechend begegnen und sich ihrer Fihigkeit zu einem neuen An-
fang bemichtigen konnten. Dies zu ermoglichen ist nicht wirklichkeitsfern, es gibe
hierzu zahlreiche Mittel: Diese reichen von in vielen Sozialstaaten bereits umgesetz-
ten Mafinahmen wie Arbeitszeitbegrenzungen und Mindestlohnen bis hin zu jiingeren
Konzepten wie einem bedingungslosen Grundeinkommen, welches die noch vorherr-
schenden Sozialleistungsvorschriften in Frage stellen konnte. Letztere interpretieren
die Existenzsicherung als Lebensinhalt, was heute dazu fithrt, Menschen ohne Arbeit
nicht mehr als arbeits-los, sondern als arbeits-suchend zu bezeichnen: Keine Arbeit zu
haben heifdt demnach nicht mehr ohne Arbeit sein, sondern bringt den Menschen unmit-
telbar in die Suche, weil es einen Zustand jenseits der Arbeit gar nicht geben kann. Als
grundlegende systemische Verinderungen wiren etwa das Aufgeben ausschlieRlicher
Wachstumsbestrebungen und Meritokratien zugunsten nachhaltigerer Wirtschaftsmo-
delle denkbar. Eine Zeit wie die heutige, in der die Fortschritte der Technik die Moglich-
keit wahrscheinlich erscheinen lassen, dass menschliche Arbeit immer weniger notwen-
dig, immer stirker reduzierbar sein wird, sollte die Frage danach, was die Menschen
fernab von Arbeit zu tun imstande sind, als besonders dringend ansehen. Uber Marx
sagt Arendt an einer Stelle, der grundsitzliche Widerspruch, der sich aus seinen Ide-
en ergebe, sei der, dass die Arbeit die Menschen zugleich schaffe und versklave — und
beides sei wahr geworden: »Die Maschinen machen so viel Arbeit frei, dass alle Men-
schen von der Arbeit befreit sein konnten, wenn nicht alles zur Arbeit geworden wi-
re.<3* Um eine Gesellschaft zu griinden, in der die Menschen wieder mehr teilnehmen,
in der gemeinsamen Sorge um die Welt zusammenfinden und sich als Fragende be-
gegnen, brauchen wir Zeit. Solche Zeit als leeren und offenen Raum wahrzunehmen, in

33 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S.13.
34  Hannah Arendt [1952]: Denktagebuch, Erster Band, S. 276.

hittps://dol.org/1014361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. /del - [

99


https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Vom Schweigen des Guten

dem Méglichkeit fiir gemeinsame Gespriche geschaffen wird, muss uns heute, da »alles
zur Arbeit geworden [ist]« und wir dem Fortschritt haltlos hinterhereilen, fast verriickt
anmuten. An anderer Stelle heifdt es in diesem Sinne, dass das »wirkliche Problem,
die wirkliche Ratlosigkeit [...] nach der Losung des sozialen Problems«®> beginne. Das
Menschsein fernab von der Arbeit anzusiedeln, leugnet keinesfalls die Notwendigkeit
des Uberlebens, es 6ffnet nur eine andere Mdglichkeit, stellt die Normen unserer Wirk-
lichkeit in Frage. Denn auch wenn »die Uberwindung der Armut eine Voraussetzung
fiir die Begriindung der Freiheit ist<*®, muss doch fraglich bleiben, woher der Wunsch
nach einer Befreiung kommen soll, wenn deren Sinn véllig abhandengekommen ist.

Rahel Jaeggi hilt die Trennung zwischen dem Sozialen und dem Politischen deshalb fiir
irrefithrend, weil es »im menschlichen Zusammenleben keine sVerwaltung von Sachen
[gebe], die nicht zugleich Herrschaft iiber Menschen wire«<*”. Arendt aber geht es in
keiner Weise darum, dies zu bestreiten, sie sagt nur: Ein politischer Raum, in dem die
Menschen sich als absolut Verschiedene begegnen, kann nur dort entstehen, wo es nicht
mehr um Verwaltung geht — auch wenn diese »Herrschaft iiber Menschen« ist, ja: gerade
dann. Sophie Loidolt nimmt an, dass der Raum des Politischen sehr viel grof3er sei als
Arendt annehme. Das Politische sei durchdrungen von sozialen Fragen, von Fragen des
Uberlebens und der Notwendigkeiten. »Pluralitit kann nicht alles Lebensnotwendige
leugnen, sondern muss vielmehr gerade fir dieses Sorge tragen, weil Pluralitit erst da-
nach realisiert werden kann; in gleicher Weise ist die Weltlichkeit [»worldliness«] eine
Voraussetzung dafiir, einen Bereich schaffen zu kénnen, in dem die Aktualisierung der
Pluralitit sich ereignen und aufrechterhalten werden kann. Diese Argumentation zeigt
deutlich das Ausmaf3, in dem sowohl die Verwundbarkeit als auch korperliche und so-
ziale Belange in den Raum des Politischen gehéren, der sehr viel grofier ist, als Arendt
selber eingesteht. So wie jedes menschliche Wesen selbst ist auch dieser gesamte Be-
reich durchdrungen von den grundlegenden Bediirfnissen der Menschen [»basic human
conditions«], sodass Fragen des Uberlebens [»issues of life«] niemals ganz aus ihm ver-
bannt werden kénnen.«33

Meines Erachtens geht es bei Arendts Trennung keinesfalls darum, bestimmte Fra-
gen zu verbannen - schon gar nicht darum, zu leugnen, dass das Uberleben eine Vor-
aussetzung fir jedes Leben ist —, sondern darum, zu fragen, was denkbar ist in ei-
nem Raum, in dem es gerade darum nicht geht. Die Tatsache, dass das Uberleben die
Voraussetzung fiir alles Titigsein ist, scheint mir niemand ernstlich bestreiten zu wol-
len; Arendr selbst schreibt: »Es ist ja selbstverstindlich, daf} 6ffentliche Tatigkeit nur
dann moglich ist, wenn fiir die viel vordringlicheren Lebensnotwendigkeiten gesorgt
ist.«* Das Herausragende an Arendts Gedanken ist aber doch, dass sie fragt, zu was

35 Hannah Arendt [1952]: Denktagebuch, Erster Band, S. 208.

36  Hannah Arendt [1966-67]: Die Freiheit, frei zu sein. Ubers. v. Andreas Wirthensohn. Miinchen 20183,
S.34. (Im Folgenden zitiert als: Hannah Arendt: Die Freiheit, frei zu sein.)

37  Rahel)aeggi[2007]: Dieim Dunkeln sieht man nicht: Hannah Arendts Theorie der Politisierung. In: Hein-
rich Boll Stiftung (Hg.): Verborgene Tradition — Unzeitgemafle Aktualitat? Berlin 2007, S. 249. (Im
Folgenden zitiert als: Rahel Jaeggi: Die im Dunkeln sieht man nicht.)

38 Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality, S. 243/s.a. S.116. [Ubersetzung der Autorin.]

39  Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 79.

hittps://dol.org/1014361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Das Denken

der Mensch dariiber hinaus, als Mensch, als absolut Verschiedener fihig ist. Sie schreibt:
»[Dlie Behauptung, dafd das Leben, das Uberleben der Welt und der menschlichen Spe-
zies, das hochste Gut sei, wiirde nichts anderes bedeuten, als dafy Ethik oder Moral
einfach zu existieren aufhérten.«*°

Ich stimme Loidolt zu, wenn sie sagt, das Leben sei »der dunkle Grund, von dem
aus wir in die Helligkeit der Welt hinaufwachsen - ohne diesen Grund jemals ganz zu
verlassen, in ihm wurzelnd und wohnend«*'. Arendt schreibt dem Privaten tatsichlich
eine grofde Bedeutung zu, wenn sie sagt, dass ein ausschliefilich im »blendend uner-
bittlichen Licht«** der Offentlichkeit gelebtes Leben nicht ertriglich wire: »Wir kennen
alle die Verflachung, die ein nur in der Offentlichkeit verbrachtes Leben unweigerlich
mit sich fithrt. Gerade weil es sich stindig in der Sichtbarkeit hilt, verliert es die Fi-
higkeit, aus einem dunklen Untergrund in die Helle der Welt aufzusteigen; es bufdt
die Dunkelheit und Verborgenheit ein, die dem Leben in einem sehr realen, nicht-sub-
jektiven Sinn seine jeweils verschiedene Tiefe geben.«** Das Bediirfnis nach Riickzug
und Dunkelheit, nach Nahrung, Kleidung und Behausung ist aber eine Eigenschaft, die
allen Menschen gleichermafen zukommt, sodass in dieser Hinsicht alle Menschen als
Gleiche oder doch als blof3 relativ Verschiedene erscheinen. Was Arendt aber zu ergriin-
den versucht, ist, was die Menschen abseits dieser Merkmale zu absolut Verschiedenen
macht, zu Wesen, denen ein Anfang innewohnt. Erst im Bereich des Politischen, erst
dort, wo Fragen gestellt und nicht nur Losungen gesucht werden, kann es Wirklichkeit
und Menschenwelt geben.

Abseits von Arendt gibt es zahlreiche Theorien, die die Losung sozialer Fragen als zen-
tral fiir das menschliche Zusammenleben begreifen, Arendt aber zur Verteidigerin des
Uberlebens und des Sozialen zu machen, muss an ihren Uberlegungen vorbeigehen:
Solche Lesarten scheinen mir nicht — wie oft zu lesen — >mit Arendt gegen Arendt«
zu argumentieren, sondern vielmehr eigene Theorien >ohne Arendt< zu sein. Durch
Arendts Unterscheidungen wird eine Liicke offengelegt, erscheint die Frage nach dem-
jenigen, das hier nicht benannt und definiert worden ist, nach dem je Ungenannten:
Was heifSt menschliches Titigsein, wenn es nicht arbeiten, nicht herstellen ist? Wie
kann der Mensch titig sein — als Mensch, als einziges Wesen, das des neuen Anfangs,
des offenen Fragens fihig ist? Welche Fragen kann der Mensch sich in dieser Weise stel-
len, was konnte dieses Fragen heiffen, wenn es nicht blof 16sungsorientiert ist, wenn es
nicht beim Sozialen stehenbleibt? Das Private, das Arbeiten und Herstellen, das Soziale
sind definierbar, sie sind recht genau beschreibbar und einzugrenzen. Arendt gibt den
Beschreibungen dieser Phinomene viel Raum und sie alle gehéren zum menschlichen

40  Hannah Arendt [1965]: Uber das Bése, S.13.

41 Vgl. Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality, S. 144f. [Ubersetzung der Autorin.]

42 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 64.

43  Ebenda, S. 87.
Hinzu komme »dafd es sehr relevante Angelegenheiten gibt, die iiberhaupt nur im Privaten leben
und gedeihen kénnen. Liebe zum Beispiel, im Gegensatz zur Freundschaft, kann eine 6ffentliche
Zur-Schaustellung schlechterdings nicht tberleben.« (Ebenda, S. 64.)

hittps://dol.org/1014361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. /del - [

101


https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Vom Schweigen des Guten

Leben, sie haben ihre Rolle und ihren Ort. Meines Erachtens setzt diese Definitionsar-
beit Grenzen, um daraufthin entgrenzen zu konnen; eingehegt wird, um die Frage zu
erdffnen und offen halten zu kénnen.** Es ist ein Freiriumen fiir die Frage danach,
was als Menschliches iibrig bleibt — welche Orte da sichtbar werden, an denen die Men-
schen ihrer eigensten Fihigkeit ent(gegen)sprechen konnen: einen Anfang zu machen,
das Neue zu beginnen.

Dass die Menschen, um ein wirklich menschliches Leben fithren*®, als absolut Ver-
schiedene in der Welt erscheinen und innerhalb eines Gespriches einen gemeinsamen
Raum schaffen zu konnen, laut Arendt die Notwendigkeiten des Lebens weitestgehend
reduzieren miissen, ist also in keiner Weise als eine Abwendung von denjenigen Men-
schen zu verstehen, die von diesem Bereich abgetrennt sind — ganz im Gegenteil. Eine
Anerkennung dieses Umstandes miisste dazu fithren, unsere Gesellschaften kritisch zu
hinterfragen und einen Weg zu suchen, damit es jedem Menschen erméglicht wird,
das Gemeinsame zu griinden und im Gesprich zu erhalten. So liegt die ganze Kraft
von Arendts Schaffen in dem einen Gedanken: Jeder Mensch ist ein Anfang und so ist
ein Neubeginn jederzeit moglich. In dieser Weise versteht Jaeggi das Politisch-Machen,
wenn es ihr auch darum geht, so das Soziale zu verwandeln: »Das namlich bedeutet Po-
litisierung: den immer schon gestalteten und damit letztlich politischen Charakter der
eigenen und gemeinsamen Lebensbedingungen offenzulegen, zu thematisieren und
verfiigbar zu machen. Und damit Handlungsspielriume gegeniiber dem sonst Unver-
fiigbaren zu eroffnen.«*® Arendt sieht die Moglichkeit, dem scheinbar Unverfiigbaren
Raum zu schaffen, aber umgekehrt gerade darin, das Soziale als Nicht-Politisches zu
benennen und so dasjenige zu erkennen, das gestaltbar und nicht blof3 verwaltbar ist.

44 In diesem Sinne benennt Arendt ihr »Hauptproblem mit dem gegenwartigen Stand der
Geschichts- und Politikwissenschaften [als] deren wachsende Unfahigkeit, Unterscheidungen zu
treffen. Begriffe wie Nationalismus, Imperialismus, Totalitarismus usw., werden wahllos fiir alle
moglichen Phdnomene benutzt [..] und keines von ihnen wird noch mithilfe seines besonderen
historischen Hintergrundes verstanden. Das fithrt zu einer Verallgemeinerung, in der die Worter
selbstall ihre Bedeutung verlieren. Der Imperialismus wird vollig bedeutungslos, wenn er willkiir-
lich fiir die Bezeichnung der assyrischen, romischen, britischen und bolschewistischen Geschichte
verwendet wird; der Nationalismus wird hinsichtlich Zeiten und Lindern diskutiert, die nie den
Nationalstaat erlebt haben; der Totalitarismus wird in allen méglichen Arten der Tyrannei oder
Formen von Kollektivgemeinschaften entdeckt usw. Diese Verwirrung—in der alles Unterschiede-
ne verschwindet und alles Neue und Schockierende nicht erklirt, sondern wegerkldrt wird, indem
es analogisiert oder reduziert wird auf eine schon bekannte Kausalkette — scheint mir das Kenn-
zeichen der modernen Geschichts- und Politikwissenschaften zu sein.« (Hannah Arendt [1953]: A
Reply to Eric Voegelin. In: dies.: Essays in Understanding 1930-1954. Formation, Exile and Totalitaria-
nism. Hg. v. Jerome Kohn. New York 1994, S. 407.) [Ubersetzung der Autorin.]

45 »Nur ein Privatleben fithren heift in erster Linie, in einem Zustand leben, in dem man bestimm-
ter wesentlicher menschlicher Dinge beraubt ist. Beraubt namlich der Wirklichkeit, die durch das
Gesehen- und Gehértwerden entsteht, beraubt einer >objektivens, d.h. gegenstindlichen Bezie-
hung zu anderen, die sich nur dort ergeben kann, wo Menschen durch Vermittlung einer gemein-
samen Dingwelt von anderen zugleich getrennt und mit ihnen verbunden sind, beraubt schliefR-
lich der Méglichkeit, etwas zu leisten, das bestidndiger ist als das Leben.« (Hannah Arendt [1958]:
Vita activa, S. 73.)

46  RahelJaeggi [2007]: Die im Dunkeln sieht man nicht, S. 250.

hittps://dol.org/1014361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Das Denken

Eine solche Offenlegung und Infragestellung miisste heifen, sich nicht mit einer
»Offentliche[n] Meinung« zufriedenzugeben, »weil sie durch Hysterie oder Manipula-
tion so leicht zur Einmiindigkeit fithrt«, sondern das Volk statt als »Singular« »viel-
mehr als eine Vielheit« zu verstehen. Eben dies ist fiir Arendt in der Amerikanischen
Revolution gelungen; so sei diese nicht in Eingleisigkeit verfallen und habe auf diese
Weise das Neue aufrechterhalten. Von den Griindern sagt sie dementsprechend, dass
sie nur zu gut wussten, »dafd der 6ffentliche Raum in einer Republik gerade itberhaupt
nur durch einen Meinungsaustausch zwischen Gleichen gebildet werden kann und da®
dieser Bereich sofort verschwindet, wenn ein Austausch von Meinungen und ein Aus-
gleich der Differenzen tiberfliissig wird, weil alle Biirger plotzlich wie durch ein Wunder
der gleichen Meinung sind«*’. Die Gefahr der Eingleisigkeit besteht also — hier wie im
Totalitarismus — darin, die Vielen in einem Kérper vereinen zu wollen. Eine solche ziel-
gerichtete >Revolution« vereint die absolut Verschiedenen in ihrer Not: »[D]enn diese
Menge war von Hunger getrieben, und der Schrei nach Brot ist unisono. Was den Hun-
ger betrifft, gibt es keine Unterschiede, und die Menge, die von ihm getrieben ist, ist
in der Tat wie ein einziger, durch die Strafen sich wilzender Leib. [..] Die politische
Gefahr der Armut besteht gerade darin, daf sie die Pluralitit vernichtet und aus den
Vielen so etwas wie Eines macht.«#®

Mary McCarthy hat wohl mit ihrer oft zitierten Infragestellung von Arendts Trennung
den Anfang fiir diese Diskussion geliefert. So sagt sie in einem Gesprich in Bezug auf
die Ausfithrungen im Revolutions-Buch: »Nun, ich habe mich immer gefragt: Was ei-
gentlich soll jemand auf der 6ffentlichen Bithne, im 6ffentlichen Raum noch tun, wenn
er sich nicht mit dem Sozialen befaf3t? Soll heifen: Was bleibt da noch?«** Seyla Ben-
habib hilt Arendts Abgrenzung gar fir »sinnlos« und nennt sie den »blinden Fleck in
Hannah Arendts Denken«®®, weil es heute in der Politik gerade darum gehe, Dinge 6f-
fentlich zu machen, weil dies ein »Kampf um Gerechtigkeit« sei: »Ganz offensichtlich
kann die Festlegung von Leistungsnormen in Herstellungsbetrieben, die Frage etwa,
wie viele Chips ein Arbeiter pro Stunde fertigzustellen hat, eine Angelegenheit von 6f-
fentlicher Bedeutung werden, wenn die Legitimitit jener, die diese Normen festlegen,
ihr Recht, das zu tun, in Frage steht.«** Rahel Jaeggi verfolgt — und viele nach ihr haben

47  Hannah Arendt [1963]: Uber die Revolution, S.118f.

48  Ebenda, S.120.

49  Mary McCarthy [1972]: Diskussion mit Freunden und Kollegen in Toronto. In: Hannah Arendt: Ich will
verstehen. Selbstauskiinfte zu Leben und Werk. Hg. v. Ursula Ludz. Miinchen 20062, S. 90.

50 Seyla Benhabib [1991]: Modelle des >dffentlichen Raumess, S.103.

51  Ebenda, S.103f.
In ebendiese Richtung geht auch Rebentischs Kritik; bei ihr heift es, dass Arendts Trennung syste-
matisch unterschatze, »dass die Frage, wer bestimmt, was sich als 6ffentliche Angelegenheit, und
daher als wahrhaft politischer Gegenstand qualifiziert, selbst eine hochgradig politische Angele-
genheit ist.« Und kurz darauf: »Emphatisch politische Momente ereignen sich nicht zuletzt dort,
wo die Grenze zwischen dem Politischen und Nicht- oder Prapolitischen, wo folglich auch die Un-
terscheidung zwischen 6ffentlicher und privater Sphire auf dem Spiel steht.« (Juliane Rebentisch
[2022]: Der Streit um Pluralitit, S. 219f))

hittps://dol.org/1014361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. /del - [

103


https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Vom Schweigen des Guten

eben diesen Weg eingeschlagen — in ihrem Text Wie weiter mit Hannah Arendt? die The-
se, dass »die Einordnung Hannah Arendts als elitire Denkerin eines Ausschlusses des
Sozialen weniger zwingend ist, als es auf den ersten Blick aussieht«’”. Die damit kriti-
sierte Lesart zu iiberwinden hilt sie deshalb fir notwendig, weil ihr Arendts Trennung
von Politischem und Sozialem sonst »die Analyse (oder gar Kritik) der gegenwirtigen
dringenden Probleme geradezu zu verstellen<®* scheint. Jaeggis Auffassung nach zielt
ihre »Abgrenzung [...] weniger auf den Ausschluss des Sozialen [...] als auf die Behaup-
tung einer spezifischen Logik der Politisierung, die bei Hannah Arendt mit einem [...]
Einspruch gegeniiber den entpolitisierenden Tendenzen sowohl technokratischer Lo-
sungen als auch rein moralisierender Positionen verbunden«>* sei. Laut Jaeggi geht es
in der Unterscheidung weniger um zu trennende Bereiche als um einen »Modus der
Thematisierung von Fragen«>>. Das Soziale, so Jaeggi, sei prinzipiell in etwas Politi-
sches »transformierbar«. Voraussetzung einer solchen Wandlung sei, dass »es sich um
etwas handeln [muss], das tiiberhaupt gestaltbar ist, das heifdt, es muss sich in einem
Bereich bewegen, in dem menschliches Handeln und menschliche Entscheidungen re-
levant sind«®¢. In einem anderen Text Jaeggis heifit es dazu: »Der politische Charakter
von etwas Gegebenem zeigt sich darin, dafd es sich um eine gestaltbare Sphire jenseits
des Notwendigen handelt, daf} es einen Moglichkeitsspielraum (des Handelns) gibt.
Dieser Bedeutung von »politisch« entspricht auch, was man als Logik der >Politisierung
sozialer Fragen« bezeichnen kénnte. Das Geschlechterverhiltnis z.B. zu >politisierenc
bedeutet ja zunichst, es dem >falschen Schein« der Naturgegebenheit zu entziehen und
- Bedingung der Moglichkeit seiner Neugestaltung — als sozial immer schon gestalte-
tes zu »entlarven«.«*” Spiter folgert sie dies noch einmal in Bezug auf Arendts Ausein-
andersetzung mit Marx, dessen Verdienst fiir Arendt darin bestehe, Armut als etwas

52 RahelJaeggi [2008]: Wie weiter mit Hannah Arendt? Hg. v. Hamburger Institut fiir Sozialforschung.
Hamburg 2008, S. 5. (Im Folgenden zitiert als: Rahel Jaegg: Wie weiter mit Hannah Arendt?)
Ananderer Stelle heift es beiJaeggi, Arendts Begriff des Politischen sei nur dann»unter modernen
Bedingungen [...] produktiv«, wenn dieser die »problematische [...] Dichotomie [sc. diejenige zwi-
schen Leben und Uberleben]« iberwinde. Diese Spaltung sei»der Preis, den ihr Begriff von Politik
fiir seine idealtypische Herleitung aus dem Modell der Polis zahlt. Hier klingt eine antimoderne,
diffamierende Abwertung der Gesellschaft als einer >dunklen< Sphire >niederer< Tatigkeiten ge-
geniiber dershellen¢, erhabenen Sphire des reinen, interesselosen politischen Handelns an. Diese
Trennung aber fithrt nicht nur zu einer vollig inaddquaten Einschitzung der Aufgaben moderner
Staaten, sie erlaubt es auch nicht, die Dynamik sozialer Bewegungen, wie sie sich insbesondere
seitdem19.Jahrhundertin den biirgerlichen Cesellschaften entwickelt hat, zu verstehen.« (Rahel
Jaeggi [1997]: Welt und Person, S. 41.)

53  RahelJaeggi [2008]: Wie weiter mit Hannah Arendt?, S. 4.

54 Ebenda,S.s.

55 Ebenda, S.7./vgl. dazu Benhabib: »Wichtiger als der Gegenstand des 6ffentlichen Diskurses ist in
diesem Zusammenhang das Wie.« (Seyla Benhabib [1991]: Modelle des >éffentlichen Raums<, S.104.)
und Loidolt: »Die Unterscheidung sozial/politisch kdnnte durchaus anwendbar und sogar niitzlich
sein, wenn es um eine Analyse der Art geht, wie wir Dinge betrachten; nicht aber, wenn durch eine
solche Zuschreibung die verschiedenen Inhalte von Objektbereichen [»object-domains«] oder In-
stitutionen differenziert werden sollen.« (Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality, S.145.)
[Ubersetzung der Autorin.]

56  RahelJaeggi [2008]: Wie weiter mit Hannah Arendt?, S.12.

57  RahelJaeggi [1997]: Welt und Person, S. 34.

hittps://dol.org/1014361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Das Denken

herausgestellt zu haben, das nicht »als unentrinnbares Resultat eines quasi natiirlichen
Prozesses zu verstehen sei, sondern als politisches Phinomen«®®. Daraus schlieft Jaeg-
gi, Arendt denke hier »die Moglichkeit eines Transformationsprozesses, der die in der
sozialen Sphire entstandenen Konflikte zu politischen werden ldft. [...] Politisch wer-
den soziale Spannungen offensichtlich in Arendts Auffassung dann, wenn sie als >von
Menschen gemachte« dechiffriert und als solche thematisiert werden kénnen«, denn
was »von Menschen gemacht« ist, kann von Menschen durch politisches Handeln ver-
indert werden. Dann aber sind soziale Bewegungen politische Bewegungen — auch in
Arendts Sinne.«*®

Marx hat zwar die Armut als etwas aufgezeigt, das nicht natiirlich ist, und sie da-
durch als Bekimpfbare herausgestellt — weiter oben war davon auch in Bezug auf seine
Religionskritik die Rede —, gleichzeitig aber hat er den natiirlichen Entwicklungspro-
zess der Menschen und ihrer Geschichte erst in die Politik eingefithrt, was fiir Arendt
der zentrale Ansatzpunkt ist. So heiflt es an der Stelle in Uber die Revolution, auf die
auch Jaeggi sich bezieht: »Marx hat sicherlich das Seine getan, um den Armen zu hel-
fen, sich von der Armut zu befreien, aber nicht, als er ihnen erzihlte, sie seien die le-
bendige Verkérperung irgendeiner historischen oder anderen Notwendigkeit, sondern
einzig und allein, indem er sie lehrte, Armut nicht als Naturphdnomen, als das Resultat
des Mangels, sondern als ein politisches Phinomen zu verstehen, das durch Gewalt [...]
entstanden ist.«5°

Arendts Ausschluss sozialer Fragen aus dem politischen Bereich beruht aber nicht
darauf, dass diese sich als natiirlich verstehen und diesem Verstindnis entrissen wer-
den miissen, sondern darauf, dass sie die Menschen zu einem Menschen formen, in-
dem sie sie auf ein gemeinsames Ziel reduzieren. Die Entlarvung einer Ungleichheit,
die nicht von Natur her gegeben, sondern kiinstlich hergestellt ist, ist keine Frage in
Arendts Sinne. Wenn die Frauenbewegung als geschlossene Gruppe dem einen gemein-
samen Ziel — der Gleichberechtigung - entgegenstrebt, ist kaum von einer Pluralitit
der Meinungen zu sprechen. Die Abwendung von dieser Art Frage aber bedeutet — wie
schon gesagt — keinesfalls ein Desinteresse oder eine Abwertung dieser Bestrebungen,
sie bedeutet den Versuch, etwas anderes zu durchdenken, sie bedeutet, die Frage nach
Politik zu stellen. Und Politik beruht fiir Arendt auf Gleichheit, kann nur zwischen Glei-
chen stattfinden, ist auf sie angewiesen; trotzdem ist sie gerade nicht der gleich-machen-
de Kampf um Gerechtigkeit selbst, sondern die absolut-verschieden-machende Frage unter
Gleichen. Eine politische Frage stellen muss heifden, ihre Antwort nicht zu kennen, eine
bloR mogliche Antwort ins Gesprich zu bringen.

Elisabeth Young-Bruehl betont die Standhaftigkeit, mit der Arendt »gegen die sozialen Dimen-
sionen der Frauenbewegung [opponierte].« Diese habe bei »einer Diskussion der Women’s Libe-
ration, die 1972 unter den Mitgliedern des Herausgeberstabs des >American Scholar« gefithrt wur-
de, [...] Hiram Haydn eine Notiz zu[geschoben]: sDie wahre Frage lautet doch, was werden wir
verlieren, wenn wir gewinnen?« (Elisabeth Young-Bruehl [1982]: Hannah Arendt. Leben, Werk und
Zeit. Ubers. v. Hans Giinter Holl. Frankfurt a.M. 1986, S. 336/681; im Folgenden zitiert als: Elisabeth
Young-Bruehl: Hannah Arendt. Leben, Werk und Zeit.)

58  Rahel Jaeggi [1997]: Welt und Person, S. 43.

59  Ebenda, S. 43f.

60 Hannah Arendt [1963]: Uber die Revolution, S. 77.

hittps://dol.org/1014361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. /del - [

105


https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106

Vom Schweigen des Guten

Volk beschreitet dhnliche Wege wie Jaeggi, wenn er sagt, nach Arendt kénne »tatsichlich
alles politisch werden, denn der entscheidende Punkt, ob es sich um eine soziale oder
politische Thematik handelt, hingt mit dem Blick der Akteure zusammen. Der sozial-
motivierte Akteur, wie ihn Arendt versteht, ist gefangen in der Sorge um die Notwen-
digkeit und unfihig von seinen Interessen zu abstrahieren und den Standpunkt seines
Gegeniibers wahrzunehmen. Politik wird fir ihn stets Herrschaft und die Durchset-
zung von Interessen sein. Der politisch-motivierte Akteur besitzt die Fihigkeit, andere
Standpunkte wahrzunehmen, und wird sich um des verniinftigen politischen Urteils
willen mit ihnen auseinandersetzen. Die Arendt’sche Trennung zwischen sozial und
politisch ist nicht so sehr eine Frage der Frage, als mehr eine der Perspektive.«®! Ich
stimme diesen Ausfithrungen insofern zu, als die Fragende vom Notwendigen absehen
muss, um sodann die Anderen mitbedenken zu kénnen. Ungeachtet dessen scheint es
mir hierbei durchaus um »eine Frage der Frage« zu gehen; insofern nimlich, als es
sich wirklich um eine Frage handeln muss. Gilt es niamlich, ein blof} Errechenbares zu
diskutieren, kann dies nicht einfachhin in etwas Politisches verwandelt werden. Arendt
hilt es fiir eine »politische Frage ersten Ranges« — ich habe weiter oben bereits davon
gesprochen —, »ob wir unsere neue wissenschaftliche Erkenntnis und unsere ungeheu-
ren technischen Fihigkeiten in dieser Richtung [sc. die des Fortschritts] zu bestitigen
wiinschen«®?, ob die Menschen ihre Fihigkeit, denkend einen neuen Anfang zu setzen,
aufgeben oder beibehalten méchten. Diese Frage ist nicht berechenbar, sie ist angewie-
sen auf die absolute Verschiedenheit der Menschen.

In einem Gesprich mit Adelbert Reif aus dem Jahr 1970 bemerkt Arendt: »Wer nicht
an Offentlichen Angelegenheiten interessiert ist, der muf} es sich eben gefallen lassen,
daf sie ohne ihn entschieden werden. Aber die Chance muR jeder haben.«® Richard
]. Bernstein vertritt die Auffassung, die Aussage miisse zwangsliufig zu einem »Uber-
denken der Trennung zwischen dem Sozialen und dem Politischen« fithren, weil sie auf
eine »innige Verbindung« zwischen beiden Sphiren hinweise. Er fihrt fort: »[Z]u be-
haupten [..], dass jedem Menschen die Moglichkeit zu politischer Teilhabe zugestanden
werden miisse, transformiert die Frage des Sozialen.«** Dem wiirde ich zustimmen,
wenngleich mir dies etwas vollig anderes zu besagen scheint: Arendts Denken enthilt
tatsichlich keinerlei Abwertung gegeniiber jenen, die in den Zwingen der Notwendig-
keiten gefangen sind; dass jedem Menschen die »Chance« zur Teilhabe geboten werden
muss, zeigt vielmehr gerade die Dringlichkeit, die sie der Losung sozialer Fragen zu-
schreibt. Ungeachtet dessen setzt die Begegnung in der Offentlichkeit selbst die Tren-
nung beider Sphiren voraus; der einténige Schrei nach sozialem Wandel ldsst der freien
Rede keinen Raum, er iibertdnt alle anderen Stimmen und unterbindet so die Entste-
hung einer Pluralitit der Sprechenden. Antonia Grunenberg spricht dementsprechend

61  Christian Volk [2005]: Urteilen in dunklen Zeiten, S. 84.
Auch Jaeggi definiert das Politische als ein »Auflerkraftsetzen der egoistischen Interessenstand-
punkte.« (Rahel Jaeggi [2008]: Wie weiter mit Hannah Arendt?, S.9.)

62  Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S.10.

63  Hannah Arendt [1970]: Interview mit Adelbert Reif. In: dies.: Macht und Gewalt, S.133.

64  Richard ). Bernstein [1984]: Rethinking the Social and the Political. In: ders.: Philosophical Profiles.
Cambridge 1986, S. 249. [Ubersetzung der Autorin.]

hittps://dol.org/1014361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Das Denken

davon, dass »die Eindimmung (nicht: die Losung) sozialer Probleme der Gesellschaft
[..] eine Voraussetzung fiir die Politikfihigkeit des Gemeinwesens ist, wie umgekehrt
die Uberwiltigung der Individuen durch soziale Probleme, wie das in Zeiten der Krise
und des Wandels hiufiger geschieht, auch die politische Ausgrenzung grof3er Gruppen
der Gesellschaft zur Folge haben kann.«%

Arendt hebt den Unterschied zwischen diesem blof3 zu Losenden und demjenigen,
wozu dann erst die Moglichkeit besteht: zur Freiheit, etwas Neues anzufangen, nicht auf,
untergrabt also auch das Soziale keinesfalls, sondern weist im Gegenteil in aller Ent-
schiedenheit auf dieses hin. Wenn die soziale Frage sich dies zum Ziel setzt, nimlich
fiir ausgeglichenere Lebensumstinde zu sorgen, muss sie in gewissem Sinne als eine
Voraussetzung fiir alles Politische gelten, da es Gesprich und Handlung ausschlief3-
lich unter Gleichen geben kann. Gleichheit gilt Arendt als grundlegende Voraussetzung
fiir jedes Zusammensein unter Menschen: In Was ist Politik? sagt sie, dass es der »Sinn
des Politischen« sei, dass »Gleiche mit Gleichen [..] alle Angelegenheiten durch das
Miteinander-Reden und das gegenseitige Sich-Uberzeugen regeln<®®. In der Vita activa
ist zu lesen, dass die »Polis [...] sich von dem Haushaltsbereich dadurch [unterschied],
dafd es in ihr nur Gleiche gab, wihrend die Haushaltsordnung auf Ungleichheit gerade-
zu beruhte. Freisein bedeutete ebenso ein Nichtbefehlen, wie es die Freiheit von dem
Zwang der Notwendigkeit und den Befehlen eines Herrn beinhaltete. Freisein hief3 we-
der Herrschen noch Beherrschtwerden. Innerhalb des Hauses konnte es also Freiheit
iiberhaupt nicht geben[...].«67 Im Revolutions-Buch schreibt sie, »da der 6ffentliche
Raum in einer Republik gerade itberhaupt nur durch einen Meinungsaustausch zwi-

schen Gleichen gebildet werden kann«®8.

Die Bedeutsamkeit, die sie der Gleichheit beimisst, zeigt sich auch in ihrer Unterschei-
dung zwischen Verzeihen und Verséhnen. Im Denktagebuch heif3t es: »Verzeihung, oder
was gewohnlich so genannt wird, ist in Wahrheit nur der Scheinvorgang, in dem der
Eine sich tiberlegen gebirdet, wie der Andere etwas verlangt, was Menschen einan-
der weder geben noch abnehmen kénnen. Der Scheinvorgang besteht darin, dass dem
Einen scheinbar die Last von den Schultern genommen wird von einem Andern, der
sich als unbelastet darstellt. [...] Der sich Versdhnende [hingegen] lddt sich einfach die
Last, die der Andere ohnehin trigt, freiwillig mit auf die Schultern. Das heisst, er stellt
Gleichheit wieder her. Dadurch ist die Verséhnung das Gegenteil der Verzeihung, die
Ungleichheit herstellt.«

Auch ihre Trennung zwischen Mitleid und Solidaritit deutet in diese Richtung. Das
Mitleid macht ungleich, da die Mitleidende die Bemitleidenswerte grundsitzlich als

65 Antonia Grunenberg [1997]: »Politik entsteht im Zwischen ...«<— Zur politischen Ubertragbarkeit Arendt-
schen Denkens. In: Alte Synagoge (Hg.): Treue als Zeichen der Wahrheit. Hannah Arendt: Werk und
Wirkung. Essen 1997, S. 23.

66  Hannah Arendt [1958-59]: Was ist Politik?, S. 39; siehe auRerdem ebenda, S. 40f./46/99.

67 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 42.

68 Hannah Arendt [1963]: Uber die Revolution, S.118f.

69  Hannah Arendt [1950]: Denktagebuch, Erster Band, S. 3f.

hittps://dol.org/1014361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. /del - [

107


https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108

Vom Schweigen des Guten

Unterlegene und damit als Ungleiche wahrnimmt. »Sowohl die leidenschaftliche An-
teilnahme an fremdem Leid wie die Perversion dieses echten Leidens in das gefiihls-
selige Mitleid stehen auflerhalb der Politik. Im politischen Raum entspricht ihnen die
Solidaritit, die sich nicht wie das Mitleid >zu den Schwachen hingezogen« fiihlt, son-
dern in abwigender Freiheit von Gefithl wie Leidenschaft darauf sinnt, eine von dem
Wechsel der Stimmungen und Empfindungen unabhingige, dauerhafte Interessenge-
meinschaft mit den Unterdriickten und Ausgebeuteten zu etablieren. [..] Zwar kann
diese Solidaritit, sofern sie sich auch als Gefiithl uflert, durch den Anblick fremder Not
erweckt werden, aber sie wird sie selbst erst, wenn sie das reine Mit-Leiden tibersteigt
und die Starken und Reichen ebenso miteinbezieht wie die Armen und Schlechtweg-
gekommenen.«’® Sowohl die Moglichkeit, bemitleiden wie auch diejenige, verzeihen
zu konnen, sind auf Ungleichheit angewiesen, denn ohne diese »gibe es kein Mitleid,
und Mitleid ist darum ebenso interessiert daran, daf es Ungliickliche gibt, wie der
Machthunger daran interessiert ist, daf} Schwiche und Ohnmacht ihm in die Hinde
spielen«”’.

In Reaktion auf das Unverstindnis, das Arendt wegen ihrer Trennung von sozialen
und politischen Fragen entgegentrat, sagt sie in einem Gesprich in Bezug auf das Pro-
blem des »Wohnungsbaus«: »Das soziale Problem besteht zweifellos in angemessenen
Wohnméglichkeiten. Und das [...] sollte nicht diskutiert werden — es sollte keine Dis-
kussion dariiber geben, daft jedem eine anstindige Wohnung gebiihrt.«”* Dass jeder
Mensch das gleiche Recht auf eine Wohnung hat, hilt sie demnach fir selbstverstind-
lich, trotzdem muss dieses, solange es noch nicht durchgesetzt ist, erkimpft werden —
dies ist dann aber eben kein politischer Kampf. Arendt geht es darum, dass Politik nicht
aus solchem Kampf besteht, also danach nicht aufhirt, sondern tiberhaupt erst anfingt.

Voraussetzung in diesem Sinne kann nicht bedeuten, dass es erst unter der Bedin-
gung einer allgemeinen Gleichheit méglich wire, Politik zu denken, eine menschliche
Welt zu ermoglichen. Wenn man die beiden Sphiren als sich in dieser Weise bedingend
dichte, wiirde dies — so muss es heute zumindest scheinen — mit allem Poltischen ab-
schliefien. Diese Feststellung bedeutet aber nicht, dass es eine Abwertung sozialer Fra-
gen ist, nach dem Politischen zu fragen, es bedeutet nur, dass da noch etwas anderes ist,
nach dem wir fragen konnen. Und dieses andere, diese politische Sphire, scheint Arendt
nun gerade der Raum, in dem wir uns als Menschen begegnen kénnen, als Wesen, die
nicht nur einem Notwendigen - als Allgemeine, als Gattung — unterworfen sind, son-
dern die — als absolut Verschiedene — gerade zur Freiheit befihigt sind. Freiheit wird von
Arendt definiert als Moment, in dem wir Menschen »weder getrieben [sind] von uns
selbst noch abhingig von gegebenem Material«’3. Dieses Freisein aber ist eben ein-
zig dadurch verwirklichbar, dass wir uns als solche Einzelnen in einem Gesprich einer

70 Hannah Arendt [1963]: Uber die Revolution, S.112f.

71 Ebenda.

72 Hannah Arendt [1972]: Diskussion mit Freunden und Kollegen in Toronto. In: dies.: Ich will verstehen.
Selbstauskiinfte zu Leben und Werk. Hg. v. Ursula Ludz. Miinchen 200672, S. 93. (Im Folgenden zi-
tiert als: Hannah Arendt: Diskussion mit Freunden und Kollegen in Toronto.)

73 Hannah Arendt [1958-59]: Was ist Politik?, S.12.

hittps://dol.org/1014361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Das Denken

offenen Frage stellen. Das Politische dem Sozialen einfachhin einzuverleiben miisste
heiflen, gerade dort abzubrechen, wo die menschliche Freiheit erst beginnt.

Paolo Flores d’Arcais, der mir neben Linda Zerilli der einzige zu sein scheint, der Arendts
Trennung als Versuch zu verstehen ernst nimmt, betont, dass »nach Arendt [...] jede Ver-
wechslung, Uberlagerung und Verwischung der Grenzen zwischen den privaten und
offentlichen Sphiren unerbittlich geichtet werden [muss], denn ihre Funktionslogi-
ken sind nicht assimilierbar und nicht kompatibel. Im >Kommerz« des Privatlebens ist
nicht Freiheit gefragt, sondern Gehorsam gegeniiber den zwingenden Erfordernissen
der techne. Nicht die Unwahrscheinlichkeit und Unvorhersehbarkeit dessen, was vor-
her ungedacht war, sondern eher die strikte Konformitit des >calcolemus«’. Linda
Zerilli stellt in ihrem Buch Feminismus und der Abgrund der Freiheit zwar auch zunichst
fest — so ist in Judith Butlers Vorwort zu lesen —, dass »die Sphiren des Sozialen und
des Politischen nicht vollkommen voneinander abgegrenzt«” und dass Arendt mit ih-
rer Unterscheidung »vor der instrumentellen Einstellung warnen will, die mit [sozia-
len] Anliegen oft verbunden ist«. Weiter heif3t es aber, dass, wenn fiir eine solche die
»Zweckdienlichkeit oberstes Kriterium« werde, auch die Politik ein Mittel zum Zweck
werden miisse und dies dazu fithre, »dass die Menschen das Handeln und Urteilen den
Experten iiberlieRen«”®. Zerilli fragt nun — indem sie Arendts Gedanken auf die Fragen
des Feminismus iibertrigt — wie dieser »dadurch, dass er sich offenbar mit der sozia-
len Frage identifiziert, seinen eigenen Horizont« beschranke, und sieht in Betrachtung
der Geschichte von Frauenrechtlerinnen, dass die urspriingliche Forderung nach Frei-
heit mehr und mehr mit derjenigen nach sozialer Gerechtigkeit zusammengewachsen
sei, wobei letztere »nur im Idiom der sozialen Frage formuliert werden [durfte], um
Gehor zu finden«. So wurde »die Freiheit ein Mittel zu einem anderen Zweck: ein Mit-
tel zur Linderung von Problemen, die mit der sozialen Frage zusammenhingen«’’. Die
»Verdrangung des Politischen durch das Soziale« begreift sie als festen Bestandteil der
Geschichte demokratischer Politik«: Politische Anspriiche seien »von zahlreichen ent-
rechteten Gruppen verfolgt [worden] [..], um die Machthaber von der Richtigkeit ih-
rer Anliegen zu itberzeugen«’®. Diese »rhetorische Strategie, so sagt sie weiter, werde
»von Historikern und Politikwissenschaftlern, von Philosophen ganz zu schweigen, oft
als bloRe Form betrachtet, in die ein von dieser Form unabhingiges Argument einge-
lassen ist. In unserem Fall wiirde man demnach ein Argument fiir die Freiheit in eine
Rhetorik der Zweckdienlichkeit oder der sozialen Frage verpacken und sich, sobald die
Freiheit einmal >errungenc ist, der Verpackung entledigen kénnen wie die Schlange ih-
rer Haut.«”°

74  Paolo Flores d’Arcais [1997]: Hannah Arendts unzeitgemdifle Aktualitit, S. 99.

75  Judith Butler [2005]: Vorwort. In: Linda M. G. Zerilli: Feminismus und der Abgrund der Freiheit.
Ubers. v. Bettina Engels. Wien/Berlin 2018, S.10.

76  Linda M. G. Zerilli [2005]: Feminismus und der Abgrund der Freiheit. Ubers. v. Bettina Engels. Wien/
Berlin 2018, S.18. (Im Folgenden zitiert als Linda M. G. Zerilli: Feminismus und der Abgrund der Frei-
heit.)

77  Ebenda,S. 21.

78  Ebenda, S.23.

79 Ebenda,S. 24.

hittps://dol.org/1014361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. /del - [

109


https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10

Vom Schweigen des Guten

Dieser Gedanke trifft einen fundamentalen Punkt: Auch jene Argumentation, die
auf der Voraussetzung beruht, alles Soziale kénne politisch werden, meint, sie kénne
jeder sozialen Frage einfachhin das Gewand des Politischen — den »Modus« der Frage
— tberstreifen, sodass diese dann eben politisch sei. Dementsprechend sagt Arendyt, es
war weiter oben bereits davon die Rede, in Bezug auf Marx’ Ausgang von Hegel, dass
Methoden niemals einfach beliebig, sondern immer »nicht nur das Wie des Zugangs,
sondern auch das Was des Gefundenen«3® bestimmen. Zerilli gibt nun zu bedenken,
dass Strategien »unbeabsichtigte Bedeutungen und Wirkungen« haben kénnen. Sollte
es bei dieser recht sanften Beschreibung belassen werden, lieRRe sich sagen, dass die
Wirkung dieser Einverleibung der einzelnen politischen Frage in den monstrésen so-
zialen Koérper sich in den genannten Auferungen zeigt: Das Politische verliert seine
Eigenstindigkeit, es verkommt zum blof3en, kérperlosen Gewand, einer hohlen Form,
nach der zu fragen Verwunderung - ja Spott — weckt. Die Politik aber nur noch zu
begreifen als Losungsmittel und sie dem Sozialen einfach einzuverleiben heifit, sie ab-
zuschaffen — es ist »nichts politisch [...], wenn alles als politisch ausgegeben wird«3!.
In diesem Sinne bemerkt Zerilli: »Wenn wir die Freiheit der Frauen schitzen, weil sie
zur Losung bestimmter sozialer Probleme beitrigt, dann werden wir sie vielleicht nicht
mehr so sehr schitzen, wenn sie dem Sozialnutzen entgegensteht oder wenn giinstige-
re Wege in Sicht sind, um dieselben gesellschaftlichen Ziele zu erreichen. Denn Freiheit

stort die Verwendung der Politik als Mittel zum Zweck; sie stort sie eigentlich immer.«®?

Eine ernstliche Verabschiedung von der fraglichen Trennung wiirde eine Anerkennung
des Umstandes bedeuten, dass unsere Zeit nicht linger dazu imstande ist, dem ge-
meinsamen Fragen einen Raum zu schaffen. Auch Arendt sagt im Gesprich mit Gaus,
dass es in ihrem Leben einen Moment gab, da sie etwas habe tun miissen, da sie hel-
fen musste, den unertriglichen Zustand wihrend des >Dritten Reichs< zu verindern:
Sie benennt den »Reichstagsbrand und die darauf in derselben Nacht erfolgten illega-
len Verhaftungen« als den Zeitpunkt, ab dem sie in dieser Weise zielorientiert titig
wurde: »Dies war fiir mich ein unmittelbarer Schock, und von dem Moment an habe
ich mich verantwortlich gefiihlt. Das heifdt, ich war nicht mehr der Meinung, dafy man
jetzt einfach zusehen kann.«® Die Welt ist ungerecht und so dringt der Wunsch, die
Gesellschaft zu verdndern, in l6sungsorientiertes Tun. Dies ist in gewisser Hinsicht im-
mer richtig und an der Zeit, hat aber mit demjenigen, worum Arendts Denken kreist,
nichts zu tun und so sollte beides auch nicht aneinander gemessen werden. Ihr geht
es in ihrer Trennung von Sozialem und Politischem und jener zwischen Arbeiten, Her-
stellen und Handeln - auf die ich im nichsten Kapitel niher eingehen werde — gerade
um die Frage, was in der Beschrinkung auf Soziales sowie auf Arbeiten und Herstellen
verloren geht, was es fiir die Menschen heifdt, nicht mehr politische Fragen zu stellen,
nicht mehr Zwischenwelt zu schaffen im Gesprich, nicht mehr gemeinsam zu handeln.

80 Hannah Arendt [1953]: Von Hegel zu Marx, S. 96. [Hervorhebung der Autorin.]

81 Linda M. G. Zerilli [2005]: Feminismus und der Abgrund der Freiheit, S. 43. [Hervorhebung der Autorin.]

82 Ebenda,S. 25.

83  Hannah Arendt [1964]: Fernsehgesprich mit Giinter Gaus, S. 50ff./Vgl. auflerdem: Elisabeth Young-
Bruehl [1982]: Hannah Arendt. Leben, Werk und Zeit, S. 160ff.

hittps://dol.org/1014361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Das Denken

Und so fragt sie nach ihren Erfahrungen wihrend des Prozesses in Jerusalem, ob nicht
»das Denken als solches — die Gewohnbheit, alles zu untersuchen, was sich begibt oder
die Aufmerksambkeit erregt, ohne Riicksicht auf die Ergebnisse und den speziellen In-
halt«®4, das Bése, sein sich ausbreitendes Wuchern, verunmoglichen kénnte. Kénnte es
nicht sein, dass gerade die Bewegtheit des Denkens, das immer wieder neu zur Frage
ansetzt und so offenen Raum schafft, das Wuchern an sich verhindert — denn worauf
wuchern, worauf bloRe Oberfliche sein?

Die Menschen und mit ihnen ihr Denken als absolut Verschiedenes zu verstehen
heifst, sie keinem Nutzen mehr unterzuordnen. Volk schreibt, es sei kaum verwun-
derlich, dass Arendt »die Neuzeit als Geburtsstitte der modernen Wissenschaften gilt.
Zwar wire es unsinnig, die Fiille der neuzeitlichen Entwicklungen und Erfindungen al-
lein aus einem 6konomischen Kalkiil heraus zu erkliren, aber ihre unmittelbare Nutz-
barmachung fiir den Herstellungsprozess entspringt sehr wohl einer Denkungsart, der
nichts fremder anmutet, als das interesselose< und sich selbst geniigende«35 Denken.
Denken als absolut Verschiedenes ist gefihrlich in seiner Offenheit und seinem Ab-
bruch, zugleich aber stellt es das einzige Verstindnis dar, das das Denken nicht un-
terwirft, sondern zur Moglichkeit und Ermichtigung werden lisst. In einem Gesprich
zeigt sich Arendts Unerschrockenheit der Moglichkeit gegeniiber, den Menschen konn-
ten die politischen Fragen einfachhin ausgehen: »Das Leben 4ndert sich dauernd, und
dauernd sind Dinge da, die dazu auffordern, daf iiber sie gesprochen wird. Zu allen
Zeiten werden die Menschen, die miteinander leben, Angelegenheiten haben, die in den
Bereich des Offentlichen gehéren«®®

Martin Saar spricht von einem »vorsichtigen Vertrauen in die Macht des Denkens,
das Auswege mindestens sichtbar zu machen«®” vermag. Dies bedeute aber auch »zu-
zugeben, dass die Philosophie [..] keine vorgegebenen Antworten hat, sondern dass sie
sie im Handgemenge der Gegenwart, in der Praxis des Denkens erst suchen muss«3%.
Etwas Ahnliches hatte Benjamin vielleicht im Sinn, als er von der Neuheit des echten
Gedankens sprach: »Das echte Bild mag alt sein, aber der echte Gedanke ist neu. Er ist
von heute. Dies Heute mag diirftig sein, zugegeben. Aber es mag sein wie es will, man
muf} es fest bei den Hornern haben, um die Vergangenheit befragen zu koénnen. Es ist
ein Stier, dessen Blut die Grube erfiillen muf}, wenn an ihrem Rande die Geister der
Abgeschiedenheit erscheinen sollen.«®® Denken heift, sich als Einzelne anzuerkennen,
sich also weder in einen Prozess einzureihen noch zu glauben, das Gedachte sei blof3
vorliufig und relativ: In ihm zeigt sich das Heute, zeigen sich »die Geister der Abge-
schiedenheit« als dasjenige, das es jetzt zu durchdenken gilt. Es bedeutet, die eigene
absolute Verschiedenheit und eben jene des Gedachten ernst zu nehmen. Es bedeutet,
in die Zeit hineinzuhéren und herauszufinden, was sie der Gegenwart — uns als den

84  Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 14f.

85  Christian Volk [2005]: Urteilen in dunklen Zeiten, S. 94.

86  Hannah Arendt [1972]: Diskussion mit Freunden und Kollegen in Toronto, S. 90f.
87  Martin Saar [2018]: Philosophie in ihrer (und gegen ihre) Zeit, S.17.

88 Ebenda.

89  Walter Benjamin [1930]: Wider ein Meisterwerk, S. 259.

hittps://dol.org/1014361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. /del - [

m


https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

n2

Vom Schweigen des Guten

Gegenwirtigen — sagt. Denken heif3t auch, den Zwischenraum, der zwischen dem Al-
ten und dem Neuen entsteht, frei zu lassen, um so der Méglichkeit selbst einen Raum
zu schaffen. In diesem Sinne ist es auch: ein Hineinhorchen und Schweigen.

4.1.2 »Die Erde ist dann klein geworden, und auf ihr hiipft der letzte
Mensch.«* Die Verlassenheit

Die absolute Verschiedenheit der Menschen also lisst diese denken, lisst sie das Einzel-
ne, das ihnen begegnet und das es zu bedenken gilt, als solch Einzelnes erkennen. Die
Einzelheit aber hat nichts gemein mit Verlassenheit, sondern sieht das eigene Nicht-
vergleichbar-Sein immer im Zusammenhang mit demjenigen der Anderen: Dadurch,
dass sie absolut Verschiedene sind, gibt es fiir sie »die Menschens, kann es niemals nur
sden Menschen« geben. Verlassenheit hat also nichts damit zu tun, was wir sind - al-
leine oder unter vielen —, sondern damit, wer wir sind. »Auch dann, wenn wir mit uns
zusammen sind, wenn wir dieses Allein-Sein artikulieren oder aktualisieren, merken
wir, dafd wir in Gesellschaft sind, in der Gesellschaft mit uns selbst. Verlassenheit, die-
ser Alptraum, der uns, wie wir alle wissen, mitten in einer Masse tiberfallen kann, ist
genau dieses Von-sich-selbst-verlassen-Sein.«*

Uberfallen werden die Menschen von solcher Verlassenheit sowohl im Massenkor-
per der Totalitarismen als auch in der Vereinheitlichung moderner Massengesellschaf-
ten; wenn beides auch nicht einfach gleichzusetzen ist. Fiir meine Fragestellung aber ist
hier gerade das Gemeinsame interessant. Dieses Phinomen hat etwas mit dem Verlust
von Erfahrung zu tun: Die Menschen, die sich nicht mehr auf Tradition und Erfahrung
verlassen wollen, geben sich — wie schon im totalitiren Staat unter Zwang — dem Strom
der Massengesellschaft hin und fithren dort ein Leben, das zwischen Arbeit und Kon-
sum schwingt. »Ich glaube nicht, daf} es irgendeinen Denkvorgang gibt, der ohne per-
sonliche Erfahrung méglich ist. [...] Sehen Sie, die Sache mit dem Nur-noch-Arbeiten-
und-Konsumieren, die ist deshalb so wichtig, weil sich darin wieder eine Weltlosigkeit
konturiert. Es liegt einem nichts mehr daran, wie die Welt aussieht.«** Ein Interesse an
der Welt wiirde ins Gesprich mit den Anderen dringen, denn »wie die Welt aussieht,

90  Vgl. Friedrich Nietzsche [1883-1885]: Also sprach Zarathustra. Ein Buch fiir Alle und Keinen. In: ders.:
KSA 4: Also sprach Zarathustra. Hg. v. Giorgio Colli und Mazzino Montinari. Miinchen 1999, S.19.
(Im Folgenden zitiert als: Friedrich Nietzsche: Also sprach Zarathustra.)

91 Hannah Arendt [1965]: Uber das Bise, S. 79. [Hervorhebung der Autorin.]
Arendt trennt die Verlassenheit von der Einsamkeit, um die es im nachsten Kapitel gehen wird. An
einigen Stellen ist anstatt von Einsamkeit von Alleinsein die Rede. Siehe u.a.: »Ich nenne diesen
existentiellen Zustand, in dem ich mit mir selbst umgehe,>Alleinsein<im Unterschied zur>Einsam-
keit¢, in der man auch alleine ist, aber nicht nur der Gesellschaft anderer Menschen entbehrt, son-
dern auch der méglichen eigenen.« (Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Ceistes, S. 80.) Kathrin
Morgenstern vermutet, dies konnte auf einen Ubersetzungsfehler zuriickgehen, da Vom Leben des
Geistes und Uber das Bose nur im englischen Original vorliegen und es keine »von Arendt besorgte
oder autorisierte Ubersetzung« gibt. (Kathrin Morgenstern [2019]: »Einer wird immer bleiben, um die
Geschichte zu erzihlen.« Die narrative Verfasstheit von Hannah Arendsts politischer Philosophie. Regens-
burg 2019, S.144; im Folgenden zitiert als: Kathrin Morgenstern: >Einer wird immer bleiben, um die
Geschichte zu erzihlen.)

92 Hannah Arendt [1964]: Fernsehgesprich mit Giinter Gaus, S. 69.

hittps://dol.org/1014361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Das Denken

kann sich in der Verlassenheit nicht zeigen. Im Arbeiten und Konsumieren ist jeder
Mensch blofdes Exemplar, als Vergleichbarer von jeder Erfahrung abgeschnitten und so
welt- wie selbstlos. Uns zeigt sich dieser Verlust der vielfiltigen Meinungen heute in der
produzierten Einténigkeit der Informationen und des »Meinungsaustausches< im In-
ternet. »Ein jeder ist nun eingesperrt in seine Subjektivitit wie in eine Isolierzelle, und
diese Subjektivitit wird darum nicht weniger subjektiv und die in ihr gemachten Er-
fahrungen darum nicht weniger singulir, weil sie ins Endlose multipliziert erscheinen.
Eine gemeinsame Welt verschwindet, wenn sie nur noch unter einem Aspekt gesehen
wird; sie existiert itberhaupt nur in der Vielzahl ihrer Perspektiven.«”> Die gemeinsa-
me Welt geht auf diesem Wege insofern verloren, als sich Welt nur im Zwischen des
Vielfiltigen bildet, niemals aber in der Selbstverstindlichkeit. Der Weltverlust wird aus
dem Gesichtsfeld verdringt, indem diese fiir iiberfliissig erklirt wird: Digitale Welten
nehmen ihren Platz ein, so wie Arendt in Vita activa von dem Moment schreibt, als »das
erste von Menschen verfertigte Ding in das Weltall flog«®*. In diesem Wunsch der Men-
schen, die »Welt von der Erde weg in den Himmel« zu strecken und »von dem Himmel
weg in das Weltall« zu greifen, zeige sich, dass die Menschen der Erde miide seien: Ei-
ne Erleichterung gar, »dafy der erste Schritt getan sei, um dem Gefingnis der Erde zu

entrinnen<®>.

Durch die Verlassenheit von den Anderen ist der Mensch zugleich verlassen von sich
selbst, kann er doch sich als Einzelnem nur begegnen, wenn er von Menschen umgeben
ist — nicht einer Masse, die ihn aufnimmt und so alle Unterschiedenheit verschlucken
muss. Volk schreibt in diesem Sinne: »[D]er radikal auf sich selbst zuriickgeworfene
und in sein Gefithlsleben verstrickte Mensch verliert die Fihigkeit, aufierhalb seiner
selbst Wirklichkeit wahrzunehmen. Seine Stimmungen, seine Launen, seine Konflikte,
seine Gefiihle, kurzum: seine individuellen Bediirfnisse werden fir ihn zu den einzig
ausschlaggebenden Orientierungshilfen.«*® Denkend einen Standpunkt zu finden ist
aber nur méglich, wenn die Denkende sich im Gesprich befindet, wenn das Gedachte
in Frage gestellt ist: »Die Meinungsbildung ist kein privates Tun, das von vereinzelten
Individuen in Isolation vollzogen wird. Meinungen kénnen nur dort itberpriift und aus-
gebaut werden, wo sich wirklich verschiedene Standpunkte begegnen - seien diese nun
reale Begegnungen oder solche, die durch die Vorstellungskraft zustande kommen.«®’

In Brechts Der gute Mensch von Sezuan wird selbst das Gut-Sein auf dem Marktplatz feilgeboten:
»Werter Herr, entschuldigen Sie, dafd ich Sie anspreche, aber drei der hdchsten Gotter, von deren
Ankunft ganz Sezuan schon seit Jahren spricht, sind nun wirklich eingetroffen und suchen eine
Bleibe fiir die Nacht. Gehen Sie nicht weiter! Uberzeugen Sie sich selber! Ein Blick geniigt! Greifen
Sie um Gottes Willen zu! Es ist eine einmalige Gelegenheit! Bitten Sie die Gotter zuerst unter lhr
Dach, bevor sie lhnen jemand wegschnappt, sie werden zusagen.« (Bertolt Brecht [1938-40]: Der
gute Mensch von Sezuan. In: ders.: Gesammelte Werke, Vierter Band, Stiicke 4. Frankfurt a.M. 1967,
S.1492f)

93  Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 73.

94 Ebenda,S.7.

95 Ebenda,S.8.

96  Christian Volk [2005]: Urteilen in dunklen Zeiten, S. 75.

97  Richard]. Bernstein [2018]: Why Read Hannah Arendt Now?, S. 71. [Ubersetzung der Autorin.]

hittps://dol.org/1014361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. /del - [

3


https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

T4

Vom Schweigen des Guten

Was Bernstein hier sagt, hat also noch nichts mit einem 6ffentlichen Raum zu tun, son-
dern heifdt zunichst, verschiedene Standpunkte zu bedenken, sich diese vorstellen zu
konnen — seien es nun leibliche Begegnungen oder imaginierte.

Die Verlassene aber bricht mit dieser gefahrbringenden Offenheit, die die Stand-
punkte der Anderen mit sich bringen, indem sie sich weder dem offenen Gesprich noch
einer Tradition anvertraut, die von den Erfahrungen Anderer erzihlt. Weil solche frem-
den Erfahrungen und Standpunkte ihr nach den Geschehnissen der Geschichte nicht
mehr vertrauenswiirdig scheinen, verlisst sie sich fortan nur noch auf ihre »individuel-
len Bediirfnisse«. Arendt trennt im Denktagebuch zwischen dem Bewusstsein — das ich
als das Erkennen dieser Bediirftigkeiten verstehen wiirde — und dem Gedichtnis, das
ein Gesprich mit den Menschen bedeutet: den gestrigen sowie den heutigen. Dieses Ge-
dichtnis ist nun gebunden an die Sprache, die »Verschwundenes realisieren kann. Da-
durch wird auf einmal das ganze Menschengeschlecht, solange es iiberhaupt existiert,
zum Bleibendsten, das wir kennen, gleichsam der Hort des Seins, in das sich alles retten
kann.«<°® Von dieser Fihigkeit, sich zu erinnern, wird dann das Bewusstsein geschie-
den, das »sprunghaft und ohne Kontinuitit« ist: »Die Verwandlung oder Verfilschung
des Gedichtnisses in das Bewusstsein schneidet den Umgang, die Kommunikation des
Menschen mit der >Welt< ab und ist darum das Zeichen der Isoliertheit des Individu-
ums oder besser: des Gefangenseins des Individuums in sich selbst. Bewusstsein aber
konnte auch ein einziges Individuum haben, wenn es ganz ohne seinesgleichen zu leben
gezwungen wire.«* Bewusstsein wiirde ich als eine Art >Gedankenprozess« verstehen,
der um die Dinge, die um ihn sind, weif3, der — con-scire, mit Wissen — an sie her-
antritt, sie zu benennen und einzuordnen imstande ist. Ubergangen wird auf diesem
Wege das Gedichtnis, das nicht einfach weif3 und setzt, sondern zuriickschauend fragt,
neue Zusammenhinge herstellt und so einen Raum schafft, in dem »das Gewesene mit
dem Jetzt blitzhaft zu einer Konstellation zusammentrifft«*°°,

Solches Wissen nun, das im Allgemeinen bleibt und in sich Abschluss sucht, bringt
die Verlassenheit hervor: Die Verlassenheit des Menschen und die eines Denkens, das
mit der Welt nichts mehr zu tun hat, sich auflerhalb befindet und ihre Schaffung auf
diese Weise verhindern muss. Ein Denken, das das Heute vergisst, muss so auch die
Menschen vergessen und fiir blofe Exemplare halten. Es kann dasjenige, das ihm ein-
fallt, zudem nicht auswihlen — nach welchen Maf3stiben auch, es ist ja nicht in der
Welt — und zeichnet sich so durch Zu-fillig-keit aus. Arendt spricht in ihrem Gesprich
mit Giinter Gaus davon, wie erstaunlich viel den Intellektuellen im >Dritten Reich< zu
Hitler eingefallen sei: »[Z]um Teil ungeheuer interessante Dinge! Ganz phantastische
komplizierte! Und hoch iiber dem gewdhnlichen Niveau schwebende Dinge! Das ha-
be ich als grotesk empfunden. Sie gingen ihren eigenen Einfillen in die Falle, wiirde
ich heute sagen.<"** Ohne das gemeinsame Gesprich sind die Gedanken ein einziges
Fallen, da sie in keinem Zusammenhang stehen. Sie schweben um die Dinge herum,

98  Hannah Arendt [1951]: Denktagebuch, Erster Band, S.104.

99  Ebenda.

100 Walter Benjamin [1927-40]: Das Passagen-Werk, S. 577.

101 Hannah Arendt [1964]: Fernsehgesprich mit Giinter Gaus, S. 59.

hittps://dol.org/1014361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Das Denken

kénnen sie als Einzelne aber nicht erkennen, weil die Einzelheit des Zwischenraums
der gemeinsamen Frage bedarf.

Ein solches Verlassensein, den Verlust des Zusammenhangs mit der Welt und der Ge-
genwart, spricht Arendt auch der Philosophie zu. Aus diesem Grund sagt sie im er-
wahnten Gesprich gleich zu Anfang, sie »gehore nicht in den Kreis der Philosophenc.
Die eben beschriebenen Erfahrungen, die sie in Bezug auf die Einfille der Intellektu-
ellen gemacht hatte, brachten sie dazu, der Philosophie »endgiiltig Valet«*°* zu sagen.
Einen Ausweg aus dieser Gefahr sah sie nun einzig darin, Unterschiede zu machen,
iiber das je Einzelne, nicht das grofRe Ganze, nachzusinnen. Die Philosophie hingegen
spreche immer im Namen der ganzen Menschheit: »Der Philosoph ist einsam, weil ihn
das Fragen der Philosophie zwingt, sich aus allen Antworten der Menschen herauszu-
halten. Da er sich vor den Meinungen der Menschen (mit Recht) fiirchtet, glaubt er, es
mit dem Menschen zu tun zu haben, der sich ihm nur in der allen angeblich gemein-
samen Vernunft reprisentieren kann. Der Philosoph wird herrschsiichtig, weil er iiber
das Meinungschaos Gewalt haben will. Zu diesem Zweck bringt er in den an sich freien
Geist den Zwangscharakter der Logik, sodass er nun jedem Menschen im Innern sei-
nen eigenen Tyrannen schafft, der ihm sagt, was er denken und was er nicht denken
darf. Erst wenn die Logik als Zwang die Menschen in ihrer Gewalt hat, denkt in jedem
Menschen scheinbar der Mensch. Das ist der Sieg der Philosophen — und das Ende
des Denkens als freier, spontaner Titigkeit.«'®> Solche Verallgemeinerung verstellt den
Blick auf das Einzelne und triibt in gewisser Weise die Augen.'®* Ziel des philosophi-
schen Denkens sei es — Arendt spricht an dieser Stelle von Sokrates — »ein Argument [zu
formen], zu dem man durch Vernunftgebrauch gelangen kann [...]. Diese Sitze miissen
logisch aufeinander folgen, sie diirfen sich nicht widersprechen. Das Ziel ist [...], sie zu
befestigen und zusammenzuschweifden in Worten, die wie Eisenbidnder sind und von
solcher Hirte, dafl weder du noch irgendein anderer in der Lage sein wird, sie aufzu-

brechen.«*%5

102 Hannah Arendt [1964]: Fernsehgesprich mit Giinter Gaus, S. 46.
Sophie Loidolt nenntinteressanterweise den Grund selbst fur Arendts Zuriickweisung philosophisch:
»Anstatt die Bedeutungen menschlicher Pluralitit zu erforschen, beschrankt die Philosophie sich
selbst darauf, das »Wesen des Menschen<im Singular zu betrachten. Dies ist der eigentlich phi-
losophische Grund dafir, dass Arendt es ablehnt, als Philosophin zu gelten und das Politische als
Gebiet der Pluralitit stark macht.« (Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality, S. 2.) [Uber-
setzung der Autorin.]

103 Hannah Arendt [1952]: Denktagebuch, Erster Band, S.162.

104 Vgl. »Ich will Politik sehen mit, gewissermafen, von der Philosophie ungetriibten Augen.« (Han-
nah Arendt [1964]: Fernsehgesprich mit Giinter Gaus, S. 47.)

105 Hannah Arendt [1965]: Uber das Bése, S. 65.
Wenig spater aber raumt sie ein, dass die »frithen Platonischen Dialoge [..] ohne weiteres so ge-
lesen werden [kénnen], als bildeten sie eine lange Reihe von Widerlegungen dieses Glaubens;
das Problem liegt genau darin, dafd Worte und Argumente nicht >mit Eisenbdndern zusammen-
geschweifst«werden kénnen.« (Ebenda, S. 65.)
In Vom Leben des Geistes ist eine dhnliche Stelle zu finden; dort heifit es: »Die Leibnizsche Unter-
scheidung zwischen Tatsachenwahrheiten und Vernunftwahrheiten, deren héchste Form das ma-
thematische Denken liefert — das sich nur mit Gedankengdngen beschiftigt und weder Zeugen

hittps://dol.org/1014361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. /del - [

115


https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

116

Vom Schweigen des Guten

Dementsprechend kennzeichnet Arendt die philosophische Frage in Vom Leben des
Geistes als eine solche, die keiner eigenen Erfahrung entspringe: Sie komme immer von
auflen, entweder vom »Fachinteresse« oder »gemeinen Verstand«, immer aber sei sie
»im gewdhnlichen Leben aufer der Ordnung«!®®. Hierin zeige sich die »Unfihigkeit
des denkenden Ichs, iiber sich selbst Rechenschaft zu geben«!®’, die hier als Verlas-
senheit verstanden werden kann. In ihrer Vorlesung zur Moral spricht sie nochmals
tiber die Gefahr dieser Beschrinkung auf das Allgemeine fiir die Verlassene, deren »Re-
de die hochste Aktualisierung des menschlichen Sprachvermégens eingebiifRt hat und
deshalb bedeutungslos wird«*°®. Bedeutung also erlangt das Fragen in dem Moment, in
dem es iiber das Einzelne nachdenkt und in diesem Fragen liegt in wundersamer Weise
die Moglichkeit einer Welt, die dann im Zwischen der Menschen, die das je Gedachte
im Gesprich austauschen, begriindet wird. Die Philosophie aber kann diesen Ort nicht
griinden, weil sie davon ausgeht, dass es das Politische — wenn es denn existiert — schon
im Menschen gibe, als wire es eine allgemeine Eigenschaft. Der Mensch an sich aber
ist »a-politisch«, »Politik entsteht [erst] in dem Zwischen-den-Menschen<®® und ist so
angewiesen auf die Verwirklichung der absoluten Verschiedenheit, die ein solches Zwi-
schen erst ermoglicht. In der Verallgemeinerung der Verlassenheit liegt aber nicht nur
die Verunméglichung von Welt, sondern sie muss auch den Philosophierenden selbst
ein Ende bereiten: »Wenn der Mensch die Sache der Philosophie und die Menschen
der Gegenstand der Politik sind, zeigt sich im Totalitarismus der Sieg der >Philosophie«
tiber die Politik — und nicht anders herum. Es scheint, als miisste der endgiiltige Sieg
der Philosophie die endgiiltige Ausléschung der Philosophen bedeuten. Vielleicht sind
dann selbst sie >iiberfliissig« geworden.«"*® Uberfliissig wiirde hier die Pluralitit als sol-
che, der Umstand, dass wir Menschen und nicht blof$ Teil der Menschheit sind. Der

noch das sinnlich Gegebene braucht—, beruht auf der uralten Unterscheidung zwischen Notwen-
digkeit und Zufall, nach der alles Notwendige — dessen Gegensatz das Unmogliche ist—eine hohe-
re ontologische Dignitit besitzt als alles, was ist, aber auch nicht sein kénnte. Diese Uberzeugung,
daf} das mathematische Denken das Vorbild fiir alles Denken sein sollte, geht wohl schon auf Py-
thagoras zuriick; auf jeden Fall findet sie sich bei Platon, der keinen der Mathematik Unkundigen
zur Philosophie zulassen wollte.« (Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 68.)

106 Ebenda, S.166.

107 Ebenda, S.167.

108 Hannah Arendt [1965]: Uber das Bése, S. 76.

109 Hannah Arendt [1950]: Denktagebuch, Erster Band, S.17. [Hervorhebung der Autorin.]

170 Ebenda, S. 43. [Ubersetzung der Autorin.]
An anderer Stelle betont sie stark, dass es um die Ver-einzelung der Philosophie geht, die die Men-
schen iberfliissig macht, nicht etwa um eine grundlegende Ahnlichkeit zwischen der Philosophie
und dem Totalitarismus: »Nun habe ich den Verdacht, dafd die Philosophie an dieser Bescherung
[sc. die Uberfliissigmachung der Menschen zugunsten des Menschen] nicht ganz unschuldig ist.
Nicht natiirlich in dem Sinne, daf® Hitler etwas mit Plato zu tun hatte. (Ich habe mir nicht zu-
letzt solche Miithe gegeben, die Elemente der totalitiren Regierungsformen herauszukriegen, um
die abendléndische Tradition von Plato bis Nietzsche inklusive von solchen Verdachten zu reini-
gen.) Aber wohl in dem Sinne, da diese abendldndische Philosophie nie einen reinen Begriff
des Politischen gehabt hat und auch nicht haben konnte, weil sie notgedrungen von dem Men-
schen sprach und die Tatsache der Pluralitit nebenbei behandelte.« (Hannah Arendt [1951]: Uber
Lebensthemen. In: dies.: Ich will verstehen. Selbstauskiinfte zu Leben und Werk. Hg. v. Ursula Ludz.
Miinchen 20062, S. 245.)

hittps://dol.org/1014361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Das Denken

Hinweis auf die Griinde fiir Arendts Abwendung von der Philosophie ist so ergiebig,
weil hierdurch aufs Schirfste herausgestellt wird, worum es Arendt geht: darum nim-
lich, sich niemals im Denken tiber Allgemeines zu verlieren, sondern alles als Einzelnes
zu betrachten.

Ungeachtet dessen ist Arendts Haltung gegeniiber der Welt meines Erachtens durch
und durch philosophisch, wenn die Philosophie als die ewig Fragende, die immerzu
Staunende, sich Wundernde verstanden wird. Dieses Fragen nun in die Politik, in den
Offentlichen und von den Menschen gegriindeten Raum zu fithren, scheint mir ihr Ver-
such gewesen zu sein: Denn es ist der politische Raum - »und kein anderer« — in dem
»Wunder zu erwarten<™ sind, weil der Mensch »auf eine hochst geheimnisvolle Wei-
se dafiir begabt scheint, Wunder zu tun.«** Sophie Loidolt schreibt in diesem Sinne:
»Die neuerdings gingige Fokussierung auf ihre politischen Schriften zum Totalitaris-
mus, Imperialismus, den Menschenrechten und jiidischer Politik war auflerordentlich
wichtig, um ihre zentralen politischen Motive zu verstehen. Dennoch hat dieser Ansatz
einen Punkt erreicht, an dem wir Gefahr laufen, die philosophische Dimension, die in
Arendts Entwurf »des Politischen< liegt, zugunsten von Diskussionen iiber Politik ganz
aus den Augen zu verlieren.«*® In Arendts Texten liegt eine entschiedene Abwendung
von allem Selbstverstandlichen und der Versuch, tiber das Einzelne und Jetzige in einen
gemeinsamen Dialog zu treten. Das immer wiederholende, neu ansetzende Fragen ist
an sich philosophisch und so schlage ich vor, von einer philosophischen Politik zu spre-
chen.

Die Verlassenheit und Ver-einzelung der Menschen wird heute gerne >Politikverdros-
senheit« genannt.”* Dem Umstand, dass die Menschen kein Interesse mehr an der Po-
litik zu haben scheinen, soll — vielen gegenwirtigen Theorien zufolge — dadurch ent-
gegengewirkt werden, dass sich Gegenbewegungen formen, innerhalb derer die Men-
schen der Gemeinsambkeit wegen nicht mehr das Gefithl von Ohnmacht iiberfillt. Was
also fehlt, so scheint die These, ist ein gemeinsames Ziel und meist auch: ein gegne-
risches Lager. In der Uniibersichtlichkeit der Welt muss das Gemeinsame erst formu-
liert werden, damit es Unterschiede und so gemeinsames Anderssein tiberhaupt geben

111 Hannah Arendt [1958-59]: Was ist Politik?, S. 35.

112 Hannah Arendt [1958]: Freiheit und Politik. In: dies.: Zwischen Vergangenheit und Zukunft. Ubun-
gen im politischen Denken I. Hg. v. Ursula Ludz. Miinchen 20164, S. 222. (Im Folgenden zitiert als:
Hannah Arendt: Freiheit und Politik.)

113 Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality, S. 4. [Ubersetzung der Autorin.]

114 Den Ursprung sieht Arendt im Totalitarismus: »Seit unserer Bekanntschaft mit den totalen Herr-
schaftsformen sind wir gemeinhin der Meinung, daf nichts geeigneter ist, die Freiheit ganz und
gar abzuschaffen, als eine totale Politisierung des Lebens. [..] Je weniger Politik, so scheint es,
desto mehr Freiheit, oder je kleiner der Raum, den das Politische einnimmt, desto grofier wird der
Raum, der der Freiheit gelassen wird. So ist es uns heute ja ganz selbstverstiandlich, das Ausmaf
an Freiheit in einem gegebenen Gemeinwesen an dem freien Spielraum zu messen, welcher an-
geblich nicht-politischen Tatigkeiten, also dem Wirtschaftsleben oder der akademischen Lehrti-
tigkeit oder der Religionsfreiheit oder dem Kultur- und Geistesleben, zugestanden wird.« (Hannah
Arendt [1958]: Freiheit und Politik, S. 202.)

hittps://dol.org/1014361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. /del - [

1y


https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8

Vom Schweigen des Guten

kann."® Bruno Latour mochte der Formung eines solchen gemeinsamen Korpers in sei-
nem terrestrischen Manifest zuarbeiten; danach sollen alte Zuordnungen wie jene zu
linker oder rechter Politik durch eine kollektive Hinwendung zum Okologischen ersetzt
werden."® Verloren gehe eine »miteinander zu teilende gemeinsame Welt<'?, was aufs
Engste mit den Verinderungen des Klimas zusammenhinge: Notig sei es, sich klar-
zumachen, »dass die gesamte Politik der Gegenwart auf das Problem der Klimaver-
leugnung fokussiert ist.« Die meisten hitten sich entschieden, »an iiberhaupt nichts
mehr zu glauben« und wiegten sich »immer noch in der illusioniren Gewissheit, dass
die Fakten fir sich selbst sprechen, keiner sie stiitzenden gemeinen Welt bediirfen,
keiner Institution, keiner Offentlichkeit, und dass dieses ganze brave Volk nur in ein
ordentliches Klassenzimmer alter Schule geschickt werden muss, versehen mit Schie-
fertafeln und den entsprechenden Hausaufgaben, damit endlich die Vernuntft siegt. [...]
Die Frage ist nicht, wie Unzulinglichkeiten des Denkens ausgeriumt werden kénnen,
sondern, wie es moglich wird, vor einer Landschaft, die sich gemeinsam erforschen
lisst, ein und dieselbe Kultur miteinander zu teilen und denselben Herausforderun-
gen zu trotzen. Wir stofRen auf den gewohnten Fehler der Epistemologie, nimlich dass
etwas intellektuellen Defiziten zugeschrieben wird, was in Wahrheit einem Defizit an
gemeinsamer Praxis geschuldet ist.«!'8

Fiir absolut richtig halte ich in Arendts Sinne an diesen Gedanken, dass es einer
»gemeinsamen Praxis«, einer Handlung bedarf, um die gemeinsame menschliche Welt
zu sichern. Ebenso wiirde Arendt zustimmen, dass kein »ordentliches Klassenzimmer«
dieser Handlung niherbringen kénnte, kein Einstudieren des Immer-Gleichen. Dass es
aber nicht darum geht, zu denken, sondern nur darum, gemeinsam etwas zu tun, das
einzig auf der Einsicht beruht, dass alle gemeinsam eine Sache richtig und so fiir nicht
mehr diskutabel halten, wiirde sie mit aller Vehemenz bestreiten. Eine gemeinsame
Welt braucht die Perspektiven der Vielen und solche Perspektiven — absolut verschiede-
ne, eigene, einen Anfang bereithaltende — bediirfen des eigenen Denkens, eines Denkens
ohne Gelinder. Latour macht im Gegenteil stark, dass es, um diese Welt wiederzufinden,
eines »akzeptierbaren Ziels« bediirfe, auf das »[6]ffentliches Handeln [...] gerichtet«*?
werden konnte. Um der Abwendung von einer solchen gemeinsamen Welt etwas ent-
gegenzusetzen, sei es notig, »irgendwo zu landen«, und um dafiir den richtigen Ort zu
finden, sich zu »orientieren«, miisse »so etwas wie eine Karte der Positionen« entwor-
fen werden, »in der nicht nur die Affekte, sondern auch das neu bestimmt wird, worum
es im o6ffentlichen Leben geht«*°. Zu diesem Zweck hilt es Latour fiir notwendig zu
»eruieren, inwieweit bestimmte politische Emotionen auf neue Objekte hin kanalisiert

115 In den sozialen Netzwerken ist eine dhnliche Bewegung zu beobachten: Der uniibersichtlichen
Vermassung der Einzelnen werden Gruppen gegeniibergestellt, die dann als tibersichtliche Inter-
essengemeinschaften erscheinen. Diese bilden sich in Ubereinstimmung einzelner Eigenschaf-
ten, stellen der Masse also entgegen, was wieder nur Ver-einzelung bedeuten kann: allgemeine
Eigenschaften.

116 Vgl. Bruno Latour [2017]: Das terrestrische Manifest, S. 59f./S. 67f.

117 Ebenda, S.10.

118 Ebenda, S. 34f.

119 Ebenda, S. 61.

120 Ebenda, S.10.

hittps://dol.org/1014361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Das Denken

werden kénnen«™!, Unter anderem scheint ihm dies méglich, indem einzelne Begriffe
durch andere — emotionsgeladenere — ausgetauscht werden: So hilt er die Umbenen-
nung der >Naturc« in >Territoriumxc fiir zielfithrend, »vitaler, existentieller — und auch
verstindlicher, weil weitaus direkter. Wenn man Thnen den Teppich unter den Fiiflen
wegzieht, begreifen Sie sofort, dass Sie sich um einen neuen Fufibodenbelag kiimmern
miissen ...«<?* Mit Arendts Frage nach der Welt hat Latours Ansatz kaum etwas gemein;
so geht es ihm nicht etwa um die Frage, wie eine menschliche Welt méglich sein konnte,
sondern einzig darum, die Um-welt zu erhalten, und dies — so will es scheinen — geht
am effektivsten mithilfe eines »grotesk-gigantischen Einzelwesens«'?3. Die Menschen
werden hier gedacht als ein Mittel zum Zweck, und das Ziel ist nicht mehr die Aufrich-
tung einer Menschen-Welt, sondern blofd noch die Beistellung eines »Fufibodenbelags«.

Chantal Mouffe verfolgt ein dhnliches Ziel und hilt dasselbe Mittel fiir zweckdienlich,
will allerdings im Gegenteil gerade die Trennung zwischen rechter und linker Politik
beibehalten und neu beleben; dabei soll es die Linke der Rechten gleichtun und popu-
listisch werden, um so die »affektive Dimension zu mobilisieren«. Dies sei »unabding-
bar«, wenn »man Menschen zum politischen Handeln motivieren«*** wolle. Die Affekte
seien notwendig fiir die »Konstitution politischer Identititen«**>. Um politisch zu sein,
miisse der Mensch also eine Identitit erst konstituieren, und zwar eine Identitit, die
er dann mit all jenen teilt, die derselben Gesinnung anhingen. Es geht nicht darum,
im offenen Gesprich den Anderen den eigenen Standpunkt darzulegen und sie viel-
leicht zu iberzeugen, gemeinsam in diese Richtung weiterzudenken, sondern darum,
die gegnerische Seite so zu manipulieren, dass sie glaubt, sie sei derselben Meinung
oder sie alternativ einfach zu tiberstimmen. Es ginge folglich nicht mehr um ein ge-
meinsames Gesprich, sondern um ein In-den-Strom-Ziehen, das das Denken hinter
sich lassen muss und will. Arendt dulert dementsprechend in einem Gesprich einmal
die Befuirchtung, »dass Engagement [...] leicht an einen Punkt tragen kann, an dem Sie
nicht mehr denken«'2°.

Oliver Marchart nimmt im Ausgang von Mouffe und Laclau an, dass Arendts Theo-
rie eines politischen Raumes den Ursprung eines solchen nicht zu erkliren imstande
ist und ihn so verfehlen muss. Wenn — so heifst es bei ihm - »die Forumséffentlich-
keit nur als agonale Pluralitit funktioniert, in der im Wettstreit der Meinungen eine
Pluralitit von politischen Positionen aufeinanderprallen, kann das Modell nicht erkli-
ren, was diese unterschiedlichsten Positionen zuallererst in diesem Raum versammelt
hat. Es bleibt ungeklirt — und im Rahmen dieses Modells allein unklidrbar —, was die
einzelnen Akteure trotz ihrer Differenzen aneinander bindet.«'*” Aus diesem Grund nun
miisse Arendts »Modell pluraler Differenzen [..] um ein Modell der Aquivalenz [erginzt

121 Bruno Latour [2017]: Das terrestrische Manifest, S. 10.

122 Ebenda, S.17.

123 Hannah Arendt [1953]: Ideologie und Terror, S. 16f.

124 Chantal Mouffe [2018]: Fiir einen linken Populismus. Ubers. v. Richard Barth. Berlin 2018, S. 63. (Im
Folgenden zitiert als Chantal Mouffe: Fiir einen linken Populismus.)

125 Ebenda, S. 85.

126 Hannah Arendt [1972]: Diskussion mit Freunden und Kollegen in Toronto, S. 82.

127  Oliver Marchart [2005]: Neu beginnen, S.170.

hittps://dol.org/1014361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120

Vom Schweigen des Guten

werden]. Der von Laclau und Mouffe vorgeschlagene Begriff des Antagonismus leistet
genau das: Er erklirt, wie eine Zahl von differentiellen Positionen gegeniiber einer sie
alle negierenden dufleren Instanz zu einer noch so prekiren Aquivalenzrelation finden.
[...] Das Forum wiirde als Forum verschwinden, gibe es nicht jenseits seiner Grenzen ei-
ne Instanz, die als gemeinsamer Feind agiert. Der Agonismus innerhalb der Sozialforen
wird iiberhaupt erst gegriindet durch einen noch fundamentaleren und radikaleren Ant-
agonismus, der eine [..] Aquivalenz der dort Versammelten garantiert.«'28 In diesem
Sinne hilt Marchart es fiir notwendig, »Arendt neu zu denken, und zwar hinsichtlich
ihrer Anschlufifihigkeit an gegenwirtige politische Projekte«. Dieses Neudenken, so
nimmt er an, »kann dann nur bedeuten, sie vor dem Horizont der demokratischen Re-
volution zu denken«'?®. Nétig sei ein solches, weil »Arendts Versuch, >ohne Gelinder« zu
denken, jedenfalls wenn wir darunter die Miffachtung der links-/rechts-Achse verste-
hen, [...] zum Preis [hat], dafd kaum Handeln aus ihm entspringen kann, denn Handeln
143t sich nur gemeinsam — im Anschlufl an andere — und nicht freischwebend«; so sei
das »Handeln eine kollektive Tatigkeit«, die von einer »freischwebenden Position [aus]

3% _ nicht méglich

— und wire eine freischwebende Position iiberhaupt eine Position?«
ware.
Zunichst scheint es mir im Neu-Denken einer Theorie — oder vielmehr: einem neu-

en Denken durch eine Theorie'?

— nicht darum gehen zu kénnen, diese an etwas an-
schliefden zu wollen — im Sinne der eben zitierten Stelle miisste dann die Frage lauten:
Kann denn ein Sich-AnschliefSen iiberhaupt ein Neu-Denken sein? Beziiglich der Einord-
nung in eine Gruppierung bemerkt Arendt einmal gesprichsweise: »Ich glaube nicht,
dafd auf diese Weise die wirklichen Fragen dieses Jahrhunderts eine wie auch immer ge-

132

artete Erhellung erfahren.«** Meinem Verstindnis nach hat diese Weigerung zu dem

Anschluss an eine Gruppe nicht etwa den Zweck, sich von Anderen abzugrenzen oder
gar einen positions- und also standpunktlosen Standpunkt zu gewinnen'?; vielmehr
ist es ihr alleiniges Anliegen, ihre ganz eigenen Gedanken zu den Fragen der Zeit zu
entwickeln und diese dann, schriftlich wie miindlich, zu diskutieren. Ihr gelinderloses
Denken, auf das sich Marchart hier bezieht, bedeutete ihr zudem, sich dessen bewusst

zu sein, dass die »Gelinders, die Traditionen und Werte viele Jahrhunderte geliefert

128 Oliver Marchart [2005]: Neu beginnen, S.170f.

129 Ebenda, S.153.

130 Ebenda, S.154.

131 Erselbstspricht zu Anfang davon: »Arendts politische Theorie ist ein Denken des Neubeginnens und
als Denken ein Neubeginn.« (Ebenda, S. 23.)

132 Hannah Arendt [1972]: Diskussion mit Freunden und Kollegen in Toronto, S.109.

133 Hannah Arendt hat zeitlebens zu den politischen Fragen ihrer Zeit Position bezogen und ist gerade
dafir oft genug kritisiert worden. Allerdings wurden ihr diese Standorte niemals selbstverstind-
lich, und zwar deshalb, weil fir sie Urteilen bedeutete, die Dinge von verschiedenen Standpunk-
ten aus zu betrachten und eine Antwort erst im gemeinsamen Gesprich zu erwarten. In einem
Cesprach sagt sie: »Ich stehe nirgendwo. Ich schwimme wirklich nicht im Strom des gegenwarti-
gen oder irgendeines anderen politischen Denkens. [..] Sie sagten [...], daR ich teilnehmen wolle.
Ja, das stimmt. Ich will beteiligt sein. Und ich will nicht indoktrinieren. Das stimmt wirklich. Ich
will niemanden dazu bringen, das, was immer ich denken mag, zu akzeptieren.« (Ebenda, S. 111f.)

hittps://dol.org/1014361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Das Denken

hatten, keinen Halt mehr zu geben vermégen: »Ich nenne das >thinking without a ba-
nister¢, auf Deutsch: >Denken ohne Gelinder«. Das heiflt, wenn Sie Treppen hinauf-
und hinuntersteigen, dann gibt es immer das Gelinder, so daf? Sie nicht fallen. Dieses
Gelinder ist uns jedoch abhanden gekommen.«*3*

Diese Haltlosigkeit nun birgt die Gefahr, sich tiber nichts mehr sicher sein zu kon-
nen, sie bietet zugleich aber die Moglichkeit, alles neu durchdenken und hinterfragen
zu kénnen - die Gelinder bieten keinen Halt, aber auch keine Schranken mehr, keine
sich von selbst verstehenden Antworten, die ein Fragen unnotig machen. Wenn an-
schliefRen also hiefde, anhand ihrer Theorie unsere Gegenwart zu betrachten, miisste
dies meiner Meinung nach eher bedeuten, ihre Abwendung von Gruppierungen ernst
zu nehmen; demnach wire es als Grundsatz eines menschlichen Zusammenseins zu
betrachten, dass es sich bei den in der Politik zu stellenden Fragen um offene handelt,
die in einer Weise gestellt werden, dass dies niemanden ausschlief3t, der mitfragen will.
Es wire demnach eher ein Aufschluss als ein Anschluss, der nur diejenigen ausnimmt,
die ihre Antworten schon kennen. Dementsprechend wire die Linke insofern nétig, als
sie — im Gegensatz zur Rechten — gemif ihrer Grundposition gegen jede Ausgrenzung
aufgrund von Hautfarbe, Geschlecht oder Sexualitit kimpft und jedem Menschen ei-
ne Stimme geben mochte. Wenn sie selbst sich aber dazu entscheidet, nur diejenigen
anzuhéren, die eine bestimmte Meinung vertreten, scheint mir diese Unterscheidung,
wie Arendt sagt, »keine Erhellung« zu bringen. Voraussetzung wire in diesem Sinne
keine Abgrenzung, sondern eine Offnung, ein Einlassen, das nur eines erwartet: Ge-
genseitigkeit.

Das Problem, das Chantal Mouffe in der gegenwirtigen Politik sieht und von dem sie
ausgeht, scheint mir im Gegensatz zu ihren Schlussfolgerungen den Arendt’schen Ge-
danken sehr verwandt: »Die neoliberale Globalisierung wurde als Schicksal betrachtet,
in das wir uns zu fiigen hitten, und politische Probleme wurden auf reine Sachfragen
reduziert, die von Experten gelst werden miissten. Fiir eine echte Wahl, die die Biir-
ger zwischen unterschiedlichen politischen Projekten hitten treffen konnen, blieb da
kein Platz; deren Rolle beschrankte sich auf das Absegnen der sverniinftigenc politischen
Mafinahmen, die diese Experten ausgearbeitet hatten.«'3 Es habe sich ein »Konsens
der Mitte« gebildet, der vorgebe, »die neoliberale Globalisierung sei alternativlos«!3®.
Sie schlagt vor, die Unterscheidung wieder stark zu machen, indem diese als »Front-
linie« anstatt als »Kluft« vorgestellt werden sollte. >Kluft< definiert sie als »eine Art der
Unterscheidung, die nicht als Antagonismus angelegt ist, sondern lediglich eine unter-
schiedliche Positionierung signalisiert.« Im Gegensatz dazu bote das Bild der Frontlinie

134 Hannah Arendt [1972]: Diskussion mit Freunden und Kollegen in Toronto, S. 112f.

135 Chantal Mouffe [2018]: Fiir einen linken Populismus, S.15.

136 Ebenda, S.27.
Solcher Selbstverstiandlichkeit entgegenzuarbeiten entspricht ganz den Vorstellungen Arendts.
Der grofRe Unterschied aber liegt darin, dass dieses Entgegenwirken ihrem Denken nach nur da-
durch entstehen kann, dass gemeinsame Fragen formuliert und durchdacht werden, nur dort,
»wo Menschen miteinander, und weder fiir- noch gegeneinander, sprechen und agieren.« (Han-
nah Arendt [1958]: Vita activa, S. 220.)

hittps://dol.org/1014361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. /del - [

121


https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

Vom Schweigen des Guten

die Moglichkeit »auf die Existenz eines Antagonismus zwischen den jeweiligen Positio-
nen und die Unméglichkeit einer >Mittelposition«™’ zu verweisen.

Dieses Bild halte ich aus zwei Griinden fur sehr interessant: Zum einen ist hier der
Zwischenbereich — die Kluft - derjenige Ort, der nicht Raum lisst fiir Gesprich und die
Moglichkeit einer Antwort bietet, die es vorher nicht gab, sondern in dem sich die zwei
Seiten zu einer Masse zusammentummeln und ihre Unterschiede auftheben. Zum an-
deren scheint mir wichtig zu sehen, dass es in dieser Art Gesellschaft zu denken - auch
in derjenigen Latours und anderer — nicht mehr darum geht, die Vielzahl der Stimmen
zu horen, die eine Gemeinschaft ausmachen, sondern darum, die Mitgliederzahl zum
eigenen Programm so weit als méglich zu steigern, damit die Gegenseite iibertont und
tiberhort werden kann. Der Zwischenraum muss also ausgemerzt — die Liicke in ei-
ne Linie verwandelt werden —, weil die Gefahr besteht, dass dieser Raum als Aufenthalt
genutzt wird, blof$ um eine Entscheidung zu vermeiden. An- und Einschlieflen tut man
sich folglich in eine solche Gruppe, nachdem man entschieden hat, wie man zu etwas
steht, und nicht, um sich dort denkend eine Meinung erst zu bilden. Es handelt sich
um eine Suche nach Gleichen und Gleichem, nicht um die Suche nach einem Raum, in
dem die Vielen sich austauschen und zusammenfinden kénnen, deren Gleiches in der
Moglichkeit des Fragens — dem Mensch-Sein selbst — liegt.

4.3 »So wére sie der Lowe, der sich zum Sprunge in sich zuriickzieht.«*
Die Einsamkeit

Es hat sich also gezeigt, dass Einzeln-Sein Verlassen-Sein bedeuten kann. Solche Ver-
lassenheit muss nun nicht damit zusammenfallen, dass ich nur mit mir selbst in einem
Raum bin, sie kann auch - vielleicht: kann gerade — »mitten in einer Masse iiberfal-
len«’3?. Zur Masse wird die Einzelne nur, wenn sie nicht wirklich einzeln — nicht ab-
solut verschieden - ist, wenn sie sich und den Anderen nicht denkend gegeniibertritt.
Im Gegensatz zur Verlassenheit spricht Arendt in Bezug auf diese in absoluter Weise
Einzelne von Einsambkeit: »Mit mir selbst zu sein und selbst zu urteilen wird in dem
Prozess des Denkens artikuliert und aktualisiert, und jeder Denkprozess ist eine Titig-
keit, bei der ich mit mir selbst iiber das spreche, was immer mich gerade angeht. Diese
Existenzweise nun, die in diesem stummen Zwiegesprich zwischen mir und mir selbst

140

gegenwirtig ist, will ich Einsamkeit nennen.«'*® Hier kiindigt sich bereits das Sonder-

bare an, das in diesem Ein-sam-sein liegt: Die Einsame tritt in einen Dialog mit sich
selbst. Denken heif3t, das Wort an sich selbst richten, nicht also ein dumpfes Selbstge-
sprich fithren, innerhalb dessen die eigenen Einfille blof} ohne Halt und Widerstand

141

ins Leere fallen und Falle sind, sondern ein »stummel[s] Zwie-gesprich«*" fithren, ein

137 Chantal Mouffe [2018]: Fiir einen linken Populismus, S. 98.

138  Vgl. Karl Marx [1844]: Deutsch-Franzdsische Jahrbiicher, Februar1844. In: ders./Friedrich Engels: MEW
(1). Hg. v. Institut fiir Marxismus-Leninismus beim ZK der SED. Berlin 1964, S. 337.

139 Hannah Arendt [1965]: Uber das Bdse, S. 79. [Hervorhebung der Autorin.]

140 Ebenda, S. 81.

141 Ebenda.[Hervorhebung der Autorin.]

hittps://dol.org/1014361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Das Denken

Gesprich zwischen Zweien. Das Verstindnis vom »Wesen des Denkens« als einer Zwie-
sprache stammt von Platon; dieser beschreibt das Denken als einen »Dialog zwischen
smir und mir selbst« (éu¢ pavt)«'#?. Arendt hilt diese Beschreibung deshalb fiir so
wesentlich, weil sich in ihr bereits andeute, »daf die Menschen im Plural existieren,
daf die Menschen die Erde bewohnen und nicht der Mensch. Auch dann, wenn wir mit
uns zusammen sind, wenn wir dieses Allein-Sein artikulieren oder aktualisieren, mer-
ken wir, daf wir in Gesellschaft sind, in der Gesellschaft mit uns selbst.«*3

Dass Denken Zwiesprache bedeuten muss, entnimmt Arendt also zunichst der Philo-
sophie. Arendts kritische Haltung gegeniiber der Philosophie wurde bereits dargelegt,
soll nun aber noch einmal genauer betrachtet werden. Die Philosophie, so wie ich sie
verstehe, 1ost die Dinge aus ihrer Selbstverstindlichkeit: Sie fragt. Wir alle scheinen ei-
ne Ahnung davon zu haben, was als »gut, >schon« oder >gerecht« zu benennen ist, und
geben uns meist damit zufrieden — zum Teil wohl aus Desinteresse oder Furcht, zum
Teil auch, weil wir, um tiberhaupt iiber etwas sprechen zu kénnen, dem Gemeinten ir-
gendeine Form geben, es irgendeinem Wort unterordnen miissen. Die Philosophie aber
findet sich mit diesen Zuordnungen nicht ab, sie fragt nach dem Guten, Schénen, Ge-
rechten von Anfang an und bis in alle Zeit - sollte sie einmal damit aufthoren, gibt es sie
nicht mehr. Arendt sieht in dieser Liebe zur Weisheit aber die Gefahr, das Befragte doch
am Ende festsetzen und ergriinden zu wollen und ihm jene Einzelheit abzusprechen,
der das Fragen bedarf.

»Der Philosoph« aber — sofern er nicht blof Intellektueller oder Wissenschaftler ist
— sei kein Verlassener, er »geht in die Einsamkeit, und Einsambkeit heif3t mit sich selbst
zusammen sein; auch das Denken, wiewohl vermutlich die einsamste aller Titigkeiten,
findet niemals ganz und gar ohne Partner statt, es ist niemals wirklich und absolut al-
lein. [...] Der Philosoph kann sich in seiner Einsambkeit immer darauf verlassen, dafl
seine Gedanken ihm Gesellschaft leisten werden.«'** Da er seine Uberlegungen aber
nicht mit Anderen teilen und sie so in ein Gesprich zu bringen gedenkt, miissen sie
vereinzelt bleiben und so besteht immer die Gefahr, dass die so Denkenden ihren »Ein-
fillen in die Falle gehen«*5. Nichtsdestoweniger kann dieses Einsamsein »eine echte
menschliche Lebensweise in der Welt werden, wihrend die so viel allgemeinere Erfah-
rung der Verlassenheit in ihren zahlreichen Variationen so sehr im Widerspruch zu
der Pluralitit steht, die alles menschliche Leben itberhaupt bedingt, daf? sie schlechter-

142 Hannah Arendt [1965]: Uber das Bése, S. 93.

143 Ebenda, S.79. [Hervorhebung der Autorin.]

144 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 93.

145 Hannah Arendt [1964]: Fernsehgesprich mit Giinter Gaus, S. 59.

hittps://dol.org/1014361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124

Vom Schweigen des Guten

146

dings unertriglich ist.«'*® Demnach kann diese Lebensweise eine menschliche werden

- insofern Menschlich-Sein heif3t: absolut verschieden sein innerhalb der Pluralitit.

Wie aber finden wir in eine Gemeinschaft mit uns selbst? Gilt es, sich einfachhin selbst
anzusprechen? Was aber kann das heifien? Die Handlung, die ich als ein In-die-Welt-
Tragen des Zwiegesprichs verstehen mochte — ich werde im nichsten Kapitel darauf
zu sprechen kommen —, beschreibt Arendt als eine »zweite Geburt in der wir die nackte
Tatsache des Geborenseins bestitigen«**”. Durch das Aussprechen der eigenen Gedan-
ken, die es vorher nicht gegeben haben kann, wird der Satz ver-wirklicht, »daf} es in

148 Dieses Bild einer

Bezug auf [den Sprechenden] vor seiner Geburt >Niemand« gab.«
zweifachen Geburt, von der die erste eine Schickung ist, die zweite aber ein Wollen vor-
aussetzt, erinnert an Kierkegaards ritselhaftes Sprechen von der Selbst-Geburt'*. So
heifit es in Entweder-Oder: »Ein jeder Mensch kommt schwanger zur Welt und steht
zeitlebens vor der Wahl, sein Ich in die Welt zu bringen: >Was fiirchtest du also? Du

150

sollst ja keinen andern Menschen, Du sollst nur Dich selbst gebiren.«"° Der maf3-

146 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 94.
Sophie Loidolt nennt Arendts Schrift zum Denken die »verstindnisvollste Anndherung an den Be-
reich der Philosophen. Tatsdchlich iberdenkt sie hier einige ihrer harschen Ablehnungen des bios
theoretikos, indem sie ein Verstindnis fiir die Notlage des Denkers entwickelt. Infolgedessen er-
klart Arendt, wie und warum das Denken zu einem Realitdtsverlust fiihrt. Denken ist eine Tatigkeit, die
die Welt der Erscheinungen hinter sich lasst.« (Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality,
S.69.) [Ubersetzung der Autorin.]
Die Lage der Denkerin scheint mir nicht nur in dieser einseitigen Weise zu verstehen zu sein: Das
Denken selbst ist weltlos in dem Sinne, dass es nicht im Gespriach mit Anderen, sondern mit mir
selbst besteht, in diesem Sinne kann von einem »Realititsverlust« gesprochen werden. Zugleich
aber ist es allein das Denken, das das Gesprach, das Pluralitit und so Realitit allererst ermdglicht.
Denn wer soll da zusammenkommen, wer sich zur Sprache bringen, wenn nicht ein Jemand, der
seine Gedanken mit den Anderen teilt?

147 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 213ff.

148 Ebenda.
An dieser Idee einer zweifachen Geburt iibt Rebentisch scharfe Kritik: »Der Versuch [...], die Einzig-
artigkeit im biologisch vorgespurten >So-und-nicht-anders-Sein< der Person zu verankern, impli-
ziert nicht nur einen gewissen Essenzialismus (und Authentizismus); er hat auch den Preis, dass
das kommunikative Miteinander, das Geschehen der Pluralitét, systematisch an Bedeutung ver-
liert.« QJuliane Rebentisch [2022]: Der Streit um Pluralitit, S. 42f.)
Dieser Einwand geht meines Erachtens an Arendts Idee vorbei: Es geht hier ja gerade nicht um
einen Essenzialismus, sondern um das Denken einer absoluten Verschiedenheit, die jeden Vergleich
ausschliefdt. In diesem Sinne halte ich es fiir abwegig, zu unterstellen, der Vorstellung, jeder
Mensch sei grundsitzlich unvergleichbar, liege die einer (allgemeinen, verallgemeinernden) Essenz
zugrunde. Auch der zweite Punkt — Pluralitat verlore auf diesem Weg an Bedeutung —scheint mir
genaudie Idee zu verfehlen: Ist die zweite Geburt, das In-die-Welt-Bringen der je einzelnen Person,
fiir Arendt doch allein moéglich innerhalb der Pluralitiat und der dort stattfindenden Kommunika-
tion.

149 Vgl hierzumeinen Essay zu Kierkegaards Authentizitatsbegriff: Lea Mara ERRer: Ich als die dngstigen-
de Moglichkeit zu konnen. In: Halkyonische Assoziation fiir radikale Philosophie e. V. (Hg.): Narthex.
Heft fiir radikales Denken (5/2019), S. 36-41.

150 Sgren Kierkegaard [1843]: Entweder-Oder. Hg. v. Hermann Diem/Walter Rest. Ubers. v. Heinrich
Fauteck. Miinchen 2012, S. 762. (Im Folgenden zitiert als: Sgren Kierkegaard: Entweder-Oder.)

hittps://dol.org/1014361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Das Denken

gebliche Unterschied zwischen Arendt und Kierkegaard besteht darin, dass dieser von
einem vereinzelten Selbst ausgeht, wihrend das Selbst Arendts erst unter Anderen seine
zweite Geburt vollzieht, indem es mit diesen ins Gesprich tritt und so als es selbst erst
erkannt wird. Bei Kierkegaard muss es sich so weit als moglich fernhalten von allem
Auferlichen, bei Arendt kann es nur durch die Anderen in seinem Sprechen erkannt
und so geboren werden. Sophie Loidolt weist auf Arendts »Antwort an die Existenzphi-
losophie« hin: Diese »erhilt ihre argumentative Stirke gerade durch die Behauptung,
dass bestimmte existenzphilosophische Ansitze auf dem falschen Fundament bauen,
nimlich dem (isolierten) Selbst. Indem sie argumentiert, dass eine existenzphilosophi-
sche Reflexion immer von einem pluralen Mit-Sein ausgehen muss, anstatt von einem
Selbst, und von der Gebiirtlichkeit, anstatt von der Sterblichkeit, weist Arendt nicht den
existenzphilosophischen Ansatz an sich zuriick. Anstelle dessen fordert sie eine neue
Existenzphilosophie, die empfiinglich ist fiir eine politische Phianomenologie der Mit-Welt.«*>*
Ist das Selbstsein in diesem Sinne — das zu gebirende Selbst — also als etwas zu ver-
stehen, das ich erst hervorbringen muss? Kierkegaard geht es in seinem Fragen nach
dem Selbst — auch darin erinnern seine Ausfithrungen sehr an Arendt — nicht um eine
152 1n seiner Unwissenschaftlichen Nachschrift fragt
er demnach nicht, »was es heifdt, Mensch iiberhaupt zu sein« — er schiebt ein: »zu so

allgemeine Antwort oder Definition.

etwas kriegt man wohl sogar die Spekulanten mit« —, »sondern was es heifst, dafy du
und ich und er, wir alle, jeder fiir sich, Menschen sind«’>3. Die Spekulanten rechnen

151 Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality, S. 20. [Ubersetzung der Autorin.]

152 Elisabeth Young-Bruehl schreibt iiber Arendts Verhiltnis zu Kierkegaard, sie sei mit ihm in einer
Vorlesung »bekannt geworden und von dessen Werk so fasziniert, dafS sie beschlossen hatte, im
Hauptfach Theologie zu belegen. Sie blieb jedoch kritisch gegentber jeder Form dogmatischer
Theologie—und zwar nicht, weil sie keine Christin war, sondern weil der Dogmatismus Kierkegaard
nicht entsprach.« (Elisabeth Young-Bruehl [1982]: Hannah Arendt. Leben, Werk und Zeit, S.76.) An
anderer Stelle spricht sie von Arendts »tiefer Bewunderung fir Kierkegaard«. (Ebenda, S. 203.) Eine
weitere Gemeinsamkeit siehtsie in ihrem Verstandnis von Zeit und ihrer ironischen Haltung: »Wie
Kierkegaard empfand Arendt schon frith in ihrem Leben die Existenz in der Zeit — die Existenz in
des Lebens Lauf —als ein Drama. Auch sie wandte sich als Ausweg der Ironie, der Zweideutigkeit
zu. Aber>Ausweg« bedeutete, in eine andere Sphire, die Sphire des Denkens. Als sie ihre ersten
Gedichte schrieb, hatte Arendt raumliche und zeitliche Bilder fiir ihre Gefiihle, ihr Schweben; bald
fand sie philosophische Begriffe dafiir. Ihrsironischer Glanz<nahm eine andere Form an. Und sie
hatte (iber sich selbst sagen kénnen, was Kierkegaard einmal tiber sich sagte: sdazu habe ich mich
ausgebildet ... allezeit leicht in des Gedankens Dienst tanzen zu kénnen«« (Ebenda, S. 82.)

153  Sgren Kierkegaard [1846]: Unwissenschaftliche Nachschrift. Ubers. v. B./S. Diderichsen. In: ders.: Phi-
losophische Brosamen und Unwissenschaftliche Nachschrift. Hg. v. Hermann Diem/Walter Rest.
Miinchen 2005, S. 254f.

Diese Frage nach dem Einzelnen wurde —so heifdt es an spaterer Stelle —von Heidegger weiterge-
tragen, allerdings in ein Denken der »absoluten Vereinzelung« gesteigert. In dieser Fassung nun
stellte sich heraus, »da das Selbst der eigentliche Gegenbegriff zum Menschen ist. Wenn nimlich
seit Kant das Wesen des Menschen darin bestand, dafd jeder einzelne Mensch die Menschheit re-
prasentiert und es seit der franzésischen Revolution und der Erklarung der Menschenrechte zum
Begriff des Menschen gehorte, dafinjedem Einzelnen die Menschheit geschdndet oder gewiirdigt
werden konnte, so ist der Begriff des Selbst der Begriff vom Menschen, in welchem er unabhingig
von der Menschheit existieren und niemanden zu reprisentieren braucht als sich selbst [..]. Das
Selbst hat sich als Gewissen an die Stelle der Menschheit gesetzt und das Selbstsein an die Stelle
des Menschseins.« (Ebenda, S.58.) Bei Karl Jaspers begegneten wir dann dem entgegengesetz-

hittps://dol.org/1014361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126

Vom Schweigen des Guten

aus, schreiben zu, wigen ab, sie fragen nicht — sie geben eine Wette ab und enden: von
dort an richtet es der Zufall. Kierkegaard aber fragt, was es heifdt, dass »jeder fiir sich«
ein Mensch ist. Arendt schreibt in ihrer Schrift zur Existenzphilosophie, dass mit »Kier-
kegaard [...] die moderne Existenzphilosophie an[fange]. [..] Dem Hegelschen System,
das das >Ganze« zu fassen und zu erkliren pritendierte, setzte er den Einzelnen, den
individuellen Menschen entgegen, fiir den in dem vom Weltgeist dirigierten Ganzen
weder Platz noch Sinn gelassen war. [...] Das Allgemeine also, womit die Philosophie so
lange im reinen Erkennen beschiftigt war, soll in ein reales Verhiltnis zum Menschen
gebracht werden.« Hier beginne ein Absehen vom Allgemeinen und ein Fragen nach
dem einzelnen Menschen, der nicht mehr als in einem »allgemein-durchschnittlichen

154 yerstanden werden soll.

alltidglichen Dasein«

Das Selbst, das im Kierkegaard’schen Sinne hier geboren wird, ist zugleich Alles und
Nichts: »Dieses Selbst ist zuvor nicht dagewesen, denn es ist durch die Wahl geworden,
und doch ist es dagewesen, denn es war ser selbst«.«<}>> Auch Arendt spricht davon, dass
es vor der Geburt >Niemand« gab, und zugleich kann ja nur der Mensch selbst es sein,
der sich da hervorbringt. Kierkegaard nihert sich dieser Zweideutigkeit zunichst durch
seine Trennung des isthetischen und des ethischen Menschen, zweier Lebensweisen,
die im Hinblick auf ihre Selbst-losigkeit beziehungsweise Selbst-haftigkeit zu scheiden
sind; er schreibt: »[D]as Asthetische in einem Menschen ist das, wodurch er unmittelbar
156 Der Asthetiker
ist fir Kierkegaard derjenige, der keine Wahl hat, der die Wahl, wihlen zu konnen,

ist, was er ist; das Ethische ist das, wodurch er wird, was er wird.«

ablehnt und verweigert. Jede seiner Entscheidungen ist bestimmt durch sein Streben
nach Lust und so nicht wirklich Entscheidung, vielmehr ein Sich-Treiben-Lassen oder
eher: Getrieben-Sein.

Sein Dasein ist ihm niemals Aufgabe und Frage, weil er einfachhin ist, was er ist, sich
einfugt in die Erzdhlung seiner Talente, Eigenschaften und Lebensumstinde. Gleich-
zeitig lebt er nicht zwangslaufig in den Tag hinein, vielmehr kann er auch gerade darum
bemitht sein, seine Anlagen zu entwickeln und auszubauen. Kierkegaard schreibt: »Von
einem Mann, der ein intriganter Kopf'ist, zu sagen, der soll Diplomat oder Polizeiagent
werden, von einem Mann, der mimisches Talent fiir das Komische hat, der soll Schau-
spieler werden, von einem Mann, der iiberhaupt kein Talent hat, der soll Heizer beim
Magistrat werden, ist eine ganzlich nichtssagende Betrachtung des Lebens oder richtiger,
ist iiberhaupt keine Betrachtung, denn sie sagt blofi, was von sich aus folgt.<*’ In den ge-
nannten Fillen ist der Mensch, was er ist; zugleich strebt er aber nach einer Besserung,

ten Entwurf, hier sei die »Existenz wesensmaRig nie isoliert; sie ist nur in Kommunikation und im
Wissen um andere Existenzen.« Hier sei»der Mensch von vornherein als ein Wesen bestimmt [...],
das mehr ist als sein Selbst und mehr will als sich selbst. Damit ist die Existenz-Philosophie aus
der Periode ihrer Selbstischheit herausgetreten.« (Sgren Kierkegaard [1846]: Unwissenschaftliche
Nachschrift, S. 63.)

154 Hannah Arendt [1948]: Was ist Existenz-Philosophie, S. 50.

155 Sgren Kierkegaard [1843]: Entweder-Oder, S. 773.

156 Ebenda, S.729.

157 Sgren Kierkegaard [1844]: Der Begriff Angst. Ubers. v. Rosemarie Logstrup. In: ders.: Die Krankheit
zum Tode, Furcht und Zittern, Die Wiederholung, Der Begriff Angst. Hg. v. Hermann Diem/Walter
Rest. Miinchen 2012, S. 568.

hittps://dol.org/1014361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Das Denken

mochte das in ihm Angelegte optimieren und weiterkommen. Ein solcher >Typ Menschs,
der sich in seinen Talenten zur Darstellung bringt und durch seine besonderen Eigen-
schaften hervorsticht, kann dies doch immer nur aus der Menge: Um in ihrer Eigenheit
zum Vorschein kommen zu kénnen, bedarf eine solche Person des Vergleichs mit An-
deren; demnach bleibt ihre Verschiedenheit wesenhaft relativ. So macht sie sich zum
Teil einer Gattung und versucht, innerhalb dieser durch Besonderheiten, durch Talen-
te und Tricks, in irgendeiner noch so kleinen Kleinigkeit anders zu wirken. Das Selbst
im Sinne des Kierkegaard’schen Ethikers ist also immer ein Werdendes, wohingegen
der selbstlose Asthetiker in seiner eigenen Berechenbarkeit stagniert. Er méchte sich
gerade nicht gebiren, denn mit der aus dieser Geburt hervorgehenden Zwei-heit ist zu-
gleich die Zwei-deutigkeit, die Frage in die Welt gebracht. Gerade dies aber macht Angst
und scheint uns heute zu hindern; Arendt spricht davon, dass die »moderne Identitits-
krise [...] sich nur dadurch lésen [lieRRe], dafl man nie alleine wire und nie zu denken
versuchte«'>®, Kierkegaards Gedanken sind in diesem Zusammenhang deshalb so in-
teressant, weil sie viel mit der Weise gemein haben, wie wir heute Einzelheit begreifen.
Wir leben in einer Zeit, die sich auf den ersten Blick vom Allgemeinen abgewandt zu
haben scheint, die nun das Einzeln- und Besonders-Sein feiert und fordert.

Kierkegaard beschreibt diese Entwicklungen 1844 — Andreas Reckwitz bemerkt ganz in
diesem Sinne iiber die Gesellschaft im Jahr 2017: »Wohin wir auch schauen in der Gesell-
schaft der Gegenwart: Was immer mehr erwartet wird, ist nicht das Allgemeine, sondern
das Besondere. Nicht an das Standardisierte und Regulierte heften sich die Hoffnungen,
das Interesse und die Anstrengungen von Institutionen und Individuen, sondern an
das Einzigartige, das Singulire.«'>® Dies zeige sich zum Beispiel an der Wahl des Ur-
laubsziels, das fernab vom »Massentourismus« durch »die Einzigartigkeit des Ortes,
die besondere Stadt mit authentischer Atmosphire, die exzeptionelle Landschaft, die
besondere lokale Alltagskultur<*®® ausgezeichnet — und so auszeichnend - sein miisse.
Ferner spricht er vom »ethischen Konsumenten, der »eine differenzierende Sensibili-
tit fiir Brot- und Kaffeesorten« an den Tag lege.®! Auch in der Arbeitswelt spiegele sich
dies wider: »Standen in der alten Industriegesellschaft eindeutige formale Qualifika-
tionen und Leistungsanforderungen im Vordergrund, so geht es in der neuen Wissens-
und Kulturékonomie darum, dass die Arbeitssubjekte ein auflergewdhnliches >Profilc
entwickeln. Belohnt werden nun jene, die AuRerordentliches leisten oder zu leisten ver-

In der Vita activa ist zu lesen: »Im Unterschied zu dem, was einer ist, im Unterschied zu den Ei-
genschaften, Gaben, Talenten, Defekten, die wir besitzen und daher so weit zum mindesten in
der Hand und unter Kontrolle haben, dafd es uns freisteht, sie zu zeigen oder zu verbergen, ist
das eigentlich personale Wer-jemand-jeweilig-ist unserer Kontrolle darum entzogen, weil es sich
unwillkirlich in allem mitoffenbart, was wir sagen oder tun.« (Hannah Arendt [1958]: Vita activa,
S.220.)

158 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 186.

159 Andreas Reckwitz [2017]: Die Gesellschaft der Singularititen. Zum Strukturwandel der Moderne. Berlin
2017, S. 7. (Im Folgenden zitiert als: Andreas Reckwitz: Die Gesellschaft der Singularititen.)

160 Ebenda.

161 Ebenda.

hittps://dol.org/1014361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. /del - [

127


https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128

Vom Schweigen des Guten

162 Jeder Lebensbereich werde also

sprechen, das den Durchschnitt hinter sich lisst«
nun von diesem Ideal erfiillt, Reckwitz spricht von einem »Maf3stab der Besonderung
[...]: wie man wohnt, was man isst, wohin und wie man reist, wie man den eigenen Kor-
per oder den Freundeskreis gestaltet. Im Modus der Singularisierung wird das Leben
nicht einfach gelebt, es wird kuratiert. 3

Solche Selbst-Optimierung fithrt aber durchaus nicht zur Offenlegung der absoluten
Verschiedenheit der Einzelnen; vielmehr liegt darin das Zurechtmachen einer relativen
Verschiedenheit. Die »Besonderung« nimmt hierbei ausschliefilich auf solche Eigen-
schaften Bezug, im Hinblick auf die ein Vergleich mit anderen maglich ist; der Zweck
einer solchen Verbesserung des Selbst liegt letztlich in einer Form der Wertsteigerung,
weshalb nur solche Gesichtspunkte in Betracht kommen, fiir die ein Wert verzeichnet
ist. Arendts absolut Verschiedene hingegen zeichnet sich gerade nicht durch Eigen-
schaften aus, die sie hervorheben, zeichnet sich vielmehr gar nicht aus; so ist die ab-
solute Verschiedenheit — wie Sophie Loidolt schreibt — als ein »singulirer Zugang zur
Welt« zu betrachten, der aber nicht »direkt [...] zuginglich ist«'®*: demnach bildet sie
die Moglichkeit eines Eintritts, die als Moglichkeit aber nicht berechenbar und folglich

ohne feststellbaren Wert bleibt.

Der Vorstellung eines Werdens, das keine Verbesserung, sondern die Eréffnung einer
Moglichkeit bedeutet, lisst sich ebenfalls durch ein Zusammendenken mit Kierkegaard
niherkommen. In seinen Philosophischen Bissen trennt er zwischen dem Sein und dem
Werden; seine Trennung besteht aber nicht in der einfachen Unterscheidung zweier
Zeitzonen. Vielmehr geht es darum, die Frage zu stellen, was solches Werden mit dem
Jetzt-Sein zu tun hat, wie sich das immerwihrende Werden des Ethikers in seiner Ge-
genwart zeigt, wer er jetzt ist, da er immerzu wird. Kierkegaard unterscheidet zwischen
der Moglichkeit, die vor dem Ethiker liegt, und der Notwendigkeit, durch die sich das
asthetische Leben auszeichnet: »Kann das Notwendige werden? Das Werden ist eine Verin-
derung, das Notwendige aber kann sich schlechthin nicht verindern, da es sich immer zu

162 Andreas Reckwitz [2017]: Die Gesellschaft der Singularititen S. 8.

163 Ebenda,S.9.
Juliane Rebentisch schreibt in diesem Sinne: »Wir haben es heute mit einer Situation zu tun, die
sehranders ist als diejenige, die Arendt in den 1950er Jahren vor Augen hatte, als sie ihre Kritik an
den modernen Gesellschaften formulierte, einer Situation ndmlich, in der selbst und gerade das
Erscheinen einzigartiger Individualitat und Differenz 6konomisiert worden ist. [...] Unter solchen
Bedingungen interessiert das performative Potential der Einzelnen nicht mehr primar in ihrer je-
weiligen konkreten Leistung, ihrem Cebrauch, sondern in dem, was tber ihn hinausgeht: einem
Versprechen auf neue Anfinge, eine unvorhersehbare Zukunft — wenn auch freilich im Rahmen
ihrer garantierten 6konomischen Adaptierbarkeit. [...] Das gegenwartige Spektakel der Singulari-
taten erfindet gerade die Einzigartigkeit als Maske, hinter der Fragen sozialer Ungleichheit nicht
nur zum Verschwinden gebracht, sondern als soziale Fakten renaturalisiert und aus dem Bereich
der offentlichen Angelegenheiten herausgehalten werden.« (Juliane Rebentisch [2018]: Erschei-
nen. Politische Offentlichkeit nach Hannah Arendt. In: WestEnd. Neue Zeitschrift fur Sozialforschung
(2/2018), S. 42f)

164 Sophie Loidolt [2016]: Hannah Arendt’s Conception of Actualized Plurality. In: Thomas Szanto and Der-
mot Moran (Hg.): The Phenomenology of Sociality: Discovering the sWe«. London/New York 2016,
S. 46. [Ubersetzung der Autorin.]

hittps://dol.org/1014361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Das Denken

sich selbst verhilt, und sich zu sich selbst in der gleichen Weise verhilt. Alles Werden ist
ein Leiden, und das Notwendige kann nicht leiden, nicht das Leiden der Wirklichkeit lei-
den, das darin besteht, dafd das Magliche, [...] sich in dem Augenblick, in dem es wirklich
wird, als nichts erweist; denn durch die Wirklichkeit ist die Mdglichkeit vernichtet. Alles,
was wird, beweist gerade durch sein Werden, daf es nicht notwendig ist; denn das ein-
zige, was nicht werden kann, ist das Notwendige, weil das Notwendige ist.«165

Die Moglichkeit ist durch die Wirklichkeit vernichtet. Jedes Sein — so schreibt Kier-
kegaard — das sein Werden aus dem Blick verliert, verliert sich alsgleich selbst und ist
Er-wirktes und so nur noch blof3e Form. Ein Sein der Einzelnen, das zugleich immer
als Sein der Zwei gedacht ist, ist immer zugleich Jetzt-Sein und Werden, da es sich
weder als Fertiges, Formhaftes setzt, noch sich in solcher Form zu optimieren sucht.
Es ist ganz es selbst in seiner Moglichkeit, die ihrem Wesen nach in der Zukunft liegt,
einer Zukunft aber, die das Jetzt meint, die dieses — jetzt in diesem Moment — in sei-
ner Moglichkeit zeigt. Die Moglichkeit liegt hier nicht in der Auswahl zwischen zwei
Alternativen, die — einfach weil sie mehr sind — eine bessere Antwort bereithielten.
Das Zwiegesprich ist nicht lohnend, weil es blof3 der einen Meinung eine weitere hin-
zuftigt. Sich im Zwiegesprich als Zwei erkennen heifdt zu begreifen, dass jede Frage
ein Gesprich erfordert, dass Denken nicht heift, auf ein Ergebnis zu spekulieren. Es
ist diese Moglichkeit, die sich in der Zweiheit zeigen kann, und sie liegt nicht in der
Entscheidung zwischen diesem und jenem, sondern im Zwischen selbst, das sich im
Zwiegesprich eroffnet. In gewissem Sinne kénnte man sagen, sie liegt im Horen, im
Hineinhéren in dieses Offene.

Besonders bemerkenswert scheint mir der Zusammenhang, in dem das Denken
zur Zeit steht: Es ist ganz gegenwdrtig insofern es immer das Einzelne in seinem Jetzt-
Sein bedenkt. Arendt schreibt, »daR ich mich in diesem Denkprozef3, in dem ich die
spezifisch menschliche Differenz der Sprache aktualisiere, klar als Person konstituiere
[...], indem ich immer wieder und immer neu zu einer solchen Konstituierung fihig
bin«*%®. Denkend ich selbst bleibe ich nur, wenn ich immer wieder ich selbst werde. Das
Denken ist immer auf die Zukunft bezogen, insofern es Offenheit — auch: Offenheit der
Ohren wihrend des Zwiegesprachs — bedeutet. Demnach verfolgt es nie ein Ziel und
darf — darin liegt der Ernst seines Fragens — die Antwort nicht schon voraussetzen. Zu-
gleich jedoch ist es immer auch auf die Vergangenheit bezogen, insofern es notwendig
auf der Erinnerung beruht: »Denken und Erinnern [...] sind die menschliche Art und
Weise, Wurzeln zu schlagen, den eigenen Platz in der Welt, in der wir alle als Fremde
ankommen, einzunehmen. Was wir iiblicherweise Person oder Personlichkeit — im Un-
terschied zu einem blofR menschlichen Wesen oder einem Niemand — nennen, entsteht
gerade aus diesem wurzelschlagenden DenkprozeR.«**7 So wurzelt das Gute in einem
Denken, das bereits gegangene Wege nicht einfach auslisst oder sich ihnen ganz ver-
weigert — und in diesem Sinne auch das jiingst oder in alter Zeit Gesagte der Anderen

165 Sgren Kierkegaard [1844]: Philosophische Bissen. Ubers./hg. v. Hans Rochol. Hamburg 1989, S. 72f.
166 Hannah Arendt [1965]: Uber das Bése, S. 77.
Auch an einer weiter oben zitierten Stelle geht es darum, dass wir im Denken »das Allein-Sein
artikulieren oder aktualisieren«. (Ebenda, S. 79.)
167 Ebenda, S. 85.

hittps://dol.org/1014361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. /del - [

129


https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130 Vom Schweigen des Guten

miteinbezieht - sie aber auch nicht einfach nachgeht, sondern neue sucht, wenn auch
— oder gerade weil — dasjenige, das dort vor Augen tritt, niemals absehbar sein kann.

hittps://dol.org/1014361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Das Denken

4.2 »Wortlos treten sie in den Schreitenden ein.«™ Die Sprache
der Namen

Wie war in dir, mein stiller Schof}, alles
trotzdem namenlos: draufien erst heiflen die
Dinge.

Rainer Maria Rilke: Ohne Titel

An dieser Stelle soll nun erneut Walter Benjamin zu Wort kommen. Was kann es hei-
fRen, als Einzelne, was, das Einzelne zu denken? Ein Leben, heifst es bei Arendt, das sich
dem Denken verschliefit, ist moglich, aber nur noch im Sinne eines Uberlebens, das das
eigene Wesen verbirgt und der Welt vorenthilt: »Ein Leben ohne Denken ist durchaus
moglich; es entwickelt dann sein eigenes Wesen nicht - es ist nicht nur sinnlos, es ist
gar nicht recht lebendig. Menschen, die nicht denken, sind wie Schlafwandler.«'®® Ei-
ner Sprache, die diesem Denken entspricht, die es auszusprechen vermag, méchte ich
hier weiter noch mich anzunihern versuchen. Es wurde gesagt, dass Benjamin meh-
rere Sprachstufen kennt, deren Betrachtung der Moglichkeit naherbringen soll, eine
Sprache zu denken, die nicht blo verallgemeinert und subsumiert. Benjamin nennt
eine solche Sprache — es ist oben bereits angeklungen — die Namensprache. Ich hatte
die Frage in den Raum gestellt, was es heifien kann, dem je Einzelnen seinen Namen zu
geben. Auflerdem wurde gefragt, was es wohl mit der sonderbaren Auslegung der Idee
auf sich hat, die sich in diesen Namen aussprechen soll: Sind Ideen nicht gerade jene
allgemeinen Bilder, in denen das Einzelne sich wiederfindet, durch die es als so und so
Bestimmtes erkannt werden kann?

In seiner Erkenntniskritischen Vorrede postuliert Benjamin, dass ein formales Erken-
nen, ein Erkennen also, das Anschauungen unter Begriffe subsumiert, ohne Wahrheit
sei.’’® Kann ein solches Erkennen ohne Wahrheit aber itberhaupt noch Erkennen ge-
nannt werden? Gehort nicht zu jedem Erkennen, dass es sich innerhalb der Wahrheit
bewegt? Hier wird ein Erkennen, das auf den Begriffen, den Formen der Dinge basiert,
schlichtweg als solches in Frage gestellt. Was aber konnte ein Erkennen sein, das auf die
71 die aufler-

halb des gewohnlichen Sprechens liegt und das Einzelne anzusprechen imstande ist?

Form als nur unter Begriffe ordnende verzichtet, eine »wahre Sprache«

Arendt beschreibt das Erkennen als eines, das auf die Vermittlung von Kategorien ange-
wiesen ist und so das Einzelne notwendig verfehlen muss: »Die Formen menschlicher
Erkenntnis sind anwendbar auf alles, was snatiirliche« Eigenschaften hat, und somit
auch auf uns selbst, insofern die Menschen Exemplare der héchst entwickelten Gat-

168 Vgl. Walter Benjamin [1932]: In der Sonne. In: ders.: Gesammelte Schriften VI/1: Kleine Prosa.
Baudelaire-Ubertragungen. Hg. v. Tillmann Rexroth. Frankfurt a.M. 1972, S. 419. (Im Folgenden zi-
tiert als: Walter Benjamin: In der Sonne.)

169 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S.190.

170 Vgl. Walter Benjamin [1925]: Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 209f.

171 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Ubersetzers. In: ders.. Gesammelte Schriften IV/1: Kleine
Prosa. Baudelaire-Ubertragungen. Hg. v. Tillman Rexroth. Frankfurt a.M. 1991, S.16. (Im Folgenden
zitiert als: Walter Benjamin: Die Aufgabe des Ubersetzers.)

hittps://dol.org/1014361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. /del - [

131


https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Vom Schweigen des Guten

tung organischen Lebens sind; aber diese gleichen Erkenntnisformen versagen, sobald
wir nicht mehr fragen: Was sind wir, sondern: Wer sind wir.«'7*

Der Weg, den die Frage nach dem Wer eréfinet, die nicht zu erkennen und begreifen
sucht, sondern einen Denkraum schafft, wird zugleich eine Sicht auf das Gute ermogli-
chen. Fragt man nach dem Wer, muss die Erkenntnis versagen, muss — bevor die Frage
sich erheben kann - anerkannt werden, dass es hierauf keine letztgiiltige, iibertrag-
bare Antwort geben kann: Wer diese eine da ist, spricht iiber nichts weiter als diese eine
da. Wenn man gewillt ist, diesen Schritt zu gehen, wird klar, warum Hannah Arendt so
sehr an ihren Unterscheidungen festhilt, worauf sie da weisen will. Wenn wir verges-
sen, dass es einzelne Fragen gibt, Fragen, die nicht niitzlich sind, sondern den Grund
bilden fiir Menschenwelt, vergessen wir auch, dass wir Menschen und als solche abso-
lut Verschiedene sind, dass wir die Fihigkeit besitzen, das Neue zu denken und folglich
weder einem unaufhaltsamen Verlauf ausgeliefert noch zu stetiger Verbesserung ge-
zwungen sind. Wo diese Zusammenhinge ans Licht treten, weicht der wuchernde Pilz
des Bosen zuriick. Wird die Politik hingegen nur als Ort der Losungen gedacht und poli-
tische Teilhabe als Sich-selbst-auf-eine-Seite-Schlagen verstanden, muss die Kraft, die
in dem Gedanken einer Gemeinschaft liegt, die zwischen sich Welt zu griinden vermag,
vollends verloren gehen. Wozu sich selbst zur Welt bringen, wenn die Welt in verschie-
dene Lager zerfillt, in die es sich einzufinden gilt? Aus einer derartigen Verschmelzung
- wiirde Arendt sagen — kann nichts Neues entstehen und ist ein Sprechen vom Gu-
ten sinnlos. Einer solchen Gesellschaft muss Arendts »politische Frage ersten Ranges,
die Frage danach, ob wir uns dem technischen Fortschritt ganz anheimgeben wollen,
sinnlos scheinen, sind doch alle ihr zugehorigen Titigkeiten von einer Art, dass sie von
Maschinen in der Tat besser, schneller und genauer verrichtet werden. Im Zwischen
Welt griinden, das Neue zur Sprache bringen — nicht das Etwas-Andere, das Zufilli-
ge — kann dagegen nur ein Wer. Das Gute also muss nach diesem Wer fragen, es muss
versuchen, ungewdhnlich zu sprechen, denkend neue Zusammenhinge herzustellen, es
muss die menschliche Erfahrung miteinbeziehen, die niemals gleich oder auch nur dhn-
lich ist, sondern immer absolut und so dem Einzelnen angemessen, das es sprechend
zu ergriinden sucht.

4.2.1 »Und wahrend seine Lippen sie formen, erkennt er sie.«™ Die ldee

Benjamin charakterisiert dieses Fragen nach dem Wer als eines, das nicht nach Er-
kenntnis, sondern nach Wahrheit strebt. Auch Arendt grenzt die Wahrnehmung von
absoluter Verschiedenheit von einem Erkennenwollen ab, wenn auch mit anderen Be-
griffen. Es zeigt sich aber, dass beide trotzdem in eine gemeinsame Richtung denken:
Sie gehen davon aus, dass eine Sprache, die das Einzelne allgemeinen Begriffen unter-
ordnet und blof} das Berechenbare mitteilt, das eigentlich Menschliche der Sprache, die
Fihigkeit, die dem Menschen durch die Sprache gegeben ist, iibergehen muss. Benja-
min trennt zwischen Wahrheit, die das Einzelne meint, und Erkenntnis, die blof3 ein-
ordnet. Arendt benutzt beide Worte in der zweiten Weise, versteht Wahrheit also im

172 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 20f.
173 Vgl. Walter Benjamin [1932]: In der Sonne, S. 419.

hittps://dol.org/1014361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Das Denken

Sinne einer sletzten Wahrheit., die sich der Frage verwehrt. Solche Wahrheit zu errei-
chen seien die Wissenschaften'’# bestrebt und auch eine solche Philosophie, die die
eine Wahrheit zu erkennen suche: »Wahrheit und Sinn sind nicht dasselbe. Der Grundirr-
tum, dem alle speziellen metaphysischen Trugschliisse nachgeordnet sind, besteht dar-
in, den Sinn nach der Art der Wahrheit aufzufassen.«<!”> Dem entgegen stellt sie den
»Sinng, der dem Einzelnen innewohnt und der sich im Gesprich erst zeigt. Der Sinn ist
dasjenige, dem sich die Sprechenden anzunihern versuchen, das je Eigene — so wie es
bei Benjamin die >Wahrheit« ist, die sich in jeder Deutung andeutet —: Sinn heift dann
Moglichkeit, Unabgeschlossenheit. Arendt spricht vom »Sinn von Politik«!”® und vom
»Sinn des Sprechens«'”7: Der Sinn von Politik wird als Freiheit bestimmt und ist so die
Maglichkeit, die in der Politik liegt. Der Sinn des Sprechens ist, dass es »Aufschluf3« ge-
ben, dass sich in ihm die Sprechende zeigen kann. Dem gegeniiber stellt sie das »bloRe
Gerede, zu dem Sprache degradiert wird, wenn sie nur noch als »Mittel zum Zweck<”8
verstanden ist.

Der Sinn also ist niemals Zweck, er ist offene Moglichkeit. Sinn ist Deutung und
das »Ergebnis des Verstehens«”?. Wir Menschen kénnen ihn »insofern erzeugen, als
wir uns mit dem, was wir tun und erleiden, zu verséhnen suchen«'®°. Verséhnen heiflt
hier nicht, etwas gut sein lassen, es heif3t — als Versuch, zu verstehen - sich gerade nicht
»kontemplativ irgendeinem fortschrittlichen oder endzeitlichen Geschichtsverlauf [zu]

181 sondern einen Versuch der Deutung wagen, sich selbst im Aussprechen des

widmen«
eigenen Verstehens zeigen und so ein Gesprich beginnen. Sinn geht fiir Arendt auch
in der »Konkurrenz aller gegen alle« verloren: Hier »verliert alles seinen angestammten
Sinn und bekommt jegliches einen Wert.«'3% Der Wert also, der den Vergleich ermog-
licht (so wie es auch die Erkenntnis tut), ist das Gegenteil des Sinns beziehungsweise
der Wahrheit. In Geschichte und Politik in der Neuzeit heifdt es: »Der ProzeR, der alles und
alle zu Exponenten erniedrigt [...], hat sich ein Monopol auf Sinn und Bedeutung an-
geeignet, so daf der einzelne oder das Besondere nur dann und nur dadurch sinnvoll
sein kénnen, daf sie als bloRe Funktionen verstanden werden.«'®3

Benjamin hingegen gebraucht >Sinn« dhnlich wie >Erkenntnis¢; so spricht er etwa
davon, dass sich die Ubersetzung nicht dem »Sinn des Originals hnlich machen«'34
diirfe; stattdessen solle sie das Original »nur in dem unendlich kleinen Punkte des Sin-

nes«'®S berithren. In dhnlicher Weise beschreibt er das Wesen des Einzelnen als »be-

174 Vgl. u.a. Hannah Arendt: Vita activa, S.10.

175 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 25.
176 Hannah Arendt [1958-59]: Was ist Politik?, S. 28.

177 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 221.

178 Ebenda.
179 Hannah Arendt [1953]: Verstehen und Politik, S.111.
180 Ebenda.

181 Ebenda, S.125.

182 Hannah Arendt [1951]: Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, S. 321.

183 Hannah Arendt [1957]: Geschichte und Politik in der Neuzeit. In: dies.: Zwischen Vergangenheit und
Zukunft. Ubungen im politischen Denken I. Miinchen 20164, S. 81.

184 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Ubersetzers, S.18.

185 Ebenda, S.19f.

hittps://dol.org/1014361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. /del - [

133


https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134

Vom Schweigen des Guten

haftet mit dem schweren und fremden Sinn«!3¢. Zugleich aber ist es gerade der Sinn,
den es zu deuten gilt, wenn es um »die neunundvierzig Sinnstufen«*8? der Tora geht.
So sagt Benjamin iber sich, er »habe nie anders denken und forschen kénnen als in
einem, wenn ich so sagen darf, theologischen Sinn — nimlich in Gemifheit der tal-
mudischen Lehre von den neunundvierzig Sinnstufen jeder Thorastelle«'®8. Sich dem
Sinn eines anderen dhnlich machen heifdt also, das Ureigene des Sinns, dass er nim-
lich absolut verschieden ist und keinem anderen gleicht, zu iibergehen. Es muss der je
einzelne Sinn gehort werden, nicht aber darf dieser eine vermehrt oder nachgeahmt
werden. Der Sinn ist es, so kénnte man in der Sprache beider sagen, der durch das
Erkennenwollen in Gefahr gerit, er ist es, der Verschiedenheit und Deutbarkeit meint.
In Zwischen Vergangenheit und Zukunft schreibt Arendt, sie wolle in diesen »Ubungen [...]
das Problem der Wahrheit in der Schwebe halten; es geht ausschlieflich darum, wie
man sich in dieser Liicke — der einzigen Sphire, in der Wahrheit eventuell erscheinen
mag — bewegt!®.

Das je Einzelne ist nur in einem leeren Raum zu finden, den die Erkenntnis jedoch
gerade einzunehmen versucht; so fragt Arendt, »warum das Denken, die Suche nach
Sinn - im Unterschied zum Streben nach Erkenntnis, auch nach Erkenntnis um ihrer
selbst willen —, so oft als etwas Unnatiirliches empfunden wurde, als ob die Menschen,
wenn sie zweck-los nachdenken — wenn sie iiber die natiirliche Neugierde hinausge-
hen, die durch die vielfiltigen Wunder des blofRen Daseins der Welt und ihrer eigenen
Existenz wachgerufen wird -, als ob sie damit etwas titen, was dem Menschensein zu-
wider ist«®°. Walter Benjamin nun unterscheidet die Erkenntnis in eben dieser Weise
von der Wahrheit, vielmehr unterscheidet er die beiden Begriffe nicht nur, er setzt sie
sogar als einander Ausschliefiende: »Die Wahrheit, vergegenwirtigt im Reigen der dar-
gestellten Ideen, entgeht jeder wie immer gearteten Projektion in den Erkenntnisbe-
reich. Erkenntnis ist ein Haben. Ihr Gegenstand selbst bestimmt sich dadurch, daf} er
im Bewuf3tsein — und sei er transzendental — innegehabt werden muf3. Thm bleibt der
Besitzcharakter. Diesem Besitztum ist Darstellung sekundir. Es existiert nicht bereits
als Sich-Darstellendes. Gerade dies aber gilt von der Wahrheit.«'** Benjamin ordnet al-
so der Erkenntnis die Begriffe zu und der Wahrheit die Ideen;'** diese Wahrheit der
Dinge, ihr unvergleichbares Wesen ist es, nach dem ich im Folgenden fragen mochte.

186 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Ubersetzers, S.19.

187 Walter Benjamin [1931]: Brief an Max Rychner: Madrz 1931. In: ders.: Briefe, Band 2. Hg. v. Gershom
Scholem und Theodor W. Adorno. Frankfurt a.M. 1993, S.524. (Im Folgenden zitiert als: Walter
Benjamin: Brief an Max Rychner.)

188 Ebenda, S.524.

189 Hannah Arendt [1961]: Vorwort: Die Liicke zwischen Vergangenheit und Zukunft, S.18.

190 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 84.

191  Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 209.

»Die Sprache kann fiir alles auflerhalb der sinnlichen Welt nur andeutungsweise, aber niemals
auch nuranndhernd vergleichsweise gebraucht werden, da sie, entsprechend der sinnlichen Welt,
nur vom Besitz und seinen Beziehungen handelt.« (Franz Kafka: Oktavheft G (18. Oktober 1917-Ende
Januar1918). In: ders.: Nachgelassene Schriften und Fragmente II. Hg. v. Jost Schillemeit. Frankfurt
a.M.1992,S.59))

192 Walter Benjamin [1925]: Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 209.

hittps://dol.org/1014361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Das Denken

Die Idee des Einzeldings kann demnach nicht sein Begriff sein; es muss ein >anderes«
Wort sein, iiberhaupt ein Wort, das nicht bedeutet, sondern von dem Einzelding her
sich ausspricht, das nur ihm eigen, nur Teil seines Wesens ist. Solch eine Idee nennt
Benjamin »Skelett des Wortes«, das Wort-Skelett, sie bedeutet »in Wahrheit«'*?, sie
bezeichnet nicht blof3: »Die sprachlichen Gebilde, so auch das Wort, teilen eine Mitteil-
barkeit mit und symbolisieren eine Nicht-Mitteilbarkeit. Ein Wort teilt also nicht die
Sache mit, die es scheinbar bezeichnet; sondern dasjenige, was es in Wahrheit bedeu-
tet. So bezeichnet das Wort >Turm« nicht etwa seinen< Turm, und ebensowenig >denx
Turm, sondern es bedeutet etwas und zwar ohne es zu bezeichnen. Das Wort >Turmx
bedeutet etwas, das heifdt nichts anderes als es teilt etwas mit.«*** Das Wort Turm hin-
gegen, das einen Turm bezeichnet, um ihn nutzbar und einordbar zu machen, ist das
willkiirliche Zeichen fiir einen Begriff. Dieses Zeichen »bezieht sich niemals notwendig
auf das Bezeichnete; es bezieht sich also nicht auf den Gegenstand, weil dieser nur der
notwendigen, innerlichen intentio sich erschlieft«'®>. Das Zeichen kann niemals den
Gegenstand meinen, sondern immer nur das »den Gegenstand Bedeutende; [...], also
etwa das Wort >Dreieck« oder auch die mathematische Zeichnung des Dreiecks«'®.

Genau um dieses den Dingen Auferliche soll es hier nicht gehen: »Die Relation
des Gegenstandes zur Erkenntnis bestimmt nicht dessen Wesen. Fiir dessen Wesen ist
die Idee als Seinsgrund gegenwirtig. Die Idee als Seinsgrund griindet das Ding durch
dessen Anteil an der Idee. Das Sein des Gegenstandes lebt vom Sein der Idee. Diese Be-
stimmung der Idee als Sein definiert zugleich die Wahrheit als ein Sein.«"*7 Die Idee ist
demnach das Wesenhafte der absolut Verschiedenen, ik soll ein Raum erdffnet werden.
Durch die Erzihlung einer reinen Namensprache Adams wird diese Idee zur Erschei-
nung gebracht, gleichzeitig aber wird sie in ein Abseits gestellt, das wir mit unserem
Sprechen nicht erreichen kdnnen. Diese Sprache nimlich, so wird sich zeigen, erkennt
die Dinge im Nennen. Die Philosophie aber kann diesen Ideen in ihrer Darstellung eine
Liicke schaffen, in der sie aufzuleuchten vermégen: »Wie sie Adam intentionslos beim
Benennen sich geben, so miissen in gleich reiner Anschauung dem Philosoph im Er-
innern sie sich zu erneuern streben. Und so ist mit Recht die ganze Philosophie im
Verlaufe ihrer Geschichte, die so oft Gegenstand des Spottes gewesen ist, ein Kampf
um die Darstellung weniger, immer wieder gleicher Worte [...].«*%8

193 Walter Benjamin [1920-21]: Das Skelett des Wortes. In: ders.: Gesammelte Schriften VI: Fragmente,
Autobiographische Schriften. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhduser. Frankfurt a.M.
1991, S.15f. (Im Folgenden zitiert als: Walter Benjamin: Das Skelett des Wortes.)

194 Ebenda.

195 Walter Benjamin [1916-17]: Ldsungsversuch des Russellschen Paradoxons. In: ders.: Gesammelte Schrif-
ten VI: Fragmente, Autobiographische Schriften. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhiu-
ser. Frankfurt a.M. 1991, S.14. (Im Folgenden zitiert als: Walter Benjamin: Ldsungsversuch des Rus-
sellschen Paradoxons.)

196 Ebenda.

197 Walter Benjamin [1924]: Erste Fassung der Erkenntniskritischen Vorrede/Anmerkungen (zum Ursprung
des deutschen Trauerspiels). In: ders.: Gesammelte Schriften I/3: Abhandlungen. Hg. v. Rolf Tiede-
mann/Hermann Schweppenhiuser. Frankfurt a.M. 1991, S. 928f. (Im Folgenden zitiert als: Walter
Benjamin: Erste Fassung der Erkenntniskritischen Vorrede.)

198 Ebenda, S.938.

hittps://dol.org/1014361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. /del - [

135


https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136

Vom Schweigen des Guten

Die Philosophin stellt die Ideen dar, indem sie sich ihrer erinnert und sie in der
Zusammenfihrung mit dem Gegenwirtigen wieder-erkennt. Sie muss im Erdreich gra-
ben, »in dem die alten Stidte verschiittet liegen«'®®, und dieses Erdreich ist die Schrift.
Dieses immer erneute Anrufen der alten Schriften kann die Ideen bergen und sie erin-
nernd ausgraben, sie darstellend erscheinen lassen. Solch wahrhaftes Erinnern ist ein
kurzer, fliichtiger Moment, der in zufilligen Konstellationen Gegenwart und Vergan-
genheit zusammentreffen lisst. So ist das Medium der Erinnerung die Sprache, in ihr
kann die Idee sich zeigen — nicht aber in den geschriebenen Worten selbst, sondern
in ihren Zwischenriumen, denn nur dort kann ein Raum sich 6ffnen, in dem Erschei-
nung moglich ist. Im Durchgraben der einzelnen Sprachschichten, die sich, gleich den
Erdschichten iiber eine verborgene Stadt, mit den Jahren iiber das Vergangene gelegt
haben, erinnert die Suchende und schafft so Raum fiir ein Erscheinen. In diesem Sinne
spricht Arendt von der Verwandtschaft des Denkens mit dem Erinnern, die sich beide
auf ihrer Suche in die Sprache begeben — um auf diese Weise »Wurzeln zu schlagen,
den eigenen Platz in der Welt [...] einzunehmen«*°°,

So birgt das Ideen-Wort im Gegensatz zum Begriffs-Wort Wahrheit, indem es das Ein-
zelne bedeutet und nicht bezeichnet: »Im Wort liegt Wahrheit<, im Begriff intentio
oder allenfalls Erkenntnis, Wahrheit keinesfalls.«*** Was aber verbirgt sich hinter die-
sem Ideen-Wort? Die Ideen sind es, die das wahre Sein der Dinge zeigen. »Die Ideen
verhalten sich zu den Dingen wie die Sternbilder zu den Sternen. Das besagt zunichst:
sie sind weder deren Begriffe noch deren Gesetze.«*** Wie die Sterne am Himmels-
zelt existieren die Ideen also in der Welt, ohne von Begriffen abhingig zu sein, ohne
unter Gesetzen zu stehen. Sie existieren nicht, damit sie zugeordnet werden oder in
ihnen Sternbilder erkannt werden kénnen; diese Bilder sind immer nachtriglich und
willkiirlich, liegen nicht in deren Existenz begriffen. Auch sind sie wandelbar; Sterne

»Die Darstellung, wenn sie als die eigentliche Methode philosophischer Erkenntnis sich behaup-
ten will, wird Darstellung der Idee sein.« (Ebenda, S. 928.)

199  Walter Benjamin [ca. 1932]: Ausgraben und Erinnern. In: ders.: Gesammelte Schriften IV/1: Kleine
Prosa. Baudelaire-Ubertragungen. Hg. v. Rolf Tiedemann et al. Frankfurt a.M. 1972, S. 400.

200 Hannah Arendt [1965]: Uber das Bése, S. 85.

201 Walter Benjamin [1920-21]: Das Skelett des Wortes, S.15.

202 Walter Benjamin [1925]: Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 214.
Sandro Pignotti deutet das Sternbild so: »Nur das perspektivische Abriicken von einer allzu nahen
Sonne der Erkenntnis hin zum fernen Sternenhimmel einer Lehre kann einen konstellativen Uber-
blick tber alle Elemente gewahren. Der philosophische Wahrheitsbegriff ist fir Benjamin also
nicht langer wie in der Lichtmetaphorik der Aufklarung der Sonne greifbar oder wie im deutschen
Idealismus und liberaler Systemphilosophie deckungsgleich mit Erkenntnis, sondern der Nacht-
himmel steht fiir eine neue Erkenntniskritik«. (Sandro Pignotti [2009]: Walter Benjamin—Judentum
und Literatur. Tradition, Ursprung und Lehre mit einer kurzen Geschichte des Zionismus. Freiburg 2009,
S.100.) Und wenig spater: »Erst vor dem Hintergrund eines neuen philosophischen Nachthimmels
treten bei Benjamin Sonnen, nunmehrals Sterne, in Relation.« Diese kennen »keine Hierarchie un-
tereinander und verschmelzen [..] nicht zu einem Oberbegriff, sondern verhalten sich entweder
stumm oder bei richtiger Anordnung wie die Tone einer Musik, wie die Lichtpunkte eines Sternbil-
des zueinander, stehen aber in keinem Souveranitatskonflikt. In Benjamins Sternbildern ist jeder
Punkt, wie in der Musik jeder Ton, ob leise oder laut, gleich notwendig fiir die Vollstandigkeit der
Konstellation.« (Ebenda, S.107.)

hittps://dol.org/1014361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Das Denken

konnen zu verschiedenen Bildern und so durch verschiedene Zuschreibungen zu les-
baren »Dingen« zusammengesetzt werden. Als einzelne »Sterne« aber existieren sie in
absoluter Verschiedenheit.>3

In einem Brief an Scholem beschreibt Benjamin seine Erkenntniskritische Vorrede als
ein »zweites, ich weif} nicht, ob besseres, Stadium der fritheren Spracharbeit [...], die
du kennst, als Ideenlehre frisiert«*°*, In dieser »Ideenlehre« vergleicht er die Idee mit
einer Sonne, um sich ihr zu nihern: »Alle Wesenheiten existieren in vollendeter Selbst-
standigkeit und Unberithrtheit voneinander. Wie die Harmonie der Sphiren auf den
Umliufen der einander nicht berithrenden Gestirne, so beruht der Bestand des mundus
intelligibilis auf der unauthebbaren Distanz zwischen den reinen Wesenheiten. Jede
Idee ist eine Sonne und verhilt sich zu ihresgleichen wie eben Sonnen zueinander sich
verhalten. Das tonende Verhiltnis solcher Wesenheiten ist die Wahrheit.«*°® Von maf3-
geblicher Bedeutung ist hierbei meines Erachtens der Umstand, dass die Wahrheit das
Verhiltnis ist, das Zwischen-den-Ideen-Stehende also: Die Leere zwischen den Dingen,
nicht die Dinge, wie wir sie sehen, nicht ihr Begriff, sondern das Dazwischen-Liegende.
Und dieses Verhiltnis, diese Liicke, die Benjamin hier meint, ist nicht anzuschauen, sie
tont und ist in diesem Sinne ausschlieflich zu er-héren.

Benjamins Ideen sind nicht bildhaft zu denken — wie es die Grundbedeutung des
Wortes i8¢a nahelegt —, sie sind keine Vorbilder fir ihre weltlichen Erscheinungen,
die Dinge der faktischen Welt. In einem platonischen Verstindnis der Ideen kann nur
die Erinnerung an diese die Dinge der Sinnenwelt erkennbar werden lassen. Platon ist
es denn auch, der die >Idee« allererst zum philosophischen Ausdruck erhebt. Er unter-
teilt die »Gesamtheit des Seienden« in »Ideen« und »Erscheinungen«?°®. Im Phaidon
beschreibt er die Dinge als Teilhabende an den Ideen, alle Biume als Teilhaber an der

207 und alle

Idee des Baumes. Dort ist zu lesen, dass jede der Ideen »etwas sei an sich«
anderen Dinge aufgrund ihrer Teilhabe an den Ideen nach diesen benannt wiirden. Im
Hohlengleichnis erliutert Platon sein Verstindnis der Dinge; demnach sind die Erschei-
nungen als blofle Schattenbilder anzusehen, wohingegen einzig die Ideen selbst das

Wahre zeigen.

203 Adorno beschreibt Benjamins Denken als eines, das»in sich keine Entwicklungszeit kennt, sondern
[seine] Form aus der Konstellation der einzelnen Aussagen empfangt.« (Theodor W. Adorno [1955]:
Einleitung zu Benjamins sSchriften<. In: ders.: Gesammelte Schriften, Band 11: Noten zur Literatur.
Hg. v. Rolf Tiedemann. Frankfurt a.M. 2003, S. 578.)

So kénnte man Benjamins Schriften selbst als einen Himmel einzelner Sterne sehen, deren Ideen
nebeneinanderstehen und denen kein eindeutiger Zusammenhang innewohnt.

204 Walter Benjamin [1925]: Briefan Scholem/Anmerkungen (zum Ursprung des deutschen Trauerspiels). In:
ders.: Gesammelte Schriften I/3: Abhandlungen. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhau-
ser. Frankfurt a.M. 1991, S. 882.

205 Walter Benjamin [1925]: Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 214.

206 Wulff D. Rehfus (Hg.) [2003]:Handwdrterbuch Philosophie. Gottingen 2003, S. 659.

207 Platon [ca.380v. Chr]: Phaidon. In: ders.: Simtliche Werke, Zweiter Band. Hg. v. Ursula Wolf. Ubers.
v. Friedrich Schleiermacher. Hamburg 1994, S.164/102b.

hittps://dol.org/1014361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. /del - [

137


https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138

Vom Schweigen des Guten

Ich méchte die Erzihlung hier kurz in Erinnerung rufen: Die Menschen fristen ihr Le-
ben »gefesselt an Hals und Schenkeln«?°® in einer Hohle und kénnen voneinander und
von den Dingen, die an ihnen vorbeigetragen werden, nur die Schatten sehen, die ein
Feuer hinter ihnen auf der Wand vor ihren Augen aufscheinen lisst.*%° Da diese Schat-
ten nun das Einzige sind, das sie kennen, halten sie diese Bilder fiir die Wirklichkeit,
die Abbilder fur die Dinge selbst. Sie konnten also in dieser Lage nichts »anderes fiir das

210 WWire aber einer von ihnen ent-

Wahre halten als die Schatten jener Kunstwerke«
fesselt und imstande »gegen das Licht zu sehen«, konnte er dies nur unter Schmerzen
und wiirde »wegen des flimmernden Glanzes« nicht recht vermégen »jene Dinge zu er-
kennen, wovon er vorher die Schatten sah«*!*. Er wire wohl »verwirrt« und wiirde das
zuvor Gesehene fiir das Wahre halten. Dieses Sehen gegen das Licht beschreibt Platon
als »dem Seienden niher und zu dem mehr Seienden gewendet«*'?; der Befreite sehe
nun »richtiger«*3. Zuerst aber wiirde dieses Sehen Schmerzen verursachen und so sei
es eine Sache der »Gewdhnung«*™: »Und wenn er nun an das Licht kommt und die Au-
gen voll Strahlen hat, wird er nicht das Geringste sehen kénnen von dem, was ihm nun
fiir das Wahre gegeben wird.«*"> Zunichst wiirde er nur Schatten erkennen kénnen,
dann Spiegelbilder der Menschen und der anderen Dinge im Wasser, zuletzt dann »sie
selbst.« SchlieRlich wire er imstande, »die Sonne selbst an ihrer eigenen Stelle anzuse-
hen und zu betrachten«?'®. Diese nun ist fiir Platon die héchste aller Ideen, sie ist es,
»die alle Zeiten und Jahre schafft und alles ordnet in dem sichtbaren Raume und auch
von dem, was sie dort sahen, gewissermafien die Ursache ist«*': Sie ist »die Idee des
Gutenc. Diese hochste aller Ideen ist »nur mit Mithe« zu erkennen, »wenn man sie aber
erblickt hat«, zeige sich zugleich, »daf3 sie fiir alle die Ursache alles Richtigen und Scho-
nen ist, im Sichtbaren das Licht und die Sonne, von der dieses abhingt, erzeugend, im
Erkennbaren aber sie allein als Herrscherin Wahrheit und Vernunft hervorbringend,
und daR also diese sechen muf, wer verniinftig handeln will«*8.

Diese Hohlenbewohner — »Uns ganz dhnliche«*’® - kénnen das Seiende, die Ideen,
ohne Bildung nicht wahrnehmen, und sehen so lediglich die Schatten der Urbilder.>2°
Platons Lehre besagt, die Seele eines jeden Menschen habe die Ideen einst gesehen, so

dass ein jeder eine Idee von den Dingen habe; diese allerdings liege verborgen, denn bei

208 Platon [ca.370V. Chr.]: Politeia (Das Hohlengleichnis). In: ders.: Simtliche Werke, Zweiter Band. Hg. v.
Ursula Wolf. Ubers. v. Friedrich Schleiermacher. Hamburg 1994, S. 420/514a. (Im Folgenden zitiert
als: Platon: Politeia (Das Hihlengleichnis).)

209 Vgl. ebenda, S. 420/514bf.

210 Ebenda, S. 421/515bf.

211 Ebenda, S. 421/515¢.

212 Ebenda, S. 421/515d.

213 Ebenda.

214 Ebenda, S. 421/516a.

215 Ebenda, S. 421/516a.

216 Ebenda, S. 422/516b.

217 Ebenda, S. 422/516bf.

218 Ebenda, S. 423/517bf.

219 Ebenda, S. 420/515a.

220 Vgl. ebenda, S. 420/514a.

hittps://dol.org/1014361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Das Denken

der Geburt eines Menschen ginge seine fassbare Erinnerung verloren.?*! Es gibt hier
also eine Urform der Dinge: eine Form, nach der die Dinge geformt werden, eine Form,
an die der Mensch sich erinnert und die ihm so das Erkennen der Dinge ermoglicht.
Denn obwohl »die Gegenstinde der sinnlich wahrnehmbaren Welt dem Wechsel und
der Verinderung unterworfen sind, sind sie im Hinblick auf die sie prigenden Ideen
miteinander identisch«*?%. Léwe bleibt also Lowe, insofern er durch die Idee der Léwen
geprigt wurde; dieser eine erscheinende Léwe kann demnach niemals einzigartig sein,
denn in seinem Wesen ist er vergleichbar, er ist, wie jeder andere Léwe auch, von der
Idee der Léwen gepragt. Nur seine Idee, die unerkennbar fiir den Menschen bleibt, ist
einzigartig. Diese Lehre zeichnet das Bild einer Welt, in der es keine einzelnen Dinge
geben kann, sondern nur eine Uridee, die jedes Ding in Erscheinung treten lisst, in-
dem sie es in Ubereinstimmung ihrer Eigenschaften mit jenen ihres Urbildes erkennbar
macht.

Benjamins Rede von den Ideen beschreitet vollig andere Wege. Zunichst scheint sie
so, wie sie uns im Trauerspielbuch begegnet, auf eine Darstellung der Wahrheit hin-
zuweisen, die vergangen und unzuginglich ist. Die Zeit des Horens scheint voriiber,
die Begriffe scheinen unabanderlich von den Dingen Besitz ergriffen zu haben — was
aber, wenn der Verfall der Sprache gar nicht zeitlich zu denken wire? Wenn sich das Er-
tauben in jedem begrifflichen Sprechen neu vollzége? Wenn das Einzelne immer noch
gegenwirtig wire und der Begriff iiberwunden werden konnte? Wie aber sollte sich
denn eine Idee in der Welt zeigen kénnen? Um zu sein, miisste sie dargestellt werden.
Eine solche Ideendarstellung ist nach Benjamin aber iiberhaupt nur vermittelt durch
Begriffe maoglich. So heifit es im Trauerspielbuch: »Durch die Vermittlerrolle leihen die
Begriffe den Phinomenen Anteil am Sein der Ideen. Und eben diese Rettung macht sie
tauglich zu der anderen, gleich urspriinglichen Aufgabe der Philosophie, zur Darstel-
lung der Ideen.«*?* Das bedeutet aber nicht, dass die Ideen sich in Begriffe verwandeln,
sondern nur, dass die Vermittlung der Ideen begrifflich geschieht. So wird die Idee zwar
in Begriffen dargestellt, sie entzieht sich allem Begrifflichen aber dadurch, dass ihr ge-
rade dasjenige mangelt, was den Begriff ausmacht, da sich der Begriff immer durch
seinen Bezug zu anderen Begriffen bestimmt. Zum Verhiltnis der Ideen zueinander

heifit es aber, dass sie »in vollendeter Isolierung fiir sich [stehen]«**4.

221 »Platon denkt die Urbilder [sc. die Ideen] als Entitdten, die die erscheinenden Einzelgegenstinde
in ihrer Reinheit verkorpern, jedoch vom Menschen mit seinen Sinnen nicht wahrgenommen wer-
den konnen. Allerdings hat die Seele eines jeden Menschen, wenn sie sich im Tod eines Menschen
vom Leib getrennt hat, die Ideen geschaut. Bevor jedoch die Seele bei der Geburt eines Menschen
sich wieder mit dem Leib verbindet, muss sie den Fluss Lethe (das Vergessen) durchqueren, so-
dass sie das, was sie geschaut hat, mehr oder weniger vergisst. Erkenntnis ist damit fiir Platon
nichts anderes als die Riickerinnerung der Seele angesichts eines erscheinenden Gegenstandes
an die vorgeburtliche Schau der Ideen.« (Wulff D. Rehfus (Hg.) [2003]: Handwdrterbuch Philosophie.
Gottingen 2003, S. 659.)

222 Ebenda, S. 400.

223 Walter Benjamin [1925]: Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 214.

224 Ebenda, S. 217f.

hittps://dol.org/1014361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

Vom Schweigen des Guten

Diese Rede von einer Isolierung voneinander kann hier kaum bedeuten, dass sie
blof} in einem Negationsverhiltnis zueinander stehen, sondern muss heiflen, dass ein
Vergleich zwischen ihnen schlechthin unmdéglich ist. Anders als die Begriffe haben die
Ideen keine Merkmale, in denen sie einander gleichen konnten. Jede der Ideen ist, wie
bereits gehort, »vollendet isoliert«, sie konnen in kein Verhiltnis zueinander gesetzt
werden. Es sei also hier erneut an Platon erinnert, der die Sonne zur Idee aller Ideen
erhebt: Der erkennende Mensch wird als letztes, am hochsten Punkt seiner Erkenntnis,
imstande sein, diese urspriinglichste aller Ideen zu betrachten, die »alles ordnet in dem
sichtbaren Raume und [...] gewissermafien die Ursache [von allem] ist«?%5. Bei Platon ist
— wie sich gezeigt hat — die eine Idee der Ideen sonnenhalft, sie steht iiber den anderen.
Das muss heiflen: Sie stehen in einem Verhiltnis, sie gleichen sich in ihrem Der-Sonne-
untergeordnet-Sein. Die eine Sonne nun, der die tibrigen Ideen untergeordnet sind, ist
fiir Platon die »Idee des Guten«. Mit Benjamin lisst sich sagen »die Ideen sind das Gute«
— dass sie sie sind, weder als Vorbild iiber- noch der einen Idee untergeordnet — so wie
sich mit Arendt sagen lisst, das Gute liegt in den Menschen. Das Gute zeigt sich hier
wie dort im Denken einer absoluten Verschiedenheit. Benjamins Ideen sind jede fiir sich
solche Sonnen, stehen also in keinem Verhiltnis. In diesem Sinne kann er schreiben,
dass die Wahrheit verhiltnislos ist — somit auch die Ideen: »Wahrheit tritt nie in eine
Relation und insbesondere in keine intentionale. Der Gegenstand der Erkenntnis als
ein in der Begriffsintention bestimmter, ist nicht die Wahrheit. Die Wahrheit ist ein aus
Ideen gebildetes, intentionsloses Sein. Das ihr gemifRe Verhalten ist demnach nicht ein
Meinen im Erkennen, sondern ein in sie eingehen und verschwinden. Die Wahrheit ist
der Tod der Intention.«*2°

Wenn die ideenhafte Sprache, die Sprache der Wahrheit, ihrem Wesen nach ziellos
ist, kann sie nicht als bloRes Mittel eines sie bestimmenden Subjekts begriffen werden:
Die Wahrheit des Satzes bedeutet den Tod eines solchen Ziels. Als einfaches Mittel —
etwa der Politik — steht sie der formlosen Sprache am fernsten. Ich méchte hier an Ben-
jamins Auseinandersetzung mit Martin Buber erinnern, der die Sprache als angemes-
senes Mittel begreift, im Namen der >guten Sache« bestimmten Zwecken zu dienen. Fiir
Benjamin hingegen ist im blofRen Benutzen der Sprache das eigentliche Ziel einer jeden
Rede weitestmoglich verfehlt: »In wievielerlei Gestalten auch die Sprache sich wirksam
erweisen mag, sie wird es nicht durch die Vermittlung von Inhalten, sondern durch das
reinste Erschlief}en ihrer Wiirde und ihres Wesens tun. [...] Als Mittel genommen wu-
chert es.«**” Diese Aussage kénnte leicht als Aufruf zur Untitigkeit missdeutet werden;
vielmehr aber geht es darum, eine Tat nicht als »mittelbares Resultat des Wortes«??® zu
verstehen, sondern den Ort zu finden, an dem »das Wort gerade nicht als ein Mittel in

229

praktischer Hinsicht gebraucht wird«**?, gerade so aber erst wirklich titig sein kann.

Denn tétig sein konnen wir nur als wir selbst, als Wer, und in dieser Weise erscheinen

225 Platon [ca. 370 v. Chr.]: Politeia (Das Hohlengleichnis), S. 422/516bf.

226 Walter Benjamin [1925]: Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 217f.

227 Walter Benjamin [1916]: Brief an Martin Buber: Juli 1916. In: ders.: Briefe, Band 1. Hg. v. Gershom
Scholem und Theodor W. Adorno. Frankfurt a.M. 1993, S.127.

228 Uwe Steiner [2011]: Uber Sprache iiberhaupt und iiber die Sprache des Menschen, S. 595.

229 Ebenda.

hittps://dol.org/1014361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Das Denken

konnen wir nur, wenn wir sprechen, um uns einer Frage anzunihern, nicht, wenn wir
unser Sprechen und so uns selbst zum Mittel nehmen, um iber sie hinwegzukommen.

Auch die Darstellung der Ideen — von der eben die Rede war — ist nur durch Begriffe
moglich, sie geht aber anders vor sich, nimmt die Darstellung als Versuch, die eigene
Sichtweise auszusprechen, um sie dann im Zusammenhang mit Anderen wiederum in
Frage zu stellen. Benjamin beschreibt diese Darstellung als die urspriingliche Aufgabe
der Philosophie; so schreibt er in einem Brief an Florens Christian Rang im Jahr 1923:
»[Dlie Ideen sind die Sterne im Gegensatz zu der Sonne der Offenbarung. Sie scheinen
nicht in den Tag der Geschichte, sie wirken nur unsichtbar in ihm. Sie scheinen nur
in die Nacht der Natur. Die Kunstwerke nun sind definiert als Modelle einer Natur,
welche keinen Tag also auch keinen Gerichtstag erwartet, als Modelle einer Natur die
nicht Schauplatz der Geschichte und nicht Wohnort der Menschen ist. Die gerettete
Nacht. [...] Die Philosophie hat die Idee zu benennen wie Adam die Natur [...].«*3°

Die Struktur der Ideenwelt muss im Sinne der vorangegangenen Ausfithrungen al-
so als eine diskontinuierliche bezeichnet werden: Jede Idee ist eine Sonne, diese Re-
lationslosigkeit muss eine jede Darstellung beriicksichtigen. »Das philosophische Ge-
dankenreich entspinnt sich nicht in der ununterbrochenen Linienfithrung begrifflicher
Deduktionen, sondern in einer Beschreibung der Ideenwelt. Thre Durchfithrung setzt
mit jeder Idee von neuem als einer urspriinglichen an. Denn die Ideen bilden eine un-
reduzierbare Vielheit. Als gezihlte — eigentlich aber benannte — Vielheit sind die Ideen
der Betrachtung gegeben.«**! Der Gang von einer Idee zur anderen kann somit nie-
mals eigentlich ein Gang sein, sondern fordert immer einen Sprung, ein Absetzen.?3
Benjamin fasst dies in der Rede vom immer neuerlichen Atemholen: »Ausdauernd hebt
das Denken stets von neuem an, umstindlich geht es auf die Sache selbst zuriick. Dies
unablissige Atemholen ist die eigenste Daseinsform der Kontemplation. Denn indem
sie den unterschiedlichen Sinnstufen bei der Betrachtung eines und desselben Gegen-
standes folgt, empfingt sie den Antrieb ihres stets erneuten Einsetzens ebenso wie die
Rechtfertigung ihrer intermittierenden Rhythmik.«*33

Dass Benjamin diese Bezeichnung wihlt, um das immer neue Aussetzen und wieder
Anheben des Denkens zu umschreiben, das dem Ideen-Wesen der Dinge sich entgegen-
spricht, muss aufhorchen lassen: Atemholen, Einatmen, ist ja nicht nur ein Absetzen,
eine Unterbrechung des Atmens, sondern zugleich die Voraussetzung des Lebens. Es
ist die Liicke, die das Sein dessen, nach dem sie kommt, wie auch dasjenige dessen, vor
dem sie aussetzt, moglich macht. Dieses Atemholen, das die Diskontinuitit der Ideen
zeigt, bedeutet so gleichzeitig den Tod der Intention — des einen selbstverstindlichen
Verlaufs — und das Leben der einzelnen Wahrheit. Wir kénnen nicht, ohne abzusetzen,
ohne neuen Atem zu schépfen, von einer Idee zur anderen gehen. In der Schriftform

230 Walter Benjamin [1923]: Briefan Florens Christian Rang. In: ders.: Gesammelte Schriften 1/3: Abhand-
lungen. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhauser. Frankfurt a.M. 1991, S. 889.

231 Walter Benjamin [1925]: Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 223.

232 Zum»Sprungin die Wahrheit« siehe: Bernd Witte [1985]: Walter Benjamin. Mit Selbstzeugnissen und
Bilddokumenten. Reinbek 1985, S. 61.

233 Walter Benjamin [1925]: Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 208.

hittps://dol.org/1014361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. /del - [

141


https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142

Vom Schweigen des Guten

eines Textes lisst sich ein solches Absetzen in den Zwischenzeilen, dem weifSen Raum,
der sich zwischen den Zeilen sowie zwischen jedem einzelnen Wort zeigt, ausmachen.
Benjamin hat diesen Eindruck im Aufbau vieler seiner Texte noch verstirkt, indem er
regelmiflig wiederkehrende Leerzeilen einfiigt. Diese scheinen innerhalb der einzelnen
Kapitel, zwischen den je einzelnen Gedanken auf, um dadurch nicht nur ein Abbrechen
heraufzubeschwdren, sondern auch andere Verkniipfungen zwischen den bereits ver-
gangenen und noch kommenden Teilen zuzulassen, also ihre eigene Diskontinuitit zu
zeigen.

Wenn wir also nach dem Wesen des Einzelnen fragen, miissen wir nach dessen Idee
fragen. Nachdem ich hier mit dem vertraut gemacht habe, was Benjamin mit diesem
Wort meint, mochte ich mich nun mit dem reinen Ausspruch dieser Idee, mit dem Er-
scheinen der Idee in der Welt, befassen. Dieses Erscheinen im Ausspruch heiflt bei Ben-
jamin Name, im Namen erscheint das Ding in seiner Einzelheit. Dieser Name nennt,
ohne aber zu bezeichnen. Er bedeutet ein Erkennen im Ausspruch, das einem gewchn-
lichen Sprechen versagt bleiben muss. In Kafkas Schlofd heifdt es an einer Stelle: »Sie
deuten, Herr Vorsteher«, sagte K., »den Brief so gut, dafd schlieflich nichts anderes
iibrigbleibt als die Unterschrift auf dem leeren Blatt Papier.«*** Die Deutung — das im-
mer erneute Durchgraben der alten Sprachschichten — bringt der Leere niher, da sie
das Feststehende, scheinbar Unveranderbare in Frage stellt. Neuanfang wird dort denk-
bar, wo die Deutung das Gesetzte ganz zum Verschwinden bringt und auf diesem Weg
Raum schafft fir das je Einzelne, niemals Festsetzbare. Was dann iibrigbleibt, ist nur
noch eines, das wahrhaft Einzelne: der Name.

4.2.2  »Und da kam das Meer, und gab ihm einen Rufnamen und einen Zunamen
der Wind.«** Die Stufen der Sprache

Es soll hier nun um ein Sprechen gehen, das nicht formhaft ist, in dem die Ideen er-
scheinen. Was aber ist Sprache anderes als Form, was ist sie anderes als ein Mittel,
um Gedanken Ausdruck zu verleihen, um zu Anderen von den Dingen zu sprechen? Es
muss hier um ein Sprechen gehen, das nicht blof3 vergleicht — trotzdem aber: ein Spre-
chen. Wie oben bereits erwihnt, ist die Namensprache streng von einem darstellenden
Sprechen zu trennen, beide aber stehen in verschiedener Weise in Bezug zu den Ideen.
Hier soll es nun um die Namensprache gehen. Zunichst muss die Frage lauten: Was ist
iiberhaupt Sprache? Bei Benjamin heif’t es: »Jede Aulerung menschlichen Geistesle-
bens kann als eine Art der Sprache aufgefallt werden, und diese Auffassung erschliefit
nach einer wahrhaften Methode tiberall neue Fragestellungen. [...] Sprache bedeutet in
solchem Zusammenhang das auf Mitteilung geistiger Inhalte gerichtete Prinzip in den
betreffenden Gegenstinden: in Technik, Kunst, Justiz oder Religion. Mit einem Wort:
jede Mitteilung geistiger Inhalte ist Sprache, wobei die Mitteilung durch das Wort nur

234 Franz Kafka [1922]: Das Schlof3. In: ders.: Gesammelte Werke in zw6!f Banden, nach der Kritischen
Ausgabe, Vierter Band. Hg. v. Hans-Gerd Koch. Frankfurt a.M. 20018, S. 90.

235  Vgl. Rafael Alberti [1929]: Der Engel aller Engel. In: ders.: Uber die Engel/Sobre los angeles: Gedichte.
Ubers. v. Fritz Vogelgsang. 1981, S. 67.

hittps://dol.org/1014361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Das Denken

ein besonderer Fall, der der menschlichen, und der ihr zugrunde liegenden oder auf
ihr fundierten (Justiz, Poesie), ist. Das Dasein der Sprache erstreckt sich aber nicht nur
iiber alle Gebiete menschlicher Geistesiuferung, der in irgendeinem Sinn immer Spra-
che innewohnt, sondern es erstreckt sich auf schlechthin alles. Es gibt kein Ding weder
in der belebten noch in der unbelebten Natur, das nicht in gewisser Weise an der Spra-
che teilhitte, denn es ist jedem wesentlich, seinen geistigen Inhalt mitzuteilen.«?3¢ Alles
ist also Sprache, in allem Einzelnen liegt die Moglichkeit des Ausgesprochen-Werdens.
Jedes Ding der Welt hat in dem Sinn an der Sprache teil, dass es einen geistigen In-
halt hat, der in Sprache verwandelbar ist. Die menschliche Sprache, um die es uns hier
gehen soll, ist selbst aufs Innigste verflochten mit den Sprachen der Dinge, um nicht
zu sagen: mit ihnen eins. So ist das Sprechen der Menschen Ausdruck der Sprache der
Natur, Offnung des geistigen Inhalts. Sind das also die verschiedenen Sprachen, diese
menschliche und jene dingliche? Aber was soll das iberhaupt heiffen, dass die Dinge
sprechen, dass sie einen geistigen Inhalt mitteilen?

Es sollen zunichst die verschiedenen Sprachen betrachtet werden: In seinem Sprach-
aufsatz Uber Sprache iiberhaupt und iiber die Sprache des Menschen unterscheidet Benjamin
zwischen der gbttlichen sowie zwei Stufen der menschlichen Sprache. Benjamins Uber-
legungen zu den Sprachstadien nehmen ihren Ausgang von der biblischen Uberliefe-
rung, die wenigstens zwei Weisen, Mensch zu sein, kennt. Der Siindenfall markiert
die Grenze zwischen dem paradiesischen Zustand und dem nachparadiesischen, dem
abgefallenen und gerichteten Stand. Benjamin ist hier vor allem an dem Moment, der
sich am Baum der Erkenntnis zeigt, und der Wandlung, die sich in dessen Folge ereig-
net, gelegen. In der Tora ist zwar nicht ausdriicklich von einem Wandel der Sprache
die Rede, Benjamin liest aber die genannte Stelle in diesem Zusammenhang. Mit der
Verbannung aus dem Paradies wandelt sich auch und vor allem, man méchte so weit
gehen zu sagen: einzig und allein, die Sprache des Menschen. Vor dem Siindenfall ist
die Sprache der Menschen zu einer unmittelbaren Erkenntnis der Dinge fihig. Benja-
237 Sprache.

Diese reine Sprache benennt, ohne zu vergleichen, sie spricht das Wesen der Dinge

min spricht hier von der »reinen«

aus, sie nennt sie bei ihrem Namen; ich werde sie von nun an mit Benjamin Namen-
sprache nennen. Es findet keine Benennung als Zuordnung von Zeichen statt, die die
Dinge charakterisieren, typisieren, kategorisieren, sondern in der Nennung der Dinge
liegt bereits die Erkenntnis ihres Wesens. Es zeigt sich also nichts Dahinterliegendes

238

durch das Wort, sondern das Geistige erscheint im Wort.*>® Was hier also nennt, ist:

236 Walter Benjamin [1916]: Uber Sprache iiberhaupt und iiber die Sprache des Menschen, S.140f.

237 Vgl. ebenda, S.153.

238 Vgl. ebenda, S.143f.
Die Bezeichnung eines Dahinterliegenden, eines Wesens, das hinter dem liegt, das offensichtlich
ist, birgt Schwierigkeiten, entspricht es doch beim ersten Hinsehen dem platonischen Gedanken,
dass eigentlich nichts, was wir sehen, da ist, dass so also kein Einzelnes existiert, sondern immer
nur die Idee >dahinter«. Benjamin versucht dagegen gerade das Einzelding hervor-zu-schreiben.
Trotzdem scheint es mir richtig, von einem solchen Dahinter zu sprechen, da Benjamins Beschrei-
bungen der Liicken jener Darstellungsweisen, die die Idee erscheinen lassen sollen, immer vom
Blick durch eben diese Zwischenraume und somit von dem Dahinter-Liegenden sprechen. Eines

hittps://dol.org/1014361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

m

Vom Schweigen des Guten

der Name, blofR Name. So ist hier gesagt, dass es in diesem Stadium keine Form geben
kann - der Name kennt keinen Unterschied. Was der Name benennt, ist nicht zu sagen.
Jede Angabe eines Begriffs, den die Namen meinen, muss die Sache verfehlen, da die
Namen ja schlechterdings nichts meinen. Diese nichts meinenden, alles sagenden Na-
men sind das einzige, in dem Wahrheit liegt. Nehmen wir das Dreieck, um uns diesem
Gedanken anzunihern. Der Begrift »Dreieck« wirft alle »Dreiecke< zusammen und bleibt
diesen duflerlich, er sammelt sie unter sich. Der Name aber, der die reine Sprache ist,
hat teil an der Sache.

In einer Tabelle Benjamins, die Name, bedeutendes Wort und blofRes Zeichen ne-
beneinanderstellt, ist zum Namen zu finden: »Intentio prima: Der reine Name (bezieht
sich auf die substantia oder das Wesen. Ist jedoch nicht bedeutend, sondern etwas an der
Sache selbst, was sich auf ihr Wesen bezieht).«**? Dieser Bezug auf das Wesen des Dings
kennzeichnet die reine Sprache. Der Name ist also gerade nicht der Begriff, der dem
Ding zugeordnet wird, wie hier der Begriff >Dreieck« fiir das Ding, das wir als »Dreieck«
bezeichnen. Denn den »Namen >Dreieck« gibt es ebensowenig, wie es iiberhaupt Na-
men fiir die allermeisten Gegenstinde in der Sprache gibt. Diese kennt nur Worter fiir
sie, in welchen die Namen verborgen liegen.«*4° Kraft des Begriffs haben »die Worter
ihre Intention auf den Gegenstand; sie haben durch den Namen an ihm teil. Der Name

241 Trotz dieser Intention

ist in ihnen nicht rein, sondern an ein Zeichen gebunden.«
aber, die die Worte durch den Begriff erhalten, liegen die Namen in den abgenutzten
und abgegriffenen Worten weiterhin verborgen.

Die Namen jedoch, die die reine Sprache nennt, sind nicht gebunden; sie nennen
die Dinge, ohne sie in einen Bezug zu setzen. Die Benennung der Wesen der Erde wird
in der Genesis wie folgt beschrieben: »Nun bildete das ewige Wesen, Gott, aus dem
Erdenreiche alles Wild des Feldes und alles Gefliigel des Himmels und fithrte sie vor
den Menschen, um zu sehen, wie er es nennen werde. Und jedes lebendige Tier, wie es
der Mensch nennen wiirde, so sollte sein Name sein. Der Mensch nannte die Namen

242 Der Mensch nannte die Namen,

allerlei Viehs, allerlei Gefliigels und allerlei Wildes.«
er erfand sie nicht, oder tiberlegte sich, welche die passenden seien, er nannte sie. Und
so hieen sie. Dieses Benennen der Wesen der Erde ist es, was Benjamin reines Spre-
chen nennt. Es benennt die Dinge so, wie sie heifen, es kennt den Namen der Dinge,
weil dieser sich aus ihnen hinausspricht. Die Dinge selbst sind es, die in ihrem Namen
erscheinen, die ihr Wesen aussprechen. Das, was dieses reine Sprechen also ausmacht,

ist nicht die genaue Kenntnis aller Namen der Wesen der Welt oder ein besonderes

der Bilder, die das vor Augen fiihren, ist jenes der Arkaden, die das Hinter-ihnen-Liegende, im
Cegensatz zu einer Mauer, nicht ganz verdecken: »[D]er Satz ist die Mauer vor der Sprache des
Originals, Wortlichkeit die Arkade.« (Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Ubersetzers, S.18.)

239 Walter Benjamin [1916-17]: Losungsversuch des Russellschen Paradoxons, S.12. [Hervorhebung der Au-
torin.]
Zu den anderen beiden heifdt es: »Intentio secunda: Das bedeutende Wort (enthilt den Namen
gebunden, bezieht sich undeutlich auf das Wesen); Intentio tertia: Das blofie Zeichen (bezieht
sich auf das Bedeutende).«

240 Ebenda, S.14.

241 Ebenda.

242 DieTora, S. 36.

hittps://dol.org/1014361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Das Denken

Einfallsvermégen, zu wem wohl welcher Name passte, nein: es ist der Ge-hor-sinn, der
Adam sie in ihrem Wesen, in ihrer Einzelheit erkennen lisst. So ist es nicht etwa die
Kenntnis bestimmter Worte, die den Menschen nach dem Verzehr des Apfels vergeht,
sondern ihr Gehor.

Ich mochte kurz auf den dritten Stand der Sprache zu sprechen kommen: Diese
hochste aller Sprachen ist die gottliche; an dieser Stelle ist sie nur insofern von Bedeu-
tung, als sie es ist, die den Dingen ihren Namen verleiht, in dem sie fortan existieren
und in dem sie sich aussprechen. Sie ist also in gewisser Weise die Begriitndung von
allem, der urspriingliche, schopferische Ausspruch, der die Dinge erst ins Leben ruft:
»Am Anfang war das Wort.«*** Es wird aber vor allem von den zwei anderen Sprach-
stufen zu sprechen sein: der reinen Sprache vor und der begrifflichen Sprache nach dem
Stundenfall. Die Wirklichkeit hat die Worte Gottes bis zum Rand mit alldem gefiillt, wovon Gott,
als er noch niemanden zum Reden hatte als sich allein, sprach: Die Biume sind in sein Wort hin-
eingewachsen, die Fische seinem Wort Fisch hinterhergeschwommen und schnell hineingeschliipft
zwischen die Schuppen, die durch sein Reden von Schuppen schon da waren, die Vogel sind ihrem

von Gott schon ausgesprochenen Gefieder bis zum Himmel gefolgt und haben es iibergestreift.>4*

Uber die Namensprache wurde gesagt, dass sie das Einzelne in seinem Namen erkennt,
dass sie die Sprache der Dinge hort. Heifdt das nun, dass jedes Ding eigentlich sprechen
kann, dass jedes sein Wesen aussprechen mochte? Das wiirde bedeuten, dass ein jedes
Phinomen der Welt in bestimmter Art an der Sprache teilhat. Benjamin sagt: »Es gibt
kein Geschehen oder Ding weder in der belebten noch in der unbelebten Natur, das
nicht in gewisser Weise an der Sprache teilhitte, denn es ist jedem wesentlich, seinen
geistigen Gehalt mitzuteilen.«**> Ein Baum ist nicht blofs Baum unter Biumen, er ist
nicht blof3 in diesem oder jenem anders als die anderen Biume, er ist dieser eine Baum
und durch Begriffe nicht als Einzelner zu beschreiben. Dass da aber etwas ist, dass er
ist, scheint sich uns mitzuteilen. Betrachten wir einen Baum und erkennen seine ganze
Eigenbheit, sind keine Begriffe auffindbar, die mitteilen konnten, wen wir da sehen. Aber
es gibt doch etwas, das da ist, das sich ausspricht — warum sonst sollten wir ahnen, dass
er nicht blof} ein Ding ist, das eben Baum heif3t?

Die Dinge also wollen ihr geistiges Wesen mitteilen, dieses ist nicht die »Sprache

selbst, sondern etwas von ihr zu Unterscheidendes«?4®

. Es muss folglich ein Unter-
schied gesetzt werden zwischen dem geistigen und dem sprachlichen Wesen eines Din-
ges. »Das geistige Wesen ist mit dem sprachlichen identisch, nur sofern es mitteilbar ist.
Was an einem geistigen Wesen mitteilbar ist, das ist sein sprachliches Wesen. Die Spra-
che teilt also das jeweilige sprachliche Wesen der Dinge mit, ihr geistiges aber nur, so-

fern es unmittelbar im sprachlichen beschlossen liegt, sofern es mitteilbar ist.«*#” Jedes

243 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Ubersetzers, S.18.
Im Johannes-Evangelium heifdt es: »Das Wort ward Fleisch. Im Anfang war das Wort, und das Wort
war bei Gott, und Gott war das Wort. Alle Dinge sind durch dasselbe gemacht, und ohne dasselbe
ist nichts gemacht, was gemacht ist.« (Die Bibel, S.110 (Joh 1,1-3).)

244 Jenny Erpenbeck [2004]: Warterbuch. Frankfurt a.M. 2004, S. 59f.

245 Walter Benjamin [1916]: Uber Sprache iiberhaupt und iiber die Sprache des Menschen, S.140f.

246 Ebenda, S.141.

247 Ebenda, S.142.

hittps://dol.org/1014361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146

Vom Schweigen des Guten

Ding hat demnach ein begriffliches Wesen, das aus Sprache besteht, und ein ideelles
Wesen, das aus Geist besteht. Wahrheit kann aber nur in der Idee bestehen, denn wie
soll sich Wahrheit in etwas finden, das nachtriglich einem Ding hinzugefiigt wurde
und das vor allem immer nur im Vergleich meinen kann, niemals aber wirklich eine
Einzigkeit. So teilt jede Sprache letztlich sich selbst mit: »Die Sprache der Lampe z.B.
teilt nicht die Lampe mit (denn das geistige Wesen der Lampe, sofern es mitteilbar ist,
ist durchaus nicht die Lampe selbst), sondern: die Sprach-Lampe, die Lampe in der
Mitteilung, die Lampe im Ausdruck.« So ist das »sprachliche Wesen der Dinge [...] ihre
Sprache«?*®. Wenn aber dieses sprachliche Wesen der Dinge ihre Sprache und dieses
das mitteilbare des Wesens ist, dann liegt die Wahrheit zwingend aufierhalb der Spra-
che, wenigstens unserer begrifflichen. Der Mensch selbst teilt sein geistiges Wesen mit,
indem er die Dinge benennt**°; wenn also der Mensch in Worten spricht, so benennt
er. Fiir Benjamin ist das Wesen der Dinge ihre Sprache; in dhnlicher Weise kann sich
fiir Arendt der absolut verschiedene Mensch als er selbst nur in der Sprache — seiner
eigenen Aussprache — zur Welt bringen. Zugleich sind beide absolut Einzelnen auf die
Anderen angewiesen, darauf, dass sie gesehen und gehért werden — aussprechen kon-
nen sie sich nur, indem sie sich an jemanden richten, der sie als sie selbst erkennt. Der
Mensch kann als er selbst nur erscheinen, indem er benennt — indem er einer Sache
einen Namen gibt, indem er seine Gedanken ausspricht und in ein Urteil findet. In Vom
Leben des Geistes heifdt es in diesem Sinn: »Die geistigen Tatigkeiten, selbst unsichtbar
und auf das Unsichtbare gerichtet, offenbaren sich nur in der Sprache. Ganz wie er-
scheinende Wesen in einer Welt der Erscheinungen den Drang haben, sich zu zeigen,
so haben denkende Wesen, die immer noch zur Erscheinungswelt gehoren, auch nach-
dem sie sich geistig von ihr zuriickgezogen haben, einen Drang, zu sprechen und so
zu offenbaren, was anderenfalls iiberhaupt nicht in der erscheinenden Welt enthalten

wire.«%5°

Auch hier zeigt sich das Einzelne als erst in der Aussprache Seiendes.

In der abgefallenen Sprache ist ein Erschaffen der Dinge im Namen nicht mehr moég-
lich, unsere Sprache ist ein-deutig und versucht stindig einzuordnen. Den Dingen ei-
nen Namen geben muss uns heute heifien, im Versuch, das Einzelne wahrzunehmen,
tiber es zu sprechen. Die Geschichte des Sprachverfalls hier zu erzihlen vermag genau
dies zu zeigen: dass ein blof3 vergleichendes Sprechen das Einzelne immer verfehlen
muss. Und auch, dass der Mensch sich in dieser Sprechweise selbst verliert, dass er an
sich selbst vorbeispricht, dass er absolute Verschiedenheit an sich verleugnet. Einzig-
artigkeit ermoglichen kann nur die Mitteilung, Teilung des eigenen Selbst im Denken,
Teilung der Sache im gemeinsamen Gesprich: Die Teilung erst schafft Einzelheit. »Der
Name hat im Bereich der Sprache einzig diesen Sinn und diese unvergleichlich hohe
Bedeutung: dafd er das innerste Wesen der Sprache selbst ist. Der Name ist dasjenige,
durch das nichts mehr, und in dem die Sprache selbst absolut sich mitteilt. Im Namen
ist das geistige Wesen, das sich mitteilt, die Sprache. Wo das geistige Wesen in sei-
ner Mitteilung die Sprache selbst in ihrer absoluten Ganzheit ist, da allein gibt es den

248 Vgl. Walter Benjamin [1916]: Uber Sprache iiberhaupt und iiber die Sprache des Menschen, S.142.
249 Ebenda, S.143.
250 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S.103.

hittps://dol.org/1014361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Das Denken

Namen, und da gibt es den Namen allein. Der Name als Erbteil der Menschensprache
verbiirgt also, daf3 die Sprache schlechthin das geistige Wesen des Menschen ist; und
nur darum ist das geistige Wesen des Menschen allein unter allen Geisteswesen restlos

mitteilbar.«?5!

Der Mensch Dinge in ihrem Namen. »Nur durch das sprachliche Wesen
252 Nennt er

aber die Rose Rose, schon, duftend, leuchtend, ist das natiirlich kein Erkennen dieser

der Dinge gelangt er aus sich selbst zu deren Erkenntnis — im Namen.«

Rose, kein Name. Denn nein, das ist es nicht, das diese eine Rose ausmacht, nicht —
schon, duftend, leuchtend, es ist ... — etwas anderes. Es ist dasjenige, was die Rose selbst
ausspricht, eben nicht das Rosen-artige, sondern ihr eigenster Ausspruch. Es gibt die-
ses da, dieses eine da und auch ein Erkennen dieser einen Rose als einer einzigartigen,
es gibt das Ringen um Worter, Beschreibung, Zutreffendendes — und es gibt den Fehl-
schlag, das Verfehlen der Sache. Und dort, in diesem Moment der Unsicherheit und
dem Wissen darum, dass es eine Beschreibung niemals geben kann, dass es solche an
das Eine hinreichende Beschreibung niemals geben kann, niemals geben sollte, darin
findet sich wohl das geistige Wesen der Rose, dieser einen. Das Bediirfnis, die Dinge
zu beschreiben, sie in den Vergleich zu setzen, kommt nicht nur aus dem Willen zur
Verbesserung, sondern auch aus dem Drang, die Dinge festzusetzen und sie als Gan-
zes zu begreifen, sie einzuschitzen und zu berechnen. Ahnlich wie die Fotografie, die
einen unwiederbringlich verlorengehenden Augenblick festzuhalten versucht, will das
Beschreiben festzurren und fiir immer konservieren. Man fasst unter den Begriff, um
unverinderlich festzusetzen, was nicht festzusetzen ist, denn was wire das Gerechte
noch, wenn es sich in diesem Begriff fassen lief3e?

Das Denken, das einer Idee in Benjamins Sinne nach-denkt, versucht also sowohl
dem grellen Licht der Erkenntnis zu entkommen als auch zugleich durch ein immer
wieder neues Ansetzen, immer wieder neues Fragen und Weiterdenken, dem Einzel-
nen niherzukommen und es so immer wieder anders zu beleuchten: »Alles Denken« —
ich habe es weiter oben schon angefiithrt — »fingt mit der Alltagssprache an und entfernt
sich von ihr. Das Bediirfnis zu denken entsteht immer dann, wenn wir das Empfinden
haben, dal Worte in ihrer gewohnlichen Bedeutung eher verdunkeln als erhellen.«*>3
Denken legt die Liicke offen zwischen dem Begriff und dem absolut Verschiedenen und
versucht sich in der Beschreibung dessen, das ihm da begegnet. Es legt zugleich eine
Liicke frei in der Denkenden selbst, die im Denken zwei wird und so nicht schon vor
dem Denken weif3, was sich am Ende dieses Ganges zeigen wird. Denken ist ein Zusam-
mensetzen des bereits Gedachten in neuen Konstellationen, es bringt die verschiedenen
Perspektiven und Erfahrungen derjenigen zusammen, die da sprechen, und belichtet
so immer wieder in absolut anderer Weise.

Denken heifdt insofern immer auch anfangen, und - in Thomas Schestags Worten —
»anzufangen heifdt, mit allem, was berechenbar und kalkulabel bleibt, aufzuhoren. Der
Anfang ist kein Einsatz, sondern Aus-satz. Wer anfingt, setzt aus«*>*. Arendts Denk-

251 Walter Benjamin [1916]: Uber Sprache iiberhaupt und iiber die Sprache des Menschen, S.144.
252 Ebenda.

253 Hannah Arendt [1970]: Denktagebuch, Zweiter Band, S. 772.

254 Thomas Schestag [2006]: Die unbewiltigte Sprache, S.14.

hittps://dol.org/1014361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. /del - [

147


https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148

Vom Schweigen des Guten

tagebiicher — die Biicher also, in denen sie ihr Denken in eine Form zu bringen suchte
- sind durchsetzt von Zitaten und Dichtungen, die immer wieder anspringen und das
Denken unterbrechen, in andere Richtungen lenken, aufhorchen lassen. Benjamin du-
Rert sich zur Verwendung von Zitaten in seinen Schriften folgendermafien: »Zitate in
meiner Arbeit sind wie Riuber am Weg, die bewaffnet hervorbrechen und dem Mi-
Rigginger die Uberzeugung abnehmen.«*> Diese plotzlich hervorbrechenden Riuber,
diese aus dem Zusammenhang gebrochenen Einzelnen sind es, die den Weg zum Den-
ken eroffnen, indem sie unterbrechen, indem sie immer wieder in die Frage treiben.
Die Geburt des Jemand, von der bereits die Rede war, vollzieht sich — anders als
bei Kierkegaard — niemals in vollstindiger Einsambkeit, sondern bedarf vielmehr eines
anderen Menschen, der mich in meiner Einzelheit erst erscheinen lisst. »Denken in
der Einsamkeit ist immer ein Gesprich mit mir selbst. Dies auch der Sinn vielleicht
aller Reflexiv-Verben, die gar nicht zuriick-bezogen sind, sondern urspriinglich das so-
genannte Ich als zwei ansetzen. Erst in der Begegnung mit meinesgleichen [..] werde
ich sozusagen mit mir identisch, werde ich Einer. Erst wenn ich mich einem Anderen

256

ausspreche, bin ich qua ich wirklich existent.«*>® Das Denken ist in diesem Sinne kein

Mittel, vielmehr An-satz, ein Ansetzen zum Sprung.

255 Walter Benjamin [1928]: Einbahnstrafle, S.108.
256 Hannah Arendt [1951]: Denktagebuch, Erster Band, S. 73.

hittps://dol.org/1014361/9783839465622-004 - am 14.02.2026, 07:37:57. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839465622-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

