
Jodok Troy

Die »Macht« des Realismus in den Internationalen Beziehungen:

Morgenthau wieder lesen*

Im deutschen Sprachraum, insbesonders in Lehrbüchern zu den Internationalen Bezie-
hungen, wird »der« Realismus zumeist und fälschlicherweise als reine theoretische und
im Sinne eben jener Herangehensweise positivistische Untermauerung von Machtpolitik
qualifiziert. Dieser und die folgenden Beiträge des Themenschwerpunktes präsentieren
eine erneute Lektüre der Texte von Hans Morgenthau.1 Zwar werden Texte des Realis-
mus, insbesonders jene von Morgenthau und dem Realismus generell zugeordneter Den-
ker häufig zitiert, aber zumeist nur um den Preis, sich davon abzugrenzen.2 Morgenthau
und der wissenschaftstheoretisch pluralistische Realismus wird, mit anderen Worten,
nahezu ausschließlich in einem »machiavellistisch-hobbessianischem« Bezugssystem
wahrgenommen. Dies trifft teilweise zu, aber eben nur auch und nicht ausschließlich und
meistens nicht einmal primär. Durch unzureichende und idiosynkratische Lektüre von
Primärquellen und den Aufbau von akademischer Lehre auf Sekundärliteratur herrscht
großteils eine Mythenbildung vor, die zu einer Verkürzung der Inhalte dieser theoreti-
schen Strömung führt.

Dennoch, oder vielleicht gerade deshalb, erlebt die Forschung zum breiten Spektrum
des Realismus im 20. Jahrhundert seit geraumer Zeit einen Aufschwung, vor allem im
angloamerikanischen Raum. Dies betrifft zum einen das theoretische Fundament, das
sich etwa in Monographien zu Morgenthaus Werk selbst widerspiegelt, aber auch in einer
Vielzahl von Publikationen die sich, ausgehend von Prämissen des Realismus – den es als
Einheit nicht gibt –, mit gesellschaftspolitischen Themen und ethischen Fragen ausein-

* Austrian Science Fund (FWF) project P25198-G16 »Which Structure, Whose Virtue? Realism’s
Premises on Men ans Power«.

1 Für einen biographischen Überblick ist nach wie vor Christoph Freis Studie unumgänglich und
lohnenswert. Christoph Frei, Hans J. Morgenthau. Eine intellektuelle Biographie, Bern 1993.

2 Eine prominente Ausnahme dahingehend ist das Werk von Hannah Arendt, eine dem Realismus,
zumal Morgenthau, nahestehende Wissenschaftlerin. Nach den für ihn wichtigsten und ein-
flussreichsten zehn Werken gefragt, führte Morgenthau Arendts The Human Condition (1958)
als erstes an. Christoph Frei, Hans J. Morgenthau. An Intellectual Biography, Baton Rouge 2001,
S. 113; Hannah Arendt, The Human Condition, Chicago 2006. Für den Konnex zwischen Mor-
genthau und Arendt siehe z.B. Douglas Klusmeyer, »Beyond Tragedy. Hannah Arendt and Hans
Morgenthau on Responsibility, Evil and Political Ethics« in: International Studies Review 11,
Nr. 2 (2009), S. 332–351. Für ein jüngeres Beispiel deutschsprachiger ernsthafter Morgenthau
Rezeption siehe etwa Christoph Rohde, Hans J. Morgenthau und der weltpolitische Realismus,
Wiesbaden 2004.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-414 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 10:39:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-414


andersetzten.3 Dies nicht zuletzt, weil Realismus eine effektive Sprache und Argumente
in Form von gesellschaftspolitischer Kritik an moralischen Kreuzzügen des Neokon-
servativismus, sowie dem tendenziell aggressiven Idealismus, der häufig einer militäri-
schen Demokratisierung das Wort redet, bietet.4 Dies zeigt, dass Realismus – klassischer
wie andere Strömungen – etwas zu den real-world Themen zu sagen hat, dessen Kom-
petenz dazu ihm aber bislang abgesprochen wurde. Schließlich lässt sich noch eine dritte
Kategorie an neueren Forschungsarbeiten identifizieren, die sich selbst in erster Linie als
»neoklassischer Realismus«5 verstehen. Ausgehend von dem eher fragmentarischen theo-
retischen (Text-)Gerüst von so unterschiedlichen Realisten wie Thomas Hobbes, Henry
Kissinger oder eben Morgenthau behandeln Autoren, die dieser Strömung zuzurechnen
sind, konkrete policy-orientierte Fragestellungen, gerade auch auf der sub-staatlichen
Ebene, betreffend die Entstehung, Prägung und Gestaltung von Außenpolitik. Sie ma-
chen dadurch einmal mehr deutlich, dass Realismus mehr zum Staat und dessen Inneren,

3 Siehe z.B. William E. Scheuerman, Hans Morgenthau. Realism and Beyond, Cambridge 2009;
Michael C. Williams (Hg.), Realism Reconsidered. The Legacy of Hans Morgenthau in Inter-
national Relations, Oxford 2007; Michael C. Williams, The Realist Tradition and the Limits of
International Relations, Cambridge 2006; Vibeke Schou Tjalve, Realist Strategies of Republican
Peace. Niebuhr, Morgenthau, and the Politics of Patriotic Dissent, New York 2008; Anthony F.
Lang (Hg.), Political Theory and International Affairs. Hans J. Morgenthau on Aristotle's ›The
Politics‹, Westport, Conn. 2004. Ich werde an dieser Stelle nicht in die Diskussion einsteigen,
von was oder wem Morgenthau primär beeinflusst wurde. Dies ist die Kehrseite der aktuellen
Morgenthau Rezeption. Positiv dabei ist, dass unveröffentlichte/nicht publizierte Texte von
Morgenthau ediert oder übersetzt (z.b. Hans J. Morgenthau / Hartmut Behr / Felix Rösch /
Maeva Vidal, The Concept of the Political, Houndmills, Basingstoke, Hampshire, New York
2012; Lang, Political Theory and International Affairs, aaO. (FN 3)) oder in Archiven überhaupt
erst entdeckt werden (z.B. Nicolas Guilhot (Hg.), The Invention of International Relations
Theory. Realism, the Rockefeller Foundation, and the 1954 Conference on Theory, New York
2011). Weiter unten werden wir sehen, dass Morgenthau von Sigmund Freud und religiösen
Vorstellungen beeinflusst war. Eine kleine Auswahl der Vielschichtigkeit der Kontexte, in denen
Morgenthau gesehen wird: die tragische Dimension: Mark Gismondi, »Tragedy, Realism, and
Postmodernity. Kulturpessimisums in the Theories of Max Weber, E. H. Carr, Hans J. Mor-
genthau, and Henry Kissinger« in: Diplomacy & Statecraft 15, Nr. 3 (2004), S. 435–464; Nicholas
Rengger, »Realism, tragedy, and the anti-Pelagian imagination in international political
thought« in: Michael C. Williams (Hg.), Realism Reconsidered. The Legacy of Hans Morgenthau
in International Relations, Oxford, S. 118–136; der »deutsche« (v.a. Nietzsches) Einfluss: (Ulrik
E. Petersen, »Breathing Nietzsche's Air. New Reflections on Morgenthau's Concepts of Power
and Human Nature« in: Alternatives: Global, Local, Political 24, Nr. 1 (1999), S. 83–118; Frei,
Hans J. Morgenthau, aaO. (FN 2); oder der rechts-positivistische Einfluss: Oliver Jütersonke,
Morgenthau, Law, and Realism, Cambridge 2010.

4 Michael C. Williams, »Morgenthau Now. Neoconservatism, National Greatness, and Realism«,
Realism Reconsidered. The Legacy of Hans Morgenthau in International Relations, Oxford,
S. 216–240. Betreffend die Strömung des Idealismus im policy-Bereich der Internationalen Be-
ziehungen, der, vor allem in den USA, mit dem sogenannten Neokonservativismus verwandt ist
(welcher sich aus dem Liberalismus ableitet) siehe exemplarisch Robert Kagan, The Return of
History and the End of Dreams, London 2009.

5 Der Begriff »Neoklassischer Realismus« wurde in einem World Politics Beitrag von Gideon Rose
begründet. Gideon Rose, »Neoclassical Realism and Theories of Foreign Policy« in: World Po-
litics 51 (October 1998), S. 144–172.

415 Jodok Troy · Die »Macht« des Realismus in den Internationalen Beziehungen 415

ZfP 60. Jg. 4/2013

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-414 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 10:39:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-414


der black box, zu sagen hat als weithin angenommen und meist nur für den Neo-Realis-
mus oder strukturellen Realismus, im Sinne von Kenneth Walz, zutreffend ist.6

Im deutschsprachigen Raum sucht man jedoch vergebens nach einer ernsthaften Aus-
einandersetzung oder re-reading von Morgenthau und des Realismus im Allgemeinen
aber auch nach einer Reaktion auf die neuere englischsprachige Forschung zum Thema.
Zwar findet sich von Zeit zu Zeit unter den WissenschaftlernInnen der Internationalen
Beziehungen eine theoretisch fundierte Auseinandersetzung mit dem Neo-Realismus,
selten aber mit dem klassischen oder neoklassischen Realismus wie er sich im 20. Jahr-
hundert entwickelt hat.7 Vielmehr wird Morgenthaus Spezifikation des Politischen re-
flexartig als oberflächlich, machtpolitisch und positivistisch zurück gewiesen. Dass Mor-
genthau diesem zweiten »Prinzip« des Realismus das erste voranstellt, das davon ausgeht,
dass die Grundlage jeglicher Politik der Mensch beziehungsweise seine Natur ist, wird
allzu häufig ignoriert oder als pessimistisch abgetan.8 Bereits in der Nähe des heutigen
(Sozial-)Konstruktivismus, stellte Morgenthau 1940, entgegen der positivistischen wis-
senschaftstheoretischen Strömung fest, dass der Sozialwissenschaft und damit den In-
ternationalen Beziehungen die Analyse der Gesetzmäßigkeiten menschlichen Handelns
fehle.9

Der kleinste gemeinsame Nenner: Macht als zentrale Kategorie

Grundlegende Annahmen realistischer Tradition internationaler Politik von Thukydides
über Machiavelli und Hobbes bis Morgenthau und Niebuhr sind auf den ersten Blick:
eine tendenziell skeptische Sicht der menschlichen Natur (der Mensch als Mängelwesen,
aber nicht als ein per se schlechtes), die Überzeugung, dass internationale Politik grund-
sätzlich konfliktiv ist, eine hohe Bedeutung von nationaler Sicherheit und das Überleben
des Staates sowie ein grundsätzlicher Skeptizismus, dass es einen, dem innenpolitischen
Bereich vergleichbaren Fortschritt auch auf der internationalen Ebene geben kann.10 Das
»nationale Interesse« wird als letztinstanzlich hinsichtlich der Bewertung von Außen-

6 Fareed Zakaria, From Wealth to Power. The Unusual Origins of America's World Role, Prince-
ton, NJ 1999; Rose, Neoclassical Realism and Theories of Foreign Policy, aaO. (FN 5); Steven
E. Lobell / Norrin M. Ripsman / Jeffrey W. Taliaferro (Hg.), Neoclassical Realism, the State,
and Foreign Policy, Cambridge et al. 2009.

7 Eines der wenigen Beispiele ist Christian Hacke / Hans Joachim Morgenthau (Hg.), The He-
ritage, Challenge, and Future of Realism. In memoriam Hans J. Morgenthau (1904 – 1980),
Göttingen 2005.

8 Hans J. Morgenthau, Politics among Nations. The Struggle for Power and Peace, New York
1956, S. 4.

9 Hans J. Morgenthau, »Positivism, Functionalism, and International Law« in: The American
Journal of International Law 34, Nr. 2 (April 1940), S. 260–284. Ganz zu schweigen von der
1946 erschienen Schrift Scientific Men vs. Power Politics, die sich detaillierter gegen einen dog-
matischen Szientismus und Positivismus in den Sozialwissenschaften wendet. Hans Joachim
Morgenthau, Scientific Man vs. Power Politics, Chicago 1946.

10 Siehe exemplarisch Martin Wight, »Why is there no International Theory?« in: Herbert But-
terfield / Martin Wight (Hg.), Diplomatic Investigations. Essays in the Theory of International
Politics, London, S. 17–34.

416 Jodok Troy · Die »Macht« des Realismus in den Internationalen Beziehungen 416

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-414 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 10:39:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-414


und Sicherheitspolitik – in einem System, das durch das Fehlen einer globalen Autorität
gekennzeichnet ist – gesehen. Trotzdem, die Verbindung zwischen nationalen Interesse
und Nationalstaat ist, wie Morgenthau durchaus progressiv festhält, ein »Produkt der
Geschichte« und wird sich im Laufe der Zeit ändern, transformieren oder auch ver-
schwinden.11 Ähnliches trifft auf den Begriff der Macht zu. Der Versuch, der Macht zu
»entkommen«, ist für Morgenthau die größte Sünde der Moderne. Der Programmatik
von Rousseaus Gesellschaftsvertrag – »Der Mensch wird frei geboren, und überall liegt
er in Ketten«12 – hält Morgenthau entgegen:

»Men lives in chains, but everywhere he wants to be free. He revolts against the em-
pirical fact of political domination, and he wants to escape those chains which bind
him in servitude. This is, however, not the whole story; for man living in chains not
only wants to be free but also wants to be master.«13

Zwar wird Realisten oft vorgeworfen, betreffend der theoretischen Vorgehensweise po-
sitivistisch und konsequenterweise in der Analyse auf den materiellen Aspekt von Macht
abzuzielen, die Quellengrundlage wird dabei allerdings ignoriert. Letztlich, so Morgent-
hau, ist Macht – und daher Politik – immer im Sinne einer »psychologischen Beziehung«
zu verstehen, in der es nicht ausschließlich um materielle Interessen und Faktoren geht.
Nirgends wird dies deutlicher als in Morgenthaus Konzept des Politischen.14 Die facet-
tenreiche Auseinandersetzung mit Macht ist daher der kleinste gemeinsame Nenner aller
realistischen Strömungen. Dies ist aber dahingehend zu verstehen, dass das Streben nach
Macht nicht als Ziel, sondern in erster Linie als Mittel zu verstehen ist.15

Selektiv, von diesen oben genannten Prämissen ausgehend, haben sich die unter-
schiedlichsten Varianten und Definitionen von Realismus entwickelt. Die meisten Kri-
tiken daran übersehen freilich, dass es sich nicht um eine geschlossene theoretische Schule
oder gar Methode handelt. Vielmehr ist diese Strömung der Sicht auf internationaler
Politik das Produkt von unterschiedlichsten Texten. Deren Wurzeln reichen über 2000
Jahre zurück und sind dementsprechend heterogen – angefangen bei Thukyidides und
den hebräischen Propheten bis hin zu Denkern des 20. Jahrhunderts wie Hannah Arendt,
Reinhold Niebuhr und Praktiker wie George Kennan. Es handelt sich somit vielmehr
um einen »philosophischen« Ansatz als um ein kohärentes Theoriegebäude. David Held

11 Morgenthau, Politics among Nations, aaO. (FN 8), S. 9. Zur Progressivität siehe insbesondere
Robert Schuett, »Peace through Transformation? Political Realism and the Progressivism of
National Security« in: International Relations 25, Nr. 2 (2011), S. 185–203. Schuett betont die
Freudschen Wurzeln von Morgenthau’s Denken. Robert Schuett, Political Realism, Freud, and
Human Nature in International Relations. The Resurrection of the Realist Man, New York
2009.

12 Jean-Jacques Rousseau, Der Gesellschaftsvertrag oder Prinzipien des Staatsrechts, Wiesbaden
2008, S. 12.

13 Hans J. Morgenthau, Dilemmas of Politics, Chicago 1958, S. 239f.
14 Morgenthau / Behr / Rösch / Vidal, The Concept of the Political, aaO. (FN 3).
15 Joseph M. Parent / Joshua M. Baron, »Elder Abuse. How the Moderns Mistreat Classical Re-

alism« in: International Studies Review 13 (2011), S. 193–213.

417 Jodok Troy · Die »Macht« des Realismus in den Internationalen Beziehungen 417

ZfP 60. Jg. 4/2013

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-414 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 10:39:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-414


hat eine exemplarische Definition von Realismus vorgelegt, die dem mainstream der
Forschergemeinde am nächsten kommt:

»Realism posits that the system of sovereign states is inescapably anarchic in character;
and that this anarchy forces all states, in the inevitable absence of any supreme arbiter
to enforce moral behavior and agreed international codes, to pursue power politics in
order to attain their vital interests. This Realpolitik view of states has had a significant
influence on both the analysis and practice of international relations, as it offers a
convincing prima facie explanation of the chaos and disorder of world affairs. In this
account, the modern system of states is a ‘limiting factor’ which will always thwart
any attempt to conduct international relations in a manner which transcends the po-
litics of the sovereign state.«16

Wie immer mainstream-like diese Definition auch sein mag, sie trifft sicherlich nicht auf
den klassischen Realismus generell und Morgenthau im Speziellen zu. Dieser hat die
meisten hier angesprochenen Attribute zurückgewiesen. Dies betrifft auch die Annahme,
dass das moderne Staatssystem nicht zugunsten eines normativ überlegenen transzen-
diert werden könne.17 Dennoch, die konventionelle politikwissenschaftliche Meinung
verlangt es, Morgenthau in einem »machiavellistisch-hobbesianischen« Weltbild zu er-
klären und verstehen zu können. Dabei vergisst sie aber nicht zuletzt auch die transzen-
denten Wurzeln und deren normative Sprengkraft von Morgenthaus Ansatz.18

Neoklassischer Realismus identifiziert grundlegende Annahmen von Realismus, die
als Ansatz einer Definition dienen mögen: Zunächst die Annahme, dass der Einzelne
alleine nicht überleben kann, sondern dies nur in einer Gruppe möglich ist. Gruppen-
zentriertheit und Tribalismus sind daher ein Faktum von sozialer und politischer Inter-
aktion. Insofern ist Morgenthau und der Realismus teilweise auch dem Aristotelischen
Politikverständnis zuzuordnen, welches davon ausgeht, dass der Mensch von Natur aus
ein politisches Wesen ist.19 Dies unterscheidet Aristoteles von seinen Nachfolgern wie
Hobbes, Locke oder eben auch Rousseau. Für jene ist Gesellschaft ein Konstrukt, das
Menschen brauchen, um zu erreichen was sie nicht alleine können.20 Daraus resultiert
ein Dilemma, welches von Realisten aller Couleur angeführt wird: wenn wir Menschen
zum einen als Individuen, zum anderen aber in einer Gemeinschaft lebend betrachten,
wird deutlich, dass Individuen ihren eigenen Standards nicht gerecht werden weil sie über
die Resultate ihrer Handlungen im Ungewissen sind. Menschen, zumal Politiker, können

16 David Held, Democracy and the Gobal Oder. From the Modern State to Cosmopolitan
Governance, Stanford 1995, S. 74f.

17 Scheuerman, Hans Morgenthau, aaO. (FN 3), S. 11.
18 A. J. H. Murray, »The Moral Politics of Hans Morgenthau« in: The Review of Politics 58,

Nr. 1 (Winter 1996), S. 81–107; Ben Mollov, Power and Transcendence. Hans J. Morgenthau
and the Jewish Experience, Lanham, Md 2002.

19 Lang, Political Theory and International Affairs, aaO. (FN 3); Aristoteles, Politik, München
2011.

20 Francis Fukuyama, The Origins of Political Order. From Prehuman Times to the French Re-
volution, New York 2011, S. 26.

418 Jodok Troy · Die »Macht« des Realismus in den Internationalen Beziehungen 418

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-414 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 10:39:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-414


daher gar nicht den ethischen Dilemmata ihrer Handlungen entgehen.21 »Der Perfek-
tionist«, so Morgenthau,

»does nothing but exchange blindly one injustice for another which might even be
worse than the former. He shrinks from the lesser evil because he does not want to do
evil at all. Yet his personal abstention from evil, which is actually a subtle form of
egotism with a good conscience, does not at all affect the existence of evil in the world
but only destroys the faculty of discriminating between different evils. The perfec-
tionist thus becomes finally a source of greater evil. … To know with despair that the
political act is inevitably evil, and to act nevertheless, is moral courage.«22

Zweitens ist Politik in Folge eine Auseinandersetzung zwischen eigennützigen Gruppen
unter anarchischen Bedingungen. Folglich ist schließlich drittens, Macht eine Gegeben-
heit in der sozialen und politischen Interaktion und ein notwendiges Erfordernis für
besagte Gruppen, um ihre Ziele zu erreichen.23 Morgenthau hat aufgezeigt, dass der Staat
– eine institutionalisierte Form der eben benannten eigennützigen Gruppen – essentiell
aber unter keinen Umständen eine erschöpfende Institution ist und dementsprechend
dessen Zukunft offen ist.

Nicht nur, aber vor allem zwei Phänomene sind es, die sich aus einem re-reading von
Texten klassischer Realisten des 20. Jahrhunderts wie Morgenthau zeigen: zum einen die
theoretische Fundierung des Realismus in deskriptiver Hinsicht aber darüber hinaus
auch dessen normative Aussagekraft. Das theoretische Fundament des klassischen Rea-
lismus ist, bei einer genaueren Betrachtung, im Gegensatz zu vielen Interpretationen der
Sekundärliteratur, vielleicht rationalistisch, aber eindeutig nicht positivistisch zu verste-
hen.24 Morgenthaus theoretisches Gerüst etwa nimmt keine unabdingbare Notwendig-
keit in der internationalen Politik an, die die Möglichkeiten der Verantwortung von
Freiheit und Moral ausschließen würde.25 Er hat dies bereits 1946 in Scientific Men vs.
Power Politics grundgelegt und auch Politics among Nations vertritt keinen determinis-
tischen Positivismus.26 Im Gegenteil, gerade das »nationale Interesse, definiert in Kate-
gorien der Macht«, ist offen für politische Veränderung, wie es auch der Begriff und die

21 Anthony F. Lang, »Morgenthau, Agency, and Aristotle« in: Michael C. Williams (Hg.), Rea-
lism Reconsidered. The Legacy of Hans Morgenthau in International Relations, Oxford, S. 18–
41.

22 Hans J. Morgenthau, »The Evil of Politics and the Ethics of Evil« in: Ethics 56, Nr. 1 (October
1945), S. 1–18, 18.

23 Jeffrey W. Taliaferro / Steven E. Lobell / Norrin M. Ripsman, »Introduction. Neoclassical
realism, the state, and foreign policy« in: Steven E. Lobell / Norrin M. Ripsman / Jeffrey W.
Taliaferro (Hg.), Neoclassical Realism, the State, and Foreign Policy, Cambridge et al., S. 1–41.

24 Milja Kurki, Causation in International relations. Reclaiming Causal Analysis, Cambridge
2008, S. 97–99.

25 Murray, The Moral Politics of Hans Morgenthau, aaO. (FN 18); Alastair J. H. Murray, Re-
constructing Realism. Between Power Politics and Cosmopolitan Ethics, Edinburgh 1997.

26 Morgenthau, Scientific Man vs. Power Politics, aaO. (FN 9), Hans Joachim Morgenthau, Po-
litics Among Nations. The Struggle for Power and Peace, Boston 2006. Es ist dennoch offen-
sichtlich, dass Morgenthau auch von der rechtspositivistischen Schule (v.a. durch Hans Kelsen)
beeinflußt wurde. Jütersonke, Morgenthau, Law, and Realism, aaO. (FN 3).

419 Jodok Troy · Die »Macht« des Realismus in den Internationalen Beziehungen 419

ZfP 60. Jg. 4/2013

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-414 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 10:39:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-414


Konzeption des Staates ist. Die aristotelische Dimension von Politik, von Gemeinwesen,
war für Morgenthau immer eine bestimmende.27 Dabei vertritt Morgenthau keinen ethi-
schen Relativismus wie dies etwa Carr zugeschrieben werden kann.28 Insofern hat der
klassische Realismus, auch über den Weg der Englischen Schule, den Weg für das theo-
retische Fundament des Sozialkonstruktivismus in den Internationalen Beziehungen ge-
ebnet.29 Es ist nicht zuletzt die Charakterisierung von Internationalen Beziehungen unter
der dem menschlichen Faktor, die Morgenthau so interessant macht.30

Realismus und Theorie in den Internationalen Beziehungen

Realismus, wie er sich als theoretische Strömung in den Internationalen Beziehungen des
20. Jahrhunderts entwickelt hat, gründet sich unter anderem auf die am 7. und 8. Mai
1954 stattgefundene Conference on International Politics in Washington D.C., USA.
Veranstaltet wurde diese Konferenz von der Rockefeller Foundation, deren (auch finan-
zieller) Einfluss auf die Entwicklung einer Theorie der Internationalen Beziehungen oft
unterschätzt wird, beziehungsweise teils gar nicht bekannt ist.31 Die Teilnehmer waren,
neben akademischen Größen auch Personen aus dem policy-Bereich: Robert Bowie,
Dorothy Fosdick, William T. R. Fox, Walter Lippmann, Hans J. Morgenthau, Reinhold
Niebuhr, Paul H. Nietze, Don K. Price, James B. Reston, Dean Rusk, Kenneth W.
Thompson sowie Arnold Wolfers.32 Die Vorgabe für die Diskussion auf der Konferenz

27 Lang, Political Theory and International Affairs, aaO. (FN 3).
28 Sean Molloy, »Hans J. Morgenthau Versus E. H. Carr. Conflicting Conceptins of Ethics in

Realism« in: Duncan Bell (Hg.), Political Thought and International Relations. Variations on
a Realist Theme, Oxford, New York, S. 83–104.

29 Samuel Barkin, »Realist Constructivism« in: International Studies Review 5, Nr. 3 (2003),
S. 325–342; J. Samuel Barkin, Realist Constructivism. Rethinking International Relations Theo-
ry, Cambridge 2010; Christian Reus-Smit, »Imagining Society. Constructivism and the English
School« in: British Journal of Politics and International Relations 4, Nr. 3 (October 2002),
S. 487–509.

30 Für die »menschlichen Voraussetzungen«, die »human condition« i.S.v. Morgenthau als Be-
deutung für Internationale Beziehungen siehe z.B. Felix Rösch, »The Human Condition of
Politics. Considering the Legacy of Hans J. Morgenthau for International Relations« in: Journal
of International Political Theory 9, Nr. 1 (2013), S. 1–21.

31 Guilhot, The Invention of International Relations Theory, aaO. (FN 3); Emily Haupt-
mann, »From Opposition to Accommodation. How the Rockefeller Foundation Grants Re-
defined Relations between Political Theory and Social Science in the 1950s« in: American Po-
litical Science Review, Nr. 100 (2006), S. 643–649. Nicht zuletzt sponserte die Rockefeller
Foundation auch Konferenzen die den Startschuss für das gaben, was wir heute als Englische
Schule bezeichnen. Brian C. Schmidt, »The Rockefeller Foundation Conference and the long
Road to a Theory of International Politics« in: Nicolas Guilhot (Hg.), The Invention of In-
ternational Relations Theory. Realism, the Rockefeller Foundation, and the 1954 Conference
on Theory, New York, S. 79–96.

32 Für die Liste der Teilnehmer der Konferenz sowie die Abschrift des dort besprochenen siehe
Folder 70, Box 8, Series 910, Research Group 3.1, Rockefeller Foundation Archives, Rocke-
feller Archive Center, Sleepy Hollow, N.Y. bzw. den Appendix I bis VI in Guilhot, The In-
vention of International Relations Theory, aaO. (FN 3), S. 239ff. Verantwortlich für die Auf-
zeichnungen über diese Konferenz war übrigens ein damals »jüngerer Mann«: Kenneth Waltz.

420 Jodok Troy · Die »Macht« des Realismus in den Internationalen Beziehungen 420

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-414 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 10:39:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-414


waren folgende Fragen und Themenstellungen: »I Theory and Practice, II Types of
Theory (A. Normative Theory, B. General Theory of International Politics, C. Theory
as the Basis of Action), III. The Future of Theoretical Research.« Diese Konferenz war
von der expliziten Entscheidung getragen, der wissenschaftlichen Auseinandersetzung
mit internationaler Politik einen disziplinären Rahmen zu geben.33 Zwar gab es das Feld
der akademischen Lehre und Forschung der Internationalen Beziehungen bereits zuvor,
zumindest seit der Einrichtung der Professur an der Universität Aberystwyth 1919. Al-
lerdings handelte es sich dabei lediglich um eine sehr lose zusammenhängende Ansamm-
lung von Arbeiten zu diesem Feld und nicht um eine Disziplin im engeren Sinne.34 Das
Ziel eines theoretischen Fundaments erreichte allerdings auch diese Konferenz nicht.
Eine daraus abzuleitende Lektion ist dem entsprechend, wie Nicolas Guilhot festgestellt
hat, dass »there is no such thing as IR theory, only an institutional decision to generate
and autonomous disciplinary subspace inhabited by a specific group of scholars.«35

Wie Morgenthau während der Konferenz diagnostizierte, handelt es sich bei jeglichem
Ansatz einer Theorie Internationaler Beziehungen nicht so sehr um Theorie an sich,
sondern vielmehr um deren Grenzen.36 In diesem Sinne stimmte Morgenthau Martin
Wights Bedenken hinsichtlich der Schwierigkeit einer Theorie internationaler Politik
zu.37 Jedoch war Morgenthau letztlich optimistischer, in dem Sinn, als dass Theorie nicht
als »Handlungsanleitung« verstanden wird, sondern um Belege und Beobachtungen zu
ordnen.38 Gegenüber einer Wissenschaft von den Internationalen Beziehungen blieb
Mogenthau jedoch mehr als skeptisch: »politics is an art and not a science and what is
required for its mastery is not the rationality of an engineer but the wisdom and moral
strength of a statesman«. Und trotzdem: »Politics must be understood through reason,
yet it is not in reason that it finds its model.«39 So betont Morgenthau, dass ein reiner
Rationalismus für das Verständnis von Politik, auch gesellschaftspolitisch zu wenig, gar
gefährlich ist. Denn dieser verfehle es, die gesamte menschliche Natur mit ihren biolo-
gischen, spirituellen und rationalen Aspekten zu erfassen und entstellt damit ethische

Nicolas Guilhot, »Introduction. One Discipline, Many Histories«, The Invention of Interna-
tional Relations Theory. Realism, the Rockefeller Foundation, and the 1954 Conference on
Theory, New York, S. 1–32.

33 Für die wissenschaftsgeschichtliche Entwicklung der Internationalen Beziehungen in ihren
Anfängen siehe insbesondere Brian C. Schmidt, The Political Discourse of Anarchy. A Disci-
plinary History of International Relations, Albany 1998.

34 Guilhot, Introduction, aaO. (FN 31), S. 7f.
35 Guilhot, Introduction, aaO. (FN 31), S. 12. Im Original kursiv.
36 Guilhot, Introduction, aaO. (FN 31), S. 13.
37 Wight, Why is there no International Theory?, aaO. (FN 10); Hans J. Morgenthau, Truth and

Power. Essays of a Decade, 1960-1970, New York 1970, S. 261.
38 Inderjeet Parmar, »American Hegemony, The Rockefeller Foundation, and the Rise of aca-

demic International Relations in the United States« in: Nicolas Guilhot (Hg.), The Invention
of International Relations Theory. Realism, the Rockefeller Foundation, and the 1954 Confe-
rence on Theory, New York, S. 182–209.

39 Morgenthau, Scientific Man Vs. Power Politics, aaO. (FN 9), S. 10.

421 Jodok Troy · Die »Macht« des Realismus in den Internationalen Beziehungen 421

ZfP 60. Jg. 4/2013

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-414 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 10:39:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-414


Probleme.40 Es ist daher nur konsequent, dass Morgenthau für die Analyse der Interna-
tionalen Beziehungen für eine Autonomie der politischen Sphäre eintritt:

»Political realism is based upon a pluralistic conception of human nature. Real man is
a composite of ›economic man,‹ ›political man,‹ ›moral man,‹ ›religious man,‹ etc. A
man who was nothing but ›political man‹ would be a beast, for he would be completely
lacking in moral restraints. A man who was nothing but a ›moral man‹ would be a
fool, for he would be completely lacking in prudence. A man who was nothing but a
›religious man‹ would be a saint, for he would be completely lacking in worldly desires.
Recognizing that these different facets of human nature exist, political realism also
recognizes that in order to understand one of them one has to deal with it on its own
terms. That is to say, if I want to understand ›religious man‹ I must for the time being
abstract from the other aspects of human nature and deal with its religious aspect as
if it where the only one. Furthermore, I must apply to the religious sphere the stan-
dards of thought appropriate to it, always remaining aware of the existence of other
standards and their actual influence upon the religious qualities of man. What is true
for this facet of human nature is true of all the others.«41

Daher stammt auch die klassische Definition von Morgenthau, ähnlich der anderer Rea-
listen – getragen vor dem Hintergrund, dass Realismus, wie auch der verwandte Kon-
servativismus grundsätzlich re-aktive Ansätze sind –, dass die Welt, »imperfect as it is
from the rational point of view, is the result of forces inherent in human nature«. Um die
Welt zu verbessern ist es daher notwendig, mit diesen »Mächten« und nicht gegen sie zu
arbeiten.42 Das gilt auch und insbesondere für die Außenpolitik.

Realismus und Moral: Transzendenz und das Verlangen nach Macht

Das zweite Phänomen, das sich bei einem re-reading von Morgenthau zeigt, betrifft den
normativen Charakter von Realismus. Zwar wird Realisten – Theoretikern und politi-
schen Praktikern gleichermaßen – häufig vorgeworfen, a-moralisch zu argumentieren
und nur in Kategorien von Machtpolitik zu denken,43 begründet wird dies allerdings
zumeist unbefriedigend. Und wenn doch, lediglich über den Weg des strukturellen Rea-

40 Morgenthau, Scientific Man Vs. Power Politics, aaO. (FN 9), S. 5.
41 Morgenthau, Politics among Nations, aaO. (FN 8), S. 12.
42 Morgenthau, Dilemmas of Politics, aaO. (FN 13), S. 285. Siehe auch Morgenthau, The Evil of

Politics and the Ethics of Evil, aaO. (FN 22). Zu Realismus und Konservativismus siehe Piki
Ish-Shalom, »The Triptych of Realism, Elitism, and Conservatism« in: International Studies
Review 8 (2006), S. 441–468.

43 Die kritische Stimme des Realismus gegenüber diversen politischen Praxen wird dabei jedoch
häufig übersehen. Siehe z.B. Bruce Kuklick, Blind Oracles. Intellectuals and War from Kennan
to Kissinger, Princeton, N.J. 2007; Lorenzo Zambernardi, »The Impotence of Power. Mor-
genthau's Critique of American Intervention in Vietnam« in: Review of International Stu-
dies 37, Nr. 3 (2011), S. 1335–1356; John J. Mearsheimer / Stephen M. Walt, »An Unnecessary
War« in: Foreign Policy, Nr. 134 (January/February 2003), S. 51–62.

422 Jodok Troy · Die »Macht« des Realismus in den Internationalen Beziehungen 422

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-414 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 10:39:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-414


lismus oder Neo-Realismus.44 Jedoch ist gerade das Gegenteil der Fall. Realismus, wie er
sich im 20. Jahrhundert in den Nachkriegsjahren entwickelt hat und soeben ausgeführt
wurde, ist auch ein moralischer Diskurs, der sich immer schon zu seinen ethischen Wur-
zeln bekannt hat.45 Nicht zuletzt bedingt durch eine philosophische Position, die die
Schwächen des reinen Positivismus anprangert, weist gerade der Ansatz von Morgenthau
auch eine transzendente Komponente auf, welche die Schwächen von positivistischen und
utilitaristischen Ansätzen aufzeigen. So hat Morgenthau 1946 darauf verwiesen, dass die
zehn Gebote des Alten Testaments als eine Fundierung moralischen menschlichen Lebens
dienen – gerade weil sie keine utilitaristischen Gebote sind.46 Morgenthau hat daher im-
mer beide Fundamente moderner Philosophie vor Augen: die Griechische Tradition des
Rationalismus und Positivismus und die hebräische Tradition der Betonung, dass Wissen
immer relational ist und auf der Begegnung mit anderen basiert (Emanuel Levinas, Martin
Buber). Morgenthau rückt damit auch in die Nähe der Vordenker der sogenannten kri-
tischen Theorie der Internationalen Beziehungen.47

Die transzendentale Komponente liegt unter anderem darin begründet, dass die ide-
engeschichtlichen Wurzeln des Realismus im 20. Jahrhundert durch eine konservative
Kritik am Säkularismus, am deutlichsten sichtbar an den Auswüchsen des Nationalismus,
begründet sind.48 Modernisierung und Industrialisierung wurde als Resultat ein Ver-
schwinden von Religion, zumindest aber deren Verdrängung in das rein Private, vor-
ausgesagt. Tatsächlich ist aber meist das Gegenteil der Fall und gerade die Globalisierung
bringt auch »globalisierte Götter« und ein Erstarken von Religion im öffentlichen Raum
und politischen Diskurs mit sich und damit nicht zuletzt auch in den Internationalen

44 Siehe vor allem Kenneth N. Waltz, Theory of International Politics, Reading 1979.
45 Stefano Recchia, »Restraining Imperial Hubris. The Ethical Bases of Realist International Re-

lations Theory« in: Constellations 14, Nr. 4 (December 2007), S. 531–556; Michael Lori-
aux, »The Realist and Saint Augustine. Skepticism, Psychology, and Moral Action in Interna-
tional Relations Thought« in: International Studies Quarterly 1992, Nr. 36, S. 401–420.

46 Morgenthau, Scientific Man vs. Power Politics, aaO. (FN 9), S. 209. Für die transzendentale
Perspektive bei Morgenthau siehe vor allem Mollov, Power and Transcendence, aaO. (FN 18);
Ben Mollov / Ephraim Meir / Chaim Lavie, »An Integrated Strategy for Peacebuilding. Judaic
Approaches« in: Die Friedenswarte. Journal of International Peace and Organization 82, 2-3
(2007), S. 137–158; Jodok Troy, »Getting theory? Realism and the study of religion in inter-
national relations«, Religion and The Realist Tradition. From Political Theology to Internatio-
nal Relations Theory and Back, London and New York, S. 1–20.

47 Siehe z.B. Scott M. Thomas, »Living Critically and 'Living Faithfully' in a Global Age. Justice,
Emancipation and the Political Theology of International Relations« in: Millennium – Journal
of International Studies 39, Nr. 2 (2010), S. 505–524, 519–520. Zu Morgenthau und der »he-
bräischen Erfahrung« siehe besonders Mollov, Power and Transcendence, aaO. (FN 18). Es ist
allerdings zweifelhaft, ob Morgenthau Metaphysik »gebraucht« hat, um zu »seinem« Realis-
mus zu gelangen. Daniel F. Rice, Reinhold Niebuhr and his Circle of Influence, New York
2012, S. 154.

48 Nicolas Guilhot, »American Katechon. When Political Theology Became International Rela-
tions Theory« in: Constellations 17, Nr. 2 (2010), S. 224–253.

423 Jodok Troy · Die »Macht« des Realismus in den Internationalen Beziehungen 423

ZfP 60. Jg. 4/2013

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-414 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 10:39:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-414


Beziehungen.49 Die Einsichten von prominenten Realisten wie Morgenthau, Niebuhr,
Butterfield oder Wolfers betreffend Säkularismus und der Gefahr eines rein »techno-
kratischen« und nationalistisch Staates beweisen somit einmal mehr ihre Aktualität.

»For the claim to universality which inspires the moral code of one particular group
is incompatible with the identical claim of another group, the world has room for only
one, and the other must yield or be destroyed. Thus, carrying their idols before them,
the nationalistic masses of our time meet in the international arena, each group con-
vinced that it executes the mandate of history, that it does for humanity what it seems
to do for itself, and that it fulfils a sacred mission ordained by Providence, however
defined. Little do they know that they meet under an empty sky from which the gods
have departed.«50

»Der Mensch«, so Morgenthau, ist ein »Tier«, das nach Macht strebt, aber genauso eine
»Kreatur« mit einer moralischen Zielsetzung.51 Morgenthau’s daraus resultierender An-
satz von politischer Ethik – dem »geringeren Übel«52 – widerspricht daher Kant’s kate-
gorischem Imperativ sowie der gemeinhin abgeleiteten »goldenen Regel«. Vielmehr ver-
tritt er eine Ethik des aristotelischen »goldenen Mittels«. Seiner Meinung nach kann jed-
wede »goldene Regel« nur in einer bereits perfekten Welt vollumfänglich zur Anwen-
dung kommen – in einer so pluralistischen wie der unsrigen jedoch nicht.53

Im Unterschied zu der, in dem was gemeinhin als »der Westen« bezeichnet wird, ver-
tretenen Auffassung, führt Pluralität, führt Verschiedenheit nicht automatisch zu weni-
ger Konflikt; im Gegenteil. Die weltpolitische Lage enthüllt eine andere Realität. Die
Anerkennung von Differenz(en) als Wert an sich, ein gesellschaftspolitischer Minimal-
konsens, eine »dünne« Moral in den Worten von Michael Walzer,54 scheint nötig aber
selten irgendwo gesellschaftspolitisch in verschiedensten Krisenherden der Welt sicht-
bar. Nicht primär die Verschärfung von Ungleichheiten, sozialen, wirtschaftlichen und
politischen führt zwangsläufig zu mehr Konflikt. Vielmehr ist es die zunehmend wach-
sende Gleichheit die – auch – zu mehr Konflikt führt. Der französische Literaturwis-
senschaftler und Anthropologe René Girard bezeichnete die Trends der Globalisierung

49 Elizabeth Shakman Hurd, The Politics of Secularism in International Relations, Princeton 2008;
Scott M. Thomas, »A Globalized God. Religion’s Growing Influence in International Polit-
ics« in: Foreign Affairs 89, Nr. 6 (November/December 2010), S. 93–101, Scott M. Thomas,
The Global Resurgence of Religion and the Transformation of International Relations. The
Struggle for the Soul of the Twenty-first Century, New York 2005; Monica Duffy Toft / Daniel
Philpott / Timothy Samuel Shah, God's Century. Resurgent Religion and Global Politics, New
York 2011; Jack L. Snyder (Hg.), Religion and International Relations Theory, New York 2011.

50 Morgenthau, Politics among Nations, aaO. (FN 8), S. 233f.
51 Morgenthau, Scientific Man vs. Power Politics, aaO. (FN 9), S. 5.
52 Morgenthau, The Evil of Politics and the Ethics of Evil, aaO. (FN 22).
53 Molloy, Hans J. Morgenthau Versus E. H. Carr, aaO. (FN 27), S. 94. Ähnlich auch Robert

Jacksons Global Covenant, der für ein Ethos des Pluralismus eintritt. Robert Jackson, The
Global Covenant. Human Conduct in a World of States, New York 2000.

54 Michael Walzer, Thick and Thin. A Moral Argument at Home and Abroad, Notre Dame Ind.
1994.

424 Jodok Troy · Die »Macht« des Realismus in den Internationalen Beziehungen 424

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-414 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 10:39:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-414


daher als eine »mimetische Rivalität auf globaler Ebene«.55 Ähnliches hat bereits in den
1970er Jahren Ted Robert Gurr festgestellt. Es ist die relative Ungleichheit die zu mehr
Konflikt, zu mehr Gewalt führt.56 So irritierend es auch klingen mag, Gleichheit führt
nicht zum Frieden, sondern trägt ein Gewaltpotential in sich.57 Hobbes hat in Levia-
than die Möglichkeit des gegenseitigen Tötens als charakteristisches Merkmal mensch-
licher Gleichheit hervorgehoben.58 »Ironischerweise«, so Norbert Bolz, »hat der mo-
derne Demokratisierungsprozeß die Macht der Rivalität nicht geschwächt, sondern ge-
steigert. Gerade der moderne Gleichheitsgrundsatz erzeugt Gewalt. Der Verlust der
Unterschiede erzeugt nämlich die Rivalität, für die dann die Unterschiede verantwortlich
gemacht werden.«59 Vergleichen werden sich Menschen zumeist auf einem relativen,
nicht absoluten Level. Carl Schmitt, einer der Paten des Realismus,60 hat dahingehend
festgehalten, dass gerade weil ich meinen Nachbar am besten kenne, nachahmende Ri-
valität am intensivsten wird und nicht selten in Gewalt mündet. Wie kein anderer war
sich Schmitt in seinem Begriff des Politischen und dem Verhältnis von Freund und Feind
dieses menschlichen Charakterzuges bewusst.61 In seinen Memoiren wird Schmitt deut-
licher indem er fragt:

»Wen kann ich überhaupt als meinen Feind anerkennen? Offenbar nur den, der mich
in Frage stellen kann. Indem ich ihn als Feind anerkenne, erkenne ich an, dass er mich
in Frage stellen kann. Und wer kann mich wirklich in Frage stellen? Nur ich mich
selbst. Oder mein Bruder. Der Andere erweist sich als mein Bruder, und der Bruder
erweise sich als mein Feind. […] Der Feind ist unsre eigne Frage als Gestalt.«62

Im Unterschied zu Schmitt legt Morgenthau Wert auf die Bedeutung des Grades an In-
tensität. Schmitt betont aufgrund seiner Formel der Unterscheidung zwischen Freund
und Feind: »Die Unterscheidung von Freund und Feind hat den Sinn, den äußersten
Intensitätsgrad einer Verbindung oder Trennung, einer Assoziation oder Dissoziation
zu bezeichnen … Er ist eben der andere, der Fremde, und es genügt zu seinem Wesen,

55 René Girard / Henri Tincq, »What is Happening Today is Mimetic Rivalry on a Global
Scale« in: South Central Revue 19, 2/3 (2002), S. 22–27.

56 Ted Robert Gurr, Why Men Rebel, Princeton N.J. 1970.
57 Siehe z.B. Antje Vollmer, Heisser Frieden. Über Gewalt, Macht und das Geheimnis der Zivi-

lisation, Köln 1995.
58 Thomas Hobbes, Leviathan. Erster und zweiter Teil, Stuttgart 2007.
59 Norbert Bolz, Das konsumistische Manifest, München 2002, S. 54. Ähnlich Klaus Otto Hond-

rich: »Je mehr unterdrückte und benachteiligte Gruppen Befreiung und Besserstellung erfah-
ren, desto konfliktträchtiger werden sie. Je näher die zur Gleichheit Aufstrebenden den Be-
vorzugten rücken, desto genauer werden verbleibende und neue Ungleichheiten wahrgenom-
men und desto größer werden Reibungs- und Konfliktflächen.« Karl Otto Hondrich, Wieder
Krieg, Frankfurt a.M. 2002, S. 55. Siehe auch Hans Magnus Enzensberger, Aussichten auf den
Bürgerkrieg, Frankfurt am Main 1993.

60 William E. Scheuerman, »Another Hidden Dialogue. Hans Morgenthau and Carl Schmitt«,
Carl Schmitt. The End of Law, New York, S. 225–251, William E. Scheuerman, »Carl Schmitt
and Hans Morgenthau. Realism and Beyond« in: Michael C. Williams (Hg.), Realism Re-
considered. The Legacy of Hans Morgenthau in International Relations, Oxford, S. 62–92.

61 Carl Schmitt, The Concept of the Political, Chicago Ill. 1996.
62 Carl Schmitt, Ex Captivitate Salus. Erfahrungen aus der Zeit 1945/47, Köln 1950, S. 89f.

425 Jodok Troy · Die »Macht« des Realismus in den Internationalen Beziehungen 425

ZfP 60. Jg. 4/2013

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-414 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 10:39:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-414


da[ss] er in einem besonders intensiven Sinne existentiell etwas anderes und Fremdes ist,
so da[ss] im extremen Fall Konflikte mit ihm möglich sind …«63 Für Morgenthau hält
dagegen

»The evil that corrupts political action is the same evil that corrupts all action, but the
corruption of political action is indeed the paradigm and the prototype of all possible
corruption. The distinction between private and political action is not one between
innocence and guilt, morality and immorality, goodness and evil, but lies in the degree
alone in which the two types of action deviate from the ethical norm.«64

Noch bevor Politics among Nations erschien, schrieb Morgenthau 1945 über das »animus
dominandi«.65 In einem Zeitschriftenbeitrag kommt sein später bekannt gewordener
Terminus lust for power nahe an das, was Girard unter desire versteht. Interessanterweise
beschreibt Morgenthau die lust for power als desire for power in Relation zu dem Ande-
ren:

»The other root of conflict and concomitant evil stems from the animus dominandi,
the desire for power. This lust for power manifests itself as the desire to maintain the
range of one’s own person with regard to others, to increase it, or to demonstrate it.
In whatever disguises it may appear, its ultimate essence and aim is in one of these
particular references of one person to others. Centered as it is upon the person of the
actor in relation to others, the desire for power is closely related to the selfishness of
which we have spoken but is not identical with it.«66

Das Verlangen nach Macht jedes Einzelnen, so Morgenthau, kennt keine Grenzen. Die
grundlegenden menschlichen Bedürfnisse sind möglich befriedigt zu werden. Das Ver-
langen und die Lust nach Macht jedoch wären erst gänzlich befriedigt, wenn auch »the
last man became an object of his domination, there being nobody above or beside him,
that is, if he became like God.«67 Deutlich wird hierbei vor allem eines: der Respekt von
Morgenthau und des Realismus generell gegenüber dem Menschen als solchen.68

Wohin aber führen uns diese vielen neuen Morgenthau Studien? Man ist beinahe ver-
sucht zu konstatieren, es gelte das Motto, »jedem seinen Morgenthau«. Es scheint, als ob

63 Carl Schmitt, Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vorwort und drei Corol-
larien, Berlin 2002, S. 27.

64 Morgenthau, Scientific Man vs. Power Politics, aaO. (FN 9), S. 195.
65 Grundgelegt in einem unveröffentlichten Manuskript von 1931. Hans J. Morgenthau, Über die

Herkunft des Politischen aus dem Wesen der Menschen. HJM-B151, Library of Congress,
Frankfurt a.M. 1931. Für dessen (Freudschen) psychologischen Grundlagen siehe insbesondere
die Arbeiten von Robert Schuett. Robert Schuett, »Freudian Roots of Political Realism. Im-
portance of Sigmund Freud to Hans J. Morgenthau's Theory of International Power Polit-
ics« in: History of the Human Sciences 20, Nr. 4 (2007), S. 53–78, Schuett, Political Realism,
Freud, and Human Nature in International Relations, aaO. (FN 11), Robert Schuett, »Classical
Realism, Freud and Human Nature in International Relations« in: History of the Human
Sciences 23, Nr. 2 (2010), S. 21–46.

66 Morgenthau, The Evil of Politics and the Ethics of Evil, aaO. (FN 22), S. 13.
67 Morgenthau, The Evil of Politics and the Ethics of Evil, aaO. (FN 22), S. 13.
68 William E. Scheuerman, The Realist Case for Global Reform, Cambridge 2011, S. 100.

426 Jodok Troy · Die »Macht« des Realismus in den Internationalen Beziehungen 426

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-414 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 10:39:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-414


die Morgenthau Interpretation, und der Realismus gemeinhin so nuanciert ist und so viel
verschiedenes »meint«, dass sich außer interessierten Experten nur mehr wenige dafür
interessieren.69 Aus diesem Grund fokussiert der folgende letzte Teil nicht auf historio-
graphische Details sondern auf die Brisanz eines normativen und policy-orientierten
wieder-lesens von Morgenthau.

Wider den Positivismus und Utilitarismus: Morgenthau wieder lesen

Am Ende dieses philosophisch-anthropologischen Ausflugs schließt sich der Kreis zum
Anliegen, Morgenthau wieder zu lesen, und, wider die Versuchungen einer wissen-
schaftlichen Voreingenommenheit, zu studieren. In einer sich zunehmend globalisieren-
den Welt, die Unterschiede verwischt und dabei doch gleichzeitig die relative und abso-
lute Ungleichheit fördert, muss mit Recht die Frage gestellt werden, was notwendiger
ist: das »goldene Absolut«, das keine Ausnahmen kennt und letztlich ein moderner le-
galistischer (westlicher) Ansatz und damit universalistisch ist, oder das »goldene Mittel«.
Letzteres erkennt auch die beschränkten Möglichkeiten einer Wissenschaft der interna-
tionalen Politik – weil es eben gar nicht anders kann, denn als Mittel keine absoluten
Ansprüche zu vertreten. Das bedeutet umgekehrt aber nicht, dass keine Theorie der In-
ternationalen Beziehungen möglich ist. Aber eine Theorie bleibt eine Theorie im Sinne
von Karl Popper: ein Ausschnitt der Wirklichkeit den wir rationalisieren und so ver-
suchen, besser zu verstehen.70 Morgenthau lehrt uns dabei vor allem zwei Dinge: dass
ein Versehen-Wollen von Politik sehr wohl durch rationale und vernunftgemäße Ansätze
von statten gehen muss, aber nicht dabei stehen bleiben darf,71 sondern immer den Men-
schen in seiner ganzen Dimension mitdenken muss, was einem reinen Rationalismus
fehlt.

»The philosophy of rationalism has misunderstood the nature of man, the nature of
the social world, and the nature of reason itself. It does not see that man’s nature has
three dimensions: biological, rational, and spiritual. By neglecting the biological im-
pulse and spiritual aspirations of man it misconstrues the function reason fulfils within
the whole of human existence, it distorts the problem of ethics, especially in the po-
litical field; and it prevents the natural sciences into an instrument of social salivation
for which neither their own name nor the nature of the social world fits them.«72

69 Für diese Kritik siehe insbesondere Robert Schuett, »Chasing Morgenthau, or What Is Political
Realism?« in: International Studies Review 14, Nr. 1 (2012), S. 131–135, 134 aber z.B. auch
Daniel J. Levine, »Why Hans Morgenthau Was Not a Critical Theorist (and Why Contem-
porary IR Realists Should Care)« in: International Relations 27, Nr. 1 (2013), S. 95–118.

70 Karl R. Popper, Logik der Forschung, Tübingen 1976.
71 Hier trifft sich der Realismus amerikanischer Prägung mit dem kontinental-europäischen, ins-

besondere in Gestalt von Raymond Aron. Siehe insbesondere Raymond Aron, Frieden und
Krieg. Eine Theorie der Staatenwelt, Frankfurt a.M. 1963.

72 Morgenthau, Scientific Man vs. Power Politics, aaO. (FN 9), S. 5.

427 Jodok Troy · Die »Macht« des Realismus in den Internationalen Beziehungen 427

ZfP 60. Jg. 4/2013

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-414 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 10:39:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-414


Die Gefahr, dass das was rational – etwa durch die Brille der westlichen liberalen De-
mokratie – gesehen richtig ist als ethisch »gut« gleichgesetzt wird, bleibt für die Inter-
nationalen Beziehungen, will man »das Politische« nicht verdrängen,73 immer beste-
hen.74 Man denke nur an die frappante Ähnlichkeit der Argumente die 2002/2003 für
einen Krieg gegen den Irak, 2011 gegen Libyen und aktuell gegen das syrische Regime
rufen; egal ob es sich um liberale (z.B. Anne-Marie Slaughter: »no-kill-zones«) oder
neokonservative (z.B. Danielle Pletka) Interventionisten handelt.75 Das Verlangen »et-
was zu tun« ist nicht zuletzt der Ansicht geschuldet, die Lücke zwischen Wahrnehmung,
policy und Realität mittels Aktivität, die uns die Illusion gibt, eine aufmüpfige Realität
zu meistern, zu schließen.76

Zweitens lehrt uns eine Re-lektüre von Morgenthau, dass auch Wissenschaft, ange-
sichts dieser Beobachtungen, durchaus nicht in einen naiven (ethischen) Relativismus
verfallen muss. In diesem Sinne anerkennt Morgenthau die Bedeutung nicht utilitaristi-
scher Ethik. Eine solche Ethik, ähnlich dem aristotelischen Konzept der Tugendethik,
besteht gleichzeitig aus ethischen Normen, die nicht ausschließlich von rationalen Nütz-
lichkeitsabwägungen abgeleitet werden können.77 So hat Morgenthau, durchaus relevant
für die gegenwärtige Forschung hinsichtlich von Frieden,78 denn auch den politischen
Ansatz der pazifistischen Quäker gelobt, die entschieden einen »realistischen Pazifis-
mus« entwickelt haben, dessen Ideen nicht nur politisch gut fundiert, sondern auch po-
litisch realistisch waren.79 Diese haben seiner Ansicht nach einen Ansatz entwickelt,
welcher »truly political in its adaptability to circumstances; it approaches Christian moral
excellence in being consistently informed by the pure demands of Christian ethics«80 ist.
So betont der verschrieene Real- und Machtpolitiker Morgenthau einmal mehr, dass es
sehr wohl auch eine nicht-utilitaristische Ethik für die internationale Politik braucht.
Eine rein empirische und rationalistische Herangehensweise ist gar nicht erst möglich.

73 Chantal Mouffe, Über das Politische. Wider die kosmopolitische Illusion, Frankfurt a.M. 2007.
74 Morgenthau, Scientific Man vs. Power Politics, aaO. (FN 9), S. 13.
75 Siehe z.B. Anne-Marie Slaughter, »How to Halt the Butchery in Syria« in: The New York

Times (February 23, 2012); Jack Keane / Danielle Pletka, »How to Stop Assad's Slaughter.
Hitting Syria's airfields and war planes would be a game-changer – with U.S. forces not put in
harm's way« in: The Wall Street Journal (May 22, 2013).

76 Hans Joachim Morgenthau, Politics Among Nations. The Struggle for Power and Peace, New
York 1978, S. 8.

77 Morgenthau, Scientific Man vs. Power Politics, aaO. (FN 9), S. 209; Lang, Political Theory and
International Affairs, aaO. (FN 3).

78 Der Titel von Politics among Nations wurde nicht zuletzt in der deutschen Ausgabe als Macht
und Frieden wieder gegeben. Hans Joachim Morgenthau, Macht und Frieden. Grundlegung
einer Theorie der internationalen Politik, Gütersloh 1963.

79 David Cortright, Peace. A History of Movements and Ideas, Cambridge 2008, S. 4.
80 William E. Scheuerman, »Was Morgenthau a Realist? Revisiting Scientific Man vs. Power Po-

litics« in: Constellations 14, Nr. 4 (2007), S. 506–530, 517.

428 Jodok Troy · Die »Macht« des Realismus in den Internationalen Beziehungen 428

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-414 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 10:39:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-414


Zusammenfassung

Klassischer Realismus wird zumeist fälschlicherweise als positivistische Untermauerung
von Machtpolitik qualifiziert. Dieser Beitrag präsentiert eine erneute Lektüre ausge-
wählter Texte von Hans Morgenthau und argumentiert, dass Realismus gewichtiges zu
den normativen real-world Themen zu sagen hat, dessen Kompetenz dazu ihm bislang
abgesprochen wurde. Beginnend bei Morgenthaus Auseinandersetzung mit Macht und
dem gesellschaftlichen Streben eben jener zu »entkommen«, widerspricht der Beitrag
dem konventionellen »machiavellistisch-hobbesianischen« politikwissenschaftlichen
Bild von Morgenthau im deutschen Sprachraum. Über die realistischen Ursprünge der
Internationalen Beziehungen im 20. Jahrhundert schlägt der Beitrag einen Bogen zur
normativen Kompetenz von Morgenthaus Realismus und argumentiert mit Morgenthau
wider einen reinen Positivismus und Utilitarismus im Verständnis internationaler Politik.

Summary

Classical Realism most often is falsely associated with a positivist underpinning of power
politics. This article presents a re-reading of selected texts of Morgenthau and argues that
Realism has indeed something important to say on real-world normative issues; a capacity
of which Realism was denied to do. Starting with Morgenthau’s engagement on power
and the societal pursuit to escape from it, the article objects the conventional »machi-
avelian-hobbesian« political science view of Morgenthau in the German speaking aca-
demic community. Via the Realist origins of International Relations in the 20th century
the article turns towards the normative competence of Morgenthau’s Realism and argues
with Morgenthau against a pure positivism and utilitarianism in the comprehension of
international politics.

Jodok Troy, The »Power« of Realism in International Relations: Re-reading Morgenthau

429 Jodok Troy · Die »Macht« des Realismus in den Internationalen Beziehungen 429

ZfP 60. Jg. 4/2013

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-414 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 10:39:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-414

