
Schluss 

Ausgangspunkt dieser Studie war die Frage danach, wie in der pluralen postmigranti
schen Gesellschaft der Bundesrepublik Deutschland ein deutscher Islam gelebt und prak
tiziert wird. Die von diesem Begriff implizierte Perspektive grenzt sich bewusst von nor
mativen Konzepten eines Deutschen oder eines Euro-Islam ab, wie sie von Seiten der Po
litik und der Meinungsführer*innen im öffentlichen Islamdiskurs als integrierbare Vari
anten des Islam gefordert werden. Als analytischer Begriff richtet die Wendung deutscher 
Islam indes den Blick auf einen in Deutschland gelebten und in der Alltagspraxis empi
risch beobachtbaren Islam, der oftmals auf Deutsch praktiziert und vermittelt wird. Um 
einen Einblick in das vielstimmige Diskursfeld des deutschen Islam zu gewinnen, stützt 
sich die Studie auf die Ethnographie islamischer Bildungsräume. Diese werden als Orte 
verstanden, in denen der Islam nicht nur an die nächste Generation weitergegeben, son
dern mit Hinblick auf die Zukunft in der mehrheitlich nicht-muslimischen Gesellschaft 
auch ausgehandelt und übersetzt wird. Sie stellen insofern Räume der aktiven Gestal
tung der Zukunft des Islam dar (vgl. Hefner, 2007: 4). Die integrierte Betrachtung der 
Unterweisung in der Moschee und des schulischen Islamunterrichts im vernetzten loka
len Feld ermöglicht die Untersuchung der gegenseitigen Bezugnahmen und Zuschrei
bungen der relevanten Akteur*innen im gelebten Alltagsvollzug. Insofern verschiebt die 
Studie die gängigen Perspektiven auf islamische Bildung in Deutschland, die zumeist 
die Moschee oder den IRU isoliert betrachten oder auf die Befragung von Lehrer*innen 
oder Imamen abstellen. Durch die Perspektive der anthropology of public reasoning (Bowen, 
2010), die den Blick auf die verschiedenen Rechtfertigungslogiken und die Pluralität der 
gestaffelten gesellschaftlichen Öffentlichkeiten richtet, sowie auf Basis einer ethnogra
phischen Langzeitforschung im urbanen Feld entsteht ein dynamisches und vielgestalti
ges Bild des lokal verhandelten Islam. Obgleich dieses Bild nur einen Ausschnitt aus der 
islamischen Landschaft des Forschungsfeldes darstellt, umfasst es ein breites Spektrum 
dogmatischer Positionen: vom Salafismus bis hin zu Entwürfen einer entpolitisierten zi
vilen Religion. In der folgenden Abschlussbetrachtung diskutiere ich den Ertrag dieser 
Perspektive und fasse die zentralen Erkenntnisse der Studie zusammen. 

Muslim*innen sind in Deutschland unausweichlich mit einem öffentlichen Diskurs 
konfrontiert, der von islamkritischen bis islamfeindlichen Positionen dominiert ist 
und in dem ihre legitime gesellschaftliche Partizipation kontinuierlich in Frage gestellt 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-009 - am 13.02.2026, 13:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

wird. Der 11. September 2001 stellte diesbezüglich für die heutige Elterngeneration 
einen Wendepunkt dar. Der Blick auf Muslim*innen (Kap. I) war fortan von Angst und Ver
unsicherung geprägt. Heute sehen sich die muslimischen (oder als solche adressierten) 
Jugendlichen der Generation-Z in ihren mediatisierten, all-vernetzten Lebenswelten 
mit einer Meinungsflut konfrontiert, die für viele nur schwer zu bewältigen ist. Dies 
gilt umso mehr angesichts der reziproken Aufschaukelung- und Affizierungssprozesse 
(Groß & Yannikos, 2022: 38), die sich zwischen islamfeindlichen und islamistischen 
Positionen vollziehen. Sich in diesem Spannungsfeld sinnhaft in der eigenen Gesell
schaft zu verorten und eine eigene Story zu basteln (Kap. I.4) stellt für viele junge Menschen 
(z.B. Younes und Bassem) eine große Herausforderung dar. Diese zu bewältigen scheint 
überzeugt religiösen Jugendlichen (z.B. Zeynep oder Zekeriya) insofern leichter zu fal
len, als sie die ihnen zugeschriebene Differenz vice versa für sich beanspruchen und das 
Du Bois’sche doppelte Bewusstsein herausbilden, das die Übersetzung zwischen zwei 
Lebenswelten erleichtert. Es sind jene Jugendlichen mit einer engen Bindung an die 
(Milli Görüş-)Moscheegemeinde und einer gefestigten muslimischen Identität, die sich 
als Reaktion auf die gesellschaftliche Exklusion umso bewusster als Teil der deutschen 
Gesellschaft verstehen und als Muslim*innen selbstbewusst ihr Recht auf Differenz 
einfordern. 

Die Bindung des Nachwuchses stellt für die Moscheen indes eine der größten Her
ausforderungen dar. Zwar bilden Moscheegemeinden unter den in der Bundesrepublik 
grundsätzlich ähnlichen kontextuellen Bedingungen ähnliche organisationale Struktu
ren heraus (z.B. die Doppelspitze aus administrativer und religiöser Autorität; vgl. DiM
aggio & Powell, 1991; Rückamp, 2021: 44–46). Die Moscheen gleichen sich indes nicht voll
ends an, sondern geben mit der Herausbildung unterschiedlicher Bildungsstrukturen 
(Kap. II) je eigene Antworten auf die Frage der Mitgliederbindung. Der Vergleich der Sul
tan Mehmet Camii und der Al-Taqwa Moschee legt nahe, dass die Eingliederung in die 
Struktur eines Dachverbandes respektive die Unabhängigkeit von diesen einen entschei
denden Einflussfaktor darstellt. Die IGMG fördert durch die Integration der lokalen Pra
xisgemeinschaften in die gestaffelten Öffentlichkeiten der Bewegung sowie durch Par
tizipationsmöglichkeiten, eine überregionale Infrastruktur und eine Corporate Identity 
die Bindung ihrer Mitglieder. Die verbandsunabhängige Al-Taqwa Moschee verfügt über 
keine vergleichbaren Ressourcen und Reichweiten. Ihr deutlich umfassenderes Unter
richtsprogramm ist nach Vorbild der öffentlichen Schule in Klassen organisiert und die 
Möglichkeiten, junge Erwachsene aktiv einzubeziehen sind nach Ende des letzten Kurses 
begrenzt. Neben der Verbandsanbindung, der lokalen Einbettung (Nachbarschafts- oder 
Stadtmoschee), den Aspekten der Nationalität, Ethnizität und der Sprachlichkeit, spielt 
auch das aus dem religiösen Dogma abgeleitete soziopolitische Selbstverständnis eine 
Rolle für die Ausgestaltung der Bildungsformate: Während die Milli Görüş-Moschee ei
nen gesellschaftlich engagierten Aktivismus verfolgt, ist die Al-Taqwa Moschee eher verschult 
und quietistisch reserviert. Das Zusammenspiel dieser Faktoren lässt sich als historisch- 
kontextuelle Pfadabhängigkeit der Antworten bezeichnen, die Moscheen auf das Problem 
der Bindung des Nachwuchses geben. 

Im lokalen Diskursfeld der muslimischen Selbstorganisationen vertreten die Autori
täten der Moscheen und die Salafis ihr Verständnis davon, Welcher Islam…? der ›richtige‹ 
und ›authentische‹ ist (Kapitel III). Die Akteur*innen bringen ihren Islam mit Bezug auf 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-009 - am 13.02.2026, 13:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schluss 235 

andere Diskurstraditionen zur Geltung und suchen und verfolgen spezifische Praktiken 
der Kritik, um Autorität zu generieren. Im Fokus dieser stehen zuvorderst die Aspekte 
der Reinheit des Islam und der Pluralitätstoleranz. Der orthodoxe Diaspora-Islam (IGMG), 
der durch die Orientierung an einer der vier großen Rechtsschulen und die transnatio
nale Ausrichtung am Herkunftsland geprägt ist, wird etwa von modernistischen Ansät
zen (Al-Taqwa Moschee und Salafis) als Kultur-Islam kritisiert, da manche Praktiken eher 
Brauchtum seien als durch Quellen belegt. Die Vertreter*innen dieser modernistischen 
Kritik beanspruchen für sich einen reinen, dekulturierten Islam, frei von nationalistischen 
und ethnischen Identifikationen. Die zweite Dimension der Kritik betrifft jene der Plura
litätstoleranz. Während der orthodoxe Diaspora-Islam einer Diskurstradition folgt, ande
re aber akzeptiert, stützt der Scheikh der Al-Taqwa Moschee seine Normfindung auf alle 
vier Rechtsschulen und lässt einen Normenpluralismus zu, in welchem sich Muslim*in
nen unterschiedlicher Traditionen wiederfinden. Der Islam der Al-Taqwa Moschee ist 
traditionsübergreifend und insofern postmigrantisch, als er am ehesten der Diversität der 
Muslim*innen in der pluralen deutschen Gesellschaft entspricht. Diesen pluralitätstole
ranten und kollektivistischen Ansätzen der Moscheen, setzen die Salafis ihr individualis
tisches ultraorthodoxes Islamverständnis entgegen. Sie übersetzen ihre ideologischen Po
sitionen, die auf einer normativ verengten ›Spezialisierung‹ beruht, in eine Überlegen
heitshaltung, die in den Moscheen argumentativ und performativ expliziert wurde. Da 
diese mit Ächtung reagierten und die Salafis sich letztlich voneinander distanzierten, 
scheiterte die lokale Selbstorganisation am eigenen Authentizitätsanspruch. 

Mit der Einführung des staatlich verantworteten Islamischen Religionsunterrichts 
an der öffentlichen Schule (Kapitel IV) wurde ein neuer islamischer Bildungsraum eta
bliert und mit den Lehrkräften treten neue islamische Autoritäten in das lokale Feld ein. 
Das neue Schulfach und die ›Ideologie‹ der Lehrkräfte sind Sache von Belang in der loka
len muslimischen Öffentlichkeit, die in den Moscheen zur Sprache gebracht und seitens 
der muslimischen Eltern von vielfältigen und widersprüchlichen Erwartungen beglei
tet wird. Als Staatsbedienstete sind die Lehrkräfte des IRU außerdem angehalten, das 
von ihnen vermittelte Islamverständnis in den Dienst der bundesrepublikanischen poli
tischen Kultur zu stellen, die in den verschiedenen Schulformen als spezifische politische 
Schulkultur implementiert wird. Die Analyse hat gezeigt, dass die Religionslehrkräfte 
auf je eigene Weise ihren Islam in diese Schulkultur einpassen. An der Hauptschule soll 
die gewissenhafte Religionspraxis das respektvolle soziale Miteinander motivieren. Am 
Gymnasium zielt die Auseinandersetzung mit theologischen und normativen Argumen
tationen darauf, die Sprechfähigkeit und Übersetzungsleistung zu fördern. Die Lehr
kräfte an beiden Schulen argumentieren für ein entpolitisiertes ziviles Verständnis von 
Islam, das die Glaubenssätze nicht in Frage stellt, aber auf dem Boden islamischer Legi
timation Spielräume eröffnet. 

Die in der Studie untersuchten islamischen Bildungsräume erweisen sich als bedeu
tende Orte der Übersetzung zwischen der normativen Ordnung des Islam und dem All
tag in der deutschen Zivilgesellschaft. Die Analyse des Unterrichtsgeschehens (Kapitel 
V) verdeutlichte anhand von drei Fallbeispielen, wie potenzielle Dilemmata entschärft 
und Konvergenzen sowie Kompromisse hergestellt werden können. Hierbei wurde die 
islamische Bildung mit dem Konzept der Übersetzung betrachtet, welches den Fokus auf 
kreative Prozesse der Aneignung und Neubestimmung lenkt. Obwohl alle Religionslehr

https://doi.org/10.14361/9783839472040-009 - am 13.02.2026, 13:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

kräfte bestrebt waren, kreative Kompromisse zwischen den Ordnungen zu finden, ge
schah dies immer unter der Bedingung, dass ihre eigenen Überzeugungen nicht grund
legend infrage gestellt wurden. Die Übersetzung ist jedoch nicht ausschließlich die Leis
tung der Lehrkräfte. Auch die Schüler*innen sind maßgeblich an dem Prozess beteiligt 
und greifen dazu auf verschiedene Rechtfertigungslogiken zurück. Sie berücksichtigen 
sowohl die öffentliche Meinung zum Islam als auch die Gerechtigkeitsprinzipien der 
staatsbürgerlichen Welt, um islamische Normen kritisch zu hinterfragen. Die Aushand
lungsprozesse, Kompromisse und Kritiken müssen demgemäß als kollektive Leistung 
der Praxisgemeinschaft des Islamischen Religionsunterrichts verstanden werden. Ne
ben den strukturellen Bedingungen und den Besonderheiten der Klassengemeinschaft, 
wie beispielsweise der religiösen Vorbildung der Schüler*innen, spielen die persönliche 
Motivation und das Islamverständnis der Lehrkräfte eine zentrale Rolle. Der IRU stellt 
potenziell einen geschützten Raum dar, in dem das in den Moscheen erworbene reli
giöse Wissen experimentell übersetzt und auf Alltagstauglichkeit geprüft werden kann. 
Zugleich wurde deutlich, dass diese Leistung durchaus voraussetzungsreich ist. 

Noch immer verharren vereinzelte rezente Studien im Modus des Integrationspa
radigmas, dessen inhärentes Forschungsinteresse Perspektiven derart vorstrukturiert, 
dass Moscheen leicht als Orte der Konservierung fremdkultureller und fundamentalis
tischer Religiosität sowie gesellschaftspolitischer Abkehr von der Mehrheitsgesellschaft 
erscheinen mögen. Dass der IRU unter diesen Vorzeichen als Institution der Aufklärung 
von Muslim*innen verklärt wird, ist nicht verwunderlich. Wenn aber suggeriert wird, es 
fänden in den Moscheen keinerlei Aushandlungsprozesse auf der religiös-theologischen 
Ebene statt, durch die sich der Islam in Deutschland weiterentwickeln würde, so ist dies 
entweder als bewusste populistische Verzerrung zu werten oder der zugrunde gelegten 
theoretischen Perspektive geschuldet (vgl. Klapp, 2022). Demgegenüber rückt die Per
spektive der anthropology of public reasoning jene Praktiken der Rechtfertigung, der Kritik 
und des Kompromisses in den Fokus, anhand derer die vielfältigen Entwicklungen und 
prozesshaften Dynamiken im lokalen islamischen Feld erst sichtbar werden. 

Das Interesse am Aspekt der public(s) hat illustriert, dass Muslim*innen eine Viel
zahl gestaffelter alternativer Öffentlichkeiten hervorbringen, in welchen parallel zum is
lamfeindlichen hegemonialen Diskurs muslimische Identität reproduziert, islamische 
Belange verhandelt und religiöse Gebote bestmöglich praktiziert werden können. Die
se Öffentlichkeiten operieren, unter anderem aus sprachlichen Gründen – Türkisch bei 
der IGMG, Deutsch bei den Salafis – weitestgehend nebeneinander, überschneiden sich 
jedoch in der muslimischen Öffentlichkeit des urbanen Feldes. Diese lokal begrenzte 
öffentliche Sphäre konstituiert sich einerseits durch persönliche Interaktion der Gläu
bigen. Darüber hinaus wird sie durch gemeinsame Belange hervorgebracht, wie etwa 
durch Fragen der symbolischen Anerkennung (kommt der Bürgermeister zum gemein
samen Fastenbrechen der Gemeinden?), der islamischen Bildung (Welche Ideologie ver
tritt die neue Religionslehrkraft in der Schule?) oder andere lokale Problemstellungen 
(Einschränkungen der COVID-19-Pandemie, Provokationen der Salafis). Auch mit der 
Herausforderung, der nächsten Generation die Religion näherzubringen, sehen sich al
le Gemeinden konfrontiert, so dass zur Bewältigung neue Kooperationen und Netzwerke 
entstehen (Dr. Abdullah hält seit 2022 regelmäßig deutschsprachige Vorträge in der Mo
schee von Mustafa Hodscha). Die lokale muslimische Öffentlichkeit rückt somit als ei

https://doi.org/10.14361/9783839472040-009 - am 13.02.2026, 13:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schluss 237 

ne wesentliche analytische Ebene innerislamischer Aushandlungsprozesse in den Blick. 
Hier vollziehen sich ›unter dem Radar‹ der hegemonialen mehrheitsgesellschaftlichen 
Debatten und der Ebene der Integrations- und Verbandspolitik wesentliche Prozesse der 
innerislamischen und der gesellschaftlichen Selbstverortung. 

Warum in diesen Prozessen der Aushandlung und Argumentation (reasoning) ein Is
lamverständnis dem anderen vorgezogen und für den Alltag in der BRD sinnhaft über
setzt wird, war das zentrale Interesse der Studie. Die Bandbreite der beschriebenen Dis
kurse und Traditionen erstreckt sich vom Salafismus bis zu Entwürfen eines zivilen Is
lam. Als erste Beobachtung lässt sich festhalten, dass viele Akteur*innen in den komple
xen Positionierungen gegenüber anderen Islamverständnissen und der Verortung im ge
sellschaftlichen Alltag zunehmend flexibel, bisweilen auch widersprüchlich auf unter
schiedliche normative Ansätze zurückgreifen. Der orthodoxe Diaspora-Islam, der sich 
an einer einzigen Rechtsschule orientiert und national-religiöse Identitäten reprodu
ziert, bietet tendenziell Sicherheit und Stabilität. Demgegenüber und oftmals in explizi
ter Abgrenzung von diesem praktizieren andere Akteur*innen eine zunehmende norma
tive Offenheit und Flexibilität (Al-Taqwa Moschee) um vielfältigere muslimische Publika 
jenseits nationaler und ethnsicher Identifikationen anzusprechen und zu integrieren. 
Bemerkenswert ist für die Selbstverortung in der deutschen Gesellschaft insbesondere 
die Nennung des prinzipienorientierten Ansatzes der Normfindung, maqāṣid aš-šarīʿa, 
der von ideologisch ganz unterschiedlich orientierten Autoritäten – Ahmad Lahbabi, 
dem Direktor der Al-Taqwa Moschee, Mohammed Mutlu, dem zur Hizmet-Bewegung 
gehörenden Religionslehrer und Abdurrashid, dem salafistischen Online-Prediger – als 
zukunftsweisendes Prinzip betont wurde. Dieses fragt nach den intendierten Zwecken 
hinter den religiösen Normen und verlagert deren autoritativen Charakter auf eine abs
traktere Ebene, die kontextabhängig eine größere Flexibilität erlaubt und Konfliktpoten
ziale zu entschärfen hilft. Insofern ist die Adaption durch den Salafi, aus dessen oppo
sitioneller Ideologie im Lokalen desintegrative und zentrifugale soziale Dynamiken re
sultierten, hier besonders hervorzuheben. Während John R. Bowen der Orientierung an 
den maqāṣid, den Zielsetzungen islamischer Normen für die Muslim*innen in Frankreich 
eine zukunftsweisende Rolle für die Schaffung von Konvergenzen zwischen laizistischer 
und islamischer Ordnung zuspricht (2010), ist deren Bedeutung für die Muslim*innen in 
Deutschland noch schwer einzuschätzen. Dass die Betonung des maqāṣid-Ansatzes aber 
bei Vertretern unterschiedlicher Strömungen beobachtet wurde, belegt seine Anschluss
fähigkeit an unterschiedliche Diskurstraditionen ebenso, wie den großen praktischen 
Nutzen für eine quellenbasierte islamische Begründung von Kompromissen und Konvergenzen 
zwischen Islam und staatsbürgerlicher Ordnung. 

Dass sowohl muslimisch selbstorganisierte Räume als auch der staatlich verant
wortete Religionsunterricht in die Studie einbezogen wurden, eröffnete Möglichkeiten, 
aus denen die zweite Beobachtung resultiert und die eine isolierte Betrachtung eines 
Bildungsortes nicht leisten kann. Sowohl in den gesellschaftlichen Debatten als auch 
in der Forschung zum Islamischen Religionsunterricht wird oftmals eine oppositio
nelle Beziehung von Moscheeunterricht und IRU suggeriert (Ceylan, 2015). Zugleich 
haben sich bislang kaum empirische Studien dieses Zusammenhangs angenommen. 
Mithin wird der IRU mit einer Vielzahl von Erwartungen überfrachtet, soll Integration, 
Sprechfähigkeit und Ambiguitätstoleranz fördern und Prävention gegen islamistische 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-009 - am 13.02.2026, 13:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Radikalisierung leisten. Er soll Ort der Aushandlung sein, an dem islamische Nor
men für den Alltag in der deutschen Zivilgesellschaft angeeignet, übersetzt und »in 
Sinn gesetzt« werden. Obgleich die politische Dimension der Einführung des IRU als 
staatliche Domestizierungsmaßnahme des Islam und Gegengewicht zu den Moscheen 
offenkundig ist, stand kaum eine lokale islamische Autoritätsperson (mit Ausnahme der 
Salafis) dem Projekt grundsätzlich ablehnend gegenüber. Vielmehr changierten die Hal
tungen zwischen der Hoffnung auf eine pragmatische Komplementarität von Moschee 
als Vermittlungsinstanz von Praxiswissen und dem IRU als Ort der Theorie (Mustafa 
Hodscha) – bis hin zu einer moderaten Skepsis gegenüber der ›Ideologie‹ der Lehrkräfte 
(Sheikh Abdellatif). Der Vergleich des Religionsunterrichts an der Hauptschule und dem 
Gymnasium zeigt, dass die Frage nach den Funktionen und Leistungen des IRU kaum 
generalisierend beantwortet werden kann. Vielmehr hängt das Potenzial des Faches von 
verschiedenen Aspekten ab, die in einem spezifischen Unterrichtsarrangement zusam
menwirken. Dort wo die Schüler*innen über geringes religiöses Grundwissen verfügen, 
muss dieses zuerst vermittelt werden. Aus diesem lassen sich basale Normen mora
lischen und respektvollen Sozialverhaltens für das zivilgesellschaftliche Miteinander 
ableiten, die etwa an der Hauptschule Nord in bemerkenswertem Einklang mit dem er
zieherischen Leitbild stehen. Wo, wie am Gymnasium, ein großer Teil der Schüler*innen 
über gefestigtes religiöses Wissen verfügt, können komplexere ethische und theologi
sche Debatten geführt werden. Während die Konflikte zwischen den Ordnungen hier 
simuliert und Übersetzungsleistungen stimuliert werden können, werden die Schü
ler*innen bisweilen mit realen Dilemmata konfrontiert – wie beim Gewissenskonflikt 
um den Tod des nicht-muslimischen Mitschülers, der im weltanschaulich homogenen 
Bildungsraum Moschee nicht auftreten würde. In derartigen Situationen der Prüfung 
hat sich gezeigt, dass die in der aktuellen Literatur zum IRU bislang wenig beachteten 
Schüler*innen nicht lediglich passive Rezipienten der von den Lehrkräften angebotenen 
Strategien sind, sondern aktiv ihre kritischen Kompetenzen einbringen, um Kritik zu 
üben, Kompromisse zu schließen und Übersetzungsleistungen zu erbringen. Wenn die 
Schüler*innen dabei ihr Gerechtigkeitsempfinden äußern und das Ideal der Gleichheit 
für alle Mitschüler*innen einfordern (nochmal der Tod des Mitschülers; Zerstörung der 
Statuen in der Kaaba), handeln sie im Modus der staatsbürgerlichen Argumentation, 
also als sich selbstverständlich in der pluralen Gesellschaft verortete junge Menschen. 

Die bis hierher formulierten Erkenntnisse regen drittens und letztens zur Diskussi
on des Verhältnisses von islamisch-religiöser Sozialisation und schulischer Bildung im 
Allgemeinen an, das an unterschiedlichen Stellen des Buches und von verschiedenen Ak
teur*innen zur Sprache gebracht wurde. Diese legen eine Korrelation der religiösen Bil
dung und des schulischen Bildungserfolgs nahe, also die Annahme, dass sie sich gegen
seitig begünstigen. So waren die Schüler*innen der Hauptschule, die über einen gerin
gen allgemeinen Bildungsstand verfügten, in der Regel auch wenig religiös gebildet. Ein 
Grund dafür ist, dass die wenigsten Schüler*innen an der Hauptschule in stabilen Fa
milienverhältnissen lebten, die Bildung, ganz gleich ob religiös oder allgemein, garan
tieren und fördern konnten. Am Gymnasium waren gerade diejenigen Schüler*innen, 
die religiös sozialisiert waren und für welche die Aktivitäten in der Moscheegemein
de einen Lebensmittelpunkt darstellte, zugleich relativ bildungserfolgreich. Sie waren 
oft in familiären Netzwerken oder Peer-Groups an die Gemeinde gebunden und nutz

https://doi.org/10.14361/9783839472040-009 - am 13.02.2026, 13:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schluss 239 

ten auch die nicht-religiösen Angebote der Moschee, wie Hausaufgabenhilfe und Be
rufsvorbereitung. Mit Du Bois (1897) kann das Streben nach Bildungserfolg als Strategie 
gewertet werden, Exklusion und Stigmatisierung zu kompensieren. Nach den Regeln 
der Mehrheitsgesellschaft zu spielen und sie in ihren eigenen Disziplinen zu überbie
ten, soll Zugehörigkeit produzieren und ein Spiel auf Augenhöhe signalisieren (Du Bois, 
1897: 194). Die Differenz zur Mehrheitsgesellschaft bleibt aber gleichsam bestehen und 
wird als doppeltes Bewusstsein internalisiert, dass aus Versatzstücken beider Welten das 
Schreiben einer eigenen Story ermöglicht (Zeynep, Zekeriya). Der Zusammenhang von 
religiöser Sozialisation und allgemeinen Bildungserfolg wird unter Muslim*innen aber 
auch gewissermaßen in die entgegengesetzte Richtung interpretiert. So liege der Grund 
für die Diskriminierung von Muslim*innen im Bildungssystem und auf dem Arbeits
markt zuvorderst in der Angst vor religiösen Muslim*innen, wie der Religionslehrer der 
Hauptschule annahm. Islam würde durch mehr Partizipation salonfähig und Religio
sität an persönlicher und gesellschaftlicher Relevanz gewinnen, was die Exklusion aus 
vielen gesellschaftlichen Teilbereichen erkläre. Wie Zeynep es pointierte, war das Kopf
tuch kein Problem, solange die Frauen nur als Putzfrauen tätig waren; erst als sie sich 
weiterbildeten, wurde es zu einem (Zeynep, 19.02.2019). Die hier nahegelegte Korrelati
on von religiöser und allgemeiner schulischer Bildung ist mehr Desiderat als gesicherte 
Erkenntnis und insofern bieten sich weitere Studien zu dieser Beobachtung an. 

In diesem Buch kamen gerade jene Muslim*innen zur Sprache, deren Stimme in den 
Islamdebatten selten gehört, über die jedoch am meisten gesprochen und geschrieben 
wird. Jene, die islamischen Praktiken und Normen treu bleiben möchten, die hohen Wert 
auf traditionelle Lehrmeinungen legen, und die sich zumindest theoretisch als einzige 
errettete Gruppe verstehen und dennoch ein alltägliches Leben in Deutschland leben, oh
ne ihre Mitbürger*innen zu terrorisieren. Die Ethnographie islamischer Bildungsräume 
zeigt, dass der deutsche Islam nicht nur vielfältig ist, sondern auch, dass er in Aushand
lungsprozessen on the ground, in den lokalen islamischen Bildungsräumen, mit Hinblick 
auf die Zukunft in der deutschen Gesellschaft fortwährend ausgehandelt und neu justiert 
wird. Lehrende wie Lernende sind daran beteiligt, Kompromisse zu suchen, die sowohl 
islamisch wie auch im Sinne der Verfassung legitim sind, übersetzen aktiv zwischen den 
Ordnungen und sind bemüht Konfliktpotenziale zu entschärfen. Der deutsche Islam ist 
in Bewegung und die Etablierung neuer Bildungsräume und Vergemeinschaftungsfor
men ermöglicht innovative Übersetzungsleistungen, die kritische Aneignung von und 
kreative Kompromisse zwischen den Rechtfertigungsordnungen. Dabei soll nicht über 
die Existenz problematischer beispielsweise antisemitischer, homophober oder demo
kratiefeindlicher Einstellungen hinweggetäuscht werden. Diese sind mir zwar verein
zelt begegnet, werden aber einerseits bereits von der Wissenschaft adressiert und sind 
andererseits auch unter nicht-Muslimischen Bürger*innen virulent. Viele Muslim*in
nen betonen, dass Deutschland dem Ideal eines Dar al-Islam (Haus des Islam), einer is
lamischen Gesellschaft, in der die Religion idealtypisch umgesetzt wird, ebenso wenig 
entspricht, wie die meisten muslimischen Staaten. Vielmehr ist es ein Haus, in dem die 
Gepflogenheiten anderer ›ausgehalten‹ und ›ertragen‹ werden müssen. Dies gilt indes 
auch für nicht-muslimische Bürger*innen, die vermeintlichen primordialen Privilegien 
nachhängen, anstatt sich mit der Realität der Bundesrepublik als postmigrantische Ge
sellschaft zu arrangieren. So wäre es wünschenswert, auf breiter gesellschaftlicher Ebe

https://doi.org/10.14361/9783839472040-009 - am 13.02.2026, 13:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

ne einen pragmatischeren Ansatz in der Begegnung mit Muslim*innen und mit der post
migrantischen Pluralität insgesamt zu finden, der unter dem Gebot der Fairness steht 
und dem Versprechen der Gleichheit nachkommt, das in der deutschen Verfassung ver
ankert ist. So könnte Deutschland für alle Bürger*innen zu einem Dar al-Salam, einem 
Haus des Friedens werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-009 - am 13.02.2026, 13:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

