118

6. Die Vielfalt der Begriffe von Anonymitat und
deren Mehrdeutigkeit

6.1. Exposition

Die Reflexion hat sich als zweideutig erwiesen. Ob aber ausdriicklich
oder unausdriicklich, sie hat es mit dem Bewusstsein zu tun, das sie
entdeckt, enthiillt, analysiert und beschreibt. Dieses Bewusstsein
sind die Phanomene der Phinomenologie (vgl. Einl.). Das Bewusst-
sein, sowohl das einzelne Bewusstseinserlebnis als auch der Bewusst-
seinsstrom im Ganzen, sind auf die Gegenstinde und die Welt hin
orientiert und gehen in dieser Orientierung >weltverloren< auf; das
Bewusstsein, die Phinomene der Phianomenologie sind anonym.! Es
bedarf einer Riickbeziehung des Bewusstseins auf sich selbst, damit
das ansonsten anonyme Bewusstsein samt Intentionalitdt und Ich,
eben die Phinomene, sichtbar werden. So kénnte die Reflexion als
Wahrnehmung von Anonymitit (von anonymem Bewusstsein) defi-
niert werden.

Statt >anonymc« benutzt Husserl zur Kennzeichnung der cogita-
tio synonym?® auch die Begriffe >selbstvergessen, >selbstverlorens,
sunbewusst, >verborgen¢, zum Teil auch >naivc.> Als weitere Aus-

' »Anonym« nennt Husserl z. B. das Bewusstsein, die cogitatio, das Erleben oder das Ich
bzw. die Subjektivitit: Hua I, 84:21f,37 - 85:27 — 179:7 — Hua VI, 114:Uberschrift —
115:2,20 — 457:39,42 - 458:7,16,19 - VII, 262:1,30,30 — 263:4 — 264:12 - VIII, 27:20 -
417:45 — 432:9 - IX, 306:24 — 333:25 — 384:43 — 385:6 — 438:40f.; von »>Anonymititc
spricht er ferner Hua VI, 111:35 - 115:2 - 209:12 — 267:29f.- Hua VII, 263:22 - Hua IX,
443:29

! Vgl. Gisbert Hoffmann: Die Zweideutigkeit der Reflexion als Wahrnehmung von
Anonymitit. Husserl Studies 14, 1997, S. 106.

' — selbstvergessen: Hua VII, 266:26 - VIII, 88:30,35 - 89:2,12,23,24,30 - 90:2,6 -
409:17f. - X, 404:16 — XXIII, 573:36; Selbstvergessenheit: IV, 184:1 - VIII, 90:2,6 —
117:5 - VI, 187:29 - das Selbstvergessen: VIII, 89:25,27

— selbstverloren: Hua VIII, 88:3,16 — 102:11 - 117:1,4,26 - XXIII, 572:30f. - 573:111,,
13,30 — 574:8,13; Selbstverlorenheit: Hua VIII, 88:3,5,16 und 113:35; vgl. mit anderer
Nuance den Ausdruck »Weltverlorenheitc Hua VIII,121:23

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann



https://doi.org/10.5771/9783495996652-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.1. Exposition

driicke verwendet er die Gegensatzpaare sreflektiert-unreflektiert:,
oder >thematisch-unthematisch<.* Eine andere Nuance kommt mit
den Ausdriicken >aktuell-inaktuell« (oder >potentiell<), >explizit< und
»implizit< ins Spiel.” Manche dieser Begriffe sind aber selbst wieder
mehrdeutig, so dass es zu Bedeutungsiiberschneidungen kommt,
weshalb sie einerseits synonym sind, andererseits nicht — eine Tatsa-
che, die Husserl zum Teil selbst bemerkt. So verwirft er namlich in
Erste Philosophie die Ausdriicke >selbstvergessen< und >unbewusst«
als irrefithrend und vieldeutig und empfiehlt begrifflich den Gegen-
satz von >latentc und >patentc (Hua VIII, 90)¢. Ich und Bewusstsein
sind im Fungieren latent. Sie werden offenbar, patent, durch eine
enthiillende Reflexion.” Fiir die Gegensitze gibt es nicht immer
sprachlich eindeutige Entsprechungen wie bei den angefiihrten Be-
griffspaaren, so z.B. nicht fir anonyms, >naiv¢, oder >selbstverges-
senc. Auch kann es mehrere Gegenbegriffe geben, wie z. B. zu »naiv«
rreflektierts, >reflektierend« oder >transzendental..

Im Folgenden gehen wir der Frage nach, ob sich nicht bei nidhe-
rem Zusehen Unterschiede in Husserls Sprachgebrauch erkennen
lassen bzw. ob nicht die Vielfalt der Ausdriicke auf die Mehrdeutig-
keit der Anonymitit verweist. Gerade die Fliissigkeit von Husserls
Terminologie konnte geringfiigige, aber interessante Unterschiede
tiberdecken, die vielleicht wichtig sind. Ich interpretiere die jeweili-
gen textuellen Zusammenhinge, in denen die genannten Ausdriicke
sich finden, wieder chronologisch geordnet.

— unbewusst: Hua VI, 240:26 — 241:4 — V11, 262:30 — VIII, 90:7 —158:5 — 412:44 — XXIII,
574:8; das Unbewusste: VI, 192:5; Unbewusstsein: [V 100:21

—naiv: Hua [, 72:33 84:16 - VIII, 88:3 - 89:1 - 91:25 - IX, 251:30 — 265:2 - V1, 82:16,18
- 111/1, 107:11

- verborgen: Hua XXV,160:35 - V11,81:8,39 — 261:37 — VIII,72:15 - 76:25 — 121:3f. -
427:28 - 1X,238:34 — 239:7 — Hua [, 84,22,27 — Verborgenheit Hua VII, 263:6f. - Hua
IX, 250:13 = Hua IV, 100:21,26

* unthematisch: Hua VII, 261:37 - 262:1 - thematisch 262:34f.

- unreflektiert — reflektiert Hua IV, 102:2-4

* »implizit« ist wieder ein anderes Wort fiir anonym; wir finden es z. B. Hua I, 84, 85, 118
(»Enthiillung der impliziten Intentionalitit«); vgl. ferner den Unterschied von >implizit
und sexplizit« im §35 der Ideen .

¢ latent: Hua VI, 122:32 - VIII, 90:9,13,14 — 117:34 - 439:22,27 — 440:21 — 441:1 - [X,
238:18 - 306: Anm. -307:14 — XI, 309:20; Latenz: VIII, 409:11; das Latente: VIII, 440:21
patent: VI, 122:32 — VIII, 90:10 — 439:23,28 — 440:27 — XI, 309:11; Patentwerden VIII,
90:14.

" Vgl. »enthiillt« (in Anfithrungsstrichen) als Gegensatz zu »anonym« Hua VI, 262:28-
32.

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husserl A= 119



https://doi.org/10.5771/9783495996652-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

120

6. Die Vielfalt der Begriffe von Anonymitit und deren Mehrdeutigkeit

6.2. Die naive, inaktuelle und potentielle cogitatio in den
Logischen Untersuchungen und den Ideen |

Da ist es zunichst interessant, dass Husserl weder in Logische Unter-
suchungen noch in den Ideen I und II die cogitatio anonym nennt. In
Logische Untersuchungen wird ja das Erlebnis selbst bewusst ge-
nannt (s.0., S. 22f.), weshalb es nicht gleichzeitig >unbewusst« (oder
»anonym«) heiflen kann. In den Ideen I, vor allem im zweiten Kapitel
der Fundamentalbetrachtung, iiberschrieben: Bewusstsein und na-
tiirliche Wirklichkeit (Hua I11/1, 66 f£.), ist die cogitatio selbst direk-
ter Gegenstand der Beschreibung, also in Husserls aufmerksamen
Reflexionsblick, und insofern selbst auf keinen Fall anonym. Aufer-
dem bilden cogitatio und reflexio eine Einheit, welche Einheit den
Gedanken an eine mogliche Anonymitit der cogitatio gar nicht erst
aufkommen ldsst. Ferner konnen cogitationes jederzeit reflektiert
werden, wenn sie gleich faktisch nicht immer reflektiert werden, wel-
che Reflektierbarkeit wiederum der Anonymitit widerstreitet.

Immerhin spricht Husserl sowohl in den Logischen Unter-
suchungen als auch in den Ideen I von Naivitit. In der Einleitung
zum Zweiten Teil der LU kontrastiert er den naiven Vollzug von
Akten und der Seinssetzung mit den neuartigen Akten der Reflexion
(Hua XIX/1,14:5,23 — 15:10 - 16:16).* Der Gegensatz von »>naive ist
also >reflektierend«. In den Ideen I ist der Gegensatz zu >naiv< >wiss-
senschaftlich« (Hua I111/1,79:Us —81:20 — 82:4), insofern der »wissen-
schaftliche Mensch« mehr weifs und kritisch gegeniiber der natiir-
lichen Alltagserfahrung ist. Der Gegensatz verschirft sich aber im
§50 zu >phdnomenologisch« bzw. zu >transzendente Thesen aufler
Aktion setzen« (Hua I11/1,106:30) . Wenig spiter indessen klingt wie-
der der Gegensatz der LU von »in transzendenten Thesen leben< und
»auf sie reflektieren< an (107:11); ich meine aber, dass die Reflexion
hier durchaus als eine solche verstanden werden soll, die das phéno-
menologische Ausschalten aller Transzendenzen einschlief3t. >Naivc
bedeutet also schwicher so viel wie >nicht riickbezogen, >nicht re-
flektierends, schirfer >nicht reduktiv reflektierend..

In den Ideen I unterscheidet Husserl dariiber hinaus zwischen
aktuellen und inaktuellen Bewusstseinsweisen. Das beschriebene co-

® Naiv wird hier aber auch schon doppeldeutig gebraucht, insofern nicht nur der Voll-

zug naiv ist, sondern auch die Seinssetzung im Vollzug (14:5), das Hinnehmen von
Gegenstindlichkeiten in der Vermengung von seelisch und kérperlich (16:16).

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann



https://doi.org/10.5771/9783495996652-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.2. Die cogitatio

gito mit seiner Intentionalitit und fokussierenden gegenstiandlichen
Aufmerksamkeit ist aktuell. Von diesen aktuellen cogitationes sind
die inaktuellen, impliziten oder potentiellen zu unterscheiden. Die
Bezeichnung der Akte entlehnt Husserl aber den Gegenstinden. Die
Gegenstinde, denen sich das Bewusstsein intentional und aufmerk-
sam zuwendet, heiflen aktuell oder explizit gegeben; sie heben sich
aus einem inaktuellen oder impliziten Hintergrund von anderen Ge-
genstanden heraus, denen ich mich zwar jederzeit direkt zuwenden
kann, deren ich mir auch bewusst bin, und ebenfalls intentional, aber
eben nicht in der Weise der Aktualitit. Wegen dieser Méglichkeit,
mich ihnen jederzeit zuwenden zu konnen,’ heilen diese inaktuell
gegebenen Gegenstinde und die sich auf sie beziehenden inaktuellen
cogitationes auch potentielle.”’ Inaktualitit ist ein Mangel an Be-
wusstsein.

Mit dieser Potentialitit von cogitationes darf aber nicht diejeni-
ge verwechselt werden, die jeder cogitatio dadurch zukommt, dass sie
jederzeit reflektiert werden kann. Die Potentialitdt der cogitationes
als Reflektierbarkeit geht mit ihrer Aktualitét einher. Jede konkrete
cogitatio schlieBt als aktuelle die strukturelle Differenz von aktuellen
und inaktuellen Gegenstinden ein; die inaktuelle Wahrnehmung ist
keine zweite Wahrnehmung (wie die Reflexion), sondern nur Mo-
ment der aktuellen; und diese Differenz wird auch in der Reflexion,
wenn sie realisiert wird, erfasst. Sie lost sich auch nicht durch die
Zeit, weil die Aktualisierung des Inaktuellen mit der Inaktualisie-
rung des Aktuellen erkauft wird. So besteht zwischen sinaktuellc
(bzw. >potentiell<) und >nicht-reflektiert (bzw. »potentiell<) ein Unter-
schied, auch wenn die Verwandlung von inaktuellen cogitationes in
aktuelle ebenso wie die von cogitationes in reflektierte durch einen
Blickrichtungswechsel geschieht. Bei der Uberfithrung einer inaktu-
ellen in eine aktuelle cogitatio bleibe ich ndmlich in derselben Ebene
und derselben Bewusstseinsart, etwa der Wahrnehmung. Nehme ich
aktuell ein Haus wahr, und inaktuell den Zaun, geschieht die Aktua-
lisierung der inaktuellen cogitatio wiederum durch Wahrnehmung.
Ich bleibe weltorientiert und wahrnehmend, wechsle aber die Rich-

* Ich mache noch auf einen feinen Unterschied aufmerksam: Husserl spricht bei der
Einfiihrung des Wortes >aktuellc 72:28 von der cogitatio im Modus der aktuellen Zu-
wendung. »Aktuellc kennzeichnet also die Zuwendung; 75:18 nennt er aber die cogitatio
selbst aktuell; vgl. schon die Differenz 59:12 »aktuelles Leben« und 59:19: »aktuell be-
zogen auf ...«

' Hua [11/1, 72:31f. - Hua 1, 85:29f.

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husser! A 121



https://doi.org/10.5771/9783495996652-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

122

6. Die Vielfalt der Begriffe von Anonymitit und deren Mehrdeutigkeit

tung des Blicks, etwa durch Drehen des Kopfes. Beziehe ich mich
mittels einer Reflexion riickbeziiglich auf mich selbst, wechsele ich
beispielsweise von einer weltorientierten Wahrnehmung in die
bewusstseinsorientierte Reflexion. Ich wechsle nicht nur die Blick-
richtung, sondern mit der Bewusstseinsart auch die Ebene. So muss
korrelativ auch zwischen vertikaler Aktualisierung (Reflexion der
cogitatio) und horizontaler Aktualisierung (inaktueller cogitationes)
unterschieden werden (vgl. Kap. 3, S. 60£.).

Wollte man die spitere Ausdrucksweise Husserls, wenn er von
der Anonymitit der cogitatio spricht, auf die frithere Charakterisie-
rung der cogitatio anwenden, kénnte man sagen, die cogitatio ist in
doppeltem Sinne anonym, namlich zum Teil inaktuell und als ganze
nicht-reflektiert, wenn auch reflektierbar. Beide Momente sind aber
im nicht-setzenden Mitbewusstsein bewusst.

6.3. Die Anonymitit und Naivitit der cogitatio in
Erste Philosophie

In der schon erwihnten Abhandlung: Kant und die Idee der Trans-
zendentalphilosophie von 1924, Hua VII, 230 {f. charakterisiert Hus-
serl das Bewusstsein der natiirlichen Einstellung als anonym. Ano-
nym, véllig anonym (263:22), oder unbewusst (262:30) ist das
Bewusstseinsleben, die Subjektivitit (266:21), bewusst sind die Ob-
jekte. Der Akzent liegt aber auf der Anonymitit der Mannigfaltigkeit
des Subjektiven gegeniiber der intentional bewussten Einheit des
Objekts (260:10ff. — 261:35 {f.). Zwar nennt Husserl an dieser Stelle
(262:1) das Bewusstseinsleben ganz allgemein anonym, aber mit-
bewusst, doch miissen wir sicherlich auf der subjektiven Seite zwi-
schen der Einheit der cogitatio und der Mannigfaltigkeit des Be-
wusstseins, in dem sich die cogitatio als einheitliche konstituiert,
unterscheiden. Mit dieser Unterscheidung geht aber die Unterschied-
lichkeit der Gegebenheitsweise der unterschiedenen Momente ein-
her. Die cogitatio selbst, in der das Objekt bewusst ist, ist als einheit-
liche anonym, wenn auch mitbewusst, die Mannigfaltigkeit, in die
die cogitatio zerstreut ist, ist ebenfalls anonym, aber anonym gleich-
sam zweiter Stufe.

In der 38. und 39. Vorlesung seiner Ersten Philosophie, im zwei-
ten, methodischen Teil also, ist vom Mitbewusstsein keine Rede.
Husserl bezeichnet das einzelne stromende Bewusstseinserlebnis,

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann



https://doi.org/10.5771/9783495996652-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.3. Die Anonymitit und Naivitit der cogitatio

die cogitatio, zunédchst, namlich vor der Epoché, wiederum als
»naiv<', Die cogitatio weif3 von sich nichts, ist >selbstverloren< oder
rselbstvergessen<'?, wie es dann in der 40. Vorlesung (Hua VIII,
88:11f.) heifSt; wenig spater (90:1ff.) will Husserl diese Ausdriicke
durch slatentc ersetzt wissen.”® Selbstvergessenheit, insbesondere
Vergessen setze voraus, dass das, was vergessen wird, einmal bewusst
war. Die cogitatio jedoch sei prinzipiell zunichst nicht bewusst, son-
dern eben latent. Sie wird erst durch die Reflexion, die sie zum inten-
tionalen Objekt macht, bewusst oder patent.”* Der Gegensatz von
»naivs, rselbstvergessen< oder >latent« als »an die Welt hingegebens,
reflexionslos, ist nicht mehr wie z.B. noch in der 28. Vorl. (Hua
VIII, 6) oder in den Logischen Untersuchungen und den Ideen I >re-
flektierends, sondern >patents, senthiillt, sreflektiert«.

Der Gedankengang hat sich aber verschoben: Erstens ist die
Selbstverlorenheit (88:3,5,16)* durch Selbstvergessenheit (89:22 ff.)
ersetzt worden, und zweitens werden nicht mehr Ich und Akt (88:28-
33), sondern besonders das Ich selbstvergessen, bzw. latent genannt.
Fiir die Selbstverlorenheit trife aber nicht so eindeutig zu, dass ihr
ein Gefundensein, ein Kennen oder Haben vorausgegangen sein
muss, und zweitens sind die Latenz des Aktes und des Ich zu unter-
scheiden.

Dieser Unterschied ldsst sich am Patentmachen beider zeigen:
Eine enthiillende Reflexion auf das Bewusstsein, das Erlebnis, die
cogitatio braucht noch nicht das Ich im Bewusstsein als Pol, Zentrum,
Quellpunkt oder als geschichtliche Habitualitat zu offenbaren. Um-
gekehrt gesprochen, die Latenz des Ich kann mit Bewusstsein (Pa-
tenz) des Aktes einhergehen, aber die Patenz des Ich setzt die Patenz
der cogitatio voraus bzw. schlieft sie ein. Die Latenz der cogitatio ist
das Mit- oder Selbstbewusstsein der cogitatio, (dass sie cogitatio ist
und Wahrnehmung, nicht Erinnerung); die Latenz des Ego aufzude-

'* naiv: Hua VIII, 78:6 — 79:16,26,27 - 81:5,22 — 87:8 — 88:3,35 — 89:1 — 91:25

" Fiir die Belege s. Anm. 3.

1 Latent: Hua VIII, 90:9,13,14. - Ich erinnere daran, dass der Ausdruck >Latenz« bereits
1904/05 von Freud verwendet wird, wenn auch im anderen Sinne (Latenzperiode: Ges.
Werke Bd. V, 77-80); spiter fiihrt er ihn dann terminologisch ein im Sinne von »Vor-
bewusstsein« (1923, Ges. Werke Bd. X111, 240f.).

" patent: Hua VIII, 90:10,11,12; Patentwerden Hua VIII, 90:14

* Auch »Selbstverlorenheit: ist doppeldeutig: Husserl kennt die Selbstverlorenheit des
Schlafes (Hua VIII, 88:5) und die des wachen, aber an die Welt hingegebenen Ichs.

' In den Ideen II spricht Husserl von Ichverlassenheit des Aktes (Hua 1V, 107:30).

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husserl A 123



https://doi.org/10.5771/9783495996652-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

124

6. Die Vielfalt der Begriffe von Anonymitit und deren Mehrdeutigkeit

cken, bedarf es der ausdriicklichen, absichtsvoll inaugurierten Refle-
xion.

Uberhaupt ist die Frage, was es heilen kann, angesichts der cogi-
tatio, also eines Bewusstseins(-von-...), zwischen latentem und
patentem Bewusstsein zu unterscheiden. Dass ich das Haus wahrneh-
mend nicht auf das Wahrnehmen gerichtet bin, mag zwar richtig sein.
Aber - so insistiere ich mit der gerade zitierten Kant-Abhandlung —
ich bin mir mindestens beiher mitbewusst, dass ich wahrnehme. Die
Latenz soll doch gerade das Mitbewusstsein ausdriicken. Latenz ist
eine Spielart von Bewusstheit. Dadurch aber, dass Husserl nur einen
Gegenbegriff, namlich >Patenz¢, kennt und diesen im Sinne von ent-
hiillt, reflektiert gebraucht, verfallt wiederum der Unterschied von
Mitbewusstsein und Reflexion, von smitbewusst« und >reflektiert«.

Aber es bedarf weiterer Differenzierungen. Husserl kommt
nicht umhin, in Erste Philosophie den Gegensatz von »naiv¢< auch als
rreflektierend« zu fassen. Die Gegenbegriffe zu >naiv¢, eben latent,
»patents, renthiillt¢, schlieBen die Leistung des reflexiven Enthiillens
ein. Ohne Reflexion keine Enthiillung, kein Durchbrechen der Naivi-
tat. Die Reflexion wird zum Gegenspieler der Naivitit. Jede cogitatio,
jedes Bewusstsein, insofern und solange sie bzw. es nicht reflektiert,
kein Selbstbewusstsein hat, sondern nur geradehin und weltverloren
ihren bzw. seinen Gegenstand anvisiert (z.B. Hua VIII, 88:3,35 —
89:1), ist naiv. Die Naivitit der cogitatio liegt in ihrer Intentionalitit
und ausschliefllichen Bezogenheit auf Welt und Weltliches. Naivitit
kann als selbstvergessene Riick-sichts-losigkeit bestimmt werden.
Der Gegensatz von >naiv« ware also >reflektierend«: »wenn ich die Re-
flexion einsetzen lasse, istdasnaive Wahrnehmen des selbstver-
gessenen Ichschon voriiber« Hua VIII, 88:34-36). Die Reflexion
ist als Reflexion nicht-naiv.

Als natiirliche aber hilt die Reflexion den Weltglauben aufrecht.
Im Ubergang von der geraden zur reflexiven Orientierung legt das
Bewusstsein seine Weltbezogenheit nicht ab. Zwar thematisiert es
reflexiv nicht mehr Weltliches, sondern Subjektives, eben Bewusst-
sein, es interpretiert aber (als natiirliches) dieses Bewusstsein, d.h.
sich selbst, als weltliches und bleibt insofern der alten Naivitit ver-
haftet. Erst mit der Epoché, der Einklammerung des universalen
Weltglaubens, der Enthaltung vom Seinsglauben und dessen Zu-
riickhaltung, der transzendentalen Wende und der Interpretation
der cogitatio als Nicht-weltliches, als rein Subjektives, eben als rei-
nes, transzendentales Bewusstsein, wandelt sich das naive Bewusst-

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann



https://doi.org/10.5771/9783495996652-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.3. Die Anonymitit und Naivitit der cogitatio

sein in ein transzendentales. Der Gegensatz von >naiv« ist also ver-
schirfend gesprochen nicht nur mehr sreflektierend:, sondern »trans-
zendental, sich des Seinsglaubens enthaltend (Hua IX, 314:5-7).

Doch ist der Begriff >transzendental< doppeldeutig, meint er
doch einmal die Operation >sich des Seinsglaubens enthalten, dann
aber auch das cogito, das von eben dieser transzendentalen Reflexion
erfasst und gereinigt wurde (vgl. Hua I11/1, 68:35 ff.).

Hier greift wieder der Gegensatz sreflektiert« (z.B. Hua VII,
260:29-31 — 262:28-32 — VIII, 100:21 - 412:6-8). Durch die tran-
szendentale Reflexion wird die naive cogitatio von allem Weltlichen
gereinigt und als transzendentale, d. h. als transzendental-reflektierte
offenbart. Aber schiittelt sie damit ihre Naivitit (Weltbezogenheit)
ab? Der Statuswechsel geschieht nachtraglich und betrifft nicht die
cogitatio selbst, sondern nur den Modus ihrer Gegebenheit. Der Sta-
tuswechsel ist eine Interpretation. Husserl betont ja immer wieder,
dass sich an der cogitatio durch diesen Statuswechsel nichts dndert,
dass die Reflexion die cogitatio genau so erfasst, wie sie im Status
snicht-erblickt« war, dass die erfasste identisch ist mit der nicht-erfass-
ten. Wenn das Bewusstsein reflexiv Selbstbewusstsein wird und das
reflexive Moment am Bewusstsein sich des Seinsglaubens enthilt,
bleibt das nicht-selbstbewusste Moment des Bewusstseins jedoch
naiv und weltlich orientiert. Andererseits wird die (interpretative)
Reinigung durch die Reflexion an ihrem Objekt, der cogitatio, voll-
zogen. Nicht-naiv kann danach auch die cogitatio genannt werden, die
transzendental gereinigt ist. Dieser meiner eigenen Transzenden-
talitat bin ich mir in der Tat nicht bewusst; sie verdient die Kennzeich-
nung »>vollig anonyme.

Gleichwohl wird deutlich: >Naivitat« und ihr Gegenteil »Selbst-
bewusstheit« passt als Beiwort weniger zu der cogitatio, sondern eher
zum Bewusstsein im Ganzen, zum Ich oder Subjekt. Dieses ist naiv
oder nicht; je nachdem ob es nur geradehin auf die Welt bezogen,
oder ob es sich auch seiner selbst bewusst ist, riickbezogen fungiert
und ev. sogar sich transzendental des Seinsglaubens enthalt.

Husserl spricht aber auch von einer transzendentalen Naivitat
(Hua I, 159:15), wenn eben die Transzendentalitit aufgegeben wird,
etwa von der reinen Psychologie oder anderen Wissenschaften (Hua
IX, 250:25f. — 272:36f. — 290, 36f. und Hua VI, 213:17). An diesen
Stellen aber unterscheidet sich die Bedeutung des zusammengesetz-
ten Ausdrucks >transzendental naiv«< nicht weiter von dem einfachen
»naive, naiv ist ndmlich gemeint im Gegensatz zu >transzendental<.

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husserl A= 125



https://doi.org/10.5771/9783495996652-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

126

6. Die Vielfalt der Begriffe von Anonymitit und deren Mehrdeutigkeit

Das Wort stranszendental< erldutert die Naivitit. Einen weiteren,

scharferen Sinn von stranszendental-naiv< erkennen wir in Erste Phi-

losophie, wo die transzendentale Erkenntnis naiv bleibt, solange sie

nicht einer apodiktischen Kritik unterzogen ist (Hua VIII, 170:18;

vgl. schon Hua VIII, 38:15f. und die apodiktische Naivitdt Hua I,

178:2)7.

Wir unterscheiden also vier, wenn nicht fiinf Bedeutungen des Wor-

tes >naivc mit je unterschiedlichen Gegensitzen:

¢ naiv = nicht reflektierend — Gegensatz: reflektierend

e naiv = nicht reflektiert — Gegensatz: reflektiert

e naiv = geradehin auf die Welt bezogen, den Seinsglauben mit-
machend — Gegensatz: den Seinsglauben inhibierend

e naiv = nicht transzendental gereinigt — Gegensatz: transzendental
gereinigt

e naiv = nicht einer apodiktischen Kritik unterzogen — Gegensatz:
einer apodiktischen Kritik unterzogen.

6.4. Die inaktuelle, implizite und anonyme cogitatio in
Cartesianische Meditationen

In den Cartesianischen Meditationen klassifiziert Husserl die Modi-
fikationen des Bewusstseins dhnlich wie in den Ideen I (§19, Hua I,
81ff) und wiederum unter Verwendung der Begriffspaare aktuell-
potentiell und implizit-explizit." Er unterscheidet hier ebenso von

"7 Diese apodiktische Kritik leistet Husserl nicht mehr. Vielmehr stellt er die Kritik der
Tragweite der apodiktischen Evidenz im §9 der CM zuriick (Hua [, 63:1f.), versteht sie
als Kritik der Transzendentalphanomenologie iiberhaupt (§13) und formuliert sie im
Schlussparagraphen 63 als Aufgabe.

Schon in Erste Philosophie kennt Husserl neben dem Gegensatz von naiv und transzen-
dental auch den von einfacher und absoluter Erkenntnis (Hua VIII, 170£.).

® _ Aktualitit: Hua 1, 81:29,35; Bewusstseinsaktualitit: 83:36; aktuell: 81:34,37 -
82:28,35 — 85:29,30f.

— implizieren: 81:35 — 85:31 — 166:21; implizit: 85:32 — 118:15 — 122:24 - 123:35;
implicite: 82:36 — 105:27 — 166:24; implizite: 84:31; impliziert: 62:33f. — 76:9 - 83:36 —
98:37 — 140:9 — 150:29; Implikat: 88:13

—explizieren: 83:24 — 104:6 — 112:37; explizit: 54:1 - 84:6f. - 102:19 — 105:31 - 122:24 -
126:15 -141:21 — 153:33; explicite: 166:23 f.; Explikat: 84:30; Explikation: 85:19 — 86:22
- 102:16f. - 112:21 - 113:20 - 147:Us -163:Us ~171:28; Selbstexplikation: 130:2

— potentiell: 85:22,29f. — 87:14; — Potentialitdt: 81:29,35f. - 82:7,24,32,34 - 83:37

Als Gegensatz von »aktuell< fungiert hier spotentiell; das Adjektiv >inaktuell< wird fallen
gelassen.

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann



https://doi.org/10.5771/9783495996652-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.4. Die inaktuelle, implizite und anonyme cogitatio

den eigentlich" und aktuell wahrgenommenen Seiten eines Gegen-
standes die mitgemeinten (82:7 ff.); weiter solche, die wir wahrneh-
men kénnten, wenn wir unsere Aufmerksamkeit anders lenken
wiirden (82:141f.); es fehlt die Inaktualitit des Erfahrungshinter-
grundes; stattdessen fiihrt er drittens den Vergangenheitshorizont
der Wahrnehmung unter den Potentialititen zu erweckender Wie-
dererinnerungen auf (82:23ff.).%° Im §15 war schon herausgestellt
worden, dass jedes erfasste Einzelding einer Vereinzelung unterliegt,
die aus dem einheitlichen Universum Einzelheiten herausfasst.”! Das
Universum als Weltganzes ist in jedlem Bewusstsein mitgemeint,
mitbewusst (75:7 ff.)* — die erweiterte Umgebung der Ideen 1. Diese
Potentialitdten werden in den Aktualititen impliziert (§20, 83:36f.).
Sie miissen enthiillt werden,? und ebenso die korrelativen Bewusst-
seinsleistungen, weil sonst eben dieses Bewusstsein anonym bliebe
(84:19-22).

Mit den oben in Ideen I unterschiedenen Inaktualitdten haben wir
jetzt

e das aktuelle und aufmerksam wahrgenommene und erfasste Ding
o die inaktuellen Dinge, der Hof oder Erfahrungshintergrund

¢ die anderen mitgemeinten Seiten des Dinges

e die Dinge, die ich nicht wahrnehme, aber wahrnehmen kénnte
(durch Ortsbewegung)

das miterfasste Universum

die inaktuelle Vergangenheit (Retiniertes und Wiedererinnertes)
- und korrelativ

" In seinen Analysen zur passiven Synthesis fithrt Husserl neben dem Gegensatzpaar

»implizit-explizit« den Unterschied von seigentlich< und uneigentlich« wahrgenommen
fiir die original und nicht original wahrgenommenen Seiten eines Dinges ein; z.B. Hua
X1, 242:19ff.

™ Vgl. aber schon Hua I11/1, 72:14 ff.

1 Vgl. schon die Ideen I, Hua 111/1, 71:23: »Das Erfassen ist ein Herausfassenc.

# Die Unterscheidung von Welt und Weltlichem und deren Gegebenheitsweisen ist bei
Husserl noch nicht so bedeutsam wie bei Heidegger: Sein und Zeit, passim; natiirlich
kennt Husserl diesen Unterschied: vgl. etwa §37 der Krisis; Hua VI, 146:14{.: »Anderer-
seits ist Welt nicht seiend wie ein Seiendes, wie ein Objekt, sondern seiend in einer
Einzigkeit, fiir die der Plural sinnlos ist.« und schon Hua IX, 62:10-12: »nicht bloB
einzelne Weltrealititen sind erfahren, sondern von vornherein ist die Welt erfahren.«.

* Enthiillung als phanomenologische Leistung enthiillt Potentialititen (Hua 1,82:32-
35 — 83:35-37), den implizit gemeinten Sinn (82:35-37 — 47:391{); vgl. 84:36ff. Syno-
nym mit »Enthiillung: verwendet Husserl auch »Auslegung: (84:29 — 85:17) oder >Ana-
lysec (85:24).

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husserl A 127



https://doi.org/10.5771/9783495996652-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

128

6. Die Vielfalt der Begriffe von Anonymitit und deren Mehrdeutigkeit

das aktuelle intentionale Bewusstsein von dem Haus
das inaktuelle, ebenfalls intentionale Hintergrund-Bewusstsein
von dem Garten, dem Zaun, usw., also dem Hintergrund
das mitmeinende Bewusstsein der anderen Seiten des Dinges
das Bewusstsein der durch Ortsbewegung wahrzunehmenden
Dinge, die zu meiner stets mitbewussten (57:9) Umgebung geho-
ren
e Retention und Wiedererinnerung
e das universale Bewusstseinsleben
Die potentielle Reflektierbarkeit der cogitatio wird in diesem Zusam-
menhang nicht eigens erwiahnt.

Wiederum scheinen die Ausdriicke >inaktuell< und >implizit< sy-
nonym zu sein. Wihrend Husserl aber in Ideen I nur die inaktuellen
Gegenstinde implizit nennt, benutzt er in den CM den Ausdruck
»implizit« auch zur Kennzeichnung der inadidquaten Gegebenheits-
weise der Gegenstinde selbst (»implizite meinen« Hua I, 84:31).
Der Ausdruck >implizit< wird also mehrdeutig.

In den CM aber fiihrt Husserl dariiber hinaus im direkten An-
schluss an die Klirung der phanomenologischen Analyse als Enthiil-
lung dessen, was in der cogitatio als Implikat liegt, noch den Begriff
der Anonymitit ein. Anonym sind hier nicht die implizierten Riick-
seiten, nicht die inaktuellen Gegenstinde, iiberhaupt ist anonym kein
gegenstindlicher Sinn, sondern anonym oder verborgen sind das Be-
wussthaben und die noetischen Mannigfaltigkeiten selbst (84:15 ff.).
Keine cogitatio ist ein isolierter oder zu isolierender Einzelakt in einer
logischen Sekunde. Jede Hauswahrnehmung z. B. ist zerstreut in eine
Abfolge vieler gleitender, flielender, stromender Einzelakte, die erst
zusammen die Hauswahrnehmung konstituieren. Und diese zer-
streute Mannigfaltigkeit der konstituierenden Akte entgeht mir,
wenn ich das Haus wahrnehme, aber auch wenn ich, zwar reflexiv,
aber gegenstindlich orientiert, Auslegung der gegenstindlichen
Merkmale betreibe. Sowohl die cogitatio selbst als auch die zerstreu-
ten, sie konstituierenden Momente nennt Husserl anonym.*

Doch ist die Anonymitit beider unterschiedlich. Wihrend die
cogitatio anonym, aber mitbewusst ist, ist die konkrete Mannigfal-
tigkeit nur anonym, nicht unbedingt mitbewusst, anonym zweiter
Stufe (vgl. oben 6.3., S. 122). Die Mannigfaltigkeit bedarf zu ihrer

* Anonym: 84:21£,37 - 85:27 - 179:7

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann



https://doi.org/10.5771/9783495996652-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.5. Die transzendentale Anonymitit der Subjektivitit

Bewusstheit und Enthiillung der expliziten Analyse und Reflexion;
ohne diese weifd ich von ihr nichts.

Im weiteren Verlauf der CM, besonders in der IV. Meditation
wird dann noch deutlich, dass der Vergangenheitshorizont der cogi-
tationes nicht nur in Form der friiheren cogitationes enthiillbar ist,
sondern dass auch in der einzelnen cogitatio modifiziert die friiheren
enthalten sind und dass auch dieses Enthaltensein der Reflexion
durch Analyse zuginglich ist.”

6.5. Die transzendentale Anonymitat der Subjektivitit

Naiv oder anonym ist die cogitatio, weil sie nicht reflektiert; aber
auch die Reflexion ist — reflektierend die cogitatio — naiv, weil sie
nicht auf sich reflektiert, d. h. nicht um sich selber weif. Das Selbst-
wissen bleibt naiv, namlich transzendental naiv, weil es und solange
es sich als weltlich versteht, als zur Welt gehorig, als Stiickchen Welt.
Erst indem das Bewusstsein sich als reines, weltloses oder transzen-
dentales Bewusstsein versteht, iiberwindet es die Naivitit (s.0. 6.3.,
S.125{.) endgiiltig.

Transzendentalitit bedeutet ein Dreifaches: Das Bewusstsein re-
flektiert a) auf sich; es enthilt sich b) des Seinsglaubens und inter-
pretiert ¢) sich selbst als nichtweltlich. Dadurch aber, dass Husserl
Bewusstsein immer als einzelnes Bewusstseinserlebnis oder Akt ver-
steht, kommt es zu folgender Schwierigkeit. Die cogitatio wird zu-
nichst als natiirliche genommen; sie ist nicht transzendental. Der
Reflexionsakt versteht, wenn er sich ndmlich des Seinsglaubens ent-
halt, zwar die cogitatio als nichtweltlich, aber der Reflexionsakt
selbst, der eben diese Interpretationsleistung vollzieht, bleibt selber
naiv, insofern er eben nicht sich selbst, sondern die cogitatio als nicht-
weltlich versteht: der Seinsglauben begleitet unaufhérlich den Be-
wusstseinsvollzug.

Uberhaupt miissen wir zwischen der Transzendentalitit des co-
gitatum und der cogitatio unterscheiden. Die Reflexion, auch die
transzendentale, ist, wenn sie die cogitatio in den Blick nimmt, hidu-
fig auf deren gegenstiandliche Seite bezogen, hat namlich das cogita-
tum im Visier, zwar als cogitatum, und klammert daher die weltliche

# Ich erinnere an die Stufen und die Tiefendimension der Reflexion, die Husserl in
Phinomenologische Psychologie erwiahnt (Hua IX, 30:13f£.); vgl. auch Hua IV, 102:29 f.

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husserl A 129



https://doi.org/10.5771/9783495996652-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

130

6. Die Vielfalt der Begriffe von Anonymitit und deren Mehrdeutigkeit

Existenz des in der cogitatio intendierten und vermeinten Dinges
oder Gegenstandes ein. Sie macht die Seinssetzung der cogitatio
nicht mit, verhalt sich ihr gegeniiber neutral und nimmt den Gegen-
stand als intendierten, als Phdnomen. Die noetische Seite der cogi-
tatio bleibt dabei vernachlissigt, so dass die Reflexion bei der Zu-
wendung zu ihr, beim reflexiven Riickgang vom cogitatum auf die
cogitatio, diese ebenfalls reinigen muss, d.h. den empirischen Bezug
einklammern. Umso viel mehr bleibt die Reflexion selbst, auch wenn
sie von dem Gegenstand der cogitatio zu der Reinigung dieser selbst
iibergeht, selbstvergessen im Schatten und ungereinigt. Es sei denn
wir sind bereits Berufsphinomenologen oder transzendentales ego
mit einer stabilen transzendentalen Habitualitit. Erst wenn das Be-
wusstsein sich universal, iterativ, radikal und habituell des Seins-
glaubens enthalt, d. h. die Generalthesis inhibiert hat, versteht es sich
transzendental reflektierend selbst ebenso wie sein cogitatum, das
Bewusstsein im Ganzen, als nichtweltlich und iiberwindet so end-
giiltig die eigene Naivitit (vgl. Kap. 4, S. 98ff.).

Das weltliche Bewusstsein weif8 nicht nur nichts von sich, son-
dern im Besonderen nicht, dass es selber als transzendentales Welt
und Weltliches, allen weltlichen Sinn tiberhaupt erst konstituiert; es
weill nichts von seiner eigenen Transzendentalitit: »Auch als
natiirlich lebendes Ich war ich transzendentales, aber ich wusste da-
von nichts.« (Pariser Manuskripte, Hua I, 15:17{.). Diese wird nur
durch die Wandlung der Reflexion in eine transzendentale, den
Seins- und Weltglauben inhibierende zuginglich. Die Transzen-
dentalitit ist die eigentliche Anonymitit. Diese transzendentale
Anonymitit ist dem Ich und dem Bewusstsein auch keineswegs im
Mitbewusstsein mitgegeben, jedenfalls nicht, solange es natiirlich
eingestellt ist.%

* Vegl. Eugen Fink, V1. Cartesianische Meditation, Teil 1: Ergdnzungsband, 1988, S. 15:
Die transzendentale Reflexion ist mit der natiirlichen nicht zu vergleichen; sie »ver-
gegenstindlicht kein ... vorbestehendes Sichselbstwissen des trans-
zendentalen Ich« (S 15:14-16). »Anonymitit« hat »einen grundsitzlich ande-
ren und fundamentalen Sinn als bei der unthematischen Selbstoffenheit des
Menschen vor der Reflexion auf sich. » Anonymitit« ist hier ein transzendentaler Be-
griff« (S.15:18-22).

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann



https://doi.org/10.5771/9783495996652-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.6. Anonymitit als relative Bestimmung
6.6. Anonymitit als relative Bestimmung

Es scheint sich eine Zweiteilung anzubahnen: einerseits die Aus-
driicke aktuell-inaktuell, bzw. potentiell, und explizit-implizit, zur
Kennzeichnung der Unterschiede hinsichtlich der Gegenstiande der
cogitatio, wobei diese Kennzeichnung nachtriaglich auf die cogitatio
iibertragen wird, andererseits die Ausdriicke anonym oder verbor-
gen, naiv, reflektiert — unreflektiert, latent-patent, mit denen die co-
gitatio selbst charakterisiert wird, sofern sie von der Reflexion erfasst
wird oder nicht, mit denen aber — oder nur selten — nicht die Gegen-
stande der cogitatio, sondern nur — mindestens aber vorwiegend — die
Gegenstinde der Reflexion bezeichnet werden. Dabei wird naiv in
Sonderheit die cogitatio genannt, wihrend anonym eher die Mannig-
faltigkeit der sie konstituierenden Akte meint. Der Gegensatz von
»naive ist eher stranszendentalc, der von >anonym« eher >reflexive.
Der Ausdruck s>potentiell< (ebenso wie das Gegensatzpaar >thema-
tisch« — »unthematisch¢) allerdings ist doppeldeutig, insofern er nicht
nur auf die inaktuellen Gegenstinde bezogen, sondern insofern jede
cogitatio auch potentiell selbst wahrgenommen, reflektiert werden
kann (Hua I11/1, §38; s.0., 6.2., S. 120f.).

Anonymitit ist eine relative Bestimmung, relativ zu dem Fort-
schritt reflexiver Erkenntnis. Das schlicht-gerade, weltzugewandte
Bewusstsein, ohne jede reflexive Wendung, ohne jeden Riickbezug
gedacht, ist naiv und als naives auch anonym. Es weif$ nichts von
sich. Denkt man das Mitbewusstsein in diese cogitatio hinein, ist sie
zwar nicht vollig anonym, weil sie sich als Wahrnehmung weif8. Aber
sich als Hauswahrnehmung wissend weif3 die cogitatio sich als — gro-
be — Einheit; sie weif nichts von der Mannigfaltigkeit der diese Ein-
heit konstituierenden Leistungen und Synthesen. Diese Mannigfal-
tigkeit, diese Synthesen entgehen der mitbewussten cogitatio; sie
sind jetzt anonym. Ebenso wenig sind diesem (selbstbewussten)
Wahrnehmungsbewusstsein die inaktuellen oder potentiellen Hori-
zonte bekannt. Auch diese intentionalen Horizonte, das Uber-sich-
hinaus-Meinen, die Mehrmeinung (Hua I, 84:11) sind anonym,
vom unausdriicklichen Selbstbewusstsein keinesfalls erfasst. Diese
Horizonte allerdings nennt Husserl iiberwiegend implizit oder po-
tentiell. Diese Mannigfaltigkeiten der Anonymitit zu entreiflen, be-
darf es der ausdriicklichen Reflexion.

Weiter, wenn ich nun ausdriicklich reflektiere, und reflektie-
rend die cogitatio zum intentionalen Gegenstand mache und die in-

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husserl A 131



https://doi.org/10.5771/9783495996652-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

132

6. Die Vielfalt der Begriffe von Anonymitit und deren Mehrdeutigkeit

tentionalen, aber inaktuellen Horizonte enthiille, entgeht mir die
zeitliche Struktur des Bewusstseins. Und umgekehrt bleiben mir die
Inaktualitiaten der Gegenstinde und cogitationes verborgen, wenn
ich die zeitliche Struktur des Bewusstseins besser verstehen will.
Und wiederum, wenn ich in die einen Gegenstand konstituierenden
Leistungen reflektierend eindringe, bleibt das Bewusstsein als Gan-
zes, als ununterbrochener Strom ebenso im Dunklen wie das Ich mit
seinen Habitualitdten.

Das Bewusstsein ist niemals auf einen Schlag oder gar dauer-
haft, gleichzeitig oder vollstindig ausgeleuchtet. Das Bewusstsein
kann weder kontinuierlich noch vollstindig reflektiert werden. Inak-
tualitdt und Verborgenheit gehoren unabdinglich zum endlichen Be-
wusstsein hinzu. Mit der fortschreitenden Entfaltung des transzen-
dentalen Feldes durch Husserl wird die Anonymitit des Bewusstseins
zwar immerfort tiefer durchleuchtet, aufgeklart, enthiillt, ohne dass
jedoch je das Bewusstsein als ganzes, der gesamte Bewusstseinsstrom
patent wiirde. Entsprechend dem Stand fortschreitender Enthiillung
zeigen sich in der Tiefe des Bewusstseins der Reflexion immer wieder
neue anonyme Strukturen, die der Enthiillung harren. Diese ist un-

abschlief3bar.

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann

16.01.2028, 08:43:21.



https://doi.org/10.5771/9783495996652-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

