,Denn sie konnen ja nicht sprechen ...“

Ein frithes Beispiel gesetzlich verordneten,
pathozentrischenTierschutzes in der islamischen Welt

Richard Wittmann, Istanbul

Der Tierschutz in der vormodernen islamischen Welt ist ein in der wissenschaftli-
chen Beschiftigung mit der zweitgrofiten Weltreligion nach wie vor nur unzurei-
chend behandeltes Themenfeld. Die zahlreich vorhandenen idealisierten Darstel-
lungen des Mensch-Tier-Verhiltnisses auf der alleinigen Grundlage von priskrip-
tiven religidsen Texten des orthodoxen Islam der arabischen Welt sowie Schriften
von islamischen Mystikern, lassen keine verifizierbaren Riickschlisse zu auf den
Stellenwert, der dem Schutz von Tieren zu unterschiedlichen Zeiten in unter-
schiedlichen Herrschaftsbereichen des islamischen Kulturraums beigemessen
wurde.!

Das Schrifttum zu religiésen Stiftungen des islamischen Rechts (wagf), die als
Stiftungszweck sich der Verbesserung der Situation von Tieren widmen, anderer-
seits, beschreibt zwar konkrete Mafinahmen zum Wohl von Tieren, von deren
tatsichlicher Umsetzung man in der Regel wohl ausgehen darf; es handelt sich
jedoch dabei um wohltitige Maflnahmen im Einzelfall, von denen nicht ohne
Weiteres auf vorherrschende Haltungen in Bezug auf nichtmenschliche Lebewe-
sen geschlossen werden kann. Das Vorhandensein von rechtlichen Normen, die
den Umgang mit Tieren im Einzelnen verbindlich festschreiben, wird im Allge-
meinen erst mit den Kodifikationen von Tierschutzbestimmungen als Straftatbe-
stinde bzw. in Form eigener Tierschutzgesetze nach dem Entstehen moderner
Nationalstaaten in der muslimischen Welt im 20. Jahrhundert angenommen -
wie dies auch in westlichen Staaten der Fall war.

Zwei knappe Bestimmungen in osmanischen Gesetzen des frithen 16. Jahr-
hunderts, auf die in diesem Beitrag niher eingegangen werden soll, beinhalten
jedoch, nach Auffassung dieses Autors, bislang verkannte normative Regelungen
von konkreten Maffnahmen zum Schutz von Tieren, die unsere Kenntnis vom
Tierschutz in islamischen Gemeinwesen um eine bemerkenswerte Facette ergin-
zen, indem sich die konkreten Regelungen fiir zwei bedeutende osmanische
Stadte, Bursa und Istanbul, durch ihren erstaunlich ,fortschrittlich® anmutenden
Charakter nach Form und Inhalt der Regelung auszeichnen.

In den bedeutenden arabischen Werken zur Tierkunde, wie etwa dem Kitab al-hayawan
[Buch der Tiere] von al-Gahiz (781-868), dem Kitab tabad’i al-hayawan [Buch von den Na-
turen der Tiere] von al-Marwazi (12. Jahrhundert) und dem Kitab hayar al-bayawan [Buch
vom Leben der Tiere] von ad-Damiri (1341-1405) werden Pflichten des Menschen gegen-
iiber Tieren nicht thematisiert. Zu den Inhalten dieses Genres, s. Eisenstein 1998: 130-36.

- am 26.01.2028, 20:47:05.



https://doi.org/10.5771/9783956506741-231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232 RICHARD WITTMANN

Die Ameise des Propheten:
ldealisierung und Verkldrung der Tierliebe in der islamischen Tradition

Dominierend in der wissenschaftlichen Diskussion des Status von Tieren in der
sehr textgebundenen Religion des Islam ist nach wie vor das Bild vom Tier in
den autoritativen religiosen Schriften einerseits und die Verklirung der Tierliebe
durch die Schriften von Mystikern andererseits.? Wie auch im Judentum und
Christentum, gilt im Islam das im Buch Genesis zum Ausdruck gebrachte Prinzip
der Verantwortung, die der Mensch fur die Tierwelt innehat, da sie ihm von Gott
seiner Verfiigungsgewalt unterstellt wurde (Gen 1,28;9,2). Dies wird besonders
deutlich in Koransure 22:65, in der es heifdt, Gott habe seine gesamte Schopfung
dem Menschen unterstellt (sahpara). Der Mensch wird dadurch zu Gottes Stell-
vertreter und Sachwalter (pafifa) auf Erden (Koran 2:30; 6:165).3

Wihrend alle drei Buchreligionen von einer anthropozentrischen Weltsicht
gepragt sind*, so verfugt der Islam tber eine spezifische Ausformung dieser Welt-
sicht, die sich in nicht unerheblichen Einzelfragen von derjenigen des Christen-
und Judentums deutlich unterscheidet (Bousquet 1958: 33). Koransure 6:38 be-
tont den fiir den Islam zentralen Gedanken einer Gemeinschaft aller Lebewesen,
die Mensch und Tier gleichermaflen einschlieit. Es heifdt dort:

Und es gibt kein Tier auf der Erde und keinen Vogel, der mit seinen Fliigeln fliegt, ohne
daff es Gemeinschaften wiren gleich euch (Menschen). Wir haben in der Schrift (in der
alles, was ist und sein wird, verzeichnet ist) nichts tibergangen. Schlieflich (w. Hierauf)
werden (sie) alle zu ihrem Herrn versammelt werden.?

An anderer Stelle heifdt es: ,Vor Gott wirft sich (alles in Anbetung) nieder, was im
Himmel und auf der Erde ist: ein jedes Tier und (auch) die Engel.” (Koran 16:48).
Sie loben dabei Gott, auch wenn sie dies in einer eigenen Sprache tun, die sich
von der der Menschen unterscheidet (Koran 17:44; 22:18; 24:41). Hier lasst sich
bereits eine Akzentverschiebung gegentiber den beiden anderen monotheistischen
Buchreligionen erkennen, die in ihrer Glaubenslehre von einer prinzipiellen
Uberlegenheit und Andersartigkeit des Menschen gegeniiber dem Tier ausgehen,
was sich, worauf im dritten Teil dieses Beitrags noch niher einzugehen sein wird,
auch auf das jeweilige Verstindnis vom Tierschutz entscheidend auswirkt.

Die Monographie von Richard C. Foltz, Animals in Islamic Tradition and Muslim Cultures,
sowie ein von Paul Waldau und Kimberley Patton herausgegebener Sammelband (beide
2006 erschienen) bilden durch ihre Beriicksichtigung einer grofleren Quellenvielfalt, die
auch philosophische und literarische Texte sowie Werke der darstellenden Kunst in ihre
Diskussion von Tierrechten im Islam einbezieht, insoweit eine Ausnahme zum vorherr-
schenden Trend, s. Foltz 2006; Waldau and Patton 2006.

Fir eine Krittk am Konzept der Stellvertretereigenschaft des Menschen, s. Sheikh Idris
1990: 99-110.

4 Richard Foltz verweist jedoch zu Recht darauf, dass gliubige Muslime ihre Weltsicht wohl
eher als ,theozentrisch® bezeichnen wiirden, s. Foltz 2006: 15.

Die deutsche Textfassung folgt der Koran-Ubersetzung von Paret 1996.

- am 26.01.2028, 20:47:05.



https://doi.org/10.5771/9783956506741-231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,DENN SIE KONNEN JA NICHT SPRECHEN ...« 233

Besonders deutlich wird die grole Ahnlichkeit von Tier und Mensch im Koran
in der Aussage, dass auch Tiere Empfinger einer gottlichen Offenbarung sein kon-
nen. So wurde etwa den Bienen folgendes offenbart: ,,Und Dein Herr hat der Bie-
ne eingegeben: Mach dir Hiuser aus den Bergen und aus den Biumen und aus
dem, was die Menschen (w. sie) (an Reblauben oder Hiitten) errichten!” (Koran
16:68). Vereinzelt wurde die Vergleichbarkeit von Mensch und Tier als Adressat
gottlicher Offenbarung in der Literatur so stark betont, dass aus diesem Umstand
geschlossen wurde, dass der Mensch lediglich insofern einzigartig ist und sich vom
Tier unterscheidet, als dass er tiber einen freien Willen verfiigt, wodurch er - im
Gegensatz zum Tier -, Verantwortung fiir sein Handeln trigt (Masri 1987: 4).

In der Hadit-Literatur, den gesammelten Aufzeichnungen der Taten und Aus-
spriiche des Propheten Mohammed, kommt demgegeniiber noch wesentlich
deutlicher zum Ausdruck, dass die islamische Tradition von einer grundsitzli-
chen Gleichwertigkeit aller Lebewesen vor Gott ausgeht. Der jeweilige Wert eines
Hadits als Bestandteil gottlicher Offenbarung wird innerhalb der sunnitischen
Hadit-Wissenschaft in der Regel nach der Authentizitit der jeweiligen Uberliefe-
rung unterschieden nach ,authentisch® (sapib), ,gut (hasan) und ,schwach”
(daif), wobei sechs Hadit-Sammlungen als klassischer Kanon der Hadit-Literatur
allgemeine Anerkennung geniessen.®

So heifit es in einem Hadit, das Buhari und Muslim aus dem Kanon der aner-
kannten Traditionen zugeschrieben wird und von at-Tabrizi in seiner Zusammen-
stellung bedeutender Uberlieferungen des Propheten, Miskat al-masabip, aufge-
fuhrt wird:

Eine gute Tat an einem Tier ist so wertvoll, als ob einem Menschen Gutes getan wiirde.
Dagegen ist eine grausame Tat gegeniiber einem Tier genauso schlimm, als ob man ge-
geniiber einem Menschen grausam wire.’

Neben den beiden ,gesunden” Sammlungen von al-Buhari (810-70, Sabi} al-Bubari) und
Muslim (817-75, Sabih Muslim) finden auch die Kompilationen von Ibn Maga (824-87,
Sunan Ibn Maga), Aba Dawud as-Sigistani (817-89, Sunan Abi Dawid), at-Tirmidi (824-92,
Cami ar-Tirmidi ) und an-Nasa‘i (830-915, Sunan as-sugra) allgemeine Anerkennung. Die
nutzerfreundlichste Sammlung von weithin anerkannten sunnitischen Haditen findet sich
als Teil einer Datenbank, die von der Muslim Students Association an der University of
Southern California zusammengestellt wurde, s. (http://www.usc.edu/schools/college/crcc/
engagement/resources/texts/muslim/hadith/). Falls nichts anderes angegeben, basieren die
im Folgenden von mir auf Deutsch wiedergegebenen Hadit-Zitate auf dieser englischen
Textversion. Zur Thematisierung des Tierschutzes in schiitischen Hadi-Sammlungen, auf
die hier nicht eingegangen werden kann, s. Foltz 2006: 18-19, 22-25.

7 Hatib at-Tabrizi , Muhammad b. ‘Abdallah (st. 1337): Miskat al-masabih, 6:7:8:178. Eine
englische Ubersetzung des Hadit-Werkes Tabrizis wurde von James Robson erstellt, s.
Khatib al-Tabrizi , Muhammad ibn ‘Abd Allah: Mishkat al-Masabib. English translation with
explanatory notes by James Robson. Vier Binde. Lahore: S. M. Ashraf, 1963.

- am 26.01.2028, 20:47:05.



https://doi.org/10.5771/9783956506741-231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234 RICHARD WITTMANN

Welch drastische Konsequenzen es nach sich ziehen kann, wenn einem Tier das
Mitgefiihl verwehrt wird, veranschaulicht eine weitere Uberlieferung. Nach ei-
nem ebenfalls von Buhari und Muslim in mehreren, je nach Uberliefererkette
(Zsnad), minimal unterschiedlichen Varianten wiedergegebenen Hadit, wurde eine
Frau dem Hollenfeuer dafiir ausgesetzt, dass sie eine Katze so lange einsperrte
und an der Flucht hinderte, bis das Tier verhungert und verdurstet war.?

Als A’i$a, die Frau des Propheten, in einem anderen Zusammenhang ein Ka-
mel besteigt, ermahnt Mohammed auch sie, das Tier schonend zu behandeln.’
Grausame Handlungen wie Schlige oder das Anbringen von Brandzeichen im
Gesicht eines Tieres sind nach einem weiteren Hadit auf das Strengste verboten.!0
Mohammed ermahnte seine Anhinger, ihre Tiere nur ihrer Bestimmung gemif3
zu verwenden und sie nicht unnétig zu beanspruchen. Kamele diirften z.B. nicht
als blofle Sitzgelegenheit auf dem Marktplatz verwendet werden, denn ihre Be-
stimmung ldge darin, mit ihrer Hilfe an entfernte Orte zu gelangen, die sonst nur
mit grofler Mithe zu erreichen wiren.!!

Neben den verheerenden Folgen, die eine schlechte Behandlung von Tieren fur
den Menschen mit sich bringen kann, finden sich in den Hadit-Sammlungen
auch Beispiele fiir Belohnungen, die Gott vergibt bei einem besonderen Einsatz
zum Wohl eines Tieres. So zeigt folgendes Hadit, dass Mitgefthl fiir Tiere Mus-
limen auch Maglichkeiten eroffnete, von Gott einen Stindenerlass fiir vorange-
gangene Verfehlungen gewihrt zu bekommen:

Yahya tberlieferte mir von Malik aus Sumayy, einem mawla [Klient] Abu Bakrs, iiber
Abu Salih as-Samman von Abu Hureyra, dass Gottes Prophet — moge Gott ihn beschiit-
zen und ihm Frieden bringen -, [folgendes] sagte: ,Ein Mann war unterwegs und bekam
groflen Durst. Er fand eine Quelle, stieg hinab, trank und kam wieder heraus. Dort war
ein Hund, der hechelte und vor lauter Durst Ger6ll fraff. Der Mann sagte zu sich: ,Die-
ser Hund ist genauso durstig wie ich es war.“ So stieg er [erneut] zur Quelle hinab, fiillte
seinen Schuh mit Wasser, hielt thn mit seinen Zihnen fest wihrend er herauskletterte
und gab dem Hund zu trinken. Gott dankte ihm und vergab ihm [seine Siinden].“ Sie
sprachen: ,Prophet Gottes, steht uns ein Lohn zu fiir die Firsorge fiir Tiere?” Er sagte:
wJeder erhilt seinen Lohn [fur Mitleid] gegeniiber Allem, das eine feuchte Leber hat
[d.h. fiir jedes Lebewesen].“12

8 Sabih al-Bubari ,  kitab bad al<wabi : 1:12:712,  kitab al-m”: 3:40:552, 3:40:553, ,kitdb al-
wudi”: 4:54:535, 4:56:689; Sahih Muslim, kitab as-salar”: 4:1975, 4:1976, ,kitab as-salam”:
26:5570, 26:5573, kitab al-birr”: 32:6345, 32:6346, 32:6348, kitdh al-tawba”: 37:6638,
37:6639.

9 Sabih Muslim, kitab al-bir?: 32:6275; Sunan Abi Dawid, kitab al-adab”: 41:4790.

10 Sabih al-Bubari , 7:67:449.

W Miskat al-masabih, 829.

12 Sapih al-Bubari , kitab al<ilm”: 3:40:551, 3:43:646; ,kitab as-salat’: 8:73:38. Sabih Muskim,
Skitab sifat al- -mundfiqin wa abkamibim”: 38:26:5577. Diese Uberlieferung findet sich auch in
der Hadit-Sammlung von Malik b. Anas (711-95, al-Muwatt@’); s. dort: kitab sifat an-nabi”:
49:10:23. Zwar zdhlt diese Sammlung nicht zu den autoritativen Hadi-Sammlungen, sie
wird jedoch ebenfalls von Muslimen zitiert, falls ,appropriate” (Foltz 2006: 18).

- am 26.01.2028, 20:47:05.



https://doi.org/10.5771/9783956506741-231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,DENN SIE KONNEN JA NICHT SPRECHEN ...« 235

Georges-Henri Bousquet sah in islamischen Offenbarungstexten wie diesem eine
Verankerung des Barmherzigkeitsgedanken in der muslimischen Tradition in ver-
gleichbarer Weise, wie er in der christlichen Glaubenslehre im ,Gleichnis vom
barmherzigen Samariter” (Lk 10,30-37) zum Ausdruck kommt - allerdings mit
dem entscheidenden Unterschied, dass die Rolle des Leidenden, dem Mitleid ge-
schuldet ist, von einem Tier statt einem Mitmenschen eingenommen wird
(Bousquet 1958: 41).

Neben der orthodoxen islamischen Tradition wird die von Gott gebotene Wert-
schitzung des Tieres durch den Menschen auch in der Literatur der islamischen
Mystiker in zahlreichen Werken thematisiert. Von Fariduddin “Attar, dessen 1177
fertiggestelltes episches Gedicht ,Die Konferenz der Vogel® (mantiq at-tayr)'3
durch seine komplexe Zuschreibung menschlicher Charaktereigenschaften das
wohl bekannteste Beispiel fur die zentrale Bedeutung von Tieren in der islami-
schen Mystik darstellt, ist in der Ubersetzung von Hellmut Ritter folgende Ge-
schichte tberliefert:

Ein jinger Abu Sa‘id’s schldgt mit dem stock einem hund aufs vorderbein. Der hund
kommt heulend und winselnd zu Abu Sa‘id gelaufen und zeigt ihm das geschlagene
glied. Der scheich stellt den stfi zur rede. Der stfi sagt: Er ist selber schuld; warum hat
er mir das gewand beschmutzt! Der hund heult weiter. Der scheich spricht zum hund:
Sag, was ich tun soll und verschiebe die abrechnung nicht bis zum gericht am jiingsten
tag! Wenn du willst, so bestrafe ich ihn; denn du sollst zufrieden gestellt werden. Der
hund spricht: Als ich das sufigewand sah, das er trug, glaubte ich bestimmt, dass er mir
nichts tun wirde. Hitte er den soldatenrock getragen, so hitte ich mich vor ihm gehfitet.
Wenn Du ihn bestrafen willst, so zieh ihm das safigewand aus, damit man sich vor ihm
in acht nehmen kann!

Diese Episode weist dem Tier eine primir symbolische Rolle zu als Mittel der
Kritik und Beurteilung unterschiedlicher Charaktereigenschaften und Verhal-
tensweisen des Menschen aus der Sicht des Sufi-Autors. Die Lektion, dass es ei-
nem Anhinger der islamischen Mystik nicht gut ansteht, ein Tier zu quilen,
denn der ,sufi totet und quilt kein tier, wie Hellmut Ritter es einmal auf den
Punkt brachte, wird dem Leser durch ‘Attars Tiersymbolik erteilt (Ritter 1978:
325). Dieses Beispiel entspricht der wohl am hiufigsten anzutreffenden Art der
Heranziehung von Tierbeispielen in den Schriften der islamischen Mystiker, in
denen Tiere verwendet werden ,as symbols for particular human traits, or are en-
tirely anthropomorphical actors in human-type dramas®. (Foltz 2006 a: 153).15

13 Eine deutsche Ubersetzung des Werkes wurde 2008 von Katja Follmer veroffentlicht, s. Fa-

rid ud-Din Attar: Die Konferenz der Vigel. Aus dem Persischen iibers. von Katja Follmer. Wies-
baden: Marix.
14 Zitiert bei Ritter 1978: 325-26. Die Kleinschreibung von Substantiven folgt Ritters Text-
vorlage.
Neben “Attars ,Konferenz der Tiere” ist wohl Galal ad-Din Riamis Matnawi-yi ma‘nawi das
bekannteste Beispiel fiir die symbolhafte Verwendung von Tieren als Darsteller bestimm-
ter, typisierter menschlicher Verhaltensweisen.

15

- am 26.01.2028, 20:47:05.



https://doi.org/10.5771/9783956506741-231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236 RICHARD WITTMANN

In der Literatur der Mystiker findet sich aber auch eine andere Kategorie von
Tiergeschichten, die zum einen in hochstem Mafle sentimental sind, zum anderen
dem Menschen jedoch schier undurchfithrbare Verhaltensweisen abverlangen, um
Schaden von Tieren abzuwenden. In einem weiteren Text Fariduddin ‘Attars fin-
den sich diese beiden Elemente vereint und veranschaulichen die extremen, ja
Uiberspannten Anstrengungen, die von Seiten einiger islamischer Sufis im Interes-
se des Tierschutzes gefordert werden:

“Ali verletzt beim gehen versehentlich eine ameise. Er ist dariiber aufs dusserste bestiirzt,
weint und versucht, der ameise zurechtzuhelfen. Des nachts im traume bekommt er
noch vorwiirfe vom profeten zu horen: Er solle doch vorsichtig sein beim gehen, zwei
tage lang sei der ganze himmel in traurigkeit gewesen wegen der ameise. Die ameise sei
bestindig mit dem lobe Gottes beschiftigt. ‘Ali befillt das zittern, aber schliesslich weiss
ihn der profet damit zu trosten, dass er berichtet, die ameise selbst habe firsprache fir
ihn eingelegt. (Ritter 1978: 326).

Diese Episode, die “Attar aus dem Leben °‘Ali b. Abi Talibs, des Vetters und
Schwiegersohns des Propheten, schildert, diirfte wohl eine Weiterentwicklung und
Verschirfung eines bekannten Hadits sein, in dem Gott einen seiner Propheten
gescholten hat fiir die grundlose Zerstdrung eines Ameisenvolkes. In der Uberlie-
ferung heif3t es:

Abu Hureyra berichtet, dass der Prophet Gottes — Friede sei mit ihm - einst sagte: ,Eine
Ameise biss einen [der fritheren] Propheten und dieser befahl [daraufhin], dass das
Ameisenvolk verbrannt werden sollte. Und Gott offenbarte sich ihm [mit den Worten]:
~Wegen des Bisses einer einzigen Ameise hast Du ein ganzes Volk vernichtet unter den
Volkern, die mein Lob verkiinden.“16

Vereinzelt wurde in der Forschung angemerkt, dass diese von islamischen Mysti-
kern vertretene Radikalposition in Bezug auf den Schutz von Tieren nicht origi-
nir islamischen Ursprungs sei, sondern vielmehr auf Anleihen aus der hinduisti-
schen Tradition zuriickgehe (s. die Nachweise bei Ritter 1978: 328). Freilich darf
man nicht davon ausgehen, dass religiose Traditionen, seien sie nun Bestandteil
des orthodox-islamischen Kanons oder Elemente der islamischen Mystik, einen
Automatismus erzeugen konnten, wodurch sich auch der Umgang mit Tieren
von Anhingern der jeweiligen Traditionen zwangsldufig nach ihnen richten wiir-
de (so auch Foltz 2006: 2).

16 Sapih Muslim, kitah as-salam”: 26:5567, 26:5568, 26:5569. Sabih al-Bubari, kitab al-wudi™:
4:54:536. Sunan Abi Dawid, kitab al-adab”: 41:5247. Ein grofles Thema in der Thematisie-
rung des Tierschutzes unter Vertretern der islamischen Mystik ist auch die Fiirsorge fiir
Katzen, s. hierzu: Schimmel 1983.

- am 26.01.2028, 20:47:05.



https://doi.org/10.5771/9783956506741-231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,DENN SIE KONNEN JA NICHT SPRECHEN ...« 237

Leber fiir hungrige GrofSstadtkatzen:
Formen praktizierten Tierschutzes im Osmanischen Reich

Wenngleich das Gefiihl der Verantwortung von Muslimen fiir die Tierwelt in mus-
limisch-religiosen Vorstellungen wurzelte, so wurde die Durchsetzung des Tier-
schutzes letztlich entscheidend gefordert durch besondere rechtliche Institutionen,
die in islamischen Gemeinwesen zur Verfligung standen. Von zentraler Bedeutung
war hierbei die Einrichtung der islamischen Stiftung (wagj), die es erlaubte, als Be-
giinstigte einer einem wohltitigen Zweck gewidmeten Stiftung, eines wagf payri,
auch Tiere einzusetzen. Die Einrichtung des wagf erfreute sich im Osmanischen
Reich, wie auch sonst in der islamischen Welt, gro3er Beliebtheit, da sie dem Stifter
neben der Umsetzung philantropischer Anliegen betrichtliche Steuereinsparungs-
moglichkeiten sowie die Moglichkeit bot, das Vermogen vor Beschlagnahme zu si-
chern und den eigenen Nachkommen eine Existenzsicherung fur die Zukunft zu
schaffen, vor allem dadurch, dass die Nachkommen in der Stiftungsurkunde als
besoldete Verwalter der Stiftung eingesetzt wurden.!”

In den osmanischen Archiven der Tirkei finden sich zahlreiche Stiftungsurkun-
den (wagqfiyye), die Hinweise zu Formen des mittels wagf praktizierten Tierschutzes
in Istanbul und Anatolien geben. Als einen der zahlreichen Stiftungszwecke der
Stiftung von Mihrimah Sultan, der Tochter Sultan Siilleymans des Prichtigen
(1520-66) und seiner vierten Frau Hiirrem Sultan (Roxelana), am Marktplatz des
Istanbuler Stadtviertels Uskiidar, bestimmte die Stifterin, dass jedes Pferd der in der
Herberge der Stiftung (‘zmarethane) ibernachtenden Reisenden ein Sickchen mit
Futter erhilt (Konyali 1976-77. Bd. 1: 445). Eine Stiftungsurkunde im Archiv des
Generaldirektoriums fuir das Stiftungswesen in der Tiirkei besagt beziiglich einer
vom beriihmten osmanischen Hofbaumeister Sinan (1490-1588) zu Gunsten von
Tieren errichteten Stiftung das folgende: ,und er stiftete im Ort Agirnas im Bezirk
Kayseri einen Brunnen und ein Areal Land von 260 mal 160 zira® Fliche, damit
die zum Brunnen kommenden Tiere dort ihren Durst stillen und sich erholen
konnen (istirabat ideler).” (Vakiflar Genel Mudurligi Arsivi, 576, (7/1), 23-28).

Auch die 1585 von Hofbaumeister Sinan im Stadtteil Yedikule errichtete Stif-
tungsmoschee von Hagg Evhad sollte hilfsbediirftigen Tieren zu Gute kommen:
laut Stiftungsurkunde sollten dort jeden Tag 40 Stiick Leber an herrenlose Katzen
verteilt werden (Sungurbey 1993: 249). Das Derwischkloster von Scheich Evhad im
Istanbuler Stadtviertel Koca Mustafa Paga verteilte seinem Stiftungszweck gemifd
taglich zwei Stiick Leber an Katzen, die ,hier und dort verstoflen und vertrieben

wurden”. (Ebd.)

17 Aus Kairo sind Stiftungsurkunden bekannt, in denen selbst nach mehr als 400 Jahren noch
Nachfahren des urspriinglichen Stifters das Amt des Verwalters innehatten, s. Baer 1997:
283-84.

- am 26.01.2028, 20:47:05.



https://doi.org/10.5771/9783956506741-231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238 RICHARD WITTMANN

An zahlreichen Gebiuden der osmanischen Hauptstadt waren tiberdies Vogel-
hduser angebracht, teils aufgrund einer formellen Stiftung, teils als formlose
Wohltat. Besonders schone gemauerte Vogelhduser aus Ziegel lassen sich noch
heute bewundern an verschiedenen Fassaden der neben dem Archiologischen
Museum gelegenen osmanischen Miinze (darbbane) am Topkapi-Palast. An der
Fassade der Yeni-Moschee und in den Innenhofen der Fatih- und Beyazit-
Moscheen sind ebenfalls noch Vogelhduser aus osmanischer Zeit erhalten.

Die Institution des wagf war eine zentrale Einrichtung fiir die aktive Forderung des
Wohls von Tieren im islamischen Gemeinwesen. Sei es nun in Form einer formel-
len Stiftung oder ohne ein solch offizielles Instrument, Akte der Fiirsorge fur Tiere
durch die Bevolkerung des Osmanischen Reichs fanden hiufig lobende Erwih-
nung in den Reiseberichten europidischer Reisender. Der Reisende Corneille Le
Bruyn lobt in seinem 1732 in Den Haag erschienenen Reisebericht, dass die Tiir-
ken ihre Wohltaten nicht auf die Menschen beschrinkten, sondern sie auch Tieren
zu Gute kommen lassen. In den Istanbuler Stadtvierteln Galata und Pera sei thm
aufgefallen, dass die Einwohner fuir trichtige Hiindinnen und ihren Nachwuchs
kleine Hiitten aus Ziegeln errichteten, damit sie vor Regen und den Gefahren der
Strafle geschiitzt seien. Groflziigige Menschen kimen jeden Tag vorbei, um Wasser
und Futter fur die Hundefamilie zu bringen (Bruyn 1732: 358-62).

Als in der Mitte des 17. Jahrhunderts Du Loir Istanbul bereiste, bemerkte er,
dass die Istanbuler beim Metzger Leber und andere Fleischsorten erstanden, um
sie auf den groflen Plitzen der Stadt an die Katzen zu verfittern. Ebenso berich-
tet er zusammen mit anderen Reisenden dieser Zeit von der weit verbreiteten
Angewohnheit der Bevolkerung, Vogel, die in Kifigen feilgeboten wurden, ihren
Verkdufern abzukaufen, nur um sie dann alsbald freizulassen (Du Loir 1654:
192-93). Dieser Brauch war auch im Istanbul des 19. Jahrhunderts noch so gang
und gibe, dass er die nichtmuslimischen Knaben zu einer ebenso originellen wie
profitablen Geschiftsidee inspirierte, wie Doktor A. Brayer in seinem 1836 er-
schienenen Buch ,Neuf années a Constantinople” schildert (Brayer 1836: 339).
Die Kinder besorgten sich Kifige, die sie randvoll mit Vogeln fiillten. Damit
machten sie sich auf den Weg ins nichste muslimische Wohnviertel und para-
dierten mit ihren Kifigen vor den Muslimen auf und ab. Das Mitleid der Mus-
lime lief} in der Regel nicht lange auf sich warten und so fand sich bald ein Kiu-
fer, der den ,ungliubigen Kindern” eine gewisse Geldsumme anbot, um den ein-
gesperrten Kreaturen ihre Freiheit zu schenken. Daraufhin offnete der Knabe
seinen Kifig, und die Vogel flogen der vermeintlichen Freiheit entgegen und er-
freuten so das Herz des muslimischen Wohltiters. Tatsichlich aber handelte es
sich um abgerichtete Vogel, die schnurstracks zum Wohnhaus der Knaben zu-
riuckflogen, um dann ein weiteres Mal von den Jungunternehmern in den Kifig
gepackt und vor den muslimischen Befreiern paradiert zu werden.

In die Bewunderung, mit der europiische Reisende generell die Fiirsorge der
muslimischen Tirken priesen, mischte sich allerdings hiufig auch ein Gefiihl der



https://doi.org/10.5771/9783956506741-231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,DENN SIE KONNEN JA NICHT SPRECHEN ...« 239

Verwunderung und im Einzelfall auch Kritik, dass die gleiche Firsorge nicht auch
christlichen Sklaven und Kriegsgefangenen zuteil werde. Jean-Antoine Guer kriti-
siert in seinem 1747 in Paris erschienenen Buch iiber die Sitten und Gebriuche der
Turken, dass es fur die ,Tturken” — gemeint sind hier die Angehorigen muslimi-
schen Glaubens - ein schlimmeres Verbrechen sei, einen Hund in ihrer Obhut
hungern zu lassen als einen Christen (Guer 1747: 369). Und auch der Priester Jo-
hannes, der eigens im 18. Jahrhundert mit dem Ziel des Freikaufs von christlichen
Gefangenen nach Istanbul reiste, bemingelte, dass die Muslime es vorzogen, einen
Vogel freizulassen, als einen in Ketten liegenden Sklaven. Sie glaubten, es sei auch
dann noch als gutes Werk gerechtfertigt, Hunde zu fiittern, wenn ihnen bekannt
sei, dass auch arme Menschen an Hunger litten (Jehannot 1732: 316-17).

Derlei Wertungen in Reiseberichten sind gewiss mit grofler Vorsicht zu hand-
haben, spiegeln sie doch bewusst oder unbewusst das Wertesystem des Ur-
sprungslands von Reisenden wieder, die ihrerseits oft nur begrenzten Einblick in
die rechtlichen und sozialen Verhiltnisse ihres Aufenthaltslandes hatten. So mag
man dem Priester Johannes hier entgegen halten, dass es in der islamischen Ge-
sellschaft durchaus als verdienstvoll angesehen wurde, einen Sklaven freizulassen
- wenn es auch ungleich kostspieliger und daher seltener war als das Freilassen
eines Vogels —, und dass das Fiittern von Tieren nach der koranischen Vorstel-
lung, dass alle Lebenswesen prinzipiell gleichwertig sind, auch in Anbetracht von
hungernden Menschen noch als verdienstvoll angesehen werden konnte in Ab-
kehr von der christlich-theologischen Lehre von der unbedingten Hoherwertig-
keit menschlichen Lebens gegeniiber dem Tier.

»Denn sie konnen ja nicht sprechen”:

Erste gesetzlich verordnete TierschutzmafSnahmen
tm Osmanischen Reich des 16. Jabrbunderts

Neben freiwilligen Handlungen zur Fiirsorge und zum Schutz von Tieren gab es
im Osmanischen Reich aber bereits seit dem frithen 16. Jahrhundert gesetzliche
Regelungen, die sich wichtiger Einzelaspekte des Tierschutzes annahmen und die-
sen gemifl dem Regelungsinhalt der Bestimmungen verpflichtend vorschrieben.
Beide gesetzliche Bestimmungen sind Bestandteil zweier unter Sultan Bayezit II.
(1481-1512) erlassener regionaler Kodifikationen zur Regelung der Marktaufsicht
(bisba).

Im Gesetz zur Regelung der Marktaufsicht in Istanbul (Qananname-i iptisab-i
Istanbil el-mabriise) vom 17-26. Juni 1502 (Evasit-1 Zilhigée 907) findet sich fol-
gende Tierschutzbestimmung!$:

18 Topkapi R.1935 Vrk. 96/b, zitiert nach Akgiindiiz, Ahmet: Osmanli kanunnémeleri ve hukuki
tablilleri. Istanbul: Fey Vakfi, 1990. 295.

- am 26.01.2028, 20:47:05.



https://doi.org/10.5771/9783956506741-231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240 RICHARD WITTMANN

Und sie [der Marktaufseher und seine Helfer] diirfen kein Lasttier mit verletzten Hufen
zum Einsatz kommen lassen. Sie miissen die Hufe von Pferden, Maultieren und Eseln
untersuchen und sich den Packsattel zeigen lassen. Sie diirfen keine zu schwere Last auf-
laden [lassen]; denn die Tiere konnen [ja] nicht sprechen.'® Womit auch immer es im Argen
liegt, sollen sie es den Eigentiimer richten lassen. Wer sich widersetzt, muf§ der nétigen
Strafe zugefithrt werden. Und auch die Lastentriger diirfen keine zu schwere Last aufla-
den, achtet darauf!

Als Teil desselben Gesetzgebungsvorhabens Sultan Bayezits ist auch die Tier-
schutzbestimmung im zeitgleich erlassenen Gesetz zur Regelung der Marktauf-
sicht in Bursa (Qananname-i ibtisab-i Bursa) vom 17-26. Juni 1502 (Evasit-1 Zilhigge
907) zu sehen (Topkapt R.1935 Vrk. 43/b, zit. nach Akgiindiiz 1990: 209).20 Es
heifdt dort: ,Die Lastentriger diirfen keine Pferde ohne Hufeisen einsetzen und
die Berglast nicht um das Doppelte tiberschreiten.”?!

Diese bislang kaum beachteten Textpassagen der Qaninnames verdienen jedoch
meines Erachtens niher betrachtet zu werden, da sie filir ihren jeweiligen Rege-
lungsbereich in gleich dreierlei Hinsicht ausgesprochen fortschrittlich waren.
Hierdurch wurden im islamischen Kulturraum des Nahen Ostens bedeutende
Teilaspekte des Tierschutzes, wenn auch nur punktuell, erstmals auf eine gesetzli-
che Grundlage gestellt, - mehr als 300 Jahre vor den bekannten Kodifizierungs-
projekten fiir das islamische Recht in Agypten, British India und im Osmanischen
Reich wihrend des 19. Jahrhunderts. Bemerkenswert ist aber vor allem der Norm-
zweck der Regelung, der auf die Hilfsbediirftigkeit des Tieres abstellt und damit
einen tiberaus modern anmutenden, bio- bzw. pathozentrischen Tierschutzgedan-
ken vertritt, der sich unmittelbar am Wohl des Tieres orientiert. Hierdurch nimmt

»|INL.] 58. Ve ayag yaramaz bérgiri isletmeyeler. Ve at ve katir ve esek ayagini gozedeler ve semerin
goreler. Ve agr yitk wrmayalar; zira dilsiiz canavardir. Her kangisinda eksiik bulunursa, séhibine
tamam etdiire. Eslemeyeni geregi gibi hakkindan gele. Ve hammdllar agir yitk urmayalar; miiteGref
tizerine ola.”
Hervorhebung so nicht im Original.
»INr.] 74. Ve bamallar nalsuz at istibddm etmeyiib ve dag yikiiniin iki yiikiinden ziyide gotiir-
meye.
Enthielten die Qaninnames generelle Normen zum Schutz von Lasttieren, so finden sich
aus spiterer Zeit Sultanserlasse (firman), die diese Bestimmungen weiter konkretisieren
bzw. erginzen. Hierzu seien drei Beispiele von Erlassen genannt, die zitiert werden bei
Sungurbey 1993: 165-68:
1) Istanbil bab mabkemesi, ser‘iye sicilleri, 128/ 92b:
[Anordnung] An den Qddi von Istanbul und den Marktaufseher (ibtisab agasi): ,Wer
Lasttiere den ganzen Tag ohne Futter und Wasser einsetzt, muss mit Strafe rechnen.”
(1722)
2) Istanbil mabkemesi, seriye sicilleri, 25/ 251-2:
[Anordnung] An den Qadi von Istanbul: ,Wegen Uberladungsgefahr diirfen Pferde
nicht mit Holzstimmen in einer Weise versehen werden, dass darauf eine ganze Familie
zusammen zum Vergniigen herumreiten kann.” (1766)
3) Istanbil mabkemesi, seriye sicilleri, 1/ 97:
[Anordnung] An den Qadi von Istanbul und den Janitscharen-Aga: ,Zur Schonung der
Lasttiere wird angeordnet, dass Lasttiere am Freitag nicht verwendet werden diirfen.”
(30. April 1806).

19
20

21

- am 26.01.2028, 20:47:05.



https://doi.org/10.5771/9783956506741-231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,DENN SIE KONNEN JA NICHT SPRECHEN ...« 241

dieser Gesetzeserlass neben seiner Bedeutung fur die Herausbildung eines Tier-
schutzrechts im Osmanischen Reich auch eine weiterreichende Vorreiterrolle ein
im gesetzlichen Schutz von Tierrechten in regionsiibergreifender rechtshistori-
scher Hinsicht, da vergleichbare gesetzliche Regelungen im Westen in der Regel
erst deutlich spiter anzutreffen sind.

Mochte man beurteilen, inwieweit die Tierschutzregelungen der beiden
Qaninnames geliufige Vorstellungen des islamischen Rechts widerspiegeln bzw.
inhaltliche Neuerungen darstellen, so kommt den Rechtskommentaren islami-
scher Rechtsgelehrter in dem oft als Richter- oder Gelehrtenrecht charakterisierten
islamischen Recht zentrale Bedeutung zu. Die klassischen Kompendien des isla-
mischen Rechts sind nach Themen geordnet, die zum einen Fragen der korrekten
Religionsausiibung, wie etwa die pflichtgemifle Ausiitbung des Gebets, des Gebens
von Almosen (zakat), der Pilgerfahrt oder des Fastens angeht, zum anderen weltli-
che Fragen wie etwa Rechtsgeschifte, Eheschliefung, die Freilassung von Sklaven
betreffen. Tiere werden im Rahmen dieser Rechtskategorien thematisiert, so dass
sich ihre rechtliche Behandlung in der Regel in der Frage ihrer Nitzlichkeit fiir
den Menschen erschopft, indem es zulidssige Formen des Gebrauchs von Tieren
etwa als Nahrungsmittel oder Jagdobjekt festlegt und nur am Rande Verpflichtun-
gen des Menschen gegentiber dem Tier regelt.

Der schaf itische Rechtsgelehrte ‘Izz ad-Din b. ‘Abd as-Salam as-Sulami (st.
1262) bildet mit seinem Rechtskommentar Qawa‘id al-abkam fi masalih al-anam
[Beurteilungsrichtlinien in Bezug auf Lebewesen] eine der raren Ausnahmen, in
dem er hierin die Pflichten des Menschen gegeniiber seinen Nutztieren festlegt.??
Von Gelehrten der im Osmanischen Reich alleinige, offizielle Giiltigkeit bean-
spruchenden hanafitischen Rechtsschule sind meines Wissens keine vergleichba-
ren Werke bekannt.??

Wie sieht es jedoch mit Vorbildern aus der Tradition der Hisba-Literatur aus?

Als Verantwortlichen fiir die Uberwachung des gebotenen Umgangs mit Tieren
bestimmen die Qanannames den islamischen Marktaufseher (mubtasib). Der
Marktaufseher {ibte ein originir religioses Amt, das der jisba, aus, das ihn mit der
Aufgabe betraute, das Gute zu férdern und Unheil abzuwenden (amr bi'Fma‘raf
wa'n-nahy ‘an al-munkar). Zu den Hauptaufgaben in der Praxis zihlten dabei die
Kontrolle von Maffen und Gewichten, die Zugangskontrolle zu bestimmten Beru-
fen, die Uberpriifung der Qualitit von Waren, die zum Verkauf auf dem Markt be-
stimmt sind und die Einhaltung der 6ffentlichen Moral, Hygiene und Ordnung.

22 Izz ad-Din b. ‘Abd as-Salam as-Sulami: Qawdid al-abkam fi masalib al-anam. Damaskus:
Dar at-Tabba‘, 1992; Englische Ubersetzung bei Mawil 2000: 45-6. Eine Auflistung der
Pflichten des Menschen gegeniiber seinen Nutztieren findet sich bei Foltz 2006: 34.

23 Fiir eine Auflistung von Tierrechten auf der Basis schiitischen Rechts, s. das Werk des zeit-
gendssischen Juristen Haschem Najy Jazayery: Hemayat az heyvanat dar eslam [Die Bedeu-
tung der Tiere im Islam]. Qom: Dar as-Saqalin, 1379 [2000]: 107-09.

- am 26.01.2028, 20:47:05.



https://doi.org/10.5771/9783956506741-231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242 RICHARD WITTMANN

Darauf, dass auch Aspekte des Tierschutzes als originire Aufgabe dem Muptasib
obliegen, verweist der Umstand, dass bereits das alteste noch erhaltene praktische
Handbuch fiir Marktaufseher und ihre Gehilfen von ‘Abd al-Rahman b. Nasr a$-
Sayzari mit dem Titel Nibayat ar-rutba fi talab al-hisba [Die grofite Autoritit in der
Anwendung der Hisba] entsprechende Bestimmungen enthilt.?* Spitere bedeu-
tende Hisha-Handbiicher wie etwa die des Agypters Ibn al-Uhuwwa (st. 1338),
Ma‘alim al-qurba fi abkam al-hisba, bauten darauf auf und {ibernahmen einen
Grofiteil des Inhalts, oder, wie bei Ibn Bassam im 14. Jahrhundert, selbst den Titel
(a8-Sayzari 1999: 13-14). Uber den Autor, a$-Sayzari, ist wenig bekannt aufler,
dass er in Syrien lebte und vermutlich aus der Stadt Sayzar stammt, falls die hiu-
fig mit ihm in Verbindung gebrachte Herkunftsbezeichnung (nisba) ,as-Sayzari”
tatsichlich dem Autor zu eigen war; iiber seinen Beruf — Haggi Halifa hielt ihn fir
einen Richter in Tabariyya (Tiberias)?’, wihrend er fir Ferdinand Wistenfeld Me-
diziner in Aleppo war — besteht keine Einigkeit (Wiistenfeld 1840: 100).

Beziiglich des Umgangs mit Nutztieren schreibt das Hisba-Handbuch von as-
Sayzari:

They must not burden their animals with more than they can bear, drive them too

fiercely when they are carrying loads, beat them too severely nor leave them standing in

a courtyard with their loads on their backs. For the immaculate Islamic law has forbid-

den all these things. It is also their duty to fear God regarding the feeding and foddering

of the animals; they should be given enough food to satiate them, not a trifling or neg-
ligible amount. (a$-Sayzari 1999: 135).

Aus dem Vergleich mit den Regelungen der Qaninnames wird deutlich, dass der
Inhalt der Bestimmung sich nicht entscheidend von den entsprechenden Passa-
gen im Handbuch von a$-Sayzari unterscheidet, sondern lediglich eine Ausfor-
mung und Konkretisierung bestehender Traditionen darstellt. Die entscheidende
Neuerung fiir das Amt des Marktaufsehers, die der Gesetzeserlass mit sich brach-
te, war vielmehr eine Frage, die mit dem Amt des Muptasibs zu tun hatte. Die ge-
setzliche Regelung bedeutete zum einen die Unterstellung des Muptasibs unter
den Richter und seine damit verbundene institutionelle Einbindung in den staat-
lichen Verwaltungsapparat.?¢ Die zweite grundlegende Neuerung ist, dass der Sul-
tan als Souverin erstmals das Amt durch Kodifikation regelte, und es somit -

24 Frithere Autoren, die sich mit der Hisba und dem Mubtasib befassten, wie vor allem al-
Mawardi (st. 1058) in seinen al-Abkam as-sultaniyya und al-Ghazali (st. 1111) in seinen
Ihy@ uliom al-din, befassten sich weniger mit der praktischen Ausiibung der Hisba als mit
ithren moralischen, juristischen und religiésen Grundlagen. Zur Einrichtung der Hisba in
praktisch all ihren Aspekten, s. das Monumentalwerk von Cook 2000.

Katip Celebi (1609-57): Kasf al-zuniin ‘an asami al-kutub wa’al-funiin. Lexicon bibliographicum
et encyclopaedicum a Mustafa ben Abdallah Katib Jelebi dicto et nomine Haji Khalfa celebrato com-
positum. Ad codicum Vindobonensium, Parisiensium et Berolinensis fidem primum edidit, Latine
vertit et commentario indicibusque instruxit Gustavus Fluegel. London: R. Bentley for the Ori-
ental Translation Fund of Great Britain and Ireland, 1835-58. 3: 510.

26 Zum Wandel der Hisba als religioser Pflicht zum staatlichem Amt s. Wittmann 2006: 108-28.

25

- am 26.01.2028, 20:47:05.



https://doi.org/10.5771/9783956506741-231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,DENN SIE KONNEN JA NICHT SPRECHEN ...« 243

neben seiner Bedeutung als religioser Pflicht — auch als hoheitliche, staatliche
Aufgabe definiert. Fiir die konkreten Bestimmungen zum Schutz der Lasttiere
bedeutet dies, dass sie erstmals formale Gesetzeskraft haben, anstatt eine ledig-
lich moralische und religiose Pflicht darzustellen.

Nur selten findet sich in Gesetzestexten selbst ein Hinweis darauf, welchen
Zweck der Gesetzgeber mit der Regelung zu verfolgen beabsichtigt und welches
Rechtsgut er hierbei fir schutzbediirftig erachtet. Die Passage des Gesetzes iiber
die Marktaufsicht in Istanbul stellt insofern einen auflergewohnlichen Gliicksfall
dar, da hier die Notwendigkeit der Regelung expressis verbis begrindet wird damit,
dass die Tiere nicht sprechen konnen. Die Tatsache, dass die Unfihigkeit, das ei-
gene Leid artikulieren zu konnen, iberhaupt erwihnenswert ist, setzt jedoch vor-
aus, dass die Fihigkeit eines Tieres Leid zu empfinden, in diesem Fall sind es
Lasttiere, grundsitzlich anerkannt und auch als ein Ubel angesehen wird, das
vom Menschen nicht toleriert werden darf. So selbstverstindlich eine solche An-
nahme uns heute zu Recht erscheint, so war dies auch betrichtliche Zeit nach
dem Erlass der Qaninnames von Istanbul und Bursa fir manch bedeutende eu-
ropidische Philosophen keineswegs der Fall.

Fur den Philosophen und Juristen Samuel von Pufendorf (1632-91), einen ent-
schiedenen Vertreter des ganz auf den Menschen bezogenen frithneuzeitlichen Na-
turrechts, konnten nur Inhaber von Rechten ein Handeln des Menschen beanspru-
chen. Mangels menschlicher Vernunft waren Tiere nach dieser Ansicht nicht ver-
tragsfahig, was als Voraussetzung der Rechtsinhaberschaft angesehen wurde und
waren somit auch nicht Teil der Rechtsgemeinschaft mit dem Menschen (Pufendorf
1744, Bd. 1: 503-12).27

René Descartes’ mechanistisches Weltbild beeinflusste auch seine Betrachtungs-
weise des Tieres. Nach Descartes’ Auffassung handelte es sich beim Bewusstsein
um ein vom physischen Universum losgeldstes Phinomen, das den Menschen mit
dem gottlichen Bewusstsein verbindet. Alle nicht-menschlichen Lebewesen seien
hingegen lediglich komplexe Maschinen ohne Seele, Geist oder Vernunft. Sie
konnten zwar sehen und verflgten iiber einen Tastsinn und ein Gehor, hitten aber
keinerlei Bewusstsein und seien daher nicht in der Lage, Schmerz oder Leid zu
empfinden.?8

Ein Umdenken und damit eine Abkehr von einem rein anthropozentrischen
Verstindnis vom Tier und seinen Rechten setzte erst ein mit dem Ultilitaristen Je-
remy Bentham (1748-1832). Fiir ihn war der Ankniipfungspunkt nicht die mensch-
liche Vernunft, sondern die Leidensfihigkeit der Kreatur, wenn er schreibt:

27 Auch Immanuel Kant (1724-1804) gelangte zum gleichen Befund. Fiir ihn waren Tiere in

romisch-rechtlicher Tradition nur vernunftlose Sachen, die keine Rechte innehaben konn-
ten, s. Miinch 1998: 13.

28 Descartes, René (1596-1650): Discourse on the Method of Rightly Conducting the Reason, and
Seeking Truth in the Sciences. Erstauflage 1637, zitiert bei Cottingham 1995: 188-192.

- am 26.01.2028, 20:47:05.



https://doi.org/10.5771/9783956506741-231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

244 RICHARD WITTMANN

Der Tag wird kommen, an dem der Rest der belebten Schépfung jene Rechte erwerben
wird, die ihm nur von der Hand der Tyrannei vorenthalten werden konnten. Die Fran-
zosen haben bereits erkannt, dass die Schwirze der Haut kein Grund ist, ein menschli-
ches Wesen hilflos der Laune eines Peinigers auszuliefern. Vielleicht wird eines Tages er-
kannt werden, dass die Anzahl der Beine, die Behaarung der Haut oder die Endung des
Kreuzbeins ebenso wenig Griinde dafiir sind, ein empfindendes Wesen diesem Schicksal
zu Uberlassen. Was sonst sollte die uniiberschreitbare Linie ausmachen? Ist es die Fihig-
keit des Verstandes oder vielleicht die Fihigkeit der Rede? Ein voll ausgewachsenes Pferd
aber oder ein Hund ist unvergleichlich verstindiger und mitteilsamer als ein einen Tag
oder eine Woche alter Siugling oder sogar als ein Siugling von einem Monat. Doch
selbst wenn es anders wire, was wiirde das ausmachen? Die Frage ist nicht: Konnen sie den-
ken? Konnen sie sprechen? Sondern: Konnen sie leiden??®

Im Gefolge Benthams konnte sich in der Philosophie durch die Erkenntnis, dass
alle Lebewesen aufgrund ihrer Leidensfihigkeit Anspruch auf Schutz gendssen, ein
pathozentrisches oder sentientistisches Verstindnis des Mensch-Natur-Verhiltnisses
zwar gegeniiber dem bisher vorherrschenden Anthropozentrismus rasch durchset-
zen; die konkrete Umsetzung dieser Vorstellung in gesetzlichen Regelungen zum
Tierschutz verlief indes duferst schleppend.3® Als erstes Gesetz, das in der westli-
chen Hemisphire Grausamkeit gegeniiber einem Tier unter Strafe stellte, gilt ge-
meinhin der 1822 in Grofbritannien erlassene ,,St. Martin’s Act”. Der vom Parla-
mentarier Richard Martin eingebrachte ,Act to Prevent the Cruel and Improper
Treatment of Cattle” brachte Martin den Spitznamen ,Humanity Dick” ein und
fuhrte zwei Jahre spiter zur Griindung der weltweit ersten Tierschutzorganisation,
der ,Society for the Prevention of Cruelty to Animals”, deren Grilndungsmitglied
er wurde. Neuere Forschungen haben jedoch bereits vereinzelt frithere Gesetzeser-
lasse aus dem 17. Jahrhundert zum Schutz von Last- und anderen Nutztieren in Ir-
land und im puritanischen Neuengland nachgewiesen.3!

Ein umfassendes Tierschutzgesetz wurde als erstes in Deutschland im Jahre 1933
mit dem Reichstierschutzgesetz erlassen.3? Vor 1933 war die Misshandlung von

29 Bentham, Jeremy (1748-1832): An Introduction to the Principles of morals and Legislation. Lon-
don: Printed for T. Payne, and son, at the Mews Gate, 1789. Zitiert bei Wolf 1990: 43-44.
Biozentrische Ansitze, wie die Tierschutzethik Albert Schweitzers, und physiozentrische
Modelle gehen in der Anerkennung eines Schutzanspruches sogar noch weiter. Wihrend
die ,moralische Reichweite” der biozentrischen Konzeptionen die gesamte belebte Umwelt
umfasste, schloss die physiozentrische Version zusitzlich noch die unbelebte Natur mit
ein. Zu den verschiedenen vertretenen Ansitzen im Einzelnen, s. Badura 1999: 38-62.

Ein irisches Gesetz von 1635, das das Rupfen von Schafswolle vom lebendigen Tier und
spezielle Arten des Befestigens eines Pfluges am Korper eines Pferdes als grausame Hand-
lungen untersagt, stellt nach Ansicht von Richard D. Ryder die ilteste Tierschutzregelung in
der westlichen Welt dar, s. Ryder 2000: 49. B. E. March wies darauf hin, dass auch die Puri-
taner der Massachusetts Bay Colony in Neuengland bereits 1641 ein Gesetz zum Schutz
von Tieren vor grausamer Behandlung erliefen, s. die Nachweise bei March 1984: 617.
Trotz seiner irrefithrenden Bezeichnung war der britische ,,Cruelty to Animals Act” von
1876 noch kein umfassendes Tierschutzgesetz. Hierzu und zur ersten US-amerikanischen
Tierschutzbestimmung, dem ,,28 Hour Law” von 1873, das die Hochstdauer von Rinder-
transporten begrenzte, s. Silberman 1988: 161-67.

30

31

32

- am 26.01.2028, 20:47:05.



https://doi.org/10.5771/9783956506741-231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,DENN SIE KONNEN JA NICHT SPRECHEN ...« 245

Tieren in Deutschland als Ausformung eines noch anthropozentrisch verstande-
nen Tierschutzes nur dann mit Strafe bedroht, wenn eine Person ,,0ffentlich oder
in Argernis erregender Weise Tiere boshaft quilt oder misshandelt*.33 Trotz sei-
ner hochst problematischen Entstehungsgeschichte und der Durchdringung mit
nationalsozialistischem Gedankengut wurde mit dem Reichstierschutzgesetz
erstmals das Wohl des Tieres selbst zum Schutzgut einer pathozentrisch verstan-
denen umfassenden Tierschutzgesetzgebung (Jiitte 2002: 167-204).

Wie bei den Tierschutzbestimmungen in den beiden osmanischen Qanannames
von 1502 waren es auch in den spiteren westlichen Gesetzen zum Schutz von Tie-
ren zunichst in erster Linie Nutz- und Lasttiere, die vor Misshandlung geschiitzt
werden sollten, was die besondere Schutzwiirdigkeit von Tiergattungen unter-
streicht, die fiir die Menschen der Vormoderne in erster Linie Arbeitsmittel zur
Existenzsicherung darstellten. Gegentiber dem frithen 16. Jahrhundert hat sich das
Bewusstsein und der rechtliche Schutz von Tieren schrittweise entscheidend weiter
entwickelt hin zu einer inzwischen praktisch flichendeckenden Einfithrung mo-
derner Tierschutzgesetze — wenngleich dies geschah unter weitgehender Verken-
nung des rechtlichen Status, der Tieren im Recht und in den Traditionen der isla-
mischen Welt zukommt.34 Die Tierschutzregelungen in den osmanischen Gesetzen
zur Marktaufsicht in Istanbul und Bursa zeichnen sich jedoch in gleich mehrerer
Hinsicht durch ihren bahnbrechenden Charakter aus. Geprigt von den Vorstellun-
gen, die sich in der islamischen Religions- und Rechtstradition zum Mensch-Tier-
Verhiltnis herausgebildet haben, stellen die Qanannames diese fiir den islamischen
Kulturraum erstmals auf eine gesetzliche Grundlage. Durch ihren auf die Unfihig-
keit der Tiere, Leiden selbst ,zur Sprache® zu bringen abstellenden Schutzzweck
der untersuchten gesetzlichen Bestimmungen, nehmen diese aber tiber den kon-
kreten osmanischen Kontext hinaus eine rechtshistorische Vorreiterrolle insofern
ein, als diese bereits vor allen vergleichbaren gesetzlichen Regelungen im Westen
pathozentrische Tierrechte anerkennen, deren alleiniger Geltungsgrund die Lei-
densfihigkeit der Kreatur darstellt.

Literatur

Attar, Farid ud-Din 2008. Die Konferenz der Viigel. Ubers. Katja Follmer. Wiesbaden.

Akgundiiz, Ahmet 1990. Osmanl Kanunndmeleri ve Hukuki Tablilleri. Band 2.
[stanbul.

Badura, Jens 1999. Moral fiir Mensch und Tier. Tierschutzethik im Kontext. Munchen.

33 §360 Nr. 13 Reichsstrafgesetzbuch vom 15. Mai 1871.

34 Die zeitgendssische Diskussion iiber Inhalt und Grenzen von Tierrechten wurde vor allem
in Gang gesetzt durch die Arbeiten von Peter Singer (1975) und Tom Regan (1983). Aktuel-
ler Stand der Diskussion ist dabei unter anderem die Frage, ob Tiere auch vor Gericht ein-
klagbare Rechte besitzen. Siehe hierzu: Dube 2008.

- am 26.01.2028, 20:47:05.



https://doi.org/10.5771/9783956506741-231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246 RICHARD WITTMANN

Baer, Gabriel 1997. The Waqf as a Prop for the Social System (Sixteenth — Twen-
tieth Centuries). In: Islamic Law and Society (4): 264-97.

Bousquet, Georges-Henri 1958. Des animaux et leur traitement selon le Ju-
daisme, le Christianisme et I'Islam. In: Studia Islamica (9): 31-48.

Brayer, A. 1836. Neuf années a Constantinople, observations sur la topographie de cette
capitale, I'hygiéne et les moeurs de ses habitants, Ilslamisme et son influence; la peste, ses
causes, ses variétés, sa marche et son traitement; la non-contagion de cette maladie; les
quarantaines et les lazarets. Paris/Londres/St. Pétersbourg.

Bruyn, Cornelis de 1732. Voyage de Corneille le Bruyn an Levant, c’est-a-dire, dans les
principaux endroits de [Asie Mineure, dans les isles de Chio, Rbodes, Chypre, ¢&c. De
méme que dans les plus considérables villes d’Egypte, Syrie, ¢ Terre Sainte ... La Haye.

Cook, Michael A. 2000. Commanding Right and Forbidding Wrong in Islamic
Thought. Cambridge, UK/New York.

Cottingham, John 1995. Art. Descartes, René. In: Ted Honderich (Hrsg.). 7he Ox-
Jord Companion to Philosophy. Oxford.

Dube, Rebecca 2008. The New Legal Hot Topic: Animal Law. In: The Globe and
Mail, July 15.

Du Loir 1654. Les voyages du sieur Du Loir, contenus en plusieurs lettres écrites du Le-
vant, avec plusieurs particularitez qui n’ont point encore esté remarquées touchant la
Grece, ¢ la domination du Grand Seigneur, la religion ¢ les moeurs de ses sujets. En-
semble ce qui se passa a la mort du feu Sultan Mourat dans le Serrail, les ceremonies de
ses funerailles; & celles de Pavenement a PEmpire de Sultan Hibraim son frere, qui luy
succeda. Avec la relation du siege de Babylone fait en 1639, par Sultan Mourat. Paris.

Eisenstein, Herbert 1998. Mensch und Tier im Islam. In: Paul Miinch/Rainer
Walz (Hrsg.). Tiere und Menschen. Geschichte und Aktualitiit eines prekdren Verbilt-
nisses. Paderborn/Miinchen u a.: 130-36.

Foltz, Richard C. 2006 a. Animals in Islamic Tradition and Muslim Cultures. Oxford.

Foltz, Richard 2006 b. “This She-Camel of God is a Sign to You.” Dimensions of
Animals in Islamic Tradition and Muslim Culture. In: Paul Waldau/Kimberley
Patton (Hrsg.). A Communion of Subjects. Animals in Religion and Ethics. New
York: 149-159.

Guer, Jean-Antoine 1747. Moeurs et usages des Turcs, leur religion, leur gouvernement
civil, militaire et politique, avec un abregé de I'bistoire ottomane. Paris.

Haschem Najy Jazayery 1379 h./2000. Hemayat az heyvanat dar eslam [Die Bedeu-
tung der Tiere im Islam]. Qom.

Izz ad-Din b. Abd as-Salam as-Sulami 1992. Qawa‘id al- abkam fi masalib al-
anam. Damaskus; Englische Ubersetzung bei Mawil Izzi Dien: The Environ-
mental Dimensions of Islam. Cambridge: 45-6.

Jehannot, Guillaume 1732. Voyage de Constantinople pour le rachapt des captifs. Paris.

Jutte, Daniel 2002. Tierschutz und Nationalsozialismus. Die Entstehung und die
Auswirkungen des nationalsozialistischen Reichstierschutzgesetzes von 1933.



https://doi.org/10.5771/9783956506741-231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,DENN SIE KONNEN JA NICHT SPRECHEN ...« 247

Berichte des Institutes fiir Didaktik der Biologie der Westfilischen Wilbelms-Universitdit
Miinster Suppl. 2: 167-204.

Katip Celebi 1835-58. Kashf al-zuniin ‘an asami al-kutub wa-al-funiin = Lexicon bi-
bliographicum et encyclopaedicum a Mustafa ben Abdallab Katib Jelebi dicto et nomine
Haji Khalfa celebrato compositum / ad codicum Vindobonensium, Parisiensium et Be-
rolinensis fidem primum edidit, Latine vertit et commentario indicibusque instruxit
Gustavus Fluegel. Richard Bentley for the Oriental Translation Fund of Great
Britain and Ireland. London.

Khatib al-Tabrizi, Muhammad ibn ‘Abd Allah 1963. Mishkat al-Masabib. Transl.
With Explan. Notes James Robson. 4 Bde. Lahore.

Konyal, Ibrahim Hakki 1976-77. Abideleri ve kitdbeleriyle Uskiidar taribi. Istanbul.

March, B. E. 1984. Animal Welfare, Animal Rights. In: BioScience (34/10): 615-
20.

Masri, Al-Hafiz B. A. 1987. Islamic Concern for Animals. Petersfield.

Miinch, Paul 1998. Tiere und Menschen. Ein Thema der historischen Grundlagen-
forschung. In: Paul Miinch/Rainer Walz (Hrsg.). Tiere und Menschen. Geschichte
und Aktualitit eines prekéiren Verbélinisses. Paderborn/Miinchen u. a.: 9-34.

Paret, Rudi 19967 [1962]. Der Koran. Stuttgart.

Pufendorf, Samuel Freiherr von 1744. Sam. L. B. a Pufendorf De jure nature et gen-
tium, libri octo. Cum integris commentariis virorum clarissimorum. Jo. Nicolai Hertii,
atque Joannis Barbeyraci, accedit Eris scandica. Recensuit ¢ animaduversionibus illu-
stravit Gottfridus Mascovius. Frankfurt/Leipzig.

Regan, Tom 1983. The Case for Animal Rights. Berkeley.

Ritter, Hellmut 1978. Das Meer der Seele. Mensch, Welt und Gott in den Geschichten
des Fariduddin ‘Attar. Leiden.

Ryder, Richard D. 2000. Animal Revolution: Changing Attitudes toward Speciesism.
Oxford/New York.

Schimmel, Annemarie (Hrsg.) 1983. Die orientalische Katze. Koln.

Sayzari, ‘Abd al-Rahman Ibn-Nasr a$- 1999. The Book of the Islamic Market Inspector.
Nibayat al-Rutba fi Talab al-Hisba. (The Utmost Authority in the Pursuit of Hisba).
Transl. with an Introduction and Notes by Ronald Paul Buckley. Oxford/
New York (Journal of Semitic Studies Supplement 9).

Sheikh Idris, Jafar 1990. Is Man the Viceregent of God? In: Journal of Islamic Stud-
zes (1/1): 99-110.

Silberman, Morton S. 1988. Animal Welfare, Animal Rights: The Past, the Present,
and the 21st Century. In: The Journal of Zoo Animal Medicine (19/4): 161-67.

Singer, Peter 1975. Animal Liberation: a New Ethics for our Treatment of Animals.
New York.

Sungurbey, Ismet 19932, Hayvan haklar. Bir insanlik kitab. Istanbul.

Waldau, Paul/Patton, Kimberley (Hrsg.). 2006. A Communion of Subjects. Animals
in Religion, Sciences and Ethics. New York.



https://doi.org/10.5771/9783956506741-231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248 RICHARD WITTMANN

Wittmann, Richard 2006. The Mubtasib in Seljuq Times. Insights from Four
Chancery Manuals. In: Harvard Middle Eastern and Islamic Review (7): 108-28.

Wiistenfeld, Ferdinand 1840. Geschichte der arabischen Arzte und Naturforscher. Got-
tingen.

Wolf, Ursula 1990. Das Tier in der Moral. Frankfurt am Main.



https://doi.org/10.5771/9783956506741-231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

