
Sagen, Zeigen, Handeln

Eva Schürmann

I. Einleitung

Austins Einsicht, dass man etwas tut, wenn man spricht, ist in verschiede-
nen Theoriekontexten bedeutsam, nämlich handlungstheoretisch ebenso wie 
sprachphilosophisch, und das heißt zudem medien- und repräsentationstheo-
retisch. Dass die Wörter die Dinge nicht einfach abbilden, sondern im Gegen-
teil hervorbringen, indem sie ihnen eine immer andere Form geben, durch 
welche soziale Wirklichkeit erzeugt wird, betrifft den Kern des Vermittlungs-
geschehens zwischen Bewusstsein, Welt und ihren Repräsentationen1 in Zei-
chenvorgängen und symbolischen Formierungstätigkeiten. Repräsentationen 
sind produktiv verstanden nicht nur Setzungen oder Stellvertretungen, son-
dern Verkörperungen, Vermittlungen und Vergegenwärtigungen in Ausdruck 
und Darstellung.

Das Anliegen der vorliegenden Überlegungen ist es, nach den Schnittstel-
len von Handlungs- und Medientheorie zu fragen, indem ein ganz bestimmtes 
Handeln, nämlich das Darstellen, untersucht wird. Eine handlungstheoreti-
sche Konzeption des Darstellens soll insbesondere das künstlerische Darstel-
len als Vermittlungstätigkeit im iterativen Raum der Deutungen ausweisen.

Mit Raum der Deutungen meine ich die interpretationsphilosophische 
Variante dessen, was im Anschluss an Philosophen wie McDowell und Bran-
dom2 gemeinhin Raum der Gründe genannt wird. Bei den genannten Autoren 
geht es vornehmlich um das argumentierende und rechtfertigende Geben und 

1 |  Im Folgenden wird anstatt von Repräsentation von Darstellung in dem noch zu ent-

faltenden Sinn die Rede sein, weil es mir mehr um Verkörperung als um Stellver treter-

schaft zu tun ist. Zur epistemologischen Reichweite der sog. Krise der Repräsentation 

vgl. Silja Freudenberger/Hans Jörg Sandkühler (Hg.): Repräsentation, Krise der Reprä-

sentation, Paradigmenwechsel, Frankfur t a.M. 2003.

2 | Robert Brandom: Making It Explicit. Reasoning, Representing and Discursive Com-

mitment, Cambridge 1998; John McDowell: Mind and World, Cambridge 1996.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-002 - am 14.02.2026, 09:55:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Eva Schürmann54

Nehmen von Gründen auf der Basis eines weitgehend rationalistischen Hand-
lungsbegriffs. Demgegenüber berücksichtigt der Deutungsbegriff mehr den 
auslegenden Charakter sprachlichen Handelns, das häufig in der Formulie-
rung einer Perspektive und der Darlegung eines Standpunkts besteht.

Interpretationsphilosophen wie Günter Abel und Hans Lenk3 haben 
die Interpretativität sämtlicher Selbst- und Weltverhältnisse expliziert, und 
Jacques Derrida hat mit der Figur der Iteration den Gedanken fortwährender 
Bedeutungstransformation im Zeichengebrauch formuliert.4 Mit der Berück-
sichtigung eines im Prinzip unendlichen Deutungsgeschehens sozialer Pra-
xis rückt der Handlungsbegriff nicht mehr als Gegensatz zum Theorem des 
Mediums in den Blick und muss auch nicht in Opposition zum Begriff des 
Geschehens konzipiert werden, sondern kann als Bedingungszusammenhang 
von Strukturvoraussetzungen, Milieu und Akteuren entfaltet werden. Zudem 
liegt mit dem Augenmerk auf den verkörpernden Qualitäten des Handelns der 
Untersuchungsfokus nicht mehr allein auf Sprache, sondern auch auf Bildern 
und Performances.

In Deutschland unterscheidet man die darstellenden von den bildenden 
Künsten, um den Aufführungs- und Performanzcharakter von Tanz, Schau-
spiel und Musik vom Werkcharakter eines Bildes oder einer Skulptur abzu-
grenzen. Doch ist damit freilich nicht gesagt, dass Werke der Malerei oder der 
Literatur nichts darstellten. Im Englischen steht das Wort ›acting‹ nicht nur 
für Handeln im Allgemeinen, sondern auch für die Schauspielkunst im Be-
sonderen. Alltagssprachlichen Wortbedeutungen nach hängen somit Tätigkei-
ten des Verkörperns, Handelns und Darstellens eng zusammen.

Auch in der Tradition der Rhetorik und Poetik wurde oft der konstitutive 
Zusammenhang von Darstellungen und Handlungen betont, insofern Erste-
re Letztere zum Gegenstand haben. Diese Auffassung reicht von Aristoteles’ 
Mimesisbegriff bis zu Arendts Konzept von Erzählungen als dargestelltem 
Handeln.5 Mimesis hat bei Aristoteles freilich ihren poietischen Endzweck im 
Werk, im Unterschied zur Praxis des Tanzes beispielsweise, der sich in der 
Aufführung erfüllt. Erst die aufklärerische Poetologie und Ästhetik um Her-
der und Lessing6 unterläuft in gewisser Hinsicht die Opposition von Praxis 

3 | Günter Abel: Sprache, Zeichen, Interpretation, Frankfur t a.M. 1999; Hans Lenk: 

Interpretationskonstrukte. Zur Kritik der interpretatorischen Vernunft, Frankfur t a.M. 

1993; sowie die Erör terungen in Deutsche Zeitschrift für Philosophie 44 (1996) und 

Allgemeine Zeitschrift für Philosophie 21 (1996).

4 |  Jacques Derrida: »Signatur Ereignis Kontext«, in: ders., Randgänge der Philosophie, 

Wien 1988, S. 291-314.

5 | Hannah Arendt: Vita activa oder vom tätigen Leben, München 1994.

6 |  Inka Mülder-Bach: Im Zeichen Pygmalions. Das Modell der Statue und die Entde-

ckung der »Darstellung« im 18. Jahrhundert, München 1998.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-002 - am 14.02.2026, 09:55:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Sagen, Zeigen, Handeln 55

und Poiesis, Handeln und Hervorbringen, indem etwa Schleiermacher und 
Bürger Mimesis mit Darstellung in aufführenden wie in bildenden Künsten 
übersetzen7 und Klopstock8 das Konzept der Handlungsdarstellung einbringt. 
In der Nachfolge von Kants Hypotypose-Konzept9 avanciert Darstellung zum 
Leitbegriff ästhetischer Reflexivität10 in Idealismus und Romantik.11

An der Schnittstelle der genannten Theoriekontexte von Medien-, Reprä-
sentations- und Handlungstheorie interessieren aufgrund dieser Konzep-
tionsgeschichte drei verschiedene Verhältnisbestimmungen: Handlungen als 
Gegenstände von Darstellungen, Darstellungen als Produkte von Handlungen 
sowie die Handlung des Darstellens selbst. 

So viel als einleitende Bemerkungen zur Erläuterung der Voraussetzungen 
meines Klärungsinteresses und Sprachgebrauchs. Ich komme nun zum Hand-
lungskonzept und werde danach versuchen, meine Theorie im Rekurs auf ein 
Kunstwerk zu vergegenwärtigen.

II. Darstellungshandeln und dargestellte Handlung 

Das Charakteristische des Handelns wird kontrovers diskutiert,12 einig ist man 
sich jedoch meistens darin, dass der Handlungsbegriff Veränderungen erklä-
ren und verstehen hilft. Im Unterschied zu Verhalten, aber auch zum Gesche-

7 | »Man merkt schon«, schreibt Bürger um 1777 in ›Von der Popularität der Poesie‹, 

»dass ich Darstellung an den Platz setze, wo sonst das erbärmliche Wort Nachahmung 

in den Poetiken stand. Nachahmung ist ein Bild, kümmerlich zurück geworfen von trüber 

Fläche; Darstellung aber leibt und lebt zurück vom blanken Spiegel.« In: Gottfried Au-

gust Bürger: Sämtliche Werke, München 1987, S. 727.

8 | Winfried Menninghaus: »›Darstellung‹. Friedrich Gottlieb Klopstocks Eröffnung eines 

neuen Paradigmas«, in: Christiaan L. Hart Nibbrig (Hg.), Was heißt »Darstellen«?, Frank-

furt a.M. 1994, S. 205-226.

9 | Rodolphe Gasché: »Überlegungen zum Begrif f der Hypotypose bei Kant«, in: Christ-

iaan L. Hart Nibbrig (Hg.), Was heißt ›Darstellen‹?, Frankfur t a.M. 1994, S. 152-174.

10 |  Jan Urbich: »Darstellung und Reflexion. Zu Friedrich Schlegel und Walter Benja-

min«, in: Brady Bowman (Hg.), Darstellung und Erkenntnis. Beiträge zur Rolle nichtpro-

positionaler Erkenntnisformen in der deutschen Philosophie und Literatur nach Kant, 

Paderborn 2007, S. 211-230.

11 | Martin Götze: Ironie und absolute Darstellung. Philosophie und Poetik in der Früh-

romantik, Paderborn 2001.

12 | Überblicke über rationalitätstheoretische Handlungsbegrif fe bieten die Sammel-

bände von Stefan Gosepath (Hg.), Motive, Gründe, Zwecke. Theorien praktischer Ra-

tionalität, Frankfur t a.M. 1999 sowie Christoph Horn/Guido Löhrer (Hg.), Gründe und 

Zwecke. Texte zur aktuellen Handlungstheorie, Berlin 2010.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-002 - am 14.02.2026, 09:55:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Eva Schürmann56

hen, bewirken Akteure mit ihrem Handeln Veränderungen der physischen und 
sozialen Wirklichkeit.13 Auch wenn man jene Konzepte des Handelns, denen 
zufolge planvolle Akteure wissen und wollen, was sie tun, rationale Zweck-
Mittel-Kalküle anstellen und Absichten in die Tat umsetzen, für inadäquat hält 
und stattdessen die situative Einbindung intersubjektiver Retroaktivität und 
Vernetzung14 betont, steht und fällt der Handlungsbegriff noch mit dieser Ver-
änderungsqualität. Handeln ist somit wesentlich eine Dimension der Freiheit, 
bzw. – wie Kant es für die Praxis formuliert – dessen, was aus Freiheit möglich 
ist.15 So bedingt diese Freiheit auch sein mag, so materiell und kontextuell 
konditioniert sie ist, Handeln widerfährt oder unterläuft nicht unwillkürlich, 
sondern Akteure bewirken damit etwas, auch wenn Unbeabsichtigtes und Un-
vorhergesehenes daran beteiligt sind.

Die Gründe, aus denen heraus man Intentionalität des Handelns bzw. der 
Handelnden für überschätzt halten kann, sind zahlreich. Bereits Hans Georg 
Gadamer kritisiert, dass »eine Theorie des Planens oder der Handlung nie-
mals der Erfahrung von Geschichte gerecht wird, in der unsere Pläne zum 
Scheitern tendieren und unsere Handlungen und Unterlassungen zu un-
erwarteten Konsequenzen führen«16. Hans Joas legt insbesondere für kreatives 
Handeln überzeugend dar, warum die Vorstellung, »daß sich das menschli-
che Handeln am besten als Verfolgung vorgefaßter Zwecke verstehen ließe«17, 
problematisch ist. Ihm zufolge geht Intentionalität dem Vollzug nicht voraus, 
sondern aus ihm hervor. 

An dieses Verständnis lässt sich für künstlerisches Handeln gut anschlie-
ßen, dessen Akteure oft nicht mit Bestimmtheit sagen können, warum etwas 
präferiert wird oder wie es motiviert war, dass diese und keine andere Ent-
scheidung getroffen wurde. Mit der Frage nach künstlerischem Handeln ist 
man daher von vornherein im Raum der Deutungen und im Diskurs dessen, 

13 | Zur Beteiligung der Phantasie an dieser Veränderungskapazität insbesondere in 

pragmatischen Konzeptionen des Handelns vgl. den sehr instruktiven Beitrag von Ri-

chard J. Bernstein: »Die kreative Rolle der Imagination«, in: Bettina Hollstein/Matthias 

Jung/Wolfgang Knöbl (Hg.), Handlung und Erfahrung. Das Erbe von Historismus und 

Pragmatismus und die Zukunft der Sozialtheorie, Frankfur t a.M. 2011, S. 51-68.

14 | Bruno Latour: Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft. Einführung in die 

Akteur-Netzwerk-Theorie, Frankfur t a.M. 2007. Neuere Forschungsbeiträge in Tobias 

Conradi/Heike Derwanz/Florian Muhle (Hg.), Strukturentstehung durch Verflechtung. 

Akteur-Netzwerk-Theorie(n) und Automatismen, München 2011.

15 |  Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft, A 800, B 828.

16 | Hans-Georg Gadamer: »Hegels Philosophie und ihre Nachwirkungen bis heute« 

(1972), in: ders., Vernunft im Zeitalter der Wissenschaft, Frankfur t a.M. 1991, S. 32-

53, hier S. 46.

17 | Hans Joas: Die Kreativität des Handelns, Frankfur t a.M. 1992, S. 230.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-002 - am 14.02.2026, 09:55:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Sagen, Zeigen, Handeln 57

was Arthur Danto als ›artworld‹ reflektiert, mithin im elaborierten Kontext 
von Geschichte und Theorie der Künste. In diesem Kontext ist das einzelne 
Werk insofern als Agent anzusprechen, als sein Bedeutungsgehalt rezeptions-
geschichtlich mitwächst. Weiter unten werde ich näher ausführen, dass hierin 
ein Deutungshandeln liegt, an dem Kunsthistoriker und Kunstkritiker, Kura-
toren und Galeristen maßgeblich mitwirken. 

Vermutlich gilt für künstlerisches Handeln in besonderem Maße eine Be-
stimmung, die Hannah Arendt vornimmt, wenn sie schreibt, dass Handeln 
und etwas Neues anfangen dasselbe18 seien. Mit den Artikulationen der Kunst 
und ihrer Rezeption wird immer wieder aufs Neue sichtbar gemacht und for-
muliert, verkörpert und aufgeführt. Daher muss der Raum der Deutungen 
iterativ sein, und das ist keine schlechte Unendlichkeit, wenngleich sehr wohl 
eine dezisionistische. Wie Benjamin einmal schreibt, entspreche es dem We-
sen künstlerischen Tuns, dass das Ende willkürlich gesetzt sei bzw. dass Auf-
hören ein Abbrechen bedeute.19 Die Freiheitsdimension künstlerischen Han-
delns bemisst sich demnach gerade an seinem dezisionistischen Charakter, 
der nur dann nicht beliebig ausfällt, wenn Material, Diskurs und Geschichte 
eine Entscheidung gleichsam stützen und validieren.

Das Darstellungshandeln selbst beruht indes im Wesentlichen auf Tätig-
keiten des Zeigens, Sagens, Ausdrückens und Verkörperns zur Erzeugung von 
Präsenz im Doppelsinn von zeitlicher und räumlicher Vergegenwärtigung und 
Evidenzstiftung.20 Auch beim Präsenzbegriff handelt es sich freilich um einen 
umstrittenen Begriff. Während beispielsweise Hans Ulrich Gumbrecht21 Prä-
senz als leibhafte ästhetische Erfahrung gegen die Sinn-Emphase der Herme-
neutik in Stellung bringen will, kritisiert Derrida als Metaphysik der Präsenz 
eine kolonialistische Ausgrenzung des Unsichtbaren.22 Für die Bestimmung 
des Kunsthandelns als Sichtbarmachung scheint es mir aber wichtiger, das Ver-
hältnis von Intentionalität und Nicht-Intentionalität genauer zu bestimmen.

Die Intentionalität darstellerischen Handelns besteht im Zeigen-Wollen 
und Sehen-Machen, freilich unter Berücksichtigung des Eigensinns des Mate-
rials und in der Offenheit für das, was sich im Zeigen mit-zeigt, weil Sprache 
oder Bild es aufweisen. Auch kann die Ausdrucksdimension im Darstellen 

18 | H. Arendt: Vita activa, S. 166.

19 | Walter Benjamin: Gesammelte Schriften, Bd. VI, Frankfur t a.M. 1989, S. 199.

20 | Campe, Rüdiger: »Evidenz als Ver fahren. Skizze eines kulturwissenschaftlichen 

Konzepts«, in: Uwe Fleckner (Hg.), Vorträge aus dem Warburg-Haus, Bd. 8, Berlin 2004, 

S. 107-133; Judith Siegmund: Die Evidenz der Kunst. Künstlerisches Handeln als ästhe-

tische Kommunikation, Bielefeld 2007.

21 | Hans Ulrich Gumbrecht: Präsenz, Berlin 2012; ders. (Hg.), Latenz, Göttingen 2011.

22 | Kommentare dazu in Tanja Prokić/Anne Kolb/Oliver Jahraus (Hg.), Wider die Reprä-

sentation. Präsens/z Erzählen in Literatur, Film und Bildender Kunst, Frankfurt a.M. 2011.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-002 - am 14.02.2026, 09:55:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Eva Schürmann58

dessen Intentionalität unter Umständen durchkreuzen, wenn etwa im Sagen 
die Stimme des Redners dessen Gestimmtheit offenbart. So zeigt sich in jeder 
Darstellungshandlung Nicht-Intendiertes mit. Akte intentionalen Zeigens und 
Sehen-Machens sind notwendig verquickt mit nicht-intentionalen und refle-
xiven Prozessen des Sich-Zeigens und Sehen-Lassens. Dieser Notwendigkeit 
stehen prinzipielle Freiheiten des Gestalten-Könnens gegenüber, des So-oder-
anders-Formulierens, des Dieses-oder-jenes-Zeigens, des Perspektivwechsels, 
der Standpunktinversion, der produktiven Umdeutung etc. Während jede Per-
spektive ihre Abschattungen und blinden Flecken hat, kann jede Perspekti-
vierung sich um eine produktive Neudeutung bemühen. Doch da solche Deu-
tungsmöglichkeiten hernach wiederum der unabsehbaren Rezeption durch 
andere anheimgestellt sind, ist das, was gezeigt werden sollte oder wollte, 
nahezu unendlich unterwandert. Gewählte Formulierungen erscheinen und 
klingen in den Augen und Ohren der Rezipienten namentlich im Laufe der 
Zeiten anders als ursprünglich beabsichtigt oder erwartet. 

Die weniger intentionale Schicht aisthetischen Sich-Zeigens und Präsent-
Machens ist kein Epiphänomen künstlerischen Handelns, sondern es gehört 
zur Eigentümlichkeit jeder Darstellung, ins Undargestellte und Verdeckte 
involviert zu sein. Das Abwesen des Gezeigten, seine unsichtbaren Seiten 
spielen, wie die Erörterung des Kunstwerks erweisen wird, häufig eine eben-
so große Rolle wie das Sichtbargemachte. Die Analyse der Auffassungs- und 
Sichtweisen, die in Darstellungen, Erzählungen und Bildern ermöglicht und 
verstellt werden, hat deswegen stets auch die Latenzen zu berücksichtigen. 

Mit dem Sagen – worunter ich auch schriftsprachliches Darstellen verste-
he, denn auch mit einem Text wird etwas gesagt – und dem Zeigen, das in wei-
testem Sinn auf ikonischen Figurationen innerhalb eines gesetzten Rahmens 
besteht, haben wir die beiden maßgeblichen Darstellungspraktiken im Blick. 
Zeigen nur als ein indexikalisches Anzeigen oder Hinweisen aufzufassen, 
verfehlt seine inkorporierende Kraft. Vielmehr stellt die Darstellung das Ge-
zeigte in je spezifischem Lichte als dieses und kein anderes dar. Zeigen durch 
Darstellen, Verkörpern im Darstellen, bedeutet dementsprechend, Deutungen 
sinnlich wahrnehmbaren Ausdruck zu verleihen. 

Der Wittgenstein des Tractatus hat mit der Differenz von Sagen und Zeigen 
eine Dichotomie eingeführt, an die viele Autoren gern durch weitere Polarisie-
rungen anknüpfen. Die polemischen Abgrenzungen mögen Zuspitzungen aus 
forschungsstrategischen Gründen sein, führen jedoch zu Vereinseitigungen, 
die der Sache nicht gerecht werden. Im Rahmen seiner Abbildtheorie räumt 
Wittgenstein selbst bereits ein, dass ein Satz zeigt, was er sagt.23 Den gegen 

23 | Ludwig Wittgenstein: Tractatus logico-philosophicus, Frankfur t a.M. 1984, Satz 

4.461. Hierzu sehr schön Fabian Goppelsröder: Zwischen Sagen und Zeigen, Bielefeld 

2007. Vgl. auch Gunter Gebauer, der eine Verwandtschaft der Figuren des Sich-Zeigens 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-002 - am 14.02.2026, 09:55:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Sagen, Zeigen, Handeln 59

eine Hegemonie der Sprache24 und des Sprachdenkens in Stellung gebrachten 
Untersuchungen dieses Problemfeldes gegenüber mehren sich mittlerweile 
die Stimmen, die sich für eine Entdualisierung aussprechen.25 Unstrittig ist, 
dass beide inkommensurable, spezifische Ausdruckskapazitäten und Charak-
teristika aufweisen, wie etwa Sukzessivität des Propositionalen gegenüber Si-
multaneität der Präsenz. Insofern sind beide selbstverständlich durch eigene, 
medienspezifische Qualitäten zu unterscheiden. 

Doch beschreibt man mit solchen Unterscheidungen keine ontisch getrenn-
ten Sphären, im Gegenteil geht darstellerisch die eine mediale Perspektivie-
rung in die andere über. Das zeitliche Filmbild zum Beispiel zeigt sukzessiv mit 
jeder neuen Einstellung eine neue Rahmung und Anordnung, die meist von der 
Aussagekraft des gesprochenen Wortes begleitet wird. Es gibt eine Bildhaftig-
keit der Sprache wie es eine Sprache des Bildes gibt, mit beiden kann man sa-
gen und zeigen, beide sind im Hinblick auf ihre metaphorische Übertragungs- 
und Perspektivierungsleistungen Medien des Darstellens. Fragt man nach der 
Handlungsdimension und den Verkörperungsqualitäten beider, interessieren 
mehr die Verschränkungen in der Differenz als die Oppositionen. 

Charakteristisch für beide Tätigkeiten ist, dass sich eine Ebene des Dar-
stellenden von einer des Dargestellten differenzieren lässt, indem die Art und 
Weise des Darstellens, sein modales Wie, vom dargestellten Was analytisch 
zu trennen ist. Analytisch heißt hier so viel wie artifiziell und methodisch, 
denn im Werk oder seiner Performanz sind beide unzweifelhaft nicht nur ver-
flochten, sondern ist das Wie für das Was konstitutiv. Gleichwohl kann eine 
theoretische Untersuchung Inhalt und Form, Semantik und Syntax, den Plot 
und seine Inszenierung auseinanderdividieren. 

Handlungstheoretisch entscheidend ist aber, dass die konstitutive Kraft 
des modalen Wie für das gegenständliche Was systematisch mit dem Hand-
lungscharakter des Darstellens zusammenhängt. Denn Handeln heißt etwas 

und des Sehen-als erör ter t: »Sich-zeigen und Sehen-als. Wittgensteins zwei Bildkon-

zepte«, in: Gottfried Boehm/Sebastian Egenhofer/Christian Spies (Hg.), Zeigen. Rheto-

rik des Sichtbaren, Paderborn 2010, S. 75-89.

24 | Zum Beispiel Gottfried Boehms Rede von der Logik des Bildes und Dieter Merschs 

Kontrastierung des Diskursiven und des Aisthetischen: Gottfried Boehm: Wie Bilder 

Sinn erzeugen, Berlin 2007; Dieter Mersch: »Wort, Bild, Ton, Zahl. Modalitäten medialen 

Darstellens«, in: ders., Die Medien der Darstellung, München 2003, S. 9-49.

25 | Dies zeigt sich sehr schön an den neueren Beiträgen in Fabian Goppelsröder/

Martin Beck (Hg.), Sichtbarkeiten 2: Präsentifizieren. Zeigen zwischen Körper, Bild und 

Sprache, Zürich 2014. Für eine synthetisches Zusammenschau spricht sich aber bei-

zeiten schon Sybille Krämer aus: »Sagen und Zeigen. Sechs Perspektiven, in denen das 

Diskursive und das Ikonische in der Sprache konvergieren«, in: Zeitschrift für Germanis-

tik, Neue Folge 3 (2003), S. 509-519.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-002 - am 14.02.2026, 09:55:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Eva Schürmann60

auf eine bestimmte Weise ausführen, wobei die Weise den Unterschied ums 
Ganze macht – auch dies im Übrigen eine sprechakttheoretische Einsicht.26

III. Ge zeigtes Zeigen 

Kommen wir nun auf das zu sprechen, was ich den iterativen Raum der Deu-
tungen nannte.

Dass der Deutungsgehalt nicht allein in Darstellungen von etwas-als-et-
was, sondern auch in Darstellungen von Darstellungen vernehmbar wird, zeigt 
sich besonders in der Reflexivität der Kunst. Zwar haben wir es allgemein in 
der Welt sozialen und interaktiven Handelns mit einander wechselseitig poten-
zierenden Prozessen des Wahrnehmens und Vorstellens, Darlegens und Aus-
legens zu tun. In der Kunst kann dies jedoch zum eigentlichen Thema werden. 
Wenn ein Kunstwerk zeigt, dass es zeigt, durchkreuzt es gewissermaßen seine 
Transparenz, indem es mit der zentralperspektivischen Illusion einer Durch-
sicht auf das Gezeigte vom Standpunkt des selbst Ungesehenen aus bricht. 

Ein Bild, das paradigmatisch geeignet ist, dies zu exemplifizieren, ist Ve-
lázquez’ Jahrhundertbild Las Meninas27 (Abb. 1).28 Das Bild thematisiert nicht 
allein zentrale darstellungstheoretische Tätigkeiten wie Zeigen, Sehen, Werk, 
Raum, Wirklichkeit etc. Es tut dies vielmehr auf eine Weise, die zu immer neu-
en Interpretationen aufruft. Wenn man es wagt, zu diesem Werk, das seit Jahr-
hunderten gedeutet wird, erneut das Wort zu ergreifen, dann einerseits, weil es 
sich um das Paradigma einer dargestellten Darstellung handelt. In Friedrich 
Schlegels Sinn29 ist es ein Höhepunkt reflexiver Kunst, indem es seinen Raum 

26 | Anderswo habe ich deswegen eine Analogie zwischen der Handlungsdimension 

des Sprechens, dem visuellen Wahrnehmen und dem Zeigen ausgewiesen: Wie es un-

möglich ist, etwas zu sehen, ohne es zugleich auf eine bestimmte Weise, nämlich in be-

stimmter Hinsicht und aus bestimmter Perspektive zu sehen, so unmöglich ist es, etwas 

zu zeigen ohne eine Form von Einrahmung, Perspektivierung, Hinblicknahme. Die Rah-

menvorgabe einer darstellerischen Zeigehandlung korrespondier t mit der Perspektivik 

der wahrnehmenden Aufmerksamkeit. Vgl. Eva Schürmann: Sehen als Praxis, Frankfur t 

a.M. 2008.

27 | Öl auf Leinwand, 3,18 x 2,76 m, Prado, 1656, der ursprüngliche Titel lautete nicht 

»Die Hoffräulein«, sondern »Die Familie Philipps IV.«.

28 | Der nun folgende Teil ist ein Ausschnitt der noch unveröffentlichten Rede, die ich 

aus Anlass des 2014 erhaltenen Wissenschaftspreises der Aby-Warburg-Stif tung in 

Hamburg gehalten habe.

29 | Friedrich Schlegel: »Fragmente [aus dem Athenäum]«, Nr. 238, in: ders., Kritische 

Schriften und Fragmente. Studienausgabe in sechs Bänden, hg. v. Ernst Behler, Pader-

born 1988, Bd. 2, S. 105-156.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-002 - am 14.02.2026, 09:55:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Sagen, Zeigen, Handeln 61

und seine Perspektive, sein Sichtbarsein und den Malakt thematisiert. Es ist so-
mit sowohl eine dargestellte Handlung als auch die Handlung des Darstellens.

Abbildung 1: Velázquez: Las Meninas. 1656, Öl auf Leinwand, 
3,18 x 2,76 m, Prado; Bildvorlage: www.prometheus.de

Darüber hinaus aber lässt sich auch an der Fülle und Gegensätzlichkeit der 
Rezeptionen im Laufe einer fast vierhundertjährigen Geschichte beispielhaft 
erläutern, wie und wodurch Darstellungshandeln einen unendlichen Raum 
iterativer Deutungen eröffnet. Freilich liegt es in der Natur eines jeden gro-
ßen Kunstwerks, dass seine Rezeption nie zum Abschluss kommt, aber die 
Analysen dieses Bildes sind Legion. Allein ein Methodenreader der Kunst-
geschichte vereint eine ungewöhnliche Vielfalt methodisch und disziplinär 
divergierender Untersuchungen aus drei Jahrhunderten und verschiedenen 
Ländern, indem das Bild ikonographisch, diskursanalytisch, psychoanalytisch, 
rezeptionsästhetisch, werkimmanent, hermeneutisch, kunsttheoretisch, wir-

https://doi.org/10.14361/9783839427965-002 - am 14.02.2026, 09:55:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Eva Schürmann62

kungsgeschichtlich und soziologisch analysiert wird.30 Zu Recht ist das gat-
tungsübergreifende Bild ebensowohl als Selbstbildnis des Malers, Porträt der 
Infantin, Historienbild, Atelierbild, Ereignisbild oder Gruppenbildnis anzu-
sprechen, und nicht zuletzt ist es auch ein ›Lob der Malkunst‹.31

Für meinen Untersuchungsfokus kann es indessen auf sich beruhen, ob 
es als »Seminar des Gemeinwohls«32, als Urszene des Lacanschen Spiegelsta-
diums33 oder als »Experiment im Namen von Nachruhm und Überleben«34 zu 
deuten ist, denn es geht gerade darum, die Pluriperspektivität dieser mögli-
chen Deutungen als darstellungs- und handlungstheoretisches Spezifikum zu 
erhellen. Deshalb interessiert die Frage, die die allermeisten Autoren umtreibt, 
ob der Maler im Bild gerade dabei ist, Philipp IV. und seine Frau zu malen, de-
ren Spiegelbild wir an der Rückwand des illusionären Bildraumes sehen, oder 
ob er die Infantin malt, hier viel weniger als die prinzipielle Offenheit, wenn 
nicht Unentscheidbarkeit dieser Frage. Wir wissen es nicht, und das seit mehr 
als 350 Jahren aus einer ganzen Reihe von Gründen. 

Geht man davon aus, dass auf der Leinwand im Bild das Porträt des Königs-
paares entsteht, stößt man ebenso auf Widersprüche wie bei der Annahme, 
die Infantin stehe Modell. Der Kunsthistoriker Joel Snyder35 hat die These ent-
faltet, dass der rückwärtige Spiegel unmöglich etwas reflektieren könne, das 
sich vor dem Bild befinde. Sehr wohl hingegen reflektiere er die Vorderseite 
der Leinwand, deren Rückseite wir im Bild sehen. Doch abgesehen davon, dass 
dies für die Frage nach den Porträtierten keinen Unterschied macht, muss 
so ein Nachweis spiegelungslogischer Unplausibilitäten keineswegs ein Aus-
schlusskriterium für eine bestimmte Lesart abgeben, denn schließlich könnte 
es sein, dass Velázquez – wie nach ihm beispielsweise Manet – Unrichtigkeiten 

30 | Thierry Greub (Hg.): Las Meninas im Spiegel der Deutungen. Eine Einführung in die 

Methoden der Kunstgeschichte, Berlin 2001.

31 | Ähnlich wie Vermeer van Delf ts Atelierbild ›de Schilderkonst‹ 1664/68, Kunsthis-

torisches Museum Wien. 

32 | Dies ist die Schlussfolgerung von Jan Ameling Emmens: »Las Meninas von Veláz-

quez. Fürstenspiegel für Philipp IV«, in: T. Greub (Hg.), Las Meninas im Spiegel der Deu-

tungen, S. 117-133, hier S. 128.

33 | So die originelle Lesart von Wolfram Bergande: »Das Bild als Selbstbewusstsein. 

Bildlichkeit und Subjektivität nach Hegel und Lacan am Beispiel von Diego de Veláz-

quez«, in: Karin Nitzschmann/Philipp Soldt (Hg.), Arbeit der Bilder. Die Präsenz des Bil-

des im Dialog zwischen Psychoanalyse, Philosophie und Kunstwissenschaft, Gießen 

2009, S. 155-181, hier S. 169.

34 | Wolfgang Kemp: »Teleologie der Malerei«, in: T. Greub (Hg.), Las Meninas im Spie-

gel der Deutungen, S. 117-133, hier S. 240f.

35 |  Joel Snyder: »Las Meninas and the mirror of the prince«, in: Critical Inquiry 11 

(1985), No. 4, S. 539-572.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-002 - am 14.02.2026, 09:55:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Sagen, Zeigen, Handeln 63

dieser Art bewusst in Kauf genommen hat.36 Snyders Lesart beruht auf der 
realistischen Unterstellung, ein Bild müsse naturalistisch wiedergeben, was 
bei seiner Produktion sichtbar war, während es doch ohne weiteres der Fall 
sein kann, dass der Maler sich mit seinen Darstellungsabsichten genau darü-
ber hinwegsetzt. 

Einer anderen Deutung zufolge sehen alle Figuren, die wir im Bild er-
blicken, »tatsächlich« – aber was heißt hier überhaupt tatsächlich? – in einen 
riesigen Spiegel vor dem Bild hinein. Der Kunsttheoretiker Hermann Ulrich 
Asemissen37 vertritt diese These, die immerhin den Modell-Charakter der In-
fantin plausibilisiert und erklärt, warum der Maler sein Sujet in Vorderansicht 
sieht, obwohl er hinter ihm steht. Doch ist das Erscheinen des Königspaars im 
rückwärtigen Spiegel damit nicht mehr erklärbar (es sei denn, es wäre kein 
Spiegel, sondern ein gemaltes Bild). Dafür hätte die Riesenspiegel-These den 
Charme, dass der Maler des Bildes und der Maler im Bild – der historische 
Velázquez von Las Meninas sowie der im Bild dargestellte Ritter des Santiago-
Ordens – exakt dasselbe malten, so dass das Gemälde tatsächlich ein Bild der 
Entstehung seiner selbst wäre. 

Malerei über Malerei ist es freilich so oder so. Doch gehen derart realisti-
sche Lesarten an der Pointe vorbei, dass jede Bildrezeption ein Spiel der Ein-
bildungskraft mitspielt. ›Tatsächlich‹ heißt hier deswegen: Sofern unsere Ima-
gination die imaginären Anspielungen mitspielt und die mit Ölfarbe bemalte 
Leinwand für das naturalistische Abbild eines Raumes nimmt, den es aktuell 
›gibt‹, weil es ihn einstmals gab. Die annähernde Lebensgröße38 der Figuren 
vermittelt den Eindruck, von einem realen Raum in einen realen Raum zu bli-
cken.39 Deswegen hat man das Bild im Übrigen auch mit einer fotografischen 
Momentaufnahme verglichen.40 

36 | Vgl. Max Imdahl: »Edouard Manets ›Un bar aux Folies-Bergère‹. Das Falsche als 

das Richtige«, in: ders., Gesammelte Schriften, Bd. 1: Zur Kunst der Moderne, Frankfur t 

a.M. 1996, S. 497-533.

37 | Hermann Ulrich Asemissen: Las Meninas von Diego Velázquez, Kassel 1981. Vgl. 

außerdem ders./Gunter Schweikhart: Malerei als Thema der Malerei, Berlin 1994.

38 | Zum Format auch Hans Belting: »Der Blick im Bild«, in: Bernd Hüppauf/Christoph 

Wulf (Hg.), Bild und Einbildungskraft, München 2006, 121-144, bes. 132ff.

39 | Zur Raumthematik im Vergleich zu anderen Kunstwerken vgl. die eindrucksvolle 

Studie von Ana Maria Rabe: Das Netz der Welt. Zum Raum von Las Meninas, München 

2008.

40 | Den Momentaufnahmecharakter drückt Fritz Saxl schön aus, wenn er schreibt: 

»Wir sind verwirr t, weil wir das Gefühl haben, dass hier das Thema für einen Schnapp-

schuss von Velázquez unvermittelt in ein repräsentatives höfisches Gemälde verwan-

delt wurde«; zit. nach Jonathan Brown: »Über die Bedeutung von Las Meninas«, in: T. 

Greub (Hg.), Las Meninas im Spiegel der Deutungen, S. 151-169, hier S. 152.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-002 - am 14.02.2026, 09:55:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Eva Schürmann64

Für unsere Untersuchung ist indessen ein wichtiger Befund, dass keine 
Deutung unwidersprochen bleibt. Und dies nicht nur, weil es nun einmal zur 
Eigenart großer Kunst gehört, unabschließbar zu sein, sondern weil es zur kul-
turellen Praxis des Darstellens gehört – und in diese ist auch die kunsthistori-
sche Rezeptionsgeschichte notwendig verwickelt –, ein iteratives Spiel gedeute-
ter Deutungen zu ermöglichen. Keine Interpretation geht widerspruchslos auf, 
immer besteht das Bild in der Gleichzeitigkeit dessen, was sich ausschließt.41 
Das Bild eröffnet Vorstellungsräume und welten durch das, was es darstellt, 
und mehr noch durch das, was es nicht darstellt, aber auch in dem, was die 
Betrachterin sieht und nicht sieht und daher umso mehr imaginiert.

Michel Foucault hat in seiner berühmt gewordenen Analyse des Bildes, die 
er später einem seiner Hauptwerke, Les mots et les choses, als Einleitung42 
voranstellte, darauf bestanden, dass die Positionen des Bildbetrachters und des 
Königspaares identisch seien.43 Doch setzt er sich damit in einem Zeitsprung 
über eine kategoriale Raumdifferenz hinweg. Nichts zwingt zu der Annahme, 
dass der imaginäre Raum, in den der Maler im dargestellten Raum schaut, der 
reale Raum sein soll, in dem die Betrachterin sich befindet.

Ein vergleichender Seitenblick auf Rembrandt (Abb.  2) verdeutlicht das: 
Wie Rembrandts Tuchmacher-Zunftvorstände in seinem Gruppenbildnis 
›Staalmeesters‹44 im Moment des Sich-Erhebens, in ein Buch weisend, interes-
siert herausblickend gezeigt werden, sehen sie gerade nicht, wie Max Imdahl 
plausibilisiert45, den Betrachter an, also nicht in dessen realen Raum vor dem 
Bild hinein – wie etwa die Mona Lisa oder Rembrandts Susanna ihre Rezipien-
ten adressieren. Vielmehr entgrenzt das Bild sein imaginäres Bildgeschehen 
in einen weiteren imaginären Raum hinein, den man gleichsam mit-sieht, ob-
wohl er nicht gezeigt wird.

41 | Am ehesten hält noch Svetlana Alpers diese Schwebe aus: »Interpretation ohne 

Darstellung oder: Das Sehen von Las Meninas«, in: Wolfgang Kemp (Hg.), Der Betrachter 

ist im Bild. Kunstwissenschaft und Rezeptionsästhetik, Köln 1985, S. 123-141.

42 | Michel Foucault: »Die Hoffräulein«, in: ders., Die Ordnung der Dinge, Frankfur t 

a.M. 1971, S. 31-45 sowie S. 372-377.

43 | Und auch dagegen ist aus einem ähnlichen naturalistischen Selbstmissverständ-

nis der Bildrezeption heraus eingewendet worden, dass beider Perspektiven nicht in 

demselben geometrischen Fluchtpunkt konvergier ten. Arne Klawitter: »Sichtbare Bil-

der des unsichtbaren Denkens. Betrachtungen zu Velázquez, Manet und Margritte«, in: 

Philipp Stoellger (Hg.), Un/sichtbar. Wie Bilder un/sichtbar machen, Würzburg 2014, 

S. 197-220.

44 | 1662, Öl auf Leinwand, 1,91 x 2,79 m, Amsterdam Rijksmuseum.

45 | Vgl. Max Imdahl: »Regie und Struktur in den letzten Gruppenbildnissen von Rem-

brandt und Frans Hals«, in: ders., Gesammelte Schriften, Bd. 2: Zur Kunst der Tradition, 

Frankfur t a.M. 1996, S. 385-396.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-002 - am 14.02.2026, 09:55:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Sagen, Zeigen, Handeln 65

Abbildung 2: Rembrandt: De Staalmeesters. 1662, Öl auf Leinwand, 1,91 x 2,79 m, 
Amsterdam Rijksmuseum

Ähnliches begegnet bei Velázquez – freilich nur, wenn man der Riesenspie-
gel-These nicht folgt. Auf die Frage, was die aus dem Bild herausschauenden 
Personen sehen, lautet die Antwort dann keineswegs: uns an der Stelle des 
Souveräns oder umgekehrt. Vielmehr wird im Bildraum ein Raum vor dem 
Bild unterstellt, der sich mit unserem Raum nicht in widersprüchlicher Weise 
kreuzt, wie Foucault und ähnlich Searle46 behaupten, sondern der diesem vor-
geschaltet ist, wenn man die Imagination, die das Bild eröffnet, ernst nimmt. 

Richtig ist indessen, dass das, was die Darstellung darstellt, wesentlich auf 
dem beruht, was sie nicht darstellt: Das Bild zeigt nicht, wen oder was die Fi-
guren erblicken, es zeigt nicht, woran der Maler im Bild arbeitet, und es zeigt 
nicht die Personen, die der Spiegel an der Rückwand des Bühnenkastenrau-
mes zeigt. Hierauf beruht Foucault Unsichtbarkeitsemphase. Dass es deswe-
gen jedoch »Repräsentation eines wesentlichen Fehlens«, nämlich des reprä-
sentierenden Subjektes wie des Souveräns sei, ist keineswegs mehr plausibel. 

Denn es ist der Maler, der sich selbst als souveränen Schöpfer bei seiner 
Schöpfung zeigt, wen auch immer diese Schöpfung zeigt (Abb. 3). Nur des-

46 | Wir sehen, so Searle, »das Gemälde […] vom Standpunkt des Dargestellten, nicht 

des Künstlers, aus gemalt.« Searle, John: »Las Meninas und die Paradoxa der bildhaften 

Repräsentation«, in: T. Greub (Hg.), Las Meninas im Spiegel der Deutungen, S. 172-182, 

hier S. 180.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-002 - am 14.02.2026, 09:55:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Eva Schürmann66

wegen konnte so oft eine Nobilitierung der Malkunst47 darin gesehen werden: 
Der Maler repräsentiert sich als jemanden, der seine Kunst beherrscht. Wie 
das kantische ›Ich denke‹ mein Denken muss begleiten können muss, beglei-
tet hier das ›Ich male‹ den Malakt. Es zeigt damit, dass es zeigt, dass es um 
sein Zeigen weiß. Daher kann auch Foucaults Interpretation nicht unwider-
sprochen bleiben; es mag das Subjekt als Fluchtpunkt epistemischer Weltbe-
herrschung48 fehlen, als Darstellendes ist es jedoch hochgradig präsent: als 
repräsentierender und repräsentierter Maler, der die Gabe besitzt, die Rollen 
des Sichtbaren und des Unsichtbaren zu vertauschen.

Abbildung 3: Velázquez: Las Meninas (wie Abb. 1), Detail

So ist es ein wichtiges Ergebnis, dass die Suche nach einer unwidersprüch-
lichen Position nachgerade am Witz des Ganzen vorbeigeht. Die Perspektivin-
versionen und -transformationen sind geradezu Programm einer Darstellung, 

47 |  Jonathan Brown: »Über die Bedeutung von Las Meninas«, in: T. Greub (Hg.), Las 

Meninas im Spiegel der Deutungen, S. 151-169.

48 | Habermas schließt sich Foucaults Deutung an. Jürgen Habermas: Der philosophi-

sche Diskurs der Moderne, Frankfur t a.M. 1991, S. 303f.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-002 - am 14.02.2026, 09:55:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Sagen, Zeigen, Handeln 67

die Unmögliches ermöglichen und Ungesehenes zeigen will. Der Widerstreit49 
liegt in der Natur des Darstellungshandelns, welches durch Einrahmungen 
und Ausschnitte etwas konstituiert, das notwendig nur in sich stimmig sein 
kann, aber andere Rahmungen und Bezüge nicht ausschließt. Unter anderen 
Prämissen (zum Beispiel derjenigen, dass der Maler in einen Spiegel und nicht 
in einen Raum schaut) sind andere Versionen plausibel.

Deswegen ist der Hinweis des russischen Kunsthistorikers Michail W. 
Alpatow auf Leibniz’ Monadologie weiterführend: »Alles hängt letzten Endes 
vom Standpunkt ab. Es gibt hier den Standpunkt von Philipp und Anna, es 
gibt den Standpunkt des Künstlers wie auch den des Betrachters. Das ganze 
bildet ein System einander durchdringender Welten – oder mit den Worten der 
Philosophie des 17.-18. Jahrhunderts ausgedrückt – Monaden. Jede davon ist 
rechtmäßig und beim Wechsel des Standpunktes ändert sich die Bedeutung 
des Ganzen.«50

Polyperspektivität und Multifokalität sind ein wesentliches Charakteristi-
kum einer künstlerischen Darstellung dieses Ranges. Sie eröffnen den itera-
tiven Raum der Deutungen, der durch die Einbildungskräfte der Rezeptionen 
immer weiter geöffnet wird und viele Deutungen aufzeigt, ohne dass eine von 
ihnen ›recht behielte‹. Wie Monaden im beständigen Perspektivwechsel die 
Fülle des Seins spiegeln (vereinheitlicht freilich durch ein metaphysisches Ver-
nunftprinzip), perspektivieren künstlerische Darstellungen eine Fülle mögli-
cher Deutungen. Darstellung avanciert demnach zur Methode eines Geistes, 
sich etwas zu vergegenwärtigen, weshalb Leibniz, und nach ihm andere, »Dar-
stellung mit Reflexion«51 identifizieren.

»Daß sich etwas dem Geist präsentiert«, so der Kunstphilosoph Louis Ma-
rin über die klassische Darstellung, »ist aber selbst immer schon von einer 
reflexiven Operation abhängig, die den Geist als denkendes Subjekt konstitu-
iert – als ob die Präsenz als solche, […] überhaupt nur denkbar sei, wenn sie in 
einer Re-präsentation flektiert […] wird, die der Geist sich nicht aneignen könn-
te […], wenn er sie nicht zu seinem Gegenstand machen würde.«52 Las Meninas 
vergegenwärtigt – und das ist für die hier explizierte Darstellungstheorie ent-
scheidend – die Operationalität eines Geistes, der sich perspektivierend dessen 
versichert, was er perzipiert. Die Handlung des Darstellens ist – damit komme 

49 | Vgl. zum prinzipiellen Charakter dieses ›Widerstreits‹ konkurrierender Darstellun-

gen Jean-François Lyotards gleichnamiges Buch, München 1989.

50 | Michail W. Alpatow: »Las Meninas von Velázquez«, in: T. Greub (Hg.), Las Meninas 

im Spiegel der Deutungen, S. 98-114, hier S. 107.

51 | Willem van Reijen: »Darstellungen und Reflexionen. Leibniz – Kant – Lyotard«, in: 

C. L. Hart Nibbrig (Hg.), Was heißt ›Darstellen‹?, S. 139-151, hier S. 140.

52 | Louis Marin: »Die klassische Darstellung«, in: C.  L. Hart Nibbrig (Hg.), Was heißt 

›Darstellen‹?, S. 375-397, hier S. 375.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-002 - am 14.02.2026, 09:55:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Eva Schürmann68

ich auf meine anfängliche These, dass zwischen Handlung und Medium kein 
echter Gegensatz besteht, zurück – die entscheidende Vermittlungsdimension 
zwischen Ich und Welt. Zugleich hat der Raum der Deutungen selbst den Cha-
rakter eines Mediums, indem er das mittelnde Milieu bildet, in dem und durch 
den andere Handlungen ermöglicht werden.

IV. Schluss: Die Interpre tation der Interpre tation

Kommen wir zuletzt zurück auf den Gedanken der Iteration als fortwährender 
Umbildung von Identität. Wie der Kunsthistoriker Viktor Stoichita schreibt, 
ist Las Meninas gemalt, »um das Problem der Interpretation zu stellen«.53 Von 
diesem Problem gibt es, Derrida zufolge, seinerseits zwei grundlegende Inter-
pretationen:

»Die eine träumt davon, eine Wahrheit und einen Ursprung zu entzif fern, die dem Spiel 

und der Ordnung des Zeichens entzogen sind, und erlebt die Notwendigkeit der Interpre-

tation gleich einem Exil. Die andere, die dem Ursprung nicht länger zugewandt bleibt, 

bejaht das Spiel und will über den Menschen und den Humanismus hinausgelangen, 

weil Mensch der Name eines Wesens ist, das die Geschichte der Metaphysik und Onto-

logie-Theologie hindurch, […] die volle Präsenz, den versichernden Grund, den Ursprung 

und das Ende des Spiels geträumt hat.«54

Vorschlagshalber sollten wir diese Problembeschreibung nicht als disjunkte 
Alternative auffassen, sondern als ein Weder-noch. Dann wäre die Freiheits-
dimension des Kunsthandelns weder ursprungstheoretisch noch relativistisch 
zu verstehen, weder Wahrheitsgeschehen noch Beliebigkeit.

Gezeigt werden sollte die Handlungsdimension des Darstellens, aber auch 
seine Medialität. Das Kunstwerk ist eine Deutung, die in der Rezeptionsge-
schichte vielfach gedeutet wird. Kunsthandeln hat darin zugleich eine mediale 
Dimension, weil es vermittelt, was es erzeugt.55 Zwar entscheiden Markt und 
Diskurs über Deutungsmacht einer Darstellung, aber dies wäre eine andere 
Untersuchung.

53 | Victor Stoichita: »Imago regis. Kunsttheorie und königliches Porträt«, in: T. Greub 

(Hg.), Las Meninas im Spiegel der Deutungen, S. 208-234, hier S. 208f.

54 |  Jacques Derrida: »Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs der Wissen-

schaft vom Menschen«, in: ders., Die Schrift und die Dif ferenz, Frankfur t a.M. 1972, 

S. 422-442, hier S. 441.

55 | Zur näheren Begründung dieser These vgl. Eva Schürmann: »Kunstsehen als Per-

formanz einer ikonischen Praxis«, in: Erika Fischer-Lichte/Clemens Risi/Jens Roselt 

(Hg.), Kunst der Performanz, Performanz der Kunst, Frankfur t a.M. 2004, S. 76-90.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-002 - am 14.02.2026, 09:55:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Sagen, Zeigen, Handeln 69

Liter atur

Abel, Günter: Sprache, Zeichen, Interpretation, Frankfurt a.M. 1999.
Alpatow, Michail W.: »Las Meninas von Velázquez«, in: T. Greub (Hg.), Las Me-

ninas im Spiegel der Deutungen. Eine Einführung in die Methoden der Kunst-
geschichte, Berlin 2001, S. 98-114.

Alpers, Svetlana: »Interpretation ohne Darstellung oder: Das Sehen von Las 
Meninas«, in: Wolfgang Kemp (Hg.), Der Betrachter ist im Bild. Kunstwissen-
schaft und Rezeptionsästhetik, Köln 1985, S. 123-141.

Arendt, Hannah: Vita activa oder vom tätigen Leben, München 1994.
Asemissen, Hermann Ulrich: Las Meninas von Diego Velázquez, Kassel 1981.
–/Schweikhart, Gunter: Malerei als Thema der Malerei, Berlin 1994.
Belting, Hans: »Der Blick im Bild«, in: Bernd Hüppauf/Christoph Wulf (Hg.), 

Bild und Einbildungskraft, München 2006, 121-144.
Benjamin, Walter: Gesammelte Schriften, Bd. VI, Frankfurt a.M. 1989.
Bergande, Wolfram: »Das Bild als Selbstbewusstsein. Bildlichkeit und Sub-

jektivität nach Hegel und Lacan am Beispiel von Diego de Velázquez«, in: 
Karin Nitzschmann/Philipp Soldt (Hg.), Arbeit der Bilder. Die Präsenz des 
Bildes im Dialog zwischen Psychoanalyse, Philosophie und Kunstwissenschaft, 
Gießen 2009, S. 155-181.

Bernstein, Richard J.: »Die kreative Rolle der Imagination«, in: Bettina Holl-
stein/Matthias Jung/Wolfgang Knöbl (Hg.), Handlung und Erfahrung. Das 
Erbe von Historismus und Pragmatismus und die Zukunft der Sozialtheorie, 
Frankfurt a.M. 2011, S. 51-68.

Boehm, Gottfried: Wie Bilder Sinn erzeugen, Berlin 2007.
Brandom, Robert: Making It Explicit. Reasoning, Representing and Discursive 

Commitment, Cambridge, MA 1998.
Brown, Jonathan: »Über die Bedeutung von Las Meninas«, in: T. Greub (Hg.), 

Las Meninas im Spiegel der Deutungen. Eine Einführung in die Methoden der 
Kunstgeschichte, Berlin 2001, S. 151-169.

Bürger, Gottfried August: Sämtliche Werke, München 1987.
Campe, Rüdiger: »Evidenz als Verfahren. Skizze eines kulturwissenschaftli-

chen Konzepts«, in: Uwe Fleckner (Hg.), Vorträge aus dem Warburg-Haus, 
Bd. 8, Berlin 2004, S. 107-133.

Conradi, Tobias/Derwanz, Heike/Muhle, Florian (Hg.): Strukturentstehung 
durch Verflechtung. Akteur-Netzwerk-Theorie(n) und Automatismen, Mün-
chen 2011.

Derrida, Jacques: »Signatur Ereignis Kontext«, in: ders., Randgänge der Philo-
sophie, Wien 1988, S. 291-314.

–: »Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs der Wissenschaft vom 
Menschen«, in: ders., Die Schrift und die Differenz, Frankfurt a.M. 1972, 
S. 422-442.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-002 - am 14.02.2026, 09:55:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Eva Schürmann70

Emmens, Jan Ameling: »Las Meninas von Velázquez. Fürstenspiegel für Phi-
lipp IV«, in: Thierry Greub (Hg.), Las Meninas im Spiegel der Deutungen. 
Eine Einführung in die Methoden der Kunstgeschichte, Berlin 2001, S. 117-133.

Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge, Frankfurt a.M. 1971.
Freudenberger, Silja/Sandkühler, Hans Jörg (Hg.): Repräsentation, Krise der Re-

präsentation, Paradigmenwechsel, Frankfurt a.M. 2003.
Gadamer, Hans-Georg: »Hegels Philosophie und ihre Nachwirkungen bis heu-

te« (1972), in: ders., Vernunft im Zeitalter der Wissenschaft, Frankfurt a.M. 
1991, S. 32-53.

Gasché, Rodolphe: »Überlegungen zum Begriff der Hypotypose bei Kant«, in: 
Christiaan L. Hart Nibbrig (Hg.), Was heißt ›Darstellen‹?, Frankfurt a.M. 
1994, S. 152-174.

Gebauer, Gunter: »Sich-zeigen und Sehen-als. Wittgensteins zwei Bildkonzep-
te«, in: Gottfried Boehm/Sebastian Egenhofer/Christian Spies (Hg.), Zei-
gen. Rhetorik des Sichtbaren, Paderborn 2010, S. 75-89.

Götze, Martin: Ironie und absolute Darstellung. Philosophie und Poetik in der 
Frühromantik, Paderborn 2001.

Goppelsröder, Fabian: Zwischen Sagen und Zeigen, Bielefeld 2007.
–/ Beck, Martin (Hg.): Sichtbarkeiten 2: Präsentifizieren. Zeigen zwischen Körper, 

Bild und Sprache, Zürich 2014.
Gosepath, Stefan (Hg.): Motive, Gründe, Zwecke. Theorien praktischer Rationali-

tät, Frankfurt a.M. 1999.
Greub, Thierry (Hg.): Las Meninas im Spiegel der Deutungen. Eine Einführung in 

die Methoden der Kunstgeschichte, Berlin 2001.
– (Hg.): Latenz als Ursprung der Gegenwart, Göttingen 2011.
Habermas, Jürgen: Der philosophische Diskurs der Moderne, Frankfurt a.M. 1991.
Horn, Christoph/Löhrer, Guido (Hg.): Gründe und Zwecke. Texte zur aktuellen 

Handlungstheorie, Berlin 2010.
Imdahl, Max: »Edouard Manets ›Un bar aux Folies-Bergère‹. Das Falsche als 

das Richtige«, in: ders., Gesammelte Schriften, Bd. 1: Zur Kunst der Moderne, 
Frankfurt a.M. 1996, S. 497-533.

–: »Regie und Struktur in den letzten Gruppenbildnissen von Rembrandt und 
Frans Hals«, in: ders., Gesammelte Schriften, Bd. 2: Zur Kunst der Tradition, 
Frankfurt a.M. 1996, S. 385-396.

Joas, Hans: Die Kreativität des Handelns, Frankfurt a.M. 1992.
Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft, Werkausgabe, hg. v. Wilhelm Wei-

schedel, Bd. 3/4, Frankfurt a.M. 1974.
Kemp, Wolfgang: »Teleologie der Malerei«, in: Thierry Greub (Hg.), Las Meni-

nas im Spiegel der Deutungen. Eine Einführung in die Methoden der Kunstge-
schichte, Berlin 2001, S. 117-133.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-002 - am 14.02.2026, 09:55:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Sagen, Zeigen, Handeln 71

Klawitter, Arne: »Sichtbare Bilder des unsichtbaren Denkens. Betrachtungen 
zu Velázquez, Manet und Margritte«, in: Philipp Stoellger (Hg.), Un/sicht-
bar. Wie Bilder un/sichtbar machen, Würzburg 2014, S. 197-220.

Krämer, Sybille: »Sagen und Zeigen. Sechs Perspektiven, in denen das Dis-
kursive und das Ikonische in der Sprache konvergieren«, in: Zeitschrift für 
Germanistik, Neue Folge 3 (2003), S. 509-519.

Latour, Bruno: Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft. Einführung in die 
Akteur-Netzwerk-Theorie, Frankfurt a.M. 2007.

Lenk, Hans: Interpretationskonstrukte. Zur Kritik der interpretatorischen Ver-
nunft, Frankfurt a.M. 1993.

Lyotard, Jean-François: Der Widerstreit, München 1989.
Marin, Louis: »Die klassische Darstellung«, in: C. L. Hart Nibbrig (Hg.), Was 

heißt ›Darstellen‹?, Frankfurt a.M. 1994, S. 375-397.
McDowell, John: Mind and World, Cambridge 1996.
Menninghaus, Winfried: »›Darstellung‹. Friedrich Gottlieb Klopstocks Eröff-

nung eines neuen Paradigmas«, in: Christiaan L. Hart Nibbrig (Hg.), Was 
heißt ›Darstellen‹?, Frankfurt a.M. 1994, S. 205-226.

Mersch, Dieter: »Wort, Bild, Ton, Zahl. Modalitäten medialen Darstellens«, in: 
ders., Die Medien der Darstellung, München 2003, S. 9-49.

Mülder-Bach, Inka: Im Zeichen Pygmalions. Das Modell der Statue und die Ent-
deckung der »Darstellung« im 18. Jahrhundert, München 1998.

Prokić, Tanja/Kolb, Anne/Jahraus, Oliver (Hg.): Wider die Repräsentation. Prä-
sens/z Erzählen in Literatur, Film und Bildender Kunst, Frankfurt a.M. 2011.

Rabe, Ana Maria: Das Netz der Welt. Zum Raum von Las Meninas, München 
2008.

Reijen, Willem van: »Darstellungen und Reflexionen. Leibniz – Kant – Lyo-
tard«, in: C. L. Hart Nibbrig (Hg.), Was heißt ›Darstellen‹?, Frankfurt a.M. 
1994, S. 139-151.

Schlegel, Friedrich: »Fragmente [aus dem Athenäum]«, Nr. 238, in: Ernst Beh-
ler (Hg.), Kritische Schriften und Fragmente. Studienausgabe in sechs Bänden, 
Bd. 2, Paderborn 1988, S. 105-156.

Schürmann, Eva: Sehen als Praxis, Frankfurt a.M. 2008.
–: »Kunstsehen als Performanz einer ikonischen Praxis«, in: Erika Fischer-

Lichte/Clemens Risi/Jens Roselt (Hg.), Kunst der Performanz, Performanz 
der Kunst, Frankfurt a.M. 2004, S. 76-90.

Searle, John: »Las Meninas und die Paradoxa der bildhaften Repräsentation«, 
in: Thierry Greub (Hg.), Las Meninas im Spiegel der Deutungen. Eine Einfüh-
rung in die Methoden der Kunstgeschichte, Berlin 2001, S. 172-182.

Siegmund, Judith: Die Evidenz der Kunst. Künstlerisches Handeln als ästhetische 
Kommunikation, Bielefeld 2007.

Snyder, Joel: »Las Meninas and the mirror of the prince«, in: Critical Inquiry 11 
(1985), No. 4, S. 539-572.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-002 - am 14.02.2026, 09:55:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Eva Schürmann72

Stoichita, Victor: »Imago regis. Kunsttheorie und königliches Porträt«, in: 
Thierry Greub (Hg.), Las Meninas im Spiegel der Deutungen. Eine Einführung 
in die Methoden der Kunstgeschichte, Berlin 2001, S. 208-234.

Urbich, Jan: »Darstellung und Reflexion. Zu Friedrich Schlegel und Walter 
Benjamin«, in: Brady Bowman (Hg.), Darstellung und Erkenntnis. Beiträge 
zur Rolle nichtpropositionaler Erkenntnisformen in der deutschen Philosophie 
und Literatur nach Kant, Paderborn 2007, S. 211-230.

Wittgenstein, Ludwig: Tractatus logico-philosophicus, Frankfurt a.M. 1984.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-002 - am 14.02.2026, 09:55:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

