Herausgeber: Horst Dreier « Dietmar Willoweit

Warzburger Vortrage
zur Rechtsphilosophie,
Rechtstheorie

und Rechtissoziologie

39

V

Ulrich K. PreuB

Bedingungen
globaler Gerechtigkeit

2

Nomos Verlag



https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 17.01.2028, 12:57:95.


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirzburger Vortrage zur Rechtsphilosophie,
Rechtstheorie und Rechtssoziologie

Herausgegeben von Horst Dreier
und Dietmar Willoweit

Begriindet von Hasso Hofmann, Ulrich Weber
und Edgar Michael Wenz T

Heft 39



https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrich K. PreuR

Bedingungen
globaler Gerechtigkeit



https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vortrag gehalten am 15. Januar 2009.

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische
Daten sind im Internet tiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

ISBN 978-3-8329-5155-9

1. Auflage 2010

© Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2010. Printed in Germany. Alle
Rechte, auch die des Nachdrucks von Ausziigen, der fotomechanischen
Wiedergabe und der Ubersetzung, vorbehalten. Gedruckt auf alterungsbe-
standigem Papier.

am 17.01.2028, 12:57:95. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhaltsiibersicht

Einleitung

I. Normative und strategische Dimensionen globaler
Ungleichheit

II. Institutionelle Bedingungen ungleicher Verteilung

III. Zwei Denkschulen

1. Die kosmopolitische Schule
2. Die national-partikulare Schule

IV. Die Bedeutung der Staaten fiir ein Konzept globaler
Gerechtigkeit

V. Globale Gerechtigkeit durch das Vdlkerrecht?

VI. Gerechtigkeit durch gerechte Institutionen

1. Die Verantwortung der Staaten
2. Die globale Verantwortung internationaler und
transnationaler Akteure

Bibliographie

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—

14

18

27
27

33

4

46

54
57

64

69


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 17.01.2028, 12:57:35.


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Im Jahre 2001 verfligten die reichsten zwanzig Prozent der Weltbevol-
kerung iber fiinfundsiebzig Prozent des Welteinkommens. Auf die
drmsten vierzig Prozent — ca. 2 Milliarden Menschen — entfielen fiinf
Prozent, auf die &rmsten zwanzig Prozent sogar nur eineinhalb Prozent.
Das Durchschnittseinkommen der wohlhabendsten zwanzig Prozent der
Weltbevolkerung betrug das S0fache des Durchschnittseinkommens der
drmsten zwanzig Prozent.! Bei dieser Ungleichheit handelt es sich nicht
etwa um eine sich langsam verringernde und in absehbarer Zeit voll-
standig verschwindende Erblast der Vergangenheit. Es gibt im Gegenteil
Anzeichen dafiir, da3 sie zunimmt. In dem Jahrzehnt von 1995 bis 2005
ist der Abstand zwischen den wohlhabenden und den armen Léndern
nicht kleiner, sondern grofer geworden. So war etwa im Jahre 1990 der
durchschnittliche US-Amerikaner 38 Mal reicher als ein durchschnitt-
licher Tansanier, im Jahre 2005 war er bereits 61 Mal reicher. Selbst
wenn die reichen Landern ab sofort ihr Wachstum einstellen und z.B.
die Lander Lateinamerikas und der Sub-Sahara ihr bisheriges Wachstum
fortsetzen wiirden, so wiirden die lateinamerikanischen Lander im Jahre
2177, die Sub-Sahara im Jahre 2236 gleichziehen.?

Anschaulicher werden solche statistischen Kennziffern, wenn wir das
hinter ihnen stehende Niveau menschlicher Bediirfnisbefriedigung ni-
her betrachten. Ein elementares Gut ist die Versorgung mit sauberem
Wasser und der Zugang zu angemessenen sanitdren Einrichtungen. So
haben nach dem jiingsten Human Development Index (HDI) der UNO
in den drmsten Landern nur 37 % der Bevolkerung Zugang zu Sanitér-
einrichtungen und 59 % zu sauberem Trinkwasser. Das sind Durch-
schnittszahlen. In Athiopien gibt es aufbereitetes Trinkwasser nur fiir

1 Human Development Report [HDR] (2005). International cooperation at a crossroads.
Aid, trade and security in an unequal world. New York, S. 36. — http://hdr.undp.org/
en/media/HDRO5 _complete.pdf.

2 Alle Zahlen HDR (2005) (Fn. 1), S. 37; vgl. auch die differenzierten Zahlen in Inter-
national Labour Organization zur globalen Einkommensentwicklung (2008). World of
work report 2008: income inequalities in the age of financial globalization. Geneva,
International Labour Office; International Institute for Labour Studies, insbes. S. 9 ff.
— http://www.ilo.org/public/english/bureau/inst/download/world08.pdf-

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zweiundzwanzig Prozent der Bevdlkerung; im Tschad kdnnen nur neun
Prozent, in Bukina Faso, Niger und Athiopien nur dreizehn Prozent der
Bevolkerung sanitire Einrichtungen nutzen.? GroBe Unterschiede gibt
es auch hinsichtlich der Menge des verbrauchten Trinkwassers. Nach
dem Human Development Index (HDI) 2006, der der globalen Wasser-
krise gewidmet ist, gab es fiir zwanzig Prozent der Bevolkerung in den
Entwicklungsldndern nicht die fiir die menschlichen Grundbediirfnisse
erforderliche Mindestmenge von 20 Litern sauberen Wassers pro Tag;
in vielen Léndern betrdgt der Anteil dieser Menschen an der Gesamt-
bevolkerung iiber fiinfzig Prozent, so in Papua Neuguinea einundsechzig
Prozent, in Kambodscha neunundfiinfzig Prozent, im Tschad achtund-
fiinfzig Prozent, in Mozambique siebenundfiinfzig Prozent, in der De-
mokratischen Republik Kongo vierundfiinfzig Prozent, in Nigeria zwei-
undfiinfzig Prozent, etc. In der OECD-Welt ist diese Indexzahl 0, dort
hat jedermann Zugang zu sauberem Wasser. In Europa verbraucht jede
Person im Durchschnitt zweihundert bis dreihundert Liter téglich, in den
USA 575 Liter.*

Zugang zu sauberem Wasser steht in engem Zusammenhang mit dem
Ausmal der Kindersterblichkeit in einem Lande. Wéhrend im Jahr 2005
in Westeuropa zwischen zwei und vier Kinder unter eintausend Le-
bendgeburten vor Ablauf des ersten Lebensjahres starben, waren es in
Niger 150, in Angola 154, in Sierra Leone sogar 165, ein Sechstel der
Neugeborenen. Das gleiche Bild zeigt sich in der Sterblichkeit von Kin-
dern vor dem fiinften Lebensjahr. Wahrend in OECD-Staaten 2005
durchschnittlich elf von eintausend Kindern den flinften Geburtstag
nicht erlebten, betrdgt diese Zahl in den Least Developed Countries ein-
hundertdreiundfiinfzig. Aber auch wer dort die Kindheit iiberlebt, hat
eine im Vergleich zu den entwickelten Landern nur sehr eingeschrénkte
Lebenserwartung: Wahrend die durchschnittliche Lebenserwartung in
Japan bei 81,9 Jahren liegt, wird der/die durchschnittliche Senegalese/
in und Angolaner/in nur 41 und die Bevolkerung in Zambia lediglich
39,2 Jahre alt. Die Wahrscheinlichkeit, das 65. Lebensjahr zu iiberleben,

3 Alle Angaben im Human Development Report (2007/08). S. 251 ff., Tab. 7 — http://
hdr.undp.org/en/media/HDR 20072008 EN _Indicator_tables.pdf.

4 Human Development Report (2006). S. 31 ff. —
http://hdr.undp.org/en/media/HDR0O6-complete.pdf.

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

betrdgt in Sambia fiir Manner 18,6 % und fiir Frauen 21,9 % und in Sierra
Leone fiir Méanner 30,4 % und fiir Frauen 37,6 %. Zum Vergleich: die
Wahrscheinlichkeit, das 65. Lebensjahr zu {iberleben, betrigt in Japan
fiir Méanner 86,1 % und fiir Frauen 93,8 % und in Island fiir Ménner
88,7 % und fiir Frauen 92,4 %°.

Diese und viele dhnliche Daten werfen ein grelles Licht auf Armut und
Elend groBer Teile der Bevdlkerung insbesondere in den Landern der
dritten Welt und fiihren uns den dramatischen Gegensatz zwischen deren
Lebensbedingungen und dem Wohlstand der Bewohner insbesondere
der OECD-Welt drastisch vor Augen. Zunehmend verstort diese extre-
me Ungleichverteilung der Lebensgiiter unseres Planeten das morali-
sche Empfinden vieler Menschen auch in den reichen Landern. Immer
weniger schiitzen uns Unkenntnis und mangelnde Vorstellungskraft vor
der Wahrnehmung der Not, deren Bilder eine globalisierte Medienin-
dustrie in die Wohnstuben der Wohlhabenden sendet. Nicht zufillig hat
sich in den letzten dreiflig Jahren, maBgeblich angestoien durch John
Rawls’ kursorische Bemerkungen in seiner Theorie der Gerechtigkeit®
und seinem (spéter zu einem Buch erweiterten) Essay iiber das Recht
der Volker,” das Thema der globalen Gerechtigkeit zu einer politisch-
philosophischen Unterdisziplin im Grenzbereich von Sozialphilosophie
und politischer Wissenschaft entwickelt.® Wie sich zeigen wird, ist es
auch ein Gegenstand der Rechtswissenschaft.

Wenn ich von globaler Gerechtigkeit spreche, so sind zwei Einschrén-
kungen erforderlich. Zum einen grenze ich Gerechtigkeitspflichten von
anderen normativ begriindbaren Pflichten zur Hilfeleistung ab, wie sie

5 HDR (2007/2008) (Fn. 3), S. 261 ff., Tab. 10.

6 Rawls, John (1979). Eine Theorie der Gerechtigkeit. Frankfurt am Main, Suhrkamp,
S.415f.

7 Rawls, John (1993). The Law of Peoples. In: Stephen Shute and Susan Hurley, Eds.
On Human Rights. The Oxford Amnesty Lectures 1993. New York, Basic Books:
41-82; Rawls, John (2000). The Law of Peoples. 2nd printing. Cambridge/Mass.-Lon-
don, Harvard Univ. Press.

8 Friihe kritische Auseinandersetzungen mit Rawls’ Begrenzung seiner Grundsétze der
Gerechtigkeit auf nationale Gesellschaften bei Barry, Brian (1975). The Liberal Theory
of Justice. A critical examination of the principal doctrines in A Theory of Justice by
John Rawls. Oxford, Clarendon Press, S. 128 ff.; Beitz, Charles R. (1975). "Justice and
International Relations." Philosophy and Public Affairs 4(4): 360-389.

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sich z.B. aus Geboten der Menschlichkeit, der Nachstenliebe, des Mit-
leids, der Barmherzigkeit oder aus &hnlichen moralischen oder religio-
sen Impulsen ergeben mogen. Gebote der Gerechtigkeit haben ebenfalls
einen moralischen Charakter, doch sind sie auf rechtliche Institutiona-
lisierung gerichtet; sie beruhen auf sozialer Wechselseitigkeit und haben
aus diesem Grunde einen iiber bloBe Tugendpflichten hinausgehenden
Charakter.® Ich folge Kants Unterscheidung zwischen Tugendpflicht,
»die auf dem freien Selbstzwange allein beruht®, und Rechtspflicht, zu
welcher ,ein duBerer Zwang moralisch-moglich ist“.! Zum anderen
beschréanke ich mich hier, wie die obigen Beispiele bereits deutlich ma-
chen, auf den Bereich der distributiven oder Verteilungsgerechtigkeit.
Diese bildet einen Ausschnitt aus einem breiteren Spektrum von Ge-
rechtigkeitsthemen im Bereich der internationalen Beziehungen. Dazu
gehoren z.B. das Problem des gerechten Krieges, die sogenannte huma-
nitire Intervention, der Begriff des internationalen Verbrechens und ei-
ner ihm angemessenen Gerichtsbarkeit oder der Streit um Geltungskraft
und -umfang von Menschenrechten.!!

Unter all diesen Gegenstédnden einer Ethik der internationalen Bezie-
hungen'? spielte das Thema der distributiven Gerechtigkeit bis vor we-
nigen Jahrzehnten fast keine Rolle. Im Volkerrecht ist es bis auf den

9 Vgl. zur Abgrenzung von Gerechtigkeit und Moral Koller, Peter (2001). Zur Seman-
tik der Gerechtigkeit. In: ders., Gerechtigkeit im politischen Diskurs der Gegen-
wart. Wien, Passagen-Verlag: 19-46 [22 ff.]; Hoffe, Otfried (1999). Demokratie im
Zeitalter der Globalisierung. Miinchen, C.H. Beck, S. 410.

10 Kant, Immanuel (1977 [1797]). Die Metaphysik der Sitten. Zweiter Teil: Metaphy-
sische Anfangsgriinde der Tugendlehre. Werkausgabe Bd. VIII (hrsgg.v. W. Wei-
schedel). Frankfurt/M., Suhrkamp, S. 503 ff., [512].

11 Vgl. allgemein zu den Dimensionen von Gerechtigkeit Koller, Semantik (Fn.9),
S. 19-46; Hofte, Otfried (2004). Gerechtigkeit. Eine philosophische Einfiihrung,
2. Aufl. Miinchen, C. H. Beck, S. 96 ff.; Steffek, Jens (2004). Gerechtigkeit zwischen
Staaten — eine empirische Spurensuche. In: Stefan Liebig, Holger Lengfeld und Stef-
fen Mau, Hrsg. Verteilungsprobleme und Gerechtigkeit in modernen Gesellschaf-
ten. Frankfurt/New York, Campus: 361-386; vgl. auch Nagel, Thomas (2005). "The
Problem of Global Justice." Philosophy & Public Affairs 33(2): 113-147 [114].

12 Vgl. zu deren Themenvielfalt und Traditionen Nardin, Terry and David R. Mapel,
Eds. (1993). Traditions of International Ethics. Cambridge Studies in International
Relations. Cambridge, Cambridge University Press; siche auch O'Neill, Onora
(2003). "Ethical Foreign Policy": Where Does the Ethics Come From?” European
Journal of Political Theory 2(2): 227-234.

10

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

heutigen Tag so gut wie gar nicht prasent. Das hat einsehbare Griinde.
Das auf Aristoteles zuriickgehende Konzept der austeilenden Gerech-
tigkeit (iustitia distributiva) ist ein etablierter Topos der Gerechtigkeits-
diskurse innerhalb politischer Gemeinwesen. Dort ist die Sicherung
bzw. Herstellung von Gleichheit der Biirger der zentrale Richtpunkt des
Konzepts der Verteilungsgerechtigkeit.!3 Sie bedeutet die Korrektur ei-
ner priméren, in der Regel durch den Markt bewirkten und als ,,unge-
recht empfundenen Verteilung bestimmter Lebensgiiter mittels Um-
verteilung mit dem Ziel der Herstellung einer groBeren Gleichheit unter
den Mitgliedern der Gemeinschaft; sie setzt eine zentrale Autoritét vor-
aus, die in der Lage und legitimiert ist, iiber das Sozialprodukt zu ver-
fiigen.!4 Nicht zufillig spricht man im Zusammenhang von distributiver
Gerechtigkeit vom Wohlfahrts- oder Sozialstaat, welfare state oder état
providence — ohne die zentralisierte politische Autoritidt des modernen
Staates scheint distributive Gerechtigkeit nicht méglich zu sein.!3

Im Lichte dieses begrifflichen Rahmens erscheint die Verwendung der
Idee der Verteilungsgerechtigkeit im Bereich der internationalen Be-
ziehungen geradezu als ein Kategorienfehler. Denn offenkundig gibt es
auf der globalen Ebene einer Gesellschaft souveréner, d.h. unabhéngiger
Staaten weder eine kollektive Verfiigung tiber den Reichtum dieser Welt
oder einzelner Staaten, noch eine zentrale Autoritdt, die eine Verteilung
vornehmen kdnnte. So kann also die Abwesenheit dieser Dimension der
Gerechtigkeit in den internationalen Beziehungen und im internationa-
len Recht nicht {iberraschen.

13 Vgl. die kritische Diskussion dieses Axioms bei Ladwig, Bernd (2004). Art. “Gerech-
tigkeit”. In: Gerhard Gohler, Matthias Iser und Ina Kerner, Hrsg. Politische Theorie.
22 umkdmpfie Begriffe zur Einfiihrung. Wiesbaden, VS Verlag fiir Sozialwissen-
schaften: 119-136.

14 Zur distributiven Logik der verschiedenen Versionen des Wohlfahrtsstaates vgl. Es-
ping-Andersen, Gosta (1990). The Three Worlds of Welfare Capitalism. Cambridge,
Polity Press.

15 Zum Etatismus des deutschen Sozialstaatsmodells, der aber wohl auch fiir die {ibrigen
kontinental-europdischen Varianten behauptet werden konnte vgl. die klassische
Analyse von Forsthoff, Ernst (1968). Begriff und Wesen des sozialen Rechtsstaates.
In: ders., Hrsg. Rechtsstaatlichkeit und Sozialstaatlichkeit. Darmstadt, Wiss. Buch-
gesellschaft: 165-200.

11

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dennoch sollten wir zégern, die Idee der globalen distributiven Gerech-
tigkeit insgesamt zu verabschieden. Es sind ja immerhin auch Mecha-
nismen der Umverteilung denkbar, die mit den strukturellen Vorausset-
zungen der Staatengesellschaft vereinbar sind. Mit dem Argument einer
fehlenden zentralen Autoritét in der Staatenwelt ist bekanntlich lange
Zeit auch die begriftliche Moglichkeit eines internationalen Rechts ge-
leugnet worden, das man sich in Analogie zum innerstaatlichen Recht
nur als von einer souverdnen Rechtsetzungsgewalt erzeugt und durch
seinen Zwangsapparat vollzogen vorstellen konnte.!® Ebenso wie es
heute selbstversténdlich ist, dal im Rahmen koordinierter Beziechungen
rechtlich gleicher Staaten internationales Recht entsteht und ganz iiber-
wiegend beachtet wird, so sind jedenfalls auch Umverteilungen von
Giitern ohne den autoritdren Zwangsapparat eines globalen ,,Staates*
denkbar. Reichtumstransfers von den wohlhabenden zu den armen Lén-
dern finden heute auch tatsdchlich in erheblichem Umfange statt. So hat
z.B. die Bundesrepublik Deutschland in den vergangenen vierzig Jahren
Transferleistungen an Entwicklungsléander des Siidens im Umfange von
ca. 196 Milliarden US Dollar geleistet. Fiir viele andere Staaten der
nordlichen Halbkugel liegen dhnliche Zahlen vor.!” Trotz der rechtli-
chen Gleichheit von Empfénger- und Leistungsstaaten wird man den-
noch nicht sagen kdnnen, hier handele es sich um Félle der als ausglei-
chende Gerechtigkeit bezeichneten iustitia commutativa; dafiir sind die
Leistungsbeziehungen zwischen ihnen zu asymmetrisch. Freilich, ob
diese umverteilenden Transferleistungen Kriterien distributiver Gerech-
tigkeit erfiillen, also zumindest im Ansatz eine Ausdehnung der Idee des
Wohlfahrtsstaates auf die globale Ebene bedeuten, ist damit noch nicht
gesagt. Diese Frage 146t sich erst beantworten, wenn zuvor geklart ist,
ob es fiir die Kategorie der distributiven Gerechtigkeit iiberhaupt einen

16 Vgl. hierzu die nach wie vor grundlegende Analyse von Walz, Gustav Adolf (1930).
Wesen des Volkerrechts und Kritik der Volkerrechtsleugner. Stuttgart. Kohlhammer
Verlag.

17 Z.B. USA $397 Mrd., Japan $269 Mrd., Frankreich $198 Mrd., Vereinigtes Konig-
reich $135 Mrd., Italien $73 Mrd., Kanada $72 Mrd., Schweden $62 Mrd.; vgl. OECD
International Development Statistics (Online-Datenbank) — http://stats.oecd.org/In-
dex.aspx (Zugriff 7.8.2009). Alle Angaben bezichen sich auf offizielle Entwick-
lungshilfe im Zeitraum 1968-2008.

12

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

theoretisch begriindbaren Ort in einer Theorie der internationalen Be-
ziehungen geben kann. Sie bildet den Gegenstand dieser Abhandlung.
Sie zielt also nicht auf die wissenschaftliche Begriindung einer global
gerechten Ordnung, sondern auf die Analyse der strukturellen Bedin-
gungen, unter denen globale Verteilungsgerechtigkeit moglich ist, kurz:
auf die Erkenntnis der Bedingungen globaler Gerechtigkeit.

Ich verfolge diese Fragestellung in fiinf Schritten. Ich beginne mit der
Erorterung der Kriterien, nach denen globale Ungleichheit zu bewerten
ist. Obwohl es naheliegend scheint, Ungleichheit an der Norm einer wie
immer gearteten idealen Theorie der Gerechtigkeit zu messen, diirfte
dieser Mafistab bei denjenigen auf taube Ohren stoflen, die das globale
Wohlfahrtsgefille, wenn sie es denn iiberhaupt bewufit wahrnehmen,
nicht unter normativen, sondern unter dem strategisch-instrumentellen
Aspekt der internationalen Sicherheit betrachten. Vieles spricht dafiir,
dafB diese strategische Sicht unter den Biirgern der wohlhabenden Lander
verbreitet ist und unter den meisten Staaten sogar die vorherrschende
ist. Lauft nicht ihnen gegeniiber das Konzept einer Theorie globaler Ge-
rechtigkeit ins Leere? Ich werde die Griinde darlegen, warum es auch
fiir ,,normativ Unmusikalische Griinde gibt, sich mit dem Thema glo-
baler distributiver Gerechtigkeit zu beschéftigen (I). AnschlieBend un-
tersuche ich etwas eingehender den bislang vorausgesetzten Sachverhalt
der globalen Ungleichverteilung von Lebensgiitern. Zumindest die Ver-
teilung der natiirlichen Rohstoffe unseres Planeten unter die Staaten
scheint eine reine Naturtatsache zu sein; ist es nicht verfehlt, sie nach
Kriterien der Gerechtigkeit bewerten zu wollen? Wie verhilt es sich mit
anderen Tatbestdnden der Ungleichheit? Beruhen sie auf der ungleichen
Macht der Staaten, also auf soziologischen Tatsachen, denen gegeniiber
normative Argumente nur idealistisches Wunschdenken darstellen? Ich
werde die These begriinden, da3 die Verteilung — sei es von natiirlichen
Ressourcen, von Macht oder von Mitteln zur Befriedigung menschlicher
Lebensbediirfnisse — weniger durch empirisch-soziale als durch norma-
tiv-institutionelle ,,Tatsachen® strukturiert wird, die am Malistab der
Gerechtigkeit gemessen werden kdnnen. Hier spielen die durch das Vol-
kerrecht geschaffenen ,,institutionellen Tatsachen eine zentrale Rolle
(IT). Erst danach geht es dann um die zentrale Frage nach dem kategorial
richtigen Gerechtigkeitsmafistab fiir die Bewertung des extremen glo-

13

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

balen Wohlfahrtsgefilles. Lassen sich die fiir nationstaatlich organisier-
te Gesellschaften entwickelten Kriterien distributiver Gerechtigkeit di-
rekt oder in modifizierter Form auf die Weltgesellschaft iibertragen?
Kosmopolitischen Positionen, die davon ausgehen, da3 Gerechtigkeits-
pflichten nur gegeniiber Individuen bestehen konnen und diese Frage
bejahen, stehen jene gegeniiber, die auf dem ,,Gerechtigkeitshindernis
der nationalstaatlichen Pluralitit*!® beharren und die Moglichkeit eines
Verhéltnisses distributiver Gerechtigkeit zwischen souverdnen Staaten
leugnen (II1.). Nach der Skizzierung einer vermittelnden Position zwi-
schen diesen entgegengesetzten Auffassungen (IV.) werde ich priifen,
ob sich im geltenden Voélkerrecht Elemente distributiver Gerechtigkeit
finden (V.). In einer abschlieBenden kritischen Reflexion iiber die theo-
retische und praktische Angemessenheit der Konzeption distributiver
Gerechtigkeit werde ich mit der These schlieen, da3 der angemessene
Weg zu globaler Gerechtigkeit nicht in der Umverteilung von Giitern
liegt, sondern darin, gerechte Institutionen sowohl in jedem Staat wie
aber auch in der Sphére der globalisierten Politik zu schaffen (VI.).

I. Normative und strategische Dimensionen globaler
Ungleichheit

Nicht jede Ungleichheit zwischen zwei Grofen ist per se von normativer
Bedeutung (z.B. die unterschiedliche Korpergroe von Individuen); ob
sie es ist, hdngt von der Theorie ab, die der Betrachter liber das Verhéltnis
dieser Grofen hat. So ist die extrem ungleiche Verteilung der Lebens-
giiter und -chancen in den verschiedenen Regionen unseres Globus nur
fiir Menschen von Bedeutung, nach deren expliziter oder impliziter mo-
ralischer oder religioser Weltauffassung alle Menschen einen prinzipiell
gleichen Anteil am Reichtum der Menschheit haben sollten. Viele an-
dere Menschen aber stehen dieser Ungleichheit gleichgiiltig gegentiber;
dieser Tatbestand 16st keinerlei normative Resonanz in ihren Weltbil-
dern aus. Unter den mehr als sechs Milliarden Bewohnern dieses Pla-

18 Kersting, Wolfgang (1995/96). "Globale Rechtsordnung oder weltweite Verteilungs-
gerechtigkeit". Jahrbuch Politisches Denken: 197-246 [226].

14

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

neten gilt dies moglicherweise sogar fiir die Mehrheit. Wenn das eine
plausible Annahme ist, so ist zu fragen, ob es dann iiberhaupt sinnvoll
ist, iiber globale distributive Gerechtigkeit nachzudenken, wenn diese
Kategorie gar keinen allseits anerkannten Beurteilungsmafstab bildet?
In unserer Welt des moralischen und religidsen Pluralismus, ja der nor-
mativen Fragmentierung ist eine solche Frage natiirlich nicht neu. Woll-
te man an dieser Pluralitit verzagen und auf das Pfingstwunder einer
universellen Verstindigung warten, so miifite man einstweilen — das
heiflit: ad Calendas Graecas — jegliche Arbeit an der Verbesserung der
Weltzustdnde einstellen. Das wére nichts weniger als eine Abkehr von
der Politik. ,,Politik, bemerkte Hannah Arendt zu Recht, ,,handelt von
dem Zusammen- und Miteinander-Sein der Verschiedenen.'® Diese
Einsicht wird tdglich durch die Erfahrung bestitigt, dal Menschen, vor
allem aber auch Staaten mit sehr unterschiedlichen Interessen, Werten
und Weltauffassungen sich zu gemeinsamen Aktionen verbinden, wenn
sich ihre jeweiligen partikularen und heterogenen Interessen und Motive
im Hinblick auf ein bestimmtes Ziel iiberschneiden — John Rawls hat
hierfiir die Formel des ,,overlapping consensus* geprigt.?0 Es ist daher
nicht ausgeschlossen, da3 auch an Gerechtigkeit gidnzlich Desinteres-
sierte Motive haben, an der globalen Ungleichverteilung Anstol3 zu neh-
men und ein Interesse an ihrer Beseitigung oder doch Milderung zu ent-
wickeln.

So werfen die erwihnten Transferzahlungen wohlhabender Staaten an
Entwicklungsldnder die Frage auf, ob sie {iberhaupt etwas mit interna-
tionaler Gerechtigkeit zu tun haben. Nach einer weit verbreiteten Theo-
rie internationaler Beziehungen sind Staaten strategische Akteure, die
einzig dem Ziel des nationalen Eigeninteresses verpflichtet sind.2! War-
um sollten sie sich also um Fragen globaler Ungleichheit kiimmern?

19 Arendt, Hannah (2003). Was ist Politik? Fragmente aus dem Nachlaf3. Miinchen,
Piper Verlag, S. 9 [Hervorhebung i.0.].

20 Vgl. Rawls, Law (Fn. 7), S. 172 ff.

21 Der moderne Begriinder dieser sog. Realistischen Schule Morgenthau, Hans J.
(1973). Politics Among Nations. The Struggle for Power and Peace. 5th ed. New
York, Alfred A. Knopf, S. 4 ff.; vgl. auch Waltz, Kenneth (1979). Theory of Inter-
national Politics. Reading, Massachusetts/London; Mearsheimer, John J. (2001). The
Tragedy of Great Power Politics. New York London, W.W. Norton & Company.

15

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dennoch hat sich das Problem der extremen Armut einer nicht uner-
heblichen Zahl von Staaten und deren Bewohner mittlerweile auch Zu-
tritt zu den Think Tanks der wohlhabenden Lander verschafft, die sich
bekanntlich vor allem mit den Realien der Weltpolitik beschéftigten.
Denn auch diejenigen, die dem allseits offenkundigen Elend in den
armsten Landern der Welt bislang weitgehend gleichgiiltig gegeniiber-
standen, beginnen zu ahnen, da} dieser Zustand nicht mehr beliebig
lange fortdauern kann. Die fortschreitende Ghettoisierung einer iiber-
wiegend aus auflereuropdischen Mangelregionen eingewanderten und
auch hier meist unterhalb der Armutsgrenze lebenden Wohnbevdlke-
rung in den GroBstddten Europas — lange Zeit ignoriert, dann widerwillig
als eine offenbar unvermeidliche Stérung der iiberkommenen Muster
guter Ordnung hingenommen — wird nun zunehmend als Zeichen dafiir
begriffen, daB die Armut der Dritten Welt buchstéblich vor unserer
Haustiir angekommen ist. Es gibt weitere Indizien. Die Quellen fiir glo-
bale Gefahrdungen, die den Experten der internationalen Politik heute
vor allem Sorgen bereiten,?? liegen fast ausschlieBlich in jenen Regionen
,begrenzter Staatlichkeit*,2? die zugleich auch die Armuts- und Elends-
regionen unseres Planeten sind. So artikuliert sich das Gefahrdungsbe-
wuBtsein und die Besorgnis iiber die Verwirklichung dieser Gefahren
und Risiken vor allem in den entwickelten Landern des Nordens, deren
Bewohner zweifellos mehr zu verlieren haben als ihre weniger begiins-
tigten Mitmenschen in den siidlichen Armutsregionen.

So gelten als globale Sicherheitsrisiken2*

22 Zur Erweiterung der Dimensionen internationaler Sicherheit vgl. Sheehan, Michael
(2005). International security: an analytical survey. Boulder, Colo., Lynne Rienner
Publishers; die Verdnderungen der Herausforderungen an die internationale Sicher-
heit im Spiegel der Entscheidungen des UN Sicherheitsrates sind dokumentiert und
analysiert bei Malone, David (2004). The UN Security Council: from the Cold War
to the 21st century. Boulder, Colo., Lynne Rienner.

23 Vgl. zu den Problemen von Staatlichkeit die Studien in Risse, Thomas und Ursula
Lehmkuhl, Hrsg. (2007). Regieren ohne Staat? Governance in Riumen begrenzter
Staatlichkeit. Schriften zur Governance-Forschung. Baden-Baden, Nomos.

24 Vgl. die verschiedenen Beitrige in Talbott, Strobe und Nayan Chanda, Hrsg. (2002).
Das Zeitalter des Terrors. Amerika und die Welt nach dem 11. September. Miinchen-
Berlin, Propyléden, insbes. den von Niall Ferguson S. 114-138; vgl. auch Heinrich-
Boll-Stiftung, Hrsg. (2006). Die Zukunft des Volkerrechts in einer globalisierten
Welt. Baden-Baden, Nomos, insbes. S. 37 ff.

16

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

— Ungesteuerte grenziiberschreitende Massenmigration infolge von
okologischen Katastrophen, dkonomischer Verelendung, Biirger-
kriegen und anderen Erscheinungen endemischer politischer Ge-
walttatigkeit,

— die von scheiternden, bereits zusammengebrochenen oder von sog.
Schurkenstaaten ausgehenden Gefdhrdungen der Berechenbarkeit
und Stabilitit internationaler Beziehungen,

— globale Pandemien,

— die dank technologischer Entwicklungen zunehmend leichtere Ver-
fiigbarkeit und Verbreitungsmoglichkeit atomarer, biologischer und
chemischer Massenvernichtungswaffen

— sowie schlieBlich der internationale Terrorismus.

Nicht fiir jede dieser Gefahrenquellen 1463t sich ohne weiteres ein kau-

saler Zusammenhang mit der globalen Ungleichverteilung von Lebens-

chancen behaupten. Aber die Asymmetrie zwischen der sozial-geogra-
phischen Verteilung der Quellen von Gefahren und Risiken und den
moglichen Opfern der potentiellen Schdden gibt Anlal3 zu der Frage, ob
es hier einen systematischen Zusammenhang gibt. Die Tatsache, daf3
sich der Schwerpunkt der Gefahren fiir eine friedliche Entfaltung der
menschlichen Zivilisation auf globaler Ebene in die 6konomisch und
politisch marginalisierten Armutsregionen des Globus verschoben hat,
nétigt zugleich auch zu Uberlegungen iiber die Zukunft globaler Ord-
nungspolitik. Eine friedliche und stabile internationale Ordnung kann
nicht, wie bisher, allein auf den berechenbaren Beziehungen der Mach-
tigen beruhen; um nachhaltig zu sein, muB3 sie heute auch die Ohnmach-
tigen einbinden. Denn in der enger gewordenen Welt des 21. Jahrhun-
derts sind die Michtigen auch durch die Ohnméchtigen verletzbar ge-
worden. Nachhaltiger Frieden mit den Ohnmaéchtigen 1d8t sich nur auf
dem Boden von Gerechtigkeit erlangen, und so ist es keineswegs nur
das Bediirfnis einer hochentwickelten moralischen Empfindsamkeit,
sondern auch das Gebot des machtstrategischen Interesses an globaler

Sicherheit, sich des Themas der globalen Gerechtigkeit anzunehmen.

Trotz eines sich jedenfalls teilweise iliberschneidenden Interesses an

globaler Ungleichheit unterscheiden sich natiirlich Normativisten und

Machtstrategen in ihrer Herangehensweise an diesen tibereinstimmend

als problematisch erkannten Tatbestand. Jene werden ihre Aufgabe darin

17

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sehen, zunichst ideale Prinzipien globaler Gerechtigkeit zu entwickeln
und zu begriinden, um dann an deren MaB3stab den tatsachlichen Zustand
der globalen Verteilung von Lebensgiitern zu messen. Bevor sie Unge-
rechtigkeit feststellen konnen, miissen sie wissen, was Gerechtigkeit
gebietet.2S Diese hingegen, konzentriert auf das Aufspiiren aktueller
oder potentieller Quellen von Sicherheitsrisiken, werden nach geeigne-
ten Mitteln zur Eindimmung der aus der globalen Ungleichheit resul-
tierenden Gefahren und Risiken suchen — ,,geeignet” sind dabei alle
MaBnahmen, die zu vertretbaren 6konomischen und politischen Kosten
realisierbar erscheinen. Methodisch duflert sich das in Kalkiilen, in de-
nen die Kosten des moglichen zukiinftigen Schadens, diskontiert um den
Grad der Wahrscheinlichkeit seiner Verwirklichung, mit den Kosten der
heute realisierbaren Gegenmafinahmen verglichen werden — die weniger
kostentrichtige Option wird dann der Politik empfohlen. Zu den in dem
Kalkiil zu berticksichtigenden Gegenmafinahmen gehort auch die Be-
seitigung der Ungleichheit jedenfalls bis zu dem Grad, an dem sie unter
die Gefahrenschwelle absinkt; rein theoretisch ist es daher sogar vor-
stellbar, da3 Normativisten und globale Sicherheitspolitiker zumindest
im Hinblick auf gewisse extreme Erscheinungsformen globaler Un-
gleichheit zu dem iibereinstimmenden Ergebnis gelangen, daf sie be-
seitigt werden sollten, weil dadurch die Welt zugleich besser und siche-
rer wiirde. Fiir die Normativisten wiirde dadurch eine, wenn auch viel-
leicht nur geringe, Anndherung an ihr Gerechtigkeitsideal vollzogen,
wiahrend fiir die globalen Sicherheitspolitiker eine Gefahrenquelle we-
niger bestiinde und die Welt dadurch etwas sicherer wiirde.

II. Institutionelle Bedingungen ungleicher Verteilung

Um diese unterschiedlichen Sichtweisen auf das Phanomen der globalen
Ungleichheit soll es indessen hier nicht gehen. Weder der sozialphilo-

25 Vgl. die kritische Auseinandersetzung mit dieser Annahme bei Sen, Amartya (2006).
"What do we want from a theory of justice?" The Journal of Philosphy CIII (5):
215-238; Goodhart, Michael (2009). Justice or Injustice? (Unver6ft. Papier, Hertie
School of Governance, April 2009.).

18

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sophische noch der politisch-strategische Diskurs iiber globale Un-
gleichheit sollen hier rekonstruiert werden. Gegenstand der folgenden
Uberlegungen sind vielmehr die Bedingungen globaler Gerechtigkeit.
Darunter verstehe ich die institutionalisierten Ordnungsmuster, die als
soziale Grammatik unserer wirtschaftlich, politisch, militérisch und kul-
turell verflochtenen Weltgesellschaft?® wirksam sind; sie bilden den
Rahmen, durch den festgelegt wird, welche Verhaltensweisen als zu-
lassig, richtig oder doch zumindest angemessen anerkannt sind. Wenn
wir liber die Gerechtigkeit der Verteilung eines Gutes unter zwei belie-
bigen Personen sprechen, so kénnen wir {iber normative Prinzipien
nachdenken, die fiir alle Menschen Geltung beanspruchen kdnnen. Die-
ser Ansatz wiirde jedoch die politische Dimension distributiver Gerech-
tigkeit verfehlen, die unhintergehbar von der Verschiedenheit der Men-
schen und ihrer konkreten Lebensumstinde handelt. Nach dem oben
zitierten Satz fahrt Hannah Arendt fort: ,,Da die Philosophie und die
Theologie sich immer mit dem Menschen beschéftigen, da alle ihre
Aussagen richtig wiren, auch wenn es entweder nur Einen Menschen
oder nur Zwei Menschen oder nur identische Menschen gébe, haben sie
keine philosophisch giiltige Anwort auf die Frage: Was ist Politik? ge-
funden‘.2’

Bei dem Thema der distributiven Gerechtigkeit geht es genau um diese
politische Dimension. Sie betrachtet nicht den Menschen — dieser ist
Gegenstand der Biologie und der Anthropologie — sondern die Men-
schen in ihrer Vielheit und Verschiedenheit, vor allem in ihren sozialen
und politischen Kontexten. Das bedeutet natiirlich keine Zuriickweisung
der naturrechtlichen Idee der Gleichheit aller Menschen. Als moralische
Subjekte sind alle Menschen gleich; als soziale Wesen sind sie ver-
schieden. Beide Charakterisierungen schliefen sich nicht aus, im Ge-
genteil, sie bedingen einander. Paradigmatisch ist die beriihmte Unter-
scheidung zwischen Rechten des Menschen und des Biirgers in der fran-

26 Vgl. Held, David, Anthony McGrew, et al. (2000). Global Transformations. Politics,
Economics and Culture. Cambridge, Polity Press; Anghel, Remus Gabriel et al., Eds.
(2008). The making of world society: perspectives from transnational research. Bie-
lefeld, Transcript; Lechner, Frank J. (2009). Globalization: the making of world so-
ciety. Malden, MA, Wiley-Blackwell.

27 Arendt, Politik (Fn. 19), S. 9 [Hervorh. i. O.].

19

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

z6sischen Deklaration vom 26. August 1789. Artikel 1 verkiindet im
ersten Satz die Freiheit und Gleichheit ,,der”, d.h. aller Menschen; im
folgenden Satz wird dann sogleich der Mensch als soziales Wesen an-
gesprochen, indem soziale Unterschiede ausdriicklich fiir zulédssig er-
klart werden, wenn sie im Namen der [ ‘utilité commune rechtfertigungs-
féhig sind.

Wenn wir also iiber Verteilung in einem politisch folgenreichen Sinne
sprechen, so miissen wir beachten, da3 die beteiligten Personen einen
durch ihren jeweiligen sozialen Kontext bestimmten Status haben, der
die Kriterien der Verteilung beeinfluBt. Ahnliches gilt {ibrigens auch fiir
die zu verteilenden Giiter. Sie fallen nicht vom Himmel, sondern sind
immer schon jemandem zugeordnet, der irgendwelche Rechte an ihnen
hat.?8 Das erklért, daB distributive Gerechtigkeit entgegen einer miBver-
standlichen Terminologie nicht Verteilungs-, sondern Umverteilungs-
gerechtigkeit ist — etwas, was bereits jemandem gehort, wird ihm (in der
Regel mittels Zwang) genommen und jemand anderem zugeordnet. Um-
oder Neuverteilung ist daher stets in soziale Zusammenhéinge eingebet-
tet.

Nehmen wir den Fall der Verteilung des Nachlasses eines Verstorbe-
nen:2° Offenkundig geht es dabei nicht darum, fiir alle Menschen giiltige
Gerechtigkeitsprinzipien zu finden. Da der Nachlaf3 nicht Eigentum der
Menschheit, sondern des Verstorbenen gewesen ist, mu} zunichst ge-
priift werden, inwieweit sich diese Eigentumsbeziehung auf die Vertei-
lung des Nachlasses auswirkt. Fiir die Frage, welche Personen als Be-
giinstigte des Nachlasses demnach in Betracht kommen, spielt die Be-
ziehung zu dem Verstorbenen eine zentrale Rolle: Offenbar kommen
nicht alle Menschen des Erdballs in Betracht, nicht einmal alle Bediirf-
tigen, da zu ihnen keine spezielle Beziehung bestehen kann. Vielleicht
kommen aber die Bediirftigen seiner Heimatstadt oder seiner Nachbar-
schaft in Betracht, mit groerer Wahrscheinlichkeit schon seine Freun-
de. Nachstliegende Kandidaten sind alle seine Verwandten, oder nur

28 Nozick, Robert (1976). Anarchie, Staat, Utopia. Miinchen, mvg-Moderne Verlags
Gesellschaft, S. 152; Hoffe, Demokratie (Fn. 9), S. 410; ders., Gerechtigkeit (Fn. 11),
S.85f.

29 Vgl. das instruktive Beispiel bei Riithers, Bernd (1999). Rechtstheorie. Begriff, Gel-
tung und Anwendung des Rechts. Miinchen, C. H. Beck, S. 200 ff.

20

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

seine Kinder, oder die in einem Testament Begiinstigten. Offenkundig
ist der institutionelle Status einer Person oder eines Objektes entschei-
dend dafiir, ob und gegebenenfalls in welcher Weise sie an der Vertei-
lung teilnehmen.

Der Status ist keine physische, sondern eine institutionelle Tatsache, die
auf Anerkennung beruht.3? Die meisten institutionellen Tatsachen wer-
den durch das Recht geschaffen, das innerhalb einer definierten Ge-
meinschaft effektiv Geltung hat. Ein bedrucktes Stiick Papier ,,ist* eine
50-Euro-Banknote — hat den Status einer Banknote — weil das in der
Euro-Zone geltende Recht?! diese institutionelle Tatsache geschaffen
hat; ohne die konstitutive Kraft und die Geltung dieses Rechts wire die
50-Euro-Banknote nichts weiter als ein Stiick bedruckten Papiers. Eben-
so sind der durch ein Testament eingesetzte Erbe oder der direkte Ab-
kommling eines Verstorbenen kraft ihres in der Rechtsordnung aner-
kannten Status als testamentarischer bzw. als gesetzlicher Erbe mit be-
sonderen Anspriichen ausgestattet. Generell 146t sich sagen, dall mit dem
durch Recht geschaffenen Status einer Person (oder Personenmehrheit)
oder eines physischen Objekts Macht, Autoritét, Berechtigungen, Ver-
pflichtungen, Verantwortlichkeiten, kurz: jene Handlungsmdglichkei-
ten verbunden sind, die innerhalb der Rechtsgemeinschaft als zuléssig,
richtig oder doch zumindest angemessen anerkannt sind.

In Parenthese sei erwdhnt, daf} sich dieser Gedanke im Kern bereits in
Georg Jellineks Unterscheidung zwischen rechtlichem Diirfen und
rechtlichem K6nnen findet. Der Geschéftsunfahige kann keinen Vertrag
abschlieBen, ,,was immer er auch tue, es kommt kein Vertrag zustan-
de“32 weil ihm der dazu erforderliche, von der Rechtsordnung verlie-
hene Status eines Geschéftsfahigen fehlt. Die Handlung dieses rechtlich
Unféhigen ist nicht verboten, sondern ,,im Rechtssinne nicht vorhan-
den... Soll sie zu einer rechtlich relevanten werden, so muf} dem natiir-
lichen Konnen ausdriicklich die rechtliche Anerkennung hinzugefiigt

30 Ich stiitze mich im Folgenden auf Searle, John R. (2006). "Social ontology. Some
basic principles." Anthropological Theory 6(1): 12-29; grundlegend ders. (1995). The
construction of social reality. New York, Free Press, S. 31 ff.

31 Vgl. Art. 106 EGV, § 14 Abs. 1 BundesbankG.

32 Jellinek, Georg (1963 [1905]). System der subjektiven dffentlichen Rechte. Darm-
stadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, S. 47.

21

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

werden“.33 Die rechtliche und damit die soziale und 6konomische Wirk-
samkeit bestimmter Handlungen héngt m.a.W. von der vorausliegenden
rechtlichen Ordnung ab, die diesen Handlungen ihre Bedeutung und so-
ziale Gestaltungsmacht verleiht. ,, Was man Personlichkeit des einzelnen
nennt, sind die zu einer Einheit zusammengefassten, verschiedenartigen,
von der Rechtsordnung anerkannten und verlichenen Féhigkeiten, die
alle in der Moglichkeit bestehen, den Staat, beziechungsweise die Nor-
men seiner Rechtsordnung im individuellen Interesse in Bewegung zu
setzen“.34 Diese Personlichkeit ist mithin ,,theoretisch eine das Indivi-
duum qualifizierende Beziehung zum Staate. Sie ist juristisch daher ein
Zustand, ein Status®.3> Jellinek war an der analytischen Klirung der
Kategorie des subjektiven Rechts interessiert. Doch hat seine Entde-
ckung eine {iber die Erkenntnis von Rechtsmacht hinausreichende Be-
deutung. Sie er6ffnet uns den Zugang zur weiteren Kategorie der insti-
tutionellen Tatsachen und deren Bedeutung als Grundlage von Macht-
verhéltnissen auch jenseits von 6ffentlich- und privatrechtlichen Rechts-
beziehungen.

Wir kehren damit zur Frage der Gerechtigkeit einer Giiterverteilung zu-
riick. Als ein sozial-6konomischer Sachverhalt ist sie innerhalb einer
Rechtsgemeinschaft weitgehend durch deren institutionelle Grundstruk-
tur praformiert. Uber die Gerechtigkeit einer Verteilung kann sinnvol-
lerweise nur geurteilt werden, wenn nicht nur einzelne Verteilungsent-
scheidungen (z.B. des Gesetzgebers oder eines institutionalisierten Sys-
tems kollektiver Tarifverhandlungen) in Betracht gezogen werden, son-
dern die diesen vorausliegenden institutionellen Strukturen, welche den
Rahmen zuldssiger Verhaltensmdglichkeiten festlegen. Bei dem Bei-
spiel der Verteilung des Nachlasses eines Verstorbenen ist daher die
Gerechtigkeit der Verteilungseffekte jener Erbrechtsregeln zu priifen,
die beispielsweise die Testierfreiheit des Erblassers begriinden, den erb-
rechtlichen Status seiner Abkdmmlinge bestimmen und den (im Erb-
schaftssteuersatz ausgedriickten) Anteil der Gesellschaft insgesamt am
NachlaB festlegen.

33 Ebd., S.47/48.
34 Ebd., S.56/57.
35 Ebd., S.83.

22

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auf der globalen Ebene liegen die Dinge im Prinzip nicht anders. Wenn
z.B. gesagt wird, das Erddlfeld Ghawar (das groBte Olfeld der Welt) auf
der arabischen Halbinsel unterliege der ausschlieBlichen Verfiigungs-
macht der Regierung von Saudi-Arabien, so ist dies, je nach Interpreta-
tion, eine soziologische, eine politische oder eine rechtliche Aussage,
jedenfalls nicht die Feststellung eines physischen Sachverhalts. Denn
die Verfiigungsmacht iiber einen Gegenstand gehort der Welt des So-
zialen an; sie bezeichnet eine Bezichung, kraft derer Saudi-Arabien alle
anderen Staaten und sozialen Akteure von dem Genuf dieser Ressource
ausschlieBen bzw. ihnen die Nutzung dieser Ressource nur zu von ihm
festgelegten Bedingungen gestatten kann. Saudi-Arabien verdankt diese
Féhigkeit nicht dem Umstand, dal3 es dieses Erdolfeld in seinem Terri-
torium gibt; denn aus einer bloen geophysikalischen Tatsache als sol-
cher lassen sich keinerlei moralische oder rechtliche Anspriiche ableiten.
Ebensowenig aber beruht sie auf seiner faktischen Macht, d.h. seiner
physischen Fahigkeit, alle anderen Interessenten von der Nutzung der
Olquellen auszuschlieBen. Denn offenkundig kénnte dieser wenig be-
volkerte Wiistenstaat seinen Reichtum gegen den Zugriff groferer und
méichtigerer Staaten nicht verteidigen. SchlieBlich beruht — um eine
weitere Moglichkeit zu erwihnen — die Verfiigungsmacht Saudi-Arabi-
ens iiber das in seinem Territorium belegene Erddlfeld auch nicht auf
einem universell anerkannten normativen Prinzip der gerechten Vertei-
lung der Naturressourcen dieses Planeten, da kein Gerechtigkeitsprinzip
denkbar ist, das akzeptieren konnte, daf3 die Verfiigung liber etwa 20 %
des Weltvorkommens einer fiir die Weltwirtschaft unverzichtbaren Res-
source in den Handen von etwa 0,35 % der Erdbevoélkerung liegt, ohne
daf3 diese 0,35 % auf einen anderen Tatbestand als den verweisen konn-

23

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ten, dafl dieser Reichtum zufillig im Boden ihres Staatsgebietes la-
gert.3¢ Und niemand wird ernstlich behaupten, daB die gegenwirtige
Aufteilung der Erdoberfliche in Staatsgebiete sich irgendeinem Prinzip
der Gerechtigkeit verdankt.3’

Wenn heute dennoch Saudi-Arabiens Verfligungsmacht iiber den in sei-
nem Staatsgebiet belegenen Erddlreichtum unangefochten ist, so liegt
das an seinem Status als souveridner Staat. Es ist ein Status, der nur im
Rahmen des internationalen Rechts Geltung hat und nach dessen Regeln
und Geltungskriterien erlangt wird.38 Der Status eines Gebietes und sei-
ner politisch organisierten Bevolkerung als souverdner Staat gehort zu
den grundlegenden Bedingungen der globalen Verteilung. Er besagt,
daf} der durch die Staatsgrenzen demarkierte Teil der Erdoberflache ein-
schlieBlich des dariiber liegenden Luftraumes und des darunter liegen-
den beherrschbaren Raumes der ausschlieBlichen Verfiigungsgewalt des
jeweiligen Staates unterliegt.3® Die naturrechtliche Idee, daB die natiir-
lichen Ressourcen der Erde der gesamten Menschheit gehdren,*0 wird —
wie iibrigens bei Locke selbst ebenfalls — durch eine Aneignungsregel

36 Von den bekannten und mit heutiger Technik forderbaren Vorrdten an Erdol auf der
Welt von etwa 1.295 Milliarden Barrel befinden sich allein 264 Milliarden Barrel,
also etwa ein Fiinftel der gesamten Weltvorrite, auf dem Staatsgebiet von Saudi-
Arabien. Saudi-Arabien hat etwa 25 Millionen Einwohner, das sind 0,35 % der Welt-
bevolkerung. Quellen:

Organization of the Petroleum Exporting Countries [OPEC] (2009). Annual Statisti-
cal Bulletin 2008. Erhiltlich im Internet unter: http://www.opec.org/library/Annual
%20Statistical%20Bulletin/ASB2008.htm (Zugriff: 7.8.2009).

Angaben zur Weltbevolkerung vom US-Zensusbiiro — http://www.census.gov/ipc/
www/popclockworld.html (Zugriff: 7.8.2009).

37 Zu dieser Frage verweise ich auf die sehr instruktive Diplomarbeit von Wagener,
Anja Alexandra (2006). Probleme globaler Verteilungsgerechtigkeit dargestellt am
Beispiel natiirlicher Rohstoffe. Otto-Suhr-Institut fiir Politikwissenschaft, Freie Uni-
versitit Berlin. Diplomarbeit, insbes. S. 55 ff.

38 Zu dem Zusammenwirken von faktischen und normativen Elementen bei der Aner-
kennung eines Staates vgl. Ipsen, Knut (2004). Volkerrecht. 5., vollig neu bearbeitete
Auflage, Miinchen, C. H. Beck, § 22 V, S. 265 ff. [Epping/Gloria].

39 Ipsen, Volkerrecht (Fn. 38), §§ 5, Rdnr. 4, 23 Rdnr. 2; vgl. die Resolution der Gene-
ralversammlung der UN (XVII) 1803 v. 14. Dez. 1962 “Permanent sovereignty over
natural resources”.

40 Klassisch Locke, John (1967 [1690]). Zwei Abhandlungen iiber die Regierung.
Frankfurt, Europdische Verlagsanstalt, Buch II, Kap. 5, S. 217 ff.

24

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ersetzt, die in dem vdlkerrechtlichen Ordnungssystem einer Pluralitét
unabhingiger Staaten impliziert ist.*!

Neben dem Souveranitétsprinzip gibt es andere institutionelle Bedin-
gungen mit Verteilungswirkungen, wie z.B. das Institut der Staatsange-
horigkeit, die Garantie der territorialen Integritit der Staaten oder das
volkerrechtliche Prinzip der Selbstbestimmung.*? Darauf ist noch zu-
rickzukommen. Einstweilen konnen wir als Ergebnis der bisherigen
Uberlegungen festhalten, daB die Ungleichheit der globalen Verteilung
von Lebensgiitern weder als bloe Widerspiegelung einer ungleichen
faktischen Machtverteilung unter den internationalen Akteuren noch als
das Ergebnis der Verletzung universell geltender Prinzipien der Ge-
rechtigkeit angemessen verstanden werden kann; sie ist vielmehr Aus-
druck einer globalen Struktur, in der die zwischen den Staaten beste-
henden Unterschiede an faktischer Macht und anderen Ressourcen in
eine institutionelle Ordnung iiberfiihrt worden sind, die zur eigenstén-
digen Quelle von Handlungsmdéglichkeiten wird. Vergleichbar mit dem
Betriebssystem eines Rechners, legt sie fest, welche Artikulations- und
Aktionsmoglichkeiten innerhalb dieser Ordnung méglich sind und wel-
che nicht.

In den internationalen Beziehungen ist das Vélkerrecht die bedeutsams-
te Quelle jener institutionellen Tatsachen, die das globale Verteilungs-
muster von Lebensgiitern maBgeblich bestimmen. Im Vélkerrecht mi-
schen sich politisch-soziale Tatbestinde und normative Prinzipien zu
einer Gemengelage, die, verstérkt durch das Effektivitdtsprinzip,* sich
zu einer eigenstidndigen Institutionenwelt verfestigt haben. Es ist gewif
auffillig, daf sémtliche der in Art. 38 Abs. 1 des Statuts des Internatio-
nalen Gerichtshofs niedergelegten Rechtsquellen des internationalen

41 Zu den Verteilungsfragen von natiirlichen Ressourcen vgl. Hayward, Tim (2006).
"Global Justice and the Distribution of Natural Resources." Political Studies 54:
349-369.

42 Cassese, Antonio (1995). Self-determination of peoples: a legal reappraisal. Cam-
bridge; New York, Cambridge University Press.

43 Zu seiner theoretischen Begriindung vgl. Krieger, Heike (2000). Das Effektivitdts-
prinzip im Vélkerrecht. Berlin, Duncker & Humblot, insbes. S. 55 ff.

25

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rechts auf Tatbestinde der Anerkennung verweisen.** Nicht nur die
ausschlieBliche Verfligungsmacht eines Staates iiber die in seinem Ter-
ritorium belegenen natiirlichen Rohstoffe ist das Ergebnis der volker-
rechtlichen Anerkennung eines Gebietes als souveréner Staat; auch der
Mangel an Wasser, Hungersnéte oder die Verbreitung des Aids-Virus
HIV in bestimmten Regionen insbesondere der siidlichen Halbkugel
sind keine blossen Naturereignisse, sondern Tatbestdnde, die durch die
Anerkennung effektiver Gebietsherrschaft als Ordnungsfaktor héufig
erzeugt, jedenfalls in ihrem Ausmaf} und ihren Wirkungen auf die Men-
schen erheblich beeinfluBt werden.*> Die durch das Volkerrecht struk-
turierte globale Verteilung von Lebensgiitern ist mithin ein durch das
Medium der internationalen Legalitdt geschaffener Sachverhalt, der da-
durch den Status eines Rechtszustandes erhélt. Doch kann vélkerrecht-
liche Legalitdt iiberhaupt MaBstdben distributiver Gerechtigkeit unter-
worfen werden? Heif3t Verteilung denn nicht, wie oben behauptet, Um-
verteilung jenseits der Regeln einer auf Freiwilligkeit beruhenden
Tauschgerechtigkeit**? Wir gelangen hier zu der in der Einleitung be-
reits angesprochenen Frage, welche Bedeutung das Konzept distributi-
ver Gerechtigkeit im begrifflichen Rahmen einer globalen Ordnung ha-
ben kann, die auf der Pluralitét unabhéngiger Staaten beruht.

44 Artikel 38 Abs. 1 IGH-Statut lautet:

1. Der Gerichtshof, dessen Aufgabe es ist, die ihm unterbreiteten Streitigkeiten nach
dem Volkerrecht zu entscheiden, wendet an

(a) internationale Ubereinkiinfte allgemeiner oder besonderer Natur, in denen von
den streitenden Staaten ausdriicklich anerkannte Regeln festgelegt sind;

(b) das internationale Gewohnheitsrecht als Ausdruck einer allgemeinen, als Recht
anerkannten Ubung;

(c) die von den Kulturvélkern anerkannten allgemeinen Rechtsgrundsitze;

(d) vorbehaltlich des Artikels 59 richterliche Entscheidungen und die Lehrmeinung
der fahigsten Volkerrechtler der verschiedenen Nationen als Hilfsmittel zur Feststel-
lung von Rechtsnormen.

45 Die nicht anders als bizarr zu nennende Haltung der Republik Siidafrika unter der
Prasidentschaft von Thabo Mbeki zur Verbreitung von Aids im Lande hat zweifellos
zu Tod und Verelendung vieler Menschen beigetragen, die durch internationale Hilfe
vermeidbar gewesen wire, wenn nicht die Souveranitét des Staates diese Hilfe un-
moglich gemacht hitte.

46 Zur Tauschgerechtigkeit Hoffe, Gerechtigkeit (Fn. 11), S. 68 ff., 85 ff.

26

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

III. Zwei Denkschulen

Unter den Theoretikern globaler Gerechtigkeit gibt es einen grundle-
genden Dissens iiber diese Frage. Der Streit dreht sich vordergriindig
um die Reichweite distributiver Gerechtigkeit: Kann es sie nur in den
Grenzen von Staaten und deren politischen Verantwortlichkeiten geben,
oder miissen Prinzipien distributiver Gerechtigkeit auf alle den Globus
bewohnenden Menschen angewendet werden? Im Kern geht es dabei
um den sozial-moralischen Status von staatlichen Grenzen. Bernhard
Schlink hat jiingst zu Recht darauf hingewiesen, ,,das letzte Problem der
Moral ist nicht, wie wir uns moralisch verhalten, sondern wem gegen-
tiber wir zu moralischem Verhalten verpflichtet sind*.4’ In dem Stim-
mengewirr dieses im wesentlichen von Sozialphilosophen und Politik-
wissenschaftlern gefiihrten Streits haben sich zwei Hauptrichtungen
herausgeschilt, die, in sich nochmals vielfach differenziert, diametral
entgegengesetzte Antworten auf diese Frage geben. In der Literatur
werden diese Positionen als ,kosmopolitisch’ bzw. ,nationalistisch’ be-
zeichnet, wobei ich wegen des in der deutschen Sprache pejorativen
Klanges des Begriffs ,nationalistisch’ fiir letztere den Begriff ,national-
partikular’ vorziehe.

1. Die kosmopolitische Schule

Die kosmopolitische Schule betrachtet die Beseitigung zumindest der
extremen Formen von Ungleichheit unter den Menschen unseres Globus
als ein Gebot der Gerechtigkeit — fiir sie zielt distributive Gerechtigkeit
auf das gute Leben eines jeden Menschen; sie hat daher notwendiger-
weise einen globalen Geltungsanspruch. Theoretischer Ausgangspunkt
aller Uberlegungen ist die Annahme, daf jedes Individuum den gleichen
moralischen Wert und daher Anspruch auf gleiche Aufmerksamkeit,
gleichen Respekt und gleiche Lebenschancen hat. Diesem Anspruch je-
des Individuums auf Anerkennung als Gleiche(r) korrespondiert die

47 Schlink, Bernhard (2009). "'"Das Moralische versteht sich von selbst'.* Merkur Heft
722: 557-569 [567].

27

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Pflicht jedes Adressaten, in der sozialen Interaktion die Verschieden-
heiten von Individuen z.B. im Hinblick auf nationale oder ethnische
Zugehorigkeit, auf Herkunft, Hautfarbe, kulturelle oder geschlechtliche
Identitét auBer Betracht zu lassen. Gerechtigkeit, auch und gerade dis-
tributive Gerechtigkeit, bezieht sich auf die vitale Bediirftigkeit des
Menschen schlechthin.*8

In dieser Sicht lassen sich Ungleichheiten der Individuen nicht mit Ver-
schiedenheiten etwa ihres Geburtsortes oder ihrer Staatsangehorigkeit
rechtfertigen. Die ungleiche Verteilung der natiirlichen Ressourcen un-
seres Globus auf die Staaten dieser Welt, deren ausschlieSliches Verfii-
gungsrecht und die daraus folgende Ungleichheit der Lebenschancen der
Menschen je nach der Zufilligkeit ihres Geburtsortes in einem ressour-
cenreichen oder -armen Staat verhindere eine faire Verteilung des Nut-
zens dieser Ressourcen unter allen Menschen der Welt und stelle daher
eine korrekturbediirftige Ungerechtigkeit dar. Erst wenn die Gerechtig-
keitsschranke des Nationalstaats falle, sei es moglich, die Vorteile dieser
scheinbar durch die Natur bewirkten Begiinstigung grenziiberschreitend
umzuverteilen.*® Generell erscheint dieser Schule die Beschriankung von
Gerechtigkeitspflichten auf den Kreis der Mitglieder eines Staatswesens
als eine mit dem Anspruch aller Menschen auf gleiche Berticksichtigung
und gleichen Respekt unvereinbare Diskriminierung.

So richtet sich denn die polemische StoBrichtung der kosmopolitischen
Schule vor allem gegen die moralische Relevanz von Staatsgrenzen. Sie
bestreitet, dafl die moralischen Verpflichtungen der Biirger eines Staates
untereinander Vorrang vor ihren Pflichten gegeniiber allen anderen
Menschen hitten und folgert daraus, daf3 eine moralische Pflicht bestehe,
den nationalen Wohlstand mit der iibrigen Menschheit zu teilen. Ange-
sichts der allen Menschen gleichen Grundbediirfnisse und des gleichen

48 Vgl. die Ubersicht und Nachweise bei Caney, Simon (2001). "Review Article: In-
ternational Distributive Justice." Political Studies 49(5): 974-997 [977].

49 So schliagt Beitz die Anwendung des Rawls’schen Differenzprinzips auf die unglei-
che Verteilung natiirlicher Ressourcen vor, vgl. Beitz, Charles R. (1999). Political
theory and international relations. Princeton, NJ, Princeton University Press,
S. 141 f. Dieses Prinzip rechtfertigt eine ungleiche Verteilung der sozial-6konomi-
schen Giiter in einer Gesellschaft, solange sie die Situation der am schlechtesten ge-
stellten Mitglieder der Gesellschaft zu verbessern geeignet ist, vgl. Rawls, Theorie
(Fn. 6), S.336f.

28

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

moralischen Status aller Menschen kdnne der Zugehérigkeit zu einem
bestimmten Staat keine sozial-moralische Bedeutung zukommen.>®
Konsequent zu Ende gedacht fiihrt das u.a. auch zu der Schluf3folgerung,
daB Staaten nicht das Recht haben, Fremden die Einwanderung zu ver-
wehren. 3!

Es gibt moderatere Versionen des Kosmopolitismus. So warnt Onora
O’Neill vor den Risiken der Machtkonzentration in einer Welt ohne
jegliche Grenzen und betrachtet daher die in einer Welt der Staatenplu-
ralitdt notwendigen Grenzen nicht per se als ungerecht. Um Standards
der Gerechtigkeit zu geniigen, miifiten sie allerdings fiir Fremde durch-
ldssig sein.’? Auch Brian Barry rdumt ein, da es vertretbare Griinde
geben konne, warum Mitglieder einer politisch organisierten Gesell-
schaft Pflichten untereinander haben konnten, die Aullenstehenden ge-
geniiber nicht bestiinden. Dies gélte jedoch nur unter der Bedingung,
daf} die Vorzugsbehandlung mit Griinden gerechtfertigt werden konne,
die auch von den Ausgeschlossenen akzeptiert werden konnten. Um dies
zu ,,testen®, schldgt er eine dem Rawls’schen Urzustand dhnliche hypo-
thetische Verhandlungssituation vor, in der die Individuen auf der
Grundlage eines Status der Gleichheit und Freiheit Prinzipien festlegen,
die niemand zuriickweisen konnte, der von dem Willen zur Unpartei-
lichkeit beseelt sei. Um eine Welt zu vermeiden, in der zwar jedes Land
intern gerecht, doch das Weltsystem als Ganzes extrem ungerecht sei,
miiflten Prinzipien fiir die Regulierung der Beziechungen der Staaten zu-
einander gefunden werden. Dies erfordere, daB alle Individuen der Welt

50 Vgl. Beitz, Theory (Fn. 49), S. 152 f.; Pogge, Thomas W. (1994). "An Egalitarian
Law of Peoples." Philosophy and Public Affairs 23(3 [Summer 1994]): 195-224,
[198]; Barry, Brian (1999). Statism and Nationalism: A Cosmopolitan Critique. In:
Ian Shapiro and Lea Brilmayer, Eds. Global Justice. New Y ork — London, New York
University Press. Nomos XLI: 12-66 [38]; Gosepath, Stefan (2001). "The Global
Scope of Justice." Metaphilosophy 32(1/2): 135-159 [137].

51 So ausdriicklich Carens, Joseph H. (1987). "Aliens and Citizens. The Case for Open
Borders." The Review of Politics 49(2): 251-273.

52 O'Neill, Onora (2000). Bounds of justice. Cambridge, U.K.; New York, Cambridge
University Press, S. 200 ff.

29

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

in diese hypothetische Verhandlungssituation einbezogen seien.>3 Barry
unterstellt, da die Beteiligten sich in dieser hypothetischen Situation
auf vier Gerechtigkeitsprinzipien einigen wiirden: (1) Gleichheit an
Rechten, Chancen und Ressourcen; Ungleichheiten sind nur akzeptabel,
wenn sie verniinftigerweise auch von denen nicht zuriickgewiesen wer-
den konnen, die am wenigsten erhalten haben; (2) Anspriiche auf Ent-
schidigung fiir unvermeidbare Benachteiligungen, fiir die der Benach-
teiligte keine Verantwortung tragt, insbesondere fiir Benachteiligungen
durch die Natur; (3) Vorrang vitaler Interessen von Individuen (physi-
sche Sicherheit, angemessene Erndhrung, sauberes Wasser und sanitére
Versorgung, Kleidung, Wohnung, medizinische Versorgung und Bil-
dung) vor anderen Interessen; schlielich (4) das Prinzip des wechsel-
seitigen Vorteils, wonach Abweichungen von diesen Prinzipien nur zu-
lassig sind, wenn sie allen, insbesondere den am wenigsten Begiinstigten
zum Vorteil gereichen.’* Diese Prinzipien haben universalen Charakter
und lassen konsequenterweise die Zugehorigkeit der Individuen zu be-
sonderen Solidargemeinschaften (z.B. Familie, Gemeinde, Staat oder
Nation) auf3er Betracht.

Tatséchlich 146t es sich ja schwerlich begriinden, daf3 der bloe Zufall
des Geburtsortes dariiber entscheiden soll, ob ein Mensch bittersten
Mangel an elementaren Lebensgiitern wie sauberes Wasser, Hygiene,
Nahrung und Bildung erleiden muf} oder in den komfortablen Verhalt-
nissen eines entwickelten Industriestaates aufwichst. Ubersetzt in die
Logik einer egalitiren Gerechtigkeitskonzeption, fiir die ,,die Unter-
scheidung von bloBem Gliick und Pech auf der einen und von selbst-
verantworteten Entscheidungen und Handlungen auf der anderen Seite
den Kern der Gerechtigkeit bildet,>> bedeutet das, daB die vom Indivi-
duum nicht zu vertretenden Benachteiligungen ausgeglichen werden
miissen. Letztendlich folgt daraus das Postulat, die national-wohlfahrts-
staatlichen distributiven Gerechtigkeitsprinzipien auf die globale Ebene
der Menschheit zu erstrecken. Im Klartext bedeutet dieses Postulat, daf3

53 Barry, Brian (1998). International Society from a Cosmopolitan Perspective. In: Da-
vid Mapel and Terry Nardin, Eds. International society: diverse ethical perspec-
tives. Princeton, N.J., Princeton Univ. Press: 144-163 [145, 146].

54 Barry, Society (Fn. 53), S. 147 ff.

55 Ladwig, Gerechtigkeit (Fn. 13), S. 125.

30

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die Wohlhabenden dieser Welt ihren Wohlstand mit den Armen und
Elenden teilen miissen.

Aus der bloen Tatsache, da3 es Arme und Reiche auf der Welt gibt,
folgt allerdings noch keine normativ begriindbare Verpflichtung der
Reichen, ihren Wohlstand mit den Armen zu teilen.’® Binnenstaatliche
Wohlfahrtsregime kennen solch eine Verpflichtung. Hier wird zuguns-
ten der Benachteiligten umverteilt, um die Idee eines egalitiren Staats-
biirgertums sozial-6konomisch zu unterfangen; im Wohlfahrtsstaat ver-
wirklichen sich biirgerschaftliche Solidaritdtspflichten.5” Sie griinden
auf der vorgingigen Existenz einer politischen Gemeinschaft der Soli-
darititspflichtigen. Auf der globalen Ebene kann es diese Begriindung
fiir eine Pflicht zum Teilen und Umverteilen nicht geben. Als ein Gebot
der Gerechtigkeit, nicht der bloBen Mildtitigkeit oder Barmherzigkeit,
1aBt sie sich wohl nur begriinden, wenn den Wohlhabenden irgendwie
eine Verantwortung fiir das Elend der Armen zugeschrieben werden
kann in dem Sinne, ,,dal wir an der Produktion von Armut mitwirken
oder profitieren®.3® Pogge hilt diese Voraussetzung fiir gegeben und
nennt drei konkurrierende, verschiedenen Denktraditionen entstammen-
de Begriindungen. Danach 148t sich globale radikale Ungleichheit als
eine Auswirkung der (von den Wohlhabenden reformierbaren) institu-
tionellen Weltordnung, als Folge des ersatzlosen Ausschlusses der Ar-
men von der Nutzung der natiirlichen Rohstoffe oder als Auswirkung
einer gemeinsamen blutigen, insbesondere kolonialen Geschichte cha-
rakterisieren.>®

Wie immer man zu diesen moglichen Begriindungen fiir eine globali-
sierte Solidaritdtspflicht steht, entscheidend ist, daB3 sie der Rechtferti-
gung von Umverteilungen zugunsten der am meisten benachteiligten
Menschen dienen und nicht die Bezichungen der Staaten zum Gegen-

56 Kirit. auch Hoffe, Demokratie (Fn. 9), S. 410, 412.

57 Vgl. PreuB, Ulrich K. (1990). Verfassungstheoretische Uberlegungen zur normativen
Begriindung des Wohlfahrtsstaates. In: Christoph Sachfle und H. Tristram Engel-
hardt, Hrsg. Sicherheit und Freiheit. Zur Ethik des Wohlfahrtsstaates. Frankfurt/M.,
Suhrkamp: 106-132.

58 Pogge, Thomas W. (1998). Eine globale Rohstoffdividende. In: Christine Chwaszcza
und Wolfgang Kersting, Hrsg. Politische Philosophie der internationalen Beziehun-
gen. Frankfurt/M., Suhrkamp: 325-362 [327].

59 Ebd., S.329ff.

31

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

stand haben. So soll die von Pogge vorgeschlagene globale Rohstoffdi-
vidende — eine Abgabe rohstoffreicher Staaten an die Regierungen der
armsten Lander oder an eine kompetente internationale Organisation —
ausdriicklich ,,den drmsten Menschen, und nicht den drmsten Staaten,
ihren fairen Anteil an der Nutzung natiirlicher Rohstoffe sichern*.®0

Pogge’s zweifellos innovative Idee einer globalen Rohstoffdividende ist
bereits ein recht konkretes globales Umverteilungsinstrument, das, an-
ders als zunéchst rein philosophische Begriindungen globaler Gerech-
tigkeit, durchaus Eingang in politische Programme und Initiativen fin-
den konnte. Doch es stellen sich Zweifel an der philosophischen Be-
griindung ein, insbesondere an den kosmopolitischen Pramissen. Wenn
alle Menschen durch das Band einer alle umgreifenden egalitiren Ge-
rechtigkeit miteinander verbunden sind, dann mii3te die Menschheit als
Ganzes in der Lage sein, ihre Verhéltnisse in gerechter Weise zu ordnen.
Zwar istuns spétestens seit dem 18. Jahrhundert der Begriff der Mensch-
heit als einer universellen Moralgemeinschaft vertraut.! Doch davon ist
das Konzept der Menschheit im Sinne eines einheitlich handlungsfahi-
gen Kollektivs zu unterscheiden, das universell verbindliche Entschei-
dungen treffen und durchsetzen, insbesondere Ressourcen umverteilen
kann. In der Wirklichkeit unserer Welt existiert diese Menschheit be-
kanntlich nicht. In dieser Wirklichkeit ist die Menschheit auf Staaten
verteilt und territorial parzelliert. Die Zugehdrigkeit zu einem Staat ist
eine wesentliche und folgenreiche institutionelle Grundlage des recht-
lichen, sozialen und kulturellen Status der Menschen und ihrer indivi-
duellen und kollektiven Handlungsfahigkeit. Mit Blick auf die Schre-
ckensherrschaft der totalitdren Regime des 20. Jahrhunderts hat Hannah
Arendt eindrucksvoll gezeigt, wie seinerzeit Staatenlosigkeit Rechtlo-
sigkeit zur Folge hatte; auf diesem Hintergrund hat sie das fundamentale
Recht jedes Menschen auf Rechte, insbesondere das — in Artikel 15 der
Allgemeinen Erklarung der Menschenrechte vom 10. Dezember 1948
proklamierte — Ur-Recht auf Zugehdorigkeit zu einer organisierten Ge-

60 Ebd., S.344. [Hervorh. 1.0.].

61 Bodeker, Hans Erich (1982). Artikel "Menschheit, Humanitit, Humanismus". In:
Otto Brunner, Werner Conze und Reinhart Koselleck, Hrsg. Geschichtliche Grund-
begriffe. Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland. Stutt-
gart, Klett Cotta. Bd. 3, 1063-1128 [1079 f.].

32

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

meinschaft konzeptionell begriindet.? So stellt sich die Frage, ob die
Pluralitdt der Staaten, staatliche Grenzen, die Institution der Staatsan-
gehorigkeit und die Verschiedenheit der Staatsangehorigkeiten der
Menschen tatséchlich in sozial-moralischer Hinsicht arbitriare Sachver-
halte sind oder doch gerechtigkeitstheoretische Bedeutsamkeit bean-
spruchen. In diese Richtung bewegt sich die Argumentation der natio-
nal-partikularen Denkschule.

2. Die national-partikulare Schule

Hier lassen sich zwei Varianten unterscheiden, die kommunitaristische
und die etatistische. Jene argumentiert, daf3 distributive Gerechtigkeits-
pflichten Solidargemeinschaften voraussetzen, in denen die Individuen
vorgédngig miteinander verbunden seien. Nicht Gerechtigkeit stiftet da-
nach soziale Solidaritét, sondern Solidaritit bildet den Humus fiir Ge-
rechtigkeit. Die meisten Menschen seien in solche Solidargemeinschaf-
ten wie Familie, Nachbarschaft, ortliche Gemeinschaft, religiose Ge-
meinde eingebettet.®3 Auch die Nation wird von ,,akademische(n) Na-
tionalisten““6* als eine solche, Gerechtigkeit erst ermoglichende Solidar-
gemeinschaft angesehen®. Die gesamte Menschheit dagegen ist keine
Solidargemeinschaft. In ethischer Hinsicht ist der Mensch als Mitglied
der Menschheit der ortlose, von sozialen Zusammenhangen und Zuge-
horigkeiten abstrahierte Weltbiirger, der nirgends verwurzelt ist und
iberall — und damit nirgends — zu Hause ist. Seine sozialen Pflichten
gelten unterschiedslos gegeniiber jedermann, und das macht es ihm un-
moglich, zwischen dem sozial Nahen und dem fernstehenden Fremden,
zwischen einem ,,Wir* und ,,den Anderen® zu unterscheiden. Nationen
sind dagegen fiir diese Schule nicht nur politisch, sondern auch ethisch

62 Arendt, Hannah (1973). The Origins of Totalitarianism. New Edition with Added
Prefaces. New York; London, A Harvest / HBJ Book, S. 290 ff. [296 f.].

63 Vgl. Miller, David (1995). On Nationality. New York, Clarendon Press, S. 10 f.

64 Barry, Statism (Fn. 50), S. 14, 20.

65 Vgl. Miller, Nationality (Fn. 63), insbes. S. 49 ff.; Tamir, Yael (1993). Liberal na-
tionalism. Princeton, N.J., Princeton University Press, S. 104 ff.

33

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

distinkte Gemeinschaften.% Ihre Mitglieder bildeten durch ihre Teilhabe
an den Institutionen, sozialen Praktiken und Milieus ihrer Nation ihre
Identitéten als moralische Subjekte und das BewuBtsein der besonderen
Pflichten gegeniiber den anderen Mitgliedern der Nation aus.%’ Diese
aus der gemeinsamen Zugehorigkeit zur selben Nation erwachsende en-
gere Verbundenheit mit den Mitbiirgern bedeute, dafl die Solidarpflich-
ten diesen gegeniiber intensiver und aufopferungsreicher seien als die
(durchaus auch bestehenden) Pflichten gegeniiber fremden Mitmen-
schen.®8 Eine etwas andere Begriindung fiir diese SchluBfolgerung stiitzt
sich auf die Annahme, daB3 Nationen spezielle Kooperationssysteme
seien, die auf Wechselseitigkeit beruhen und dementsprechend speziel-
lere Pflichten unter den Beteiligten dieses Systems auslésten.®® Das ist
freilich lediglich eine andere Umformulierung des hervorgehobenen
Charakters der Nation als Quelle von Solidaritétspflichten, die nicht je-
dermann geschuldet sind; denn in heutigen Wohlfahrtsstaaten erhalten
auch und gerade diejenigen staatliche Transferleistungen und sind somit
Begiinstigte von Solidarpflichten, die aufgrund verschiedener Umsténde
(Behinderung, Krankheit, Arbeitslosigkeit u.d.) gar nicht an einem na-
tionalen Kooperationssystem teilnehmen kénnen.”°

Die etatistische Variante der national-partikularen Schule ist jiingst von
Thomas Nagel verteidigt worden.”! Er erinnert an den zuerst von Hobbes
erkannten Zusammenhang zwischen Souverdnitdt und Gerechtigkeit
und wendet ihn auf das Thema der gerechten Giiterverteilung an. Hobbes
definierte Gerechtigkeit als den standigen Willen, ,,einem jeden das Sei-

66 Vgl. Miller, David (1988). "The Ethical Significance of Nationality." Ethics 98 (July
1988): 647-662; ders., Nationality (Fn. 63), S. 49 ff., 65 ff..

67 Vgl. Miller, Significance (Fn. 66), S. 650, 654.

68 Vgl. die von Michael Walzer verteidigte grundlegende Unterscheidung zwischen
Fremden und Mitgliedern, Spheres of Justice. A Defense of Pluralism and Equality.
New York, Basic Books, 1983, S. 33 f. Miller ist allerdings skeptisch gegeniiber der
Annahme, Verpflichtungen gegeniiber Mitgliedern engerer Gemeinschaften be-
schriankten die Solidarpflichten gegeniiber AuBenstehenden, vgl. Miller, Significance
(Fn. 66), S. 661.

69 Vgl. McMabhan, Jeff (1997). The Limits of National Partiality. In: Robert McKim and
Jeff McMahan, Eds. The Morality of Nationalism. New York, Oxford University
Press: 107-138 [129].

70 Kiritisch auch Miller, Significance (Fn. 66), S. 652.

71 Nagel, Problem (Fn. 11), S. 113-147.

34

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ne zu geben“:”2 wo es aber kein Mein und Dein, kein Vertrauen in die
Erfiillung von Vertragen und die stdndige Furcht um das Eigene gibt,
wo m.a.W. alle ein Recht auf alles haben, da kann es keine Gerechtigkeit
und dementsprechend auch keine Ungerechtigkeit geben.”> ,,Wo keine
allgemeine Gewalt ist, ist kein Gesetz, und wo kein Gesetz ist, keine
Ungerechtigkeit*.7* Ungerechtigkeit wird zum Synonym fiir Gesetzlo-
sigkeit. Nagel prézisiert diese Gleichsetzung: Eine grofle Zahl von Men-
schen konne sich, selbst wenn sie iibereinstimmende Gerechtigkeits-
vorstellungen teilen, nicht auf eine rein freiwillige Kooperation verlas-
sen; die Menge sei auf die Vertrauen schaffende Macht eines Zwangs-
monopols angewiesen, um nach diesen Gerechtigkeitsnormen leben und
ihr politisch-soziales Leben organisieren zu konnen. Erst diese Vertrau-
en schaffende Zwangsgewalt erlaube ihnen, kollektiv und verbindlich
Gerechtigkeitsnormen zu entwickeln und danach zu leben. Die Form
zwangsweiser Gerechtigkeit ist das Gesetz. Insofern ist die Existenz ei-
ner souverdnen Zwangsgewalt konstitutiv fiir Gerechtigkeit.”> Nagel
bezeichnet seine Konzeption von Gerechtigkeit als politisch, weil sie
nicht aus einem universell giiltigen moralischen System abgeleitet ist,
sondern auf das Merkmal moderner politischer Organisation abstellt.”®
Dieses erkennt er zu Recht darin, da3 einer Menge ein hoheitlicher, sie
vereinigender Zwang auferlegt wird, durch den genuin politische For-
derungen nach Legitimation, Verantwortlichkeit, gleichem Biirgerstatus
und eben auch Gerechtigkeit ausgeldst werden.””

Offenkundig gilt diese Bedingung eines auf kollektiver Autorisierung,
kollektivem Zwang und kollektiver Verantwortung beruhenden politi-
schen Handelns heute uneingeschriankt nur fiir den Nationalstaat. In der
institutionellen Struktur der Europédischen Union sind ebenfalls einige

72 Hobbes, Thomas (1984 [1651]). Leviathan; oder Stoff, Form und Gewalt eines kirch-
lichen und biirgerlichen Staates. Herausgegeben und eingeleitet von Iring Fetscher.
Frankfurt/M. Suhrkamp, Kap. 15, S. 110.

73 Ebd., Kap. 15, S. 110.

74 Ebd., Kap. 13, S. 98.

75 Nagel, Problem (Fn. 11), S. 116.

76 Ebd., S.120.

77 Ebd., S.128f., 133, 138, 140; vgl. die Kritik an Nagel’s Konzeption von Cohen,
Joshua and Charles Sabel (2006). "Extra Rempublicam Nulla Justitia?" Philosophy
& Public Affairs 34(2): 147-175.

35

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dieser Elemente vorhanden. So konnen ihre Organe dank der Direkt-
wirkung ihres Rechts und dessen Vorrang vor nationalem Recht unmit-
telbar bindende Entscheidungen fiir die Biirger der Mitgliedstaaten tref-
fen. Doch beruht diese Autoritdt der EU-Organe auf einem vdlkerrecht-
lichen Vertrag, kraft dessen sie lediglich ihnen zur Ausiibung {ibertra-
gene begrenzte Kompetenzen der Mitgliedstaaten wahrnehmen; ein di-
rekter Legitimations- und Verantwortungszusammenhang zwischen ih-
nen und den Biirgern der Mitgliedstaaten besteht (noch) nicht. Der Ver-
such, der EU eine eigenstindige supranationale Autorisierung durch ei-
ne Verfassung zu verschaffen, ist bekanntlich gescheitert. Auf der glo-
balen Ebene fehlen selbst diese embryonalen Erscheinungen eines kol-
lektiv autorisierten und verantworteten politischen Handelns. Unter den
von Nagel prizisierten Bedingungen des unauflslichen Hobbes’schen
Zusammenhanges zwischen Souverénitit und Gerechtigkeit konnte es
daher Gerechtigkeit nur unter dem kaum erstrebenswerten Regime einer
einzigen globalen souverdnen Autoritit geben.’®

So scheint denn die Bindung distributiver Gerechtigkeit an den souve-
rdnen Nationalstaat unvermeidlich zu sein. Es klingt ja auch plausibel,
daB} ein Staat bei der Zuteilung von Vergiinstigungen und Lebenschan-
cen seinen eigenen Biirgerinnen und Biirgern eine Vorzugsstellung ge-
geniiber allen anderen Menschen einrdumt. SchlieBlich verteilt er den
von ihnen erarbeiteten Reichtum, und die meisten von ihnen diirften eher
bereit sein, mit ihren Mitbiirgern zu teilen als mit ihnen vollig fremden
Menschen in fernen Erdteilen. Ob sich das mit der Begriindung recht-
fertigen 146t, dafl zwischen Mitgliedern einer Nation eine dichtere ethi-
sche Gemeinschaft besteht als im Verhéltnis zu allen anderen Menschen,
erscheint allerdings zweifelhaft. Doch soll das hier auf sich beruhen.
Vordringlicher stellen sich einige andere Fragen: Steckt hinter der An-
erkennung der Verschiedenheit der Nationen und ihres Reichtums im-
plizit auch die Annahme, daf jeder Staat schlieBlich fiir seinen Reichtum
oder seine Armut selbst verantwortlich sei und die in ihnen lebenden
Menschen die damit verbundenen Folgen kraft ihrer existentiellen Zu-

78 Nagel, Problem (Fn. 11), S. 121 f.; Wolfgang Kersting hat ebenfalls die These ver-
treten, daf3 die kosmopolitische Konzeption insbesondere von Pogge konsequenter-
weise zu der Forderung nach einem Weltstaat fiihren miifite, vgl. Kersting, Rechts-
ordnung (Fn. 18), S. 226.

36

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gehorigkeit im Guten wie im Schlechten zu tragen haben? Ist die Nation
eine Schicksalsgemeinschaft, die Zugehorigkeit zu ihr ein unentrinnba-
res Schicksal, kraft dessen die einzelne Person unabhéngig von ihren
individuellen Bediirfnissen und Verdiensten das kollektive Wohl und
Wehe seiner Nation zu teilen hat? Miifite das nicht auch bedeuten, daf3
kein in eine solche Gemeinschaft hineingeborenes Individuum diese
verlassen diirfte? Konsumiert die Zugehdrigkeit zu einer Nation die in-
dividuellen Menschenrechte ihrer Bewohner? Wo bleiben fiir die Be-
wohner der d&rmsten Lander der Welt z.B. die im Internationalen Pakt
iiber wirtschaftliche, soziale und kulturelle Rechte versprochenen Men-
schenrechte ,,eines jeden auf einen angemessenen Lebensstandard fiir
sich und seine Familie..., einschlieBlich ausreichender Erndhrung, Be-
kleidung und Unterbringung® (Art. 11), das ,,Recht auf das fiir ihn er-
reichbare HochstmaBB an korperlicher und geistiger Gesundheit®
(Art. 12) oder das Recht auf Bildung (Art. 13)? Was ist mit den Bewoh-
nern jener Staaten, denen wesentliche Merkmale von Staatlichkeit feh-
len, insbesondere eine die Grundbediirfnisse ihrer Biirger schiitzende
institutionelle und materielle Infrastruktur?’® Und welche Rechte gegen
die internationale Gemeinschaft haben die Bewohner der von riick-
sichtslosen Diktaturen oder gar verbrecherischen Cliquen beherrschten
Staaten?

Und schlieBlich stellt sich die Frage nach dem Schicksal derjenigen, die
ihren Heimatstaat als Migranten oder als Fliichtlinge verlassen haben
und in der Regel einen hdchst prekéren rechtlichen und sozialen Status
in den Aufnahmeldndern haben. Im Jahre 2008 gab es weltweit etwa 200
Millionen Migranten, drei Prozent der Weltbevdlkerung; hinzu kommen
11,4 Millionen Fliichtlinge (im Jahre 2007).8° MiiBten sie vollstindig
auf pure Mildtatigkeit angewiesen sein und damit dauerhaft in den un-
wirdigen und schwerlich rechtlich zuldssigen Status der Fremdbestim-
mung absinken?

79 Vgl. hierzu die Ubersicht der Probleme bei Risse und Lehmkuhl, Regieren (Fn. 23).

80 International Organization for Migration [IOM] (2008). World Migration Report
2008: Managing Labour Mobility in the Evolving Global Economy. Angaben auch
erhiltlich auf der Internetseite der IOM — http.//www.iom.int/jahia/Jahia/about-mi-
gration/facts-and-figures/global-estimates-and-trends#1 (Zugriff 7.8.2009).

37

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die naheliegende Antwort auf diese Fragen liegt in dem Verweis auf die
Souverinitit der Staaten, d.h. ihre Unabhéngigkeit von anderen Staaten.
Das bedeutet, daB3 jeder Staat in erster Linie Verantwortung fiir seine
eigenen inneren Angelegenheiten trigt. ., Innere Angelegenheiten® eines
Staates sind nur ein anderer Ausdruck fiir das Wohl seiner Biirger und
der in seinen Grenzen lebenden Bewohner.®! Auf dieser Eigenverant-
wortung beruht das grundlegende, in Art. 2 Abs. 1 der UN-Charter nie-
dergelegte internationalrechtliche Prinzip der souveridnen Gleichheit der
Staaten. Doch nur in demokratischen Staaten, in denen die Biirger ihre
Regierungen frei wihlen und damit deren Politik legitimieren, kann man
sie auf ihre eigenen Moglichkeiten der Abhilfe verweisen, wenn sie iiber
unertragliche, von der Regierung zu verantwortende Lebensverhéltnisse
klagen. Wie wir wissen, leben die Armsten der Welt nicht in demokra-
tischen Staaten. Und so wird man zdgern, die Bewohner eines katastro-
phal regierten Landes fiir das daraus fiir sie folgende Elend haftbar zu
machen und ihnen den Schutz der internationalen Gemeinschaft zu ver-
weigern.

Der Verweis auf die staatliche Souverénitit fiihrt fiir die wirklich dra-
matischen Félle von Armut und Elend zu keiner Losung. Er ist aber auch
aus rechtlicher Sicht nicht iiberzeugend. Nicht zuféllig bezeichnet die
UN-Charter die Staaten stets als ,,Mitglieder*; alle Rechte und Pflichten
aus der Charter sind Rechte und Pflichten von Mitgliedstaaten. Dieser
Status verdndert ihre Bedeutung und impliziert Verantwortlichkeiten
gegentiber den iibrigen Mitgliedern der internationalen Gemeinschatft,
zunehmend auch gegeniiber der internationalen Gemeinschaft selbst.$?
Die internationalen Menschenrechtspakte bringen diesen doppelten
Sinn treffend zum Ausdruck: einerseits haben sie eine rein innerstaatli-
che Bedeutung, insofern sie Garantien der staatlichen Autoritéten zu-
gunsten der Biirger und Bewohner der Vertragsstaaten sind; andererseits
bedeutet diese internationale Garantie aber zugleich auch das Verspre-

81 Deng, Francis M. et al. (1996). Sovereignty as Responsibility. Conflict Management
in Africa. Washington, D.C., The Brookings Institution; International Commission
on Intervention and State Responsibility [ICISS] (2001). The Responsibility to Pro-
tect. Ottawa, International Development Research Center, S. 12 ff.

82 PreuB, Ulrich K. (2008). "Equality of States — Its Meaning in a Constitutionalized
Global Order." Chicago Journal of International Law 9(1): 17-49, m.w.N.

38

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

chen eines jeden Vertragsstaates gegeniiber den anderen Vertragsstaa-
ten, seine durch die Menschenrechtspakte stipulierten Verpflichtungen
zu erfiillen. So sind die Leiden eines Volkes unter den umfassenden und
systematischen Menschenrechtsverletzungen seiner Regierung nicht
langer eine rein innere Angelegenheit dieses Staates. Sie 16sen auch in-
ternationale Verantwortlichkeiten aus. Die Volker verwirken die fiir sie
abgegebenen Rechtsgarantien nicht dadurch, daf sie das Pech haben,
unter einer schlechten oder gar verbrecherischen Regierung leben zu
miissen. Jeder Staat hat also die vorrangige Verantwortung fiir das
Wohlergehen seiner Biirger und sonstigen dauerhaften Bewohner; aber
diese Zustindigkeit ist keine ausschlieBliche. Der internationale Cha-
rakter der Menschenrechte 6ffnet gewissermallen den Souverénitéts-
panzer der Staaten und schafft einen globalen normativen Raum, in dem
die Ungleichheit nicht nur der Staaten, sondern auch der Individuen eine
Frage der Gerechtigkeit, nicht nur der Humanitit ist. Die Verantwort-
lichkeit der Staaten flir das Wohl ihrer Biirger und Bewohner und eine
gleichzeitige sowohl moralische wie rechtliche Zusténdigkeit der inter-
nationalen Gemeinschaft fiir den Schutz bestimmter elementarer Rechte
dieser Menschen bilden keinen Gegensatz.

Daher ist der kosmopolitische Ansatz, globale Gerechtigkeit als ein un-
terschiedslos alle Menschen des Globus einschlieBendes Konzept zu
denken, durch die bloBSe Tatsache, dal die Menschen in unterschiedli-
chen Staaten mit je eigenen und unabhingigen Herrschaftsordnungen,
Legitimationsgrundlagen und Verantwortungszuschreibungen leben,
nicht widerlegt. Der normative Anspruch globaler Gerechtigkeit ist
grenzenlos, genauer: er iiberspringt die Grenzen der Staatlichkeit. Er ist
universalistisch. Das bedeutet aber nicht, dafl im Diskurs iiber globale
Gerechtigkeit die Menschheit gedanklich zu einer ungegliederten Men-
ge von sechs Milliarden Individuen umgeformt und das zwischen ihnen
bestehende Wohlfahrtsgefille nach bestimmen Kriterien gerechter Gii-
terverteilung eingeebnet oder doch zumindest erheblich abgeflacht wird.
Wer wiren denn die Akteure in einem solchen globalen Umverteilungs-
unternechmen? Die Menschheit ist, wie bereits erwéhnt, kein handlungs-
fahiges Subjekt. Die internationale Gemeinschaft besitzt in Gestalt der

39

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vereinten Nationen zwar eine handlungsfihige Organisation,®? doch hat
diese nur Entscheidungs- und Zwangsbefugnisse zur Wahrung der in-
ternationalen Sicherheit, nicht zur Herstellung distributiver Gerechtig-
keit; selbst in dem ihr zustehenden Kompetenzbereich der Friedens-
wahrung hat sie keine eigenen Ressourcen und ist auf freiwillige Bei-
trage einzelner Staaten angewiesen. Und schlieBlich wéren Adressaten
globaler Umverteilungsanspriiche stets wiederum nur einzelne Staaten,
und zwar vorziiglich die reichsten und méchtigsten, nicht ,,die Mensch-
heit” oder ,,die internationale Gemeinschaft“. Es bestétigt sich hier die
oben (sub II.) ndher begriindete Auffassung, daf wir die Giiterverteilung
—die innergesellschaftliche wie die globale — nur angemessen verstehen
konnen, wenn wir sie als einen institutionell gepriagten Sachverhalt er-
kennen.

Mit anderen Worten, auch ein kosmopolitisches Konzept globaler dis-
tributiver Gerechtigkeit kann die Existenz von Staaten nicht ignorie-
ren.3* Die Behauptung, daB beispielsweise der Transfer von einem US-
Dollar pro Tag von jedem Biirger eines reichen OECD-Landes an einen
armen Einwohner des afrikanischen Kontinents deren Elend grundle-
gend beheben wiirde, mag statistisch zutreffen, ist aber fiir die Herstel-
lung von Gerechtigkeit in diesen Léndern irrelevant. Ein solcher Trans-
fer miiite ja nicht nur durch die Kooperation der beteiligten Staaten
vermittelt werden; zusétzlich miilten Garantien abgegeben werden, daf3
das Geld auch tatsichlich bei dem begiinstigten Individuum eintrifft. Es
miiflten grundlegende strukturelle Einwirkungen auf die internen insti-
tutionellen Verhéltnisse des Heimatstaates des Empfangers stattfin-
den® (z.B. hinsichtlich des Steuer- und Abgabensystems, der Anreize
fiir eigene Erwerbstitigkeit, der Regulierung ortlicher Mirkte etc.), die
die aus den reichen Landern kommenden Transfers mit den Lebensbe-
dingungen im Empféangerland kompatibel machen. Der Charakter zwi-

83 Vgl. hierzu umfassend Paulus, Andreas L. (2001). Die internationale Gemeinschaft
im Vélkerrecht. Eine Untersuchung zur Entwicklung des Volkerrechts im Zeitalter
der Globalisierung. Miinchen, C.H. Beck.

84 Das wird im iibrigen auch z.B. von Pogge ausdriicklich in Rechnung gestellt, vgl.
seine ausdriicklichen Hinweise in Pogge, Rohstoffdividende (Fn. 58), S. 340.

85 Vgl. den Hinweis bei Miller, David (2007). National responsibility and global justi-
ce. Oxford, New York, Oxford University Press, S. 393.

40

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schenstaatlicher Transaktionen prigt m.a.W. entscheidend das Niveau
der Bediirfnisbefriedigung der Menschen dieses Globus.3¢ Wir gelangen
somit zu einem verwirrenden Ergebnis: Auch wenn die Idee der globalen
Gerechtigkeit alle Menschen dieses Globus unabhéngig von ihrer Zu-
gehorigkeit zu einem Staat in ein unmittelbares Verhiltnis zueinander
setzt, ist ihre praktisch-politische Verwirklichung doch nur unter Be-
riicksichtigung der Tatsache moglich, dal Menschen in verschiedenen
Staaten leben. Die Ungleichheit unter ihnen, obwohl in erheblichem
MafBe Folge der Verschiedenheit ihrer Staatszugehorigkeiten, 148t sich
nur durch Vermittlung eben dieser Staatenwelt beseitigen oder mildern.
Lassen sich diese beiden widerspriichlichen Elemente — der universa-
listische Anspruch der Idee globaler Gerechtigkeit und die Anerkennung
der Verschiedenheit der Staaten, die schlieSlich die Ungleichheit unter
den Individuen mitbewirken, verstirken oder perpetuieren — in einem
Konzept globaler Gerechtigkeit vereinen? Auch Kosmopoliten behaup-
ten nicht, dal unsere moralischen Verpflichtungen gegeniiber allen
Menschen unterschieds- und ausnahmslos dieselben sind, es also kei-
nerlei Differenzierungen nach dem Grad unserer Beziehung zu anderen
Menschen gibt. Auch universalistische Begriindungen moralischer Ver-
pflichtungen erkennen spezielle Pflichten in Abhéngigkeit von dem
konkreten Charakter von Sozialbeziehungen an — angefangen von indi-
viduellen Vertragsbeziehungen iiber die besonderen Moralpflichten
zwischen Familienangehorigen bis hin zu den bereits ziemlich abstrak-
ten Beziehungen der Mitglieder z.B. einer Rentenversicherung, aus der
auch nur diejenigen Leistungen erhalten, die zuvor eingezahlt haben.®’
Es ist daher keineswegs ausgeschlossen, ja durchaus vollkommen nor-
mal, da8 es Pflichten und Rechte unter Staatsbiirgern gibt, die im Ver-
haltnis zu allen anderen Menschen keine Geltung haben. Nur 14t sich
diese Sonderstellung des Biirgers gegeniiber dem (blolen) Menschen
nicht mit der Behauptung eines ethisch exklusiven Charakters der Nation

86 Dem westlichen Zeitungsleser ist z.B. noch in schlechter Erinnerung, daf3 die Mili-
térjunta von Burma (offiziell: Myanmar) nach einem verheerenden Wirbelsturm An-
fang Mai 2008, der im Lande Zehntausende von Toten forderte und Hunderttausende
obdachlos machte, Helfer und Hilfslieferungen aus dem Ausland nicht in das Land
lieB3.

87 Vgl. Barry, Statism (Fn. 50), S. 59.

41

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

begriinden, da diese Griinde im Zweifel nur fiir die Angehdrigen dieser
Nation selbst akzeptabel sind.?® Um den Status von Gerechtigkeitsgriin-
den zu erlangen und universalistischen Kriterien zu geniigen, miissen
sie so beschaffen sein, dal} sie verniinftigerweise auch von den ausge-
schlossenen Nicht-Staatsbiirgern akzeptiert werden koénnten. 8

IV. Die Bedeutung der Staaten fiir ein Konzept globaler
Gerechtigkeit

Wenn es solche Griinde gibt, dann wire damit die konzeptionelle Mog-
lichkeit von Gerechtigkeit jenseits der Grenzen von Nationalstaaten er-
wiesen. In der sozialphilosophischen Literatur sind solche Griinde viel-
faltig dargelegt worden,?0 die ich hier nicht weiter verfolge, da ich hier
mehr an der institutionellen, insbesondere rechtlichen Dimension dis-
tributiver Gerechtigkeit interessiert bin.

Diese Blickrichtung fiihrt geradewegs zu der von dem australischen Po-
litikwissenschaftler Robert Goodin aufgeworfenen Frage: What Is So
Special About Our Fellow Countrymen?, die er als Titel einer erhellen-
den Abhandlung gewihlt hat.®! Er vertritt die These, daB die innerhalb
einer Nation geltenden besonderen, also Fremde ausschlieBenden Soli-
darpflichten gegeniiber den eigenen Staatsangehdrigen als Spezifika-
tionen der generellen, gegentiiber allen Menschen bestehenden Pflichten
anzusehen seien.”? Wenn ich an einem Gewdsser vorbeikomme und se-
he, dafl jemand am Ertrinken ist, so habe ich die moralische Pflicht, ihn
zu retten, wenn mir das ohne Aufopferung meines eigenen Lebens mog-
lich ist; diese Pflicht gilt unabhéingig von Herkunft, Rasse, Sprache, Ge-

88 Vgl. die ausf. Kritik an der Koppelung von Identitdt und Territorialitdit O'Neill,
Bounds (Fn. 52), S. 172 ff.

89 Barry, Society (Fn. 53), S. 145.

90 Vgl. den Literaturbericht von Caney, Justice (Fn.48); Gosepath, Scope (Fn. 50);
Hinsch, Wilfried (2001). "Global Distributive Justice." Metaphilosophy 32(1/2):
58-78.

91 Goodin, Robert E. (1988). "What Is So Special About Our Fellow Countrymen?"
Ethics 98 (July 1988): 663-686.

92 Ebd., S. 678 ff.

42

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schlecht, Alter, Religionsangehdrigkeit oder Nationalitét des Ertrinken-
den. Wenn sich dieser Vorfall aber in einer Badeanstalt abspielt, in der
Bademeister fiir die Sicherheit der Besucher verantwortlich sind, so darf
ich mich auf deren Verantwortlichkeit und deren spezielle Berufspflicht
verlassen, in welche die allgemeine Menschenpflicht der Hilfe fiir Not-
leidende transformiert worden ist.”3> Nach diesem Muster institutionali-
sierter funktionaler und moralischer Arbeitsteilung werden die meisten
unserer Pflichten gegeniiber unseren Mitmenschen erfiillt: Ich brauche
mich nicht individuell um das Schicksal jedes Verarmten, Verungliick-
ten, Behinderten oder sonst Hilfsbediirftigen zu sorgen, wenn ich mit
meinen Steuern Institutionen finanziere, die in professioneller Weise
Hilfe leisten — fiir mich personlich bleibt nur noch die Restkategorie der
Mildtitigkeit fiir Einzelne, die mehr oder weniger zufillig und damit
rein willkiirlich in der Lage sind, mein Mitleid zu erregen.*

In &hnlicher Weise kann man die Bedeutung von Staaten, Staatsgrenzen
und Staatsangehorigkeit deuten:*> Die Gliederung der Menschheit in
verschiedene, wechselseitig exklusive Staaten hat zur Folge, dafl die
allgemeinen wechselseitigen Menschheitspflichten gewissermafen par-
zelliert werden. Im Gegensatz zu Imperien sind Staaten politische Ge-
meinschaften, die notwendigerweise im Plural existieren. ,,Der moderne
Staat betrachtet sich als ein souverdnes Gebilde neben anderen; die Rei-
che jedoch konnten ihrer Bestimmung nach keine Gleichen neben sich
dulden“.%® Staaten sind rdumlich getrennte, jedoch funktional gleichar-
tige Herrschaftsgebilde mit jeweils universaler Zustandigkeit auf ihrem

93 Ebd., S. 680.

94 Kiritisch zu der hier zum Ausdruck kommenden moralischer Arbeitsteilung Gosepath,
Scope (Fn. 50), S. 146 ff.

95 Bemerkenswerte Einsichten iiber den Zusammenhang von territorialen Grenzen und
Konstitutionalismus finden sich bei Ley, Isabelle (2009). Verfassung ohne Grenzen?
Zur Bedeutung von Grenzen im postnationalen Konstitutionalismus. In: Ingolf Per-
nice, Benjamin v. Engelhardt, Sarah H. Krieg, Isabelle Ley und Osvaldo Saldias,
Hrsg. Europa jenseits seiner Grenzen. Politologische, historische und juristische
Perspektiven. Baden-Baden, Nomos: 91-126.

96 Creveld, Martin van (1999). Aufstieg und Untergang des Staates. Miinchen, Gerling
Akademie Verlag, S. 51.

43

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Territorium;”7 sie stellen die territoriale Gliederung der Menschheit dar
und sind die Agenten der Menschheitsinteressen in ihrem jeweiligen
territorial definierten Menschheitssegment.?® Als organisierte Gebilde
haben Staaten funktional spezialisierte Institutionen (z.B. Markte, Schu-
len, Polizei, Krankenhiuser, etc.) herausgebildet, die jene universellen
Interessen fiir die jeweils dauerhaft auf ihrem Territorium lebenden
Menschen erfiillen. Fiir nicht auf ihrem Territorium lebende Menschen
sind Staaten prima facie unzusténdig, weil vorausgesetzt wird, daf deren
Interessen und Bediirfnisse jeweils in deren Staat und mittels dessen
Institutionen erfiillt werden. Denn nach der Logik der Staatenpluralitdt
lebt jeder Erdenmensch in einem Staat, hat also einen institutionellen
Garanten fiir seine Menschenrechte. Auf dieser Prdmisse beruht das
oben erwdhnte Menschenrecht auf Zugehdrigkeit zu einer politischen
Gemeinschaft. So erklart sich auch der Vorrang, den Staaten in der Regel
den eigenen Staatsbiirgern vor Fremden einrdumen, wenn sie Vorteile,
aber auch Lasten verteilen.

Akzeptiert man die These, daB3 Staaten die Vermittler der Interessen und
der Moral der Menschheit in bezug auf die jeweils auf ihrem Territorium
dauerhaft lebenden Menschen sind, so folgt daraus, daf3 eine Differen-
zierung der Rechte, Pflichten, Vorteile etc., kurz: des Status der Staats-
angehorigen von dem Status AufBlenstehender gerechtfertigt und auch
sinnvoll ist. Jeder Staat bringt infolge geographischer, historischer, kul-
tureller und anderer Umsténde jeweils ganz spezifische Institutionen
und Formen der sozialen Organisation hervor und erfiillt damit auch auf
spezifische Weise seine in der Idee der Menschheit wurzelnden Verant-
wortlichkeiten. Es bestehen daher spezielle Verantwortlichkeiten des
Staates gegeniiber seinen eigenen Angehdrigen und stindigen Bewoh-
nern im Verhéltnis zu allen anderen Menschen. Doch bedeutet diese
Abstufung von Verantwortlichkeiten nicht wechselseitige Ausschlie-
Bung; sie begriindet vielmehr ein Verhéltnis des Vorranges des Spezi-
ellen vor dem Allgemeinen. Wo eine spezielle Verantwortung nicht be-

97 Vgl. Ruggie, John G. (1993). "Territoriality and beyond: problematizing modernity
in international relations." International Organization 47(1): 139-174 [151].

98 So erklart sich, daf die Franzosen in ihrer revolutiondren Erklédrung vom 26. August
1789 die Menschen- und die Biirgerrechte zwar unterschieden, jedoch im selben
Atemzug nannten.

44

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

steht und ein negativer Kompetenzkonflikt zwischen mehreren Staaten
iiber die Zustandigkeit z.B. fiir einen Staatenlosen entsteht, dort tritt die
allgemeine Verantwortung des Staates fiir die Erfiillung der universell
geltenden Verantwortlichkeiten gegeniiber jedem Menschen in Kraft.
Im Hinblick auf die elementaren Rechte aller Menschen wie das Recht
auf Leben und wiirdegerechte Subsistenz, korperliche Integritét, Freiheit
von ungesetzlichem Zwang, etc. hat die Staatsangehorigkeit nur eine
administrative Bedeutung. Hier sind Staatsgrenzen nichts anderes als
Zustandigkeitsgrenzen, nicht Grenzen zwischen dem moralischen Sta-
tus von Individuen. Aus diesem Grunde ist die Staatsangehorigkeit zwar
von grof3er staats- und volkerrechtlicher, nicht aber von sozial-morali-
scher Bedeutung.?®

Diese Feststellung bietet freilich noch keine Begriindung fiir eine Ver-
pflichtung der Staaten zu distributiver Gerechtigkeit. Sie legt nur fest,
dal} die Staaten bei der Garantie von elementaren Menschenrechten, zu
denen auch ein Recht auf wiirdegeméfe Subsistenz gehort, nicht nach
der Staatsangehorigkeit diskriminieren diirfen. Das ist weit entfernt von
einer Verpflichtung, anderen Staaten etwas von ihrem eigenen Wohl-
stand abzugeben. Der Grund liegt in der Eigenart der internationalen
Gemeinschaft. Sie ist eine Gesellschaft unabhangiger und gleicher Staa-
ten, die dhnlich wie die Individuen im Naturzustand zu kollektivem
Handeln nicht in der Lage und infolgedessen auch keiner iibergreifenden
Autoritit unterworfen sind. Auch fiir sie gilt der oben von Hobbes zi-
tierte Zusammenhang von Autoritit und Gerechtigkeit: Wo jeder ein
Recht aufalles hat, kann es weder Recht noch Unrecht geben. So bestand
der erste Schritt zur Herbeifiihrung eines rechtlichen Verhéltnisses der
Staaten zueinander darin, eine Ordnung ihrer Machtbeziehungen zu er-
richten, d.h. ihre wechselseitigen Machtanspriiche abzugrenzen und Be-
dingungen eines friedlichen Nebeneinanders zu schaffen. Hierin hat im
Grunde seit der Mitte des 17. Jahrhunderts bis zur Griindung der Ver-
einten Nationen und auch noch einige Zeit danach der Kern des Vol-
kerrechts bestanden. Wie Buchanan zutreffend feststellt, waren die in
der sog. Westfalischen Ordnung ins Leben getretenen Staaten nicht nur
rechtlich, sondern iiberwiegend auch dkonomisch von einander unab-

99 Ahnlich Goodin, Countrymen (Fn. 91), S. 685.

45

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

héngig; ihre Beziehungen zueinander waren in erster Linie militérischer,
nicht 6konomischer Natur.!% In ihnen war kein Raum fiir wechselseitige
distributive Gerechtigkeitspflichten. Wenn denn iiberhaupt so etwas wie
eine Ethik der internationalen Beziehungen erwogen wurde, dann ging
es stets um die Wahrung des Friedens unter den Staaten. Kants von ihm
selbst als ,,philosophischer Entwurf™ bezeichnete Schrift ,,Zum ewigen
Frieden“!! bildet das bis heute fortwirkende Modell dieser Orientierung
einer Bindigung des inhdrenten Gewaltpotentials der Staaten.!92 Dieses
an Frieden und Sicherheit orientierte Verstindnis der internationalen
Beziehungen wirkt bis in die Gegenwart fort. Nicht zufillig beziehen
sich die in der Charta der Vereinten Nationen kodifizierten Ansétze einer
kollektiven Verantwortung der internationalen Gemeinschaft aus-
schlielich auf das Ziel der Wahrung des Friedens und der internatio-
nalen Sicherheit.!03

Es ist daher nicht verwunderlich, dafl das Thema der distributiven Ge-
rechtigkeit zwischen den Staaten fiir lange Zeit kein Thema des Vol-
kerrechts gewesen ist. Doch in den Jahrzehnten nach dem Zweiten
Weltkrieg haben sich unter dem Regime der UN Verdnderungen des
Charakters der internationalen Beziehungen und des Vélkerrechts voll-
zogen, die hier einen Wandel andeuten.

V. Globale Gerechtigkeit durch das Vdlkerrecht?

Ist die extreme Ungleichheit der Lebensbedingungen auf unserem Pla-
neten inzwischen ein Thema des positiven Volkerrechts? Existieren dort
Prinzipien, Regeln oder Institutionen, die auf die Herstellung globaler
Gerechtigkeit gerichtet sind? Vor gut einem Jahrzehnt hat der kiirzlich

100 Buchanan, Allen (2000). "Rawls' Law of Peoples: Rules for a Vanished Westphalian
World." Ethics 110: 697-721 [702].

101 Kant, Immanuel (1977 [1795]). Zum ewigen Frieden. Ein philosophischer Ent-
wurf. Werkausgabe Bd. XI (hrsgg. v. W. Weischedel). Frankfurt/M., Suhrkamp:
194-251.

102 Vgl. die akribische Rekonstruktion der Kantischen Argumentation bei Kersting,
Rechtsordnung (Fn. 18), S. 202 ff.

103 Art. 39 ff.

46

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

verstorbene amerikanische Volkerrechtler Thomas Franck eine umfas-
sende Studie unter dem Titel ,,Fairness in International Law and Insti-
tutions*“!%4 verdffentlicht, in der er untersucht, ob im positiven Volker-
recht Prinzipien der Gerechtigkeit — die er im Anschlu3 an Rawls als
fairness definiert —Geltung haben und wirksam sind. Die Skala der von
ihm untersuchten Felder reicht vom Anspruch der Individuen auf de-
mokratische Regierung iiber das Recht der Volker auf Selbstbestim-
mung und die Rolle der Organe der UN bis hin zu dem uns hier be-
schiftigenden Bereich der Verteilungsgerechtigkeit. Das von ihm aus-
gebreitete Material zeigt, dal sowohl im internationalen Umwelt- wie
im Wirtschafts- und Handelsrecht Regeln und Institutionen (wie z.B. die
WTO-Regeln, die Weltbank, der Internationale Wéhrungsfonds oder
regionale Entwicklungsbanken) existieren, die darauf gerichtet sind, das
riesige Wohlstandsgefille zwischen den entwickelten und den Entwick-
lungslédndern durch Hilfsprogramme, Handelsvorteile, vergiinstigte
Kredite, sowie Ressourcen- und Technologietransfers zu verringern.
Dennoch stellt Franck fest, daf} die internationale Gemeinschaft trotz
dieser Bemiithungen wenig tue, um den am meisten benachteiligten
Staaten jenes Mindestmal} an sozialer Gerechtigkeit angedeihen zu las-
sen, das die entwickelten Staaten in ihrem Innern ihren sozial benach-
teiligten und deprivierten Biirgern ohne weiteres gewihren.!% Ange-
sichts der eingangs berichteten Beispiele fiir die extreme Ungleichheit
der Lebenschancen der in der Dritten Welt lebenden Menschen im Ver-
gleich mit denen der entwickelten Welt dringt sich in der Tat der Schluf3
auf, daB die Welt dem Ziel der distributiven Gerechtigkeit in den inter-
nationalen Beziehungen trotz vielféltiger Bemiihungen bislang nicht
sehr nahe gekommen ist.

Die Erforschung der Ursachen dafiir liegt jenseits der Thematik dieses
Beitrags und der Kompetenzen ihres Autors. Aber es lohnt vielleicht die
Untersuchung, ob das Vélkerrecht Moglichkeiten enthélt, diesen Zu-
stand zu mildern. Noch vor einer Generation wére eine solche Frage auf
weitgehendes Unverstiandnis gestofen, da das volkerrechtliche Grund-

104 Franck, Thomas (1995). Fairness in International Law and Institutions. Oxford,
Clarendon Press.
105 Ebd., S.414, 436f.

47

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

prinzip der Souverinitit der Staaten eine klare Bedeutung hatte, ndmlich
ihre Unabhéngigkeit von einander. Daraus folgte, dafl Staaten grund-
sétzlich nur jenen Verpflichtungen unterliegen, denen sie selbst durch
Vertrag oder durch Mitwirkung an der Herausbildung von Gewohn-
heitsrecht zugestimmt haben. Das folgte aus dem Grundgedanken der
Staatengesellschaft, daf3 jeder Staat ausschlieBlich fiir seine eigene Si-
cherheit und sein eigenes Wohl verantwortlich ist und dementsprechend
auch ausschlieflich selbst definiert, was seine Sicherheit und sein Wohl
erfordert. Dieses Grundmodell, an dem im Kern die sog. Schule der
Realisten auch heute noch festhiilt,!% war im buchstéblichen Sinne eine
Ordnung der wechselseitigen Riicksichtslosigkeit. Einschrinkend muf}
allerdings gesagt werden, daf3 das Vilkerrecht seit dem Ende des Ersten
Weltkrieges auch Pflichten der Staaten anerkennt, die unabhéngig von
ihrer Zustimmung bestehen. Sie werden aus dem Umstand abgeleitet,
daB die Staaten Mitglieder der internationalen Gemeinschaft sind'%7 und
gewissermallen qua Mitgliedsstatus die berechtigten Belange der ande-
ren Mitglieder zu beachten haben; im Statut fiir den Internationalen Ge-
richtshof werden sie als die ,,von den Kulturvélkern anerkannten allge-
meinen Rechtsgrundsitze*1%® bezeichnet.

Es handelt sich hier um erste Relativierungen absoluter staatlicher Un-
abhingigkeit und des darin enthaltenen Rechts zur ,,Riicksichtslosig-
keit“. Inzwischen ist diese Entwicklung sehr viel weiter fortgeschritten.
Sie hat den Status und die Existenzbedingungen der Staaten in den ver-
gangenen sechs Dekaden seit der Griindung der UNO grundlegend ver-
andert. Durch eine steigende Zahl immer umfassender werdender mul-
tilateraler Vertrdge iiber Menschenrechte, Umweltstandards, Handels-
regeln, technische Standards und viele andere Gegenstéinde mehr sowie
durch vielfdltige Mitgliedschaften in internationalen Organisationen

106 Vgl. Charakterisierung und Nachw. bei Caney, Justice (Fn. 48), S. 986 ff.

107 Vgl. Oppenheim, Lassar und Francis Lawrence (1947). International Law. A Trea-
tise. Vol. [ — Peace. 6th ed. London-New Y ork-Toronto, Longmans, Green and Co.,
§ 19, S. 27 ff.

108 Art. 38 Abs. 1 lit. ¢ des Statuts des Internationalen Gerichtshofs; vgl. auch Art. 53
des Wiener Ubereinkommens iiber das Recht der Vertriige von 1969, wo als zwin-
gend jene Normen definiert werden, ,,die von der internationalen Staatengemein-
schaft in ihrer Gesamtheit angenommen und anerkannt® werden.

48

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sind die Staaten in ein immer dichter werdendes Netz von wechselsei-
tigen Verpflichtungen einbezogen und verstrickt worden, das ihre Hand-
lungsspielrdume — im Tausch fiir eine wachsende Zahl von neuen Op-
tionen — erheblich beschriankt. Cohen und Sabel berichten, daf3 selbst die
am wenigsten in die Weltgemeinschaft integrierten Lander Mitglieder
in vierzehn internationalen Organisationen seien, wéhrend so gut wie
alle anderen Staaten jeweils mehr als hundert solcher Organisationen
angehoren.!% Wiewohl formal frei, all diese Verpflichtungen abzu-
schiitteln, konnte sich ein einzelner Staat aus diesem Geflecht wechsel-
seitiger Rechte und Pflichten nur zu unzumutbar hohen Kosten 16sen.
Darin duflert sich die viel erorterte Transformation der Unabhéngigkeit
der Staaten in eine Situation der Interdependenz. Das klassische vol-
kerrechtliche Paradigma, wonach ein Staat nur Pflichten unterliegt, de-
nen er zugestimmt hat, wird zunehmend durch ein System von Ver-
pflichtungen iiberlagert, die ohne, ja sogar gegen seinen Willen gel-
ten.!10 In der volkerrechtlichen Literatur wird von einem ProzeB der
Konstitutionalisierung gesprochen!!! — das bedeutet nichts weniger als
die Behauptung einer Umwandlung der Vielheit der Staaten in eine
rechtlich organisierte Gemeinschaft.!'? Wie immer man diese Verinde-
rungen begrifflich falit, sic haben jedenfalls die oben angesprochene
Statusdnderung der Staaten zu Mitgliedstaaten bewirkt. Nicht Unab-

109 Cohen und Sabel, Justitia (Fn. 77), S. 166.

110 Grundlegend hierzu Tomuschat, Christian (1993). "Obligations Arising for States
Without or Against Their Will." Recueil des Cours de I'Académie de Droit Inter-
national 241-1V: 195-374.

111 Vgl. die Beitridge in MacDonald, Ronald St. John und Douglas M. Johnston, Eds.
(2005). Towards World Constitutionalism: Issues in the Legal Ordering of the
World Community. Leiden-Boston, Martinus Nijhoff Publishers; Peters, Anne
(2005). Global Constitutionalism in a Nutshell. In: Klaus Dicke et al., Hrsg. Welt-
innenrecht: Liber Amicorum Jost Delbriick. Berlin, Duncker & Humblot: 535-550;
dies. (2006). "Compensatory Constitutionalism: The Function and Potential of Fun-
damental International Norms and Structures." Leiden Journal of International
Law 19(03): 579-610; Bryde, Brun-Otto (2006). Das Volkerrecht zwischen Kon-
stitutionalisierung, Hegemonie und Renationalisierung. In: Heinrich-B6l1-Stiftung,
Zukunft (Fn. 24): 88-103.

112 Paulus, Gemeinschaft (Fn. 83), S. 162 ff., 179 ff., 285 ff.

49

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hangigkeit, sondern Interdependenz ist heute daher das pragende Merk-
mal gegenwirtiger staatlicher Existenz.!!3

Dennoch ist der ProzeB der Vergemeinschaftung der Staatenwelt noch
nicht so weit fortgeschritten, da3 die internationale Gemeinschaft oder
gar einzelne wohlhabende Staaten rechtlich anerkannte Solidarpflichten
in Gestalt des Transfers von Ressourcen gegeniiber bediirftigen Staaten
hitten. Solche Pflichten kdnnten wohl nur im Rahmen einer alle Staaten
umgreifenden universellen — notwendigerweise foderalen — Verfassung
entstehen, kraft der sich die einzelnen Glieder einem nach dieser Ver-
fassung gebildeten Kollektivwillen unterwerfen wiirden. Diese Stufe hat
das Volkerrecht trotz der erwidhnten Tendenzen zur Konstitutionalisie-
rung — noch? — nicht erreicht.!'* Alle rechtlichen Erwigungen haben
daher von der Grundstruktur der internationalen Beziehungen als einem
System von Interaktionen unabhéngiger, freilich stark miteinander ver-
flochtener Staaten auszugehen.!!’

Daf} das auf dieser Grundlage bestehende Vdlkerrecht zwischenstaatli-
che Solidarpflichten nicht anerkennt, hat vielfaltige Griinde, unter denen
der insbesondere von Brian Barry und anderen vor allem kosmopolitisch
orientierten Sozialphilosophen kritisierte Grund des Egoismus der wohl-
habenden Staaten gewil3 auch eine Rolle spielt.!'® Die Frage ist aber
doch wohl die, ob es zwingende Griinde dafiir gibt, dall Staaten nicht
egoistisch handeln. Auch wenn wir annehmen koénnen, dal eine not-
wendige Bedingung internationaler Solidaritit!!7 — eine globale Schick-
salsgemeinschaft'!® — heute zweifellos gegeben ist und daf internatio-

113 Vgl. PreuB, Ulrich K. (2007). Souverénitit — Zwischenbemerkung zu einem Schliis-
selbegriff des Politischen. In: Tine Stein, Hubertus Buchstein und Claus Offe, Hrsg.
Souverdnitdt, Recht, Moral. Die Grundlagen politischer Gemeinschaft. Frankfurt/
M., Campus: 313-335.

114 ZurKategorie der “universalistisch-grenzenlosen Verfassung” vgl. Ley, Verfassung
(Fn. 95), S. 102 ff.

115 Emmerich-Fritsche, Angelika (2007). Vom Volkerrecht zum Weltrecht. Berlin,
Duncker & Humblot, S. 187.

116 Barry, Statism (Fn. 50), S. 16, 25 ff.

117 Zum Begriff vgl. PreuB3, Ulrich K. (1998). Nationale, supranationale und interna-
tionale Solidaritdt. In: Kurt Bayertz, Hrsg. Solidaritdt. Begriff und Problem. Frank-
furt am Main, Suhrkamp stw 1364: 399-410.

118 Hoffe, Demokratie (Fn.9), S. 414.

50

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nale Politik zunehmend den Charakter von ,,Weltinnenpolitik“!!® an-
nimmt, so ist die bloBe ,, Tatsache, da} es arme und reiche Lénder gibt*,
kein zureichendes Argument, um eine Pflicht zur Umverteilung anzu-
nehmen.!20 Bei einer Pflicht zur Umverteilung als Gebot der Gerech-
tigkeit handelt es sich schlieBlich darum, einigen ohne oder gegen deren
Willen etwas wegzunehmen oder vorzuenthalten, was anderen gegeben
wird; das ist eine erhebliche Beschrinkung demokratischer Selbstbe-
stimmung und staatlicher Unabhéngigkeit. Es miissen daher spezielle
Griinde hinzutreten, deren Bedeutung das Gewicht dieser beiden Grund-
elemente innerer und &dulerer politischer Ordnung tiberwiegt.

Solche Griinde konnten wohl in vielen Einzelfillen beigebracht werden
—man denke nur an die bis heute fortwirkenden Folgen des europdischen
Kolonialismus und daraus ableitbare moralische Anspriiche auf Ent-
schddigung und Wiedergutmachung der im Zuge der Dekolonisierung
entstandenen Staaten gegen ihre fritheren Kolonialherren.'2! Doch fiir
die Begriindung einer globalen distributiven Gerechtigkeitspflicht ist
mehr erforderlich. Schon der Adressat solcher Pflichten ist hdchst un-
gewiB. Die internationale Gemeinschaft ist eine zwischenstaatliche En-
titit,'22 kein Rechts- und Pflichtensubjekt. Auch wenn statt ihrer die
Gruppe der wohlhabenden Staaten Adressat der Gerechtigkeitspflicht
wire, so bediirfte es doch jedenfalls wirkméchtiger Institutionen, Ver-
fahren und Legitimationsformen auf globaler Ebene —und diese gibt es,
trotz der Existenz der UNO und ihrer zahlreichen Unterorganisationen,
offenbar nicht. Das Volkerrecht hat sich zwar im Gefolge der oben er-
wihnten Verflechtungs- und Verrechtlichungsprozesse zu Beziehungen
der Staatenkooperation gewandelt; doch, wie erwéhnt, ist der Schritt zu
kollektiver und fiir die einzelnen Staaten verbindlicher Willensbildung
bisher nur im Bereich der Sicherung des Friedens und der internationalen

119 Dazu Paulus, Gemeinschaft (Fn. 83), S. 188 ff. m.w.N.

120 Hoffe, Demokratie (Fn. 9), S. 410.

121 Vgl. Pogge, Rohstoffdividende (Fn. 58), S.329 ff., zum Kolonialismus S.338f;
Hoffe, Gerechtigkeit (Fn. 11), S. 107; zu den verschiedenen Dimensionen der Wie-
dergutmachung historischen Unrechts vgl. Barkan, Elazar (2000). The guilt of na-
tions: restitution and negotiating historical injustices. New Y ork, Norton; zur De-
kolonisierung Hopkins, Anthony G. (2008). "Rethinking Decolonization." Past &
Present 200(1): 211-247.

122 Paulus, Gemeinschaft (Fn. 83), S. 413 ff.

51

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sicherheit vollzogen worden. Es hat sich mittlerweile auch ein interna-
tionales Handels-, Wirtschafts-, Finanz- und auch Umweltrecht heraus-
gebildet, aber es gibt noch kaum eine globale ,,Sozialpolitik®, noch we-
niger ein globales ,,Sozialrecht*.123

Allerdings ist auf eine bedeutsame Ausnahme zu verweisen, die viel-
leicht einmal zum Modell fiir eine globale ,,Sozialpolitik* werden kénn-
te. Sie bezieht sich auf die gerechte Verteilung der Reichtiimer der
Weltmeere und findet sich im Seerechtsiibereinkommen der Vereinten
Nationen von 1982, das im Jahre 1994 in Kraft getreten ist und dem bis
Juli 2009 159 Staaten beigetreten sind.'>* Die Vereinigten Staaten, die
an der Aushandlung des Abkommens aktiv teilgenommen haben, jedoch
als einzige Grofmacht dem Abkommen bislang ferngeblieben sind, ha-
ben dem Vernehmen nach die Absicht, ihm demnéchst beizutreten. Aber
auch ohne ihre Teilnahme kann man es mit guten Griinden als den Welt-
ordnungsvertrag iiber das Meer und seine Ressourcen bezeichnen; es
betrifft nicht weniger als 70 % der Erdoberflédche.

Seit Anfang des 17. Jahrhunderts bis etwa zur Mitte des 20. Jahrhunderts
hatte das von Hugo Grotius theoretisch begriindete Prinzip gegolten, daf3
das Meer res nullius (niemandes Eigentum) sei und daher von allen Na-
tionen zur Schiffahrt und zum Fischfang frei genutzt werden kénne —
das Prinzip des mare liberum.'*> Es begiinstigte diejenigen Nationen,
die tiber eine méchtige Flotte und die effektivsten Methoden der Aus-
beutung der Schétze des Meeres, insbesondere der Fischerei, verfligten.
Nach dem Zweiten Weltkrieg erodierte dieses Prinzip jedoch zuneh-
mend, nicht zuletzt dank des technischen Fortschritts bei der Ausbeu-
tung der Meeresbodenschétze. Immer mehr Kiistenstaaten erweiterten

123 Vgl. die Bemerkungen bei Hoffe, Gerechtigkeit (Fn. 11), S. 104 ff.; Laubach, Birgit
et al. (2006). Die Rolle des Volkerrechts in einer globalisierten Welt. Sicherheits-
politische Herausforderungen an die internationale Ordnung zu Beginn des 21.
Jahrhunderts. In: Heinrich Boll Stiftung, Zukunft (Fn. 24): 11-72 [64 ff.].

124 United Nations Convention on the Law of the Sea [UNCLOS] (2009). Vgl. die Liste
der beigetretenen Staaten auf der UN Website Attp.//www.un.org/Depts/los/refe-
rence_files/status2008.pdf (Zugriff 7.8.2009).

125 Zur Geschichte des Seerechts vgl. Vitzthum, Wolfgang Graf (2006). Begriff, Ge-
schichte und Rechtsquellen des Seerechts. In: ders., Hrsg. Handbuch des See-
rechts. Miinchen, C.H. Beck: 1-61, hier insbes. S. 32 ff.; vgl. dort auch den Beitrag
von Wolfrum, Riidiger (2006). Hohe See und Tiefseeboden (Gebiet). S. 287-345.

52

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ihren Hoheitsanspruch iiber die traditionell geltenden 12-Meilen hinaus
auf teilweise bis zu 200 Seemeilen. Im Jahre 1945 erklérte Président
Truman den kiistennahen Meeresboden — den Festlandssockel — zur
Fortsetzung des Festlandes und reklamierte ihn damit als nationales Ho-
heitsgebiet. Andere Staaten folgten diesem Beispiel, so dafl immer gro-
Bere Teile des Meeres dem Regime der Freiheit der Meere entzogen und
die Reichtiimer des Meeres und des Meeresbodens unter die partikulare
Herrschaft einzelner Kiistenstaaten gerieten.

Das Seerechtsiibereinkommen von 1982 hat hier zumindest konzeptio-
nell einen bedeutsamen Wandel herbeigefiihrt. Es verlich dem Meer den
Status einer res communis, kodifizierte das Prinzip des ,,gemeinsamen
Erbes der Menschheit*“!26 in bezug auf die Ressourcen des Meeres!?’
und verwirklichte damit den Gedanken, ,,daf3 nicht alle Giiter unter den
Staaten aufgeteilt sind, sondern auch Werte und Ressourcen bestehen,
die allen Staaten gemeinschaftlich zugewiesen sind*.!?8 Freilich umfaft
das Konzept des ,,gemeinsamen Erbes der Menschheit® nur jene Teile
des Meeres, die nicht unter nationaler Souverdnitit stehen. Nach dem
Seerechtsiibereinkommen haben die Staaten innerhalb einer Zone von
bis zu 200 Seemeilen das souverdne Recht der Ausbeutung und Bewirt-
schaftung der Meeresressourcen.'?® Dasselbe Recht haben sie in bezug
auf den Meeresboden des Festlandssockels, der sich nach den Festle-
gungen des Seerechtsiibereinkommens bis zu 350 Meilen ins Meer er-
strecken kann.'3% Die Kiistenstaaten haben sich damit den wirtschaftlich
interessantesten Anteil an den Reichtiimern des Meeres zu ihrer aus-

126 Es findet sich auch in der Vereinbarung zur Regelung der Aktivitdten der Staaten
auf dem Mond und anderen Himmelsk&rpern von 1979, ist aber von geringer prak-
tischer Bedeutung.

127 Vgl. Art. 1 Abs. 1 Nr. 1, 136 Seerechtsiibereinkommen der Vereinten Nationen vom
10.12.1982; zum Konzept und seiner Entwicklung vgl. Cassese, Antonio (1989).
International Law in a Divided World. Oxford, Clarendon Press, S. 379 ff.

128 Riemer, Carsten L. (2003). Staatengemeinschaftliche Solidaritdit in der Vilker-
rechtsordnung. Diisseldorf, Books on Demand, S. 122.

129 Art. 3, 193, 55 ff. Seerechtsiibereinkommen v. 10.12.1982 (BGBI. 199411 S. 1799).
Danach betrigt die Zone des Kiistenmeeres 12 Seemeilen, die sich anschlieende
AusschlieBliche Wirtschaftszone (unter Einbeziehung des Kiistenmeeres, vgl.
Art. 57) 200 Seemeilen.

130 Art. 76 ff. Zur Berechnung der duflersten Ausdehnung vgl. Art. 76 Abs. 4 bis 6.

53

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schlieBlichen Ausbeutung gesichert. Diese exklusive Stellung wird nur
durch das Recht von Binnenstaaten und geographisch benachteiligten
Staaten gemildert, ,,auf der Grundlage der Billigkeit* an der Ausbeutung
»eines angemessenen Teiles des Uberschusses der lebenden Ressour-
cen®, sprich: der Fische, teilzunehmen.!3!

Fiir das gemeinsame Erbe der Menschheit und deren Recht auf einen
gerechten Anteil an dem Reichtum der Meere bleibt damit nicht viel
iibrig. Immerhin ist mit diesem Konzept aber ein wichtiger Schritt zur
Anerkennung globaler Ressourcenverantwortung und Ressourcenge-
rechtigkeit im Volkerrecht vollzogen. Das Seerechtsiibereinkommen
verbietet eine Aneignung oder Souverénititsanmafung iiber Teile des
offenen Meeres und seiner Ressourcen, garantiert einen gleichberech-
tigten Zugang zur friedlichen Nutzung, insbesondere auch zur Erfor-
schung der Meeresressourcen und errichtet die internationale Meeres-
bodenbehorde, welche die Ausbeutung und Nutzung der Meeresres-
sourcen ,,zum Nutzen der gesamten Menschheit™ ausiibt und Nutzungs-
konflikte reguliert. Eine wesentliche Aufgabe besteht in der ,,gerechten
Verteilung der finanziellen und der sonstigen wirtschaftlichen Vorteile,
die aus Tatigkeiten* in den ihrer Hoheit unterliegenden Meeresgebieten
stammen.'32 Da nun aber die zum Erbe der Menschheit gehdrenden Teile
des Meeres wirtschaftlich nicht sonderlich attraktiv sind,!33 hat es durch
die seit Juni 1996 tdtige Behorde, soweit ersichtlich, noch keine Aus-
schiittungen an arme Staaten gegeben. Doch ein institutionelles Para-
digma globaler Verteilungsgerechtigkeit ist immerhin zunéchst einmal
geschaffen worden.

VI. Gerechtigkeit durch gerechte Institutionen

Dennoch, die Vermutung, dal Egoismus und Eigensucht der Staaten das
Gesetz der internationalen Politik bilden, scheint erst einmal bestétigt.
Die volkerrechtliche Anerkennung globaler Verantwortlichkeit und

131 Art. 69, 70.
132 Art. 140 Abs. 2, 160 Abs. 2.
133 Franck, Fairness (Fn. 104), S. 396 f.

54

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verteilungsgerechtigkeit durch das Konzept des gemeinsamen Erbes der
Menschheit ist jedenfalls fiir die Bediirftigen dieser Welt weitgehend
folgenlos geblieben. Anhinger einer kosmopolitischen Konzeption von
internationaler Gerechtigkeit argwohnen daher, daf3 der politische Mo-
dus der Staatlichkeit als solcher einer gerechten Verteilung der Res-
sourcen des Globus im Wege steht. Korrupte, unfahige und machtgierige
Regierungen verzerren nach dieser Auffassung das moralisch reziproke
und integre Verhiltnis der individuellen Weltbiirger zueinander'3* und
kommen daher als Agenten globaler distributiver Gerechtigkeit nicht in
Betracht. Ja, man konnte sogar sagen, da3 das in der UNO-Charter im
Interesse der internationalen Sicherheit und Stabilitdt festgeschriebene
Staatengrundrecht auf territoriale Unversehrtheit bestehende Ressour-
cenverteilungen in Stein meiBelt, deren Gerechtigkeit durchaus frag-
wiirdig ist. So ist z.B. argumentiert worden,'3% da} das von einer uner-
meBlich reichen und autokratisch herrschenden Familie regierte winzige
Kuweit dank seiner Olquellen das 20fache Pro-Kopf-Einkommen des
benachbarten Irak habe, von dem es im Jahre 1922 allein aufgrund ge-
schichtlicher Willkiirlichkeiten — kolonialen Interessen Grof3britanniens
— abgetrennt worden sei. Wie immer historische Argumente im Gerech-
tigkeitsdiskurs zu bewerten sein mogen, das Volkerrecht steht jedenfalls
auf der Seite des status quo und der beati possidentes; im Falle Kuweits
hat bekanntlich die internationale Gemeinschaft den Schutz dieses Lan-
des gegen die Angriffe des Irak zur eigenen Sache erklirt!3¢ und diese
Zusage im zweiten Golfkrieg von 1990/91 auch durch eine internatio-
nale Militdrallianz erfiillt.

Es trifft also zu, daB das staatszentrierte Volkerrecht keineswegs die
Gebote internationaler Verteilungsgerechtigkeit zum obersten Prinzip
der internationalen Politik erklart. Dieser Befund macht das kosmopo-
litische Modell globaler Gerechtigkeit zumindest auf den ersten Blick
plausibel und attraktiv. Doch bei genauerem Hinsehen melden sich
Zweifel. Will man dieses Modell institutionell verwirklichen, so miifite
man wohl zuallererst einen Weltgesetzgeber schaffen, der verbindlich

134 Barry, Statism (Fn. 50), S. 34 ff.

135 Vgl. Franck, Fairness (Fn. 104), S. 23.

136 Vgl. die Resolution des Sicherheitsrates vom 29 November 1990, S/RES/678
(1990).

55

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

festlegt, was, wieviel an wen umverteilt werden soll. Es miiften sodann
entweder die vorhandenen internationalen Organisationen, zuvorderst
also die UNO, aber auch die Weltbank und der Internationale Wih-
rungsfonds, als globale Verteilungsagenten eingesetzt werden; oder man
miiflte neue internationale Organisationen — nach dem Modell der In-
ternationalen Meeresbodenbehorde (International Seabed Authority) —
erschaffen. Freilich bestiinde der gravierende Unterschied darin, daB in-
ternationale Organisationen fiir die Erflillung der Gebote distributiver
Gerechtigkeit {iber Steuer- und Ressourcenhoheit verfiigen und mit dem
zum Vollzug erforderlichen administrativen Apparat ausgestattet sein
miiflten. Mit anderen Worten, es mii3te nichts weniger als eine Weltre-
gierung gebildet werden.

Das ist weder ein realistischer noch ein wiinschenswerter Weg zu glo-
baler Gerechtigkeit.!3” In einer ,nicht-idealen Welt wie der unse-
ren“!38 sind nicht nur die Staaten nicht-ideal und anfllig fiir dem Men-
schen eigene moralische Schwichen; das gilt fiir alle menschlichen In-
stitutionen schlechthin, auch fiir jene, deren Existenz auf universalisti-
schen Prinzipien beruht. Eine globale Verteilungsbiirokratie, losgeldst
von jeglicher Verbindung zu konkreten politischen Gemeinschaften,
ohne deren legitimierenden Auftrag, ohne deren Vertrauen und ohne
Rechenschaftspflichten diirfte fiir Korruption, Machtmifbrauch und
vormundschaftliche Herrschaftsformen mindestens ebenso anfillig sein
wie eine undemokratische und tyrannische Regierung.!3® Eine solche
globale Biirokratie wire weder effizient noch legitim und wiirde den
Grad internationaler Gerechtigkeit schwerlich erhdhen, zugleich aber

137 Krit. auch Kersting, Rechtsordnung (Fn. 18), S. 197 ff.
138 Pogge, Law (Fn. 50), S. 202.
139 So mit Nachdruck Nagel, Problem (Fn. 11), S. 138 ff.

56

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

jedenfalls das MaB politischer Apathie unter den Bediirftigsten dieser
Welt noch steigern. 140

1. Die Verantwortung der Staaten

Ohne die tragende Rolle der Staaten ist globale Gerechtigkeit daher nicht
moglich. Freilich miissen Staaten heute als Mitgliedstaaten der interna-
tionalen Gemeinschaft handeln, d.h. in stindiger praktischer Reflexion
ihrer Reziprozititsbeziechungen zu den anderen Mitgliedern der inter-
nationalen Gemeinschaft. Sie ,,miissen‘ das nicht aus Griinden abstrak-
ter normativer Erwdgungen — obwohl auch diese jedenfalls in demokra-
tischen Gesellschaften eine bedeutende Rolle spielen —, sondern weil
dies die heute geeignetste Methode staatlicher Interessenverfolgung
darstellt. Interdependenz bedeutet, dal die eigenen Interessen eines
Staates am wirkungsvollsten unter Beriicksichtigung der Interessen aller
anderen Staaten verfolgt werden — diese Einsicht gilt sicherlich fiir un-
terschiedliche Staaten in unterschiedlichem Mafle, doch ist kein Staat
vollsténdig unabhingig von dieser Bedingung.

Die Wandlung der Staaten aus selbstinteressierten und selbstbeziigli-
chen Nutzenmaximierern in Mitglieder einer reziproken internationalen
Gemeinschaft ist geeignet, die Tendenz zu einem fairen Interessenaus-
gleich zwischen ihnen zu fordern. Das in Art. 2 Abs. 1 der UNO-Charta
niedergelegte Prinzip der souverdnen Gleichheit aller (Mitglieds-)Staa-
ten verlangt die Teilhabe aller Staaten an den Prozessen der Aushande-
lung von Problemldsungen und garantiert damit ein Minimum an uni-
versaler prozeduraler Gerechtigkeit. Es garantiert natiirlich kein gerech-

140 Zu den Problemen der Legitimation, Verantwortlichkeit und Effizienz der heute
bereits bestehenden internationalen Administration vgl. Caplan, Richard and Inter-
national Institute for Strategic Studies (2002). A new trusteeship?: the international
administration of war-torn territories. Oxford, Oxford University Press for the In-
ternational Institute for Strategic Studies, insbes. S. 179 ff., 195 ff., 230 ff.; Ches-
terman, Simon (2004). You, the people. The United Nations, Transitional Adminis-
tration, and State-Building. Oxford, Oxford University Press, insbes. S. 126 ff.,
242 ff.; Wolfrum, Riidiger (2005). "International Administration in Post-Conflict
Situations by the United Nations and Other International Actors." Max Planck Ye-
arbook of United Nations Law 9: 649-696.

57

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tes Ergebnis; aber dadurch, daf3 es keinen Staat ausschlie3t und gewihr-
leistet, daf} die Stimme jedes Staates gehort wird, vermindert es die
Wahrscheinlichkeit extrem ungerechter Ergebnisse.

Dies fiihrt zu dem schwierigen Problem des inhaltlichen Maf3stabes in-
ternationaler Gerechtigkeit. An sich ist diese Frage, wie eingangs be-
griindet, nicht Gegenstand dieser Uberlegungen, die von den institutio-
nellen Voraussetzungen und Bedingungen internationaler Gerechtigkeit
handeln. Aber die beiden Aspekte lassen sich nicht vollstdndig von ein-
ander trennen. Da es universal richtige und als richtig anerkannte in-
haltliche Prinzipien distributiver Gerechtigkeit nicht gibt, konnen sie
nur, wenn iiberhaupt, in fairen Prozeduren unter gleichberechtigter Be-
teiligung aller Staaten hervorgebracht werden. Kein Ergebnis kann ge-
recht sein, das von einem einzelnen Staat oder einer partikularen Staa-
tengruppe allen anderen oktroyiert worden ist. In den verschiedenen
Begriindungen fiir bestimmte Prinzipien distributiver Gerechtigkeit fin-
det sich denn auch immer wieder das Argument, daf3 die Gleichheit, sei
es der Staaten, sei es, wie in den Theorien der Kosmopoliten, aller Men-
schen, notwendig das materielle Gerechtigkeitsprinzip der gleichen Ver-
teilung der Lebensgiiter zum MaBstab hat. Abweichungen von der
Gleichverteilung sind zuldssig, wenn sie durch verniinftige Griinde ge-
rechtfertigt werden konnen. 4! Auf diesem Argument beruht bekanntlich
das von John Rawls vorgeschlagene Differenzprinzip.!4? Prozedurale
Gleichheit und substantielle Gleichheit bedingen einander in der An-
nahme einer fairen Verhandlungssituation,'#? in der iiber allgemein ver-
bindliche gerechte Verteilungen entschieden wird.

Nun erscheint allerdings die Annahme nicht iiberméBig realistisch, dafl
die Staaten dieser Welt in einem Verfahren gleichberechtigter Teilnah-
me sich iiber gemeinsame Gerechtigkeitsprinzipien und dariiber hinaus
sogar liber die zu ihrer Verwirklichung erforderlichen Politiken ver-

141 Vgl. z.B. Franck, Fairness (Fn. 104), S. 18; Barry, Society (Fn. 53), S. 147 f.; Helm,
Carsten und Udo E. Simonis (2001). Verteilungsgerechtigkeit in der Internationalen
Umweltpolitik. Theoretische Fundierung und exemplarische Formulierung. In:
Claus Leggewie und Richard Miinch, Hrsg. Politik im 21. Jahrhundert. Frankfurt/
M., Suhrkamp: 211-227 [215 f.].

142 Rawls, Theorie (Fn. 6), S. 336 f.

143 So ausdriicklich Barry, Society (Fn. 53), S. 146.

58

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

standigen konnen. Dazu sind die Traditionen, Werte, historischen Er-
fahrungen und Konzeptionen des guten Lebens zu unterschiedlich. Be-
reits innerhalb liberaler Gesellschaften gelingt selten ein inhaltlicher
Konsens iiber die Gebote der Gerechtigkeit, auf globaler Ebene diirfte
das utopisch sein. Andererseits sind in verschiedenen Regionen der Welt
das Elend der Menschen, ihre Hilfsbediirftigkeit und ihr Angewiesen-
sein auf die Solidaritdt der Weltgemeinschaft so offenkundig, daB3 der
Gedanke der globalen distributiven Gerechtigkeit nicht ernstlich mit
dem Hinweis auf die kulturelle Verschiedenheit und politische Autono-
mie der verschiedenen Staaten zuriickgewiesen werden kann.

Hier liegt offenkundig ein Dilemma vor: Erklirt man die Staaten zu den
Hauptakteuren bei der Festlegung und Verwirklichung der Standards
globaler Verteilungsgerechtigkeit, dann diirfte das zum einen am Ego-
ismus der einzelnen Staaten, zusétzlich aber auch an ihrer kulturellen
Heterogenitét scheitern. Dies umso mehr, als das Argument der kultu-
rellen Verschiedenheit und Eigenart nicht selten nichts weiter als ein
wohlfeiles Feigenblatt autokratischer Regime ist, ihren Bevolkerungen
elementare Rechte vorzuenthalten. Die Diskussion iiber die sog. ,,asia-
tischen Werte* ist bekannt. Andererseits verbietet sich aber auch die
Auferlegung von Gerechtigkeitsstandards durch den kollektiven Zwang
der internationalen Gemeinschaft — zum einen, weil dafiir die volker-
rechtlichen Voraussetzungen fehlen, vor allem aber deshalb, weil dies,
wie Kant schon vor iiber zweihundert Jahren vermutete,!#* in letzter
Konsequenz zur Herausbildung eines Weltstaates fiihren wiirde, der
entweder despotisch oder ein fragmentiertes und schwaches Gebilde
wire, das permanent durch nationale, ethnische, religiése und andere
Konflikte gelihmt wire.!4

Einen Ausweg aus diesem Dilemma konnte vielleicht der von John
Rawls vorgenommene Wechsel der Perspektive auf das Problem der
internationalen Gerechtigkeit weisen. Wenn er von internationaler Ge-
rechtigkeit spricht, so geht es ihm nicht um das Wohlbefinden und den
Lebensstandard von Individuen, sondern um die Gerechtigkeit von Ge-
sellschaften. Das innergesellschaftliche, im Verhéltnis der Individuen

144 Kant, Frieden (Fn. 101), S. 225f.
145 Vgl. auch die Bemerkung bei Rawls, Law (Fn. 7), S. 36.

59

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zueinander geltende Differenzprinzip, das am MaBstab der Gleichheit
orientiert ist, hat fiir ihn keine Geltung im Verhéltnis der Staaten!4® zu-
einander. Materielle Ungleichheiten zwischen Volkern seien nicht per
se ungerecht, nur benachteiligte Gesellschaften (, burdened societies’)
bendtigten Hilfe.!4” Bemerkenswert ist nun, durch welche Merkmale
eine benachteiligte Gesellschaft gekennzeichnet ist. Es ist nicht ihre Ar-
mut und auch nicht ein Mangel an natiirlichen Ressourcen als solcher;
vielmehr mangelt es ihnen ,,an politischen und kulturellen Traditionen,
an Humankapital und Wissen, sowie hdufig an den materiellen und
technologischen Ressourcen, die erforderlich sind, um eine wohlgeord-
nete Gesellschaft zu sein“.!*8 Wohlgeordnet* ist in dem Rawls’schen
Begriffsrahmen eine Gesellschaft, die nicht notwendigerweise liberal
und demokratisch sein muf3, die aber zumindest Merkmale aufweist, die
in der deutschen Tradition wohl als rechtsstaatlich anerkannt wiirden.
Auf die Details dieses Begriffs kommt es hier nicht an. Bedeutsam und
folgenreich ist Rawls’ These, daf3 ,,das entscheidende Kriterium dafiir,
wie es einem Land ergeht, seine politische Kultur — die politischen und
zivilen Tugenden seiner Biirger — nicht das Mal} seiner Ressourcen
ist“.149 Hier verweist er auf das Buch von David Landes,!%? der die nicht
abwegige These vertritt, dafl die Entdeckung von Erdodlreserven sich als
ein monumentales Ungliick fiir die arabische Welt erwiesen habe. So-
bald eine Gesellschaft — u.U. auch durch die Hilfe anderer Staaten —
gerechte Institutionen herausgebildet habe, sei sie nicht langer Gegen-
stand internationaler Hilfsbemiihungen.!!

146 Ich lasse hier die Diskussion von Rawls’ problematischem Begriff ,,Peoples® bei-
seite; im Kern bedeutet er ,,staatlich organisierte Gesellschaft®. Ich benutze ihn als
Synonym zu ,,Staaten*, vgl. hierzu Caney, Justice (Fn. 48), S. 983 f.; Buchanan, Law
(Fn. 100), S. 698 f.

147 Rawls, Law (Fn. 7), S. 113 ff,, 119.

148 Ebd, S. 106.

149 Ebd., S.117.

150 Landes, David S. (2004 [am. Original 1998]). Wohlistand und Armut der Nationen.
Warum die einen reich und die anderen arm sind. Berlin, Berliner Taschenbuch
Verlag.

151 Rawls, Law (Fn. 7), S. 119; so explizit auch Risse, Mathias (2005). "What We Owe
to the Global Poor." Journal of Ethics 9: 81-117.

60

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das ist, jedenfalls auf den ersten Blick, kein sehr anspruchsvolles Kon-
zept globaler Gerechtigkeit.!3> Doch Rawls verweist hier zu Recht auf
die Untersuchungen von Amartya Sen iiber den Zusammenhang zwi-
schen dem Auftreten von Hungersnéten in einem Land und dessen un-
zuldnglicher Regierungsform.!3? | Hunger hat nicht nur mit Nahrungs-
mittelproduktion und landwirtschaftlicher Expansion, sondern auch mit
den Mechanismen der gesamten Wirtschaft zu tun und — dariiber hinaus
— mit den Funktionsweisen der politischen Strukturen, die die Moglich-
keit der Menschen, sich Nahrung zu verschaffen und fiir ihre Gesundheit
und ihre Erndhrung zu sorgen, direkt oder indirekt beeinflussen®.!3* Die
von Sen untersuchten Beispiele belegen, da3 nicht in erster Linie phy-
sische Knappheit von Lebensmitteln die Ursache von Hungersnéten ge-
wesen ist, sondern die Verweigerung elementarer Rechte durch die
Herrschenden und die Abwesenheit politischer Institutionen verant-
wortlicher Regierungsfithrung. In keiner funktionierenden Mehrpartei-
endemokratie habe es je Hungersnot gegeben, und es lasse sich zeigen,
dafB die Griinde dafiir in der Existenz jener demokratischen Institutionen
zu finden seien. !5

Natiirlich kann das nicht alle Erscheinungsformen der oben beispielhaft
aufgezdhlten Félle von Not und Elend erkldren. Auch ist hochst unge-
wil}, ob Rawls’ minimale Bedingungen fiir gerechte Institutionen auch
jene Mechanismen politischer Verantwortlichkeit einschlieSen wiirden,
die Sen zu Recht als wesentliche Voraussetzung fiir die Vermeidung von
Hunger ansieht. Ich sprach daher von einem ersten Schritt, der mit dem
Perspektivwechsel von der Orientierung an der Verteilung teilbarer Gii-
ter zu dem Ziel gerechter Institutionen getan worden ist. Es mag sein,
daf} auch eine wohlgeordnete Gesellschaft im Rawls’schen Sinne arm

152 Esist diese Begrenzung des Konzepts der internationalen Gerechtigkeit auf die Ge-
rechtigkeit innerstaatlicher Institutionen, welche die Kritik der kosmopolitischen
Schule — bestehend zum grofen Teil aus seinen eigenen Schiilern —und die lebhafte
Debatte seit dem Beginn der 90er Jahre des vergangenen Jahrhunderts ausgeldst hat.

153 Rawls, Law (Fn. 7), S. 109.

154 Sen, Amartya (2002). Okonomie fiir den Menschen. Wege zur Gerechtigkeit und
Solidaritit in der Marktwirtschaft. Minchen, dtv, S. 196 ff., 198; vgl. auch ders.
(1981). Poverty and Famines. An Essay on Entitlement and Deprivation. Oxford,
Clarendon Press.

155 Sen, Okonomie (Fn. 154), S. 217 ff.

61

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ist, aber es ist schwer vorstellbar, daf} sie bei groeren Teilen der Be-
volkerung jenes extreme Mal3 an Elend aufweist, das aus den oben zi-
tierten Human Development Indices hervorging. In jedem Falle wére
eine Politik der internationalen Gemeinschaft, die auf die Einfithrung
oder Starkung gerechter Institutionen, insbesondere auf die Garantie
elementarer demokratischer Rechte fiir die Volker ihrer Mitglieder ge-
richtet ist, eine Form globaler Verantwortung, die einige besonders drii-
ckende Armutsprobleme 10sen konnte. Da permanente Transferleistun-
gen von den wohlhabenden zu den armen Landern langfristig eine Men-
talitdt der Passivitdt und Unterlegenheit sowie Zweifel der Bevolkerun-
gen der Empfangerldnder an den eigenen Féhigkeiten bewirken kon-
nen,!5¢ kénnte eine Politik des Aufbaus von Institutionen verantwortli-
chen Regierens das Vertrauen der betroffenen Bevolkerungen in ihre
Fahigkeit zur Selbstregierung und ihre Selbstachtung stirken. Diese
konnten dann vermutlich auch viel wirkungsvoller und erfolgreicher
gegentiiber der internationalen Gemeinschaft das von ihnen nicht ver-
antwortete Unrecht, unter dem sie leiden, zur Geltung bringen und des-
sen Korrektur verlangen. All dies sind gute Griinde fiir die These, daf3
Internationale Gerechtigkeit zu allererst die Féhigkeit aller Staaten er-
fordert, die ihnen als Staat obliegende Verantwortung fiir ein menschen-
wiirdiges Dasein ihrer Biirger und sonstigen stdndigen Bewohner zu er-
fiillen. Diese Fahigkeit erlangen sie durch Strukturen effektiven, legiti-
men und verantwortlichen Regierens.

Effektive und legitime Staatlichkeit muf3 daher als notwendige Bedin-
gung der Losung des Problems globaler Gerechtigkeit angesehen wer-
den. Wie wir oben gesehen haben (Abschn. II 2), ist das im Kern das
Hobbes’sche Theorem {iiber den unaufloslichen Zusammenhang von
Souverénitit und Gerechtigkeit, das Thomas Nagel hervorgehoben und
vertieft hat. Wir erinnern uns, fiir ihn ist Gerechtigkeit nur in einer Or-
ganisationsform moglich, die politische Legitimitit erfordert sowie das
Recht beansprucht, Entscheidungen zwangsweise aufzuerlegen. In ei-
nem freiwilligen Verband oder einem Vertragsverhéltnis unabhédngiger

156 Vgl. die Bemerkungen von Akonor, Kwame (2008). "Foreign Aid to Africa: A
Hollow Hope?" N. Y. U. Journal of International Law and Politics 40(4): 1071-1078
[10721.], m.w.N.

62

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Parteien, die ihre gemeinsamen Interessen zu fordern beabsichtigen, sei
dies unméglich.!37 Warum ist das so? Weil nur dort, wo die Notwen-
digkeit der Rechtfertigung von Herrschaft und die Pflicht zur Rechen-
schaft existieren, die Machthaber verantwortlich im Interesse der Herr-
schaftsunterworfenen handeln miissen; diese Notwendigkeit wiederum
entsteht nur in sozialen Beziehungen, in denen kollektiver Zwang aus-
geiibt wird. Es klingt paradox, aber tatséchlich fordert erst verantwor-
teter kollektiver Zwang gesellschaftliche Kooperation, ermdglicht den
gleichen Status der Herrschaftsunterworfenen und bringt das Prinzip der
gerechten Verteilung der Vorteile des gesellschaftlichen Zusammenle-
bens unter ihnen hervor. Niemand kann sich aus diesem Gesellschafts-
vertrag 16sen, weil er glaubt, er kénne einen groBeren Anteil erhalten,
wenn er auf eigene Faust — hdufig durchaus im wortlichen Sinne — han-
delt und sich nimmt, was ihm nach seinem eigenen Urteil zusteht. Diese
Moglichkeit der Machtusurpation ist angesprochen, wenn Onora
O’Neill feststellt, da3, wie andere Aspekte der Gerechtigkeit auch, 6ko-
nomische Gerechtigkeit (in dem von ihr vertretenen Kantischen Sinne)
eine Frage der Begrenzung zugleich von Macht und von Machtlosigkeit
sei; dadurch erhielten die Menschen jene duflere Freiheit, die es ihnen
ermdgliche, ihr Leben zu fiihren.!58

Die Bewohner auch der drmsten Lander dieser Welt konnen Gerechtig-
keit nur dadurch erlangen, daf3 sie in einem Staat leben, der ihnen diese
Freiheit gewahrleistet und dessen Herrscher ihnen gegeniiber rechen-
schaftspflichtig sind. Es ist letztlich die Qualitdt des politischen Systems
einer Gesellschaft, welche ganz wesentlich das Lebensniveau ihrer Mit-
glieder bestimmt. Okonomen, die die Frage untersuchen, warum einige
Lander 6konomisch erfolgreicher sind als andere, bestitigen die These,
dal weder die geographische Lage cines Landes (einschlieBlich der
Ausstattung mit natiirlichen Rohstoffen) noch der Grad seiner Integra-
tion in die Weltwirtschaft entscheidend den Reichtum eines Landes be-
stimmen, sondern seine institutionelle Ausstattung. Allerdings haben sie
bei der Bestimmung der wesentlichen Institutionen meist nur Eigen-
tumsrechte und rechtsstaatliche Einrichtungen wie eine unabhéngige

157 Nagel, Problem (Fn. 11), S. 140.
158 O'Neill, Bounds (Fn. 52), S. 140.

63

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Justiz und einen effektiven Vollstreckungsapparat im Sinn, wihrend die
politische Dimension der politischen Mitwirkung der Bevolkerung weit-
gehend unbeachtet bleibt.!>® Diese jedoch ist letztlich ausschlaggebend.
Denn erst durch politische Freiheit, d.h. ,,mit der Befreiung von Unter-
driickung und Gewalt, mit der Entfernung korrupter politischer Eliten,
mit der Beendigung von Biirgerkrieg und Terror erhélt die dritte Welt
zukunftsweisende Entwicklungschancen®, zu denen ,,die Erméglichung
von politischen, sozialen und 6konomischen Strukturen einer zuverlés-
sigen Volkswirtschaft und eines verldBlichen, den Legitimationsstan-
dards des Menschenrechts sich unterwerfenden politischen Systems®
gehort. 160

2. Die globale Verantwortung internationaler und transnationaler
Akteure

Freilich, all dies ist eine notwendige, noch keine hinreichende Bedin-
gung globaler Gerechtigkeit. Die von Kersting vertretene Reduzierung
der Erfordernisse globaler Gerechtigkeit auf die Kantischen Prinzipien
der Friedenspflicht aller Staaten, der Einrichtung republikanischer Ver-
fassungen im Innern und der Verpflichtung, ,,durch eine offensive Men-
schenrechtspolitik den Aufbau rechtsstaatlicher, demokratischer und
marktwirtschaftlicher Strukturen in allen anderen Staaten zu befor-
dern*,'! wird dem gewandelten Charakter der heutigen Weltgesell-
schaft nicht gerecht. Dies ist auch der Rawl’schen Konzeption entge-
genzuhalten. Die Untersuchung der Ursachen von Armut in weiten Tei-
len der Welt bleibt unvollstdndig, wenn sie nicht den Beitrag in Rech-
nung stellt, den die Struktur der globalen Ordnung, vor allem das Wirken

159 Risse, Mathias (2005). “How Does the Global Order Harm the Poor?” Philosophy
& Public Affairs 33: 349-376 [355]; vgl. auch zur Bedeutung von Institutionen fiir
wirtschaftliches Gedeihen Rodrik, Dani et al. (2004). "Institutions Rule: The Pri-
macy of Institutions over Geography and Integration in Economic Development."
Journal of Economic Growth 9(2): 131-165.

160 Kersting, Rechtsordnung (Fn. 18), S. 242.

161 Ebd., S.243.

64

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

internationaler Organisationen, auf das Wohlfahrtsniveau der Staaten
und deren Bevolkerungen leistet.!62

Auch wenn die Binneninstitutionen eines Staates fiir seinen Wohlstand
bedeutsamer sind als der Grad seiner weltwirtschaftlichen Integration,
so kann damit das Wirken von internationalen Institutionen wie des In-
ternationalen Wahrungsfonds (IWF), der Weltbank, der Welthandels-
organisation (WTO), aber auch nicht-formalisierter Gremien wie der G8
nicht als folgenlos fiir das Schicksal von Millionen Menschen, insbe-
sondere in der dritten Welt, betrachtet werden. Cohen und Sabel weisen
z.B. darauf hin, daB3 dank der globalen Integration und Interdependenz
der Okonomien fast aller Staaten wesentliche Elemente der Regulierung
globaler Mérkte (fiir Rohstoffe, Agrarprodukte, Finanzdienstleistungen,
etc.) sowie auch die Standards fiir Produkt-, Arbeits-, Umwelt- und
Nahrungsmittelsicherheit in einem globalen Rahmen erzeugt werden.
Das gilt auch dann, wenn im Einzelfall Urheber der Regulierung nicht
internationale Organisationen, sondern staatliche Organe oder neuartige
Hybride wie 6ffentlich-private Partnerschaften sein sollten.!®3 Solche
Normen erzeugen Verflechtungen und Abhéngigkeiten, denen sich die
wenigsten Staaten ohne ruindse Folgen fiir ihren Wohlstand und letztlich
auch fiir ihren internationalen Status entziehen konnen.

GewiB} erzeugen internationale Normen, die das 6konomische Leben der
Staaten regulieren, (noch) keine direkte Beziehung zwischen den glo-
balen Rechtsurhebern und den Biirgern in den einzelnen Staaten'®* —
diese Supranationalisierung des individuellen Rechtsstatus kennt bis-
lang nur die EU; doch kann man andererseits auch nicht sagen, die Regel
setzenden inter- und transnationalen Instanzen hétten keinerlei Bedeu-

162 Vgl. die in diese Richtung gehende Kritik von Buchanan, Law (Fn. 100), passim;
Forst, Rainer (2002). Konstruktionen transnationaler Gerechtigkeit. John Rawls'
The Law of Peoples und Otfried Hoffes Demokratie im Zeitalter der Globalisie-
rung im Vergleich. In: Stefan Gosepath und Jean-Christophe Merle, Hrsg. Weltre-
publik, Globalisierung und Demokratie. Miinchen, C.H. Beck: 181-194 [187]; all-
gemein zur ,,Mitverantwortung* der derzeitigen Weltordnung und des ihr geltenden
Souverédnititsverstdndnisses Hoffe, Demokratie (Fn.9), S.411; Pogge, Thomas
(2001). "The Influence of the Global Order on the Prospects for Genuine Democracy
for the Developing Countries." Ratio Juris 14(1): 326-343.

163 Cohen und Sabel, Justitia (Fn. 77), S. 164 ff.

164 So aber Cohen und Sabel, Justitia (Fn. 77), S. 168.

65

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tung fiir den Status der Biiger in den einzelnen Staaten. Dies gilt umso
weniger fiir diejenigen Menschen, die in Staaten leben (miissen), deren
Souverénitit keine schiitzende Hiille gegeniiber den Einwirkungen von
Michten darstellt, deren Handeln die Individuen nicht autorisiert haben,
auf deren Handeln sie keinen Einflu8 haben und die ihnen gegeniiber
auch keinerlei Rechenschaft ablegen. So kann, um nur ein Beispiel aus
der jiingeren Vergangenheit zu nennen, eine Entscheidung des WTO-
Streitschlichtungsgremiums iiber das Verbot der selektiven Gewahrung
von Handelspréferenzen dazu fithren, daf die Vereinigten Staaten ihr
Programm zur Férderung der wirtschaftlichen Entwicklung Afrikas siid-
lich der Sahara nicht verwirklichen kénnen und daf3 in der Folge die
Textilindustrien schwarzafrikanischer Lander mit betrdchtlichen Ex-
porten in die USA von stiarkeren Textilexporteuren auskonkurriert wer-
den.'%5 Aufgrund dieser Ursachenkette konnen binnen kurzer Zeit Tau-
sende von Familien in Schwarzafrika in Armut gestiirzt werden.

Extra rem publicam nulla justitia kann daher nicht das Prinzip globaler
Gerechtigkeit sein. Eine zeitgemdBe Konzeption der Bedingungen glo-
baler Gerechtigkeit kann nicht mehr nur die Staaten und deren Binnen-
strukturen beriicksichtigen. Auch die Macht, die Ressourcen und das
Verhalten jener Akteure gehoren dazu, die in der Sphére inter- und
transnationaler Interaktionen an der Erzeugung der Bedingungen mit-
wirken, die das Leben der Individuen vor allem in den drmsten Landern
der Welt beeinflussen.'® Eine solche Konzeption erfordert nichts we-
niger als eine globale institutionelle Ordnung, in der die Ausiibung von
Macht und ihre Effekte auf die Verteilung von Reichtum und Armut in
der Welt Erfordernissen von Legitimitit und Verantwortlichkeit unter-
worfen werden.

Das heif3t nicht, daf erst ein Weltstaat und eine globale Demokratie die
Bedingungen globaler Gerechtigkeit schaffen kénnen. Hier wird nicht
eine globalisierte Version des Hobbes’schen Theorems vertreten, daf3

165 Vgl. zu diesem Fall Moss, Kevin (2006). "The Consequences of the WTO Appellate
Body Decision in EC-Tariff Preferences for the African Growth Opportunity Act
and Sub-Saharan Africa." N.Y.U. Journal of International Law and Politics 38(3):
665-706.

166 Vgl. auch die in diese Richtung weisenden Uberlegungen von O’Neill, Bounds
(Fn. 52), S. 183 ff.

66

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gerechtigkeit nur unter einem Souverdn moglich ist. Vielmehr heif3t das,
daf3 in der heutigen grenzenlosen Welt einer nahezu uniiberschaubaren
Zahl von Akteuren mit hochst unterschiedlichen Ressourcen, Interessen,
Werten und Visionen die minimale Voraussetzung von Gerechtigkeit —
nicht bereits Gerechtigkeit selbst — darin besteht, den Betroffenen von
global wirksamen Politiken und Entscheidungen eine Stimme zu geben.
Auf der Ebene der relevanten internationalen Organisationen sind die
drmsten Staaten der Welt durchaus durch ihre Regierungen bereits ver-
treten, doch ist dort die Macht ziemlich einseitig bei den Staaten der
OECD-Welt konzentriert.'¢7

Dabei ist noch nicht die Frage angesprochen, ob denn auch die betrof-
fenen Bevolkerungen dort eine Stimme haben. Um dies zu ermoglichen,
miissen unter den vielféltigen Akteuren der internationalen Politik nicht
nur die Staaten, sondern auch nicht-staatliche sowie iiber- und zwi-
schenstaatliche Institutionen Strukturen erhalten, die sie befdhigen, fiir
die Wirkungen ihrer Handlungen von den Betroffenen verantwortlich
gemacht zu werden. '8 Ein einheitliches Modell fiir alle Kategorien von
Akteuren kann es nicht geben.!%® Daher ist das Projekt der Globalisie-
rung von Legitimitdt und Verantwortlichkeit nur aussichtsreich, zu-
gleich aber auch besonders schwierig, wenn die Pluralisierung der Foren
globaler Politik anerkannt und die illusiondre Idee einer einheitlichen

167 Vgl. die Angaben bei Cogan, Jacob Katz (2009). "Representation and Power in
International Organizations: The Operational Constitution and its Critics." Ameri-
can Journal of International Law 103(2): 209-263.

168 Zu den Problemen von Rechenschaft im Kontext globaler Politik vgl. Cohen, Joshua
and Charles F. Sabel (2005). "Global Democracy?" N. Y. U. Journal of International
Law and Politics 37(4): 763-797; Goodhart, Michael (forthcoming). "Democratic
Accountability in Global Politics." American Political Science Review.

169 Zur Bedeutung transnationaler Unternehmen und den Problemen ihrer rechtlichen
Hegung vgl. Ratner, Steven R. (2001). "Corporations and Human Rights: A Theory
of Legal Responsibility." Yale Law Journal 111(3): 443-546; Koenig-Archibugi,
Mathias (2004). "Transnational Corporations and Public Accountability." Govern-
ment and Opposition 39(2): 234-259; Knox, John H. (2008). "Horizontal Human
Rights Law." The American Journal of International Law 102(1): 1-47.

67

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

globalen Autoritit verworfen wird.17? Es geht m.a.W. um die miihselige
Arbeit einer (Selbst-)Verdnderung globaler Institutionen auf das Niveau
der Politik, die sie faktisch bereits betreiben, ohne jedoch bereits poli-
tisch im anspruchsvollen Sinne dieses Begriffs zu handeln. Dies nimlich
erfordert, da sie fihig sind, sich vor den heterogenen und oft genug
fragmentierten Foren der Betroffenen ihrer Politik zu verantworten.
Darin besteht der Kern des Konzepts von ,,global governance®. In diese
Thematik miindet am Ende die Frage nach globaler distributiver Ge-
rechtigkeit.

170 Hierzu Held, David (2004). "Democratic Accountability and Political Effectiveness
from a Cosmopolitan Perspective." Government and Opposition 39(2): 364-391;
Ziirn, Michael (2004). "Global Governance and Legitimacy Problems." Government
and Opposition 39(2): 260-287. Beide Artikel auch abgedruckt in dem fiir unser
Thema einschldgigen Sammelband Held, David and Mathias Koenig-Archibugi,
Eds. (2005). Global Governance and Public Accountability. Oxford, Blackwell
Publishing.

68

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bibliographie

Akonor, Kwame (2008). "Foreign Aid to Africa: A Hollow Hope?" N. Y. U. Journal of
International Law and Politics 40(4): 1071-1078.

Anghel, Remus Gabriel et al., Eds. (2008). The making of world society: perspectives
from transnational research. Bielefeld, Transcript.

Arendt, Hannah (1973). The Origins of Totalitarianism. New Edition with Added Prefaces.
New York, London, A Harvest / HBJ Book.

Arendt, Hannah (2003). Was ist Politik? Fragmente aus dem NachlaB3. Miinchen, Piper
Verlag.

Barkan, Elazar (2000). The guilt of nations: restitution and negotiating historical injustices.
New York, Norton.

Barry, Brian (1975). The Liberal Theory of Justice. A critical examination of the principal
doctrines in A Theory of Justice by John Rawls. Oxford, Clarendon Press.

Barry, Brian (1998). International Society from a Cosmopolitan Perspective. In: David
Mapel and Terry Nardin, Eds. International society: diverse ethical perspectives. Prince-
ton, N.J., Princeton Univ. Press: 144-163.

Barry, Brian (1999). Statism and Nationalism: A Cosmopolitan Critique. In: Ian Shapiro
and Lea Brilmayer, Eds. Global Justice. New York — London, New York University Press.
Nomos XLI: 12-66.

Beitz, Charles R. (1975). "Justice and International Relations." Philosophy and Public
Affairs 4(4): 360-389.

Beitz, Charles R. (1999). Political theory and international relations. Princeton, NJ, Prin-
ceton University Press.

Bodeker, Hans Erich (1982). Artikel "Menschheit, Humanitit, Humanismus". In: Otto
Brunner, Werner Conze und Reinhart Koselleck, Hrsg. Geschichtliche Grundbegriffe.
Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland. Stuttgart, Klett Cotta.
Bd. 3: 1063-1128.

Bryde, Brun-Otto (2006). Das Volkerrecht zwischen Konstitutionalisierung, Hegemonie
und Renationalisierung. In: Heinrich Boll Stiftung, Hrsg. Die Zukunft des Volkerrechts
in einer globalisierten Welt. Baden-Baden, Nomos: 88-103.

Buchanan, Allen (2000). "Rawls' Law of Peoples: Rules for a Vanished Westphalian
World." Ethics 110: 697-721.

Caney, Simon (2001). "Review Article: International Distributive Justice." Political Stu-
dies 49(5): 974-997.

Caplan, Richard and International Institute for Strategic Studies (2002). A new trustee-
ship?: the international administration of war-torn territories. Oxford, Oxford University
Press for the International Institute for Strategic Studies.

Carens, Joseph H. (1987). "Aliens and Citizens. The Case for Open Borders." The Review
of Politics 49(2): 251-273.

Cassese, Antonio (1989). International Law in a Divided World. Oxford, Clarendon Press.
Cassese, Antonio (1995). Self-determination of peoples: a legal reappraisal. Cambridge,
New York, Cambridge University Press.

Chesterman, Simon (2004). You, the people. The United Nations, Transitional Adminis-
tration, and State-Building. Oxford, Oxford University Press.

69

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Cogan, Jacob Katz (2009). "Representation and Power in International Organizations: The
Operational Constitution and its Critics." American Journal of International Law 103(2):
209-263.

Cohen, Joshua and Charles F. Sabel (2005). "Global Democracy?" N. Y. U. Journal of
International Law and Politics 37(4): 763-797.

Cohen, Joshua and Charles F. Sabel (2006). "Extra Rempublicam Nulla Justitia?" Philo-
sophy & Public Affairs 34(2): 147-175.

Creveld, Martin van (1999). Aufstieg und Untergang des Staates. Miinchen, Gerling Aka-
demie Verlag.

Deng, Francis M. et al. (1996). Sovereignty as Responsibility. Conflict Management in
Africa. Washington, D.C., The Brookings Institution.

Emmerich-Fritsche, Angelika (2007). Vom Vélkerrecht zum Weltrecht. Berlin, Duncker
& Humblot.

Esping-Andersen, Gosta (1990). The Three Worlds of Welfare Capitalism. Cambridge,
Polity Press.

Forst, Rainer (2002). Konstruktionen transnationaler Gerechtigkeit. John Rawls' The Law
of Peoples und Otfried Hoffes Demokratie im Zeitalter der Globalisierung im Vergleich.
In: Stefan Gosepath und Jean-Christophe Merle, Hrsg. Weltrepublik, Globalisierung und
Demokratie. Miinchen, C.H. Beck: 181-194.

Forsthoff, Ernst (1968). Begriff und Wesen des sozialen Rechtsstaates. In: ders., Hrsg.
Rechtsstaatlichkeit und Sozialstaatlichkeit. Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesell-
schaft: 165-200.

Franck, Thomas (1995). Fairness in International Law and Institutions. Oxford, Clarendon
Press.

Goodhart, Michael (2009). Justice or Injustice? (Unverdff. Papier, Hertie School of Go-
vernance, April 2009).

Goodhart, Michael (forthcoming). "Democratic Accountability in Global Politics." Ame-
rican Political Science Review.

Goodin, Robert E. (1988). "What Is So Special About Our Fellow Countrymen?" Ethics
98 (July 1988): 663-686.

Gosepath, Stefan (2001). "The Global Scope of Justice." Metaphilosophy 32(1/2):
135-159.

Hayward, Tim (2006). "Global Justice and the Distribution of Natural Resources." Political
Studies 54: 349-369.

Heinrich-Boll-Stiftung, Hrsg. (2006). Die Zukunft des Volkerrechts in einer globalisierten
Welt. Baden-Baden, Nomos.

Held, David (2004). "Democratic Accountability and Political Effectiveness from a
Cosmopolitan Perspective." Government and Opposition 39(2): 364-391.

Held, David, Anthony McGrew, et al. (2000). Global Transformations. Politics, Econo-
mics and Culture. Cambridge, Polity Press.

Held, David and Mathias Koenig-Archibugi, Eds. (2005). Global Governance and Public
Accountability. Oxford, Blackwell Publishing.

Helm, Carsten und Udo E. Simonis (2001). Verteilungsgerechtigkeit in der Internationalen
Umweltpolitik. Theoretische Fundierung und exemplarische Formulierung. In: Claus

70

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leggewie und Richard Miinch, Hrsg. Politik im 21. Jahrhundert. Frankfurt/M., Suhrkamp:
211-227.

Hinsch, Wilfried (2001). "Global Distributive Justice." Metaphilosophy 32(1/2): 58-78.
Hobbes, Thomas (1984 [1651]). Leviathan; oder Stoff, Form und Gewalt eines kirchlichen
und biirgerlichen Staates. Herausgegeben und eingeleitet von Iring Fetscher. Frankfurt/M,
Suhrkamp.

Hoffe, Otfried (1999). Demokratie im Zeitalter der Globalisierung. Miinchen, C.H. Beck.
Hoffe, Otfried (2004). Gerechtigkeit. Eine philosophische Einfiihrung. 2. Aufl., Miinchen,
C.H. Beck.

Hopkins, Anthony G. (2008). "Rethinking Decolonization." Past & Present 200(1):
211-247.

Human Development Report (2006). New York. http://hdr.undp.org/en/media/HDRO6-
complete.pdf

Human Development Report (2007/08). New York. http://hdr.undp.org/en/media/

HDR 20072008 EN_Indicator_tables.pdf

Human Development Report [HDR] (2005). International cooperation at a crossroads.
Aid, trade and security in an unequal world. New York. http://hdr.undp.org/en/media/
HDROS5_complete.pdf

International Commission on Intervention and State Responsibility [ICISS] (2001). The
Responsibility to Protect. Ottawa, International Development Research Center.
International Labour Organization (2008). World of work report 2008: income inequalities
in the age of financial globalization. Geneva, International Labour Office; International
Institute for Labour Studies. http://www.ilo.org/public/english/bureau/inst/download/
world08.pdf

International Organization for Migration [IOM] (2008). World Migration Report 2008:
Managing Labour Mobility in the Evolving Global Economy.

Ipsen, Knut (2004). Volkerrecht. 5. Aufl., Miinchen, Beck.

Jellinek, Georg (1963 [1905]). System der subjektiven 6ffentlichen Rechte. Darmstadt,
Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Kant, Immanuel (1977 [1797]). Die Metaphysik der Sitten. Zweiter Teil: Metaphysische
Anfangsgriinde der Tugendlehre. Werkausgabe Bd. VIII (hrsgg.v. W. Weischedel). Frank-
furt/M., Suhrkamp.

Kant, Immanuel (1977 [1795]). Zum ewigen Frieden. Ein philosophischer Entwurf. Werk-
ausgabe Bd. XI (hrsgg. v. W. Weischedel). Frankfurt/M., Suhrkamp: 194-251.

Kersting, Wolfgang (1995/96). "Globale Rechtsordnung oder weltweite Verteilungsge-
rechtigkeit." Jahrbuch Politisches Denken: 197-246.

Knox, John H. (2008). "Horizontal Human Rights Law." The American Journal of Inter-
national Law 102(1): 1-47.

Koenig-Archibugi, Mathias (2004). "Transnational Corporations and Public Accountabi-
lity." Government and Opposition 39(2): 234-259.

Koller, Peter (2001). Zur Semantik der Gerechtigkeit. In: ders., Gerechtigkeit im politi-
schen Diskurs der Gegenwart. Wien, Passagen-Verlag: 19-46.

Krieger, Heike (2000). Das Effektivitétsprinzip im Volkerrecht. Berlin, Duncker & Hum-
blot.

71

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ladwig, Bernd (2004). Art. ,,Gerechtigkeit®. In: Gerhard Goéhler, Matthias Iser und Ina
Kerner, Hrsg. Politische Theorie. 22 umkampfte Begriffe zur Einfiihrung. Wiesbaden, VS
Verlag fiir Sozialwissenschaften: 119-136.

Landes, David S. (2004 [am. Original 1998]). Wohlstand und Armut der Nationen. Warum
die einen reich und die anderen arm sind. Berlin, Berliner Taschenbuch Verlag.
Laubach, Birgit et al. (2006). Die Rolle des Voélkerrechts in einer globalisierten Welt.
Sicherheitspolitische Herausforderungen an die internationale Ordnung zu Beginn des 21.
Jahrhunderts. In: Heinrich Boll Stiftung, Hrsg. Die Zukunft des Volkerrechts in einer glo-
balisierten Welt. Baden-Baden, Nomos: 11-72.

Lechner, Frank J. (2009). Globalization: the making of world society. Malden, MA, Wiley-
Blackwell.

Ley, Isabelle (2009). Verfassung ohne Grenzen? Zur Bedeutung von Grenzen im postna-
tionalen Konstitutionalismus. In: Ingolf Pernice, Benjamin v. Engelhardt, Sarah H. Krieg,
Isabelle Ley, Osvaldo Saldias, Hrsg. Europa jenseits seiner Grenzen. Politologische, his-
torische und juristische Perspektiven. Baden-Baden, Nomos: 91-126.

Locke, John (1967 [1690]). Zwei Abhandlungen iiber die Regierung. Frankfurt, Europdi-
sche Verlagsanstalt, Buch II.

MacDonald, Ronald St. John und Douglas M. Johnston, Eds. (2005). Towards World
Constitutionalism: Issues in the Legal Ordering of the World Community. Leiden-Boston,
Martinus Nijhoff Publishers.

Malone, David (2004). The UN Security Council: from the Cold War to the 21st century.
Boulder, Colo., Lynne Rienner.

McMabhan, Jeff (1997). The Limits of National Partiality. In: Robert McKim and Jeff
McMabhan, Eds. The Morality of Nationalism. New York, Oxford University Press:
107-138.

Mearsheimer, John J. (2001). The Tragedy of Great Power Politics. New York London,
W.W. Norton & Company.

Miller, David (1988). "The Ethical Significance of Nationality." Ethics 98 (July 1988):
647-662.

Miller, David (1995). On Nationality. New York, Clarendon Press.

Miller, David (2007). National responsibility and global justice. Oxford, New York, Ox-
ford University Press.

Morgenthau, Hans J. (1973). Politics Among Nations. The Struggle for Power and Peace.
Sth ed. New York, Alfred A. Knopf.

Moss, Kevin (2006). "The Consequences of the WTO Appellate Body Decision in EC-
Tariff Preferences for the African Growth Opportunity Act and Sub-Saharan Africa."
N.Y.U. Journal of International Law and Politics 38(3): 665-706.

Nagel, Thomas (2005). "The Problem of Global Justice." Philosophy & Public Affairs
33(2): 113-147.

Nardin, Terry and David R. Mapel, Eds. (1993). Traditions of International Ethics. Cam-
bridge Studies in International Relations. Cambridge, Cambridge University Press.
Nozick, Robert (1976). Anarchie, Staat, Utopia. Miinchen, mvg-Moderne Verlags Ge-
sellschaft.

O'Neill, Onora (2000). Bounds of justice. Cambridge, U.K., New York, Cambridge Uni-
versity Press.

72

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

O'Neill, Onora (2003). “'Ethical Foreign Policy': Where Does the Ethics Come From?”
European Journal of Political Theory 2(2): 227-234.

Oppenheim, Lassar und Francis Lawrence (1947). International Law. A Treatise. Vol. I -
Peace. 6th ed., ed. by Hersch Lauterpacht. London-New York-Toronto, Longmans, Green
and Co.

Organization of the Petroleum Exporting Countries [OPEC] (2009). Annual Statistical
Bulletin 2008. Erhaltlich im Internet unter: http://www.opec.org/library/Annual%20Sta-
tistical%20Bulletin/ASB2008.htm.

Paulus, Andreas L. (2001). Die internationale Gemeinschaft im Volkerrecht. Eine Unter-
suchung zur Entwicklung des Volkerrechts im Zeitalter der Globalisierung. Miinchen,
C.H. Beck.

Peters, Anne (2005). Global Constitutionalism in a Nutshell. In: Klaus Dicke et al., Hrsg.
Weltinnenrecht: Liber Amicorum Jost Delbriick. Berlin, Duncker & Humblot: 535-550.
Peters, Anne (2006). "Compensatory Constitutionalism: The Function and Potential of
Fundamental International Norms and Structures." Leiden Journal of International Law
19(03): 579-610.

Pogge, Thomas W. (1994). "An Egalitarian Law of Peoples." Philosophy and Public Af-
fairs 23,3 (Summer 1994): 195-224.

Pogge, Thomas W. (1998). Eine globale Rohstoffdividende. In: Christine Chwaszcza und
Wolfgang Kersting, Hrsg. Politische Philosophie der internationalen Beziehungen. Frank-
furt/M., Suhrkamp: 325-362.

Pogge, Thomas W. (2001). "The Influence of the Global Order on the Prospects for Ge-
nuine Democracy for the Developing Countries." Ratio Juris 14(1): 326-343.

PreuB, Ulrich K. (1990). Verfassungstheoretische Uberlegungen zur normativen Begriin-
dung des Wohlfahrtsstaates. In: Christoph Sachf3e und H. Tristram Engelhardt, Hrsg. Si-
cherheit und Freiheit. Zur Ethik des Wohlfahrtsstaates. Frankfurt/M., Suhrkamp: 106-132.
PreuB, Ulrich K. (1998). Nationale, supranationale und internationale Solidaritit. In: Kurt
Bayertz, Hrsg. Solidaritét. Begriff und Problem. Frankfurt am Main, Suhrkamp stw 1364:
399-410.

PreuB3, Ulrich K. (2007). Souverénitét — Zwischenbemerkung zu einem Schliisselbegriff
des Politischen. In: Tine Stein, Hubertus Buchstein und Claus Offe, Hrsg. Souverénitit,
Recht, Moral. Die Grundlagen politischer Gemeinschaft. Frankfurt/M., Campus: 313-335.
PreuB, Ulrich K. (2008). "Equality of States — Its Meaning in a Constitutionalized Global
Order." Chicago Journal of International Law 9(1): 17-49.

Ratner, Steven R. (2001). "Corporations and Human Rights: A Theory of Legal Responsi-
bility." Yale Law Journal 111(3): 443-546.

Rawls, John (1979). Eine Theorie der Gerechtigkeit. Frankfurt am Main, Suhrkamp.
Rawls, John (1993). The Law of Peoples. In: Stephen Shute and Susan Hurley, Eds. On
Human Rights. The Oxford Amnesty Lectures 1993. New York, Basic Books: 41-82.
Rawls, John (2000). The Law of Peoples. 2nd printing. Cambridge/Mass.-London, Har-
vard University Press.

Riemer, Carsten L. (2003). Staatengemeinschaftliche Solidaritdt in der Volkerrechtsord-
nung. Diisseldorf, Books on Demand.

Risse, Mathias (2005). “How Does the Global Order Harm the Poor?” Philosophy & Public
Affairs 33: 349-376.

73

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Risse, Mathias (2005). "What We Owe to the Global Poor." Journal of Ethics 9: 81-117.
Risse, Thomas und Ursula Lehmkuhl, Hrsg. (2007). Regieren ohne Staat? Governance in
Rdumen begrenzter Staatlichkeit. Schriften zur Governance-Forschung. Baden-Baden,
Nomos.

Rodrik, Dani et al. (2004). "Institutions Rule: The Primacy of Institutions over Geography
and Integration in Economic Development." Journal of Economic Growth 9(2): 131-165.
Ruggie, John G. (1993). "Territoriality and beyond: problematizing modernity in inter-
national relations." International Organization 47(1): 139-174.

Riithers, Bernd (1999). Rechtstheorie. Begriff, Geltung und Anwendung des Rechts.
Miinchen, C.H. Beck.

Schlink, Bernhard (2009). "'Das Moralische versteht sich von selbst'." Merkur Heft 722:
557-569.

Searle, John R. (1995). The construction of social reality. New York, Free Press.

Searle, John R. (2006). "Social ontology. Some basic principles." Anthropological Theory
6(1): 12-29.

Sen, Amartya (1981). Poverty and Famines. An Essay on Entitlement and Deprivation.
Oxford, Clarendon Press.

Sen, Amartya (2002). Okonomie fiir den Menschen. Wege zur Gerechtigkeit und Solida-
ritdt in der Marktwirtschaft. Miinchen, dtv.

Sen, Amartya (2006). "What do we want from a theory of justice?" The Journal of Philo-
sophy CIII(5): 215-238.

Sheehan, Michael (2005). International security: an analytical survey. Boulder, Colo.,
Lynne Rienner Publishers.

Steffek, Jens (2004). Gerechtigkeit zwischen Staaten — eine empirische Spurensuche. In:
Stefan Liebig, Holger Lengfeld und Steffen Mau, Hrsg. Verteilungsprobleme und Ge-
rechtigkeit in modernen Gesellschaften. Frankfurt/New York, Campus: 361-386.
Talbott, Strobe und Nayan Chanda, Hrsg. (2002). Das Zeitalter des Terrors. Amerika und
die Welt nach dem 11. September. Miinchen-Berlin, Propylden.

Tamir, Yael (1993). Liberal nationalism. Princeton, N.J., Princeton University Press.
Tomuschat, Christian (1993). "Obligations Arising for States Without or Against Their
WilL." Recueil des Cours de I'Académie de Droit International 241-IV: 195-374.
US-Zensusbiiro (2009). http://www.census.gov/ipc/www/popclockworld.html (Zugrift:
7.8.2009).

Vitzthum, Wolfgang Graf (2006). Begriff, Geschichte und Rechtsquellen des Seerechts.
In: ders., Hrsg. Handbuch des Seerechts. Miinchen, C.H. Beck: 1-61.

Wagener, Anja Alexandra (2006). Probleme globaler Verteilungsgerechtigkeit dargestellt
am Beispiel natiirlicher Rohstoffe. Otto-Suhr-Institut fiir Politikwissenschaft, Freie Uni-
versitdt Berlin.

Waltz, Kenneth (1979). Theory of International Politics. Boston, McGraw-Hill.

Walz, Gustav Adolf (1930). Wesen des Volkerrechts und Kritik der Volkerrechtsleugner.
Stuttgart, Kohlhammer.

Wolfrum, Ridiger (2005). "International Administration in Post-Conflict Situations by
the United Nations and Other International Actors." Max Planck Yearbook of United Na-
tions Law 9: 649-696.

74

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wolfrum, Riidiger (2006). Hohe See und Tiefseeboden (Gebiet). In: Wolfgang Graf Vitzt-
hum, Hrsg. Handbuch des Seerechts. Miinchen, C.H. Beck: S. 287-345.

Ziirn, Michael (2004). "Global Governance and Legitimacy Problems." Government and
Opposition 39(2): 260-287.

75

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 17.01.2028, 12:57:35.


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrich K. Preufl

6. Dez. 1939
1959-1964

1964
1968
1969
1966-1971
1971
1980
1990-1991
1988-1989

1989-1990
1991-1996

seit 1992
1996-2005
1997-1998

2003
seit 2006

geboren in Marienburg/vorm. Westpr. (heute Malbork)

Studium der Rechtswissenschaft und Soziologie an der Universitit
Kiel und der FU Berlin

Erstes jur. Staatsexamen (Kammergericht Berlin)

Promotion Dr. jur. (Universitét Giessen)

Zweites. jur. Staatsexamen (Kammergericht Berlin)
wissenschaftlicher Mitarbeiter am Max-Planck-Institut fiir Bildungs-
forschung, Berlin

Professor fiir 6ffentliches Recht und Verwaltungswissenschaft an der
Universitit Bremen

Forschungsstipendium des American Council of Learned Societies,
Visiting Scholar an der Princeton University

Visiting Professor (Volkswagen Professor), Graduate Faculty New
School University for Social Research, New York

Fellow am Zentrum fiir interdisziplindre Forschung (ZIF), Universitt
Bielefeld

Fellow am Wissenschaftskolleg zu Berlin

Direktor des Zentrums fiir européische Rechtspolitik (ZERP) an der
Universitit Bremen

Mitglied des Bremischen Staatsgerichtshofs

Professor fiir 6ffentliches Recht und Politik, FU Berlin

Visiting Professor (Hans Speier Professor), Graduate Faculty New
School University for Social Research, New York

Visiting Professor, University of Chicago Law School

Professor of Law and Politics, Hertie School of Governance, Berlin

77

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ausgewdhite selbstindige Verdffentlichungen

Zum staatsrechtlichen Begriff des Offentlichen, untersucht am Beispiel des verfassungs-
rechtlichen Status kultureller Organisationen. Stuttgart 1969 (Klett).

Legalitdt und Pluralismus. Beitrdge zum Verfassungsrecht der Bundesrepublik
Deutschland. Frankfurt/M. 1973 (Suhrkamp).

Die Internalisierung des Subjekts. Zur Kritik der Funktionsweise des subjektiven
Rechts. Frankfurt/M. 1979 (Suhrkamp).

Politische Verantwortung und Biirgerloyalitit. Von den Grenzen der Verfassung und
des Gehorsams in der Demokratie. Frankfurt/M. 1984 (S. Fischer).

Revolution, Fortschritt und Verfassung. Zu einem neuen Verfassungsverstindnis. Berlin
1990 (Wagenbach). 2. erw. Aufl. Frankfurt/M. 1994 (Suhrkamp).

Krieg Verbrechen Blasphemie. Zum Wandel bewaffneter Gewalt. 2. erw. Aufl. Berlin
2003 (Wagenbach).

Des weiteren zahlreiche Aufsitze und sonstige Beitrdge zu Fragen der politischen Theorie
und Philosophie sowie des Staats- und Verfassungsrechts.

78

am 17.01.2028, 12:57:35. i J—


https://doi.org/10.5771/9783845221588
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Einleitung
	I. Normative und strategische Dimensionen globaler Ungleichheit
	II. Institutionelle Bedingungen ungleicher Verteilung
	III. Zwei Denkschulen
	1. Die kosmopolitische Schule
	2. Die national-partikulare Schule

	IV. Die Bedeutung der Staaten für ein Konzept globaler Gerechtigkeit
	V. Globale Gerechtigkeit durch das Völkerrecht?
	VI. Gerechtigkeit durch gerechte Institutionen
	1. Die Verantwortung der Staaten
	2. Die globale Verantwortung internationaler und transnationaler Akteure

	Bibliographie

