Paul Bourget
Théorie de la décadence

Herausgegeben und tibersetzt von Rudolf Brandmeyer
Editorische Notiz

Der hier edierte und iibersetzte Text 1st das vierte Kapitel einer Baude-
laire-Studie, die Bourget 1881 in einer franzdsischen Zeitschrift verof-
fentlichte:

Psychologie contemporaine. Notes et Portraits: Charles Baudelaire. In: La

Nouvelle Revue, Bd. 13, 1881, Jg. 3 (5. November), S. 398-416, hier S. 412-
416: IV. Théorie de la décadence.!

Die »Théorie de la décadence« bildet das Ende der Studie, aber nicht de-
ren Restimee. »Décadence« ist vielmehr der Leitbegriff einer Stilanalyse
und einer kulturkritischen, von Baudelaire ausgehenden Diagnose von
Bourgets eigener Zeit. Mit diesen beiden Themen wurde der kleine, re-
lativ selbststandige Textabschnitt zu einem der wichtigen Stichwortgeber
des europiischen Dekadenz-Diskurses am Ende des 19. Jahrhunderts.?
Die Baudelaire-Studie bildet das erste Stiick einer Serie von insgesamt
zehn Aufsdtzen zur »psychologie contemporaine«, die in der »Nouvelle
Revue« von November 1881 bis Oktober 1885 erschienen. In zwei text-
kritisch relevanten Ausgaben erschienen sie gesammelt in Buchform:

Paul Bourget, Essais de psychologie contemporaine. 2 Bde. Paris: Lemerre
1883 u. 1886, unser Text: 1883, S. 23-31.

1 Seitenangaben nach dieser Ausgabe im fortlaufenden Text in Klammern.

2 Vgl. dazu Joélle Stoupy, >Maitre de I'heure«. Die Rezeption Paul Bourgets in der
deutschsprachigen Literatur um 1890. Frankfurt a.M. u.a. 1996; Dieter Kafitz, Décadence
in Deutschland. Studien zu einem versunkenen Diskurs der 90er Jahre des 19. Jahrhun-
derts. Heidelberg 2004; Roger Bauer, Die schone Décadence. Geschichte eines literarischen
Paradoxons. Frankfurt a.M. 2001 (frz. 2012).

Paul Bourget: Théorie de la décadence 253

17012028, 22:17:05.


https://doi.org/10.5771/9783968216874-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Paul Bourget, (Euvres completes. Critique I: Essais de psychologie contem-
poraine. Paris: Plon 1899, unser Text: S. 14-19.

Fir beide Editionen hat Bourget die »Théorie de la décadence« korri-
giert und zahlreiche Eingriffe in Syntax und Wortgebrauch vorgenom-
men,; Anderungen, die Sinn und Tendenz dieses Textabschnitts hitten
betreffen kénnen, ergaben sich dabei aber nicht. Insbesondere die fiir
die Wirkungsgeschichte des Textes so wichtige Definition des »style de
décadence« (1881, S. 413) wird in die Ausgaben von 1883 (S. 25) und
1899 (S. 15f.) unverdndert ibernommen. In der Letzteren, der soge-
nannten »édition définitive¢, hat Bourget allerdings dem Text eine Ergén-
zung hinzugefiigt, welche die in den vorhergehenden Fassungen gewahr-
te Neutralitit in der Beurteillung der Dekadenz in moralischer Hinsicht
relativiert (1899, S. 18).
Die bisher einzige Ubersetzung ins Deutsche erschien 1903:

Paul Bourget: Psychologische Abhandlungen tiber zeitgendssische Schriftstel-
ler. Ubersetzt von A. Kohler. Minden i. Westf.: Bruns 1903.

Kohler legte die Edition von 1883 zugrunde und wahlte fiinf Essays
aus, darunter auch die Baudelaire-Studie. 1903 musste der Ubersetzer
mit einem Publikum rechnen, das Bourget auch als erfolgreichen Autor
von Gesellschaftsromanen kannte. Mit seiner - streckenweise sehr frei-
en — Ubersetzung, die immer Anschaulichkeit sucht und den kritischen,
subtil-provokativen Ton des Originals leicht verstirkt, kommt Koéhler
wahrscheinlich zeitgendssischen Erwartungen entgegen.

Fiir die kritische Durchsicht meiner Ubersetzung danke ich Francoise

Delignon (Paris) und Friedrich Schlegel (Diisseldorf).

254 Rudolf Brandmeyer

17012028, 22:17:05.


https://doi.org/10.5771/9783968216874-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Théorie de la décadence

Theorie der Dekadenz

17012028, 22:17:05.


https://doi.org/10.5771/9783968216874-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Si une nuance tres spéciale d’amour, si une nouvelle facon d’interpréter
le pessimisme font déja de la téte de Baudelaire une curiosité psycholo-
gique d’un ordre rare, ce qui lui donne une place a part dans la littéra-
ture de notre époque, c’est qu’il a merveilleusement compris et presque
héroiquement exagéré cette spécialité et cette nouveauté. Il s’est rendu
compte qu’il arrivait tard dans une civilisation vieillissante, et, au lieu de
déplorer cette arrivée tardive, comme La Bruyére et comme Musset,' il
s’en est réjout, j’allais dire honoré. Il était un homme de décadence, et
1l s’est fait un théoricien de décadence. C’est peut-€tre la le trait le plus
inquiétant de cette inquiétante figure. C’est peut-étre celui qui exerce la
plus troublante séduction sur une &me contemporaine.

Par le mot de décadence, on désigne volontiers I’état d’'une société qui
produit un trop grand nombre d’individus impropres aux travaux de la
vie commune. Une société doit étre assimilée a un organisme. Comme
un organisme, en effet, elle se résout en une fédération d’organismes
moindres, qui se résolvent eux-mémes en une fédération de cellules.
L'individu est la cellule sociale. Pour que 'organisme total fonctionne
avec énergie, il est nécessaire que les organismes composants fonc-
tionnent avec énergie, mais avec une énergie subordonnée; et pour que
ces organismes moindres fonctionnent eux-mémes avec énergie, il est
nécessaire que leurs cellules composantes fonctionnent avec énergie,
mais avec une énergie subordonnée. Si I'énergie des cellules devient
indépendante, les organismes qui composent 'or[413]ganisme total
cessent pareillement de subordonner leur énergie a I’énergie totale, et
I'anarchie qui s’établit constitue la décadence de I'ensemble. L'orga-
nisme social n’échappe pas a cette loi, et 1l entre en décadence aussi-
tot que la vie individuelle s’est exagérée sous I'influence du bien-étre
acquis et de I’hérédité. Cette méme loi gouverne le développement et la
décadence de cet autre organisme qui est le langage. Un style de déca-
dence est celui ot 'unité du livre se décompose pour laisser la place
a I'indépendance de la page, ou la page se décompose, pour laisser la
place a I'indépendance de la phrase, et la phrase pour laisser la place
a I'indépendance du mot. Les exemples foisonnent dans la littérature
actuelle qui démontrent cette féconde vérité.

1 Tout est dit, et I'on vient trop tard depuis plus de 7,000 ans qu’il y a des hommes et qui
pensent (»Caracteres«). Je suis venu trop tard dans un monde trop vieux (»Rolla«).

256 Rudolf Brandmeyer

17012028, 22:17:05.


https://doi.org/10.5771/9783968216874-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wenn eine sehr besondere Lesart der Liebe, wenn eine neue Art, den
Pessimismus zu deuten, aus der Person Baudelaires bereits ein psycholo-
gisches Kuriosum seltener Art machen, so besteht doch das, was ithm e1-
nen besonderen Platz in der Literatur unserer Zeit verschafft, erst darin,
dass er dies Besondere und Neue hervorragend verstanden und auf eine
nahezu heroische Weise gesteigert hat. Er war sich dartiber im Klaren,
dass er spdt in emne alternde Zivilisation kam, und er war, anstatt diese
spate Ankunft zu beklagen wie La Bruyé¢re und Musset,' dessen froh,
ich mochte fast sagen, er fithlte sich dadurch geehrt. Er war ein Kind der
Dekadenz und hat sich zu deren Theoretiker gemacht. Das ist vielleicht
der beunruhigendste Zug dieser insgesamt beunruhigenden Erscher-
nung. Und moglicherweise ist es dieser Zug, der fiir ein zeitgendssisches
Gemiit die verstérendste Versuchung darstellt.

Mit dem Wort »Dekadenz« bezeichnet man gemeinhin den Zustand e1-
ner Gesellschaft, die eine zu grof3e Anzahl von Individuen hervorbringt,
die fiir die Aufgaben des Lebens in Gemeinschaft ungeeignet sind. Eine
Gesellschaft ist mit einem Organismus zu vergleichen. Wie ein Organis-
mus besteht sie tatsdchlich aus einem Verband kleinerer Organismen, die
threrseits aus einem Verband von Zellen bestehen. Das Individuum ist die
soziale Zelle. Damit der gesamte Organismus mit Energie funktioniert,
ist es notwendig, dass die Organismen, die seine Bestandteile bilden, mit
Energie funktionieren, aber mit untergeordneter Energie; und damit diese
klemeren Organismen ihrerseits mit Energie funktionieren, ist es notwen-
dig, dass ihre einzelnen Zellen mit Energie funktionieren, aber mit einer
untergeordneten. Wenn die Energie der Zellen unabhingig wird, so héren
ebenso die den ganzen Organismus bildenden Organismen [413] auf, ihre
Energie der gesamten Energie unterzuordnen, und die Anarchie, die sich
dann emstellt, bedeutet den Verfall des Ganzen. Der soziale Organismus
entgeht diesem Gesetz nicht und beginnt dekadent zu werden, sobald sich
das Leben des Einzelnen unter dem Einfluss des erworbenen Wohlstands
und der Vererbung iibermiflig entwickelt hat. Genau dieses Gesetz be-
herrscht die Entwicklung und die Dekadenz dieses anderen Organismus —
der Sprache. Ein Stil der Dekadenz ist dort gegeben, wo die Einheit des
Buches sich auflost, um der Unabhéngigkeit der Seite Platz zu machen, wo
die Seite sich auflost, um der Unabhéngigkeit des Satzes Platz zu machen,
und der Satz, um der Unabhingigkeit des Wortes Platz zu machen. In der
gegenwirtigen Literatur gibt es im Uberfluss Beispiele, die diese fruchtba-

re Wahrheit vor Augen fiithren.

1 Alles ist gesagt, und wir kommen zu spit seit mehr als 7000 Jahren, seit es Menschen
gibt, die denken (»Caracteres«). Ich bin zu spét in eine zu alte Welt gekommen (»Rolla«).

Paul Bourget: Théorie de la décadence 257

17012028, 22:17:05.


https://doi.org/10.5771/9783968216874-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Pour juger d’'une décadence, le critique peut se mettre a deux points
de vue, distincts jusqu’a en étre contradictoires. Devant une société
qui se décompose, I’empire romain, par exemple, il peut, du premier
de ces points de vue, considérer 'effort total et en constater 'insuf-
fisance. Une société ne subsiste qu’a la condition d’étre capable de
lutter vigoureusement pour I’existence dans la concurrence des races.
Il faut qu’elle produise beaucoup de beaux enfants et qu’elle mette
sur pied beaucoup de braves soldats. Qui analyserait ces deux for-
mules y trouverait enveloppées toutes les vertus privées et civiles. La
société romaine produisait peu d’enfants; elle en arrivait a ne plus
mettre sur pied de soldats nationaux. Les citoyens se souciaient peu
des ennuis de la paternité. Ils haissaient la grossiereté de la vie des
camps. Rattachant les effets aux causes, le critique qui examine cette
société de ce point de vue général conclut que 'entente savante du
plaisir, le scepticisme délicat, I'énervement des sensations, 'incons-
tance du dilettantisme, ont été les plaies sociales de I'empire romain,
et seront en tout autre cas des plaies sociales destinées a miner le
corps tout entier. Ainsi raisonnent les politiciens et les moralistes qui
se préoccupent de la quantité de force que peut rendre le mécanisme
social. Autre sera le point de vue du critique qui considérera ce méca-
nisme d’une facon désintéressée et non plus dans le jeu de son action
d’ensemble. Si les citoyens d’une décadence sont inférieurs comme
ouvriers de la grandeur du pays, ne sont-ils pas trés supérieurs comme
[414] artistes de I'intérieur de leur ame? S’ils sont malhabiles a I’action
privée ou publique, n’est-ce point qu’ils sont trop habiles a la pensée
solitaire? S’ils sont de mauvais reproducteurs de générations futures,
n’est-ce point que I'abondance des sensations fines et I’exquisité des
sentiments rares en ont fait des virtuoses stérilisés, mais raffinés, des
voluptés et des douleurs? S’ils sont incapables des dévouements de
la foi profonde, n’est-ce point que leur intelligence trop cultivée les
a débarrassés des préjugés, et qu’ayant fait le tour des idées, ils sont
parvenus a cette équité supréme qui légitime toutes les doctrines en
excluant tous les fanatismes? Certes, un chef germain du IV® siecle
était plus capable d’envahir I’empire qu’un patricien de Rome n’était
capable de le défendre; mais le Romain érudit et fin, curieux et désa-
busé, tel que nous connaissons I'empereur Hadrien, le César amateur

258 Rudolf Brandmeyer

17012028, 22:17:05.


https://doi.org/10.5771/9783968216874-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Um einen Verfallsprozess zu beurteilen, kann der Kritiker zwei Stand-
punkte emnehmen, die sich bis zur Widerspriichlichkeit hin unterschei-
den. Angesichts einer in Auflésung begriffenen Gesellschaft, wie etwa des
Romischen Reichs, kann er vom ersten dieser Standpunkte aus samtliche
Anstrengungen erwdgen und deren Ungeniigen konstatieren. Eine Ge-
sellschaft besteht nur, solange sie fihig ist, im Wettbewerb der Rassen
entschlossen fiir die eigene Existenz zu kampfen. Dazu ist es notwendig,
dass sie viele tiichtige Kinder zeugt und viele tapfere Soldaten aufstellt.
Wer diese beiden Grundsitze untersuchte, fainde darin alle privaten und
biirgerlichen Tugenden eingeschlossen. Die romische Gesellschaft zeugte
wenig Kinder; sie brachte es so weit, keine eigenen Soldaten mehr auf die
Beine zu stellen. Die Biirger mieden die Schwierigkeiten der Vaterschatt.
Sie hassten die Unbequemlichkeit des Lagerlebens. Die Wirkungen auf
die Ursachen zuriickbeziehend, folgert der Kritiker, der diese Gesellschaft
von dem allgemeinen Standpunkt aus untersucht, dass das kultivierte Ein-
vernehmen mit der Lust, der verfeinerte Skeptizismus, die Erregung der
Sinne und das Unbestiandige des Dilettantismus die sozialen Makel des R6-
mischen Reichs waren und in jedem anderen Fall auch solche sein werden,
die fahig sind, den ganzen Staatskorper zu ruinieren. So résonieren die Po-
litiker und Moralisten, die in erster Linie die Menge an Kraft in Betracht
zichen, die der soziale Mechanismus erbringen kann. Anders wird der
Gesichtspunkt desjenigen Kritikers sein, der diesen sozialen Mechanismus
unbeteiligt betrachtet und nicht mehr in der Verflechtung mit dem Ganzen.
Wenn auch die Biirger einer Verfallszeit darin unterlegen sind, Arbeiter an
der Grofle des Landes zu sein, sind sie nicht doch als [414] Kanstler ithrer
Innerlichkeit sehr tiberlegen? Wenn sie fiir das private oder o6ffentliche
Handeln ungeschickt sind, ist es nicht so, dass sie zu geschickt sind im ein-
samen Denken? Wenn sie zur Fortpflanzung kiinftiger Generationen nicht
taugen, ist es nicht so, dass der Uberfluss feinster Sinnesempfindungen
und das Erlesene seltener Gefiihle aus ithnen zwar unfruchtbare, aber kul-
tivierte Virtuosen der Lust und der Schmerzen gemacht hat? Wenn sie zur
Hingabe an den tiefen Glauben unfihig sind, ist es nicht so, dass ihre zu
kultivierte Intelligenz sie von Vorurteilen befreit hat und dass sie, nachdem
sie im Reich der Ideen alles erfasst hatten, zu jener hochsten Gerechtigkeit
gelangt sind, die alle Gedankengebdude rechtfertigt und alle Fanatismen
ausschliefit? Sicher, ein germanischer Hauptling des 4. Jahrhunderts war
fahiger, in das Reich einzufallen, als ein rémischer Patrizier in der Lage, es
zu verteidigen; aber der gebildete und feinsinnige Rémer, wissbegierig und
desillusioniert, so wie wir etwa den Kaiser Hadrian kennen, den César,

Paul Bourget: Théorie de la décadence 259

17012028, 22:17:05.


https://doi.org/10.5771/9783968216874-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

de Tibur, représentait un plus riche trésor d’acquisition humaine. Le
grand argument contre les décadences, c’est qu’elles n’ont pas de len-
demain et que toujours une barbarie les écrase. Mais n’est-ce pas le
lot fatal de I’exquis et du rare que d’avoir tort devant la brutalité?
On est en droit d’aimer un tort de cette sorte et de préférer la défaite
d’Athénes en décadence au triomphe du Macédonien violent.

Il en est de méme des littératures de décadence. Elles non plus n’ont
pas de lendemain. Elles aboutissent a des altérations de vocabulaire, a
des subtilités de mots qui rendent le style inintelligible aux générations
a venir. Dans cinquante ans, le style des fréres de Goncourt, - je choi-
sis des décadents de parti pris, — ne sera compris que des spécialistes.
Qu’importe? pourraient répondre les théoriciens de la décadence. Le but
de I'écrivain est-l de se poser en perpétuel candidat devant le suffrage
universel des siecles? Nous nous délectons dans ce que vous appelez
nos faisanderies de style, et nous délectons avec nous les raffinés de
notre race et de notre heure. Il reste a savoir si notre exception n’est
pas une aristocratie, et si, dans 'ordre de I'esthétique, la pluralité des
suffrages représente autre chose que la pluralité des ignorances. Outre
qu’il est assez puéril de croire a I'immortalité, puisque le temps approche
ot la mémoire des hommes, surchargée du prodigieux chiffre des livres,
fera banqueroute a la [415] gloire, c’est une duperie de ne pas avoir
le courage de son plaisir intellectuel. Complaisons-nous donc dans nos
singularités d’idéal et de forme, quitte a nous y emprisonner dans une
solitude sans visiteurs. Ceux qui viendront a nous seront vraiment nos
freres, et a quoi bon sacrifier aux autres ce qu’il y a de plus intime et de
plus spécial en nous?

Les deux points de vue sont légitimes. Il est rare qu’un artiste ait le
courage de se placer résolument au second. Baudelaire eut ce courage et
le poussa jusqu’a la fanfaronnade. Il se proclama décadent et il recher-
cha, on sait avec quel parti pris de bravade, tout ce qui, dans la vie et
dans D’art, parait morbide et artificiel aux natures plus simples. Ses sen-
sations préférées sont celles que procurent les parfums, parce qu’elles
remuent plus que les autres ce je ne sais quoi de sensuellement triste que
nous portons en nous. Sa saison aimée est la fin de I'automne, quand
un charme de mélancolie semble ensorceler le ciel qui se brouille et le
coeur qui se crispe. Ses heures de délices sont les heures du soir, quand

260 Rudolf Brandmeyer

17012028, 22:17:05.


https://doi.org/10.5771/9783968216874-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der sein Tibur liebte, reprasentierte einen weit reicheren Schatz mensch-
licher Errungenschaften. Das starke Argument gegen jedwede Dekadenz
besteht darin, dass sie keine Zukunft hat und dass es immer eine Barbarei
gibt, die sie zerstort. Aber ist es nicht das unabwendbare Los des Exquisiten
und Seltenen, gegentiber dem Barbarischen im Unrecht zu sein? Wir haben
das Recht, ein Unrecht dieser Art zu lieben und die Niederlage des verfal-
lenden Athen dem Triumph des gewalttitigen Mazedoniers vorzuziehen.

Ebenso verhilt es sich mit den Literaturen der Dekadenz. Auch sie sind
nicht von Dauer. Sie enden schliefilich bei fragwiirdigen Veranderungen
des Wortschatzes und m Subtilititen des Wortgebrauchs, die den Stil fir
kommende Generationen unverstindlich machen. In fiinfzig Jahren wird
der Stil der Briider Goncourt - ich wihle iiberzeugte Dekadente — nur
noch von Spezialisten verstanden werden. Und wenn schon - kénnten die
Theoretiker der Dekadenz antworten. Besteht die Aufgabe des Schriftstel-
lers wirklich darin, sich unter der Herrschaft des allgemeinen Wahlrechts
der Jahrhunderte als Dauerkandidat aufzustellen? Wir goutieren, was ihr
den Verfallsgeschmack unseres Stils nennt, und wir ergétzen gleichzeitig
die feinsinnigen Geister unserer Rasse und unserer Zeit. Es bleibt noch
zu kldren, ob wir mit unserer Besonderung nicht eine Art Aristokratie
bilden und ob im Reich des Asthetischen die Vielzahl an Wahlméglich-
keiten etwas anderes darstellt als die Pluralitit der Unbildung. Abgesehen
davon, dass es ziemlich kindisch ist, an die Unsterblichkeit zu glauben,
wo sich doch die Zeit ndhert, in der das von einer ungeheuren Zahl von
Buichern tberlastete menschliche Gedéchtnis dem [415] Ruhm den Bank-
rott ansagen wird, ist es Betrug, nicht den Mut zum eigenen intellektuellen
Vergniigen zu haben. Gefallen wir uns also in dem Besonderen unserer
Ideale und Formen, auch auf die Gefahr hin, dass wir uns dabei in eine
Einsamkeit ohne Besucher einschliefen. Diejenigen, die zu uns kommen
werden, werden wahrlich unsere Briider sein, und wozu fur die anderen
aufgeben, was es an Innigstem und Eimnzigartigem in uns gibt?

Beide Standpunkte sind berechtigt. Es ist selten, dass ein Kiinstler den Mut
hat, ganz resolut den zweiten emzunehmen. Baudelaire hatte diesen Mut und
trieb ithn bis zur Effekthascherei. Er erklarte sich zum Dekadenten, und er
war, man weil} mit welch herausfordernder Geste, auf der Suche nach allem,
was im Leben und in der Kunst den einfacheren Naturen morbid und kiinst-
lich erscheint. Seine bevorzugten Empfindungen sind diejenigen, die die Par-
fums vermitteln, weil sie mehr als die anderen eine gewisse sinnliche Traurig-
keit aufriihren, die wir in uns tragen. Seine liebste Jahreszeit ist das Ende des
Herbstes, wenn eine bestrickende Melancholie den triib werdenden Himmel

Paul Bourget: Théorie de la décadence 261

17012028, 22:17:05.


https://doi.org/10.5771/9783968216874-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

le ciel se colore, comme dans les fonds de tableaux du Vinci, des nuances
d’un rose mort et d’'un vert presque évaporé. La beauté de la femme ne
lui plait que précoce et presque macabre de maigreur, avec une élégance
de squelette apparue sous la chair adolescente, ou bien tardive et dans le
déclin d’'une maturité ravagée:

Et ton cceur, meurtri comme une péche,
Est miir, comme ton corps, pour le savant amour.

Les musiques caressantes et languissantes, les ameublements curieux, les
peintures singulicres sont 'accompagnement obligé de ses pensées mornes
ou gaies, »morbides« ou »pétulantes«, comme il dit lur-méme avec plus de
justesse. Ses auteurs de chevet sont ceux dont je citais plus haut le nom,
écrivains d’exception qui, comme Edgard Poé, ont tendu leur machine ner-
veuse jusqu’a devenir hallucinés, sortes de rhéteurs de la vie trouble dont
la langue est »marbrée déja des verdeurs de la décomposition«.? Partout
ou chatoie ce qu’il appelle lui-méme avec [416] une étrangeté ici nécessaire
»la phosphorescence de la pourritures, il se sent attiré par un magnétisme
invincible. En méme temps, son intense dédain du vulgaire éclate en pa-
radoxes outranciers, en mystifications laborieuses. Ceux qui 'ont connu
rapportent de lui, pour ce qui touche a ce dernier point, des anecdotes
extraordinaires. La part une fois taillée a la légende, il demeure avéré que
cet homme supérieur garda toujours quelque chose d'inquiétant et d’énig-
matique, méme pour les amis intimes. Son ironie douloureuse enveloppait
dans un méme mépris la naiveté et la sottise, la niaiserie des nocences et
la stupidité des péchés. Un peu de cette ironie teinte encore les plus belles
pieces du recueil des »Fleurs du mal, et chez beaucoup de lecteurs, méme
des plus fins, la peur d’étre dupes de ce grand dédaigneux empéche la

pleine admiration.

2 Théophile Gautier, Etude sur Baudelaire.

262 Rudolf Brandmeyer

17012028, 22:17:05.


https://doi.org/10.5771/9783968216874-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und das Herz zu verhexen scheint, das sich zusammenzieht. Seine seligs-
te Zeit sind die Abendstunden, wenn der Himmel, gleich dem Hinter-
grund der Gemélde von da Vinci die Farbtone eines matten Rosas und
eines ganz fliichtigen Griins annimmt. Die Schénheit der Frau gefillt
thm nur frithreif und fast makaber vor Magerkeit und mit der Eleganz
eines Skeletts, das sich im Fleisch einer Aufwachsenden abzeichnet, oder
in spdten Jahren, im Verfallsstadium einer zugrunde gerichteten Reife:

Und dein Herz, miirbe wie ein Pfirsich
Ist wie dein Koérper fiir die erfahrene Liebe reif.

Schmeichelnde und schmachtende Musik, seltsames Mobiliar und eigen-
artige Gemilde begleiten notwendigerweise seine triibseligen oder fréh-
lichen Gedanken, die er selbst genauer als »morbid« oder »ungestiim«
bezeichnet. Seine Lieblingsautoren sind diejenigen, deren Namen ich wei-
ter oben zitierte, ausgezeichnete Schriftsteller, die, wie Edgar Poe, thren
Nervenapparat angespannt haben, bis sie Halluzinationen bekommen,
emne Art Rhetoriker der Nachtseiten des Lebens, deren Sprache »schon
durchzogen ist von griinlicher Auflésung«.?> Uberall, wo schillert, was
er selbst mit [416] emnem hier gebotenen seltsamen Ausdruck »das Phos-
phoreszierende der Faulnis« nennt, fiihlt er sich in einen unbezwingbaren
Bann gezogen. Gleichzeitig entladt sich seine ntensive Verachtung des
Vulgiren in iibertriebenen Paradoxa, in angestrengten Mystifikationen.
Diejenigen, die ithn gekannt haben, berichten von ihm, was diesen letzten
Punkt betrifft, aullergewohnliche Anekdoten. Wenn man hier abzieht, was
Legende ist, bleibt es doch erwiesen, dass dieser tiberlegene Mann selbst
fur seine engsten Freunde immer etwas Beunruhigendes und Ratselhaftes
behielt. Seine schmerzhafte Ironie traf mit derselben Verachtung die Na-
wvitit und die Dummbeit, die Einfalt der Unschuld und das Stupide der
Stinden. Ein wenig von dieser Ironie firbt noch auf die schénsten Stiicke
der Sammlung der »Blumen des Bosen« ab, und bei vielen Lesern, selbst
den feinsinnigsten, verhindert die Furcht, auf diesen groflen Verichter he-
reinzufallen, die volle Bewunderung.

2 Théophile Gautier, Etude sur Baudelaire.

Paul Bourget: Théorie de la décadence 263

17012028, 22:17:05.


https://doi.org/10.5771/9783968216874-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

17012028, 22:17:05.


https://doi.org/10.5771/9783968216874-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

