
Interdisziplinäre Forschungsfelder

https://doi.org/10.5771/9783748916154-161 - am 21.01.2026, 23:37:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748916154-161 - am 21.01.2026, 23:37:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Religionspolitik in liberalen Demokratien

https://doi.org/10.5771/9783748916154-161 - am 21.01.2026, 23:37:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748916154-161 - am 21.01.2026, 23:37:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Marianne Heimbach-Steins*

Religionspolitik und Religionsfreiheit in sozialethischer
Perspektive

Abstract
Dieser Beitrag reflektiert aus einer theologisch-sozialethischen Perspektive den Status der
Religionsfreiheit im säkularen Staat und in der weltanschaulich heterogenen Gesellschaft
sowie die politische Aufgabe, ein sozial verträgliches Zusammenleben unter den Bedingun‐
gen weltanschaulicher und religiöser Pluralität zu ermöglichen und ggf. zu steuern. Mit
einem hermeneutischen und normativen Zugang wird auf christlich religiöse und kirchli‐
che Handlungszusammenhänge im Kontext europäischer, traditionell christlich, heute aber
überwiegend säkular geprägter Gesellschaften Bezug genommen. Einleitend wird an einem
aktuellen Beispiel auf konkurrierende Freiheitsansprüche und Konflikte, die die Religions‐
freiheit betreffen und den Staat religionspolitisch herausfordern, Bezug genommen (1.).
Darauf folgen eine Orientierung zum sozialethischen Forschungszusammenhang (2.) sowie
Klärungen zu den zentralen Begriffen Religion, Religionsfreiheit und Religionspolitik (3.).
Eine politisch-ethische Perspektive auf den spannungsvollen Zusammenhang von weltan‐
schaulicher und religiöser Pluralität einerseits und gleicher Freiheit andererseits steckt das
Feld ab, in dem die Bedeutung von Religionsfreiheit für Religionspolitiken liberaler Demo‐
kratien zu erörtern ist (4.). Dies geschieht in zwei Schritten in Abschnitt (5.): Zunächst
werden typische Argumente gegen eine am Recht auf Religionsfreiheit ausgerichtete bzw.
für eine stark regulierende Religionspolitik vorgestellt und diskutiert. Anschließend werden
Argumente für eine am Maßstab der Religionsfreiheit ausgerichtete Religionspolitik analy‐
siert. Ohne die Konfliktpotentiale zu bestreiten, die einer pluralen religiösen ‘Landschaft’
inhärent sind, repräsentieren sie die Erwartung, dass die Förderung religiöser Freiheit der
freiheitlichen Demokratie eher zugutekommt als eine Politik, die Religion marginalisieren
bzw. die Religionsausübung in die Privatsphäre verbannen möchte. Vor diesem Hintergrund
werden abschließend Kriterien für eine demokratieverträgliche, freie Religionsausübung
skizziert (6.).

1) Einleitung

In pluralen modernen Gesellschaften ist Religion politisch relevant: Reli‐
giöse und weltanschauliche Überzeugungen artikulieren sich in der Öffent‐
lichkeit, erheben Geltungsansprüche, erstreben Einfluss auf politische Ent‐
scheidungen und werden deshalb häufig zum Gegenstand von Konflikten.
Liberale Demokratien basieren auf der Anerkennung individueller Frei‐

* Universität Münster

https://doi.org/10.5771/9783748916154-161 - am 21.01.2026, 23:37:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


heitsansprüche. Sie sind häufig als Grundrechte der Bürger:innen, teilweise
auch der ohne Bürgerstatus im Land Lebenden, kodifiziert. Zu diesen Frei‐
heiten zählt auch die Religionsfreiheit. Umstritten ist, wie Religionspolitik
und Religionsfreiheit einander zugeordnet sein sollen: (Inwieweit) hat die
Politik die freie Religionsausübung der Bürger:innen zu gewährleisten? Wo
darf/muss sie Grenzen setzen und ggf. die Freiheit der Bürger:innen gegen
religiöse Ansprüche schützen? Was ist Religionsfreiheit und was schützt das
entsprechende Recht? Kollisionen mit anderen Freiheitsrechten, u.a. der
Meinungs- und der Kunstfreiheit, provozieren gesellschaftliche, politische
und rechtliche Auseinandersetzungen.

Einige typische Spannungen lassen sich anhand der Koranverbrennun‐
gen in Schweden und Dänemark veranschaulichen, die im Sommer 2023
weit über Skandinavien hinaus für Unruhe gesorgt haben. Zwei Iraker
verübten mehrfach, vor der irakischen Botschaft und vor dem Parlament
in Stockholm, solche öffentlichen Akte. Sie traten den Koran mit Füßen,
ehe sie ihn verbrannten. Für eine der Aktionen wählten sie einen hohen
muslimischen Feiertag (Voss 2023); eine weitere Verbrennung wurde vor
einer Moschee inszeniert (Naumann 2023). Ähnliche Aktionen wurden
aus Dänemark und auch von einheimischen Rechtsextremen berichtet.
Ein anderer Aktivist kündigte eine öffentliche Verbrennung einer Tora
und einer Bibel an, sagte sie aber kurzfristig ab und forderte stattdessen
öffentlichkeitswirksam eine Begrenzung der Meinungsfreiheit (Voss 2023).
Tatsächlich waren die Verbrennungsaktionen durch das in Schweden wie
in Dänemark weit ausgelegte Recht auf Meinungsfreiheit gedeckt und als
Demonstrationen behördlich genehmigt. Im Vordergrund der politischen
Debatte standen die Gefahr von Vergeltungsaktionen, die Sicherheit im
Land sowie Auswirkungen auf diplomatische und politische Konflikte. Die
Reichweite des Rechts auf Meinungsfreiheit wurde eher im deutschsprachi‐
gen Raum in der medialen Kommentierung aufgegriffen.

Geht es hier überhaupt um Religionsfreiheit und Religionspolitik? Das
Recht auf Religionsfreiheit schützt weder die Religion (oder bestimmte Reli‐
gionen) noch die Unantastbarkeit religiöser Symbole, sondern die Freiheit
der Menschen, religiöse Überzeugungen zu haben, zu leben, zu wechseln
oder sich davon fernzuhalten bzw. von Staats wegen davon verschont zu
bleiben. Wenn Privatpersonen einen Gegenstand, dem religiöse Menschen
besondere Bedeutung zuschreiben (ein als heilig erachtetes Buch wie der
Koran, ein Bekenntnissymbol wie das Kreuz), öffentlich und mutwillig
zerstören, ist das noch kein Angriff auf das Individualrecht auf Religions‐
freiheit. Aber die Frage ist damit nicht erledigt. Wenn das Recht auf Mei‐
nungsfreiheit gewaltvolle Demonstrationen antireligiösen (antiislamischen,

162 Marianne Heimbach-Steins

https://doi.org/10.5771/9783748916154-161 - am 21.01.2026, 23:37:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


antijüdischen, antichristlichen) Hasses deckt und entsprechende Praxen
uneingeschränkt legitimiert, wird den Gläubigen der angegriffenen Religi‐
on die Botschaft vermittelt, dass sie in diesem Land weder ungestört ihrer
Religion nachgehen noch wirklich sicher sein können: Das betrifft ihre
Religionsfreiheit sehr wohl.

Nicht zufällig wird das Thema in Deutschland anders diskutiert und
bewertet als in den skandinavischen Ländern. Bücherverbrennungen sind
verboten; das Recht spiegelt die Erfahrung aus der Zeit des Nationalsozia‐
lismus, dass es nicht beim Verbrennen von Büchern bleibt, wo antireligiö‐
ser oder rassistischer Hass toleriert oder sogar politisch inszeniert wird.
Die unterschiedlichen Wahrnehmungen verweisen darauf, dass die Inter‐
pretation religionsbezogener Konflikte auch von Kontextfaktoren abhängt.
Der Umgang mit Religion und Religionsfreiheit ist auf der Ebene der
Rechtsordnung wie auf der Ebene gesellschaftlicher Auseinandersetzung
um eigene und fremde Freiheit wie um den Umgang mit widerstreitenden
Überzeugungen und Modi des Zusammenlebens auslegungsbedürftig. Das
Thema ist konfliktträchtig, weil es tiefe Überzeugungen und Gefühle be‐
trifft. Rechtsordnung und Politik können diese Spannungen nicht ausräu‐
men, aber verbindliche Regeln für den öffentlichen Umgang mit Dissensen
und Antipathien setzen.

Dieser Beitrag reflektiert aus einer theologisch-sozialethischen Perspek‐
tive den Status der Religionsfreiheit im säkularen Staat und in der weltan‐
schaulich heterogenen Gesellschaft sowie die politische Aufgabe, ein sozial
verträgliches Zusammenleben unter den Bedingungen weltanschaulicher
und religiöser Pluralität zu ermöglichen und ggf. zu steuern. Das bedeutet:

• Der Zugang zum Thema ist hermeneutisch und normativ geprägt und
unterscheidet sich (auch) dadurch von empirischer Religionsforschung.

• Dem wissenschaftlich-theologischen Hintergrund entsprechend wird auf
christlich religiöse und kirchliche Handlungszusammenhänge Bezug ge‐
nommen.

• Der Kontextualität des Verhältnisses von Religionsfreiheit und Religions‐
politik entsprechend, wird auf den bestimmten Kontext europäischer,
traditionell christlich, heute aber überwiegend säkular geprägter Gesell‐
schaften Bezug genommen.

Auf die Einleitung (1.) folgen eine Orientierung zum sozialethischen For‐
schungszusammenhang (2.) sowie Klärungen zu zentralen Begriffen (3.).
Eine politisch-ethische Perspektive auf Pluralität und gleiche Freiheit (4.)
führt zum Kernabschnitt (5.), in dem Argumente gegen und für eine am
Maßstab der Religionsfreiheit ausgerichtete Religionspolitik analysiert wer‐

Religionspolitik und Religionsfreiheit in sozialethischer Perspektive 163

https://doi.org/10.5771/9783748916154-161 - am 21.01.2026, 23:37:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


den. Abschließend werden Kriterien für eine demokratieverträgliche, freie
Religionsausübung skizziert (6.).

2) Religionsfreiheit und Religionspolitik in sozialethischer Forschung

Sozialethische Forschung zum kirchlich verfassten Christentum und sei‐
nem Verhältnis zu Öffentlichkeit, Politik und Staat (Heimbach-Steins 2001;
2005) wurde in den letzten Jahrzehnten v.a. in Auseinandersetzung mit
deren ambivalentem Verhältnis zur Freiheit und den Gefahren, die daraus
für die Gläubigen erwachsen (Bogner 2022, 500), entwickelt. Sozialethik in
der Theologie1 untersucht normative Selbstverständnisse und Geltungsan‐
sprüche – bezogen auf gesellschaftliche und religiöse Praxen, auch auf die
Sozialgestalt christlicher Glaubensgemeinschaften – im Hinblick auf innere
Kohärenz und Konsistenz, Legitimationsfähigkeit vor der praktischen Ver‐
nunft und Kompatibilität mit Standards der Humanität. Sie arbeitet inter‐
disziplinär: Sozialwissenschaftlich, um soziale Gegebenheiten zu verstehen;
philosophisch, um ethische Maßstäbe, v.a. die vielfältigen Aspekte von Ge‐
rechtigkeit, vernünftig zu plausibilisieren; theologisch-hermeneutisch, um
religiöse Deutungsressourcen menschlicher Erfahrungen und bestimmte
Perspektiven darauf zu erschließen.

Voraussetzungen für eine fundierte sozialethische Kritik religiöser Insti‐
tutionen und religiös-politischer Interaktionen wurden u.a. durch soziolo‐
gische Arbeiten auch innerhalb der Theologie gelegt. Einige Hinweise müs‐
sen genügen: Der protestantische Theologe Ernst Troeltsch (1865–1923)
erforschte während des Deutschen Kaiserreichs, u.a. in „Die Soziallehren
der christlichen Kirchen und Gruppen“ (2021 [1912]), die Gestalt kirchli‐
chen Christentums in der sich säkularisierenden modernen Gesellschaft
(Graf 2023). In den 1940er Jahren initiierten die Geistlichen Henri Godin
und Yvan Daniel im traditionell katholischen Frankreich mit der Studie
„La France, pays de mission?“ (Dumont [Hg.] 2014/1943) eine Auseinan‐
dersetzung zur gesellschaftlichen Lage des Katholizismus. Der Soziologe
Franz Xaver Kaufmann hat mit seinen Studien zur Soziologie des Chris‐

1 Gegenstand von Theologie sind per definitionem Bekenntnis, Glaube und Praxen
bestimmter religiöser Traditionen. Christliche Theologien beziehen sich auf das kon‐
fessionell und kontextuell plurale Christentum. Insofern Theologie das religiöse Be‐
kenntnis, auf das sie sich bezieht, grundsätzlich anerkennt, unterscheidet sie sich
von anderen Wissenschaften, die sich mit Religion befassen; gleichwohl setzt sie sich
kritisch mit dessen Inhalten, normativen Ansprüchen und Legitimationsmustern aus‐
einander. Zum Verständnis von Sozialethik als Theologie vgl. Heimbach-Steins 2022a.

164 Marianne Heimbach-Steins

https://doi.org/10.5771/9783748916154-161 - am 21.01.2026, 23:37:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


tentums (1979) sowie zur Langzeitdynamik der Säkularisierung seit dem
Hochmittelalter (1989) bedeutende Wegmarken für die theologische wie
gesellschaftswissenschaftliche Religionsforschung in Deutschland gesetzt.
Seit Jahrzehnten wird Säkularisierung als Diagnose, Konzept und Problem‐
anzeige mit Bezug auf Staat und Gesellschaft methodisch wie inhaltlich
kontrovers debattiert (u.a. Casanova 2010; Willems et al. [Hg.] 2013; Pol‐
lack/Rosta 2015; Dreier 2018, 19–62). Sozialethische Beiträge fokussieren
den sozialen Wandel im modernen Christentum (Gabriel 1992; 2003), Se‐
mantik und Verstehensansätze von Säkularisierung sowie zeitdiagnostische
Fragen (u.a. Gabriel 2003; Gabriel und Höhn 2008; Höhn 2015). In der
Erforschung kirchlicher Ablehnung und Aneignung menschenrechtlicher
Geltungsansprüche und speziell der Religions- und Weltanschauungsfrei‐
heit verbinden sich historische und theologisch-ethische Zugänge (u.a.
Baumeister et al. [Hg.] 2018; Gabriel et al. [Hg.] 2013; Gabriel et al. 2016;
Heimbach-Steins [Hg.] 2014; Hoffmann [Hg.] 2010). Ursachen und Ent‐
wicklungen der Auseinandersetzung um (politische) Freiheitsansprüche,
besonders um Religionsfreiheit, die den Weg der Kirche in die Moderne
sowie ihr Verhältnis zur weltanschaulich pluralen Gesellschaft und zum
säkularen Staat bis weit ins 20. Jahrhundert prägen, stehen im Zentrum
verschiedener Forschungsprojekte der letzten zwei Jahrzehnte (Heimbach-
Steins 2012; Bogner/Heimbach-Steins 2012; Gabriel et al. 2010; Gabriel et
al. [Hg.] 2012; Gabriel 2022).

In Debatten um Relevanz und Bewertung von Religion als gesellschaftli‐
chem Faktor und um den Stellenwert der Religionsfreiheit im säkularen
demokratischen Staat (exemplarisch: Gerster et al. [Hg.] 2018) treffen sozi‐
alethische Ansätze teils konvergent, teils kontrovers auf normative und sys‐
tematische Ansätze in Rechtswissenschaften bzw. -philosophie (u.a. Dreier
2018) sowie Politikwissenschaften (u.a. Liedhegener/Werkner [Hg.] 2010;
Liedhegener/Lots 2017; Willems et al. [Hg.] 2016). Systematisch fokussiert
die sozialethische Analyse u.a. Aspekte der Pluralitäts- und Demokratiefä‐
higkeit religiöser Institutionen, normative Muster des Umgangs mit religiö‐
ser und weltanschaulicher Pluralität/Heterogenität in der Öffentlichkeit
sowie das Verhältnis des (kirchlich verfassten) Christentums zur weltan‐
schaulich heterogenen Öffentlichkeit (Gabriel und Höhn 2008; Heimbach-
Steins 2018a; Hilpert 2010). Auseinandersetzungen um konkurrierende
Freiheitsansprüche fördern nicht nur im Kontext der religiösen Institutio‐
nen, sondern auch in der weltanschaulich pluralen Gesellschaft Reichweite,
Grenzen und Verletzlichkeiten im Umgang mit den Überzeugungen der
jeweils Anderen zutage. Unter den Bedingungen gesellschaftlichen Wandels
sind Kriterien und Schutzstandards gerechter Freiheitssicherung für alle

Religionspolitik und Religionsfreiheit in sozialethischer Perspektive 165

https://doi.org/10.5771/9783748916154-161 - am 21.01.2026, 23:37:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


zu klären, etwa im Zusammenhang mit Zuwanderung und der Situation
religiöser Minderheiten (vgl. u.a. Heimbach-Steins [Hg.] 2017) sowie mit
identitätspolitischen Instrumentalisierungen von Religion (Behrensen et al.
[Hg.] 2019; siehe in diesem Band die Beiträge von Atwood 2024; Liedhege‐
ner/Odermatt 2024).

3) Begriffliche Annäherungen

Religion ist sowohl Quelle individueller Überzeugung als auch ein Faktor
des gesellschaftlichen Lebens und als solcher auch Regelungsgegenstand
der Politik. Unter diesem Vorzeichen sind drei zentrale Begriffe zu klären:

(1) Religion (lat. religio) ist als soziales Phänomen durch je bestimmte
Glaubens- bzw. Überzeugungssysteme sowie zugehörige Praxen definiert,
gewinnt in konkreten soziokulturellen, historischen und politischen Kon‐
texten Gestalt und verändert sich mit diesen (Heimbach-Steins 2022b, 319–
321). Ebenso verändert sich die Funktion, die Religion in einer Gesellschaft
zuerkannt wird. Religiöse Glaubenssysteme erheben einen umfassenden
Sinndeutungsanspruch. Sie wollen menschliche Grunderfahrungen und
das Ganze der Welt in der Spannung von Immanenz und Transzendenz
erschließen, Einsicht in das gute und richtige Leben vermitteln und die Le‐
bensführung der Gläubigen unter einem gemeinsamen Bekenntnis orien‐
tieren. Je nach Kontext können religiöse Sinnangebote und sittliche Über‐
zeugungen gesellschaftsgestaltende Kraft entwickeln und in unterschiedli‐
chen Organisationsformen und politischen Kontexten mehr oder weniger
machtvoll agieren. Was als Religion Geltung beanspruchen darf, ist schwie‐
rig abzugrenzen; Ausgangspunkt ist das Selbstverständnis der Menschen,
die ein Bekenntnis vertreten. Wenn es um die Zuerkennung menschen‐
rechtlicher Schutzansprüche geht, muss religiöse Selbstinterpretation an
verallgemeinerbaren Kriterien überprüfbar sein. Soweit es um öffentlichen
Status und Rechtsansprüche geht, ist dies Materie von Religionspolitik und
-recht (vgl. u. a. Dreier 2018, 119–125).

(2) Das geistige Freiheitsrecht der Religionsfreiheit (im vollen Umfang:
Gedanken-, Gewissens-, Religions- und Weltanschauungsfreiheit) ist in
den internationalen Menschenrechtsverträgen verankert.2 Gedanken- und

2 Das in der Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte der Vereinten Nationen
(Art.18) formulierte Recht ist völkerrechtlich verbindlich verankert im Pakt für bür‐
gerliche und politische Rechte der Vereinten Nationen (Art.18), in einer Reihe von
UN-Konventionen, in der Europäischen Menschenrechtskonvention (Art.9) und der

166 Marianne Heimbach-Steins

https://doi.org/10.5771/9783748916154-161 - am 21.01.2026, 23:37:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Gewissensfreiheit, Glaubens- und Bekenntnisfreiheit (forum internum) ge‐
nießen absoluten Schutz; die individuelle und gemeinschaftliche Religi‐
onsausübungsfreiheit (forum externum) ist im Rahmen der unteilbaren
Menschenrechte (also nicht absolut) geschützt. Gegen jeden Zwang in reli‐
giösen Dingen geschützt sind die Freiheit des Individuums, einen Glauben
zu haben, zu bekennen und zu praktizieren (positive Religionsfreiheit), und
die Freiheit, keinen Glauben zu haben, zu bekennen und zu praktizieren
(negative Religionsfreiheit) sowie die Freiheit, das Bekenntnis zu wechseln
(Bielefeldt und Wiener 2020, 61–68; 75–79). Positive Schutzansprüche re‐
sultieren aus dem Respekt vor der religiösen bzw. weltanschaulichen Über‐
zeugung einer Person, u.a. die Freiheit der Eltern zur religiösen Erziehung
ihrer Kinder gemäß eigener Überzeugung und die Freiheit, das religiöse
Bekenntnis beziehungsweise die Weltanschauung zu wechseln. Als Jeder‐
mann-Grundrecht schützt das Recht auf Religionsfreiheit die positive wie
die negative Freiheit jedes Menschen (nicht nur der Staatsbürger:innen) in
Bezug auf religiöse und weltanschauliche Überzeugungen, deren öffentliche
Bekundung sowie entsprechende individuelle und gemeinschaftliche Pra‐
xen. Konflikte um die Vereinbarkeit konkurrierender Freiheitsansprüche
sind so zu lösen, dass kein Recht „unter den Tisch fällt“ oder ausgehebelt
wird (Heimbach-Steins 2022b, 332–335). Dass ausgleichende Lösungen3 zu
finden, nicht trivial ist, zeigt das Beispiel der Bücherverbrennungen (1.).

(3) Religionspolitik spiegelt das in einem politischen Gemeinwesen gel‐
tende Verständnis und den Stellenwert der Freiheit(srechte). Insofern die
Trennung der Sphären von Politik und Religion eine wesentliche Voraus‐
setzung religiöser Freiheit ist (Spieß 2022, 251), brauchen gerade religiös
und weltanschaulich heterogene Gesellschaften eine Religionspolitik, die
den Umgang mit Religion(en) und religionsbezogenen Fragen ordnet und
anderen zivilgesellschaftlichen Handlungsfeldern zuordnet (Spieß, 2022,
253–255; siehe in diesem Band den Beitrag von Liedhegener 2024). Ver‐
fassungen, die – wie das deutsche Grundgesetz – Glaubens-, Gewissens-
und Bekenntnisfreiheit (Art. 4 GG; zum verfassungsgeschichtlichen Hin‐
tergrund: Dreier 2018, 63–94) garantieren, verpflichten den Staat auf einen
„fairen, diskriminierungsfreien Umgang[] mit religiöser und weltanschau‐

EU-Grundrechte-Charta (Art.10). Als Grundrecht ist es Bestandteil zahlreicher moder‐
ner Staatsverfassungen.

3 Juristen sprechen von praktischer Konkordanz. Der fairen Gleichbehandlung religiöser
Minderheiten dient das in der amerikanischen Rechtsprechung entwickelte Prinzip der
reasonable accomodation. Es erfordert komplexe Abwägungen, nach denen besondere
Bedarfslagen festgestellt und als (unter vergleichbaren Umständen) verallgemeinerbar
ermittelt werden (Bielefeldt und Wiener 2020, 88–93).

Religionspolitik und Religionsfreiheit in sozialethischer Perspektive 167

https://doi.org/10.5771/9783748916154-161 - am 21.01.2026, 23:37:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


licher Vielfalt“ (Bielefeldt 2007, 76). Dementsprechend ist der Staat zu
weltanschaulicher Neutralität verpflichtet (Dreier 2018, 95–139) und muss
sich religiöser wie antireligiöser Parteilichkeit enthalten. Positiv wird diese
Haltung als „respektvolle[] Nicht-Identifikation“ (Bielefeldt 2007, 77–80)
umschrieben. Der liberale Grundrechtsstaat ist in einem normativen Sinne
säkular und gerade nicht in einem weltanschaulichen Sinne säkularistisch
(Heimbach-Steins 2018b, 252f.).

4) Pluralität und gleiche Freiheit – politisch-ethische
Herausforderungen

Das religiöse Bekenntnis ist eine höchst persönliche Angelegenheit. Aber es
hat eine soziale, politisch relevante Außenseite: Religion ist keine „Privat‐
sache“ (Schuppert 2017, 136–140). Die Vielfalt religiöser und weltanschauli‐
cher Überzeugungen, ihrer Praxis- und Organisationsformen kann sozial
verträglich gelebt werden, wenn die individuellen Freiheiten für alle wei‐
testmöglich gesichert und einander zugeordnet werden. Dann können auch
weltanschauliche Konflikte positive Kräfte für das Zusammenleben in der
freiheitlichen Demokratie freisetzen. Bestrebungen, religiöse Überzeugun‐
gen aus der Öffentlichkeit zu verdrängen, und erst recht (gewaltsame)
Bestreitungen ihres Daseinsrechts negieren hingegen den menschenrecht‐
lichen Charakter der Religionsfreiheit. Sie gefährden einen sozial verträg‐
lichen Umgang mit weltanschaulichen Spannungen ebenso wie religiöse
oder weltanschauliche Hegemonie-Bestrebungen und identitätspolitische
Instrumentalisierungen von Religion dies tun.

Für das Beispiel der Koranverbrennungen bedeutet das: Gläubige kön‐
nen sich nicht unmittelbar auf ihre Religionsfreiheit berufen, wenn sie
(verständlicherweise) am respektlosen Umgang mit dem ihnen heiligen re‐
ligiösen Buch Anstoß nehmen. Religionsfreiheit verbietet weder antireligiö‐
sen Hass noch Blasphemie (von Beyme 2018). Verletzung religiöser Gefühle
ist kein Verstoß gegen das Recht auf Religionsfreiheit. Wenn aber der Staat
das Recht auf Meinungsfreiheit absolut verteidigt und dies auf Kosten der
Sicherheit und der freien Religionsausübung religiöser Bürger:innen geht,
ist deren positive Religionsfreiheit betroffen. Der Staat agiert dann nicht
weltanschaulich neutral, sondern i.S. eines weltanschaulichen Säkularismus
und leistet faktisch der Missachtung religiöser Freiheit Vorschub.

Praktische wie theoretische Bestreitungen legitimer Vielfalt, Homogeni‐
sierungs- oder Dominanzstreben religiöser oder säkularer Überzeugungs‐
systeme fordern den Staat als Garanten gleicher Freiheitsrechte auch in

168 Marianne Heimbach-Steins

https://doi.org/10.5771/9783748916154-161 - am 21.01.2026, 23:37:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Bezug auf die Religions- und Weltanschauungsfreiheit heraus. Nicht nur
partikulare religiöse Überzeugungen, sondern auch anti-religiöse Weltan‐
schauungen sind ggf. auf ihre Verträglichkeit mit den gleichen Freiheits‐
ansprüchen aller zu prüfen. Entsprechende Kriterien müssen in einer frei‐
heitlichen Gesellschaft nachvollziehbar und transparent angewandt werden
(z.B. in Gerichtsverfahren). Diskriminierung aus Gründen der religiösen
oder weltanschaulichen Überzeugung ist ebenso ungerecht wie Ungleich‐
behandlung aus Gründen des Geschlechts, der sexuellen Identität oder
der ethnischen Zugehörigkeit. Bestreitungen des individuellen Rechtes auf
Religionsfreiheit stellen daher den demokratischen Staat vor die Frage, ob
und wie er die Menschenrechte im Allgemeinen und die Religionsfreiheit
im Besonderen zu garantieren vermag, ob und wie Freiheit als Grundlage
politischer Partizipation und funktionierender demokratischer Willensbil‐
dung tatsächlich gelebt werden kann. Das Verhältnis von Religionsfreiheit
und Demokratie ist ein Spezialfall dieser grundlegenden Herausforderung.

5) Religions- und Weltanschauungsfreiheit in der Religionspolitik
freiheitlicher Demokratien – Diskussion

Moderne Demokratien sind typischerweise weltanschaulich und religiös
heterogen. In jüngster Zeit erstarken in vielen Ländern Europas demokra‐
tieskeptische, teils offen antidemokratische, teils faschistische politische
Kräfte. Nationalistisch-identitätspolitische Interessen verbünden sich, auch
auf Regierungsebene (z.B. in Ungarn und in, Italien), mit konservativen
religiösen Kräften (Behrensen et al. [Hg.] 2019; Hennig und Weiberg-Salz‐
mann [Hg.] 2021). Zudem fordern ethnische wie religiöse Heterogenität
und die Unvertrautheit vieler Zugewanderter mit politischen und gesell‐
schaftlichen Standards europäischer Demokratien die Integrationsfähigkeit
und den Zusammenhalt demokratischer Gesellschaften heraus. Prekäre
Zugehörigkeits- und Partizipationsansprüche sowie die Herausforderun‐
gen ethnischer, religiöser und geschlechtlicher Vielfalt nehmen eingespiel‐
ten demokratischen Verfahren die Selbstverständlichkeit und nähren ideo‐
logisch aufgeladene öffentliche Debatten und zuweilen Zweifel an dem
menschenrechtlichen Stellenwert der Religionsfreiheit. Religionspolitik ist
zu einem gewichtigen gesellschaftlichen Streitthema geworden: Taugt das
Recht auf Religionsfreiheit als normativer Maßstab staatlicher Religionspo‐
litik – und wie (weit) soll es gefasst werden? Welche Gründe sprechen
gegen, welche für die Verteidigung legitimer Präsenz religiöser Pluralität in
der gesellschaftlichen Öffentlichkeit?

Religionspolitik und Religionsfreiheit in sozialethischer Perspektive 169

https://doi.org/10.5771/9783748916154-161 - am 21.01.2026, 23:37:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5.1) Contra: Religion als „Störfaktor“

Religion kann ein gesellschaftlicher „Störfaktor“ sein. Daraus wird zuweilen
gefolgert, sie sei nicht förderlich für demokratische Gesellschaften und
deshalb in die Privatsphäre zu verweisen.

(1) „Religion ist nicht kompatibel mit weltanschaulichem Pluralismus.“

Die Auffassung, öffentliche Präsenz von Religion sei mit dem weltanschau‐
lichen Pluralismus moderner Gesellschaften sowie mit Standards demokra‐
tischer Verständigung nicht verträglich, wird mit dem religiösen Wahrheits‐
anspruch begründet: Wer selbst den Zugang zur Wahrheit zu besitzen
glaubt, müsse deren Geltungsanspruch unbedingt verteidigen und könne
deshalb konkurrierenden Geltungsansprüchen weder Toleranz noch Aner‐
kennung zollen. Verzicht auf die Behauptung von Geltungsansprüchen –
als Voraussetzung für kompromissartige demokratische Entscheidungspro‐
zesse – sei unmöglich (vgl. u.a. Ladeur und Augsberg 2007).

Es gibt Positionen, die Anlass zu solchen Einschätzungen geben, u.a. in
Bezug auf religiöse Moralerwartungen, etwa Kontroversen um den Schutz
des ungeborenen Lebens. Konkurrierende Geltungsansprüche sowie parti‐
kulare Begründungsmuster prallen teils unversöhnlich aufeinander; das gilt
allerdings nicht nur für religiös begründete Ansprüche. In Bezug auf Gel‐
tungsansprüche ist zu unterscheiden zwischen (a) der Wahrheits-Behaup‐
tung für eine partikulare (ggf. nicht mehrheitsfähige) Position und (b) dem
Anspruch, dieser partikularen Überzeugung politisch Geltung zu verschaf‐
fen. Solange die wechselseitige Anerkennung im gesellschaftlichen Diskurs
nicht verletzt wird, gibt es in einer freiheitlichen Gesellschaft keinen guten
Grund, religiösen oder anderen partikularen Positionen das Recht auf Arti‐
kulation und Gehör zu verweigern, auch wenn Teile der Bevölkerung an
den Inhalten Anstoß nehmen (Heimbach-Steins 2012, 139–180). Jegliche
Position gleich welcher geistigen Provenienz, die im öffentlichen Streit
Plausibilität beansprucht, muss sich argumentativ ausweisen. Gesellschaft‐
liche Kontroversen um (Schutz-)Standards des sozialen Zusammenlebens
können in der Erarbeitung und Akzeptanz politischer Regelungen (Ge‐
setzgebungen) auf allen Seiten Erkenntnisfortschritte herbeiführen. Weder
religiöse Akteure noch Vertreter:innen sonstiger weltanschaulicher Über‐
zeugungen können aber erwarten, dass politische Entscheidungen die ei‐
gene partikulare Position „eins zu eins“ abbilden. Nach demokratischen
Regeln erarbeitete Ergebnisse fairer Kompromissbildung (Heimbach-Steins
2022c) sind von Andersdenkenden zu respektieren. (Nicht nur) in religiö‐

170 Marianne Heimbach-Steins

https://doi.org/10.5771/9783748916154-161 - am 21.01.2026, 23:37:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


sen Bekenntniszusammenhängen gibt es Menschen, die ihre Überzeugung
fanatisch und intolerant behaupten. Die pauschale Unterstellung der Into‐
leranz gegenüber (einer) Religion ist jedoch selbst eine ideologische und
intolerante Behauptung. Sie wird einer unvoreingenommenen Prüfung der
angegriffenen Traditionen, religiösen Praxen und Bekenntnisrichtungen in
der Regel nicht standhalten.

(2) „Religionsfreiheit verträgt sich nicht mit Geschlechtergerechtigkeit.“

Diese verbreitete Einschätzung basiert auf konkreten Konflikterfahrungen.
Sie wird genährt durch starke, in unterschiedlichen religiösen Traditionen
oder Lehrsystemen wurzelnde Normerwartungen, die eine asymmetrische,
Frauen benachteiligende Ausgestaltung sowie moralische Lenkung von
Geschlechterrollen und Geschlechterverhältnissen fordern, und durch die
Tatsache, dass Missachtung diverser Geschlechtsidentitäten und sexueller
Orientierungen sowie moralische Diskriminierung entsprechender Lebens‐
formen häufig, wenngleich keineswegs exklusiv, religiös begründet werden.
Einige Konfliktfelder seien erwähnt: Seit den 1970er Jahren wird in vielen
europäischen Gesellschaften, aber z.B. auch in den USA (Haker 2020, 71–
90), um die rechtliche Normierung der Abtreibung gestritten; v.a. konser‐
vative christliche Stimmen aus unterschiedlichen Konfessionen ziehen ve‐
hement gegen liberale Regelungen zu Felde; «Lebensschutz» (für das unge‐
borene Leben) und «sexuelle Selbstbestimmung» (der Frau) prallen als ein‐
ander ausschließende Ansprüche aufeinander. Etwa seit Beginn der 2000er
Jahre hat des Öffnung des Rechtsinstituts der Ehe für gleichgeschlechtliche
Paare («Ehe für alle») für heftige gesellschaftliche Auseinandersetzungen
gesorgt; vielfach wird sie aus religiösen Gründen abgelehnt (vgl. zur ka‐
tholischen Debatte um Homosexualität und gleichgeschlechtliche Lebens‐
gemeinschaften Goertz [Hg.] 2015). In den letzten Jahren, in Deutschland
v.a. seit dem Urteil des BVerfG zum Personenstandsrecht4 (2017) bilden An‐
erkennungsbegehren von Personen mit diverser geschlechtlicher Identität
einen weiteren Kristallisationspunkt der öffentlichen Auseinandersetzung.
Aber auch die Rechtsstreitigkeiten um das islamische Kopftuch und andere
religiös konnotierte Kleidervorschriften werden als Belege für die ange‐
nommene Unvereinbarkeit von Religionsfreiheit und Geschlechtergerech‐
tigkeit bzw. Geschlechtergleichstellung ins Feld geführt. Die Beispiele zei‐

4 Das Urteil des Deutschen Bundesverfassungsgerichts zum sog. „Dritten Geschlecht“
(BVerfGE 147, 1 [2017]) hat den Gesetzgeber verpflichtet, im Personenstandsrecht eine
Möglichkeit zur Repräsentation diverser Geschlechtsidentitäten zu schaffen.

Religionspolitik und Religionsfreiheit in sozialethischer Perspektive 171

https://doi.org/10.5771/9783748916154-161 - am 21.01.2026, 23:37:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


gen: Es geht um beachtliche Spannungen, aber auch um sehr unterschied‐
lich gelagerte Konflikte (vgl. Holzleithner 2023; siehe in diesem Band der
Beitrag von Pezzoli-Olgiati 2024) – genaues Hinschauen ist unerlässlich.

Die verbreitete Annahme, Religionsfreiheit stünde als solche im Gegen‐
satz zu «den Menschenrechten», verkennt oder ignoriert den Charakter der
Religionsfreiheit als ein «Menschenrecht der ersten Stunde» (Holzleithner
2023: 103). Das zu unterstreichen ist in zweifacher Hinsicht zentral: Zum
einen rechtfertigt die Berufung auf die Religionsfreiheit gerade nicht je‐
des Interesse, religiöse Geltungsansprüche um- bzw. durchzusetzen: «Reli‐
gionsfreiheit schützt zwangsfreie religiöse Praxis.» (Bielefeldt/Wiener 2020:
110). Das schließt bestimmte Praxen (z.B. Kinderehen oder Zwangsverhei‐
ratungen) ebenso aus wie die staatliche Auferlegung bestimmter religiö‐
ser Ansprüche, etwa aufgrund «eines staatlich durchgesetzten religiösen
Familienrechts» (Bielefeldt/Wiener 2020: 111). Zugleich schützt die Reli‐
gionsfreiheit als Freiheitsrecht der Person aber keineswegs nur liberale
Auffassungen (sei es zu Fragen des Geschlechterverhältnisses oder zu an‐
deren Angelegenheiten des Zusammenlebens), sondern auch solche, die
meinen, feministisch-emanzipatorische Ansprüche oder gleichgeschlechtli‐
che Lebensgemeinschaften aus religiösen Gründen ablehnen zu müssen.
Auch diese dürfen öffentlich artikuliert, auch für diese darf gewaltfrei
geworben werden. Zum anderen verbietet sich eine abstrakte Hierarchisie‐
rung von Freiheitsansprüchen zu Lasten der Religionsfreiheit, die manch‐
mal behauptet wird, wenn es darum geht, schwierige Konflikte zwischen
Gleichstellungsanliegen und Religionsfreiheit zu lösen. Es ist «nicht legi‐
tim […], einen der menschenrechtlichen Gesichtspunkte schon im Vorfeld
dadurch preiszugeben, dass man sich an einer abstrakten Hierarchie der
Rechte orientiert; denn für alle Menschenrechte gilt gleichermaßen, dass
sie letztlich ‘unveräußerlich’ sind.» (Bielefeldt/Wiener 2020: 113). Es ist also
jeweils sehr genau zu ergründen, was empirisch gesehen «Sache ist» und
welche normativen Ansprüche miteinander im Konflikt liegen und korre‐
liert werden müssen. Die Fäden sind nicht immer leicht zu entwirren;
es gilt zu differenzieren, welche individuellen Anliegen tangiert sind, wel‐
che öffentlichen Instanzen mit welchen Handlungsspielräumen vermittelnd
agieren können, um alle legitimen Ansprüche möglichst weitgehend in Gel‐
tung zu setzen (vgl. Bielefeldt/Wiener 2020: 112–115), und wo staatliche Ge‐
walt intervenieren muss, um der Bestreitung bzw. Missachtung bestimmter
menschenrechtlicher Ansprüche Einhalt zu gebieten. Im Sinne des Neutra‐
litätsgebotes darf staatliche Gesetzgebung und Rechtsprechung nicht parti‐
kulare religiöse Normierungen sexueller und geschlechtsbezogener Praxen
zu Lasten der Lebbarkeit religiöser wie geschlechtlicher Pluralität verallge‐

172 Marianne Heimbach-Steins

https://doi.org/10.5771/9783748916154-161 - am 21.01.2026, 23:37:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


meinern; ebenso wenig ist es aber Aufgabe des Staates, starke religiöse
Überzeugungen – auch zu Fragen von Sexualität und Geschlecht – aus der
Öffentlichkeit auszuschließen (vgl. Holzleithner 2023: 110–111).

Schließlich ist damit zu rechnen, dass zwischen Ansprüchen aus dem
Recht auf Religions- und Weltanschauungsfreiheit und Ansprüchen der Ge‐
schlechtergleichstellung Synergieeffekte entstehen können, «schlicht des‐
halb, weil es in beiden Bereichen um menschliche Entfaltung geht» (Holz‐
leithner 2023: 104). So kann für Angehörige religiöser Minderheiten, z.B.
für muslimische Frauen in stark traditionsgebundenen migrantischen Dia‐
sporagemeinden, die Inanspruchnahme eigener Freiheitsrechte zugleich re‐
ligiös und geschlechtsspezifisch befreiend wirken. Auch im Bereich der Ver‐
folgungsgründe, die den Anspruch auf Asyl begründen, können Synergien
zwischen Religionsfreiheit und Geschlechtergleichheit/-gerechtigkeit Be‐
deutung gewinnen (Holzleithner 2023: 104–106). Nicht zuletzt spielt solche
positive intersektionale Verstärkung auch im innerreligiösen Ringen um An‐
erkennung von Freiheitsansprüchen eine Rolle (vgl. u.a. Bielefeldt/Wiener
2020: 115–119): Im Horizont von Diskriminierungserfahrungen einerseits,
freiheitsrechtlichen Maßstäben andererseits reklamieren gläubige Frauen
sowie Angehörige geschlechtlicher und sexueller Minderheiten ihr Recht
auf religiöse Freiheit, um sich von einengenden Geschlechternormen eines
patriarchalen Religionsverständnisses zu distanzieren oder auch aktiv zu
emanzipieren, indem sie sich nicht gegen ihre Religion wenden, sondern
deren Traditionen kritisch lesen und in einer subversiven Aneignung deren
inhärente Freiheitspotentiale entdecken (siehe in diesem Band der Beitrag
von Pezzoli-Olgiati 2024, die diese Dynamik am Beispiel der literarischen
Bearbeitung bei M. Atwood reflektiert).

(3) „Religiöse Akteure beanspruchen Religionsfreiheit, um ihre Privilegien
zu verteidigen.“

Wenn religiöse Organisationen für Religionsfreiheit eintreten, wird ihnen
zuweilen unterstellt, nur eigene Privilegien zu verteidigen. Anlass dazu
ist gegeben, wenn religiöse Akteure nur auf die (eigene) positive Religions‐
freiheit rekurrieren, um die Rechte ihrer Gläubigen und die Freiheit der
eigenen Organisation zu reklamieren. Gemessen am Menschenrecht auf
Religionsfreiheit ist das defizitär und begünstigt den Verdacht, eine Son‐
derstellung aufgrund des eigenen Geltungsanspruchs behaupten zu wollen
(was zum erstgenannten Einwand zurückführt).

Religionspolitik und Religionsfreiheit in sozialethischer Perspektive 173

https://doi.org/10.5771/9783748916154-161 - am 21.01.2026, 23:37:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Dass Religionsgemeinschaften danach streben, Voraussetzungen für die
gemeinschaftliche Religionsausübung ihrer Gläubigen zu schaffen, wider‐
spricht hingegen nicht dem Individualrecht auf Religionsfreiheit, denn da‐
raus lassen sich bestimmte korporative Freiheiten ableiten. Die menschen‐
rechtlich geschützte gemeinschaftliche Religionsausübung umfasst etwa
den Bau von Gotteshäusern und die Möglichkeit, religiöse Unterweisung
anzubieten. Religiöse Gemeinschaften können dafür legitimer Weise das
Recht auf Religionsfreiheit ihrer Gläubigen geltend machen. Die umfassen‐
de Achtung der Religionsfreiheit ist kein Privileg, sondern ein Recht. Es im‐
pliziert eine reziproke moralische5 Verpflichtung, gleiche Ansprüche für die
Gläubigen anderer Bekenntnisse sowie auch konkurrierende Ansprüche, sei
es aus der negativen Religionsfreiheit, der Meinungs- oder Kunstfreiheit,
anzuerkennen.

(4) „Religion begünstigt die Entwicklung von Parallelgesellschaften.“

Zugewanderte Religion wird als Gefahr für den gesellschaftlichen Zusam‐
menhalt und die demokratische Kultur gesehen, insofern sie sogenannte
„Parallelgesellschaften“ (vgl. Leibold et al. 2006) begünstige. Die „polemi‐
sche Metapher“ (Nagel 2012, 12) steht für den Einwand, eingewanderte
Bevölkerungsgruppen schotteten sich über ihre Religion von der Aufnah‐
megesellschaft ab.

Religion kann, zumal in einer fremden, wenig diversitätsfreundlichen
Umgebung, Identitätsvergewisserung und Beheimatung unterstützen. Sie
kann Medium der Integration sein, wenn sie zum einen Neuzugewanderte
mit Gleichgesinnten und Menschen aus der gleichen Herkunftsregion zu‐
sammenführt, zum anderen Wege sozialer Integration innerhalb und über
die religiöse Gemeinschaft hinaus eröffnet. Sie kann der Distinktion dienen,
wenn die Aufnahmegesellschaft als wenig integrativ und/oder das Fremde
als bedrohlich erfahren wird (das gilt nicht nur für Zugewanderte, sondern
auch für „Eingesessene“). Zur Desintegration trägt sie bei, wenn sie zur
(politischen) Einflussnahme auf „Auslandsgemeinden“ benutzt wird6, wenn
radikale Kräfte das Bedürfnis nach Beheimatung und/oder Abgrenzung
politisch instrumentalisieren und unter dem Schutz der Religion Radikali‐
sierung betreiben (siehe in diesem Band der Beitrag von Liedhegener/Saal

5 Sie ist nicht identisch mit einer Rechtspflicht.
6 Vgl. die Strategie der Türkischen Religionsbehörde Diyanet, die über ihren Ableger

in Deutschland DITIB seit Jahren auch politisch Einfluss auf die türkischstämmige
Bevölkerung in Deutschland nimmt.

174 Marianne Heimbach-Steins

https://doi.org/10.5771/9783748916154-161 - am 21.01.2026, 23:37:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2024), aber auch, wenn Abschottungstendenzen in der eingesessenen Be‐
völkerung religiös verbrämt werden. Solche Tendenzen sind (ob im Umfeld
mancher Moscheegemeinden oder in rechtspopulistischen Kreisen) zu kri‐
tisieren. In bestimmten Fällen fordern sie den Rechtsstaat zum Handeln
heraus. Sie sind aber ebenso wenig ein Argument gegen eine freiheitliche
Religionspolitik wie die Agitation radikaler Parteien ein Argument gegen
demokratische Strukturen ist.

Der demokratische Staat und die zivilgesellschaftlichen Kräfte sind
herausgefordert, desintegrativen Dynamiken sowie ideologischen Abschot‐
tungstendenzen, die durch rechtspopulistische Kräfte, auch unter Inan‐
spruchnahme religiöser Versatzstücke, vorangetrieben werden (vgl. u.a.
Strube 2019; Püttmann 2019; Behrensen und Heimbach-Steins 2020), aktiv
entgegenzuwirken. Der generalisierte Verdacht, (zugewanderte) Religion
begünstige die Bildung von Parallelgesellschaften, spiegelt und nährt ein
problematisches Bild von „geschlossenen“ kulturellen Räumen und trifft
pauschal keineswegs die Wirklichkeit von religiösen Migrantengemeinden
(Nagel 2017; Schmid 2017). Desintegrative Tendenzen sind nicht einseitig
der (bzw. einer bestimmten) Religion zur Last zu legen, sie markieren
vielmehr ein umfassenderes gesellschaftspolitisches Problem. Insofern Reli‐
gion Bedeutung für Integrationsprozesse hat, erfordert die Schnittstelle von
Integrations- und Religionspolitik besondere Aufmerksamkeit.

5.2) Pro: Religionsfreiheit als religionspolitischer Kompass

Argumente für eine am Recht auf Religionsfreiheit Maß nehmende Reli‐
gionspolitik negieren die vorhandenen Konfliktpotentiale nicht. Sie rech‐
nen aber mit der Möglichkeit, dass die Förderung religiöser Freiheit der
freiheitlichen Demokratie eher zugutekommt als eine Politik, die Religion
marginalisieren bzw. die Religionsausübung in die Privatsphäre verbannen
möchte.

(1) Religionsfreiheit ermöglicht und schützt öffentliche Kontroversen um
Fragen des Zusammenlebens.

Das Grundrecht auf Religionsfreiheit verpflichtet den Staat, den öffentli‐
chen Raum so zu ordnen, dass religiöse und nicht-religiöse Menschen ihre
Überzeugungen individuell und gemeinschaftlich leben können. Es sichert
den Anspruch auf Artikulation religiöser und weltanschaulicher Positionen
und ermöglicht so den Austausch zwischen divergierenden, konkurrie‐

Religionspolitik und Religionsfreiheit in sozialethischer Perspektive 175

https://doi.org/10.5771/9783748916154-161 - am 21.01.2026, 23:37:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


renden oder einander widersprechenden Überzeugungen im öffentlichen
Raum. Auf dieser Grundlage kann Religion ihr gesellschaftliches Potential
als Wertegenerator entfalten. Religiöse Menschen- und Weltbilder können
in gesellschaftsethischen Kontroversen Impulse setzen, die Nachdenklich‐
keit auslösen, irritieren und konstruktiv zur Bearbeitung gesellschaftlicher
Konflikte beitragen. Menschen treten u.a. aus religiöser Motivation, auch
in interreligiösen Allianzen und in Kooperation mit säkularen Kräften, für
ethische Werte und Ziele ein, kritisieren z.B. einseitig nutzenorientierte
Einstellungen und Erwartungen, machen Gerechtigkeitsmaßstäbe (etwa im
Umgang mit Migration und Flucht) geltend, engagieren sich für Frieden
und ökologieverträgliche Lebensstile und eine nachhaltige Klimapolitik
(siehe in diesem Band der Beitrag von Glaab 2024). Das Recht auf Religi‐
onsfreiheit ermöglicht es religiös überzeugten Bürger:innen, Bewegungen
und Mandatsträger:innen, religiös inspirierte Sichtweisen in demokratische
Prozesse öffentlich einzubringen (Dreier 2018, 109–112). Sie repräsentieren
bestimmte Facetten gesellschaftlicher Vielfalt, die zu differenzierten Ent‐
scheidungsprozessen und zum Ausloten konkreter ethischer Grenzen des in
Mehrheitsentscheidungen Abstimmbaren (v.a. in Bezug auf den Schutz der
Menschenwürde) beitragen. Rechte und Anliegen besonders verletzlicher
Gruppen der Gesellschaft zu stärken sowie anwaltlich für Personen(grup‐
pen) einzutreten, die von demokratischen Entscheidungen betroffen sind,
ohne Möglichkeiten der Beteiligung zu haben, wird nicht zuletzt durch
religiös geprägte Überzeugungen unterstützt.

(2) Religionsfreiheit erfordert und ermöglicht ein plurales Angebot im
Erziehungs-, Bildungs-, Sozial- und Gesundheitswesen.

Das Recht auf freie Religionsausübung ermöglicht es, dass religiöse Akteure
zum Erziehungs- und Bildungswesen, zur sozialen Infrastruktur sowie zu
den Institutionen der Gesundheitssorge beitragen. Indem der Staat diese
Möglichkeiten eröffnet und strukturell fördert, anstatt die Aufgaben zu
monopolisieren, entlastet er sich partiell im Einklang mit dem Subsidiari‐
tätsprinzip. Zugleich trägt er seiner (u.a. aus dem Recht auf Religionsfrei‐
heit erwachsenden) Verantwortung Rechnung, ein plurales Angebot vorzu‐
halten, damit die Bürger:innen Angebote wählen können, die zu ihren
Überzeugungen passen, und Eltern ihr Recht7 wahrnehmen können, in
echter Wahlfreiheit über die weltanschauliche Ausrichtung der Erziehung

7 Vgl. u.a. Internationaler Pakt über bürgerliche und politische Rechte Art. 18 (4); EU-
Grundrechte-Charta Art. 14 (3).

176 Marianne Heimbach-Steins

https://doi.org/10.5771/9783748916154-161 - am 21.01.2026, 23:37:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


und Bildung ihrer Kinder selbst zu entscheiden. Qualitätssicherung und
-kontrolle der Angebote religiöser und weltanschaulicher Trägerorganisa‐
tionen obliegen staatlicher Rahmenverantwortung. Die Bandbreite von An‐
geboten in Trägerschaft religiöser bzw. weltanschaulicher Akteure muss mit
der religiös-weltanschaulichen Pluralisierung der Gesellschaft korrelieren.
Wenn durch „Konservierung“ eines bestimmten status quo Quasi-Monopo‐
le entstehen, die der veränderten religiösen Struktur der Bevölkerung nicht
mehr entsprechen, oder wenn nur „alteingesessene“ religiöse Akteure im
Erziehungs- und Bildungswesen Ressourcen und Infrastrukturen vorhalten
(können), religiösen Minderheiten aber keine vergleichbaren Optionen er‐
öffnet werden, droht die freie Religionsausübung in Schieflage zu geraten.

(3) Religionsfreiheit bildet ein Korrektiv gegen politische
Instrumentalisierung von Religion.

Dass religiöse Überzeugungen politisches Engagement motivieren können,
kommt einer lebendigen Demokratie zugute. Gegen die sich in ganz Eu‐
ropa verstärkenden, freiheitsgefährdenden Tendenzen zur identitätspoliti‐
schen Beanspruchung von Religion (siehe in diesem Band der Beitrag von
Liedhegener/Odermatt 2024) bildet das in nationalen Verfassungen und
Europäischen Menschenrechtsverträgen verankerte Recht auf Religionsfrei‐
heit ein Korrektiv und eine Berufungsinstanz. Politische Instrumentalisie‐
rung von Religion zeigt sich auch am Beispiel der Koranverbrennungen:
Nicht nur die Demonstranten instrumentalisierten religiöse Symbolik zu
politischen Zwecken, auch der türkische Präsident Erdogan machte sich die
Tatsache, dass Schweden die antiislamische Propaganda nicht unterbunden
hat, in seiner Verzögerungsstrategie gegen den NATO-Beitritt des skandi‐
navischen Landes zunutze.

Für eine freiheitliche Demokratie sind die rechtlichen Sicherungen glei‐
cher Freiheit umso wichtiger, je lauter diese bestritten wird. Allerdings
genügt der rechtliche Rahmen allein nicht. Es braucht gesellschaftliche
Anstrengungen, um das Bewusstsein für die Fragilität von wechselseitigem
Respekt und der Anerkennung von Pluralität in freier und öffentlicher
Kommunikation zu schärfen. Religiöse Akteure können dazu durch so‐
ziales und gesellschaftspolitisches Engagement, durch Bildungsarbeit und
ethische Bewusstseinsbildung selbst beitragen, sofern sie über gesellschaft‐
liche, rechtlich gesicherte Handlungsspielräume verfügen und nicht ihrer‐
seits den religiösen Freiheitsanspruch verkürzt vertreten (Heimbach-Steins
2018a). Zugleich können sie selbst in die Kritik geraten, wenn sie in ihren
Normen und/oder ihren institutionellen Praxen den Grundsatz gleicher

Religionspolitik und Religionsfreiheit in sozialethischer Perspektive 177

https://doi.org/10.5771/9783748916154-161 - am 21.01.2026, 23:37:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Freiheit negieren oder unterlaufen, wie dies vielfach im Bereich der Ge‐
schlechterbeziehungen der Fall ist.

(4) Religionsfreiheit konstituiert einen öffentlichen Raum für die Kritik
religiöser Organisationen und Praxen durch die Öffentlichkeit.

Die Religions(ausübungs)freiheit sichert das öffentliche Erscheinen-Kön‐
nen von Religion und die Möglichkeit, religiöse Überzeugungen und reli‐
giöse Institutionen in der und durch die Öffentlichkeit kritisch zu begleiten.
Unbeschadet des Selbstbestimmungsrechtes der Religionsgemeinschaften
werden Demokratie- und Pluralitätsfähigkeit sowie die Rechtskonformität
religiöser Akteure damit ständig auf den Prüfstand gestellt.

Veränderungen kommen in religiösen Institutionen erfahrungsgemäß
am ehesten durch öffentliche Kritik und nicht selten erst aufgrund gerichtli‐
cher Überprüfungen in Gang. So hatten verschiedene (höchst-)gerichtliche
Verfahren der letzten Jahre die legitime Reichweite von Anforderungen
zu klären, die religiöse Tendenzbetriebe an die Loyalität von Mitarbeiten‐
den stellen.8 Beide großen Kirchen in Deutschland mussten ihre internen
dienstrechtlichen Anforderungen nachjustieren.9 Besonders drastisch bele‐
gen die Skandale um sexualisierte Gewalt gegen Minderjährige durch Pries‐
ter und Ordensmänner in der katholischen Kirche und der andauernde,
zähe Prozess der rechtlichen und der innerinstitutionellen Aufarbeitung die
grundlegende Einsicht, dass religiöse Institutionen die kritische Öffentlich‐
keit als Korrektiv brauchen (Dreßing et al. 2018; Frings et al. 2022).

Eine Verdrängung von Religion aus der Öffentlichkeit wäre angesichts
der Ambivalenzen, die sich in religiösen Institutionen zeigen10, kontrapro‐

8 So hat ein Grundsatzurteil des deutschen Bundesarbeitsgerichts vom 20. Februar
2019 nach einem fast zehn Jahre andauernden Rechtsstreit und einem Urteil des
EuGH (http://curia.europa.eu/juris/document/document.jsf?text=&docid=205521
&pageIndex=0&doclang=DE&mode=req&dir=&occ=first&part=1; letzter Zugriff:
16.05.2019) die Kündigung eines katholischen Chefarztes durch seinen Arbeitgeber,
ein katholisches Krankenhaus in Düsseldorf, aufgrund seiner Wiederheirat nach
Scheidung für unwirksam erklärt.

9 In der katholischen Kirche hat sich dies in der am 22.11.2022 beschlossenen neuen
„kirchlichen Grundordnung“ niedergeschlagen (Röser 2023).

10 Es ist keine Verharmlosung der Skandale in der katholischen Kirche darauf hinzuwei‐
sen, dass sexualisierte Gewalt gegen Kinder und Jugendliche sowie gegen abhängige
Erwachsene kein Spezialproblem dieser religiösen Institution ist. Die durch einzelne
kirchliche Verantwortungsakteure initiierte Veröffentlichung des Missbrauchs hat zur
Enttabuisierung des Themas beigetragen und nicht nur für die Kirche, sondern
gesamtgesellschaftlich den längst überfälligen Aufarbeitungsdruck erst bewirkt.

178 Marianne Heimbach-Steins

https://doi.org/10.5771/9783748916154-161 - am 21.01.2026, 23:37:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://curia.europa.eu/juris/document/document.jsf?text=&docid=205521&pageIndex=0&doclang=DE&mode=req&dir=&occ=first&part=1
http://curia.europa.eu/juris/document/document.jsf?text=&docid=205521&pageIndex=0&doclang=DE&mode=req&dir=&occ=first&part=1
https://doi.org/10.5771/9783748916154-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://curia.europa.eu/juris/document/document.jsf?text=&docid=205521&pageIndex=0&doclang=DE&mode=req&dir=&occ=first&part=1
http://curia.europa.eu/juris/document/document.jsf?text=&docid=205521&pageIndex=0&doclang=DE&mode=req&dir=&occ=first&part=1


duktiv. Denn das zu Kritisierende würde damit aus dem Raum öffentli‐
cher Kritik ausgeschlossen. Zumindest aus diesem Grund sollten auch Posi‐
tionen, die Religion und Religionsausübung skeptisch gegenüberstehen, für
Religionsfreiheit eintreten.

6) Fazit und Ausblick

Mit dem Recht auf Religionsfreiheit hat dieser Beitrag nur eine, allerdings
grundlegende, Frage der Religionspolitik liberaler Demokratien erörtert,
nämlich ob – und ggf. unter welchen Bedingungen – die Anerkennung
dieses Rechts einschließlich der freien Religionsausübung dem Anspruch
der freiheitlichen, demokratischen Gesellschaft entspricht. Die vorgestell‐
ten Überlegungen legen es nahe, die Frage grundsätzlich positiv zu beant‐
worten. Dieses Votum ist durch einige normative Kriterien zu präzisieren.

Vorausgesetzt wurden folgende Grundannahmen:

• Religion und Weltanschauung sind Ressourcen individueller und kol‐
lektiver Identität, lebensweltlicher Orientierung und Positionierung in
Geschichte und Gesellschaft. Dazu selbstbestimmt, in Freiheit, Stellung
nehmen zu können, ist eine wesentliche Dimension menschlicher Selbst‐
verwirklichung und deshalb menschenrechtlich schützenswert.

• Die liberale Demokratie als Lebens- und Gesellschaftsform gründet auf
dem Anspruch, individuelle Freiheit(en) für alle zu schützen und einan‐
der gerecht und sozialverträglich zuzuordnen. Wachsende weltanschauli‐
che und religiöse Pluralität/Heterogenität fordern die politische Verwirk‐
lichung dieses Anspruchs heraus.

• Religiöse Akteure unterliegen den gleichen Regeln wie alle anderen Wer‐
te generierenden und repräsentierenden sozialen Akteure. Spezifische
Freiheitseinschränkungen sind nur rechtfertigungsfähig, wenn dies zur
gerechten Wahrung der Gesamtheit der Freiheiten aller unerlässlich ist.

Folgende Kriterien für Demokratieverträglichkeit und deren Grenzen bau‐
en darauf auf:

• Dass religiöse Überzeugungen mit konkurrierenden Überzeugungen
konfligieren können, ist an sich kein legitimer Grund zur Beschneidung
der Religionsfreiheit. Konflikte rechts- und sozialverträglich auszutragen,
fordert von allen Beteiligten, die Träger:innen konkurrierender Überzeu‐
gungen als gleiche Rechtssubjekte anzuerkennen. Wenn dieser Anspruch
eklatant verletzt wird, ist der Staat als Garant der Rechte gefordert. Dass

Religionspolitik und Religionsfreiheit in sozialethischer Perspektive 179

https://doi.org/10.5771/9783748916154-161 - am 21.01.2026, 23:37:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


es kontextspezifisch unterschiedliche Auffassungen über die Grenzen des
Zulässigen gibt, wurde am Beispiel der Koranverbrennungen angespro‐
chen.

• Überzeugungen, die ihre Träger dazu verleiten, andersdenkenden Men‐
schen gleiche Rechte abzusprechen und ihnen den Respekt als Gleiche
in der Praxis zu verweigern, gefährden das Fundament des freiheitlichen
Zusammenlebens. Anzunehmen, dass solche Überzeugungen nur „im
Herzen“ wirken, ihre Träger:innen gleichwohl gänzlich und dauerhaft
regelkonform agieren, erscheint unrealistisch. Fanatismus (gleich ob re‐
ligiöser oder sonstiger Provenienz), praktizierte Intoleranz und Gewalt
gegen Andersdenkende/-glaubende delegitimieren den eigenen Freiheits‐
anspruch, insofern sie die Freiheit der Anderen untergraben und konkret
gefährden.

• Rechtlich verankerte Ansprüche religiöser Akteure/Organisationen sind
keine Privilegien – auch dann nicht, wenn die religiös-weltanschauliche
Lage einer Gesellschaft heterogener wird und weitere Akteure gleiche
Ansprüche geltend machen. Etablierte Rechtsansprüche aus der Religi‐
onsfreiheit zu wahren und, in Relation zum gesellschaftlichen und reli‐
giösen Wandel, ggf. Rechte neu auf den Plan tretender religiöser Akteu‐
re zu identifizieren und zu etablieren, obliegt dem Gesetzgeber. Weil
Rechtsordnungen dynamisch mit dem Gesellschaftswandel interagieren,
kann es sinnvoll und notwendig sein, mit Rechteträgern über Reichweite
und Wahrnehmung der Religionsausübungsfreiheit sowie korporativer
Rechte aus der Religionsfreiheit (z.B. im Hinblick auf den Religionsun‐
terricht) in Austausch zu treten und ggf. kontextadäquate Anpassungen
zu erarbeiten. Religionsgemeinschaften/Kirchen selbst sind gut beraten,
die eigenen Freiheitsspielräume nicht starr zu behaupten, sondern sich
im Rahmen ihrer verbrieften Ansprüche für situativ bzw. kontextuell an‐
gemessene Nachschärfungen und Anpassungen zu öffnen (Bogner 2012).

• Das Selbstbestimmungsrecht religiöser Organisationen/Kirchen ist ein
hohes Gut, aber kein Freibrief für die Verweigerung gegenüber grund‐
legenden Rechtsstandards einer freiheitlichen und demokratischen Ge‐
sellschaftsordnung.11 Gerade die Auseinandersetzungen um die in eini‐
gen deutschen Diözesen sehr schleppende Bereitschaft zur Aufklärung
von Missbrauchspraktiken und deren Vertuschung durch Leitungsver‐
antwortliche zeigt rechtliche und ethische Grenzen dieses Anspruchs auf.
Die staatliche Pflicht zur weltanschaulichen Neutralität verbietet Eingrif‐
fe in inhaltliche Angelegenheiten der Religion (Glaubenslehren, Riten,

11 Vgl. die Hinweise zum kirchlichen Arbeitsrecht, 5.2. (4).

180 Marianne Heimbach-Steins

https://doi.org/10.5771/9783748916154-161 - am 21.01.2026, 23:37:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Selbstverwaltung und Zuständigkeiten in religiösen Angelegenheiten
etc.). In Bezug auf die Einhaltung grundlegender rechtlicher Standards
kann es aber weder eine völlige Immunität noch staatliche „Nachsicht“
für religiöse Akteure und Organisationen geben.

• Für eine freiheitliche Religionspolitik einzutreten, erscheint gerade ange‐
sichts bedenklicher Allianzen zwischen freiheits- und demokratiefeindli‐
chen religiösen und politischen Kräften, die in der Gegenwart zu beob‐
achten sind, geboten. Wenn fragwürdige identitätspolitische Interessen,
teilweise unterstützt von religiösen Kräften, den menschenrechtlichen
Charakter der Religionsfreiheit und weiterer Menschenrechte (u.a. Mei‐
nungsfreiheit, sexuelle Selbstbestimmung) in Frage stellen, geht dies
nicht selten mit der populistischen Kaperung des Demokratieverständ‐
nisses Hand in Hand (Hennig und Weiberg-Salzmann [Hg.] 2021). Die
Freiheit des Bekenntnisses, der Weltanschauung, des Gewissens und der
Religionsausübung zu verteidigen, ist angesichts aktueller Bestreitungen
dieser Freiheiten kein Luxusvorhaben. Wenn die Religionsfreiheit als
Grundrecht zur Disposition gestellt wird, steht noch weitaus mehr auf
dem Spiel. Es ist kein Glasperlenspiel, sich dieser Herausforderung wis‐
senschaftlich wie politisch zu stellen.

7) Auswahlbibliographie

Bielefeldt, Heiner/Wiener, Michael: Religionsfreiheit auf dem Prüfstand.
Konturen eines umkämpften Menschenrechts, Bielefeld 2020.
Der Philosoph H. Bielefeldt und der Jurist M. Wiener verfügen neben
hervorragender wissenschaftlicher Expertise über reiche Erfahrung aus
der praktischen Menschenrechtsarbeit: Bielefeldt war Sonderberichterstat‐
ter über Religions- und Weltanschauungsfreiheit der Vereinten Nationen
(2010–2016); Wiener ist Human Rights Officer am UN-Hochkommissa‐
riat. Das Buch vermittelt gut lesbar Grundlagen der Menschenrechtsphi‐
losophie, erörtert politische und wissenschaftliche Auseinandersetzungen
um Religions- und Weltanschauungsfreiheit, veranschaulicht praktische
Gefährdungen und Verletzungen dieses Freiheitsrechtes und diskutiert
Konfliktkonstellationen in unterschiedlichen politischen und kulturellen
Kontexten.

Religionspolitik und Religionsfreiheit in sozialethischer Perspektive 181

https://doi.org/10.5771/9783748916154-161 - am 21.01.2026, 23:37:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Gerster, Daniel / van Melis, Viola / Willems, Ulrich (Hg.), Religionspolitik
heute. Problemfelder und Perspektiven in Deutschland, Freiburg i. Br. 2018.
Aus einer Ringvorlesung am Exzellenzcluster „Religion und Politik“ der
Universität Münster entstanden, präsentiert der Band ein breites Spek‐
trum religionspolitischer Fragestellungen, wissenschaftlicher Perspektiven
und Positionen, bezogen auf Deutschland. Status und Teilhaberechte von
Kirchen und Religionsgemeinschaften, Konfliktfelder (mit Fokus Islam)
sowie religionspolitische Positionen der demokratischen Parteien im Deut‐
schen Bundestag und verschiedener Religions- und Weltanschauungsge‐
meinschaften werden in rund dreißig Beiträgen vorgestellt.

Heimbach-Steins, Marianne: Religionsfreiheit – ein Menschenrecht unter
Druck, Paderborn 2012.
Ausgehend von aktuellen Fragestellungen wird der Anspruch des Men‐
schenrechts auf Religionsfreiheit reflektiert. Der sozialethische Zugang er‐
schließt neben gesellschaftlichen Herausforderungen die theologische Di‐
mension und die unabgeschlossene Geschichte der Akzeptanz des religiö‐
sen Freiheitsrechts im Kontext der katholischen (Welt-)Kirche.

8) Forschungsverbünde Religion und Politik (Auswahl)

Theologische Erforschung von Religion als gesellschaftliches Phänomen ist
nicht nur an (im deutschsprachigen Raum konfessionellen) theologischen
Fakultäten verortet, sondern auch in multidisziplinären Forschungsverbün‐
den. Exemplarisch wird auf zwei Verbünde im deutschsprachigen Raum,
die von Theolog:innen bzw. theologischen Fakultäten mitgetragen werden,
hingewiesen:

Der Exzellenzcluster „Religion und Politik“ an der Universität Münster
(seit 2007) ist deutschlandweit der größte Forschungsverbund dieser Art
und (laut Selbstaussage) der einzige zum Thema Religion. Wissenschaft‐
ler:innen aus ca. zwanzig Fächern und sieben Fakultäten arbeiten in Pro‐
jekten, Forschungsfeldern und Theorieplattformen zusammen. Das gesam‐
te geistes- und sozialwissenschaftliche Spektrum sowie alle geschichtlichen
Epochen der Religionsforschung werden abgedeckt. Die dritte Förderphase
(2019–2025) steht unter dem Rahmenthema „Dynamiken von Tradition
und Innovation“. Weitere Informationen: https://www.uni-muenster.de/Rel
igion-und-Politik/.

Das Schweizerische Zentrum für Islam und Gesellschaft (gegründet
2015) an der Universität Fribourg wird vom Staatssekretariat für Bildung,

182 Marianne Heimbach-Steins

https://doi.org/10.5771/9783748916154-161 - am 21.01.2026, 23:37:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.uni-muenster.de/Religion-und-Politik/
https://www.uni-muenster.de/Religion-und-Politik/
https://doi.org/10.5771/9783748916154-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.uni-muenster.de/Religion-und-Politik/
https://www.uni-muenster.de/Religion-und-Politik/


Forschung und Innovation (SBFI) gefördert. Als Interfakultäres Zentrum
der Theologischen, Rechtswissenschaftlichen und Philosophischen Fakul‐
täten der Universität Freiburg verbindet es Forschung, Ausbildung von
wissenschaftlichem Nachwuchs sowie Weiterbildung im Bereich Islam
und Gesellschaft und kooperiert mit verschiedenen Hochschulen im In-
und Ausland. Die beteiligten Wissenschaftler:innen forschen zu sozialethi‐
schen, gesellschaftlichen und interreligiösen Fragen. Weitere Informatio‐
nen: https://www.unifr.ch/szig/de/zentrum/.

Literaturverzeichnis

Atwood, David (2024): Religion, Identitätspolitik und Öffentlichkeit. Theoriedebatten.
In: Antonius Liedhegener und Jens Köhrsen (Hg.): Religion – Wirtschaft – Politik.
Wege zur transdisziplinären Forschung. Baden-Baden, Zürich: Nomos; Pano by
TVZ (Religion – Wirtschaft – Politik, 24).

Baumeister, Martin/Michael Böhnke/Saskia Wendel (Hg.) (2018). Menschenrechte in
der katholischen Kirche. Historische, systematische und praktische Perspektiven.
Paderborn, Schöningh.

Behrensen, Maren/Heimbach-Steins, Marianne/Hennig, Linda E. (Hg.) (2019). Gender
– Nation – Religion. Ein internationaler Vergleich von Akteursstrategien und Dis‐
kursverflechtungen. Frankfurt, Campus.

Behrensen, Maren/Heimbach-Steins, Marianne (2020). Kampfplatz Gender. Ideologi‐
sche Muster, Kontexte, Hintergründe. In: Backes, Uwe/Hildmann, Philipp (Hg.).
Das Kreuz mit der neuen Rechten. Rechtspopulistische Positionen auf dem Prüf‐
stand. München, Hanns-Seidel-Stiftung.

Bielefeldt, Heiner (2007). Menschenrechte in der Einwanderungsgesellschaft. Plädoyer
für einen aufgeklärten Multikulturalismus. Bielefeld, transcript.

Bielefeldt, Heiner (2018). Weder Kulturkampf noch Vereinnahmung. Zum Verhält‐
nis von Menschenrechten und Religion(en). In: Baumeister, Martin/Michael Böhn‐
ke/Saskia Wendel (Hg.). Menschenrechte in der katholischen Kirche. Historische,
systematische und praktische Perspektiven. Paderborn, Schöningh, 17–37.

Bielefeldt, Heiner/Wiener, Michael (2020). Religionsfreiheit auf dem Prüfstand. Kontu‐
ren eines umkämpften Menschenrechts. Bielefeld, transcript.

Bogner, Daniel (2012). Wer definiert den Schutzbereich der Religionsfreiheit? Zur Rol‐
le der Religionsgemeinschaften bei der Auslegung des Rechts. In: Ders./Heimbach-
Steins, Marianne (Hg.). Freiheit – Gleichheit – Religion. Orientierungen moderner
Religionspolitik. Würzburg, Ergon, 251–261.

Bogner, Daniel (2022). Kirche. In: Heimbach-Steins, Marianne et.al. (Hg.), Christliche
Sozialethik. Grundlagen – Kontexte – Themen. Ein Lehr- und Studienbuch. Regens‐
burg, Pustet, 498–510. Online verfügbar unter https://nbn-resolving.de/urn:nbn:de:
hbz:6-55069626657

Bogner, Daniel/Heimbach-Steins, Marianne (Hg.) (2012). Freiheit – Gleichheit – Reli‐
gion. Orientierungen moderner Religionspolitik. Würzburg, Ergon.

Religionspolitik und Religionsfreiheit in sozialethischer Perspektive 183

https://doi.org/10.5771/9783748916154-161 - am 21.01.2026, 23:37:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.unifr.ch/theo/de/schwerpunkte/fakultat
https://www.unifr.ch/ius/de/home
https://www.unifr.ch/lettres/de/
https://www.unifr.ch/szig/de/zentrum/
https://nbn-resolving.de/urn:nbn:de:hbz:6-55069626657
https://nbn-resolving.de/urn:nbn:de:hbz:6-55069626657
https://doi.org/10.5771/9783748916154-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.unifr.ch/theo/de/schwerpunkte/fakultat
https://www.unifr.ch/ius/de/home
https://www.unifr.ch/lettres/de/
https://www.unifr.ch/szig/de/zentrum/
https://nbn-resolving.de/urn:nbn:de:hbz:6-55069626657
https://nbn-resolving.de/urn:nbn:de:hbz:6-55069626657


Casanova, José (2010). Religion in Modernity as Global Challenge. In: Ders. et al.
Religion und die umstrittene Moderne. Stuttgart, Kohlhammer, 1–21.

Dreier, Horst (2018). Staat ohne Gott. Religion in der säkularen Moderne. München,
Beck.

Dumont, Robert (Hg.). 2014. Godin, Henri/Daniel, Yves. La France, pays de mission?
Textes et interrogations pour aujourd'hui. Paris, Kathala.

Gabriel, Karl (1992). Christentum zwischen Tradition und Postmoderne. Freiburg,
Herder.

Gabriel, Karl (2003). Säkularisierung und öffentliche Religion. Religionssoziologische
Anmerkungen mit Blick auf den europäischen Kontext. In: Jahrbuch für Christliche
Sozialwissenschaften 44, 13–36.

Gabriel, Karl (2022). Die vielen Gesichter der Religion. Religionssoziologische Analy‐
sen jenseits der Säkularisierung. Frankfurt, Campus.

Gabriel, Karl/Höhn, Hans-Joachim (Hg.) (2008). Religion heute – öffentlich und poli‐
tisch. Provokationen, Kontroversen, Perspektiven. Paderborn, Schöningh.

Gabriel, Karl/Spieß, Christian/Winkler, Katja (2010). Religionsfreiheit und Pluralis‐
mus. Entwicklungslinien eines katholischen Lernprozesses. Paderborn, Schöningh.

Gabriel, Karl/Spieß, Christian/Winkler, Katja (2012). Modelle des religiösen Pluralis‐
mus. Historische, religionssoziologische und religionspolitische Perspektiven. Pader‐
born, Schöningh.

Gabriel, Karl/Spieß, Christian/Winkler, Katja (2013). Die Anerkennung der Religions‐
freiheit auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil. Texte zur Interpretation eines Lern‐
prozesses. Paderborn, Schöningh.

Gabriel, Karl/Spieß, Christian/Winkler, Katja (2016). Wie fand der Katholizismus zur
Religionsfreiheit? Faktoren der Erneuerung der katholischen Kirche. Paderborn,
Schöningh.

Gerster, Daniel/van Melis, Viola/Willems, Ulrich (Hg.) (2018). Religionspolitik heute.
Problemfelder und Perspektiven in Deutschland. Freiburg, Herder.

Glaab, Katharina (2024): Religion und die internationale Klimapolitik. In: Antonius
Liedhegener und Jens Köhrsen (Hg.): Religion – Wirtschaft – Politik. Wege zur
transdisziplinären Forschung. Baden-Baden, Zürich: Nomos; Pano by TVZ (Religi‐
on – Wirtschaft – Politik, 24).

Goertz, Stephan (Hg.) (2015), „wer bin ich, ihn zu verurteilen?“ Homosexualität und
katholische Kirche, Freiburg, Herder.

Graf, Friedrich Wilhelm (2022). Ernst Troeltsch. Theologe im Welthorizont. Eine Bio‐
grafie. München, Beck.

Graf, Friedrich Wilhelm (2021). Ernst Troeltsch. Kritische Gesamtausgabe. Band 9,
1–3: Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen (1912). Berlin und
Boston, De Gruyter. Online verfügbar unter https://doi.org/10.1515/9783110433579
(abgerufen am 21.08.2023)

Haker, Hille, (2020). The Right to Religious Freedom. In: Dies., Towards a Critical
Political Ethics. Catholic Ethics and Social Challenges. Basel, Schwabe.

Heimbach-Steins, Marianne (2012). Religionsfreiheit – ein Menschenrecht unter
Druck. Paderborn, Schöningh.

184 Marianne Heimbach-Steins

https://doi.org/10.5771/9783748916154-161 - am 21.01.2026, 23:37:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1515/9783110433579
https://doi.org/10.5771/9783748916154-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.1515/9783110433579


Heimbach-Steins, Marianne (2014). Menschenrechte in der katholischen Kirche. Jahr‐
buch für Christliche Sozialwissenschaften 55. Münster, Aschendorff.

Heimbach-Steins, Marianne (2017). Religion(en) in der Einwanderungsgesellschaft.
Jahrbuch für Christliche Sozialwissenschaften 58. Münster, Aschendorff.

Heimbach-Steins, Marianne (2018a). Religion zwischen Privatheit und Öffentlichkeit.
Eine christlich-ethische Perspektive. In: Dürnberger, Martin (Hg.), Öffentlichkeiten.
Salzburger Hochschulwochen 2017. Innsbruck-Wien, Tyrolia, 23–75.

Heimbach-Steins, Marianne (2018b). Gleiche Religionsfreiheit. Status und Stellenwert
eines komplexen menschenrechtlichen Anspruchs. In: Daniel Gerster (u.a.) (Hg.),
Religionspolitik heute. Problemfelder und Perspektiven in Deutschland. Freiburg,
Herder, 141–161.

Heimbach-Steins, Marianne (2022a). Sozialethik und Theologie. In: Dies. u.a. (Hg.),
Christliche Sozialethik. Grundlagen – Kontexte – Themen. Ein Lehr- und Studien‐
buch. Regensburg, Pustet, 62–80. Online verfügbar unter https://nbn-resolving.de/u
rn:nbn:de:hbz:6-55069626657

Heimbach-Steins, Marianne (2022b). Religion. In: Dies. u.a. (Hg.), Christliche Sozial‐
ethik. Grundlagen – Kontexte – Themen. Ein Lehr- und Studienbuch. Regensburg,
Pustet, 319–338. Online verfügbar unter https://nbn-resolving.de/urn:nbn:de:hbz:6
-55069626657

Heimbach-Steins, Marianne (2022c). Kompromiss. In: Staatslexikon8 online. https://w
ww.staatslexikon-online.de/Lexikon/Kompromiss (abgerufen am 15.08.2023)

Hilpert, Konrad (2010). Theologie und Menschenrechte. Forschungsbeiträge zur ethi‐
schen Dimension der Menschenrechte, Fribourg, Academic Press.

Hoffmann, Stefan-Ludwig (2010). Moralpolitik. Geschichte der Menschenrechte im 20.
Jahrhundert. Göttingen, Wallstein.

Höhn, Hans-Joachim (2015). Gewinnwarnung. Religion – nach ihrer Wiederkehr. Pa‐
derborn, Schöningh.

Holzleithner, Elisabeth (2023). Religionsfreiheit und Geschlechtergleichheit. Konflikte,
Kontroversen, Synergien. In: Krennerich, Michael/Lissowsky, Michaela/Schendel,
Marco (Hg.). Die Freiheit der Menschenrechte. Festschrift für Heiner Bielefeldt zum
65. Geburtstag, Frankfurt/M., Wochenschau-Verlag, 102–119.

Kaufmann, Franz Xaver (1979). Kirche begreifen. Analysen und Thesen zur gesell‐
schaftlichen Verfassung des Christentums. Freiburg, Herder.

Kaufmann, Franz Xaver (1989). Religion und Modernität. Sozialwissenschaftliche Per‐
spektiven. Tübingen, Mohr-Siebeck.

Ladeur, Karl-Heinz/Augsberg, Ino (2007). Toleranz – Recht – Religion. Die Herausfor‐
derung des „neutralen“ Staates durch neue Formen der Religiosität in der postmo‐
dernen Gesellschaft. Tübingen, Mohr-Siebeck.

Leibold, Jürgen/Kühnel, Steffen/Heitmeyer, Wilhelm (2006). Abschottung von Musli‐
men durch generalisierte Islamkritik? In: Aus Politik und Zeitgeschichte 1–2/2006
(Themenheft Parallelgesellschaften), 3–10. Online verfügbar unter http://www.bpb.
de/apuz/30007/abschottung-von-muslimen-durch-generalisierte-islamkritik?p=all
(abgerufen am 21.08.2023).

Religionspolitik und Religionsfreiheit in sozialethischer Perspektive 185

https://doi.org/10.5771/9783748916154-161 - am 21.01.2026, 23:37:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://nbn-resolving.de/urn:nbn:de:hbz:6-55069626657
https://nbn-resolving.de/urn:nbn:de:hbz:6-55069626657
https://nbn-resolving.de/urn:nbn:de:hbz:6-55069626657
https://nbn-resolving.de/urn:nbn:de:hbz:6-55069626657
https://www.staatslexikon-online.de/Lexikon/Kompromiss
https://www.staatslexikon-online.de/Lexikon/Kompromiss
http://www.bpb.de/apuz/30007/abschottung-von-muslimen-durch-generalisierte-islamkritik?p=all
http://www.bpb.de/apuz/30007/abschottung-von-muslimen-durch-generalisierte-islamkritik?p=all
https://doi.org/10.5771/9783748916154-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://nbn-resolving.de/urn:nbn:de:hbz:6-55069626657
https://nbn-resolving.de/urn:nbn:de:hbz:6-55069626657
https://nbn-resolving.de/urn:nbn:de:hbz:6-55069626657
https://nbn-resolving.de/urn:nbn:de:hbz:6-55069626657
https://www.staatslexikon-online.de/Lexikon/Kompromiss
https://www.staatslexikon-online.de/Lexikon/Kompromiss
http://www.bpb.de/apuz/30007/abschottung-von-muslimen-durch-generalisierte-islamkritik?p=all
http://www.bpb.de/apuz/30007/abschottung-von-muslimen-durch-generalisierte-islamkritik?p=all


Liedhegener, Antonius (2024): Religionspolitik und Religionsfreiheit in liberalen De‐
mokratien. In: Antonius Liedhegener und Jens Köhrsen (Hg.): Religion – Wirtschaft
– Politik. Wege zur transdisziplinären Forschung. Baden-Baden, Zürich: Nomos;
Pano by TVZ (Religion – Wirtschaft – Politik, 24).

Liedhegener, Antonius/Werkner, Ines-Jacqueline (2010), Religion, Menschenrechte und
Menschenrechtspolitik. Wiesbaden, VS.

Liedhegener, Antonius/Lots, Laura (2017). Religionspolitik zwischen Konflikt und In‐
tegration. Politikwissenschaftliche und sozialethische Positionen zur Religionspoli‐
tik in Deutschland. In: Jahrbuch für Christliche Sozialwissenschaften 58. Münster,
Aschendorff, 211–248.

Liedhegener, Antonius; Odermatt, Anastas (2024): Soziale Identitäten, Religion und
politische Kultur in liberalen Demokratien. Empirische Befunde. In: Antonius Lied‐
hegener und Jens Köhrsen (Hg.): Religion – Wirtschaft – Politik. Wege zur trans‐
disziplinären Forschung. Baden-Baden, Zürich: Nomos; Pano by TVZ (Religion –
Wirtschaft – Politik, 24).

Nagel, Alexander-Kenneth (2012). Diesseits der Parallelgesellschaft. Religion und Mig‐
ration in relationaler Perspektive. In: Ders. Diesseits der Parallelgesellschaft. Neuere
Studien zu religiösen Migrantengemeinden in Deutschland. Bielefeld, transcript, 11–
35.

Nagel, Alexander-Kenneth (2017). Religion vernetzt. Zur Integrationsleistung religiöser
Migrantengemeinden. In: Arens, Edmund et al. (Hg.), Religiöse Identitäten und
gesellschaftliche Integration. Baden-Baden, Nomos, 139–161.

Naumann, Florian (2023). Nächste Koranverbrennung: Schweden sieht „ernsteste Lage
seit Zweitem Weltkrieg – und sucht Hilfe. Merkur 31.07.2023. Online verfügbar unter
https://www.merkur.de/politik/koranverbrennung-schweden-ernsteste-lage-seit-zw
eitem-weltkrieg-daenemark-irak-92434017.html (abgerufen am 16.08.2023)

Pezzoli-Olgiati, Daria (2024): "Religion" in der Religionswissenschaft. Bedeutungen,
Chancen und Grenzen eines mehrschichtigen Konzeptes. In: Antonius Liedhegener
und Jens Köhrsen (Hg.): Religion – Wirtschaft – Politik. Wege zur transdisziplinären
Forschung. Baden-Baden, Zürich: Nomos; Pano by TVZ (Religion – Wirtschaft –
Politik, 24).

Pollack, Detlef/Rosta, Gergely (2015). Religion in der Moderne. Ein internationaler
Vergleich. Frankfurt, Campus.

Püttmann, Andreas (2019). Geschlechterordnung und Familismus als Policy-Angebote
des Rechtspopulismus und Autoritarismus für das katholische Milieu. In: Behrensen,
Maren/Heimbach-Steins, Marianne/Hennig, Linda E. (Hg.). Gender – Nation –
Religion. Ein internationaler Vergleich von Akteursstrategien und Diskursverflech‐
tungen. Frankfurt, Campus, 51–80.

Saal, Johannes; Liedhegener, Antonius (2024): Religion und politische Gewalt. Neue
empirische Erkenntnisse zu religiöser Radikalisierung und Terrorismus. In: Antoni‐
us Liedhegener und Jens Köhrsen (Hg.): Religion – Wirtschaft – Politik. Wege zur
transdisziplinären Forschung. Baden-Baden, Zürich: Nomos; Pano by TVZ (Religi‐
on – Wirtschaft – Politik, 24).

Schmid, Hans-Jörg (2017). Von der Selbsthilfe zur freien Wohlfahrtspflege. Potenziale
muslimischer Akteure für das Zusammenleben in einer pluralen Gesellschaft. In:
Jahrbuch für Christliche Sozialwissenschaften 58, 189–210.

186 Marianne Heimbach-Steins

https://doi.org/10.5771/9783748916154-161 - am 21.01.2026, 23:37:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.merkur.de/politik/koranverbrennung-schweden-ernsteste-lage-seit-zweitem-weltkrieg-daenemark-irak-92434017.html
https://www.merkur.de/politik/koranverbrennung-schweden-ernsteste-lage-seit-zweitem-weltkrieg-daenemark-irak-92434017.html
https://doi.org/10.5771/9783748916154-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.merkur.de/politik/koranverbrennung-schweden-ernsteste-lage-seit-zweitem-weltkrieg-daenemark-irak-92434017.html
https://www.merkur.de/politik/koranverbrennung-schweden-ernsteste-lage-seit-zweitem-weltkrieg-daenemark-irak-92434017.html


Schuppert, Gunnar Folke, Governance of Diversity. Zum Umgang mit kultureller und
religiöser Pluralität in säkularen Gesellschaften. Frankfurt, Campus.

Spieß, Christian (2022). Politik, in: M. Heimbach-Steins u.a. (Hg.), Christliche Sozial‐
ethik. Grundlagen – Kontexte – Themen. Ein Lehr- und Studienbuch. Regensburg,
Pustet, 241–260.

Strube, Sonja Angelika (2019). Rechtspopulismus und konfessionelle Anti-Gender-Be‐
wegung. In: Behrensen, Maren/Heimbach-Steins, Marianne/Hennig, Linda E. (Hg.).
Gender – Nation – Religion. Ein internationaler Vergleich von Akteursstrategien und
Diskursverflechtungen. Frankfurt, Campus, 25–49.

Von Beyme, Klaus (2018). Schutz der Religion versus Meinungsfreiheit. Das Blas‐
phemieverbot als religionspolitischer Grundrechtskonflikt. In: Gerster, Daniel u.a.
(Hg.). Religionspolitik heute. Problemfelder und Perspektiven in Deutschland. Frei‐
burg, Herder, 331–346.

Voss, Pauline (2023). Koranverbrennungen in Schweden: Die Meinungsfreiheit hat
Grenzen. NZZ 18.07.2023. Online verfügbar unter https://www.nzz.ch/meinung/k
oranverbrennungen-in-schweden-die-meinungsfreiheit-hat-grenzen-ld.1747838
(abgerufen am 16.08.2023)

Willems, Ulrich/Pollack, Detlef/Basu, Helene/Gutmann, Thomas/Spohn, Ulrike (Hg.)
(2013). Moderne und Religion. Kontroversen um Modernität und Säkularisierung.
Bielefeld, transcript.

Willems, Ulrich/Reuter, Astrid/Gerster, Daniel (Hg.) (2016). Ordnungen religiöser
Pluralität. Wirklichkeit – Wahrnehmung – Gestaltung. Frankfurt, Campus.

Religionspolitik und Religionsfreiheit in sozialethischer Perspektive 187

https://doi.org/10.5771/9783748916154-161 - am 21.01.2026, 23:37:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.nzz.ch/meinung/koranverbrennungen-in-schweden-die-meinungsfreiheit-hat-grenzen-ld.1747838
https://www.nzz.ch/meinung/koranverbrennungen-in-schweden-die-meinungsfreiheit-hat-grenzen-ld.1747838
https://doi.org/10.5771/9783748916154-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.nzz.ch/meinung/koranverbrennungen-in-schweden-die-meinungsfreiheit-hat-grenzen-ld.1747838
https://www.nzz.ch/meinung/koranverbrennungen-in-schweden-die-meinungsfreiheit-hat-grenzen-ld.1747838


https://doi.org/10.5771/9783748916154-161 - am 21.01.2026, 23:37:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	1) Einleitung
	2) Religionsfreiheit und Religionspolitik in sozialethischer Forschung
	3) Begriffliche Annäherungen
	4) Pluralität und gleiche Freiheit – politisch-ethische Herausforderungen
	5) Religions- und Weltanschauungsfreiheit in der Religionspolitik freiheitlicher Demokratien – Diskussion
	5.1) Contra: Religion als „Störfaktor“
	(1) „Religion ist nicht kompatibel mit weltanschaulichem Pluralismus.“
	(2) „Religionsfreiheit verträgt sich nicht mit Geschlechtergerechtigkeit.“
	(3) „Religiöse Akteure beanspruchen Religionsfreiheit, um ihre Privilegien zu verteidigen.“
	(4) „Religion begünstigt die Entwicklung von Parallelgesellschaften.“

	5.2) Pro: Religionsfreiheit als religionspolitischer Kompass
	(1) Religionsfreiheit ermöglicht und schützt öffentliche Kontroversen um Fragen des Zusammenlebens.
	(2) Religionsfreiheit erfordert und ermöglicht ein plurales Angebot im Erziehungs-, Bildungs-, Sozial- und Gesundheitswesen.
	(3) Religionsfreiheit bildet ein Korrektiv gegen politische Instrumentalisierung von Religion.
	(4) Religionsfreiheit konstituiert einen öffentlichen Raum für die Kritik religiöser Organisationen und Praxen durch die Öffentlichkeit.


	6) Fazit und Ausblick
	7) Auswahlbibliographie
	8) Forschungsverbünde Religion und Politik (Auswahl)
	Literaturverzeichnis

