
Prolog: Wie ist Musikästhetik heute möglich?

»… Musik als Wahrheit …«1

Philosophie und Kunst – Kunst und Philosophie 

Seiner Ästhetischen Theorie gedachte Adorno bekanntlich ein Fragment von 
Friedrich Schlegel aus dem Jahre 1797 voranzustellen:2

»In dem, was man Philosophie der Kunst nennt, fehlt gewöhnlich eins von beiden; 
entweder die Philosophie oder die Kunst.«3

Naturgemäß evozierte dieses Vorhaben Adornos zahlreiche Interpretationen; 
vielerorts wurde im Anschluss hieran darauf hingewiesen, dass er, Adorno, kraft 
seiner Mehrfachbegabung als Musiker, Komponist, Theoretiker und Philosoph 
diesen von Schlegel inkriminierten »Fehler«, den man den Philosophen unter 
Hinweis auf ihre seltsame Amusikalität, ihre fehlende Kunstsinnigkeit oder ihr 
absolutes Kunst-Unverständnis einerseits, den philosophierenden Künstlern 
unter Rekurs auf ihre Theorieferne andererseits anlasten zu können glaubte, 
von vornherein in einem nicht selten als »interdisziplinär«4 bezeichneten me-
thodischen Zugang zu vermeiden wusste. 

1 | Adorno, Beethoven, NaS I.1/26, Hervorhebung original.
2 | So die Auskunft der Herausgeber im »Editorischen Nachwort«, vgl. Adorno, 

Ästhetische Theorie, VII/544.
3 | Schlegel, »12. Lyceums-Fragment«, in: Schlegel, Kritische Schriften und Frag-

mente, I/239.
4 | Um Adornos Vorgehen als »interdisziplinär« bezeichnen zu können, bedarf 

es der Voraus-Setzung eines äußerst engen Begriff s von Disziplinarität; zur begrün-
deten Skepsis gegenüber der Gültigkeit des Begriff s der Interdisziplinarität in Hin-
blick auf das Denken Adornos vgl. auch Klein, »Überschreitungen, immanente und 
transzendente Kritik. Die schwierige Gegenwart von Adornos Musikphilosophie«, 
S. 279.

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001 - am 14.02.2026, 09:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


22  |  PROLOG: WIE IST MUSIKÄSTHETIK HEUTE MÖGLICH?

Dass Adorno entgegen der Prophezeiung seines Kompositionslehrers Alban 
Berg mitnichten zwischen Kant oder Beethoven sich zu entscheiden bereit war,5 
sondern vielmehr die Widerlegung der von Berg behaupteten Notwendigkeit 
einer solchen Entscheidung zum innersten Movens seiner Schriften avancieren 
konnte, ist seit langem ebenso ein wissenschaftlicher und biographischer Ge-
meinplatz wie der daraus sich ergebende Hinweis, dass nicht zuletzt aufgrund 
dessen das Verhältnis von Philosophie und Kunst bei Adorno zwar zentral sei 
und weitreichende Konsequenzen für seine gesamte auch genuin philosophi-
sche Theoriebildung zeitige, gleichzeitig jedoch auch ein äußerst brüchiges, er-
klärungsbedürftiges und stellenweise aporetisches Verhältnis darstelle. 

Doppelcodierung der Ästhetik

Eingangs möchte ich die Gelegenheit ergreifen, an den Umstand zu erinnern, 
dass sich seit Anbeginn der Ästhetik – und diese ist doch, wenn wir sie (die Über-
legungen der Antike sträfl ichst vernachlässigend) mit Baumgartens Aesthetica 
aus den Jahren 1750/58 als ihrer Gründungsakte beginnen lassen wollen, eine 
erfrischend junge philosophische Disziplin – zwei einander widerstreitende Auf-
fassungen gegenüber stehen: Während eine Traditionslinie versucht, zumeist im 
Anschluss an Kants Theorie des interesselosen Wohlgefallens eine autonome Form 
der Erfahrung zu erläutern, die weder mit dem Wahren (dem Thema der theore-
tischen Philosophie respektive der Erkenntnistheorie) noch mit dem Guten (dem 
Thema der praktischen Philosophie respektive der Ethik) in Verbindung steht, 
sondern einzig und allein die genuine Erfahrung des Schönen zum Inhalt ha-
be, geht ein zweites, auf Hegels Defi nition der Kunst als sinnliches Scheinen der 
Idee sich berufendes Ästhetik-Verständnis, seinerseits gewissermaßen an einer 
das Gute, Wahre und Schöne einbegreifenden Einheit der Vernunft festhaltend, 
in Gegensatz hierzu davon aus, dass die ästhetische Erfahrung mitnichten aus 
ihrem Weltbezug zu lösen sei, sondern dass ihr sehr wohl eine irreduzible Ver-
bindung zum Guten und Wahren zukomme und ihr darüber hinaus die Bedeu-
tung einer gesteigerten Erfahrung der Welt beizumessen sei. Dergestalt erhält 
die ästhetische Erfahrung höchste Relevanz; das Gute und das Wahre werden 
diesem Verständnis zufolge durch das Schöne hindurch erfahren. Die mit der 

5 | »Es ist ja klar: Eines Tages werden Sie sich, da Sie doch Einer sind, der nur 
auf’s Ganze geht (Gott sei Dank!) für Kant oder Beethoven entscheiden müssen.« 
(Brief von Berg an Wiesengrund-Adorno vom 28. Januar 1926, Adorno/Berg, Brief-
wechsel, S. 66.) Ob bereits diese Feststellung als Basis der prononcierten Deutungen, 
die in der Bezeichnung von Adornos Ästhetik als »Ästhetische Theorie« gar ein 
Indiz für das »Ästhetisch-Werden« der Theorie selbst sehen wollten, ausreicht, oder 
ob es an dieser theoretischen Stelle bei Adorno nicht doch um grundlegend anderes 
geht, wird kritisch zu überprüfen sein. Vgl. diesbezüglich beispielsweise Rüdiger 
Bubner, der gerade hierin das verschwiegene Grundmotiv der Ästhetischen Theorie 
und der gesamten Philosophie Adornos sehen möchte (Bubner, »Kann Theorie äs-
thetisch werden? Zum Hauptmotiv der Philosophie Adornos«).

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001 - am 14.02.2026, 09:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE UND KUNST – KUNST UND PHILOSOPHIE  |  23

Kunst – nach Schelling dem höchsten »Organon der Philosophie«6 – sich befas-
sende Ästhetik7 besitzt in dieser Ästhetik-Tradition – und genau dieses transgres-
sive Moment macht den Kern ebendieser These aus – nicht nur eine spezifi sche 
erkenntnistheoretische und moral philosophische Relevanz, sondern besetzt dar-
über hinaus eine herausgehobene Position in dem Ranking der philosophischen 
Disziplinen.8 

Wenn Adorno in seiner »Frühen Einleitung« zur Ästhetischen Theorie kon-
statiert, »Ästhetik heute müsste über der Kontroverse zwischen Kant und Hegel 
sein, ohne sie durch Synthese zu glätten«9, so ist dies als ästhetisches Programm 
zu lesen, das einerseits jene traditionelle Doppelcodierung ernst nimmt, ande-
rerseits aber auch versucht, nicht allein durch das bloße Beschreiten eines Mit-
telweges – der, wie das von Adorno gerne zitierte Wort Schönbergs bekanntlich 
festhält, den einzigen nicht nach Rom führenden darstellt – das antinomische 
Element dieser Gegenüberstellung zu nivellieren.10 

Der hier zugrunde liegende Widerstreit prägte nicht nur die philosophi-
sche Ästhetik, sondern spiegelt sich mutatis mutandis auch in dem Bereich der 
Musik ästhetik wider; auch hier bezieht die Diskussion bekanntlich seit minde-
stens zwei Jahrhunderten Kraft aus der beständig neu zu stellenden Frage, ob 
ein musikalisches Kunstwerk schöne Anordnung musikalischen Materials oder 
sinnhafte Darstellung eines das rein Musikalische überschreitenden Gehaltes 
sei. Diese Frage wurde exemplarisch zumeist an Werken Beethovens abgehan-
delt; Beethoven war der Bezugspunkt sowohl der Verfechter der ersten als auch 
der Anhänger der zweiten Richtung der Ästhetik, oder – um dies mit der recht 
grobkörnigen Diff erenzierung zu bezeichnen, die sich in der Musikgeschichte 
mittlerweile hierfür eingebürgert hat: der Formalisten und der Hermeneutiker.11 
Dass Adorno auch in seinen Beethoven-Fragmenten versucht, zwischen diesen 

6 | Vgl. Schelling, System des transscendentalen Idealismus, Werke IX.1/328 und 
dazu auch den direkten Nachhall dessen in der »Frühen Einleitung« zur Ästheti-
schen Theorie (Adorno, Ästhetische Theorie, VII/511).

7 | Im Folgenden verwende ich, soweit nicht dezidiert anders ausgewiesen, »Äs-
thetik« stets synonym zu »Kunstästhetik«. Es geht mir also in meinen Überlegungen 
ausschließlich um die ästhetische Erfahrung von Kunst.  

8 | In ihrer Einleitung des programmatischen Sammelbandes Falsche Gegensät-
ze. Zeitgenössische Positionen zur philosophischen Ästhetik gehen Andrea Kern und 
Ruth Sonderegger ebenfalls von dieser Doppelcodierung der philosophischen Äs-
thetik aus; der grundlegenden Intention aller Autoren dieses Bandes, »daß der Streit 
zwischen diesen beiden Ästhetikverständnissen ein Streit um eine falsche Alterna-
tive ist«, fühlt sich in Grundzügen auch vorliegende Arbeit verpfl ichtet, vgl. Kern/
Sonderegger (Hg.), Falsche Gegensätze, S. 7-15, Zitat auf S. 9. 

9 | Adorno, Ästhetische Theorie, VII/528.
10 | Zur Bedeutung der Ästhetischen Theorie als einem der letzten »Kreuzungs-

punkte« der beiden Traditionslinien der Ästhetik vgl. Menke, Die Souveränität der 
Kunst, S. 10ff .

11 | Vgl. hierzu beispielsweise Burnham, Beethoven Hero, S. 27. 

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001 - am 14.02.2026, 09:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


24  |  PROLOG: WIE IST MUSIKÄSTHETIK HEUTE MÖGLICH?

beiden Lesarten vermittelnd zu denken, erweist sich nicht zuletzt in einem 
Fragment aus dem Jahre 1948: »Die Streitfrage ob Musik Bestimmtes darzu-
stellen vermöge oder nur Spiel tönend bewegter Formen sei, verfehlt wohl das 
Phänomen.«12 

Ist Musikästhetik heute noch möglich? 

Folgender Abriss muss sich vergegenwärtigen respektive sich zumindest an-
satzweise mit dem skeptischen Hinweis auseinandersetzen, dass die Ästhetik 
durch die Infragestellung zentraler Kategorien in einer kritischen Bewegung 
gleichsam von innen heraus prinzipiell fragwürdig geworden sein könnte. 
Bildet man beispielsweise die Summe aus der verschiedentlich konstatierten 
Verschiebung vom »Werk zum Text«13, dem mehrfach proklamierten Tode des 
Autors,14 der grundlegenden Destruktion des Wahrheitsbegriff s in diversen an 
Nietzsche anknüpfenden Denkfi guren der zeitgenössischen Vernunftkritik15 
und schließlich den im ursprünglichen Wortsinne radikalen Überlegungen zu 
einer Überführung der Ästhetik in eine »Aisthetik«,16 kann als Ergebnis letzten 
Endes nur die brisante Frage übrig bleiben, ob (Musik-)Ästhetik heute über-
haupt noch möglich sei, wobei eine Verneinung als Antwort auf diese Frage be-
trächtlich näher zu liegen scheint. Hierauf werde ich zurückkommen müssen; 
die von verschiedenen Seiten mit einiger Vehemenz aufgeworfene Frage nach 
der prinzipiellen Möglichkeit einer zeitgemäßen Musikästhetik kann jedenfalls 
keineswegs als rhetorische abgetan werden. 

Ungeachtet dieses »Ich bezweifl e«, das gewissermaßen all unsere Vorstel-
lungen wird begleiten müssen, ist darüber hinaus nicht aus den Augen zu ver-
lieren, dass auch der Verweisungszusammenhang der einzelnen hier in Frage 
stehenden Diskurse nach wie vor ein zu klärender ist. Nicht scheint es mir je-
doch sonderlich zielführend, das Verhältnis einer Philosophie der Kunst, einer 
philosophischen Ästhetik und einer Musikästhetik bereits zu diesem Zeitpunkt 
defi nitorisch festschreiben zu wollen;17 als Arbeitshypothese muss vorderhand 
die Überlegung genügen, dass die Musikästhetik nicht lediglich als eine mittels 

12 | Adorno, Beethoven, NaS I.1/27.
13 | Vgl. Barthes, »Vom Werk zum Text«.
14 | Vgl. Barthes, »Der Tod des Autors«, und Foucault, »Was ist ein Autor?«. 
15 | Vgl. den kurzen philosophiehistorischen Abriss von Wolfgang Welsch, der 

die wichtigsten Positionen benennt: Welsch, Vernunft. Die zeitgenössische Vernunft-
kritik und das Konzept der transversalen Vernunft, S. 30-424.

16 | Vgl. als eine mögliche Position beispielsweise Welsch, »Ästhetik und An-
ästhetik«, in: Welsch, Ästhetisches Denken, S. 9-40, und Welsch, Grenzgänge der Äs-
thetik, besonders S. 135-177. 

17 | Dies wäre ja, beispielsweise in einer analogisierenden Übertragung der sys-
tematisierenden Überlegungen Reinold Schmückers auf eine zu formulierende De-
fi nition der Disziplin »Musikästhetik« durchaus naheliegend, vgl. Schmücker, Was 
ist Kunst?, S. 47-64. Der weitere Verlauf vorliegender Arbeit wird – so meine Hoff -

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001 - am 14.02.2026, 09:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ÄSTHETISCHE ERFAHRUNG UND WAHRHEIT DER KUNST  |  25

Deduktion zu formulierende Spezialdisziplin einer allgemeinen Kunstästhetik 
verstanden werden sollte, die mit den Kategorien und Kriterien der allgemeinen 
Ästhetik zu bestreiten wäre, sondern dass die Formulierung einer Musikästhe-
tik, die mehr sein möchte als eine bloß um ein paar musikanalytische termini 
technici angereicherte philosophische Subdisziplin, vielmehr stets die Refl exion 
und die ästhetische Erfahrung musikalischer Kunstwerke zu ihrem eigenen Aus-
gangspunkt zu wählen hätte.

Ästhetische Er fahrung und Wahrheit der Kunst 

In einer Annäherung an einige ästhetische Positionen der letzten vier Jahr-
zehnte möchte ich einige Aspekte der aktuellen Ästhetik-Debatte diskutieren, 
wobei es hierbei weniger um eine umfassende Nacherzählung der Geschichte 
der Ästhetik seit dem Tod Adornos respektive – als dem für die Theoriebildung 
vermutlich relevanteren Einschnitt – seit dem posthumen Erscheinen seiner 
Ästhetischen Theorie gehe, sondern vielmehr versucht werden soll, die zentralen 
Motive in systematischer Hinsicht auf unsere Fragestellung kurz zu skizzieren. 
In den Fokus meines Interesses tritt insbesondere der Widerstreit zwischen den 
beiden großen Traditionslinien der philosophischen Ästhetik, der sich in der 
zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts zu der mitunter heiß umkämpften Frage 
zuspitzte, ob die Ästhetik als »extreme Wahrheitsästhetik«18 oder als reine Theo-
rie der ästhetischen Erfahrung zu konzipieren sei. Hierin manifestiert sich in 
weiten Teilen eine kritische Auseinandersetzung mit ästhetischen Fragen, die 
als ungelöste das theoretische Erbe der Ästhetik Adornos darstellen.19 Das kon-
fl iktreiche Potential der Ästhetik Adornos wurzelt (immer noch oder – nach 
Zeiten unumstößlicher und heiß umkämpfter Gewissheiten – bereits wieder) 
darin, dass sie einen der letzten Versuche darstellt, diese beiden Traditionsli-
nien systematisch zusammenzudenken, wie sich an einer der zahlreichen zen-
tralen Stellen in der Ästhetischen Theorie erweist: »Insofern ist der ästhetische 
Schein und noch seine oberste Konsequenz im hermetischen Werk gerade die 
Wahrheit.«20 

nung – demgegenüber jedoch vielleicht implizit klären können, warum ich dem mit 
einer gewissen Skepsis gegenübertrete.

18 | So Martin Seels Formulierung in: Seel, »Kunst, Wahrheit, Welterschlie-
ßung«, S. 36.

19 | Dies ist prima vista an nahezu allen Arbeiten ablesbar, die die Diskussion 
der Ästhetik in den letzten Jahren geprägt haben; verwiesen sei insbesondere auf 
die einschlägigen Studien von Rüdiger Bubner, Peter Bürger, Karl Heinz Bohrer, 
Hans Robert Jauß, Christoph Menke, Martin Seel, Ruth Sonderegger und Albrecht 
Wellmer.

20 | Adorno, Ästhetische Theorie, VII/159. Verwiesen sei in diesem Zusammen-
hang auf die brillante Lektüre von Menke, Die Souveränität der Kunst, S. 12ff ., die 
ausgehend von dieser Stelle den antinomischen Charakter der Ästhetik Adornos als 

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001 - am 14.02.2026, 09:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


26  |  PROLOG: WIE IST MUSIKÄSTHETIK HEUTE MÖGLICH?

Wi(e)der die philosophische Entmündigung der Kunst 

Beginnen möchte ich den Rundgang durch die blühende21 Landschaft der Äs-
thetik bei dem viel zitierten Aufsatz »Über einige Bedingungen gegenwärti-
ger Ästhetik« von Rüdiger Bubner, der, zentrale Topoi in nuce enthaltend, auch 
unserer Diskussion als Ausgangspunkt dienen möge. Bubner kritisiert hier die 
beiden aktuell – wir schreiben das Jahr 1973,22 mithin das Jahr, in welchem 
Bubner gewissermaßen Adorno nachfolgend auf einen Lehrstuhl für Philoso-
phie an die Universität Frankfurt berufen wurde23 – herausragenden ästheti-
schen Positionen, die den philosophischen Richtungen der Hermeneutik und 
der Kritischen Theorie sich verpfl ichtet fühlen, dergestalt, dass sich diese übli-
cherweise als widerstreitend angesehenen Denkrichtungen in einem wichtigen 
Axiom24 träfen: Beide seien ob ihres Festhaltens an einer Kategorie des Wahr-
heitsgehaltes der Kunst als »heteronome Wahrheitsästhetiken«25 zu bezeich-

Widerstreit zwischen der Autonomie des ästhetischen Scheins und der Souveränität 
der Kunst im Sinne ihres Wahrheitsgehaltes analysiert.

21 | Erfreulicherweise scheint an Auseinandersetzungen mit ästhetischen Fra-
gen im Allgemeinen und musikästhetischen Fragen im Besonderen derzeit kein 
Mangel zu herrschen; Jean Paul dürfte also für sein berühmtes – von Rüdiger Bub-
ner übrigens unter genau umgekehrten Vorzeichen zitiertes – Wort in der Vorrede 
zur ersten Aufl age seiner Vorschule der Ästhetik von 1804 auch heute noch (oder: 
heute wieder) durchaus Gültigkeit beanspruchen: »Von nichts wimmelt unsere Zeit 
so sehr als von Ästhetikern.« (Jean Paul, Vorschule der Ästhetik, V/22.) Ob allerdings 
die derzeit zu beobachtende Publikationswut, die sich in ungezählten Nekrologen 
auf die Geschichte, die Kunst, das Kunstwerk, das Subjekt und vieles andere ma-
nifestiert, mehr darzustellen vermag als bloß hyperaktive Agonie, gälte es meines 
Erachtens kritisch zu hinterfragen.

22 | Der (später gerne als dekonstruktiv bezeichnete) »unerbittliche Wider-
stand« gegen die alleinige Vorherrschaft von Hermeneutik und Kritischer Theorie 
formierte sich übrigens ebenfalls in diesem Zeitraum, spielt jedoch für Bubner erst 
in späteren Formulierungen seiner Überlegungen eine – auch hier lediglich unter-
geordnete – Rolle. 

23 | Dieser Umstand mag in einer psychoanalytisch angehauchten Lektüre viel-
leicht die Schärfe manch kritischer Formulierung als einen Vatermord post mortem 
erklärbar werden lassen, ist jedoch nicht unbedingt dazu angetan, die Sachhaltigkeit 
der Argumentation Bubners schlechthin zu erläutern. 

24 | Ich verwende den Begriff  »Axiom« hier – ähnlich wie Georg Bertram in 
seiner Studie über Hermeneutik und Dekonstruktion – nicht im Sinne einer exakt-ma-
thematischen Defi nition, sondern lediglich als Bezeichnung für »Implikate eines 
Denkens […] um bestimmte Begriff e und Theoreme in ihrer grundlegenden Stel-
lung lesbar zu machen« (vgl. Bertram, Hermeneutik und Dekonstruktion, S. 13f.). 

25 | »Einer nüchternen Betrachtung muß die durchgängige Bezugnahme der 
Ästhetik auf den Wahrheitsbegriff  der Kunst und damit auf Philosophie als eine Ma-
jorisierung der Theorie der Kunst durch philosophische Begriffl  ichkeit erscheinen. 

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001 - am 14.02.2026, 09:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ÄSTHETISCHE ERFAHRUNG UND WAHRHEIT DER KUNST  |  27

nen, die das Kunstwerk als ontologischen Träger eines Wahrheitsgehaltes26 in 
den Mittelpunkt ihres Interesses rücken.27 Die Frage nach der Wahrheit sei je-
doch, so Bubners Kritik, ihrerseits als genuin philosophische zu verstehen, sie 
sei nur im Rahmen der Philosophie zu stellen und demzufolge auch nur im 
Rahmen der Philosophie zu beantworten. Infolgedessen bedeute die Annahme 
eines Wahrheitsgehaltes der Kunst und damit die Verpfl ichtung der Kunst auf 
Wahrheit eine Nivellierung ihres Eigensinns in einer Majorisierung durch ein 
ihr Fremdes und tue ihr darob Gewalt an.28 

Doch auch von der anderen Seite sei der allzu enge Verweisungszusammen-
hang von Kunst und Philosophie zu kritisieren, welcher den Wahrheitsästhe-
tikern zufolge immerhin im Wahrheitsgeschehen »konvergieren« solle:29 Die 
Philosophie gehe dadurch, dass nunmehr auch die Kunst an den Agenden um 
das Wahrheitsgeschehen beteiligt werde, gleichsam ihrer Kernkompetenzen 
verlustig; ebenso wenig wie sie ihre »ureigenste« Frage aus eigener Kraft zu stel-
len vermöge, sei sie auch imstande, diese Frage eigenständig – also ohne Hilfe 
der Kunst – überhaupt zu thematisieren. Dergestalt besitze die Majorisierung 
der Kunst qua Nivellierung ihres Eigensinns in der Verletzung des Eigentums-
rechts der Philosophie in Hinblick auf Wahrheit eine recht prekäre Kehrseite: 

»Die Wahrheit, die doch von altersher die Sache der Philosophie heißt, wird der 
philosophischen Refl exion nicht mehr als vollgültiger Besitz zugetraut, sondern er-
scheint primär in Kunst, um von dort der Philosophie ihre genuine Aufgabenzustel-
lung zuzuspiegeln.«30 

Diese beiden von Bubner kritisierten »Fehler«, derer sich nun sowohl eine her-
meneutische als auch eine kritische Ästhetik als heteronome Wahrheitsästhet-
iken gleichermaßen schuldig machen, ergeben sich laut Bubner gleichsam theo-
riearchitektonisch daher, dass sie, obwohl sie sich auf die Hegelsche Ästhetik 

Ich möchte daher alle bisher betrachteten Ästhetiken als heteronom bezeichnen. Es 
ist für sie typisch, daß sie die Theorie der Kunst nicht autonom aufbauen, sondern 
von Anfang an einer Fremdbestimmung durch einen Vorbegriff  von Philosophie, 
von deren Aufgabenstellung und Terminologie unterwerfen.« (Bubner, »Über eini-
ge Bedingungen gegenwärtiger Ästhetik«, S. 31.)

26 | »Es hatte sich bereits gezeigt, daß die auf Wahrheit in Kunst setzenden Äs-
thetiken notwendig einen Werkbegriff  annehmen müssen, der den ontologischen 
Ort des Auftretens von Wahrheit außerhalb eines theoretischen Gedankenzusam-
menhangs bezeichnet.« (Bubner, »Über einige Bedingungen gegenwärtiger Ästhe-
tik«, S. 31f.)

27 | Vgl. Bubner, »Über einige Bedingungen gegenwärtiger Ästhetik«, S. 11.
28 | Zu einem Panorama philosophischer Entmündigungen der Kunst seit der 

Antike vgl. Danto, Die Entmündigung der Kunst, besonders S. 23-44, sowie dazu den 
kritischen Abriss bei Hilmer, »Kunst als Spiegel der Philosophie«. 

29 | Vgl. beispielsweise Adorno, Ästhetische Theorie, VII/197.
30 | Bubner, »Über einige Bedingungen gegenwärtiger Ästhetik«, S. 11.

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001 - am 14.02.2026, 09:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


28  |  PROLOG: WIE IST MUSIKÄSTHETIK HEUTE MÖGLICH?

berufen, die ebendort durchgeführte systematische Trennung zwischen Kunst 
und Philosophie,31 die sich dementsprechend auch in jeder philosophischen Äs-
thetik widerzuspiegeln hätte, ihrerseits negieren und demgegenüber das (früh)
romantische Überschreitungs-Motiv einer Verknüpfung von Kunst und Philoso-
phie in Hinsicht auf einen gegenseitigen Verweisungszusammenhang im Sinne 
eines »beiderseitigen Bedürfens«32 fortschreiben.33 Bubners Überlegungen zie-
len letztlich auf die Prüfung der skeptischen Frage, »ob man Kunst adäquat ver-
steht, wenn man sie philosophisch präjudiziert, und ob man Philosophie besser 
begreift, wenn man ihre Grenzen zur Kunst off en hält.«34 In diesem doppelten 
Zusammenhang kritisiert er erstens das sich von Schelling herleitend konzipier-
te, sich wechselseitig ergänzende Verhältnis von Kunst und Philosophie als kom-
plementäre Erkenntnismedien, da er glaubt, die Wechselseitigkeit des Aufeinan-
der-angewiesen-Seins als bloßen Schein entlarven zu können, dominiere doch 
»in der zugrunde liegenden Wahrheitsfrage […] insgeheim die Philosophie«35. 

31 | »Zu dieser Grenzziehung zwischen Kunst und Philosophie sehen sich weder 
die hermeneutischen, noch die ideologiekritischen Entwürfe einer Ästhetik imstan-
de. Da sie keinen systematischen Begriff  von Philosophie entwickeln, bzw. einen 
solchen Begriff  für unmöglich halten, lassen sie die Grenzen zwischen Philosophie 
und Kunst bewußt durchlässig.« (Bubner, »Über einige Bedingungen gegenwärti-
ger Ästhetik«, S. 30.) Ich will an dieser Stelle nicht entscheiden, ob dieser Vorwurf 
auf die Ästhetik Gadamers zutriff t – erinnert sei an die programmatischen Über-
schriften der Teile »Freilegung der Wahrheitsfrage an der Kunst« und »Ausweitung 
der Wahrheitsfrage auf das Verstehen in den Geisteswissenschaften« aus Wahrheit 
und Methode –, in Bezug auf Adorno jedenfalls scheint mir der Fall etwas komple-
xer zu sein: Natürlich belässt Adorno die Kunst nicht in ihrem eigenen Bereich, 
sondern interessiert sich für die »Auswirkungen« des ästhetischen Denkens auf 
unsere »reine« und »praktische Vernunft«, natürlich erhält die Kunst in Hinblick 
auf ihren Erkenntnischarakter den Status eines Korrektivs des »identifi zierenden 
Denkens« und mithin auch der Philosophie; auf der anderen Seite ist der ständige 
Versuch Adornos ersichtlich, diese Sphären sehr wohl auseinander zu halten und 
nicht miteinander einfach zu »identifi zieren«. Die von Bubner andernorts lancierte 
These eines »Ästhetisch-Werdens der Theorie« als einer angestrebten Konvergenz 
von Philosophie und Kunst fi ndet in den Texten Adornos, allen voran der Negativen 
Dialektik und der Vorlesung über Negative Dialektik, keinerlei Rückhalt respektive 
äußerst plausible Gegenargumente. Das in Adornos Beethoven-Fragmenten durch-
aus zentral zu nennende Motiv, die Musik Beethovens und die Philosophie Hegels 
»zusammenzudenken«, scheint mir überdies anders konnotiert zu sein, auf einem 
anderen theoretischen Fundament aufzuruhen und weitere Implikationen bereit zu 
halten; ich werde an besser geeignetem Ort darauf zurückkommen.

32 | Vgl. Urbanek, Spiegel des Neuen, S. 27, und die dort ausgeführten Hinweise 
auf die Arbeiten von Reinhard Kager, Rolf Tiedemann und Martin Zenck.

33 | Vgl. Bubner, »Über einige Bedingungen gegenwärtiger Ästhetik«, S. 16.
34 | Bubner, »Über einige Bedingungen gegenwärtiger Ästhetik«, S. 17.
35 | Bubner, »Über einige Bedingungen gegenwärtiger Ästhetik«, S. 15.

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001 - am 14.02.2026, 09:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ÄSTHETISCHE ERFAHRUNG UND WAHRHEIT DER KUNST  |  29

Werk und Wahrheit

Zweitens – und damit nähern wir uns einem in der jüngeren Geschichte der 
Ästhetik besonders wirkungsmächtigen Argument – kritisiert Bubner die Zen-
tralität und Fundamentalität, die dem emphatischen Begriff  des Kunstwerks 
in den Wahrheitsästhetiken zugeschrieben wird,36 dergestalt, dass diese jenen 
notwendigerweise voraussetzen und zur unhintergehbaren conditio sine qua 
non ihrer Theoriebildung schlechthin erklären müssen, wobei das Werk als 
»eigenständige sinnliche Erscheinungsform der Wahrheit«37 verstanden werde. 
Rekurrierend auf künstlerische Phänomene wie die »Konstruktionen des Ku-
bismus und Futurismus«, »ready mades«, »Materialbilder aller Art«, »dadaisti-
sche Vexierbilder«, »surrealistische Schocks«, »Happening Kunst« und zuletzt 
»gewisse Schöpfungen der neuesten Musik«38, beobachtet Bubner anhand der 
Geschichte respektive an den Geschichten der neueren Kunstentwicklung dem-
gegenüber eine fundamentale »Krise des Werkbegriff es«; die Idee des Werks 
an sich werde in der und durch die Geschichte der Kunst mehr als in Frage ge-
stellt, sie werde geradezu nivelliert. Dies habe, so Bubner, naturgemäß Auswir-
kungen auf die Ästhetik, die nun nicht mehr das zum Zentrum ihrer Theorie 
machen könne, was durch die Kunst selbst destruiert worden sei; die Ästhetik 
werde, hielte sie unbeirrbar an einem obsolet gewordenen Kunstwerkbegriff  
fest, schlechterdings »blind«39 gegenüber ihrem (verloren gegangenen) Gegen-
stand40 und könne keine wie auch immer gearteten adäquaten Aussagen mehr 
über die Kunst treff en:

»Daher stellt die Krise des Werkbegriff s eine fundamentale Schwierigkeit für jede 
Ästhetik dar, die kraft ihres Wahrheitsanspruches auf einen intakten Werkbegriff  
angewiesen ist.«41 

Um nicht in die Fänge einer heteronomen Wahrheitsästhetik zu geraten, die 
ihr Wohl und Wehe ganz an das Funktionieren eines Werkbegriff es binden 
müsse, schlägt Bubner nunmehr vor, auf Kants Kritik der Urteilskraft zurück-

36 | »Je nachdrücklicher Kunst auf das Präsentmachen von Wahrheit verpfl ich-
tet wird, desto unerlässlicher ist die Werkkategorie etabliert.« (Bubner, »Über einige 
Bedingungen gegenwärtiger Ästhetik«, S. 19.)

37 | Vgl. Bubner, »Über einige Bedingungen gegenwärtiger Ästhetik«, S. 18f.
38 | Diese Beispielreihe benennt Bubner – in genau dieser durchaus aufschluss-

reichen Reihenfolge – in Bubner, »Über einige Bedingungen gegenwärtiger Ästhe-
tik«, S. 33.

39 | Vgl. Bubner, »Über einige Bedingungen gegenwärtiger Ästhetik«, S. 20.
40 | Was denn nun der Gegenstand der ästhetischen Betrachtung, der ästheti-

schen Erfahrung und überhaupt der Ästhetik sei, wird bei Bubner nicht so ganz klar, 
er bezieht sich immer auf die Kunst, verneint aber – notwendigerweise – gleichzeitig 
die Bezugsmöglichkeit auf Kunstwerke. Ich komme auf dieses Dilemma zurück. 

41 | Bubner, »Über einige Bedingungen gegenwärtiger Ästhetik«, S. 20.

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001 - am 14.02.2026, 09:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30  |  PROLOG: WIE IST MUSIKÄSTHETIK HEUTE MÖGLICH?

zugreifen.42 Diese stelle, da sie gerade nicht in einer fragwürdig gewordenen 
Kategorie des Kunstwerks verankert sei, sondern sich allein an die Analyse der 
»ästhetischen Erfahrung« halte,43 die »einzige« Möglichkeit einer nicht hetero-
nom verfassten Ästhetik dar. Dergestalt unterlaufe sie – von Bubner als reine 
Wirkungsästhetik vorgestellt44 – von vornherein die Gefahren einer heteronomen 
Wahrheits- und Werkästhetik in Bezug auf ein drohendes Obsolet-Werden der 
ästhetischen Theorie durch die künstlerische Kritik am Werkbegriff .

Spiel mit Kant

Ausgehend von einer diff erenzierenden Bestimmung der zentralen Begriff e der 
Kantischen Ästhetik, kommt Bubner zu einer weiteren Charakterisierung der 
ästhetischen Erfahrung.45 Kant, so Bubner, spreche in Hinblick auf die Struk-
tur der ästhetischen Erfahrung von refl ektierender Urteilskraft. Diese subsumie-
re im Gegensatz zur bestimmenden Urteilskraft nicht ein Besonderes unter ein 
Allgemeines, sondern halte die Bestimmung in einer Hin-und-her-Bewegung 
zwischen Besonderem und Allgemeinem beständig in der Schwebe. Auf diese 
Weise beziehe sich die refl ektierende Urteilskraft nicht nur selbstrefl exiv auf die 
Form unseres Erkennens,46 sondern off enbare grundsätzliche Strukturen unse-
res Erfahrens schlechthin. In direktem Anschluss an Kant charakterisiert Bub-
ner die ästhetische Erfahrung als Spiel – als Spiel, das erstens interesse- und 
begriff slos,47 zweitens ergebnisoff en48 und drittens unabschließbar49 sei. Diese 
Diff erenzierung, die Bubner im Rückgang auf Kant zur Diskussion stellt, zählt 

42 | Vgl. Bubner, »Über einige Bedingungen gegenwärtiger Ästhetik«, S. 31.
43 | Vgl. Bubner, »Über einige Bedingungen gegenwärtiger Ästhetik«, S. 34.
44 | Inwiefern es Bubner gelingt, damit adäquat den Kern der Ästhetik Kants zu 

beschreiben, kann im Rahmen dieser Arbeit nicht näher untersucht werden, ver-
wiesen sei jedoch auf durchaus kritische Stimmen aus der neueren Kant-Ästhetik-
Forschung, vgl. Kern, Schöne Lust, beispielsweise S. 31 und 147.

45 | Vgl. zum Folgenden Bubner, »Über einige Bedingungen gegenwärtiger Äs-
thetik«, S. 36f.

46 | Vgl. Kern, Schöne Lust, S. 11f.
47 | »Die erste wesentliche Einsicht Kants, die es angesichts moderner Kunst-

produktion zu erneuern gilt, besteht darin, ästhetische Erfahrung in der Spannung 
zwischen sinnlichem Angerührtsein und schöpferischem Leisten zu identifi zieren. 
[…] Es zeichnet die ästhetische Idee aus, daß sie ›viel zu denken veranlaßt‹ ohne dies 
je zu einem Begriff  zusammenzuschließen.« (Bubner, »Über einige Bedingungen 
gegenwärtiger Ästhetik«, S. 38.)

48 | »Daß die refl ektierende Urteilskraft an kein Ziel gelangt, läßt sie erst ihrer 
vermittelnden Funktion inne werden und darin gründet die ästhetische Wirkung.« 
(Bubner, »Über einige Bedingungen gegenwärtiger Ästhetik«, S. 37.) 

49 | »Der nicht empirische Überschuß, der erkannt und verstanden sein will, 
weil in ihm etwas aufscheint, das, weil es nur scheint, doch nie als ein bestimm-
tes Sein zu identifi zieren ist, macht die ästhetische Erfahrung aus und bedingt auf 

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001 - am 14.02.2026, 09:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ÄSTHETISCHE ERFAHRUNG UND WAHRHEIT DER KUNST  |  31

zu den bedenkenswertesten Motiven seines Aufsatzes, ist doch mit dem Hinweis 
auf den Begriff  des Spiels ein Stichwort (wieder)gegeben, das die Entwicklung 
der ästhetischen Theorie in der weiteren Debatte entscheidend befruchtet hat 
und von ihren Protagonisten in unterschiedlichen Zusammenhängen weiter 
getragen wurde. Bubners Vorschlag einer Re-Aktualiserung der Ästhetik Kants 
impliziert hierbei einen ästhetischen Paradigmenwechsel dergestalt, dass im 
Gegensatz zu den kritisierten, bis dato dominierenden Wahrheitsästhetiken 
(Hermeneutik und Kritische Theorie) nunmehr eine Analyse der ästhetischen 
Erfahrung in das Zentrum des Interesses gerückt wird. Bubner selbst entwickelt 
seine eigene Theorie der ästhetischen Erfahrung dann weiter ausbauend zu ei-
ner reinen, gleichsam transzendentalen Wirkungsästhetik.50 

Intermezzo

Ich möchte das soeben Referierte nicht stehen lassen, ohne einige kritische An-
merkungen anzufügen. Diese setzen an bei Bubners Verknüpfung von Werk 
und Wahrheit, welche er seiner Kritik an den Wahrheitsästhetiken zugrunde 
legt, und fächern einige Facetten dieses zentralen Arguments auf. 

So wäre in einem Gestus entrüsteter Naivität51 zuallererst zu fragen, warum 
ein Sprechen über die Wahrheit der Kunst automatisch eine »philosophische 
Präjudikation« und somit eine philosophisch-heteronome Entmündigung der 
Kunst bedeuten müsse beziehungsweise warum die Frage nach der Wahrheit 
eine genuin philosophische Frage, »die Wahrheit« ausschließlich ein philoso-
phischer Gegenstand sein solle. To cut a long story short: Genau hierin sehe ich 
einen eingeschränkten – und zwar philosophisch eingeschränkten – Blickwinkel; 
nur, weil die Philosophie ex cathedra dekretiert, dass Wahrheit eben ihr urei-
genstes Thema sei, über das nur sie – »von altersher«, so Bubners verräterisch 
schwache Begründung seines Arguments – autonom sprechen könne, muss 
sich die Kunst ihrerseits dem noch lange nicht fügen; nur, wenn man die Kunst 
a priori von der Wahrheitsfrage ausschließt, kann man einer Wahrheitsästhetik 
den Vorwurf der Heteronomie machen. Da Bubner genau hiermit die Kunst 
um eine meines Erachtens wesentliche Kategorie, nämlich die ihrer eigenen, 
autonomen Wahrheit, die man vielleicht als Kunstwahrheit bezeichnen könnte, 
aus philosophischer Perspektive – also heteronom, um in Bubners Begriffl  ichkeit 
zu verbleiben – beschneidet, müsste meines Erachtens die Kritik an Bubner an 

Grund seines Scheincharakters ihre Unabschließbarkeit.« (Bubner, »Über einige Be-
dingungen gegenwärtiger Ästhetik«, S. 43.)

50 | Vgl. Bubner, »Über einige Bedingungen gegenwärtiger Ästhetik«, S. 34.
51 | Freilich hat die Kritik an Bubners avanciertem Vorschlag mittlerweile schon 

eine gewisse Tradition und ist auch bereits von vielen Kommentatorinnen und Kom-
mentatoren aus unterschiedlicher Perspektive vorgebracht worden. Pars pro toto 
sei hier auf die Kritik Martin Seels verwiesen, die in systematischer Hinsicht als 
vernichtende zu bezeichnen durchaus möglich wäre, vgl. Seel, Die Kunst der Ent-
zweiung, S. 50-54.

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001 - am 14.02.2026, 09:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32  |  PROLOG: WIE IST MUSIKÄSTHETIK HEUTE MÖGLICH?

genau dieser theoretischen Stelle ansetzen. Warum eine derartige Eingrenzung 
der Kunst im Gegensatz zu der von Bubner inkriminierten Entgrenzung52 dem 
Eigensinn der Kunst gerechter werden sollte, ist meines Erachtens nicht sonder-
lich plausibel, vielmehr läuft die Argumentation Bubners letzten Endes Gefahr, 
von den von ihm selbst als heteronom kritisierten Ästhetiken ununterscheidbar 
zu werden, wenn nämlich wiederum einzig und allein der Philosophie die Ver-
fügungsgewalt über das Problem Wahrheit zugestanden und die Kunst selbst 
davon ausgeschlossen wird – dieses Mal vermutlich bloß aus Gründen der va-
riatio unter dem Deckmäntelchen einer »Rettung der Autonomie der Kunst« in 
Rekurs auf ein philosophisches Konzept der »ästhetischen Erfahrung«. Indem 
Bubner die Kunst, um sie vor einer Entmündigung durch die Philosophie zu 
retten, gänzlich von der Frage nach der Wahrheit ausschließt, verlängert und 
bestärkt er also gewissermaßen die Hegelsche These vom Vergangenheitscha-
rakter der Kunst, was angesichts seines dezidiert antihegelisch sich gerierenden 
Auftretens in genau dieser Frage zumindest erstaunlich ist. 

In der Verkoppelung des Wahrheitsbegriff s mit dem Werkbegriff  ist, wor-
auf ich oben bereits hingewiesen habe, das zentrale – strategische – Argument 
Bubners angelegt. Hierin verschränken sich nun zwei unterschiedliche Argu-
mentationslinien, zum einen das systematische Argument einer als untrennbar 
vorgestellten Koppelung der Wahrheit an einen spezifi schen Begriff  des Werks, 
zum anderen das empirische Konstatieren eines Problematisch-Werdens der 
Werkkategorie in der Entwicklung der Kunst der Moderne. Nun ließe sich unter 
Bemühung eines alten philosophischen Taschenspielertricks sicherlich einwen-
den, eine solche Vermischung unterschiedlicher Argumentationsebenen sei, 
wenn schon nicht vollends unzulässig, so doch in dieser Verkürzung zumindest 
inadäquat – ein klassischer Kategorienfehler, wenn man so will:53 Mitnichten 
kann Faktizität als hinreichendes Argument gegen Normativität ins Feld geführt 
werden. Als stichhaltiges Argument gegen Bubner reicht dies – sind doch Ge-
danken ohne Inhalt nach wie vor ziemlich leer – jedoch noch nicht aus, sondern 
es muss gewissermaßen mit einer »kunstwissenschaftlichen« Argumentation, 
gleichsam also mit den Gegenständen der Anschauung füllend, unterstützt 
werden. Selbst wenn die These Bubners, Wahrheitsästhetiken setzten notwendig 
einen Kunstwerkbegriff  voraus, stimmte, wäre also zunächst zu diff erenzieren, 
welcher Werkbegriff  hier in Anspruch genommen werden soll und welche kon-
kreten Werke diesem zugrunde gelegt werden; mir scheint – und Ähnliches 
hat bereits Peter Bürger angemerkt54 –, dass Bubner, wiewohl er mit der durch 

52 | Zum Begriff  der ästhetischen Entgrenzung vgl. insbesondere Bohrer, »Der 
Irrtum des Don Quixote. Das Problem der ästhetischen Grenze«, in: Bohrer, Plötz-
lichkeit, S. 97ff .

53 | Teile der Kritik Seels zielen darauf ab, wenn er darauf hinweist, dass Bubner 
dergestalt letztendlich alle Leitbegriff e »metaphorisch« würden, vgl. Seel, Die Kunst 
der Entzweiung, S. 51.

54 | Vgl. beispielsweise die Diskussionsbeiträge von Peter Bürger in: Oelmüller 
(Hg.), Kolloquium Kunst und Philosophie I, S. 294f. (zu Bubners Text »Zur Analyse 

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001 - am 14.02.2026, 09:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ÄSTHETISCHE ERFAHRUNG UND WAHRHEIT DER KUNST  |  33

die Bewegungen der Avantgarde herbeigeführten Krise des Werkbegriff s argu-
mentiert, immer von einem durchaus klassizistisch zu nennenden Begriff  eines 
organischen, integralen Kunstwerks ausgeht,55 während demgegenüber die von 
ihm zur Stützung seiner These eines Zerbrechens des Werkbegriff s herangezo-
gene Beispielreihe aus der Geschichte der Kunst (»Konstruktionen des Kubis-
mus und Futurismus«, »ready mades«, »Materialbilder aller Art«, »dadaistische 
Vexierbilder«, »surrealistische Schocks«, »Happening Kunst« und zuletzt »ge-
wisse Schöpfungen der neuesten Musik«) von einer – milde formuliert – gewis-
sen Beliebigkeit gekennzeichnet ist. Bubner löst die avantgardistisch motivierte 
Krise des Werkbegriff es aus ihrem avantgardistischen Kontext und projiziert 
jene sozusagen absolut auf einen klassizistischen Werkbegriff  zurück. Diesen 
wiederum knüpft er an die Wahrheitsästhetik Hegels, deklariert sodann den Be-
griff  des integralen Kunstwerks in der und durch die Entwicklung der Künste in 
der krisengeschüttelten Moderne respektive Avantgarde als zerbrechenden res-
pektive bereits zerbrochenen und kommt in stringenter Konsequenz direkt zu 
dem Schluss, dass Wahrheitsästhetiken in toto obsolet seien. Diese Argumen-
tation ist nicht nur in meiner Verkürzung ein wenig kurzschlüssig, misst mit 
zweierlei Maß und ist nicht allein aus philosophischer, sondern insbesondere 
aus kunstwissenschaftlichen Perspektive zu kritisieren – hierbei insbesondere 
die Notwendigkeit historischer Diff erenzierung einmahnend. 

Auch wenn Bubner sich genau dagegen verwahrt,56 gälte es tatsächlich, 
den Werkbegriff  entsprechend den Entwicklungen der Kunst weiter zu fassen. 
Natürlich ist der Einwand bedenkenswert, dass die Einheit des integralen, or-
ganischen Kunstwerks in der Moderne mehr als problematisch geworden sei 
und durch die diversen Angriff e unter Druck gesetzt wurde; selbstverständ-
lich ist nicht zu leugnen, dass die Kunst des 20. Jahrhunderts insbesondere in 
ihren avantgardistischen Bestrebungen fundamentale Herausforderungen an 
die Ästhetik respektive die Kunstphilosophie gerade in Hinsicht auf den tradi-
tionell zugrunde gelegten Begriff  eines integralen Kunstwerks gestellt haben. 
Die Existenz künstlerischer Angriff e auf den Werkbegriff  bedeutet jedoch noch 
keineswegs seine absolute Obsoleszenz; selbst wenn diesem Argument in sei-
ner Omnipräsenz mittlerweile ein Hauch der Trivialität anhaftet: Auch in der 
Destruktion ist das Destruierte immer noch anwesend; die künstlerische Aus-
einandersetzung mit dem Werkbegriff  – mag sie auch noch so sehr auf (s)eine 
Destruktion zielen – setzt einen (funktionierenden) Werkbegriff  notwendig vor-
aus. Allen noch so off ensichtlichen Destruktionsbemühungen zum Trotz bleibt 
darüber hinaus darauf zu insistieren, dass Kunst immer an ein Erscheinendes 

ästhetischer Erfahrung«) und S. 240f. (zu seinem eigenen Text »Probleme gegen-
wärtiger Ästhetik«) sowie seine dezidierte Kritik an Bubners Werkbegriff  in: Bürger, 
Theorie der Avantgarde, S. 76-80. 

55 | Vgl. diesbezüglich den mehrfach in diesem Sinne geführten Vorwurf wäh-
rend des Kolloquiums Kunst und Philosophie in: Oelmüller (Hg.), Kolloquium Kunst 
und Philosophie I.

56 | Vgl. Bubner, »Über einige Bedingungen gegenwärtiger Ästhetik«, S. 33f. 

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001 - am 14.02.2026, 09:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34  |  PROLOG: WIE IST MUSIKÄSTHETIK HEUTE MÖGLICH?

und damit an eine konkrete Darstellung gebunden ist; kurz gesagt: Das unsicht-
bare Kunst-Werk kann es per defi nitionem nicht geben, hat doch »Kunst allemal 
bloß in der Erscheinung ihren Gehalt«57. 

Die Herausforderungen der Ästhetik durch die Entwicklungen der Kunst 
ließen sich mit Reinold Schmücker in Bezug auf die kunstphilosophische Re-
levanz der ready mades, der objets trouvés und der happenings konkretisieren;58 
diese markieren gewissermaßen eine Grenze für eine ästhetische Theorie, die 
ihrem Gegenstand adäquat gegenübertreten möchte. Schmückers Überlegun-
gen in den Bereich der Musik übertragend, ließen sich hier natürlich auch Ten-
denzen aus den Sphären der sogenannten Performance-Kunst und Happenings, 
an denen bisweilen (auch) Musik beteiligt ist, namhaft machen; wichtig für die 
ästhetischen Grenzen innerhalb der Musikgeschichte dürften darüber hinaus 
insbesondere die (aleatorische) Einbeziehung des Zufalls, die Bedeutung Cages 
schlechthin und letztlich auch die musique concrète sein. Die entscheidende mu-
sikästhetische Grenze dürfte meines Erachtens jedoch – und damit weiche ich 
von der Intention Schmückers ab – der um 1910 vollzogene Schritt in die Atona-
lität markieren. Freilich bedeutet dieser in seinem (musik)philosophischen Pro-
blemgehalt etwas anderes als beispielsweise die ready mades von Duchamp für 
die kunstphilosophische Debatte, hat es sich doch eingebürgert, jenen folgen-
schweren Schritt eher kompositionstechnisch in Hinsicht auf eine konsequente 
Entwicklungslogik in der Tradition zu verankern als ihn aus rezeptionsästheti-
scher Perspektive als einen fundamentalen Bruch zu werten. Die konservativen 
Kritiker der Atonalität dürften jedoch die fundamentale Bedeutung dieses Bru-
ches weitaus klarer gesehen haben als ihre Apologeten, deren Blick durch das 
permanente Bestreben, das Verstörende durch den Hinweis auf die technische 
Kontinuität und Folgerichtigkeit im Anschluss an die wirkungsmächtigen Aus-
führungen Schönbergs wegzuerklären, ein wenig getrübt gewesen sein dürfte. 
Jedenfalls – um die Diskussion, die ich später noch ausführlicher führen werde, 
nicht bereits an dieser Stelle vorwegzunehmen – wäre zu fordern, dass ein für 

57 | Adorno, »Spätstil Beethovens«, XVII/15. Vgl. auch Wellmer, »Wahrheit, 
Schein, Versöhnung«, S. 16. In Bubners Überlegungen lassen sich aber durchaus 
Tendenzen ausmachen, die genau in die entgegengesetzte Richtung weisen; Bubner 
refl ektiert immer auf das Werk an sich, die Möglichkeit und Notwendigkeit der Rea-
lisierung dieses idealen Kunstbegriff s in realen Kunstwerken stehen gewissermaßen 
außerhalb seines Gedankengebäudes, wenngleich er diese nichtsdestotrotz als Zeu-
gen gegen andere ästhetische Theorien aufruft. Odo Marquard merkt meines Er-
achtens zu Recht in der Diskussion im Anschluss an Bubners Vortrag »Zur Analyse 
ästhetischer Erfahrung« an: »Ich habe den Eindruck, daß Bubner für seine Theorie 
eigentlich nur ein einziges Kunstwerk braucht.« (Marquard, Diskussionsbeitrag in: 
Oelmüller: Kolloquium Kunst und Philosophie I, S. 288f.) Die wahren Probleme der 
Ästhetik entstehen aber, wie Marquard im Weiteren anzudeuten versucht, erst mit 
dem zweiten Kunstwerk und damit mit der Frage, warum es noch weitere Kunstwer-
ke geben könne respektive überhaupt gibt. 

58 | Vgl. Schmücker, Was ist Kunst?, S. 80ff . 

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001 - am 14.02.2026, 09:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ÄSTHETISCHE ERFAHRUNG UND WAHRHEIT DER KUNST  |  35

eine Ästhetik des 20. und 21. Jahrhunderts tauglicher Werkbegriff  so verfasst 
sein müsste, dass er auch die Negation des traditionellen Werkbegriff s enthalten 
könnte; auch Duchamps Fontaine oder Cages 4’33’’ müssten in eine theoretische 
Beziehung zu einer Werkkategorie zu setzen sein. Deswegen wäre auch Bubner 
nicht blindlings zu folgen, wenn er konstatiert:

»Off enbar sind also ästhetische Konzeptionen, die die überlieferte Werkkategorie 
unverändert unterstellen müssen oder gar auf eine emphatische Betonung des 
Werkbegriff s hinauslaufen, am wenigsten geeignet, gegenwärtige Kunst auf den Be-
griff  zu bringen.«59

Es kann nun aber keineswegs darum gehen, den klassischen Werkbegriff  »un-
verändert« zu übernehmen; dessen macht sich lediglich Bubner selbst schuldig, 
ist doch die klassizistisch-idealistische Tendenz und damit das Festhalten an 
einem klassizistischen Werkbegriff  in seinen Überlegungen vielleicht doch be-
deutend stärker, als dies zuerst den Anschein hat. Dass der integrale Begriff  des 
Kunstwerks nicht mehr unhinterfragt übernommen werden kann, heißt aber 
noch lange nicht, dass es überhaupt keinen Werkbegriff  mehr geben könne; 
vielmehr ist auch der Werkbegriff  selbst strikt als geschichtlich geprägter auf-
zufassen, er verändert sich in und an der Geschichte der Werke. 

Da Bubner in diesem Zusammenhang an den heteronomen Wahrheitsäs-
thetiken nicht nur den von ihnen zugrunde gelegten Werkbegriff , sondern in 
besonderem Maße auch den von diesem implizierten Wahrheitsbezug als un-
haltbar kritisiert, ist in einem zweiten Schritt nunmehr die Plausibilität der dies-
bezüglichen Argumentationslinie Bubners zu überprüfen. Bubner begründet 
sein »entzugsästhetisches«60 Vorgehen und seine Forderung, strikt nur von der 
Wirkung auszugehen,61 mit der »Unmöglichkeit des endgültigen Zugriff s«62. In 
dieser Form ist dieses Argument entweder resignativ und evoziert gewisserma-
ßen die vollständige Kapitulation der Theorie vor der Kunst schlechthin, oder es 
perenniert schlichtweg die trivialste aller Einsichten der theoretischen Beschäf-
tigung mit Kunst, die immer am Anfang (und eben nicht wie hier bei Bubner 

59 | Bubner, »Über einige Bedingungen gegenwärtiger Ästhetik«, S. 34.
60 | Vgl. in Bezug auf den Begriff  der »Entzugsästhetik« im Gegensatz zu den 

»Überbietungsästhetiken« Seel, Die Kunst der Entzweiung, S. 46f.
61 | »Wenn demnach einer Ästhetik, in der die Philosophie die Kunst als eine 

maskierte Gestalt ihrer selbst zu identifi zieren meint, die Gefahr der Heteronomie 
droht und wenn weiterhin die massive Werkkategorie, die den ontologischen Träger 
einer in Kunst sinnlich erschauten Wahrheit abgibt, gerade im Blick auf zeitgenös-
sische Phänomene kein Vertrauen verdient, so bleibt als methodischer Weg allein 
der Ausgang von der ästhetischen Erfahrung. […] Die Analyse ästhetischer Erfahrung 
hält sich strikt an die Wirkung, die von ästhetischen Phänomenen ausgeht und in 
der allein ›Kunst‹ zum Bewußtsein kommt.« (Bubner, »Über einige Bedingungen 
gegenwärtiger Ästhetik«, S. 34, Hervorhebung original.)

62 | Bubner, »Über einige Bedingungen gegenwärtiger Ästhetik«, S. 41.

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001 - am 14.02.2026, 09:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36  |  PROLOG: WIE IST MUSIKÄSTHETIK HEUTE MÖGLICH?

am Ende) der ästhetischen Analyse zu stehen hätte.63 Die fundamentale Pro-
blematik einer reinen Wirkungsästhetik, wie sie von Bubner propagiert wird, 
erweist sich noch in einem weiteren Aspekt. In strenger Konsequenz wären auf 
der Basis einer reinen Erfahrungsästhetik beispielsweise ready mades niemals 
als Kunstwerke zu rezipieren; Duchamps Fontaine ist »rein phänomenal«, rein 
von der Wirkung des ästhetischen Phänomens her von einem herkömmlichen 
Urinal schlicht ununterscheidbar: Sinnlich wahrnehmen respektive ästhetisch 
erfahren kann ich lediglich, dass das Urinal weiß ist, eine glatte Oberfl äche 
besitzt oder eine geschwungene Gestalt aufweist, nicht jedoch, dass es sich 
bei diesem Gegenstand, der mir gegenübersteht, um ein Kunstwerk handelt; 
die »Kunstwerkhaftigkeit« selbst entzieht sich schlechterdings der reinen An-
schauung. Auch eine um »institutionelle« oder »kontextuelle« Argumente an-
gereicherte Theorie der ästhetischen Erfahrung als Wirkungsästhetik verstrickt 
sich in prekäre Widersprüche: Die Tatsache, dass ich mich in einem Museum 
und eben nicht in einer Bedürfnisanstalt befi nde, könnte zwar durchaus ein 
gewisses Verhalten nahe legen, dürfte zur Unterscheidung zwischen Kunst und 
Nicht-Kunst jedoch ebenfalls noch nicht hinreichen. Nicht alles, was sich in ei-
nem Museum befi ndet, nicht alles, was in einem Konzertsaal erklingt, ist allein 
dadurch bereits Kunst; zwischen dem Kunstwerk Fountaine und dem lediglich 
zum Schutz des Museums, seiner Besucher und seiner Kunstwerke aufgestell-
ten Feuerlöscher gibt es in Bezug auf einen möglichen Kunstwerkstatus ebenso 
fundamentale Unterschiede wie zwischen der aus einem versehentlich nicht 
abgestellten Mobiltelefon erklingenden Anrufermelodie namens little nightmu-
sic und der gleichzeitig von zwei Violinen, Viola, Violoncello und Kontrabass in 
einem Konzertsaal zur Auff ührung gebrachten Serenade G-Dur KV 525.64 Diese 
Unterschiede sollten für eine Ästhetik von Bedeutung sein. Die Wirkung, die 
Bubner einzig untersuchen möchte, geht immer von etwas Bestimmtem, näm-
lich einem Artefakt, aus; auch eine Analyse der ästhetischen Erfahrung kann 
nicht nur am Erfahrenden (dem Subjekt) allein festgemacht werden, sondern 
muss auch das Erfahrene (das Objekt) in ihre Theorie refl ektierend mit einbe-
ziehen; wäre dem nicht so, wäre es schlechterdings vollkommen beliebig, was 
wir erfahren. Dies dürfte wohl kaum das Ergebnis einer Rettung des Eigensinns 
und Eigenwerts der Kunst vor ihrer philosophischen Entmündigung darstellen. 
Wenn Bubner sagt, »[w]as die ästhetische Erfahrung erfährt, konstituiert sich 
nämlich in der Erfahrung und durch die Erfahrung, so daß unabhängig von 
ihr nicht objektiviert werden kann, etwa in einem Werke, was Inhalt jener Er-
fahrung ist«,65 so ließe sich selbstverständlich auch diametral entgegengesetzt 

63 | Zu konstatieren ist an dieser Stelle mit Martin Seel somit eine konsequente 
Unterbestimmung des Gegenstandes bei Bubner, ein Syndrom, das nahezu allen 
Entzugsästhetiken in irgendeiner Weise eignet, vgl. Seel, Die Kunst der Entzweiung, 
S. 51ff .

64 | Vgl. zu einer Durchführung dieses Arguments im Bereich der analytischen 
Musikphilosophie Davies, »Musikalisches Verstehen«.

65 | Bubner, »Über einige Bedingungen gegenwärtiger Ästhetik«, S. 35. 

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001 - am 14.02.2026, 09:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ÄSTHETISCHE ERFAHRUNG UND WAHRHEIT DER KUNST  |  37

behaupten, dass genauso wenig unabhängig von einem Werk »subjektiviert« 
werden könne, was Inhalt seiner ästhetischen Erfahrung sei.66 Die Alltagsspra-
che ist in diesem Zusammenhang in ihrer Zweideutigkeit absolut exakt: Wir 
sprechen von der Erfahrung des Erfahrenden und von der Erfahrung des Er-
fahrenen. 

Die prononcierte These Bubners, Wahrheitsästhetiken schlechthin seien ob-
solet, da sie einen nicht mehr existenten Begriff  eines Kunstwerkes als ontologi-
schen Träger der Wahrheit zugrunde legten, wird als Kritik der Wahrheitsästhe-
tik bereits dadurch in sich fragwürdig, dass sie monokausal, in entscheidenden 
Zusammenhängen zu wenig komplex und das Phänomen »unterbestimmend« 
argumentiert, da sowohl der zugrunde gelegte Wahrheitsbezug als auch der 
Werkbezug Bubners problematisch ist. Aufgrunddessen kann auch die Prokla-
mation der Obsoleszenz der ästhetischen Theorie Adornos, die Bubner allein 
aufgrund ihres Status als heteronome Wahrheitsästhetik zur Diskussion gestellt 
hat, nicht unhinterfragt übernommen werden. Zum ersten verfängt der Ein-
wand Bubners, Adornos Wahrheitsästhetik sei obsolet, eben weil sie – gleichsam 
naiv – an einem emphatischen Werkbegriff  festhalte und die Krise des Werks in 
der Kunst der Moderne schlechterdings nicht beachte, meines Erachtens nicht. 
So ließe sich, argumentierte man rein Adorno-immanent, der berühmte Satz, 
in dem sich eine Kernidee der ästhetischen Theorie Adornos spätestens seit der 
Formulierung des Schönberg-Teiles der Philosophie der neuen Musik manifes-
tiert, »die einzigen Werke heute, die zählen, sind die, welche keine Werke mehr 
sind«67, naturgemäß gegen Bubners allzu einseitige Darstellung heranziehen, 
wäre doch – und hierbei kann ich mich mit Hans Robert Jauß glücklicherweise 
auf einen als prononcierten Kritiker Adornos absolut unverdächtigen Zeugen 
berufen – darauf zu insistieren, dass Adorno für die »Einsicht in den modernen 
Prozeß der Aufl ösung des autonomen Werks […] historische Priorität«68 zukom-
me.69 

66 | Vgl. in diesem Zusammenhang auch den kritischen Einwand von Andrea 
Kern: »Es genügt daher auch nicht, Kants Versuch, die Autonomie des Ästhetischen 
zu erläutern, dadurch zu beschreiben, daß man wie R. Bubner sagt, er würde sich 
bei seiner Analyse der ästhetischen Erfahrung »strikt an die Wirkung« halten […]. 
Denn die Analyse der Wirkung der ästhetischen Erfahrung und damit der Nachweis 
der Autonomie des Ästhetischen geschieht und gelingt bei Kant überhaupt nur mit 
Blick auf den Allgemeinheitsanspruch, den das Urteil über das Schöne als ästheti-
sches Urteil erhebt.« (Kern, Schöne Lust, S. 31, Fußnote.)

67 | Adorno, Philosophie der neuen Musik, XII/37.
68 | Jauß, Ästhetische Erfahrung und literarische Hermeneutik, S. 64.
69 | Im Namen einer Apologie der ästhetischen Erfahrung formulierte Jauß eine 

Linie der Kritik an Adornos Ästhetik, die insbesondere im Bereich der Literatur-
wissenschaft einen wichtigen Paradigmenwechsel einläutete. Im Mittelpunkt dieser 
Kritik stand ebenfalls die Verknüpfung von Werk und Wahrheit, nunmehr aller-
dings in Hinblick auf Adornos (Negativitäts-)Theorie des seltsam handlungsbegab-
ten Kunstwerks. Mit der Verpfl ichtung aller Kunst auf die »Grundfarbe schwarz« 

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001 - am 14.02.2026, 09:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38  |  PROLOG: WIE IST MUSIKÄSTHETIK HEUTE MÖGLICH?

Bubner, dessen kritisches Interesse hauptsächlich dem in Adornos Ästhe-
tik zentral behaupteten Wahrheitsbezug der Kunst gilt und dessen Rekurs auf 
die Problematik des Werkbegriff s eher eine Hilfshypothese darstellt, um das 
Thema der Wahrheit als genuin philosophisches zu retten respektive zurückzu-
erobern, streicht an der Ästhetik Adornos hauptsächlich die unplausiblen Zü-
ge heraus und lässt hierbei die dialektische Konstruktion der Thematisierung 
des Wahrheitsgeschehens der Kunst bei Adorno außer Acht, indem er sowohl 
die spezifi sche Prägung der Wahrheit als stets prozessuale70 (Benjamins Zeit-
kern der Wahrheit71) negiert als auch die von Adorno quasi im Schreiben impli-
zit thematisierte Fragilität der gesamten Wahrheitskonstruktion missachtet.72 
Hierbei hält Bubner streng an der traditionellen Trennung der Ästhetik fest; 
eine Vermittlung der beiden Traditionsstränge oder gar die Überlegung, dass 
es sich bei der darin angezeigten Alternative zwischen einer Wahrheitsästhetik 
auf der einen und einer Theorie der ästhetischen Erfahrung auf der anderen 
Seite um eine falsche Alternative handeln könnte, sind für seine Argumentation 
schlichtweg nicht relevant. Da sie ihrerseits jedoch zwischen den beiden Tradi-

(Adorno, Ästhetische Theorie, VII/65) und des damit verknüpften moralischen An-
spruchs im Sinne negativer Gesellschaftskritik nivelliere Adorno den Eigenwert der 
Kunst in einer Negation jeglicher lustvollen Erfahrung. Die rigide Ablehnung des 
Kunstgenusses – »Der Bürger wünscht sich die Kunst üppig und das Leben aske-
tisch; umgekehrt wäre es besser«, heißt es bekanntlich in der Ästhetischen Theorie 
(Adorno, Ästhetische Theorie, VII/27) – sei bei Adorno, so Jauß, um den »Preis des 
Abbruchs aller kommunikativen Fähigkeiten der Kunst erkauft« (Jauß, Ästhetische 
Erfahrung und literarische Hermeneutik, S. 52) und führe letztlich zu einer eklatanten 
Vernachlässigung der Instanz des Rezipienten. Dergestalt gehe die Kunst vollends 
ihrer kommunikativen Fähigkeiten verlustig. Diese Kritik von Jauß triff t Adornos 
Ästhetik jedoch weder als Werkästhetik noch als Negativitätsästhetik, kann doch ge-
zeigt werden, dass Adornos Ästhetik in ihren Grundzügen mitnichten als eine reine 
Werkästhetik formuliert ist, sondern dass Fragen der Rezeption und der Reproduk-
tion a priori irreduzible theoretische Elemente seiner Theoriebildung darstellen und 
dass die Negativitätstheorie Adornos im Prinzip eine Rettung des ästhetischen Ge-
nusses impliziert. Letzteres hat Menke in einer Kritik der Apologie der ästhetischen 
Erfahrung gezeigt, vgl. Menke, Die Souveränität der Kunst, S. 30; ersteres werde ich 
im Laufe der Arbeit zu zeigen versuchen, indem ich auf die notwendige und stets 
vorausgesetzte theoretische Verzahnung von Überlegungen zu Produktion, Repro-
duktion und Rezeption innerhalb der ästhetischen Theorie Adornos hinweise.

70 | Vgl. beispielsweise »Wahrheit ist einzig als Gewordenes« (Adorno, Ästheti-
sche Theorie, VII/12).

71 | Vgl. Benjamin, Das Passagen-Werk, V.1/578, sowie Adorno, Negative Dialektik, 
VI/364.

72 | Hier beziehe ich mich insbesondere auf die berühmte Passage der Umkrei-
sung des Wahrheitsbegriff s in der Ästhetischen Theorie, in welcher in immer weiter 
geführten Negationen eine gleichsam spiralförmige Bestimmung der Wahrheit der 
Kunst versucht wird, vgl. Adorno, Ästhetische Theorie, VII/193-200.

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001 - am 14.02.2026, 09:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ÄSTHETISCHE ERFAHRUNG UND WAHRHEIT DER KUNST  |  39

tionslinien der Ästhetik angesiedelt ist und dergestalt eine einseitige Kritiklinie 
a priori unterläuft, ist die Ästhetik Adornos mit einer Kritik, die lediglich als 
Kritik der Wahrheitsästhetik geführt wird, schlechterdings nicht zu fassen. So 
stellt, ausgehend von dem stets zugrunde gelegten Doppelcharakter73 der Kunst, 
die Thematisierung der Antinomie zwischen der Autonomie des ästhetischen 
Scheins und der souveränen Relevanz der Kunst74 auch in Bezug auf die Ver-
nunft der Geltungssphären theoretischer wie praktischer Wahrheit75 einen zen-
tralen Punkt der Ästhetik Adornos dar. In dem Bemühen um eine Ästhetik, die 
in den Phänomenen der Kunst selbst ihren Ausgang fi ndet, wendet sich Adorno 
darüber hinaus dezidiert gegen eine Kunstphilosophie, die die Kunst durch ein 
ihr Fremdes interpretiert;76 insbesondere in der »Frühen Einleitung« der Ästhe-
tischen Theorie erweist sich, dass die Überlegungen Adornos zum Wahrheits-
gehalt der Kunst stets von der ästhetischen Erfahrung des konkreten Werks her 
gedacht sind: 

»Der Wahrheitsgehalt eines Werkes bedarf der Philosophie. In ihm erst konvergiert 
diese mit der Kunst oder erlischt in ihr. Die Bahn dorthin ist die der refl ektierten Im-
manenz der Werke, nicht die auswendige Applikation von Philosophemen. Streng 
muß der Wahrheitsgehalt der Werke von jeglicher in sie, sei’s vom Autor, sei’s vom 
Theoretiker hineingepumpten Philosophie unterschieden werden […].«77

Ebenso wie Adorno von der Ästhetik fordert, sie könne nicht als ein der Kunst 
»Äußerliches«78 konzipiert werden, dürfte dies also auch für die Thematisie-
rung des Wahrheitsgehalts der Kunst, in welchem Kunst und Philosophie »kon-
vergieren«79, Gültigkeit beanspruchen. Die Kritik Bubners, die Adornos Operie-
ren mit dem Wahrheitsbegriff  a priori als eine heteronome Interpretation eben 
durch ein ihr Fremdes denkt, greift dergestalt entscheidend zu kurz, ist doch 
der spezifi sche, in den Formen »Interpretation, Kommentar, Kritik«80 sich ma-
nifestierende Wahrheitsbezug, der mit einem irreduziblen Welt- und Sprachbe-
zug81 einhergeht, integraler und konstitutiver Bestandteil der Kunst selbst. 

73 | Vgl. beispielsweise Adorno, Ästhetische Theorie, VII/340.
74 | Vgl. Adorno, Ästhetische Theorie, VII/159.
75 | Vgl. Menke, Die Souveränität der Kunst, S. 13.
76 | So heißt es in einer Marginalie zu einem der Beethoven-Fragmente: »Ge-

gen Kunstphilosophie als Interpretation der Kunst durch ein ihr Fremdes« (Adorno, 
Beethoven, NaS I.1/34).

77 | Adorno, Ästhetische Theorie, VII/507.
78 | Vgl. Adorno, Ästhetische Theorie, VII/508.
79 | Vgl. Adorno, Ästhetische Theorie, VII/197.
80 | Adorno, Ästhetische Theorie, VII/289.
81 | »Die Werke, vollends die oberster Dignität, warten auf ihre Interpretation. 

[…] Den Wahrheitsgehalt begreifen postuliert Kritik. […] Die geschichtliche Entfal-
tung der Werke durch Kritik und die philosophische ihres Wahrheitsgehaltes stehen 
in Wechselwirkung.« (Adorno, Ästhetische Theorie, VII/193f.)

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001 - am 14.02.2026, 09:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40  |  PROLOG: WIE IST MUSIKÄSTHETIK HEUTE MÖGLICH?

Wahrheit. Wahrheit der Kunst. Kunstwahrheit

Zaghaft habe ich den Begriff  einer autonomen Wahrheit der Kunst im Sinne 
einer Kunstwahrheit bereits oben ins Spiel gebracht, um die Begrenzung des 
Sprechens über Wahrheit einzig auf den Bereich der Philosophie durch Bubner 
quasi aus der Perspektive der Kunst in Frage zu stellen. Dies gilt es auch in Hin-
blick auf die Ästhetik Adornos zu präzisieren:82 Der Begriff  der Kunstwahrheit 
ist weder als eine höhere noch als eine niederere Wahrheit zu verstehen, er ist 
der »tatsächlichen« – der vermutlich von Bubner gemeinten »philosophischen« 
– (Aussagen-)Wahrheit weder vorgeordnet noch nachgeordnet.83 Vielmehr ist 
die Kunstwahrheit als Wahrheit eigenen Rechts zu verstehen, die sich ihrer-
seits auf einen genuin ästhetischen Diskurs bezieht. In diesem Sinne wäre von 
einer autonomen Wahrheit der Kunst zu sprechen. Das allerdings reicht noch 
nicht aus, um das Spezifi sche an der Kunstwahrheit auszumachen; bezöge sich 
die Wahrheit der Kunst nur und ausschließlich auf einen ästhetischen Diskurs, 
käme das einer Eingrenzung im Sinne Bubners gleich. Ganz im Gegenteil: Der 
Geltungsanspruch der Kunst – und hierin dürfte das wichtigste gemeinsame In-
terpretament aller Wahrheitsästhetiken, die »überbietungstheoretische«84 Ar-

82 | Im Folgenden bin ich Martin Seel verpfl ichtet, der im ersten Teil seines Auf-
satzes »Kunst, Wahrheit, Welterschließung« einen meines Erachtens tragfähigen 
Begriff  der Kunstwahrheit innerhalb eines ästhetischen Verweisungszusammen-
hangs entwickelt. Seels grundlegende Begriff sbestimmungen wiederum setzen 
einige diff erenzierende Überlegungen voraus, die Albrecht Wellmer in seinem ein-
schlägigen Aufsatz »Wahrheit, Schein, Versöhnung. Adornos ästhetische Rettung 
der Modernität« zur Diskussion gestellt hat, und die Seel in seiner Dissertation in 
Hinsicht auf den Begriff  der ästhetischen Rationalität in kritischer Aneignung wei-
ter ausgebaut hat, vgl. Seel, Kunst der Entzweiung.

83 | Anzunehmen, der Begriff  der Kunstwahrheit sei eine Ableitung des Begrif-
fes einer (höheren, allgemeineren, basaleren etc.) philosophischen Wahrheit, würde 
unsere Probleme nur auf eine andernorts angesiedelte Ebene verlagern, keineswegs 
jedoch lösen. 

84 | Ich beziehe mich hier auf die diff erenzierende Systematisierung der Wahr-
heitsästhetiken, die Schmücker vorgeschlagen hat. Schmücker unterscheidet drei 
Modelle von Wahrheitsästhetiken, eine unterbietungstheoretische Variante, in 
welcher die Wahrheit der Kunst der Wahrheit der Philosophie unterstellt sei, eine 
überbietungstheoretische Variante, in welcher die Wahrheit der Kunst eine höhere 
Wahrheit benenne, und eine komplementaritätstheoretische Variante, die die Wahr-
heit der Kunst mit der Wahrheit der Philosophie im Sinne eines produktiven Wech-
selverhältnisses gleichsetze, vgl. hierzu Schmücker, Was ist Kunst?, S. 19-47. Freilich 
scheinen mir manche Zuordnungen Schmückers nicht wirklich plausibel: In Bezug 
auf Adorno, der wie Schelling, Gadamer und Heidegger der überbietungstheoreti-
schen Variante der Wahrheitsästhetik zugeordnet wird, wäre diese Systematisierung 
diff erenzierend zu modifi zieren. In Entgegensetzung zu Schmücker ist darauf zu 
insistieren, dass Adornos spezifi sche Form der Wahrheitsästhetik sich keineswegs 

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001 - am 14.02.2026, 09:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ÄSTHETISCHE ERFAHRUNG UND WAHRHEIT DER KUNST  |  41

gumente einbegreifen, zu sehen sein – beschränkt sich prinzipiell nicht auf die 
Sphäre des Ästhetischen allein, sondern impliziert immer ein transgredierendes 
Moment einer Entgrenzung als einer Überschreitung des genuinen Bereichs 
des Ästhetischen. An ebendiesem ist, will Kunst nicht ihren eigenen Anspruch 
unterschreiten, festzuhalten, liegt doch darin, kurz gesagt, der Witz der Rede 
über die Wahrheit der Kunst. In der Theoriebildung führte dies traditioneller-
weise zu der Annahme einer Interdependenz theoretischer Wahrheit (als Aussa-
genwahrheit in einem begriffl  ichen Begründungszusammenhang), praktischer 
Wahrheit (als Richtigkeit von Handlungen in Hinsicht auf einen wertnormati-
ven Begründungszusammenhang) und ästhetischer Wahrheit (als Gelungen-
heit oder Stimmigkeit in Hinsicht auf ein »ästhetisches Formniveau«). Auf der 
Basis einer »stereoskopischen Lektüre« des Verweisungs zusammen hangs der 
Kategorien Wahrheit, Schein und Versöhnung innerhalb der ästhetischen Theo-
rie Adornos schlägt Wellmer vor, »Kunstwahrheit« als ein »Interferenzphäno-
men der verschiedenen Dimensionen des alltäglichen Wahrheitsbegriff es« zu 
denken; Kant variierend, heißt es bei Wellmer in Konsequenz dieser Überle-
gung: »[O]hne ästhetische Erfahrung und ihre subversiven Potentiale müssten 
unsere moralischen Diskurse blind und unsere Interpretationen der Welt leer 
werden.« Der hiermit implizierte Wahrheitsbegriff  lässt sich in Hinblick auf 
den Begriff  der Souveränität der Kunst explizieren85 und beschreibt die Rele-
vanz der Kunstwahrheit für einen Begriff  des »Ganze[n] der Vernunft« in Hin-
sicht auf das, was ich oben als das unhintergehbar transgredierende Element 
der Kunst bezeichnet habe.86 

In diese antinomische Doppeldeutigkeit ist der Wahrheitsgehalt der Kunst 
innerhalb der ästhetischen Theorie Adornos stets eingespannt, und von hier aus 
wird er als ein Zusammendenken unterschiedlicher Wahrheitsdimensionen 
entfaltet: einerseits in Hinblick auf eine Wahrheit der Autonomie, andererseits 
in Hinblick auf eine Wahrheit der Souveränität. In jenem Aspekt erweist sich 
ihre Stimmigkeit respektive ästhetische Authentizität, in diesem das transgre-
dierende Moment der Kunst, ihr Weltbezug.87 

in einer der drei vorgestellten Varianten allein erschöpft, sondern an allen dreien 
partizipiert und dergestalt eine eindeutige Zuordnung unterläuft, vgl. zu diesem 
Zusammenhang auch Urbanek, »(Wie) Ist Musikästhetik heute möglich?«.

85 | Zu einer Durchführung dieses Arguments ausgehend von Batailles Ein-
spruch gegen die Formel des l’art pour l’art (vgl. Bataille, Die Souveränität, S. 80ff .) 
und dem Insistieren auf eine »Souveränität der Kunst« vgl. Menke, Die Souveränität 
der Kunst, besonders S. 10f. und 189ff ., sowie Menke, »Umrisse einer Ästhetik der 
Negativität«, S. 192 und 207ff . 

86 | Alle als Zitat markierten Passagen in: Wellmer, »Wahrheit, Schein, Versöh-
nung. Adornos ästhetische Rettung der Modernität«, S. 43, vgl. darüber hinaus auch 
besonders S. 30f.

87 | »Nichts in der Kunst, auch nicht in der sublimiertesten, was nicht aus der 
Welt stammte, nichts daraus unverwandelt. Alle ästhetischen Kategorien sind ebenso 
in ihrer Beziehung auf die Welt in der Lossage von ihr zu bestimmen. Erkenntnis ist 

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001 - am 14.02.2026, 09:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42  |  PROLOG: WIE IST MUSIKÄSTHETIK HEUTE MÖGLICH?

Ästhetik des musikalischen Spiels

Nachdem gezeigt werden konnte, dass die Frage nach der Wahrheit der Kunst 
trotz massiver Angriff e88 keineswegs vorschnell aus dem Themarium der (Mu-
sik-)Ästhetik zu verbannen ist und somit sowohl Aspekte einer Wahrheitsästhe-
tik wie Aspekte einer Erfahrungsästhetik unhintergehbare Momente einer zeit-
gemäßen Musikästhetik darstellen müssen, gilt es nunmehr die Frage zu über-
prüfen, ob es sich bei dem aus der traditionellen Doppelcodierung der Disziplin 
Ästhetik sich ergebenden Manichäismus nicht um genau die falsche Alternative 
handelt. Wenn dem so sein sollte, wäre zu klären, wo sich Möglichkeiten einer 
Verknüpfung ergeben könnten, die die »Kontroverse zwischen Kant und Hegel« 
eben gerade nicht in einer bloßen »Synthese« glättete.89 

Prozessualität der ästhetischen Erfahrung – Prozessualität des Kunstwerks 

Ich beginne, indem ich von Adorno herkommend einen Faden aufnehme, der 
sowohl in Hinsicht auf die Überlegungen zur Autonomie und Souveränität der 
Kunst von Bedeutung ist als auch den Sprach- und Weltbezug der Musik aus 
einer weiteren Perspektive zu erhellen vermag. 

»Werden aber die fertigen Werke erst, was sie sind, weil ihr Sein ein Werden ist, so 
sind sie ihrerseits auf Formen verwiesen, in denen jener Prozeß sich kristallisiert: 
Interpretation, Kommentar, Kritik. Sie sind nicht bloß an die Werke von denen her-
angebracht, die mit ihnen sich beschäftigen, sondern der Schauplatz der geschicht-
lichen Bewegung der Werke an sich und darum Formen eigenen Rechts. Sie dienen 
dem Wahrheitsgehalt der Werke als einem diese Überschreitenden und scheiden 
ihn – die Aufgabe der Kritik – von den Momenten seiner Unwahrheit.«90 

Die »Formen eigenen Rechts« – Interpretation, Kommentar, Kritik – implizie-
ren als konstitutive »Bestandteile« der Kunst in ihrem Wahrheitsbezug ein Ele-
ment, in welchem der Doppelcharakter des Kunstwerks als autonom und als fait 
social sich paradigmatisch manifestiert.91 Mit der Formulierung des Seins als 

sie in beidem […]« (Adorno, Ästhetische Theorie, VII/209). Zu einer argumentativen 
Engführung des Sprachbezuges, des Weltbezuges und der Verknüpfung von Kunst 
und Wahrheit in Hinsicht auf ein ästhetisches Spiel mit der Wahrheit, die ich an die-
ser Stelle nicht leisten kann, vgl. Wellmer, »Das musikalische Kunstwerk«, S. 172f. 

88 | Freilich ließen sich die Ausführungen, nähme man noch weitere philosophi-
sche (etwa pragmatische, analytische, semiotische) Richtungen hinzu, um weitere 
Argumente anreichern. Dies wäre aus Gründen einer variatio natürlich wünschens-
wert, würde aber den Blick auf den Kern der Sache, den immerwährenden Streit um 
die Doppelcodierung des ästhetischen Denkens, nur unwesentlich verändern. 

89 | Vgl. Adorno, Ästhetische Theorie, VII/528.
90 | Adorno, Ästhetische Theorie, VII/289.
91 | Zu einer Weiterführung dieser Argumentation vgl. Wellmer, »Das musika-

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001 - am 14.02.2026, 09:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ÄSTHETIK DES MUSIKALISCHEN SPIELS  |  43

eines Werdens, das »technologisch faßbar« sei,92 spielt Adorno auf etwas an, was 
sich als Prozessualität des Kunstwerks93 bezeichnen ließe. Dieser Prozessualität 
sind, worauf Wellmer mit Nachdruck hingewiesen hat, zwei Facetten inhärent, 
zum einen in Hinblick auf eine Veränderung der Kunstwerke in der und durch 
die Geschichte, wie dies in obiger Passage in Bezug auf die »Formen eigenen 
Rechts« anklingt, die wesentlich historisch determiniert sind,94 zum anderen in 
Hinblick auf eine spezifi sche interne Prozessualität des Kunstwerks selbst.95 

Ausgehend von Adornos Entgegensetzung des begriffl  ichen, identifi zieren-
den Denkens96 und der Konfrontation mit Kunst in der ästhetischen Erfahrung, 
hat Christoph Menke97 in einer Analyse der ästhetischen Erfahrung eine Dif-
ferenzierung unterschiedlicher Modi des Verstehens zur Diskussion gestellt: 
Während das identifi zierende Verstehen – erinnert sei an die Charakteristik der 
bestimmenden Urteilskraft Kants – darauf ziele, ein Besonderes unter ein Allge-
meines zu subsumieren, und hierbei resultatorientiert wesentlich als ein auto-
matisches Verstehen verfasst sei,98 sei das ästhetische Verstehen – der Begriff  
ist partiell durchaus kompatibel mit dem Begriff  der refl ektierenden Urteilskraft 
– gleichsam selbstrefl exiv am Prozess des Verstehens selbst orientiert und unter-
laufe, dergestalt jegliches automatische Verstehen subvertierend, das identifi -
zierende Denken.99 Sei dieses in seiner teleologischen Orientierung gleichsam 
zeitlos, erweise sich in jenem die Prozessualität des Erfahrens und Verstehens 
schlechthin als konstitutiv; ihr antiteleologisches Moment ist wesentlich auf-
schiebend, das Verstehen unendlich verzögernd verfasst100 und ihre immanen-

lische Kunstwerk«, und in Hinblick auf den Sprachbezug dieser Formen eigenen 
Rechts Wellmer, »Sprache – (Neue) Musik – Kommunikation«, S. 302ff .

92 | Vgl. Adorno, Ästhetische Theorie, VII/263.
93 | Vgl. auch: »Der Prozeßcharakter der Kunstwerke ist nichts anderes als ihr 

Zeitkern.« (Adorno, Ästhetische Theorie, VII/264.)
94 | Ich werde auf den Aspekt der inneren Historizität des Kunstwerks im Zu-

sammenhang mit der musikalischen Reproduktion zurückkommen.
95 | Das Thema der internen Prozessualität des Kunstwerks wird im Zentrum 

der Auseinandersetzung mit der Frage der musikalischen Zeit stehen. 
96 | Dies wird beispielsweise greifbar in der »Frühen Einleitung« der Ästheti-

schen Theorie, vgl. Adorno, Ästhetische Theorie, VII/521.
97 | Im Folgenden bin ich der Durchführung dieser Argumentation von Menke 

verpfl ichtet, ich verzichte daher auf Einzelnachweise seines Argumentationsganges, 
vgl. Menke, Die Souveränität der Kunst, S. 47ff . sowie auch Menke, »Umrisse einer 
Ästhetik der Negativität«, S. 198f.

98 | Dies fi ndet bereits in der Dialektik der Aufklärung seinen Anknüpfungs-
punkt.

99 | »Denken heißt identifi zieren.« (Adorno, Negative Dialektik, VI/17.)
100 | »Was die ästhetische Erfahrung der Exekutierung des Identifi zierens ent-

gegensetzt, ist nichts anderes als seine Prozessualisierung; die ästhetische Erfah-
rung verneint etwas nur, indem sie es unendlich verzögert.« (Menke, »Umrisse 
einer Ästhetik der Negativität«, S. 198.)

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001 - am 14.02.2026, 09:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44  |  PROLOG: WIE IST MUSIKÄSTHETIK HEUTE MÖGLICH?

te Zeitlichkeit damit unaufhebbar.101 Eben hierin liegt das subversive Potential 
der souverän gedachten Kunst begründet. Das ästhetische Verstehen verstehe 
etwas nicht anders, sondern der Vollzug des Verstehens selbst sei ein anderer. 
Wie Menke in Rekurs auf Paul Valérys Beschreibung des Gedichtes respektive 
der ästhetischen Erfahrung des Gedichtes als »ausgehaltene[s] Zögern zwischen 
Klang und Sinn«102 schließlich treff end analysiert, lässt sich die ästhetische Er-
fahrung auf der Basis ihrer internen Zeitlichkeit als Vollzug einer wahrnehmen-
den, refl ektierenden und deutenden Bewegung zwischen einer Ebene des Mate-
rial-Phänomenalen (Valérys Klang) und einer Ebene des »überschreitenden Ge-
haltes« (Valérys Sinn) beschreiben.103 Das Zusammenspiel dieser Ebenen ist als 
»ausgehaltenes Zögern« wesentlich prozessorientiert und in einem beständigen 
Wechselspiel nicht auf ein Resultat hin ausgerichtet. Die beiden in der Analyse 
der ästhetischen Erfahrung ausgemachten Ebenen lassen sich darüber hinaus 
auch als konstitutive Merkmale des Kunstwerks selbst identifi zieren; auch hier 
greifen eine Ebene des Materials und eine Ebene des Sinns ineinander. Somit 
bietet die Doppeldeutigkeit der Prozessualität, die sowohl dem Kunstwerk als 
auch seiner ästhetischen Erfahrung gleichermaßen eignet, nun meines Erach-
tens einen exzellenten Angriff spunkt, um eine Werkästhetik und eine Theorie 
der ästhetischen Erfahrung bereits im Kern miteinander zu verknüpfen.

In Rekurs auf das 238. Athenäums-Fragment, in welchem Friedrich Schle-
gel davon spricht, dass Kunst »zugleich Poesie und Poesie der Poesie« sein, 
jedes Kunstwerk das »Produzierende mit dem Produkt« und somit in seiner 
Darstellung sich selbst als Kunstwerk in seiner Kunstwerkhaftigkeit darstel-
len solle,104 diskutiert Ruth Sonderegger in ihrem Plädoyer Für eine Ästhetik des 

101 | Der konstitutive Prozesscharakter des Kunstwerks wird von Adorno an 
zahlreichen Stellen hervorgehoben, so beispielsweise im längeren Abschnitt über 
die »Theorie des Kunstwerks« und in den Abschnitten über die Prozessualität der 
ästhetischen Erfahrung in der »Frühen Einleitung« der Ästhetischen Theorie, vgl. 
Adorno, Ästhetische Theorie, VII/262ff . respektive 507ff .

102 | Paul Valéry, Windstriche, S. 58, zit.n. Menke, Die Souveränität der Kunst, 
S. 52.

103 | Vgl. Menke, Die Souveränität der Kunst, S. 52ff .
104 | Bei Schlegel heißt es: »So wie man aber wenig Wert auf eine Transzen-

dentalphilosophie legen würde, die nicht kritisch wäre, nicht auch das Produzierende 
mit dem Produkt darstellte, und im System der transzendentalen Gedanken zugleich 
eine Charakteristik des transzendentalen Denkens enthielte: so sollte wohl auch jene 
Poesie die in modernen Dichtern nicht seltnen transzendentalen Materialien und 
Vorübungen zu einer poetischen Theorie des Dichtungsvermögens mit der künstle-
rischen Refl exion und schönen Selbstbespiegelung, die sich im Pindar, den lyrischen 
Fragmenten der Griechen, und der alten Elegie, unter den Neuern aber in Goethe fi n-
det, vereinigen, und in jeder ihrer Darstellungen sich selbst mit darstellen, und über-
all zugleich Poesie und Poesie der Poesie sein.« (Schlegel, »238. Athenäums-Frag-
ment«, in: Schlegel, Kritische Schriften und Fragmente, II/127.) Wie ebendies innerhalb 
eines musikalischen Gefüges aussehen könnte, hat Adorno an verschiedenen Stellen 

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001 - am 14.02.2026, 09:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ÄSTHETIK DES MUSIKALISCHEN SPIELS  |  45

Spiels eine Theorie der ästhetischen Erfahrung, die diese als einen »Polylog« 
im Sinne eines unbeendbaren Hin-und-her-Spielens zwischen material, formal 
und hermeneutisch orientierten Vollzügen zu beschreiben versucht.105 Sonder-
eggers Vorschlag dürfte, die Überlegungen Menkes weiterentwickelnd, derzeit 
einen der vielversprechendsten Beiträge zur Theoriebildung der Ästhetik dar-
stellen, nicht zuletzt, weil er versucht, die unterschiedlichen Ästhetiktraditio-
nen mit aktuellen Positionen in einem Diskurs zwischen Hermeneutik, Kriti-
scher Theorie und Dekonstruktion zusammenzudenken.

In dem Prozess des ästhetischen Spiels beziehungsweise in der ästheti-

versucht zu zeigen, besonders augenfällig vielleicht in dem Bild der riesigen Hand, 
die in das musikalische Geschehen der späten Bagatellen Beethovens eingreift, vgl. 
Adorno, »Ludwig van Beethoven: Sechs Bagatellen für Klavier, op. 126«, XVIII/185.

105 | Vgl. Sonderegger, »Wie Kunst (auch) mit der Wahrheit spielt«, S. 227f. 
Sonderegger gelinge es, wie Wellmer betont, schlüssig aufzuweisen, »daß die äs-
thetische Erfahrung sich als ein komplexes und potentiell unendliches Zusammen- 
und Gegeneinanderspiel von Zusammenhangbildungen sinnhafter, struktureller 
und materialer Art charakterisieren läßt, und zwar derart, daß die interpretative 
Uneinholbarkeit und Unerschöpfl ichkeit von Kunstwerken bereits in den einzelnen 
Zusammenhangbildungen strukturell angelegt ist« (Wellmer, »Das musikalische 
Kunstwerk«, S. 163). Matthias Vogel hat diese spielästhetischen Überlegungen Son-
dereggers mit dem Argument als unzureichend zurückgewiesen, dass auch die 
»Interpretation philosophischer Klassiker als ein solches Spiel beschrieben werden 
kann« und damit also mitnichten das Spezifi kum ästhetischer Erfahrung benannt 
sei, vgl. Vogel, »Nachvollzug und Erfahrung des musikalischen Sinns«, S. 343, Fuß-
note. Dieser fundamental gemeinte Einwand zielt meines Erachtens zunächst an 
seinem Gegenstand vorbei: Wenn ich einen philosophischen Klassiker so erfahre, 
dass auch für diese Erfahrung die Beschreibung Sondereggers zutriff t, erfahre ich 
ihn wesentlich ästhetisch und lese ihn eben gerade nicht gemäß seinem philoso-
phischen Anspruch. Dass das nicht ebenfalls immer möglich sei, stand nie außer 
Frage. Allerdings verweist der Einwand Vogels auf den wichtigen Umstand, dass 
Erfahrung und Werk nicht unabhängig voneinander gedacht werden können; so et-
was wie eine »Adäquanz« des Erfahrungsvollzugs bemisst sich notwendig an einem 
Wechselspiel von dem Anspruch des Werkes und seiner jeweiligen Erfahrung. Ein 
weiterer Kritikpunkt Vogels betriff t die von Sonderegger behauptete »Lust an der 
Unendlichkeit« des Spiels (Sonderegger, Für eine Ästhetik des Spiels, S. 339). Mitnich-
ten, so Vogel, stehe außer Streit, dass das Spiel nicht auch unabhängig von seiner 
Unabschließbarkeit lustvoll erfahrbar sei, wie auch zweitens ebensowenig als aus-
gemacht gelten könne, dass unendliche Lust wirklich zu wünschen sei. Letzteres 
Argument bleibe unwidersprochen. Die Unabschließbarkeit des ästhetischen Spiels 
ist freilich eine konstitutive Eigenschaft des ästhetischen Spiels, ob es allerdings wie 
bei Kants freiem Spiel der Erkenntniskräfte notwendig lustvoll besetzt ist (vgl. Kant, 
Kritik der Urteilskraft, B 62ff . resp. §§18-22, dazu auch Vogel selbst, »Nachvollzug 
und Erfahrung des musikalischen Sinns«, S. 339), scheint mir – so weit möchte ich 
Vogels Kritik Recht geben – für eine Ästhetik des Spiels nicht entscheidbar. 

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001 - am 14.02.2026, 09:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46  |  PROLOG: WIE IST MUSIKÄSTHETIK HEUTE MÖGLICH?

schen Erfahrung von Kunst durchkreuzen sich, so die grundlegende These 
Sonder eggers, immer und zugleich heterogene Verstehens-, Refl exions- und 
Erkenntnis vollzüge, die in unterschiedlichen »Sinn-Ebenen« angesiedelt sind 
und dementsprechend gegeneinander und miteinander wirksam sein können. 
Der Kernpunkt der Interpretation Sondereggers liegt nunmehr nicht nur in 
dem Hinweis auf den Polylog der ästhetischen Erfahrung allein, sondern in 
der Verknüpfung dieses Interpretaments mit Schlegels Forderung nach einer 
spezifi schen Verfasstheit des Kunstwerks, nämlich der Forderung, dass dieses 
mit dem Produkt das »Produzierende« stets mit darzustellen habe. Das Spiel 
der »Konfrontation« mit Kunst kann somit als ein doppeltes Spiel beschrieben 
werden: einerseits als internes Spiel des Objekts in einem Darstellen des Pro-
duzierenden im Produkt respektive der Kunstwerkhaftigkeit im Kunstwerk und 
andererseits als Spiel des Subjekts in einem Spiel der Durchkreuzungen unter-
schiedlicher Verstehens-, Erkenntnis- und Refl exionsvollzüge.106 Dergestalt ge-
lingt es Sonderegger zum einen, plausibel auszuführen, dass es sich auf dieser 
Basis bei der eingangs dargelegten Alternative zwischen einer Werkästhetik und 
einer Theorie der ästhetischen Erfahrung um eine falsche Trennung handeln 
muss, nicht zuletzt, da sich das Kunstwerk in dem »Prozeß der ästhetischen 
Erfahrung« überhaupt erst als Kunst-Werk konstituiert; zum anderen bietet sie 
darüber hinaus eine meines Erachtens durchaus tragfähige Erklärung für den 
»komplizierten ontologischen Status von Kunstwerken«107: Jedes Kunstwerk ist 
als Objekt einer ästhetischen Erfahrung stets bloßes Ding (Material), schöne 
Anordnung (Form) und sinnhafte Darstellung (Geist) zugleich.

Opus 126

Um diesen Vorschlag einer Ästhetik des Spiels auf seine Relevanz und Plausibili-
tät im Bereich der Musikästhetik zu überprüfen, ist an dieser Stelle Konkretion 
in Bezug auf die ästhetische Erfahrung musikalischer Kunstwerke gefordert.108 

Notenbeispiel 1 | L. v. Beethoven, Bagatelle op. 126 Nr. 6, Takte 1-6

106 | Vgl. Sonderegger, »Wie Kunst (auch) mit der Wahrheit spielt«, S. 227f.
107 | Sonderegger, »Wie Kunst (auch) mit der Wahrheit spielt«, S. 230.
108 | Wellmer hat mehrfach auf die Bedeutung der Ausführungen seiner Schü-

lerin in Hinsicht auf die Musikästhetik verwiesen und in einigen Publikationen 
auch schon einige Hinweise diskutiert, wie eine Übertragung der Überlegungen 
Sondereggers auf den Bereich der Musik prinzipiell durchgeführt werden könnte, 
hier wäre weitergehend anzuknüpfen. 

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001 - am 14.02.2026, 09:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ÄSTHETIK DES MUSIKALISCHEN SPIELS  |  47

Unschwer ließe sich beispielsweise zeigen, dass die ästhetische Erfahrung die-
ser sechs Presto-Takte am Anfang der letzten Bagatelle von Beethovens Bagatel-
len-Zyklus op. 126 ein »ästhetisches Spiel« im Sinne Sondereggers zu evozieren 
durchaus imstande wäre: Sicherlich können wir – als der auditiven Wahrneh-
mung fähige Wesen – den musikalischen Verlauf hörend nachvollziehen, natür-
lich sind wir – als zünftig ausgebildete Musik-Gelehrte – imstande, das har-
monische und melodische Geschehen begriffl  ich refl ektierend zu analysieren, 
vermutlich können wir – als der »Sprache der Musik«109 Mächtige respektive 
als in diesem Kulturkreis via permanenter Infi ltration seit frühester Kindheit 
musikalisch Sozialisierte – auch die syntaktische Gliederung in musiksprach-
licher Hinsicht ansatzweise verstehen, möglicherweise wird es uns – als in den 
unterschiedlichen Sprachen der Kunst Versierte – sogar gelingen, diesen sechs 
Takten in Hinsicht auf ihre spezifi sche Gestik und ihren »Formgehalt«110 so 
etwas wie eine Bedeutung zuzuschreiben, beispielsweise indem wir sie als das 
»verstörte Vorspiel einer Opernarie«111 zu deuten plausibel fi nden. 

Wenngleich die Art und Weise des Ineinandergreifens dieser Ebenen res-
pektive die Bedingungen der Möglichkeit dieser unterschiedlichen Zugänge 
unserer ersten Annäherung größtenteils im Dunkel des Unbewussten sich 
verbergen, so kann in einer rudimentären Analyse der ästhetischen Erfahrung 
eines idealtypisierten Hörers jedoch gleichsam in formaler Hinsicht deutlich 
gemacht werden, dass der Vorgang der ästhetischen Erfahrung dieser ersten 
Takte dieser Bagatelle kein schrittweise aufbauender ist: Keineswegs verfolgen 
wir zuerst den Verlauf, analysieren anschließend das harmonische und melodi-
sche Geschehen, verstehen danach die musikalische Sprache und schreiben zu-
letzt dem (mittlerweile dann schon) Gehörten eine Bedeutung zu. Vielmehr ist 
darauf zu insistieren, dass die unterschiedlichen Ebenen der ästhetischen Er-
fahrung stets netzwerkartig miteinander verzahnt wirksam sind, rhizomatisch 
wuchernd ineinander greifen und sich gegenseitig bedingend sowie gegenseitig 
negierend beständig durchkreuzen.

109 | Auf einige Hintergründe hierzu werde ich im Kapitel über Musik und 
Sprache näher eingehen; erwähnt sei in diesem Zusammenhang lediglich ein Notat 
Adornos: »Was von dem was ich schreibe übrig bleibt ist meinem Wissen wie meiner 
Macht entzogen, aber auf eines erhebe ich Anspruch: daß ich die Sprache der Musik 
so verstehe wie die Helden im Märchen die Sprache der Vögel verstehen.« (Adorno, 
Notiz von Ende 1944, mitgeteilt in: Adorno/Berg, Briefwechsel, S. 364.)

110 | Ich entlehne diesen Begriff  von Albrecht von Massow, vgl. Massow, »Musi-
kalischer Formgehalt«.

111 | Adorno, »Spätstil Beethovens«, XVII/15.

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001 - am 14.02.2026, 09:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48  |  PROLOG: WIE IST MUSIKÄSTHETIK HEUTE MÖGLICH?

Vom rätselhaften Verstehen

Gadamers Hermeneutik, die sich in weiten Teilen als eine Theorie des Verste-
hens verstehen will, hält ein wichtiges Argument für unsere Diskussion bereit, 
indem sie ausführt, dass es rein materiale Erfahrung von Kunst beziehungswei-
se reine Erfahrung überhaupt nicht geben könne:112 Wir erfahren etwas immer 
als etwas, wir nehmen keine reine Farbe, keinen reinen Ton oder keinen reinen 
Laut wahr, sondern wir hören, um mit Heidegger, von dem Gadamer dieses 
Theorem herleitet, zu sprechen, immer bereits verstehend:

»Auch das Horchen hat die Seinsart des verstehenden Hörens. ›Zunächst‹ hören wir 
nie und nimmer Geräusche und Lautkomplexe, sondern den knarrenden Wagen, 
das Motorrad. Man hört die Kolonne auf dem Marsch, den Nordwind, den klopfen-
den Specht, das knisternde Feuer.«113 

Jegliche Erfahrung impliziert automatisch eine »Deutung« und somit eine 
Interpretation der reinen Sinnesdaten; dieser Aufweis der irreduziblen Un-
hintergehbarkeit des transgressiven Moments jeder Wahrnehmung und damit 
auch jeder Konfrontation mit Kunst stellt ein zentrales Argument gegen eine 
reine Erfahrungs- und Wirkungsästhetik dar,114 dessen sich auch Derrida be-
dient, wenn er betont, es gebe keine Erfahrung, die nicht Erfahrung von Sinn 
impliziere.115 

Wenngleich es im Folgenden zugegebenermaßen nicht um eine adäqua-
te Auseinandersetzung mit der ästhetischen Theorie Gadamers gehen kann, 
sei dennoch auf einige wichtige Impulse verwiesen, die aus der Konfrontation 
der Kritischen Theorie mit der Hermeneutik erwachsen. Diese manifestieren 
sich nicht zuletzt in den Aspekten, die aus einer Perspektive Adornos an der 
Ästhetik Gadamers zu kritisieren wären: Zum ersten eignet Gadamers Theo-
riebildung stets ein konservatives Moment eines eigentümlichen Traditionalis-
mus,116 welcher naturgemäß einer Theorie auch der neuen und neuesten Kunst 

112 | »Wahrnehmung erfasst immer Bedeutung.« (Gadamer, Wahrheit und Me-
thode, I/97.) Gadamer bezieht dies, sich auf Studien von Georgiades berufend, auch 
dezidiert auf die Musik.

113 | Heidegger, Sein und Zeit, S. 163.
114 | Gadamer wendet sich bezeichnenderweise auch an genau dieser Stelle 

gegen ein falsches Verständnis der Ästhetik Kants, vgl. Gadamer, Wahrheit und Me-
thode, I/97. 

115 | »Jede Erfahrung ist eine Erfahrung des Sinns.« (Derrida, »Semiologie und 
Grammatologie. Gespräch mit Julia Kristeva«, in: Derrida, Positionen, S. 72.) Vgl. 
auch Derrida, Die Schrift und die Diff erenz, S. 385, dazu Menke, »Absolute Inter-
rogation«, S. 353.

116 | Vgl. beispielsweise folgende Formulierung Gadamers: »Erst das Absterben 
aller aktuellen Bezüge läßt die eigene Gestalt sichtbar werden und ermöglicht damit 
ein Verständnis des in ihnen Gesagten, das verbindliche Allgemeinheit beanspru-

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001 - am 14.02.2026, 09:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ÄSTHETIK DES MUSIKALISCHEN SPIELS  |  49

im Wege stehen dürfte, zum zweiten beinhaltet Gadamers Hermeneutik ein 
emphatisch-affi  rmatives Moment, das der betrachteten Kunst in einem »Vor-
griff  auf Vollkommenheit«117 a priori den Standpunkt einer höheren Wahrheit 
beimisst; ob Kunst auch Falsches aussagen, ob es also so etwas wie »falsche« 
Kunst geben könne,118 dürfte jenseits des Horizonts der ästhetischen Theorie 
Gadamers liegen. Kunst zielt bei Gadamer stets auf Wahrheit – bei Adorno hin-
gegen hat die Kritik der Kunst als Form eigenen Rechts zuallererst die Aufga-
be der Unterscheidung zwischen Wahrheit und Unwahrheit,119 die Möglichkeit 
einer Unwahrheit der Kunst steht also immer im Raum. Zum dritten reduziert 
Gadamer Kunst auf eine – letztlich begriffl  ich aufzuschließende – Aussage, 
die ihrerseits das Ziel sowohl der Kunst selbst als auch das ihrer ästhetischen 
Erfahrung darstellt.120 Die Idee, Kunst stets als Aussage zu denken,121 basiert 
bei Gadamer zwar auf der bereits genannten Voraussetzung einer stets verste-
henden respektive deutenden Wahrnehmung, die auch uns als ein wichtiges 
Argument gegen eine reine Erfahrungsästhetik dienen soll. Dennoch wird mit 
der Reduzierung der Kunst auf eine begriffl  iche Aussage meines Erachtens der 
Eigen-Sinn der Kunst allzu leichtfertig verspielt: Wenn Kunst direkt in eine be-
griffl  iche Aussage »übersetzt« werden kann, wenn Kunst als ausschließlich auf 
eine begriffl  iche Aussage zielend gedacht wird, wird sie zuletzt schlechterdings 
überfl üssig,122 da die Erfahrung von Kunst (im Sinne einer starken Auslegung 
des irreduzibel deutenden Zugriff s) auf einen teleologisch ausgerichteten, iden-

chen kann.« (Gadamer, Wahrheit und Methode, I/302f.) Entstehungschronologische 
Zusammenhänge missachtend, wäre eine Passage aus Adornos »Kriterien der neu-
en Musik« als direkte Antwort hierauf zu lesen: »Darüber hinaus ist der Glaube, 
die Geschichte bringe die Urteile von selbst in Ordnung; ein nachlebender appro-
bierter Dummkopf werde einmal mehr verstehen als ein Zeitgenosse mit off enen 
Ohren und mit Vernunft, Köhlerglaube.« (Adorno, »Kriterien der neuen Musik«, 
XVI/178f.) 

117 | Vgl. Gadamer, Wahrheit und Methode, I/299ff .
118 | Vgl. hierzu Sonderegger, »Wie Kunst (auch) mit der Wahrheit spielt«, 

S. 216.
119 | Vgl. beispielsweise Adorno, Ästhetische Theorie, VII/194, 228, 289, 363f., 

391 et passim; Adorno spricht auch an einer Stelle dezidiert von der »Antinomie von 
Wahrheit und Unwahrheit von Kunst«, vgl. Adorno, Ästhetische Theorie, VII/252.

120 | Bereits der von Gadamer gewählte Titel des Bandes VIII der Gesammelten 
Werke mit gesammelten materialen Arbeiten zur Kunst – »Kunst als Aussage« – 
dürfte hier ob seiner Programmatik als signifi kantes Symptom herangezogen wer-
den. 

121 | Der Beginn von Adornos Mahler-Monographie könnte übrigens als di-
rekte Kritik einer hermeneutischen Ästhetik gelesen werden, vgl. Adorno, Mahler, 
XIII/151.

122 | Zu einer weiteren Durchführung dieses Arguments vgl. Sonderegger, Für 
eine Ästhetik des Spiels, besonders S. 31-45. 

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001 - am 14.02.2026, 09:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50  |  PROLOG: WIE IST MUSIKÄSTHETIK HEUTE MÖGLICH?

tifi zierenden Verstehens-Prozess reduziert wird.123 Mit einem Wort: Erführe 
man Kunst lediglich als Aussage, handelte es sich bei der Erfahrung von Kunst 
wesentlich nicht um eine ästhetische Erfahrung. Der Unterschied zwischen 
Gadamer und Adorno124 ließe sich in diesem Zusammenhang vielleicht folgen-
dermaßen formulieren: Bei Gadamer steht die Rätselhaftigkeit der Kunst am 
Anfang der ästhetischen Erfahrung eines konkreten Kunstwerks und will am 
Ende des Prozesses der ästhetischen Erfahrung in einer Aufl ösung des Rätsels 
überwunden werden;125 bei Adorno hingegen steht die Erfahrung der Rätsel-
haftigkeit, das »Erkennen« des Rätselcharakters, selbst am Ende.126 Gadamer 
zielt auf die enträtselnde Aufl ösung des Rätsels, Adorno auf die Bewahrung der 
Rätselgestalt.127 

Um diesen kurzen Exkurs bereits an dieser Stelle wieder zu schließen: Zu 
bedenken ist der wichtige Hinweis Gadamers, dass bei der ästhetischen Erfah-
rung hermeneutische Vollzüge im Sinne transgressiver Sinnzuschreibungen 
konstitutiv sind. Zu bedenken ist angesichts der vorgebrachten Kritikpunkte 

123 | Vgl. Menke, Die Souveränität der Kunst, S. 123f. Im Prinzip ist dieser Kritik-
punkt eine Variation des Heteronomievorwurfes von Bubner; in Bezug auf Gadamer 
scheint mir die Kritik Bubners insgesamt bedeutend treff ender und zielführender 
zu sein als in Hinsicht auf die ästhetische Theorie Adornos. 

124 | Das ist in direktem Zusammenhang mit der für Adornos Denken grundle-
genden Kritik des identifi zierenden Denkens zu sehen: Kunst hat – wie oben ange-
führt –bei Adorno einen so herausgehobenen Ort, gerade weil sie als nichtbegriffl  i-
che die Gefahren des begriffl  ich identifi zierenden Denkens unterläuft.

125 | Dies wird meines Erachtens insbesondere in den Celan-Lektüren Gada-
mers deutlich, vgl. Gadamer, Werke, IX/383-469. Nicht dass er zu des Rätsels Lö-
sung tatsächlich vordringen würde, allerdings ist das zu erreichende Ziel immer im 
Bereich des Möglichen gedacht respektive die Vorläufi gkeit des interpretatorischen 
Zugriff s gilt stets als eine zu überwindende. Adorno hingegen hat sich, abgesehen 
von einem kurzen Paralipomenon zur Ästhetischen Theorie (vgl. Adorno, Ästhetische 
Theorie, VII/475ff .) zu der hermetischen Dichtung Celans in auff allendes Schwei-
gen gehüllt, wiewohl in seiner Korrespondenz mit Celan von einer längeren pro-
jektierten Abhandlung Adornos über die Lyrik Celans die Rede ist, vgl. Reemtsma, 
»Der Traum von der Ich-Ferne«, S. 344f.

126 | Vgl. Urbanek, »Ent-Rätselungen«, besonders S. 118-120.
127 | Vgl. in diesem Zusammenhang die berühmte Passage aus der Ästhetischen 

Theorie, die ihren Ausgang von einer direkten Entgegensetzung zur Hermeneutik 
nimmt: »Kunstwerke sind nicht von der Ästhetik als hermeneutische Objekte zu 
begreifen; zu begreifen wäre, auf dem gegenwärtigen Stand, ihre Unbegreifl ich-
keit.« (Adorno, Ästhetische Theorie, VII/179-193, Zitat auf S. 179.) In der »Frühen 
Einleitung« heißt es im Zusammenhang mit einigen Überlegungen zum Begriff  
des Verstehens: »Aufgabe einer Philosophie der Kunst ist nicht sowohl, das Moment 
des Unverständlichen, wie es unweigerlich fast die Spekulation versucht hat, wegzu-
erklären, sondern die Unverständlichkeit selber zu verstehen.« (Adorno, Ästhetische 
Theorie, VII/516.) 

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001 - am 14.02.2026, 09:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ÄSTHETIK DES MUSIKALISCHEN SPIELS  |  51

allerdings auch, dass diese Sinnzuschreibungen in der ästhetischen Erfah-
rung nicht die einzigen Aspekte der Annäherung an die Kunst sind und dass 
dieses Argument deshalb nicht als Fundament einer starken These vertreten 
werden kann: Kunst ist Aussage, aber Kunst ist nicht nur Aussage, sondern in 
gleichem Maße auch materiales Ding und schönes Spiel. Dies erweist sich auch 
in dem (dialektischen) Verhältnis von Buchstabe und Geist. Während Gadamer 
stets auf eine gelingende Aufhebung des Buchstabens im Geist abhebt,128 zielt 
Adorno demgegenüber auf die Bewahrung des Buchstäblichen.129 Die Vollzüge 
material, strukturell und hermeneutisch orientierter Zuschreibungen sind in 
der ästhetischen Erfahrung stets miteinander verzahnt, wir haben es hier – wie 
oben bereits angedeutet – nicht mit einem fortschreitenden, stufenweisen Ver-
stehen zu tun, wie dies in Gadamers Hermeneutik mitunter anklingt, sondern 
mit einem multiperspektivischen Prozess eines Hin-und-her-Spielens.130 Eben-
dieser Überlegung steht Adorno, an der Vielschichtigkeit des Kunstwerks im 

128 |  Dies kann man sich an dem je zugewiesenen Status der (musikalischen) 
Interpretation verdeutlichen: Gadamer insistiert – in Bezug auf die Reproduktion an 
einer »ästhetischen Nichtunterscheidung« festhaltend – darauf, dass der Gedanke 
von seiner Darstellung nicht zu trennen sei: »Wo man doch unterscheidet, wird von 
der Gestaltung ihr Stoff , von der ›Auff assung‹ die Dichtung unterschieden. Aber 
diese Unterscheidungen sind sekundärer Natur. Was der Spieler spielt und der Zu-
schauer erkennt, sind die Gestalten und die Handlung selbst, wie sie vom Dichter 
gestaltet sind. Wir haben hier eine doppelte Mimesis: der Dichter stellt dar und der 
Spieler stellt dar. Aber gerade diese doppelte Mimesis ist eine. Was in der einen und 
in der anderen zum Dasein kommt, ist das gleiche.« (Gadamer, Wahrheit und Metho-
de, I/122, Hervorhebungen original.) 

129 |  Im Gegensatz zu Gadamers hermeneutischer Aufhebung der Darstel-
lung im Gedanken zielt Adorno auch in Hinblick auf Fragen der musikalischen 
Reproduktion auf eine Bewahrung des Materialen beziehungsweise des Klangs 
im Gegensatz zu einem Gesamt-Sinn respektive einer übergeordneten Bedeutung: 
»Die Würde des musikalischen Textes ist seine Intentionslosigkeit. Er bedeutet das 
Ideal des Klanges, nicht dessen Bedeutung.« (Adorno, Zu einer Theorie der musikali-
schen Reproduktion, NaS I.2/13.) Weiters hält Adorno fest, dass »es nicht der Sinn der 
Interpretation ist, die Intention eines Werkes zu erschließen, sich in sie einzufühlen 
und sie zu verlebendigen, sondern auf Grund der Erkenntnis der Einzelintentionen 
der musikalischen Zeichen die Intention des Textes zu liquidieren und in der Wie-
derherstellung eines virtuellen Originals aufzuheben, das nachgemacht wird. Die 
ideale Interpretation gibt, in vollständiger Ähnlichkeit, die Musik selbst und nicht 
ihr Bedeuten, und je tiefer das bedeutende Zeichen verstanden wird, um so weniger 
muß die Interpretation Bedeutungen mehr zu ihrem Inhalt haben« (Adorno, Zu 
einer Theorie der musikalischen Reproduktion, NaS I.2/243).

130 | Adornos Überlegung eines plötzlichen Zusammenschießens der verschie-
denen an einer Konstellation beteiligten Elemente gehört meines Erachtens in die-
sen Zusammenhang; sein erkenntnistheoretisches Programm einer plötzlichen 
Evidenz, das für seine gesamte Philosophie Gültigkeit beansprucht, dürfte seine 

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001 - am 14.02.2026, 09:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52  |  PROLOG: WIE IST MUSIKÄSTHETIK HEUTE MÖGLICH?

Gegensatz zu einer Reduzierung auf eine »simple Aussage« festhaltend,131 weit-
aus näher, wenn er in der »Frühen Einleitung« der Ästhetischen Theorie betont:

»Bewußtsein ist keine Schicht einer Hierarchie, welche über der Wahrnehmung 
sich aufbaute, sondern alle Momente der ästhetischen Erfahrung sind reziprok. 
Kein Kunstwerk besteht in einem Übereinander der Schichten; das ist erst das Er-
gebnis kulturindustriellen Kalkuls, des verdinglichten Bewußtseins.«132

Opus 126

Kehren wir noch einmal zu den Bagatellen-Takten zurück: Wie Adorno notiert, 
gehören diese »zum Rätselhaftesten und Seltsamsten, was der späte Beethoven 
hinterließ.«133 Diese Superlative müssen angesichts der Kürze und der Simplizi-
tät dieser Takte ein wenig erstaunen, versuchen wir also, uns der irritierenden 
Irritation Adornos schrittweise zu nähern. Da Adorno konstatiert, dass eine »Er-
klärung als ›instrumentale Geste‹ […] bei einem Meister nicht befriedigen«134 
könne, wagen wir freilich auch nicht, die Deutungsmöglichkeit ernsthaft in 
den Raum zu stellen, es handle sich – angesichts der chronologischen Nachbar-
schaft dieses Werkes zu den Werken des »absoluten Ernstfalls«135, den letzten 
Quartetten, der Missa Solemnis und der IX. Symphonie – hierbei um ein bloßes 
Nebenwerk Beethovens und die Begründung seiner rätselhaften Simplizität 
fände eben darin ihren Anknüpfungspunkt. 

Zuallererst könnte der seltsame »Ton« dieser Takte, der als musiksprach-
licher Gestus nichts mit dem Rest der Komposition zu tun hat, für Adornos 
Irritation verantwortlich gemacht werden; ein – subkutaner – musikalischer 
Zusammenhang wäre bei entsprechender Kreativität zwar analytisch zu kons-
truieren, hörend wahrzunehmen ist jedoch ausschließlich ein abrupter Bruch. 
Dies ist angesichts der Tatsache, dass wir es bei den Bagatellen op. 126 nicht mit 
einer Sammlung, sondern mit einem von Beethoven als Zyklus geplanten Werk 
in emphatischem Sinne zu tun haben,136 in die Interpretation als unhintergeh-

Genese in eben dieser Beobachtung der ästhetischen Erfahrung der Kunst haben. 
Dies kann ich im Rahmen der vorliegenden Arbeit jedoch nicht adäquat ausführen.

131 | Vermutlich direkt gegen das Denken einer »Aussage« der Kunst bringt 
Adorno ebendiese irreduzible Vielschichtigkeit des Kunstwerks auch in Zusammen-
hang mit der Musik in Anschlag: »Vielschichtig, also keine simple ›Aussage‹ ist 
jedes einzelnen Kunstwerk, das eines ist, in sich […]« (Adorno, »Kriterien der neuen 
Musik«, XVI/176).

132 | Adorno, Ästhetische Theorie, VII/502.
133 | Adorno, »Ludwig van Beethoven: Sechs Bagatellen für Klavier, op. 126«, 

XVIII/187.
134 | Adorno, »Ludwig van Beethoven: Sechs Bagatellen für Klavier, op. 126«, 

XVIII/187. 
135 | Vgl. Adorno, Beethoven, NaS I.1/243f.
136 | Hierin unterscheidet sich das Opus 126 von den Bagatellen-Sammlungen 

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001 - am 14.02.2026, 09:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ÄSTHETIK DES MUSIKALISCHEN SPIELS  |  53

bares Moment einzubeziehen. Insbesondere irritiert jedoch die wörtliche Wie-
derholung der sechs eröff nenden Einleitungstakte als nunmehr abschließende 
Schlusstakte; diese Takte erscheinen zwar in identischer materialer Gestalt, be-
deuten nunmehr aber in Hinblick auf ihre formale Funktion und in Bezug auf 
ihren musikalischen Sinn gewissermaßen das genaue Gegenteil. 

Notenbeispiel 2 | L. v. Beethoven, Bagatelle op. 126 Nr. 6, Takte 69-74

Aufgrund der materialen Identität muss die Diff erenz des Sinns dieser Takte in 
anderen Vollzugsebenen ihre Begründung fi nden; die ästhetische Erfahrung die-
ser Takte muss in einem Bewusstsein um das Ganze des Werks sowohl vorausbli-
ckend dessen sich bewusst sein, was sich musikalisch anschließen wird (das An-
dante amabile e con moto oder der Schluss des gesamten Zyklus), wie auch rückbli-
ckend – gleichsam die »Geschichte des musikalischen Themas« rückverfolgend 
– dessen, was gewesen ist. Diese Erfahrungs-, Refl exions- und Erkenntnisvollzüge 
sind eingebettet in ein Spiel von Identität und Diff erenz, sodass sie stets von dem 
Bewusstsein um die Unterschiedlichkeit dieser Ebenen getragen sind: Wenn ich 
die sechs Schlusstakte höre, weiß ich aufgrund meiner Fähigkeit, Identisches als 
Identisches identifi zieren und dergestalt als Wiederholung erkennen zu können, 
dass sie in materialer Hinsicht eine Wiederholung der sechs Anfangstakte darstel-
len, ebenso wie ich jedoch weiß, dass sie in formaler und funktionaler Hinsicht 
gerade nicht deren »Wiederholung« darstellen können – spätestens dann, wenn 
sich nicht die Wiederholung des Andantes angeschlossen haben wird. 

Wenn wir nun resümierend versuchen zu klären, in welchem Bereich die 
eingangs exponierte Irritation und die Rätselhaftigkeit dieser Takte ihre Erklä-
rung fi nden könnten, so erweist sich auf der Basis einer Analyse unserer musi-
kalisch-ästhetischen Erfahrung, dass dies in allen Ebenen der Erfahrungs-, Re-
fl exions- und Erkenntnisvollzüge zugleich der Fall ist. Mitnichten bleibt uns ein 
bestimmter Aspekt rätselhaft, sodass sich sagen ließe, wir verstünden beispiels-
weise die rhythmische Gestaltung des ersten Taktes nicht; vielmehr manifes-
tiert sich die Erfahrung der Rätselhaftigkeit in allen Ebenen auf je unterschied-
liche Weise. Bestimmte Aspekte glauben wir zu verstehen, andere bleiben uns 
rätselhaft, und diese Rätselhaftigkeit zieht dann wiederum rückwirkende Kon-
sequenzen für das nach sich, was wir bereits verstanden zu haben glaubten. Das 
durchkreuzende Hin-und-her-Spiel der ästhetischen Erfahrung manifestiert 
sich in einem wechselseitigen Überprüfen, Infragestellen und Bestätigen von 

mit den Opus-Ziff ern 33 und 119, vgl. Hirsbrunner, »Bagatellen für Klavier op. 126«, 
S. 271f. 

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001 - am 14.02.2026, 09:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54  |  PROLOG: WIE IST MUSIKÄSTHETIK HEUTE MÖGLICH?

Wahrnehmungen und Zuschreibungen, in einem permanenten Erhellen und 
Verdunkeln des musikalischen Sinns. Der Polylog unterschiedlicher Stimmen 
und Ebenen wird von einem vielschichtigen Spiel von Identität und Diff erenz 
evoziert, in welchem ich die materiale Identität der sechs Anfangs- respektive 
Schlusstakte auditiv wahrnehmen kann, zugleich aber weiß, dass sie funktio-
nal, formal beziehungsweise im prozessualen Vollzug des Musikstückes auf 
einen diff erenten musikalischen Sinn verweisen. Im Zusammenspiel von Pro-
duktion, Rezeption und Reproduktion, die ihrerseits wesentlich in das Spiel der 
Prozessualität der ästhetischen Erfahrung, welche sie antizipieren muss, und 
der Prozessualität des Werks, welche sie fasslich darstellen muss, eingebunden 
ist, erweist sich, dass das Kunstwerk »als prozessual Verfasstes sein Sein in 
einem Raum zwischen Subjekt und Objekt hat«.137

Sinn und Sinnsubversion

Die der ästhetischen Theorie Adornos zugrunde liegende Antinomie zwi-
schen einer Autonomie der Kunst und der Kunst als Entfaltung der Wahrheit 
weiterführend, ist es nur wenig erstaunlich, dass sich neben der beständigen 
Betonung des Wahrheitsgehaltes und der Sinnkonstitution des musikalischen 
Kunstwerks auch Überlegungen fi nden, die – die These der Autonomie der 
Kunst radikalisierend – die besondere Bedeutung materialer Buchstäblichkeit 
gegenüber einem übergeordneten Sinn, also ihr gleichsam innerästhetisch 
sinnsubversives Element, betonen. 

»Sie [die Kunst, n.u.] ist nicht, wie das Convenu es will, Synthesis, sondern zer-
schneidet die Synthesen mit derselben Kraft, die sie bewerkstelligte.«138

Ebendies gießt Adorno in der Ästhetischen Theorie in ein einprägsames Bild, 
demzufolge die »Homerische Erzählung von der Penelope, die nächtens auf-
trennt, was sie des Tages gewirkt hat, […] eine ihrer selbst unbewußte Allegorie 
von Kunst«139 sei. Vor allem in dem kleinen Kafka-Aufsatz spielt diese Überle-
gung eine zentrale Rolle, in welchem Adorno die Bedeutung des (individuellen) 
Buchstäblichen nicht nur gegen den (allgemeinen) Geist – einer Subordination 
des Klangs unter den Sinn à la Gadamer widersprechend – in Anschlag bringt, 
sondern darüber hinaus auch das sinnsubversive Moment des Buchstäblichen 
selbst hervorhebt.140

»Wenn der Symbolbegriff  in der Ästhetik, mit dem es überhaupt nicht recht geheuer 
ist, irgend etwas Triftiges besagen soll, so einzig, dass die einzelnen Momente des 

137 |  Wellmer, »Über Negativität und Autonomie der Kunst. Die Aktualität von 
Adornos Ästhetik und blinde Flecken seiner Musikphilosophie«, S. 249.

138 | Adorno, Ästhetische Theorie, VII/209.
139 | Adorno, Ästhetische Theorie, VII/278.
140 | Vgl. Menke, Die Souveränität der Kunst, S. 34ff . 

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001 - am 14.02.2026, 09:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ÄSTHETIK DES MUSIKALISCHEN SPIELS  |  55

Kunstwerks aus der Kraft ihres Zusammenhangs über sich hinausweisen: dass ihre 
Totalität bruchlos übergehe in einen Sinn. Nichts aber paßt schlechter auf Kafka. […] 
Jeder Satz steht buchstäblich, und jeder bedeutet. Beides ist nicht, wie das Symbol 
es möchte, verschmolzen, sondern klaff t auseinander, und aus dem Abgrund dazwi-
schen blendet der grelle Strahl der Faszination. […] Jeder Satz spricht: deute mich, 
und keiner will es dulden.«141

Die bis hierher im Anschluss an Sonderegger skizzierte Ästhetik des musika-
lischen Spiels ist dementsprechend um zwei einander widerstreitende Tenden-
zen zu ergänzen; während eine erste Tendenz – an einer Einheit von »Lautge-
staltung und Bedeutung«142 festhaltend – auf eine synthetisierende Aussage und 
somit im Sinne einer Zusammenhangbildung auf eine Unterordnung des Ma-
terials unter einen Gesamtsinn zielt, ist demgegenüber zu beobachten, dass ein 
zweiter, dezidiert antihermeneutischer Zug auf das Eigenrecht des Materials in 
seiner Materialität pocht, auch wenn dies die Konstitution eines Gesamtsinnes 
unterläuft. Wellmer führt dies unter Rekurs auf Sonderegger in Bezug auf die 
Musik aus:

»Man könnte deshalb von einer ›anti-hermeneutischen‹ Perspektive aufs Musikwerk 
sprechen, die zu jeder genuin musikalischen Erfahrung deshalb hinzugehört, weil 
das Spiel mit Identität und Diff erenz – wie schon die Wortspiele und Reimspiele von 
Kindern – primär nicht auf die Konstitution von Sinn, sondern eher auf dessen Sub-
version, das heißt auf ein sinnsubversives Spiel von Klängen, Rhythmen, materialen 
Ähnlichkeiten und Kontrasten gerichtet ist.«143 

Mit Wellmers Hinweis ist eine wichtige Facette der Konfrontation mit Kunst 
benannt. Nichtsdestotrotz ist hierbei meines Erachtens darauf zu insistieren, 
dass das musikalische Spiel um Diff erenz und Wiederholung eine wesentlich 
andere Bedeutung hat als ein genuin sprachliches, nicht zuletzt, da sich Musik 
und Sprache sowohl in Hinsicht auf ihre Materialität als auch in Bezug auf ihre 
jeweilige Sinnbildung signifi kant unterscheiden.144 So besitzt beispielsweise 
musikalische Wiederholung wesentliche formkonstitutive und strukturbilden-
de Züge und wäre somit im Bereich der Musik zunächst primär als sinnkonstitu-
ierend anzusehen. Das Spiel von Identität und Diff erenz zielt in der Musik nicht 
notwendigerweise auf Sinnsubversion145; musikalischer Sinn kann in diesem 

141 | Adorno, »Aufzeichnungen zu Kafka«, X.1/255.
142 | Gadamer, »Dichten und Deuten«, VIII/21.
143 | Wellmer, »Das musikalische Kunstwerk«, S. 156.
144 | Vgl. auch Sonderegger, Für eine Ästhetik des Spiels, S. 91, Fußnote 88.
145 | Anmerken möchte ich noch – da hierin das Argument Wellmers begrün-

det liegen dürfte –, dass Wort- und Reimspiele von Kindern ebenfalls nie eo ipso 
auf Sinnsubversion zielen, sondern auch über die Bedeutung des »automatischen« 
Erlernens der Sprache immer auf die Konstitution von Sinn aus sind – und sei es der 
Sinn des Spiels; das Spiel der Kinder ist stets eine sinn-volle Angelegenheit.

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001 - am 14.02.2026, 09:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56  |  PROLOG: WIE IST MUSIKÄSTHETIK HEUTE MÖGLICH?

Spiel von Diff erenz und Wiederholung subvertiert werden, muss aber nicht.146 
Damit das materiale Spiel der Musik eo ipso als sinnsubversives Spiel wirksam 
werden kann, müssen noch weitere Merkmale hinzutreten.147 

Die in der obigen Beschreibung der ästhetischen Erfahrung der Bagatelle 
aufgewiesene Verstehensirritation bezüglich der Wiederholung resultiert also 
weniger daraus, dass Wiederholung per se sinnsubversiv sei, sondern eher dar-
aus, dass hier eine materiale und eine formale Ebene in einem Widerstreit von 
Identität und Diff erenz gleichsam gegeneinander gerichtet werden. Daraus ist 
zu folgern, dass das materiale Spiel nicht immer eo ipso auf Sinnsubversion 
zielt, womit sich eine ein-deutige Frontstellung von Material versus Sinn ergäbe, 
sondern sich bereits in dieser Ebene sinnsubversive und sinnkonstitutive Ele-
mente beständig durchkreuzen; neben Zusammenhangbildungen stehen Ten-
denzen, die – dem Penelopeischen Auftrennen des nächtlich Gewirkten gleich 
– die Synthesis gleichzeitig wieder durchschneiden.

Dekomposition

Das Rätsel dieser Takte liege, um nochmals auf Adornos erklärungsbedürftige 
Irritation in Hinsicht auf das Presto der letzten Bagatelle Beethovens zurückzu-
kommen, im »Konventionellen«148. In seiner Interpretation des Spätstils Beet-
hovens hat Adorno auf die exponierte Bedeutung der Aushöhlung der musikali-
schen Sprache gleichsam von innen heraus verwiesen; musiksprachliche Kon-
ventionen bleiben, so Adorno, ebenso stehen wie Floskeln und andere musik-
sprachliche Reste, die ehemals in einem musikalischen Sinnzusammenhang 
eine bestimmte syntaktische und semantische Funktion innehatten.149 

Mir scheint in dieser Konstellation in Hinsicht auf das Wechselspiel von 
hermeneutischen und antihermeneutischen Zügen des Kunstwerks in der 

146 | Die Bedeutung der Wiederholung für die Konstitution von Sinn und deren 
Fasslichkeit hat an musikalisch konkreten Beispielen beispielsweise Schönberg an 
zahlreichen Stellen seiner Schriften immer wieder hervorgehoben.

147 | Ich werde dies in Bezug auf den vierten Satz von Beethovens Streichquar-
tett B-Dur op. 130 als einen Mechanismus einer musikalischen Dekonstruktion zu 
beschreiben versuchen.

148 | Adorno, »Ludwig van Beethoven: Sechs Bagatellen für Klavier, op. 126«, 
XVIII/187.

149 | Da ich im weiteren Verlauf dieser Arbeit näher auf diesen Punkt eingehen 
werde, erlaube ich mir, es hier bei einem globalen Hinweis auf die einschlägigen 
Arbeiten Adornos, allen voran die beiden kurzen Texte über den Spätstil Beethovens 
und die Bagatellen op. 126 sowie eine Reihe von Fragmenten zu belassen. Aufmerk-
sam machen möchte ich bereits an dieser Stelle jedoch darauf, dass die von Adorno 
in Hinblick auf den Spätstil Beethovens beschriebene Aushöhlung der musikali-
schen Sprache einen wesentlich anderen Sachverhalt beschreibt als die Sinndestruk-
tion der musikalischen Sprache in einigen Tendenzen der Musik der Fünfziger- und 
Sechzigerjahre und die hier explizierte Sinnsubversion der musikalischen Sprache. 

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001 - am 14.02.2026, 09:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ÄSTHETIK DES MUSIKALISCHEN SPIELS  |  57

spezifi schen, sprachfernen Bedeutung der musikalischen Sprache und in der 
Refl exion auf das Schlegelsche Interpretament des »produzierenden Produkts« 
vielleicht ein Schlüssel150 zu liegen, um einem der »schwierigsten und rätsel-
haftesten« Beethoven-Fragmente auf die Spur zu kommen, in welchem Adorno 
die – unbeantwortete – Frage aufwirft, ob Beethoven in seinen letzten Werken 
die »Spuren der Komposition« verwische:

»Nach der Lektüre des Es-dur-Quartetts op. 127, eines der schwierigsten und rätsel-
haftesten Werke. Der letzte Beethoven verwischt Spuren. Aber welche? Das ist wohl 
das Rätsel. Denn andererseits liegt ja hier die musikalische Sprache nackt und – 
gegen den mittleren Stil – unvermittelt zutage. Verwischt er gar, um dieses Hervor-
tretens der Tonalität usw. willen, die Spuren der Komposition? Soll dies klingen, als 
wäre es nicht mehr komponiert? Wäre hier das Subjekt eingegangen in die Veran-
staltung, es als erzeugendes auszuschalten? Bild einer Selbstbewegung? Und käme 
dadurch der Eindruck des Gegen-den-Strich zustande? Mir scheint davon alles abzu-
hängen – vielleicht auch die Dechiff rierung der Missa. Aber ich bin einer Antwort 
noch nicht mächtig.«151  

150 | Selbstverständlich sei dieser »Schlüssel« eben gerade nicht als ein sol-
cher Schlüssel gedacht, mit dem üblicherweise »Schlösser wohlverwahrter Kassen-
schränke« aufgeschlossen werden sollen, vgl. Adorno, Negative Dialektik, VI/166.

151 | Adorno, Beethoven, NaS I.1/223, Hervorhebungen original. Dieses Frag-
ment wurde 1954 – drei Jahre vor der Niederschrift des Aufsatzes über die Missa 
Solemnis – notiert, zu einer Zeit, in welcher Adorno in musikästhetischer Hinsicht 
mit den Symptomen des »Alterns der neuen Musik« beschäftigt war. 

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001 - am 14.02.2026, 09:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839413203-001 - am 14.02.2026, 09:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413203-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

