
Die pastorale Bedeutung der Kirchenpresse 
von Georg Moser 

Papst Johannes XXIII. sagte einmal, pastoral dürfe das genannt werden, was zur
Verlebendigung des Gottesvolkes dienlich sei. Darum geht es mir im gesamten; in
allem möchte ich ,pastoral' so verstanden wissen. Das Wort des Papstes Johannes
könnten wir, pastoral-theologisch präziser gefaßt, für unser Thema auch so aus­
drücken: Pastoral handeln heißt für die Kirchenpresse, die Wirklichkeit Gottes, seine 
Zuwendung zum jetzigen, konkreten Menschen in die Erinnerung, in die Gegenwart
des Geistes und des ganzen Daseins zu rufen und tunlichst zur Auswirkung zu bringen.
Dies muß bei der Kirchenpresse geschehen durch die spezifischen Möglichkeiten eben
dieses Mediums, der Presse. Es geht mir dabei nicht um sensationelle Neuigkeiten,
sondern lediglich um eine Besinnung auf den ideellen Auftrag in pastoraler Sicht, 
den die Verleger und Redakteure der Kirchenpresse nicht übersehen sollten im Drang
der Termine und Geschäfte. Gelegentlich ist man dankbar dafür, wenn man von
einem anderen die Frage bedacht und vorgelegt bekommt: Weshalb geschieht denn
dies alles, wofür ich jeden Tag mit mehr oder weniger Begeisterung antrete und was 
ich mit Treue und Können durchzuhalten versuche? Ich will also auch einige Linien 
aufzeigen, von denen ich meine, daß sie hinsichtlich der Sinnrichtung des Ganzen nicht 
außer acht gelassen werden dürfen. 

l. Der kommunikative Auftrag 

Kommunikative Bedeutung der Kirchenpresse: das ist für mich nicht irgend ein Schlag­
wort, sondern dahinter sehe ich eine große Aufgabe. Kommunikation wird, wenn ich 
richtig beobachtet habe, in mancherlei Äußerungen der derzeitigen Gesellschaft ein­
schränkend formal verstanden: als ob es sozusagen ein zweckloses Kundtun von
Informationen gäbe, von allen möglichen Mitteilungen, die man entweder zur Kennt­
nis nehmen oder auch an sich vorbeirauschen lassen kann. Meines Erachtens ist dies 
eine sträfliche Vernachlässigung dessen, was im Wortsinn enthalten ist. Das Wort
Kommunikation kennzeichnet nicht allein einen oberflächlich vor sich gehenden
Informationsprozeß; es hat eine Bedeutung, die das Wesen des Menschen und das 
Wesen menschlichen Zusammenlebens einbezieht. Kommunikation ist auch eine inhalt­
liche, nicht nur eine formale Angelegenheit, ein Ereignis, durch das Menschen - um 
es mit der publizistischen Pastoralinstruktion „Communio et progressio" zu sagen -
miteinander in eine wesentliche Beziehung gesetzt werden. Es heißt dort in Nummer 8: 
„Ihrer ganzen Natur nach zielt die soziale Kommunikation darauf ab, daß die Men­
schen durch die Vielfalt ihrer Beziehungen einen tieferen Sinn von Gemeinschaft
entwickeln. Daher leistet jeder einzelne, der mit den andern brüderlich verbunden ist, 
seinen Beitrag zur Erfüllung des göttlichen Heilsplans in der Heilsgeschichte." 

Das mag zunächst theologisch etwas überhöht klingen, trifft den Sachverhalt aber
genau. Bildlich gesprochen stellt Kommunikation ja nicht einfach ein Karussell dar,

Dr. Georg Moser, Weihbischof in Rottenburg, ist kommissarischer Vorsitzender der Publi­
zistischen Kommission der Deutschen Bischofskonferenz. Sein Beitrag beruht auf einem Referat,
das er am 24. Oktober 1973 auf der 24. Jahresversammlung der Arbeitsgemeinschaft Katho­
lische Presse in Esslingen gehalten hat. 

12 

a 
~ 

 
r 
e 
 

c 

r 
l 

1 

r 
l 

 

r 

 
 

l 

 
 
 
 
 

 

 

Communicatio Socialis 7 (1974) 1: 12-23 
Quelle: www.communicatio-socialis.de

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1974-1-12 - am 21.01.2026, 00:04:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1974-1-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das sich um irgendeine Achse dreht und immer wieder etwas in die Runde bringt. 
Vergleichen wir den Vorgang statt mit einem Karussell mit einem Kreislauf. Der 
Kreislauf bedeutet für einen Organismus vor allem eine Erhaltungsfunktion. Wenn 
er zusammenbricht, bricht der Mensch zusammen. Er bedeutet, daß neue Impulse ge­
geben werden; daß Erfrischung gegeben wird; daß Zukunft geschaffen wird; daß 
Nahrung vermittelt wird; daß Kraft neu geschenkt und damit neues Leben ermög­
licht wird. 

In diesem Sinne scheinen ·nir die zitierten Sätze aus der Instruktion „Communio et 
progressio" gültig zu sein. Das Tun derer, die Kirchenpresse machen, könnte man mit 
einer in theologischen Hörsälen manchmal verwendeten Dreigliederung umreißen: 

In doxologischer Hinsicht hat die Kirchenpresse die Aufgabe, daß das Wort Gottes 
und die Wirklichkeit und das Handeln Gottes nicht zum Verstummen kommt. Das 
ist in einer Welt wie der gegenwärtigen schon eine eminente Wirklichkeit, etwas, was 
in sich nicht nur einen Zweck hat, sondern einen tiefen Sinn in sich trägt: daß die 
Wirklichkeit Gottes nicht ausgelöscht wird im Bewußtsein. Dadurch, daß sie unauf­
hörlich, in welchen Variationen auch immer, hinweist auf das Handeln Gottes, hält 
sie etwas im Gang, ohne das die Welt kälter und leerer würde. 

Zum Doxologischen kommt das Soteriologische, denn Gott handelt am Menschen um 
des Menschen willen. Dieser Mensch soll zu sich selber finden, und er soll in der 
Gemeinschaft der Mitmenschen, in der Solidarität der Kreatur und in der Solidarität 
des Glaubens das erfahren, was nun sein Heil, dieses letzte Ziel ist. Das, was die Mit­
arbeiter der Kirchenpresse tun, tun sie um des Menschen willen, um diesen Menschen 
- wenn ich den neuen Präsidenten der Päpstlichen Kommission für die publizistischen 
Medien in Rom zitieren darf - „um diesen Menschen als Mittler von Wahrheit, von 
Gutem immer neu zu bereichern". Es geht darum, daß Menschen durch diese Tätig­
keit etwas erfahren an Wahrheit, an Orientierung, an Möglichkeit sinnvollen Lebens 
und an Gutem; daß Mitmenschen zum Guten stimuliert werden durch immer wieder 
neue Impulse. 

Doxologisch: es geht um Gott. Soteriologisch: es geht um die Gemeinschaft der auf 
Erlösung harrenden Menschen. Die dritte Aufgabe wäre nun das Antagonistische: es 
geht gegen die Mächte der Zerstörung und gegen ein nihilistisches Zerbrechen des 
Menschen. Das Antagonistische sollte kein Anlaß sein, die gesamte Tätigkeit der Kir­
chenpresse etwa defensorisch zu begreifen. Der defensorische Charakter der Kirchen­
presse wird, wie mir scheint, zwar zu Recht betont; andererseits aber wären wir arm 
daran, würden wir nur immer gegen andere antreten; wir hätten dann ein ange­
knacktes Pressebewußtsein. Wir sind für etwas da; wir sind deshalb da und nicht 
trotzdem und gegen andere. Aber die Kirchenpresse wird auch Frontstellung beziehen 
müssen gegen das Negative, gegen das Zerstörerische, gegen das Unwertige. 

Summarisch könnte man sagen: Es geht in dem, was ihr aufgetragen ist, um einen 
religiös-kirchlichen Prozeß, um den Prozeß der Kommunikation in der Weise, daß 
das Miteinander, ohne das die Kirche nicht leben kann, in Gang gesetzt (durch Ar­
tikel, durch Kommentare, durch Informationen) und in Gang gehalten wird. Kirchen­
presse hat gemeinschaftsstiftenden Charakter. Ihr ist die Wir-Bildung in der Kirche 
anvertraut. Das ist ein mühsamer Vorgang, zweifellos, denn es gibt eine ganze Anzahl 
von Barrieren, die diesem Wir entgegenstehen. Weithin ist es doch so, daß der Ein­
zelne, der auch die Kirchenpresse in die Hand nimmt oder der irgendwoher Informa­
tionen über Kirche bekommt, sich nicht mit der Kirche identifiziert; er betrachtet die 

13 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1974-1-12 - am 21.01.2026, 00:04:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1974-1-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kirche als eine Art Fremdkörper, als irgendein Besonderes in dieser Welt und sagt 
sich: Dort geht also das und jenes vor sich. Ich denke, die Kirchenpresse müßte es 
weiterbringen, so daß der Betreffende nicht nur sagt: dort geht etwas vor sich, son­
dern daß er wahrnimmt: bei uns geht etwas vor sich, was insgesamt gut ist, mag 
auch die eine oder andere Erscheinung und Entwicklung problematisch oder daneben­
geraten sein. 

Die Aufgabe der Solidarisierung scheint mir in dem Wort Kommunikation eigentlich 
angestrebt und gemeint zu sein. Diese Aufgabe zu erfüllen ist heute überaus schwierig. 
Hans Freyer hat in seiner berühmten „Theorie des gegenwärtigen Zeitalters" (Stutt­
gart 1959) geschrieben: „Der Wille, im geschichtlich Gewesenen sich einzuhausen oder 
sich zu beleben .. „ ist dem gegenwärtigen Geist sehr fremd. Noch fremder ist ihm 
der romantische Glaube, die Vergangenheit sei der Wahrheit näher gewesen als wir." 
Anders formuliert: Für viele ist Kirche heute eine Institution (welche Gründe da­
hinterstehen, brauchen wir hier nicht zu untersuchen); und über diese Institution 
etwas zu erfahren, hat man diese oder jene Möglichkeit. Sogar bewußte Glieder der 
Kirche sprechen von der Kirche, als ob sie etwas ganz anderes wäre, als sie selbst es 
sind. 

Wir haben da das Spalterwort von der ,Amtskirche'. Da distanziert man sich schon 
im Wort von der Kirche; man hat nichts mit ihr zu tun. Man steht auf einer anderen 
Ebene, anstatt daß man um das Zueinander weiß, das Miteinander-voran oder Mit­
einander-zurück. 

Ich bin überzeugt, daß wir die Kirchenpresse unter diesem Aspekt der Kommuni­
kationsförderung im Augenblick keinesfalls unterschätzen dürfen. Immer wieder 
warnen Kritiker vor einem überschätzen der Kirchenpresse; ihre Wirkung sei bei 
weitem nicht so groß, wie ihre Initiatoren gerne annähmen. Gerechtigkeitshalber muß 
auch einmal das andere betont werden: Es darf nicht unterschätzt werden, was man 
an - jetzt sage ich nicht Werbung -, sondern: was an Zeugnis für die Kirche und 
für das Leben der Kirche durch die Kirchenpresse in unserer Welt repräsentiert wird. 
Diese Repräsentation ist unter den heutigen Gegebenheiten der mediengeprägten Ge­
sellschaft dringend erforderlich. Wenn wir heute keine Kirchenpresse hätten, kämen 
wir nicht umhin, eine zu erfinden und eine zu schaffen. 

Wir Bischöfe sind bereit, mit den Verlegern und Redakteuren der Kirchenpresse zu­
zusammen das Mögliche zu tun, um die Präsenz von kirklicher Presse und kirchlichen 
Medien in unserer Gesellschaft und in unserer Kirche zu erhalten und zu festigen und 
zu mehren, so gut das geht. Wir müssen ja gerade die Elemente, die heute die Men­
schen und die Gesellschaft als Ganzes prägen, im einzelnen bedenken und unsere 
Schlüsse ziehen. Wir sind hier in einem Gefüge, in dem wir nicht fehlen oder noch 
schwächer werden dürfen. 

Wenn selbst bewußte Glieder der Kirche vielfach so von der Kirche sprechen, als 
wäre sie etwas anderes, als sie selbst es sind, muß Kirchenpresse diese Gläubigen 
hereinholen in die Gemeinschaft des Gottesvolkes, zu der sie ja gehören. Wenn ein 
Gläubiger Kirchenpresse in die Hand nimmt, dann müßte in ihm der Eindruck und 
das Sensorium dafür wachsen: Das ist meine Kirche; da bin ich gefragt. Das „tua 
res agitur" ist heute so notwendig, damit Kirche sich nicht in einem luftleeren Raum 
ereignet und daneben die sogenannten Gläubigen stehen. Es geht hier nicht um 
kirchenpolitische Zielsetzung, es geht hier vielmehr genau um das, was das Konzil 

14 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1974-1-12 - am 21.01.2026, 00:04:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1974-1-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


angestrebt hat: daß wir wieder merken, wie tief die Verwurzelung und die Bindung 
der Christen in der Kirche und zur Kirche eigentlich ist und wie sie sein muß. 

Der Nichtgläubige oder der Halbgläubige oder der Skeptiker, der Kirchenpresse in 
die Hand nimmt: Er nimmt sie auch als Fragender und Suchender in die Hand -
vielleicht sogar öfter, als wir vermuten. Der sollte durch die Appetibilitas der Kirchen­
presse natürlich auch merken, um was es da geht, wer sich da selbst bezeugt. Er sollte 
gewahren, daß hier um Gottes und des Menschen willen etwas ausgesprochen wird: 
Wie man die Kirchenpresse macht, das gehört zum Metier der Macher und ihrer 
Kunst, zu ihrer Fähigkeit und ihrem spezifischen Fachauftrag, daß die Dinge von 
vornherein in einer Weise angeboten werden, daß sie die Menschen auch erreichen. 

Will man aber Menschen erreichen, genügt es nicht, irgendwelche Informationen zu 
bringen. Man sollte nicht denken: Je mehr Informationen über die Kirche ausgestreut 
werden und je schneller der Apparat der Information läuft, desto mehr hat sich schon 
Kommunikation begeben. Dann könnte man sich ja auf den Generalanzeiger-Stil be­
sdi.ränken. Es kommt darauf an, daß in der Art der Information ein bestimmtes 
Bewußtsein von Gemeinschaft mit verbreitet, mit angeregt, mit vertieft wird. Wir 
sollten deshalb nicht vom Prinzip der Werbung, sondern vom Prinzip des Zeugnis­
gebens ausgehen. Letztlich kann nur der in der Kirchenpresse fruchtbar arbeiten, der 
in der Kirche lebt. Wer nur über Gott etwas sagt, aber nicht zuvor mit Gott gespro­
di.en hat, der redet mit ziemlicher Sicherheit ins Leere. Wer andere erreichen will, 
muß in dieser Kirche verwurzelt sein, aus ihr heraus leben als einer, der zur Kirche 
gehört, ihre Überzeugung, ihre Freude und Sorge teilt. 

Allerdings kommt noch eine weitere Voraussetzung hinzu. Der Redakteur, der seine 
Leser erreichen will, muß auch mit ihnen vertraut sein. Doch ist keiner je völlig mit 
seinen Lesern vertraut; Vertrautheit mit den Lesern ist nie ein Endzustand, bleibt 
stets ein Ziel. 

Ich darf hier aus Philipp Dessauers Schrift „Die naturale Meditation" zitieren. Er 
führt aus: „Auch der, der über etwas schreibt und an einen Anderen sich wendet, 
muß diesen Anderen zuerst meditiert haben." Ich muß den Anderen in den Blick 
nehmen, bevor ich ihm etwas sage. Der Leser, der Rezipient, ist keinesfalls als Ob­
jekt zu betrachten; der Andere, der Empfänger muß als Partner gesehen werden. Das 
ist ein Grundsatz jeglichen pastoralen Tuns, daß man den Anderen von vornherein 
als Partner akzeptiert und ihn nicht als den ansieht, der etwas zu schlucken hat oder 
gar manipuliert werden dürfte. Der Partner soll einbezogen werden in das ganz­
heitliche Leben dieser Gemeinschaft Kirche oder einer bestimmten Problematik. 

Gewiß ist dieses Kennenlernen des Lesers, die Vertrautheit mit ihm ein überaus 
sdi.wieriger Prozeß in Anbetracht der Vielgestaltigkeit von Kirche in der Gesellschaft. 
Und ich vermerkte mit Genugtuung, daß die Deutsche Bischofskonferenz auf ihrer 
September-Konferenz 1973 nach mehrmaligem Anlauf zu dem Entschluß gekommen 
ist, die Feldbefragung zur Erforschung des Publikums der Kirchenpresse zu unter­
stützen. Freilich wird man diese Feldbefragung differenziert und klug angehen müs­
sen, damit sie auch fruchtbar wird. Aber mein dringender Wunsch ist wirklich der, 
daß dadurch noch eine bessere Annäherung zwischen denen, die in der Kirchenpresse 
arbeiten, und dem Feld der Rezipienten erfolgt. Sonst könnte es sein, daß vieles, was 
wir mit bestem Willen versuchen, ins Leere stößt. Nach meinem Dafürhalten wäre 
es auch für die Arbeitsgemeinschaft Katholische Presse eine bedeutsame Aufgabe, 
sorgfältige Beiträge und Anregungen zu geben, damit diese Feldbefragung nicht bloß 

15 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1974-1-12 - am 21.01.2026, 00:04:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1974-1-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gemacht und publiziert wird, sondern daß sie ein Ferment wird zur Verbesserung 
und Hilfe im konkreten Denken und Tun der Kirchenpresse-Verantwortlichen. 

Für pastorale Tätigkeit bleibt noch ein Erfordernis: das Vertrauen zu dem lesenden, 
hörenden Partner finden. Vertrauen soll hier heißen: davon durchdrungen sein, daß 
die Weitergabe des Denkens und Tuns gelingt, daß die Stimme gehört wird, daß 
die Mühe wirkt - nicht im Sinne einer Autosuggestion natürlich, sondern so: Die 
Überzeugung des Publizisten überzeugt und ruft eine Überzeugung wach. 

In jedem pastoralen Tun müssen wir diese Vertrauenshaltung pflegen. Auch der Re­
dakteur geht sicher an manchem Tag an seine Arbeit heran und fragt sich entmutigt: 
Hat all meine Anstrengung denn überhaupt einen Wert? Wer ist denn noch nie als 
Priester auf die Kanzel gegangen und hat sich vorher schon gefragt: Was wird wohl 
anders durch meine Worte? Die Resignation ist eine der gefährlichsten Versuchungen, 
die einen bei Kommunikationsaufgaben befallen kann. Man muß mit aller Entschlos­
senheit dagegen angehen. Man kann nur etwas einstiften in die Wirklichkeit, man 
kann nur Menschen vitalisieren, wenn man an diese Menschen glaubt; wenn man sie 
liebt. Unweigerlich spürt man das bei einem Blatt, ob sich diese Atmosphäre des 
Vertrauens und der Liebe in ihm verbreitet oder ob da eben trockenes Informations­
material dargereicht wird. Ich hätte in kleinem Kreis keine Hemmung, diese und jene 
Zeitung als Beispiel zu nennen und zu sagen: Hier schreibt ein Journalist, der den 
Menschen nahe ist, der sie gern hat, und hier schreibt einer ohne Zuneigung, ohne 
Liebe, mit eiskalter Distanz. 

Die Kirchenpresse darf nicht nur auf der Ebene des Rationalen und Zweckhaften 
bleiben, sondern sie bedarf der geschilderten Atmosphäre. Ich weiß, daß man das 
nicht ,machen' kann; Atmosphäre geht aus einer Grundhaltung hervor. Pastorale Sinn­
richtung und pastorale Aufgabenerfüllung gerade in diesem geistigen Bereich lassen 
sich ohne Voraus-Investition von Vertrauen gar nicht erreichen. Die Verleger und 
Redakteure der Kirchenpresse sollten in ihrem täglichen Geschäft an die Fruchtbarkeit 
ihres Wirkens glauben. Der Boden, auf den sie säen, ist viel aufnahmefähiger, als sie 
es sich eingestehen. Wir Priester erfahren das bis hinein in den Beichtstuhl, daß ein 
Wort, ein Kommentar, eine Anregung der Kirchenpresse immer wieder einmal eine 
Wendung und einen Impuls gibt oder auch eine neue Enttäuschung bringt. Man 
sollte nicht isoliert sehen, was da und dort auf der pastoralen Ebene geschieht, son­
dern man sollte den Verbund pastoralen Tuns insgesamt wahrnehmen. 

Aufmerksamkeit erfordert ferner der Sachverhalt, der mit dem Wort ,innerkirchlich' 
angesprochen wird. Man kann manchmal die Kußerung hören: Ich bin ja „nur" für 
den innerkirchlichen Bereich da! Warum spielen wir uns denn selber noch herunter? 
Ist das eine weniger bedeutsame und in sich weniger werthaltige Presse, wenn man 
innerkirchliche Arbeit tut, als wenn man an der sogenannten profanen oder großen 
Presse oder gar an Illustrierten arbeitet? Man kann den pastoralen Dienst nur dann 
wirklich versehen, wenn man daran glaubt, daß die Welt, in der man sich bewegt 
und für die man sich einsetzt, in sich gewichtig ist und daß dieser Einsatz einen Sinn 
hat. Tun wir doch nicht so, als ob ,draußen' ich weiß nicht was an journalistischen 
Großtaten vollbracht würde, während bei uns nichts Wesentliches geschieht. Wir 
sollten uns nicht selbst den Mut nehmen und das Wasser abgraben - auch das be­
lebende Wasser des Selbstvertrauens. 

Wir wollen Menschen vitalisieren und die neue Lebenszufuhr in der Gemeinschaft der 
Kirche fördern. Unter welchen Voraussetzungen läßt sich ein Mensch so neu beflügeln 

16 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1974-1-12 - am 21.01.2026, 00:04:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1974-1-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und anregen? In den erst zum Teil vorliegenden Untersuchungen von Michael 
Sehmolke, der im Auftrag der deutschen Bischöfe am Gesamtplan der Publizistik 
mitarbeitet, taucht ein Kernwort auf, das keine Zauberformel ist, wohl aber eine 
wichtige Anregung bietet: das Wort von der Regionalisierung der Kirchenpresse. Es 
hat sich erwiesen, daß die intensive Leserbindung eher herbeigeführt werden kann, 
wenn die regional oder lokal gefärbte Berichterstattung und Kommentierung stärkere 
Beachtung findet. Vor kurzem war ich in einem Gesprächskreis mit Leuten zusammen, 
die beruflich nichts mit der Kirchenpresse zu tun haben, sie aber lesen und beim Stich­
wort Kirchenpresse sofort gesagt haben: Wenn es unser Blatt ist, lesen wir es lieber, 
als wenn es eine Menge fremder Dinge enthält. In dem Prinzip der Regionalisierung 
sind einige ganz kostbare Elemente enthalten, die wir nicht übergehen dürfen. Je 
mehr der Leser den Eindruck hat: das ist meine Welt, die sich da wiederspiegelt, das 
ist mein Problem, das ist mein Lebensraum, das ist mein Dekanat, das ist meine 
Diözese, desto eher kann man eine Affinität zu diesem Presseorgan feststellen und auf 
die Dauer erwarten. Er handelt sich hier um keine Zauberformel, aber man sollte die 
Regionalisierung der gesamten Kirchenpresse sorgsam behandeln und keinesfalls 
aufgeben. 

Ein zweites Schlagwort wird ebenfalls mehr hervorgehoben als bisher: die Struk­
turierung. Die Tageszeitungen und Wochenzeitungen haben längst erkannt, daß die 
Strukturierung einer Zeitung unter verschiedenen Aspekten unerläßlich ist. Man redet 
etwa von einer Familienzeitschrift. Was heißt das: Familie? In einer Familie wohnen 
häufig mehrere Generationen miteinander unter einem Dach. Es ist nicht mehr so, 
daß erst nach drei Jahrzehnten eine neue Generation herangewachsen ist. Psychologen 
sagen uns heute: Alle drei bis fünf Jahre beginnt eine neue Generation. Die Formel 
Srau keinem über dreißig!" könnten wir schon jetzt abwandeln: „Trau keinem über 
zwanzig!" Wer zur jüngsten Generation gehört, möchte sich auch irgendwo vorfinden. 
Selbst der Kltere ist vom Kltesten in seinem Denken und Empfinden weit entfernt. 
Bei einer Altentagung ist es mir passiert, daß ein etwa neunzigjähriger Mann einen 
Diskussionsbeitrag lieferte, worauf in der Pause eine ungefähr fünfundsiebzigjährige 
Dame zu mir sagte: „Ach, hören Sie mal, lassen Sie doch nicht diese alten Kracher 
zu Wort kommen! Wir sind dran." So haben wir durch alle Altersklassen deutliche 
Generationensprünge; Familienzeitschrift würde unter diesen Umständen also be­
deuten, daß man den Ort für die Generationen möglichst einhellig markiert. Das 
junge Ehepaar hat andere Fragen als das Ehepaar, das schon fünfzehn Jahre ver­
heiratet ist. Jeder Einzelne sollte in einem Blatt seine Spalte, seine Seite finden. 
Dann weiß er: Hier kann ich anfangen. Und wenn er in der Lektüre einmal ange­
setzt hat an seinem von ihm geliebten Ort, dann liest er von dort aus die Zeitung 
weiter. 

Unsere Frage gilt noch mehr der thematischen Strukturierung; sie ist mindestens 
ebenso notwendig wie die soziologische Kategorie der Rezipienten. Die Dinge müssen 
ihren Ort haben: die weltpolitische Seite, die kirchenpolitische Seite, die Nachrichten­
leite, der Kommentar usf., und hier scheint mir da und dort noch einiges verbes­
ierungsbedürftig. 

·Freilich dürfen all diese Gliederungen und Bemühungen nicht dazu führen, daß man 
iich in methodische Raffinessen hinein zu retten versucht und sich einbildet, dann sei 
das ,Ankommen' eines Blattes gesichert, das Geheimnis seiner Wirkung enträtselt. 
:Wenn es ein Geheimnis gibt, um effektiv Leben zu gewinnen und Leben zu fördern, 

17 

2 Communlcatlo Soclalis, Heft 1 • 1974 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1974-1-12 - am 21.01.2026, 00:04:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1974-1-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dann ist es, so scheint mir, in pastoraler Richtung das Geheimnis des pastoral moti­
vierten Bewußtseins dessen, der handelt. Darauf geht die Pastoralkonstitution „Gau­
dium et spes" des II. Vatikanischen Konzils ein. Da heißt es im Eingang: „Freude 
und Hoffnung, Trauer und Angst der Menschen von heute, besonders der Armen 
und Bedrängten aller Art, sind auch die Freude und Hoffnung, Trauer und Angst 
der Jünger Christi." Wenn wir uns solidarisieren, wenn wir uns einlassen mit dem, 
was einen Menschen der Gegenwart bewegt, dann haben wir den eigentlichen Ansatz­
punkt für den wirksamsten pastoralen Dienst. 

II. Reflexion und Integration 

In „Communio et progressio" finden wir unter Nummer 137 den Satz: „Die journa­
listische Tätigkeit der Katholiken . . . kann ein wichtiger Faktor in der Bildung 
öffentlicher Meinung sein und mit Erfolg dazu beitragen, daß im Austausch der Ge­
danken die Welt die Kirche und die Kirche ihrerseits die Welt verstehen lernt." Was 
ist da angesprochen? Die Kirchenpresse ist hier eindeutig als ein Bildungsinstrument 
verstanden; und ich meine, daß diesem Charakter, dieser Kennzeichnung eine wach­
sende Bedeutung zukommt. 

Wir leben in einer Lerngesellschaft. Sicher wissen wir, daß viele am Rande stehen­
bleiben und nicht einsteigen in diesen Lernprozeß. Uns obliegt aber die Aufgabenlast, 
die geistige Vitalisierung der Kirche und der Öffentlichkeit mit zu betreiben. Wir 
sind alle immer wieder neu überrascht, wie wenig Kenntnis, wie wenig Wissenssub­
stanz vorhanden ist, trotz der rund tausend Stunden Religionsunterricht, die einer 
bei einem normalen Schulgang bei uns erhalten hat. Was wissen die Leute überhaupt 
von der Kirche, was von der Bibel, was von Gott und der Welt? Wir haben uns ein 
innerkirchliches Vokabular, wir haben uns Ausdrucksweisen angeeignet, die unsere 
Leser und Hörer vielfach gar nicht mehr verstehen. Von uns vielleicht zwanzigmal 
übersetzte Ausdrücke werden noch immer nicht verstanden. Die Kluft zwischen kirch­
lichem Selbstverständnis und Ausdrucksvermögen und der ,Welt', der ,Gesellschaft' 
ist weit größer, als wir wahrhaben wollen. Wir müssen es uns eingestehen: die Ent­
fremdung zwischen Kirche und Welt besteht als harte Realität. Und hier kommt der 
Kirchenpresse die Funktion des Brückenbauens, der Verbindungsschiene oder - nach 
dem von Ferdinand Ebner gebrauchten Bild - die Aufgabe des Frachtschiffes zu: Das 
Wort stellt ein Frachtschiff dar, und mittels dieses Schiffes wird der Geist ans andere 
Ufer gebracht. Der Transport von Frachten, der Mittlerdienst gehört zu den ersten 
Voraussetzungen von Integration, damit man sich überhaupt wieder versteht. 

Das heißt nicht - wenn ich von der Bildungsfunktion spreche -, wir müßten es 
nun, sowohl innerkirchlich wie nach außen, darauf anlegen, daß alle Leute zu ,Mini­
theologen' werden. Darum geht es gar nicht. Es geht nicht um ein Bildungsver­
ständnis, wonach derjenige ein Christ ist, der sozusagen den Raster aller christlichen 
Begriffe kennt. Nein, es geht darum, daß das Grundverständnis wieder bereichert 
wird. Und hier gibt es, davon bin ich überzeugt, eine Fülle von Möglichkeiten. 
Nehmen wir einmal das Grundverständnis des Glaubens: Für manche Leute ist 
Glauben nur noch eine billige Vermutung auf die Ungewißheit hin. Vor kurzem habe 
ich bis in die Nacht hinein mit Ingenieuren aus der IBM diskutiert, und ich war baß 
erstaunt über einige Fragen dieser Herren, die in den Zweigstellen ihres Unterneh­
mens über ganz Europa zerstreut sind. Immer wieder zeigte es sich im Gespräch, daß 

18 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1974-1-12 - am 21.01.2026, 00:04:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1974-1-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zwischen Kirche und derzeitig technischer und moderner Welt offensichtlich eine Kluft 
besteht. Was läßt sich zur Überwindung dieser Kluft tun? Meines Erachtens ist hier 
der Stellenwert des Grundsatzartikels nicht hoch genug zu veranschlagen. Vielleicht 
traut man dem Grundsatzartikel im Kirchenblatt nicht allzu viel zu. Ich bin über­
zeugt, daß er heute mehr ausrichten kann, als man ihm in der Regel zutraut. 

Das "treue katholische Leservolk" gibt es ohne Zweifel. Aber wird hier die not1ge 
Reflexion vollzogen, die zum Beispiel das Konzil anvisiert? Ich habe in einem Organ 
eine Artikelserie gelesen über die Neufassung des Glaubensbekenntnisses. Ausge­
zeichnet wurde da die Neuformulierung „abgestiegen in das Reich des Todes" erklärt. 
Daraufhin kamen Leserfragen wie die: „Ja, wie ist das nun? Kann man den Glauben 
beliebig umformulieren?" Entsprechende Reaktionen habe ich häufig in Gemeinde­
diskussionen gehört. Wir wollen den Gläubigen das Verständnis erleichtern und 
blodtieren mit Neuformulierungen unter Umständen geradezu das bessere Verständnis. 
Solche Blockierungen müssen aufgearbeitet werden. 

Dies gilt in dogmatischer Hinsicht und auch in mora!theologischer Hinsicht. Wie ist 
es um das heutige Moralverständnis bestellt? Welches sind die Kriterien, die heute 
auf dem Gebiet der Sexualkunde und Sexualpädagogik, und zwar religiös moti­
vierter Sexualpädagogik angelegt werden? Reden wir darüber? Pflegen wir den Ge­
dankenaustausch? Oder sind wir bloß in der Abwehrstellung gegenüber brutalen 
oder problematischen Propaganda-Aktionen, die in unserer säkularisierten Welt und 
Gesellschaft gang und gäbe sind? Denken wir nur etwa an die Porno-Welle. Hier 
ist nach wie vor das zu tun, was vor ein paar Jahren Bruno Dreher so formuliert 
hat: „Der ganze Sinn des kirchlichen Sprechens besteht darin, eine Auslegung heutiger 
Wirklichkeit im Glauben zu vollziehen ... Es geht im kirchlichen Wort heute um 
Erhellung der menschlichen Wirklichkeit im Glauben . . . Es geht darum, daß der 
Daseinshorizont des heutigen Menschen in das Licht des Evangeliums gerückt wird." 

Idi erinnere schließlich an die Theologie insgesamt. Hier ist doch Faktum, daß unge­
zählte Menschen, ungezählte gläubige Menschen, ungezählte von Skepsis angekrän­
kelte halbgläubige Menschen total verunsichert sind. Bei diesen Vielen hat die Kirchen­
presse eine pastorale Wirkmöglichkeit par excellence: ohne Vorentscheidung negativer 
Art einzuführen in das, woran Theologie heute arbeitet. Es ist weithin üblich gewor­
den, den Theologen gegenüber ein Pauschalverdikt zu fällen und zu sagen: Die Theo­
logie ist an allem schuld. Dabei übersehen die Pauschalverurteiler, daß wir ganz 
hervorragende Theologen haben, die unseren Glauben auf die heutigen Wirklich­
keiten hin reflektieren, und die wir dringend brauchen, damit die Kirche entschei­
dende Schritte nach vorn überhaupt tun kann. Einige dieser Theologen werden dann 
p.ls ,Knüller' hochgespielt und nicht im Zusammenhang mit Sachfragen. Hier hat 
die Kirchenpresse etwas zu leisten. Ist etwa Hans Küng nur ein Knüller oder ist er 
ein Mann, der dazu Anlaß gibt, daß über die Frage Unfehlbarkeit oder Kirchen­
verständnis Orientierungshilfen vermittelt werden? Es gibt Leute genug, auch inner­
halb der Kirche, die wissen, daß es da ,knallt'. Wenn man fragt, warum knallt's, 
dann bekommt man womöglich eine Antwort, wie ich sie unlängst von einem Schwa­
ben erhielt: „Des got doch mi nix a, warum", sagte er; „mi freit's, wenn die anein­
.anderkommet." Hier besteht doch eine Möglichkeit, theologisch sachgerecht mit In­
.formationen zu dienen - wobei es natürlich ein Unding wäre, zu erwarten, daß die 
Kirchenpresse einen solchen Streit austragen oder in allen fachtheologischen Einzel­
leiten über diesen Streit informieren könnte. Aber sie muß Orientierungshilfe geben, 

19 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1974-1-12 - am 21.01.2026, 00:04:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1974-1-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kompaß sein und darauf hinweisen: Hier ist das Spannungsfeld, und da liegen die 
eigentlichen Brennpunkte in diesem Spannungsfeld; da kann es zu Auseinander­
setzungen kommen, da müssen Klärungen erfolgen. 
Gelegentlich habe ich das Bedenken geäußert gefunden, daß manche Kirchenzeitung 
sich gebärde, als ob sie selber das Lehramt wäre. Ein solches Verhalten würde die 
Kirchenpresse in eine gefährliche Situation bringen, denn die Lehramtsfunktion ist 
nicht ihr Dienst. Ihr Dienst hingegen ist es, das Kategorienfeld abzustecken und in 
der Bewußtseinsbildung und Erhellung der Zusammenhänge zu zeigen, in welcher 
Weise ein Problem angegangen werden muß, worüber man reden sollte, was man in 
einem Konfliktfall machen könnte. 

Mir scheint, angesichts der außerordentlich schwierigen Lage, in der wir uns als Kirche 
befinden, könnte die Kirchenpresse immer wieder dadurch Dienste leisten, daß sie 
Entwicklungslinien zeichnet. In der „Herder-Korrespondenz" (Oktober 1973) wird 
im Leitartikel das Thema behandelt: „Kirche ohne Zuversicht?" Wenn ich mit diesem 
Artikel auch nicht in allen Punkten übereinstimme, so finde ich es doch rühmenswert, 
daß hier einmal gezeigt wird, wie die Kirche ihren Weg geht, als habe sie keine 
Hoffnung. Diese Hoffnungsarmut ist die große kirchliche Problematik heute. Im 
Zusammenhang mit meinen Pax-Christi-Aufgaben habe ich mit dem niederländischen 
Kardinal Alfrink ein Gespräch gehabt, in dem er mir erklärte: „Wissen Sie, das ist 
mein Problem, daß die Kirche eine Kirche der Angst geworden ist, anstatt die Kirche 
der Hoffnung zu sein." 

Gewiß ist mit solchen Diagnosen nicht alles beantwortet, aber es wäre Aufgabe der 
Kirchenpresse, einmal zu schildern, wo unsere Schwierigkeiten liegen, wo unsere Ent­
wicklungen anders laufen müßten oder wo die positiven Dinge zu finden sind und 
wo sich die Grenzen erstrecken. 

Wir haben in der Theologie einen Konzentrationsprozeß festzustellen. Es geht immer 
mehr um das Wesentliche, und vielleicht ist das auch eine Problematik der Kirchen­
presse, ob sie sich nicht noch deutlicher konzentrieren müßte auf das, wovon Christen 
und wovon fragende und suchende Menschen tatsächlich leben. überlegen wir uns: 
Was ist jeweils das Vorrangige? Wo liegen inhaltliche Konzentrationsbewegungen 
noch nicht so, wie sie liegen müßten? 

Ein weiterer Punkt, der heute dankenswerterweise erhöhte Beachtung findet, betrifft 
die Lebenshilfe. Ich halte es für gut, daß heute bewußt Hilfen für die christliche 
Daseinsgestaltung vermittelt werden. Meine persönliche Meinung ist allerdings die, 
daß dies weniger theoretisch geschehen sollte als anhand von Fall-Studien. Solche 
Fall-Studien christlichen Verhaltens können keine Rezepte sein, wohl aber Fixpunkte 
für ein Verhalten, ohne das das Leben schiefgeht. In einer Sonntagszeitung habe ich 
den Fragetitel gelesen: „ Wie halten Sie es mit dem Familiengebet?" Die These als 
solche („Man soll beten") kennen wir alle. Aber wie macht man's: Wir bringen ja 
unsere Familien außer bei den Nachrichten im Fernsehen kaum mehr zusammen. 
Wichtig ist die pragmatische Hilfe, die Orientierung eben in dem Sinne, daß man 
die Probleme nun auch paradigmatisch behandelt und vorschlägt: So könnte man's 
machen. Ich nenne für solche Fall-Studien: Erziehungsprobleme, die Frage der 
Verstädterung und die Situation des Menschen in der Stadt, die Probleme des .i\lter­
werdens und des Alters. Vilma Sturm hat in einem Aufsatz einmal den Sendungs­
befehl „Geht hin in alle Welt" erläutert. Sie schreibt: „Dieser Auftrag ist bisher 
allzu geographisch verstanden worden, als ob es das Ziel sei, möglichst viele mis­
sionarische Stationen zu errichten. Er besagt aber doch wohl zunächst weniger eine 

20 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1974-1-12 - am 21.01.2026, 00:04:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1974-1-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ortsveränderung als eine Offnung des Geistes und des Herzens für die Welt. Erst wo 
die Welt, ,alle Welt', mitbedacht, mitverantwortet und mitgetragen wird, kann heute 
die religiöse Sprache sich verständlich machen. Je weniger sie die Sprache des Wächters 
auf der Zinne ... ist, je mehr sie sich anpaßt an die Funktion des alles durchdrin­
genden Sauerteigs, desto mehr kann sie beitragen, unser Heil verkündend zu wirken." 

An diesem Punkt wird ersichtlich, daß es bei dieser Bildungsaufgabe der Kirchenpresse 
nidtt so sehr um Rationalismus geht, sondern um Universales: um ein Zeugnis. Ein 
Zeugnis braucht Zeugen. Welche Zeugen ziehen wir herbei, die da helfen können? 
Sind das nur alte Gelehrte oder sind das auch neue Wagemutige? Bis jetzt habe ich in 
'ielerlei kirchlichen Organen vergeblich nach einem so großartigen Zeugen für das 
heutige Kirchentum gesucht, wie Ernesto Cardenal (bei allen seinen Grenzen) es ist. 
f(.ommen Leute bei uns eigentlich erst dann zu Wort, wenn sie zur Ehre der Altäre 
~hoben sind? Sind wir da nicht oft zu zögernd und zurückhaltend? Man braucht 
ja nidtt alles von einem Menschen anzunehmen, aber doch wenigstens das, was er 
prospektiv und zündend sagen kann. 

Damit wäre nun auch die Überwindung des Privatismus verbunden, in den wir ge­
legentlich hineinrutschen: Wir betrachten nur noch die Innenseite, die beschauliche, 
nhige, fromme Welt, anstatt alle öffentlichen Dimensionen zu berücksichtigen, die 
uns ja vom Evangelium her anvertraut sind. Die Frage der Spiritualität möchte ich 
hier ausklammern, weil in letzter Zeit sehr viel dazu gesagt worden ist. Aber eine 
Oberlegung zur Spiritualität möchte ich hinzufügen und damit zum Letzten und 
Kürzesten kommen, nämlich zum Punkt der Kritik. 

lll. Fruchtbar werdende Kritik 

Ist das, was heute beispielsweise als Meditationswelle läuft und hoch gepriesen wird, 
neue Religiosität und so ernst zu nehmen und so fruchtbar, wie wir bisweilen meinen? 
Ernst nehmen sollten wir die Meditationswelle nach meinem Dafürhalten unbedingt 
- aber ist sie auch ein so religiöser Aufbruch, wie man vielfach vorgibt? Gibt es 
nidtt heute schon Meditationsangebote, die vom Glaubensvollzug geradezu wegführen, 
während sie doch dem Glaubensleben förderlich sein sollten? 

Wir müssen die sogenannten „großen Bewegungen" der Zeit achtsam verfolgen, da­
mit wir ihnen gegenüber entsprechend kritisch bleiben. Hier als Beispiel noch einmal 
ein Hinweis auf die Meditationsbewegung: Es gibt Leute, die wollen Jesus Christus 
keinesfalls in den Bereich ihrer meditativen Künste einlassen, sie behaupten aber 
zugleich, sie seien diejenigen, die ein neues Christentum brächten. Dann muß ich 
fragen: Was ist da das Neue? Haben wir es noch mit Christentum zu tun, oder kommt 
hier etwas ganz anderes auf uns zu? 

Bleiben wir bei der kritischen Funktion. Ich halte dafür, daß die kritische Funktion 
der Kirchenpresse größere Perspektiven haben muß, als man so gemeinhin annimmt. 
Man sagt: Ja, die Kirchenpresse muß auch einmal gegen die kirchliche Obrigkeit 
aufmüpfen dürfen; sie muß auch einmal dies und jenes ungeniert feststellen können. 
Meinetwegen! Ich habe gar nichts dagegen, wenn die Bedenken sachlich begründet 
sind. Selbstverständlich erwartet kein Bischof, es werde in einem Kirchenblatt oder 
in seinem Kirchenblatt nie etwas gegen das Ordinariat oder einen einzelnen Ober­
hirten eingewendet. Aber auf der anderen Seite ist es für mich innerkirchliche Klein-

21 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1974-1-12 - am 21.01.2026, 00:04:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1974-1-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kariertheit, wenn bestimmte Diözesan-Mini-Angelegenheiten zum Eklat ausgewalzt 
werden. 

Wenn ich sehe, daß man da und dort die Handkommunion zum kritischen Haupt­
thema macht, dann wundere ich mich nicht nur über diese Blickverengung, sondern 
ich muß mich auch schämen. Sollte dies das Problem der Kirche im zwanzigsten Jahr­
hundert sein, dann könnten wir in der Tat rasch einpacken und uns im einstigen, in 
der Synode beschriebenen gläsernen Sarg von „Publik" mit davontragen lassen. Es 
gibt nicht bloß negative Kritik; Kritik will auch bestätigen, daß etwas gut und 
fruchtbar ist. Ein Organ gewinnt Profil, wenn es sich zu etwas bekennt und sagt: 
Jawohl, das halten wir für gut und richtig. Kritik will aber auch etwas in Gang 
bringen, will verändern. 

Warum ist heute Kritik auch in der Kirchenpresse so notwendig? Weil durch die 
Kirchenpresse dazu beigetragen werden kann, daß die Polarisierung innerhalb unserer 
Kirche überwunden wird. Wir leben in einer Phase, in der wir vielzuviel Kraft im 
Gegeneinander der einzelnen Positionen verbrauchen; Kraft, die wir dringend bräuch­
ten für missionarische Aufträge innerhalb der Welt. Hier ist die kritische Funktion 
der Kirchenpresse unabdingbar notwendig. Mit differenzierten Formulierungen kann 
man in der Presse etwas leisten, was man auf den Kanzeln aus Zeitmangel gar nicht 
leisten kann. 

Drei Bedingungen seien noch genannt zur Kritik: 

1. Nur der Liebende kann kritisieren. Das Prinzip der Kritik heißt nicht wie auf dem 
Jahrmarkt: „Haut den Lukas!", sondern es lautet: „Klärt die Sachzusammenhänge 
und behandelt Sachen sachlich und Menschen menschlich!" 

2. Wer Distanz gewinnt von den unmittelbar eruptiven Aktualitäten, sieht klarer. 
Bevor man einsteigt in eine Kritik, lasse man die nötige Zeit verstreichen und gewinne 
man Distanz, auch wenn da jemand vorwirft: „Gleich im ersten Moment hättest du 
schon etwas dazu sagen müssen!" Man braucht Abstand, um sachlich urteilen zu kön­
nen. Also ist nicht die Hascherei nach dem schnellen Beitrag das Entscheidende, son­
dern die Sachgerechtigkeit in der Aussage. 

3. Ton, Stil und Form sind kein Luxus. Mario von Galli hat einmal das Wort 
gewagt: „Christen müssen in der Welt demonstrieren, wie man anständig mit­
einander diskutiert." Wenn man bloß aufeinander einhaut und quängelt, kommt 
man nicht voran. Das gilt auch für den ganzen Bereich der Leserbriefspalte, die der 
Kritik weit offensteht. 
Die Kirchenpresse muß bezeugen, daß die Kirche selber der Ort des freien Wortes 
bleibt. Das muß Kirchenpresse bezeugen, auch wenn in ihren Reihen selber verschie­
dene Richtungen bestehen. Ihre Redakteure sind nicht gleichgeschaltet, sondern Indi­
vidualitäten, persönlich verantwortlich in den Verlagen; also müssen sie auch ihre 
persönliche Note und Überzeugung in ihr Blatt einbringen. 

Ich halte für wünschenswert, daß folgende drei Dienste in den Organen der Kirchen­
presse leistbar sind: 

Der Dienst von Kommunikation im Sinne der Lebensförderung und der Wir-Bildung 
von Kirche; der Dienst von Reflexion und Integration, der heute vorab wahrgenom­
men werden muß durch die Bildungsmöglichkeiten über die Kirchenpresse; und der 
Dienst einer fruchtbar werdenden Kritik, die man im einzelnen nicht vordenken kann, 

22 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1974-1-12 - am 21.01.2026, 00:04:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1974-1-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die aber eines zum Ausdruck bringen muß: daß wir in der Subsidiarität der Dienste 
der Solidarität des Heiles verpflichtet bleiben. Diese Solidarität muß das erste sein; 
denn nur in dieser geistigen Verbundenheit läßt sich vollbringen, was man pastorales 
Dienen, was man pastorales Zur-Verfügung-Sein nennt. 

SUMMARY 

The press of the Church has to serve pastoral needs. According to the author, it is destined 
to contribute towards a vitalization of men in the community of the Church. lt should 
foster community, and enable the reader to identify himself with "his" paper. Also, all 
reflection and integration has to be geared into a pastoral direction, if the Church press has 
to show lines of development, and to put signs of hope. Finally, the critical function of 
the press is recognized, but, it has to be always subject to the redemption of men. This 
means, to be objective on facts, and also human towards persons. 

RESUME 

La presse religieuse doit servir la pastorale. Son devoir en matiere de communication doit, 
selon Ja conception de l'auteur, produire son effet en servant a revitaliser !es hommes a 
l'inrerieur de Ja communaute. Elle doit encourager sa communaute de fa~on consciente afin 
qu'elle puisse de plus en plus s'identifier avec "sa" feuille paroissiale. De m~me, toute 
reflexion et toute integration doit se faire en vue du pastorat. Elle doit montrer une progression 
et donner des signes de courage et d'espoir. Enfin, son attitude critique qui est absolument 
approuvee doit se sentir constamment responsable du salut des hommes, et donc, par Ja 
m@me occasion, ne pas perdre de vue le devoir pastoral dans son ensemble, c'est-a-dire 
rester a sa place dans ses dires et humaine vis-a-vis des personnes. 

RESUMEN 

La prensa eclesial debe estar al servicio de la pastoral. Su funci6n como medio de comuni­
caci6n social debe transformarla en un servicio para vitalizar al hombre dentro de la 
comunidad que es Ia Iglesia. Debe promover conscientemente Ja comunidad de modo que 
pueda identificarse progresivamente con "su" peri6dico. Incluso toda reflexi6n e integraci6n 
debe realizarse plenamente con vistas a Ja pastoral. Debe diseiiar directrices de desarrollo y 
proponer signos de valor y esperanza. Por ultimo, incluso su actitud crltica, que en absoluto 
se pone en duda, debe sentirse obligada a procurar Ja salvaci6n de! hombre, es decir no 
debe perder de vista la misi6n global de Ja pastoral. Con otras palabras: debe ser exacta 
en los juicios y humana con las personas. 

23 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1974-1-12 - am 21.01.2026, 00:04:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1974-1-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

