
5 Fazit

ImZentrumdieser Arbeit stand die Frage,wie ein frei flottierendes rassistischesWissen

über ›Muslim*innen‹ und die Religion des Islams von Alltagsakteur*innen1 im Rahmen

alltäglich-lebensweltlicher Kommunikationsprozesse angeeignet wird. Eingerahmt

und konzeptuell untermauert wurde dieses Erkenntnisinteresse von rassismustheo-

retischen sowie wissenssoziologischen Überlegungen, die den Gegenstand in seiner

Spezifik und Komplexität beschreiben, erkenntnistheoretisch verorten und analytisch

zugänglich machen. Zu den diskutierten konzeptuellen Weichenstellungen gehörte

auch die Idee der Weiterführung und Ergänzung anderer Forschungstraditionen

und -zugänge, wie sie etwa in der klassischen Vorurteils- und sozialpsychologischen

Einstellungsforschung zu finden sind. Ziel war es hier, den Prozess der Konstrukti-

on antimuslimischer Ideologeme im Bereich der Alltagskommunikation analytisch

offenzulegen. Die in sozialpsychologischer Perspektive ermittelten Einstellungskon-

stellationen (die zumeist nur das Ergebnis subjektiver Meinungsbildungen abbilden)

konnten dabei durch systematische Einblicke in die außerordentlich dynamischen

Selbst- und Fremderzählungen der Leute ausgeleuchtet werden. Sichtbar wurde so,

wie Alltagsakteur*innen den Raum zwischen rassistisch geprägten Gesellschaftsstruk-

turen und persönlich-lebensweltlichen Erfahrungen ausgestalten, wobei sie sich zu

beiden fortlaufend positionieren und verfügbare Wissens- und Erfahrungsressourcen

miteinander in Beziehung setzen.

Einen zentralen theoretischen Ausgangspunkt nahm die Arbeit in einem Rassis-

musverständnis, das den Fokus auf dessen »normalen«, alltäglichen, funktionalen und

produktiven Charakter richtet. Wenn Rassismus, wie Terkessidis es vorschlägt (vgl.

1998: 56f.), als Mittel und Produkt sozialer Erkenntnis fungiert, wenn er nicht die Aus-

nahme in der Wahrnehmung bestimmter Personen(gruppen) darstellt, sondern die Re-

gel, wenn seine Klassifikationslogik (Essenzialisierung) und seine gesellschaftlichen

Konsequenzen (Dominanzsicherung) weitestgehend normalisiert sind, muss von ihm

1 Die Begriff »Alltagsakteur*innen« wird hier, wie in der gesamten Arbeit, synonym mit »Leute«

verwendet. Gemeint ist eine Personengruppe, die sich weder durch eine spezifische berufliche

Funktion, soziale Rolle oder gesellschaftliche Lage auszeichnet. In der Interviewsituation treten

Alltagsakteur*innen als »gewöhnliche« Privatmenschen (»ordinary people«) in Erscheinung.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-013 - am 14.02.2026, 14:27:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


358 Grauzonen des Alltagsrassismus

als hegemoniales gesellschaftliches Verhältnis gesprochen werden. Ein gesellschaftli-

ches Verhältnis, das kaum hinterfragt wird, weil es nicht auf Zwang, sondern auf Über-

zeugung (Einsichtigkeit) und Reproduktion basiert. Rassistisches Wissen operiert hier

als plausible, fraglose und durch institutionalisierte Ungleichheitsverhältnisse gestütz-

te (und legitimierte) hegemoniale Ideologie. Als Ideologie, die wir mit Hall in neo-

marxistischer Manier als jene »mentalen Rahmen – […] Sprache, Konzepte, Kategorien,

Denkbilder« verstehen, die Personen entwickeln, »um der Funktionsweise von Gesell-

schaft einen Sinn zu geben, sie zu definieren, auszugestalten, verständlich zu machen«

(2004a: 10).

Vor diesem Hintergrund scheint es nun wenig überzeugend, die subjektiven Äu-

ßerungen der Leute mit dem Ziel zu analysieren, sie als Rassist*innen zu entlarven

bzw. rassistische von nichtrassistischen Individuen zu unterscheiden. Wenn antimus-

limische und orientalistische Diskurse bereits in Kinderbüchern und Hollywoodfilmen

vermittelt werden, wenn sie das Framing vieler Medien dominieren und sich mit ei-

ner vorverurteilenden Migrations-, Asyl- und Sicherheitspolitik verflechten, kann die

Wurzel des Phänomens Rassismus nicht in den kognitiven Unzulänglichkeiten ein-

zelner Gesellschaftsmitglieder liegen. Überzeugender scheint vielmehr, individuelles

Handeln als eingelassen in rassistisch strukturierte Wissensumwelten zu betrachten,

in denen sich die bzw. der Einzelne alltäglich bewegt und durch eigene Sinn- und Be-

deutungsproduktionen fortlaufend positioniert. Wenn es folglich einen individuellen

Gestaltungsspielraum gibt, in dem antimuslimische Diskurse nicht notwendigerweise

reproduziert, sondern auch kritisch reflektiert und unterwandert werden können, wie

stellt sich diese relative Freiheit des bzw. der Einzelnen diskurspraktisch dar?

Die Variabilität rassistischer Alltagssprache

Zur Beantwortung dieser Frage sind wir mit Alltagsakteur*innen zweier verschiede-

ner urbaner bzw. suburbaner Settings ins Gespräch gekommen, um mit ihnen – im

Rahmen offener Leitfadeninterviews – über ihre persönlichen Erfahrungen und gesell-

schaftlichen Beobachtungen in Bezug auf ›Muslim*innen‹ und ›den Islam‹ zu sprechen.

Dabei kam eine konsequente Aneignungsperspektive auf den alltäglich-kommunikativen

Umgang mit antimuslimischen Ideologien zum Einsatz, aus der heraus die Gestal-

tungsspielräume der Interviewpartner*innen anerkannt werden konnten.

Dabei zeigte sich, dass in den alltagskommunikativen Einlassungen der Interview-

ten eine Vielzahl unterschiedlicher Diskurspraxen zum Einsatz kam, jedoch keinesfalls

so, dass von subjektiv-homogenen Aneignungsmustern gesprochen werden kann. Viel-

mehr ließ sich eine erstaunliche Variabilität an diskursiven Umgangsweisen erkennen,

die nicht selten innerhalb eines Interviews – d.h. von ein und derselben Person – ange-

wandt wurden. Auf Grundlage des vorliegenden Datenmaterials lässt sich folglich sa-

gen, dass sich Individuen nicht entweder rassistisch oder nichtrassistisch positionieren

und dieseHaltung dann auch konsequent und ausnahmslos einhalten, sondern: dass sie

einander widersprechende »Konzepte, Kategorien [und] Denkbilder« (Hall 2004a: 10)

alltagskommunikativ anwenden – und das oft gleichzeitig oder in dichter Folge. Dies

trifft, und das ist nicht zuletzt der Auswahl des Samples geschuldet, in überwiegendem

https://doi.org/10.14361/9783839460535-013 - am 14.02.2026, 14:27:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Fazit 359

Maße auf Personen zu, die sich selbst als liberal, tolerant und aufgeschlossen bezeich-

nen.

Wie lassen sich diese Variabilitäten nun genauer beschreiben? Welchen Mustern

folgen sie? Wie manifestieren sie sich sprachlich und argumentativ? Wir konnten unter

Rückgriff auf Halls Encoding-Decoding-Typologie (2001), welche auf das Datenmaterial

angewendet und um zwei Subtypen erweitert wurde, insgesamt vier Aneignungsmuster

identifizieren, die sich in diverse konkretere Diskurspraxen untergliedern. Jene Muster

sind in ihrer kritischen Distanz zu antimuslimischen Ideologemen graduell abgestuft,

wobei im erstenMuster hegemonialer Aneignungen rassistische Bedeutungsproduktionen

am deutlichsten zum Vorschein kommen.

Antimuslimische Ideologeme werden hier, ähnlich Halls dominanter Lesart, »full

and straight« (2001: 101) übernommen. Charakteristisch für dieses Muster ist die

lebensweltlich-kommunikative Verifizierung antimuslimischer Ideologeme, die mit deren

Übertragung auf persönlich verfügbare Alltagserfahrungen erfolgt. So berichteten die

Interviewpartner*innen von eigenen Erlebnissen, kolportierten Begebenheiten und

medienvermittelten Ereignissen, wobei sie für deren Interpretation antimuslimische

Deutungsressourcen zum Einsatz brachten. Aus gewöhnlichen Interessenskonflikten

in Schule und Kindergarten werden so Versuche kulturell-religiöser Übernahme, ein

offen-selbstbewusster Umgang mit der eigenen muslimischen Identität wird zur

radikal-religiösen Zurschaustellung und türkische Teestuben werden zu Zentren der

Unterwanderung gesellschaftlicher Normalität. Die Anwendung rassistischer Inter-

pretationskonzepte macht aus der singulären Alltagserfahrung einen lebensweltlichen

Beleg für die Legitimität jenes zunächst einmal abstrakten rassistischen Wissens. Im

Umkehrschluss tragen jene alltagskommunikativen Reproduktionen zur Stabilisierung

dieses Wissens bei – und das sowohl auf individueller als auch auf gesellschaftlicher

Ebene. Ein sich selbst erhaltender Kreislauf, gewissermaßen, der Fragen zur Hartnä-

ckigkeit und historischen Kontinuität rassistischen Wissens aus wissenssoziologischer

Perspektive erhellt.

Ein zweites Muster lässt sich als polarisierte Aneignungen beschreiben. Durch sie ist

es möglich, diskrepante Wissens- und Erfahrungsressourcen miteinander zu verbin-

den. Im Vergleich zum hegemonialen Muster findet hier eine (oberflächliche) Differen-

zierung und Verschiebung antimuslimischer Ideologeme statt. Die charakteristische

Grenzmarkierung zwischen ›uns‹ und den ›Anderen‹ wird dabei nicht auf alle ›Mus-

lim*innen‹ angewandt, sondern nur auf ›Teile von denen‹. So werden symbolische Aus-

nahmeräume geschaffen, in denen dann positive Kontakterfahrungen mit ›muslimi-

schen‹ Einzelpersonen und Bekannten oder wohlwollend bewertete ›muslimische‹ Teil-

gruppen (z.B. US-›Muslim*innen‹ als solidarisches Subkollektiv) platziert werden. Hier

lässt sich insgesamt von einer argumentativen Umarbeitung rassistischer Deutungsan-

gebote sprechen, die einerseits den Erhalt rassistischer Interpretationskonzepte sichert

und andererseits eine individuelle kommunikative Positionierung jenseits offener, har-

ter Rassismen ermöglicht. Eine ressourcenintensive und verunsichernde Korrektur he-

gemonialer (plausibler, lebensweltlich selbstverständlicher) Ideologeme, die diese aus

ihrer lebensweltlichen Fraglosigkeit löst und durch neue Interpretationsweisen ersetzt,

wird mit dieser Diskurspraxis obsolet. Die Autorin erkennt im polarisierten Aneig-

nungsmuster die deutlichsten Hinweise auf die argumentative und sprachliche Flexibi-

https://doi.org/10.14361/9783839460535-013 - am 14.02.2026, 14:27:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


360 Grauzonen des Alltagsrassismus

lität von Rassismen im Allgemeinen und antimuslimischem Rassismus im Besonderen:

Wenn in Kommunikationszusammenhängen – und seien es »nur« Alltagskommunika-

tionen – eines der zentralen Erkennungsmerkmale von Rassismus, nämlich die Essen-

zialisierung, die Behauptung von »Essenzen in Grenzen«, augenscheinlich ausgelassen

wird, die Deutungsrichtung des Problematischen, Abweichenden und Bedrohlichen je-

doch erhalten bleibt, erfolgt auch hier eine Reproduktion und Stabilisierung rassisti-

scher Denk- und Redeweisen. Im Rahmen polarisierter Aneignungen erfolgt sie jedoch

deutlich impliziter, vager und nebulöser, mit anderen Worten: wesentlich schwerer zu

identifizieren und offen zu thematisieren, als es beim expliziten Bio- bzw. Neo-Rassis-

mus der Fall ist.

Im dritten Muster konnten zudem verschiedene Formen dilemmatischer Aneignungen

herausgearbeitet werden.Hier sind in den Äußerungen der Interviewpartner*innen so-

wohl Irritationen (auch offen angesprochene) als auch paradoxe Gleichzeitigkeiten und

Momente punktueller Reflexion und Selbstkritik zu erkennen. Ganz besonders deut-

lich wird im Rahmen der angewandten Diskurspraxen, wie sich einerseits ideologische

Paradoxien entfalten – wie also Interviewpartner*innen widersprüchliche Wertorien-

tierungen formulieren (und diese z.T. auch als widersprüchlich empfinden) – und an-

dererseits wie voraussetzungsreich eine nachhaltig rassismuskritische Haltung ist. Für

sie reichen keine differenzierten enzyklopädischen Kenntnisse über die ›Anderen‹ und

es genügen auch keine regelmäßigen Kontakterfahrungen, so positiv diese auch von

der bzw. dem Einzelnen bewertet werden. Bei dilemmatischen Aneignungen zeigt sich,

wie hartnäckig ein Denken und Reden in rassistischen Logiken ist, auch wennman sich

derer – in Ansätzen – bewusst ist. Wie sehen diese Voraussetzungen nun konkret aus?

Was macht ein widerständiges Sprechen gegen hegemoniale antimuslimische Ideolo-

geme möglich?

Sprachliche Formen des Widerständigen

Eine erste Antwort liefern die Erkenntnisse zum vierten identifizierten Muster, den wi-

derständigen Aneignungen. Selbstverständlich erlaubt die Anlage dieser Arbeit keine Aus-

sagen über etwaige Kausalitäten zwischen individuellen Ursachenfaktoren und der all-

tagskommunikativen Manifestation von Rassismus – auch wenn der Begriff der »Vor-

aussetzung« dies nahelegt. Jedoch lassen sich einige Beobachtungen zu den Erfah-

rungs- und Wissensressourcen anstellen, die jene Personen, bei denen widerständi-

ge Diskurspraxen identifiziert werden konnten, zum Einsatz brachten. So wurden in

der Dekonstruktion generalisierender Konzepte, in der Kritik am Rassismus als ge-

sellschaftlichem Verhältnis und dem wiederholten Perspektivwechsel sowohl dezidiert

rassismuskritische Bildungsinhalte (etwa Howard Zinns US-amerikanische Geschichte

aus der Perspektive der Unterdrückten undMarginalisierten), persönliche Diskriminie-

rungserfahrungen sowie Einsichten in die Flüchtigkeit bzw. Dynamik von Differenzen

angesprochen.

Kommen wir zunächst zum ersten Punkt: Im gesamten Sample kamen Bildungsin-

halte mit rassismuskritischem Anspruch – ob nun als Teil der eigenen Bildungssozia-

lisation (Schule, Universität, Beruf) oder über Medien vermittelt – nur äußerst selten

zur Sprache. Dies ist deswegen durchaus bemerkenswert, weil sich alle Interviewten

https://doi.org/10.14361/9783839460535-013 - am 14.02.2026, 14:27:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Fazit 361

(mit Ausnahme der explizit antimuslimischen US-Aktivistin) als tolerant und weltof-

fen bezeichneten. Viele bringen Rassismus offen zur Sprache, weisen ihn jedoch ent-

weder als Problem der anderen oder als persönliche Unzulänglichkeit aus (fehlendes

enzyklopädisches Wissen, fehlendes kognitives Vermögen). Zwei Schlussfolgerungen

lassen sich daraus vorsichtig ziehen: 1) Ein explizites Wohlwollen gegenüber kultureller

bzw. religiöser Differenz setzt bei denmeisten Interviewten keine Fragen an das eigene

(kollektive) Selbstbild voraus. Die Interviewten beschreiben sich als liberal und aufge-

schlossen, ohne sich persönlich oder die sie umgebenden gesellschaftlichen Umstände

auf die Haltbarkeit dieses Labels zu befragen. Es fehlt mithin anWissen, an Reflexions-

techniken oder an Mut, die eigene Verstricktheit in rassistische Diskurse und prakti-

sche Ausgrenzungsstrukturen zu erkennen und zu thematisieren. 2) Rassismus wird in

seiner globalen Wirkweise nicht erkannt. Dabei sind die Interviewten keinesfalls rat-

los oder kognitiv überfordert. Im Gegenteil, in den Interviews wurden verschiedene

Theorien bemüht, die das Bestehen verbreiteter antimuslimischer Vorstellungen aner-

kannten und erhellen sollten. Fast alle nahmen dafür bei kognitions- und sozialpsycho-

logischen Erklärungsmodellen Anleihen: So wurden »Vorurteile« mit mangelnden Kon-

takterfahrungen und der Angst vor dem ›Fremden‹ begründet, »interkulturelle Konflik-

te« durch »natürliches« Konkurrenzverhalten zwischen Gruppen erklärt und die eigene

Wortwahl auf kognitive »Fehlschaltungen« zurückgeführt. Mit Ausnahme der wider-

ständigen Diskurspraxen wurde Rassismus jedoch von niemandem in Verbindung mit

den eigenen Privilegien zur Sprache gebracht. Da wir Rassismus in dieser Arbeit je-

doch als ein gesellschaftliches Phänomen begreifen, in dem die Diskriminierung der

einen mit den Privilegien der anderen eng zusammenhängt, lässt sich in Bezug auf das

alltagstheoretische Rassismusverständnis der Interviewten von einem unterkomplexen

Begriffsverständnis sprechen. Rassismuskritische Bildungsinhalte – darauf deutet der

Verweis auf Zinn – haben das Potential, dieses simple Alltagsverständnis zu substan-

tialisieren und mithin zu ändern.

Persönliche Diskriminierungserfahrungen, der zweite Punkt, zeigten sich ebenfalls

als Erfahrungsressource, aus denen widerständige Aneignungsmuster aktiv abgeleitet

werden konnten. So berichteten die Interviewpartner*innen, die sich einer Reproduk-

tion antimuslimischer Ideologeme verweigerten, im Verlauf des Interviews fast alle

von persönlichen Erlebnissen, in denen sie entweder durch privilegierte Dritte (Leh-

rer*innen, Kommiliton*innen, erweiterter Bekanntenkreis) oder aufgrund einer dif-

fusen öffentlichen Meinung (phänotypische Ähnlichkeiten zwischen Interviewperson

und ›Muslim*innen‹) auf eine untergeordnete Position verwiesen wurden. Bei einem

Interviewpartner ergibt sich daraus eine Form der Solidarisierung mit ›Muslim*in-

nen‹ verbunden mit einem Bewusstsein über die ›weiße‹ Position der Mehrheit, die ihn

bestimmte antimuslimische Vorstellungen kritisch hinterfragen lässt. Eine andere In-

terviewpartnerin entwickelt aus persönlichen Anfeindungen die Kraft und die Bestäti-

gung, ihr gesellschaftliches Engagement für einen gleichberechtigen Austausch auf Au-

genhöhe weiter voranzutreiben. Die in diesem Zusammenhang entwickelte Empathie

mit ›Muslim*innen‹ glich in keinem Fall einem paternalistischen Mitleid, das gesell-

schaftliche Ungleichheitsverhältnisse ein weiteres Mal verfestigt hätte. Vielmehr stand

bei allen die – persönlich erworbene – Einsicht in das fraglose Bestehen dieser Verhält-

nisse im Zentrum.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-013 - am 14.02.2026, 14:27:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


362 Grauzonen des Alltagsrassismus

Punkt drei zeigt schließlich an, dass im Rahmen von widerständigen Positionierun-

gen ein Differenzverständnis zum Einsatz kommt, das Vorstellungen eines essentialis-

tischen So-Seins und Anders-Seins durchbricht. Unterschiede in kulturellen bzw. reli-

giösen Überzeugungen und Praxen werden dabei nicht als ›natürliche‹ und fixe Merk-

male interpretiert, die es – wollte man liberal und tolerant sein – notwendigerweise zu

akzeptieren gelte. Gleichzeitig werden sie aber auch nicht ignoriert oder – wie im he-

gemonialen Aneignungsmuster – als Zeichen kultureller Bedrohung gelesen. Was sich

im Rahmen der Widerstandspraxen entfaltet, ist vielmehr ein nüchternes, respektvol-

les und flexibles Verständnis von Differenz. Nüchternheit meint hierbei eine Wahrneh-

mung, in der Unterschiede nicht verabsolutiert werden – ein Kopftuch ist zunächst nur

ein Kopftuch, kein Charaktermangel und auch kein »Parteiabzeichen«.Respekt verweist

auf eine Perspektive, die die Differenz des anderen nicht als Schwäche, sondern als Stär-

ke interpretiert – hier werden islamische Religionspraxen als gleichwertige bzw. über-

zeugendere Alternativen zu den eigenen religiösen Ausdrucksformen angesehen. Fle-

xibilität schließlich bedeutet, dass Differenzen nicht fixiert, sondern als fließende, si-

tuationsabhängige, kontingente Facetten betrachtet werden – ›Muslim*innen‹ werden

hier zwar mit ihrer religiösen Orientierung gesehen, diese wird jedoch nicht hypost-

asiert. Wichtiger als religionsbezogene Zuordnungen und Ursachenanalysen sind die

persönlichen Entwicklungen und Entscheidungen des anderen.

Es zeigen sich im Sample mithin verschiedene Möglichkeiten, sich auf alltagskom-

munikativer Ebene der Reproduktion und Stabilisierung antimuslimischer Ideologe-

me zu entziehen. Diese setzen Erfahrungs- und Wissensressourcen voraus, die quer

zur hegemonialen Sicht auf ›Muslim*innen‹ liegen. Ein kritisches Selbstbild (Privile-

gien ›weißer‹ Positionierungen hinterfragen) und ein nüchternes Fremdbild (Kontin-

genz und Flüssigsein von Differenz erkennen) schälen sich dabei als zentrale Elemen-

te widerständiger Diskurspraxen heraus. Die Entwicklung einer rassismuskritischen

Perspektive scheint von diesen – so die Schlussfolgerung aus den Ergebnissen dieser

Arbeit – ganz wesentlich abzuhängen.

Versionen von Alltagsrassismus: USA und Deutschland

Ziel dieser Arbeit war es nicht, zwei Nationalgesellschaften miteinander zu verglei-

chen. Dennoch wurde sich dafür entschieden, Personen aus zwei Metropolregionen

zu rekrutieren, die in Deutschland und den USA angesiedelt sind. Das dabei leiten-

de Motiv war die Diversifizierung des Samples, um derzeitige Formen kommunikati-

ver Alltagsrassismen – insbesondere jene latenten, impliziten, brüchigen und geglätte-

ten – möglichst umfangreich abbilden zu können. Die Metropolregion Chicagoland bot

sich an, da neben einer langjährigen Migrations- und Industriegeschichte die Präsenz

von ›Muslim*innen‹ im Stadtgebiet – die Community vergrößerte sich in den letzten

Jahrzehnten um ein Vielfaches (vgl. Numrich 2005: o.S.) – und mithin der mögliche in-

terpersonale Kontakt zwischen ›Muslim*innen‹ und Nichtmuslim*innen sie für den Fo-

kus der vorliegenden Arbeit interessant machte. Betrachten wir nun die Qualität und

Verteilung der identifizierten Diskurspraxen und Aneignungsmuster, lassen sich nur

wenige Partikularitäten im Sample erkennen.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-013 - am 14.02.2026, 14:27:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Fazit 363

Im ersten hegemonialen Aneignungsmuster zeigen sich etwa unterschiedlicher

symbolische Kolorierungen in den alltagskommunikativen Reproduktionen. So findet

in den persönlichen Erfahrungsschilderungen der deutschen Interviewpartner*innen

ein natio-kulturelles Bedrohungsnarrativ Anwendung, das ›Muslim*innen‹ als Stör-

elemente einer tradierten Rechte- und Werteordnung markiert. Unter den US-ame-

rikanischen Interviewten werden persönliche Alltagserfahrungen eher als Plattform

für die Zurschaustellung eines »positiven« – im Sinne von positivistischen – Wissens

über ›Muslim*innen‹ genutzt. Sie treten hier im Rahmen eines Vereindeutigungsdis-

kurses in Erscheinung, der sie ambiguitätsfreien Gruppen- und Handlungskategorien

zuordnet. Jenseits persönlicher Alltagserfahrungen, etwa im Rahmen diffuser Gesell-

schaftsbeobachtungen (vgl. Kap. 4.1.2), kommen unter den US-Interviewten ebenfalls

Bedrohungsnarrative zum Einsatz. Diese werden jedoch aus sicherheitspolitischer

Warte gedeutet, womit sich letztlich die öffentliche Präsenz der »War on Terror«-

Losung alltagskommunikativ niederschlägt.

Was nun die anderen Aneignungsmuster anbelangt, lassen sich zwischen US-ame-

rikanischen und deutschen Interviewten keine systematischen Unterschiede erkennen.

Drastische Formulierungen finden sich ebenso auf beiden Seiten wie ideologische Di-

lemmata und argumentative Glättungen. Auch widerständige Positionierungen lassen

sich innerhalb beider Teilsamples ausmachen. Wir können dies als Hinweis auf den

transnationalen Charakter sowohl antimuslimischer Veranderungen als auch der le-

bensweltlich-kommunikativen Umgangsweisen mit diesen verstehen. Inwiefern dies

auch auf andere Gesellschaften des Globalen Nordens zutrifft, muss als Bestandteil zu-

künftiger Forschungen auf diesem Gebiet betrachtet werden.

Drei abschließende Erkenntnisse

Sollten wir von einem Neo-Neo-Rassismus sprechen?

In der theoretischen Hinführung dieser Arbeit haben wir uns einer ausführlichen Dis-

kussion des Rassismusbegriffs gewidmet. Im Zentrum stand die Öffnung des klas-

sischen Konzeptes von Miles (1991) für neue Formen der Veranderung, die weniger

mit biologistischen und offen-herabsetzenden als mit kulturalistischen Unvereinbar-

keitsbehauptungen operieren. Im Zeitalter postkolonialer Migrationsbewegungen – so

Hall (1989a) und Balibar (1992) – sei eine Betrachtung des Phänomens notwendig, die

auf kulturessentialistische Argumentationsweisen und Othering-Prozesse aufmerksam

macht. ›Rasse‹ als biologisch-genetisch Gruppenkategorie sei zudemöffentlich verpönt,

›Kultur‹ ihr landläufig verwendetes Substitut (vgl. Guillaumin 1992).

In der Analyse der vorliegenden Interviewtexte fiel nun allerdings auf, dass unter

den gut-gebildeten Interviewpartner*innen offen-generalisierende, explizite Kultur-

rassismen, wie sie im Satz »›Muslim*innen haben eben andere Wertvorstellungen als

wir!« zum Ausdruck kämen, eher selten in Erscheinung traten. Vielmehr konnten

sprachliche und argumentative Umgangsweisen identifiziert werden, die sich durch

eine gewisse Indexikalität (Andeutungshaftigkeit) auszeichneten. Generalisierungen

blieben dabei oft implizit, negative Bewertungen operierten als Implikationen, Res-

sentiments zeigten sich als Nahelegungen. Forschungsarbeiten, die Rassifizierungen

https://doi.org/10.14361/9783839460535-013 - am 14.02.2026, 14:27:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


364 Grauzonen des Alltagsrassismus

so operationalisieren, dass ihre Teilelemente (Gruppenkonstruktion, Generalisierung,

Essenzialisierung) stets im analysierten Text gefunden werden müssen, hätten bei

dieser empirischen Datenlage einen erheblichen heuristischen Nachteil – implizite,

geglättete und brüchige Bedeutungsproduktionen blieben unerkannt.

Aus diesem Grund soll mit Abschluss der vorliegenden Arbeit die Frage gestellt

werden, ob es an der Zeit ist, von einer – wiederum – neuen Qualität derzeitiger ras-

sistischer Ausdrucksformen zu sprechen. EinemNeo-Neo-Rassismus, gewissermaßen,

dem es gelingt, sich auf konkret textlicher Ebene nahezu unsichtbar zumachen, dessen

epistemologischer Charakter jedoch von globaler Durchschlagskraft ist: weil er ganze

Erfahrungskomplexe sinntechnisch aufschlüsselt und so soziale Erkenntnis nur als ras-

sistische Erkenntnis möglich ist.

Mediendiskurs und Alltagsdiskurs – Dominanz und potentieller Widerstreit

Hinsichtlich der gesellschaftlichenWirkmächtigkeitmassenmedialer Bilder undmedial

vermittelter Wirklichkeitsvorstellungen besteht im Forscher*innenrund weitestgehend

Einigkeit. Medien, das haben die einleitenden Ausführungen zum »Medienbild Islam«

gezeigt, nehmen orientalistische und antimuslimische Ideologeme auf, wiederholen

sie regelmäßig und tragen damit zu ihrer gesellschaftlichen Verfestigung bei. Dabei

wird davon ausgegangen, dass konfliktorientierte Mediendiskurse v.a. dann nachhaltig

wirken, wenn die Rezipierenden kaum über eigene Kontakterfahrungen verfügen, um

auf deren Basis eine kritisch-korrigierende Lesart zu entwickeln (vgl. Hafez & Schmidt

2015).

Betrachten wir nun den Umgang der Interviewpartner*innen mit den referenzier-

ten und reproduzierten Medienberichten über ›Muslim*innen‹ und ›den Islam‹, so zei-

gen sich bei einigen durchaus Ansätze zu einem reflektierten Umgang mit dem »Medi-

enbild Islam«.Medien werdenmit ihren kapitalistischen Interessen gesehen undmedi-

ensystemische Logikenwie Sensationalismus undNegativismus kritisch angesprochen.

Dabei erfolgt jedoch kein generalisierendes »Medien-Bashing«, mehrere Interviewper-

sonen weisen auf notwendige Differenzierungen und vorhandene Positivbeispiele hin.

Interessant ist hier: Dafür scheinen keine persönlichen Kontakterfahrungen erforder-

lich zu sein, denn medienkritische Reflexionen erfolgen auch bei Leuten ohne Kontakt-

biografie. So lässt sich zunächst bestätigend konstatieren – ganz im Sinne der theore-

tischen Anlage dieser Arbeit –, dass zwischen Mediendiskursen und Alltagsdiskursen

ein individueller Gestaltungsspielraum existiert, in dem die Interviewten eigene, auch

kritische Lesarten und Deutungsweisen entwickeln. Halls Encoding-Decoding-Modell

(2001) lässt sich hiermit nur ein weiteres Mal empirisch untermauern.

Gleichzeitig muss über die Beziehung zwischen Mediendiskursen und Alltags-

diskursen als ein Dominanzverhältnis gesprochen werden. Hierfür lohnt es sich, auf

Schütz’ Einteilung der Sozialwelt in Mit- und Umwelt bzw. in Mitmenschen und Zeit-

genoss*innen (2017), wie sie in den theoretischen Grundlegungen bereits eingeführt

wurde, zurückzukommen. Mitmenschen sind Personen, die wir im Rahmen sozialer

Begegnungen in ihrer »leibhaftigen Gegenwart« erfahren, wobei unser Bewusstseins-

erleben voll und ganz auf sie abgestimmt ist (vgl. ebd.: 105f.). Diese Begegnungen

sind keinesfalls voraussetzungslos, vielmehr sind sie gleich in mehrfacher Hinsicht

https://doi.org/10.14361/9783839460535-013 - am 14.02.2026, 14:27:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Fazit 365

eingebunden: zum einen in die Reihe direkter Erfahrungen, die mit diesem und ähn-

lichen Mitmenschen bereits gesammelt wurden. Zum anderen in ein kollektives Wissen

über Zeitgenoss*innen, das spezifische Typisierungen liefert, die im direkten Kontakt

auf dann auf Mitmenschen übertragen werden. In modernen Gesellschaften sind es

nun v.a. Mediendiskurse, in denen jenes typisierte Gesellschaftswissen zirkuliert. Aus

Perspektive der Lebenswelttheorie bildet es die Hintergrundfolie für alle unmittelba-

ren Kontakterfahrungen. Welche Rolle spielt dieses Wissen nun in den Erzählungen

der Interviewpersonen? Inwiefern werden ›Muslim*innen‹ statt in ihrer komplexen

Gegenwärtigkeit als (medial) typisierte Zeitgenoss*innen gelesen?

Schauen wir auf alle vier Aneignungsmuster, lässt sich eine Persistenz und diffu-

se Allgegenwärtigkeit antimuslimischer Ideologeme feststellen. Diese werden selbst im

Rahmen wiederständiger Positionierungen aufgerufen, wenn auch nur als Objekt kriti-

scher Dekonstruktionen. Unter dem hegemonialen Aneignungsmuster zeigte sich hin-

gegen deutlich, wie antimuslimische Ideologeme im Rahmen unterschiedlicher Kom-

munikationsmodi reproduziert werden: In der Rekonstruktion persönlicher Kontakte

dienen sie als sinnstiftender Deutungshorizont, im Verweis auf die Erlebnisse Drit-

ter als authentifiziertes Erfahrungswissen und im direkten Bezug auf Mediendiskur-

se als fragloses Gesellschaftswissen. Antimuslimische Typisierungen wurden v.a. dann

lebensweltlich übernommen, wenn sie sich mit persönlichen oder beobachteten Erfah-

rungen Dritter in Einklang bringen ließen. Anders als es die Kontakthypothese vermu-

ten lässt, werden lebensweltliche Interaktionen hier nicht zum Impuls für nachhaltige

Transformationen rassistischer Denkmuster. Im Gegenteil, sobald sich Kongruenzen

zwischen Selbsterlebtem (bzw. den Erlebnissen Dritter) und Medienwissen herstellen

lassen,wirken diese verstärkend und stabilisierend.Auch beimpolarisierten und dilem-

matischen Aneignungsmuster zeigte sich die Hartnäckigkeit antimuslimischer Ideolo-

geme: Zwar bemühten sich die Interviewpersonen um sprachliche bzw. argumentative

Umgestaltungen, artikulierten Irritationen und versuchten sich in punktueller Selbst-

reflexion. Am Ende ließen sich antimuslimische Deutungsrahmen jedoch auch hier auf

impliziter wie expliziter Aussageebene nachweisen. Das durch die Medien vermittelte

Fernbild ›vom Islam‹ und ›Muslim*innen‹ scheint mithin die individuellen Nahbilder

der Interviewpartner*innen, die jene durch unmittelbare Kontakterfahrungen erwor-

ben haben, zu überlagern.

Letztlich bleibt damit auch der oben angedeutete Widerstreit zwischen Mediendis-

kursen und alltäglich-lebensweltlicher Erfahrung in zaghaften Ansätzen stecken. So ist

die Kritik der Interviewpersonen an denMedien – eben – nur eine Kritik an denMedien.

Was den Interviewten für eine nachhaltige und durchschlagende Kritik an medienver-

mittelten rassistischen Bildern fehlt, ist eine Auseinandersetzung mit sich selbst als

aktiv rezipierendem und mithin bedeutungsstiftendem Part. Wir finden hierin eine

strukturelle Ähnlichkeit mit einer oben bereits formulierten Erkenntnis wieder: dass

die Fähigkeit zu rassismuskritischer Widerständigkeit eine Bereitschaft zu konstruk-

tiver – und mutiger – Selbstkritik erfordert. Wenn also islambezogene Medienberichte

kritisch reflektiert werden, braucht es auch die Frage, inwiefern rassismusaffine oder

rassistische Mediendiskurse nicht auch funktional für unser kollektives Selbstbild, un-

sere Privilegien und Überordnungen sind (Stichwort: Dominanzerhalt).

https://doi.org/10.14361/9783839460535-013 - am 14.02.2026, 14:27:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


366 Grauzonen des Alltagsrassismus

Bleiben diese Selbstreflexionen (an sich als Rezipierender*m/als Gesellschaftsmit-

glied) aus, lässt sich vermuten, dass jene Diskurse trotz Medienkritik in die »domi-

nanzkulturellen Hintergrundannahmen« (Mecheril 2018: 20) der Leute eingehen und

dort wiederum in das lebensweltlich selbstverständliche Deutungsrepertoire.

Die Symbiose – Liberalismus und Rassismus in der postmigrantischen Gesellschaft

In postkolonialer Theoriearbeit und rassismuskritischen Untersuchungen wird immer

wieder betont, dass ›der Westen‹ seine aufwertende Selbstnarration im Wesentlichen

aus der Unterdrückung, Verunglimpfung und Veranderung von Personen, Personen-

gruppen und Weltregionen bezieht, die als ›nicht-westlich‹ markiert sind. Für Said

(1994) etwa war es maßgeblich ›der Orient‹, die verheißungsvolle und bedrohliche Ima-

gination ›westlicher‹ Wissensproduktion, der die Selbstglorifizierung ›des Westens‹ als

fortschrittlich, freiheitlich, aufgeklärt – und heute auch: liberal, offen und gleichbe-

rechtigt – möglich machte. Die These impliziert, dass Liberalismus und Rassismus,

zwei scheinbar einander ausschließende Ideologien, eine überaus funktionale Symbio-

se pflegen. Schauen wir auf die Ergebnisse dieser Arbeit, lässt sich Saids These bestä-

tigen.

So finden sich insbesondere im polarisierten und dilemmatischen Aneignungs-

muster diverse ideologische Inkonsistenzen. Die gleichzeitige Referenzierung liberaler

Wertvorstellungen und rassistischer Veranderungslogiken ist also durchaus auch im

kommunikativen Alltagsrassismus anzutreffen. Etwa dann, wenn zwischen Religion

und Anhänger*innen eine klare Separierung vorgenommen wird (siehe Kontrastie-

rungspraxis in Kap. 4.2.3). Indem ›der Islam‹ als illiberale, geschlossene Ideologie

(wahlweise als Krankheit, oder als politische Agenda) gelabelt wird, lässt sich dessen

generelle Ablehnung als ethisch vertretbar rechtfertigen. Am liberalen Selbstbildnis

wird dabei nicht gekratzt, da ›der Islam‹ als etwas ausgewiesen wird, das liberalen

Werten nicht nur grundlegend widerspricht, sondern diese auch im Kern bedroht.

Auch in der Transformationserzählung (vgl. Kap. 4.3.1) ist eine Parallelität von libe-

ralen Wertorientierungen – hier in Form eines Interesses an kultureller bzw. religiöser

Diversität – und essenzialisierenden bzw. exotisierenden Konzepten erkennbar. Deut-

lich wird an ihr zudem, dass die Reproduktion rassistischer Ideologeme oftmals unbe-

wusst erfolgt. Die betreffenden Interviewpartner*innen sehen sich selbst als tolerant,

offen und wissbegierig an. An diversen Stellen im Interview betonen sie, wie wichtig

ihnen die Überwindung antimuslimischer Ressentiments in der US-amerikanischen

Gesellschaft ist. Ihre eigenen Vorbehalte thematisieren sie offen, rahmen sie jedoch in

eine Transformations- und Überwindungsgeschichte ein. Hierin lassen sich Hinweise

darauf erkennen, dass die Interviewten sich der impliziten rassistischen Kontinuitä-

ten in ihren Äußerungen nicht bewusst sind. Sie proklamieren ein liberales Selbstbild,

in dem antimuslimische Deutungsressourcen nahezu unsichtbar – und von den Inter-

viewten selbst unerkannt – aktualisiert werden. Fehlendes Bewusstsein und ein Man-

gel an einer alternativen, nicht-vorbelasteten, solidarischen Sprache könnten hierfür

Gründe sein.

Ein hingegen scharnierartiges Ineinandergreifen von liberalen Werteorientierun-

gen und rassistischen Machtdemonstrationen zeigt sich dann, wenn die Interviewten

https://doi.org/10.14361/9783839460535-013 - am 14.02.2026, 14:27:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Fazit 367

in expliziten oder latenten Konditionalgefügen sprechen: wenn sie Toleranzgrenzen

aufzeigen oder mittels Polarisierungen hegemoniale rassistische Deutungsressourcen

lediglich oberflächlich bearbeiten, dabei faktisch erhalten. Damit einher geht ganz we-

sentlich ein Ausblenden – auch hier wiederholen wir uns – der eigenen gesellschaftli-

chen Position, indemdas Privileg, den ›muslimischen Anderen‹ als potentiell bedrohlich

zu markieren, ihn zu klassifizieren, seine religiöse Identität zu veruneigentlichen oder

sie als inhumane Last zu verunglimpfen, weder angesprochen, noch problematisiert

wird. Diskriminierende gesellschaftliche Strukturen, von denen man selbst profitiert

(oft nicht bewusst, denn es fängt schon beim Nicht-gefragt-werden, beim Nicht-klas-

sifiziert-werden und beim Nicht-verdächtigt-werden an) bleiben so jenseits des kriti-

schen Sichtfelds. Genau hier liegt jedoch der Kern einer rassistischen Gesellschaft, in

der antimuslimische Ideologien als hegemoniales Wissen weithin normal sind.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-013 - am 14.02.2026, 14:27:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460535-013 - am 14.02.2026, 14:27:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

