b Fazit

Im Zentrum dieser Arbeit stand die Frage, wie ein frei flottierendes rassistisches Wissen
iiber >Muslim*innen« und die Religion des Islams von Alltagsakteur*innen’ im Rahmen
alltdglich-lebensweltlicher Kommunikationsprozesse angeeignet wird. Eingerahmt
und konzeptuell untermauert wurde dieses Erkenntnisinteresse von rassismustheo-
retischen sowie wissenssoziologischen Uberlegungen, die den Gegenstand in seiner
Spezifik und Komplexitit beschreiben, erkenntnistheoretisch verorten und analytisch
zuginglich machen. Zu den diskutierten konzeptuellen Weichenstellungen gehorte
auch die Idee der Weiterfithrung und Erginzung anderer Forschungstraditionen
und -zuginge, wie sie etwa in der klassischen Vorurteils- und sozialpsychologischen
Einstellungsforschung zu finden sind. Ziel war es hier, den Prozess der Konstrukti-
on antimuslimischer Ideologeme im Bereich der Alltagskommunikation analytisch
offenzulegen. Die in sozialpsychologischer Perspektive ermittelten Einstellungskon-
stellationen (die zumeist nur das Ergebnis subjektiver Meinungsbildungen abbilden)
konnten dabei durch systematische Einblicke in die aufderordentlich dynamischen
Selbst- und Fremderzihlungen der Leute ausgeleuchtet werden. Sichtbar wurde so,
wie Alltagsakteur*innen den Raum zwischen rassistisch gepragten Gesellschaftsstruk-
turen und personlich-lebensweltlichen Erfahrungen ausgestalten, wobei sie sich zu
beiden fortlaufend positionieren und verfiigbare Wissens- und Erfahrungsressourcen
miteinander in Beziehung setzen.

Einen zentralen theoretischen Ausgangspunkt nahm die Arbeit in einem Rassis-
musverstindnis, das den Fokus auf dessen »normalenc, alltiglichen, funktionalen und
produktiven Charakter richtet. Wenn Rassismus, wie Terkessidis es vorschligt (vgl.
1998: 56f.), als Mittel und Produkt sozialer Erkenntnis fungiert, wenn er nicht die Aus-
nahme in der Wahrnehmung bestimmter Personen(gruppen) darstellt, sondern die Re-
gel, wenn seine Klassifikationslogik (Essenzialisierung) und seine gesellschaftlichen
Konsequenzen (Dominanzsicherung) weitestgehend normalisiert sind, muss von ihm

1 Die Begriff »Alltagsakteurinnen« wird hier, wie in der gesamten Arbeit, synonym mit »Leute«
verwendet. Gemeint ist eine Personengruppe, die sich weder durch eine spezifische berufliche
Funktion, soziale Rolle oder gesellschaftliche Lage auszeichnet. In der Interviewsituation treten
Alltagsakteur®innen als »gewdhnliche« Privatmenschen (»ordinary people«) in Erscheinung.

https://dol.org/10.14361/9783839460535-013 - am 14.02.2026, 14:27:3!


https://doi.org/10.14361/9783839460535-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

358

Grauzonen des Alltagsrassismus

als hegemoniales gesellschaftliches Verhiltnis gesprochen werden. Ein gesellschaftli-
ches Verhiltnis, das kaum hinterfragt wird, weil es nicht auf Zwang, sondern auf Uber-
zeugung (Einsichtigkeit) und Reproduktion basiert. Rassistisches Wissen operiert hier
als plausible, fraglose und durch institutionalisierte Ungleichheitsverhiltnisse gestiitz-
te (und legitimierte) hegemoniale Ideologie. Als Ideologie, die wir mit Hall in neo-
marxistischer Manier als jene »mentalen Rahmen - [...] Sprache, Konzepte, Kategorien,
Denkbilder« verstehen, die Personen entwickeln, »um der Funktionsweise von Gesell-
schaft einen Sinn zu geben, sie zu definieren, auszugestalten, verstindlich zu machen«
(2004a: 10).

Vor diesem Hintergrund scheint es nun wenig iiberzeugend, die subjektiven Au-
ferungen der Leute mit dem Ziel zu analysieren, sie als Rassist*innen zu entlarven
bzw. rassistische von nichtrassistischen Individuen zu unterscheiden. Wenn antimus-
limische und orientalistische Diskurse bereits in Kinderbiichern und Hollywoodfilmen
vermittelt werden, wenn sie das Framing vieler Medien dominieren und sich mit ei-
ner vorverurteilenden Migrations-, Asyl- und Sicherheitspolitik verflechten, kann die
Waurzel des Phinomens Rassismus nicht in den kognitiven Unzulinglichkeiten ein-
zelner Gesellschaftsmitglieder liegen. Uberzeugender scheint vielmehr, individuelles
Handeln als eingelassen in rassistisch strukturierte Wissensumwelten zu betrachten,
in denen sich die bzw. der Einzelne alltiglich bewegt und durch eigene Sinn- und Be-
deutungsproduktionen fortlaufend positioniert. Wenn es folglich einen individuellen
Gestaltungsspielraum gibt, in dem antimuslimische Diskurse nicht notwendigerweise
reproduziert, sondern auch kritisch reflektiert und unterwandert werden konnen, wie
stellt sich diese relative Freiheit des bzw. der Einzelnen diskurspraktisch dar?

Die Variabilitat rassistischer Alltagssprache

Zur Beantwortung dieser Frage sind wir mit Alltagsakteur*innen zweier verschiede-
ner urbaner bzw. suburbaner Settings ins Gesprich gekommen, um mit ihnen - im
Rahmen offener Leitfadeninterviews — tiber ihre persénlichen Erfahrungen und gesell-
schaftlichen Beobachtungen in Bezug auf >Muslim*innen< und >den Islam« zu sprechen.
Dabei kam eine konsequente Aneignungsperspektive auf den alltiglich-kommunikativen
Umgang mit antimuslimischen Ideologien zum Einsatz, aus der heraus die Gestal-
tungsspielriume der Interviewpartner*innen anerkannt werden konnten.

Dabei zeigte sich, dass in den alltagskommunikativen Einlassungen der Interview-
ten eine Vielzahl unterschiedlicher Diskurspraxen zum Einsatz kam, jedoch keinesfalls
so, dass von subjektiv-homogenen Aneignungsmustern gesprochen werden kann. Viel-
mehr lie sich eine erstaunliche Variabilitit an diskursiven Umgangsweisen erkennen,
die nicht selten innerhalb eines Interviews — d.h. von ein und derselben Person — ange-
wandt wurden. Auf Grundlage des vorliegenden Datenmaterials lisst sich folglich sa-
gen, dass sich Individuen nicht entweder rassistisch oder nichtrassistisch positionieren
und diese Haltung dann auch konsequent und ausnahmslos einhalten, sondern: dass sie
einander widersprechende »Konzepte, Kategorien [und] Denkbilder« (Hall 2004a: 10)
alltagskommunikativ anwenden — und das oft gleichzeitig oder in dichter Folge. Dies
trifft, und das ist nicht zuletzt der Auswahl des Samples geschuldet, in iitberwiegendem

https://dol.org/10.14361/9783839460535-013 - am 14.02.2026, 14:27:3!


https://doi.org/10.14361/9783839460535-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Fazit

Mafe auf Personen zu, die sich selbst als liberal, tolerant und aufgeschlossen bezeich-
nen.

Wie lassen sich diese Variabilititen nun genauer beschreiben? Welchen Mustern
folgen sie? Wie manifestieren sie sich sprachlich und argumentativ? Wir konnten unter
Riickgriff auf Halls Encoding-Decoding-Typologie (2001), welche auf das Datenmaterial
angewendet und um zwei Subtypen erweitert wurde, insgesamt vier Aneignungsmuster
identifizieren, die sich in diverse konkretere Diskurspraxen untergliedern. Jene Muster
sind in ihrer kritischen Distanz zu antimuslimischen Ideologemen graduell abgestuft,
wobei im ersten Muster hegemonialer Aneignungen rassistische Bedeutungsproduktionen
am deutlichsten zum Vorschein kommen.

Antimuslimische Ideologeme werden hier, dhnlich Halls dominanter Lesart, »full
and straight« (2001: 101) ibernommen. Charakteristisch fiir dieses Muster ist die
lebensweltlich-kommunikative Verifizierung antimuslimischer Ideologeme, die mit deren
Ubertragung auf persénlich verfiigbare Alltagserfahrungen erfolgt. So berichteten die
Interviewpartner*innen von eigenen Erlebnissen, kolportierten Begebenheiten und
medienvermittelten Ereignissen, wobei sie fiir deren Interpretation antimuslimische
Deutungsressourcen zum Einsatz brachten. Aus gewohnlichen Interessenskonflikten
in Schule und Kindergarten werden so Versuche kulturell-religidser Ubernahme, ein
offen-selbstbewusster Umgang mit der eigenen muslimischen Identitit wird zur
radikal-religiosen Zurschaustellung und tiirkische Teestuben werden zu Zentren der
Unterwanderung gesellschaftlicher Normalitit. Die Anwendung rassistischer Inter-
pretationskonzepte macht aus der singuliren Alltagserfahrung einen lebensweltlichen
Beleg fiir die Legitimitit jenes zunichst einmal abstrakten rassistischen Wissens. Im
Umkehrschluss tragen jene alltagskommunikativen Reproduktionen zur Stabilisierung
dieses Wissens bei — und das sowohl auf individueller als auch auf gesellschaftlicher
Ebene. Ein sich selbst erhaltender Kreislauf, gewissermaflen, der Fragen zur Hartni-
ckigkeit und historischen Kontinuitit rassistischen Wissens aus wissenssoziologischer
Perspektive erhellt.

Ein zweites Muster lisst sich als polarisierte Aneignungen beschreiben. Durch sie ist
es moglich, diskrepante Wissens- und Erfahrungsressourcen miteinander zu verbin-
den. Im Vergleich zum hegemonialen Muster findet hier eine (oberflichliche) Differen-
zierung und Verschiebung antimuslimischer Ideologeme statt. Die charakteristische
Grenzmarkierung zwischen >uns< und den >Anderen< wird dabei nicht auf alle >Mus-
lim*innen< angewandt, sondern nur auf>Teile von denenc. So werden symbolische Aus-
nahmeriume geschaffen, in denen dann positive Kontakterfahrungen mit smuslimi-
schen« Einzelpersonen und Bekannten oder wohlwollend bewertete >muslimische« Teil-
gruppen (z.B. US->Muslim*innenc als solidarisches Subkollektiv) platziert werden. Hier
l4sst sich insgesamt von einer argumentativen Umarbeitung rassistischer Deutungsan-
gebote sprechen, die einerseits den Erhalt rassistischer Interpretationskonzepte sichert
und andererseits eine individuelle kommunikative Positionierung jenseits offener, har-
ter Rassismen ermoglicht. Eine ressourcenintensive und verunsichernde Korrektur he-
gemonialer (plausibler, lebensweltlich selbstverstindlicher) Ideologeme, die diese aus
ihrer lebensweltlichen Fraglosigkeit l6st und durch neue Interpretationsweisen ersetzt,
wird mit dieser Diskurspraxis obsolet. Die Autorin erkennt im polarisierten Aneig-
nungsmuster die deutlichsten Hinweise auf die argumentative und sprachliche Flexibi-

https://dol.org/10.14361/9783839460535-013 - am 14.02.2026, 14:27:3!

359


https://doi.org/10.14361/9783839460535-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

360

Grauzonen des Alltagsrassismus

litdt von Rassismen im Allgemeinen und antimuslimischem Rassismus im Besonderen:
Wenn in Kommunikationszusammenhingen - und seien es »nur« Alltagskommunika-
tionen - eines der zentralen Erkennungsmerkmale von Rassismus, nimlich die Essen-
zialisierung, die Behauptung von »Essenzen in Grenzen«, augenscheinlich ausgelassen
wird, die Deutungsrichtung des Problematischen, Abweichenden und Bedrohlichen je-
doch erhalten bleibt, erfolgt auch hier eine Reproduktion und Stabilisierung rassisti-
scher Denk- und Redeweisen. Im Rahmen polarisierter Aneignungen erfolgt sie jedoch
deutlich impliziter, vager und nebuldser, mit anderen Worten: wesentlich schwerer zu
identifizieren und offen zu thematisieren, als es beim expliziten Bio- bzw. Neo-Rassis-
mus der Fall ist.

Im dritten Muster konnten zudem verschiedene Formen dilemmatischer Aneignungen
herausgearbeitet werden. Hier sind in den AuRerungen der Interviewpartner*innen so-
wohl Irritationen (auch offen angesprochene) als auch paradoxe Gleichzeitigkeiten und
Momente punktueller Reflexion und Selbstkritik zu erkennen. Ganz besonders deut-
lich wird im Rahmen der angewandten Diskurspraxen, wie sich einerseits ideologische
Paradoxien entfalten — wie also Interviewpartner*innen widerspriichliche Wertorien-
tierungen formulieren (und diese z.T. auch als widerspriichlich empfinden) — und an-
dererseits wie voraussetzungsreich eine nachhaltig rassismuskritische Haltung ist. Fiir
sie reichen keine differenzierten enzyklopidischen Kenntnisse iiber die >Anderen< und
es geniigen auch keine regelmifligen Kontakterfahrungen, so positiv diese auch von
der bzw. dem Einzelnen bewertet werden. Bei dilemmatischen Aneignungen zeigt sich,
wie hartnickig ein Denken und Reden in rassistischen Logiken ist, auch wenn man sich
derer — in Ansitzen — bewusst ist. Wie sehen diese Voraussetzungen nun konkret aus?
Was macht ein widerstindiges Sprechen gegen hegemoniale antimuslimische Ideolo-
geme moglich?

Sprachliche Formen des Widerstandigen

Eine erste Antwort liefern die Erkenntnisse zum vierten identifizierten Muster, den wi-
derstandigen Aneignungen. Selbstverstindlich erlaubt die Anlage dieser Arbeit keine Aus-
sagen iiber etwaige Kausalititen zwischen individuellen Ursachenfaktoren und der all-
tagskommunikativen Manifestation von Rassismus — auch wenn der Begrift der »Vor-
aussetzung« dies nahelegt. Jedoch lassen sich einige Beobachtungen zu den Erfah-
rungs- und Wissensressourcen anstellen, die jene Personen, bei denen widerstindi-
ge Diskurspraxen identifiziert werden konnten, zum Einsatz brachten. So wurden in
der Dekonstruktion generalisierender Konzepte, in der Kritik am Rassismus als ge-
sellschaftlichem Verhiltnis und dem wiederholten Perspektivwechsel sowohl dezidiert
rassismuskritische Bildungsinhalte (etwa Howard Zinns US-amerikanische Geschichte
aus der Perspektive der Unterdriickten und Marginalisierten), personliche Diskriminie-
rungserfahrungen sowie Einsichten in die Fliichtigkeit bzw. Dynamik von Differenzen
angesprochen.

Kommen wir zunichst zum ersten Punkt: Im gesamten Sample kamen Bildungsin-
halte mit rassismuskritischem Anspruch — ob nun als Teil der eigenen Bildungssozia-
lisation (Schule, Universitit, Beruf) oder iiber Medien vermittelt — nur duflerst selten
zur Sprache. Dies ist deswegen durchaus bemerkenswert, weil sich alle Interviewten

https://dol.org/10.14361/9783839460535-013 - am 14.02.2026, 14:27:3!


https://doi.org/10.14361/9783839460535-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Fazit

(mit Ausnahme der explizit antimuslimischen US-Aktivistin) als tolerant und weltof-
fen bezeichneten. Viele bringen Rassismus offen zur Sprache, weisen ihn jedoch ent-
weder als Problem der anderen oder als personliche Unzulinglichkeit aus (fehlendes
enzyklopidisches Wissen, fehlendes kognitives Vermégen). Zwei Schlussfolgerungen
lassen sich daraus vorsichtig ziehen: 1) Ein explizites Wohlwollen gegeniiber kultureller
bzw. religidser Differenz setzt bei den meisten Interviewten keine Fragen an das eigene
(kollektive) Selbstbild voraus. Die Interviewten beschreiben sich als liberal und aufge-
schlossen, ohne sich personlich oder die sie umgebenden gesellschaftlichen Umstinde
auf die Haltbarkeit dieses Labels zu befragen. Es fehlt mithin an Wissen, an Reflexions-
techniken oder an Mut, die eigene Verstricktheit in rassistische Diskurse und prakti-
sche Ausgrenzungsstrukturen zu erkennen und zu thematisieren. 2) Rassismus wird in
seiner globalen Wirkweise nicht erkannt. Dabei sind die Interviewten keinesfalls rat-
los oder kognitiv iiberfordert. Im Gegenteil, in den Interviews wurden verschiedene
Theorien bemitht, die das Bestehen verbreiteter antimuslimischer Vorstellungen aner-
kannten und erhellen sollten. Fast alle nahmen dafiir bei kognitions- und sozialpsycho-
logischen Erklirungsmodellen Anleihen: So wurden »Vorurteile« mit mangelnden Kon-
takterfahrungen und der Angst vor dem >Fremden« begriindet, »interkulturelle Konflik-
te« durch »natiirliches« Konkurrenzverhalten zwischen Gruppen erklirt und die eigene
Wortwahl auf kognitive »Fehlschaltungen« zuriickgefiithrt. Mit Ausnahme der wider-
stindigen Diskurspraxen wurde Rassismus jedoch von niemandem in Verbindung mit
den eigenen Privilegien zur Sprache gebracht. Da wir Rassismus in dieser Arbeit je-
doch als ein gesellschaftliches Phinomen begreifen, in dem die Diskriminierung der
einen mit den Privilegien der anderen eng zusammenhingt, ldsst sich in Bezug auf das
alltagstheoretische Rassismusverstindnis der Interviewten von einem unterkomplexen
Begriffsverstindnis sprechen. Rassismuskritische Bildungsinhalte — darauf deutet der
Verweis auf Zinn — haben das Potential, dieses simple Alltagsverstindnis zu substan-
tialisieren und mithin zu dndern.

Personliche Diskriminierungserfahrungen, der zweite Punkt, zeigten sich ebenfalls
als Erfahrungsressource, aus denen widerstindige Aneignungsmuster aktiv abgeleitet
werden konnten. So berichteten die Interviewpartner*innen, die sich einer Reproduk-
tion antimuslimischer Ideologeme verweigerten, im Verlauf des Interviews fast alle
von personlichen Erlebnissen, in denen sie entweder durch privilegierte Dritte (Leh-
rerinnen, Kommiliton*innen, erweiterter Bekanntenkreis) oder aufgrund einer dif-
fusen &ffentlichen Meinung (phinotypische Ahnlichkeiten zwischen Interviewperson
und >Muslim*innen<) auf eine untergeordnete Position verwiesen wurden. Bei einem
Interviewpartner ergibt sich daraus eine Form der Solidarisierung mit >Muslim*in-
nen<verbunden mit einem Bewusstsein iiber die >weifSe« Position der Mehrheit, die ihn
bestimmte antimuslimische Vorstellungen kritisch hinterfragen lisst. Eine andere In-
terviewpartnerin entwickelt aus persénlichen Anfeindungen die Kraft und die Bestati-
gung, ihr gesellschaftliches Engagement fiir einen gleichberechtigen Austausch auf Au-
genhohe weiter voranzutreiben. Die in diesem Zusammenhang entwickelte Empathie
mit >Muslim*innen« glich in keinem Fall einem paternalistischen Mitleid, das gesell-
schaftliche Ungleichheitsverhiltnisse ein weiteres Mal verfestigt hitte. Vielmehr stand
bei allen die — persénlich erworbene — Einsicht in das fraglose Bestehen dieser Verhilt-
nisse im Zentrum.

https://dol.org/10.14361/9783839460535-013 - am 14.02.2026, 14:27:3!

361


https://doi.org/10.14361/9783839460535-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

362

Grauzonen des Alltagsrassismus

Punkt drei zeigt schlieRlich an, dass im Rahmen von widerstindigen Positionierun-
gen ein Differenzverstindnis zum Einsatz kommt, das Vorstellungen eines essentialis-
tischen So-Seins und Anders-Seins durchbricht. Unterschiede in kulturellen bzw. reli-
giésen Uberzeugungen und Praxen werden dabei nicht als >natiirliche« und fixe Merk-
male interpretiert, die es — wollte man liberal und tolerant sein — notwendigerweise zu
akzeptieren gelte. Gleichzeitig werden sie aber auch nicht ignoriert oder — wie im he-
gemonialen Aneignungsmuster — als Zeichen kultureller Bedrohung gelesen. Was sich
im Rahmen der Widerstandspraxen entfaltet, ist vielmehr ein niichternes, respektvol-
les und flexibles Verstindnis von Differenz. Niichternheit meint hierbei eine Wahrneh-
mung, in der Unterschiede nicht verabsolutiert werden — ein Kopftuch ist zunichst nur
ein Kopftuch, kein Charaktermangel und auch kein »Parteiabzeichen«. Respekt verweist
aufeine Perspektive, die die Differenz des anderen nicht als Schwiche, sondern als Stir-
ke interpretiert — hier werden islamische Religionspraxen als gleichwertige bzw. iiber-
zeugendere Alternativen zu den eigenen religiosen Ausdrucksformen angesehen. Fle-
xibilitit schlieflich bedeutet, dass Differenzen nicht fixiert, sondern als flieRende, si-
tuationsabhingige, kontingente Facetten betrachtet werden - >Muslim*innen< werden
hier zwar mit ihrer religiésen Orientierung gesehen, diese wird jedoch nicht hypost-
asiert. Wichtiger als religionsbezogene Zuordnungen und Ursachenanalysen sind die
personlichen Entwicklungen und Entscheidungen des anderen.

Es zeigen sich im Sample mithin verschiedene Méglichkeiten, sich auf alltagskom-
munikativer Ebene der Reproduktion und Stabilisierung antimuslimischer Ideologe-
me zu entziehen. Diese setzen Erfahrungs- und Wissensressourcen voraus, die quer
zur hegemonialen Sicht auf >Muslim*innenc liegen. Ein kritisches Selbstbild (Privile-
gien >weifler«< Positionierungen hinterfragen) und ein niichternes Fremdbild (Kontin-
genz und Fliissigsein von Differenz erkennen) schilen sich dabei als zentrale Elemen-
te widerstindiger Diskurspraxen heraus. Die Entwicklung einer rassismuskritischen
Perspektive scheint von diesen — so die Schlussfolgerung aus den Ergebnissen dieser
Arbeit — ganz wesentlich abzuhingen.

Versionen von Alltagsrassismus: USA und Deutschland

Ziel dieser Arbeit war es nicht, zwei Nationalgesellschaften miteinander zu verglei-
chen. Dennoch wurde sich dafiir entschieden, Personen aus zwei Metropolregionen
zu rekrutieren, die in Deutschland und den USA angesiedelt sind. Das dabei leiten-
de Motiv war die Diversifizierung des Samples, um derzeitige Formen kommunikati-
ver Alltagsrassismen — insbesondere jene latenten, impliziten, briichigen und geglatte-
ten — moglichst umfangreich abbilden zu kénnen. Die Metropolregion Chicagoland bot
sich an, da neben einer langjihrigen Migrations- und Industriegeschichte die Prisenz
von >Muslim*innen< im Stadtgebiet — die Community vergrof3erte sich in den letzten
Jahrzehnten um ein Vielfaches (vgl. Numrich 2005: 0.S.) — und mithin der mégliche in-
terpersonale Kontakt zwischen >Muslim*innen< und Nichtmuslim*innen sie fiir den Fo-
kus der vorliegenden Arbeit interessant machte. Betrachten wir nun die Qualitit und
Verteilung der identifizierten Diskurspraxen und Aneignungsmuster, lassen sich nur
wenige Partikularititen im Sample erkennen.

https://dol.org/10.14361/9783839460535-013 - am 14.02.2026, 14:27:3!


https://doi.org/10.14361/9783839460535-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Fazit

Im ersten hegemonialen Aneignungsmuster zeigen sich etwa unterschiedlicher
symbolische Kolorierungen in den alltagskommunikativen Reproduktionen. So findet
in den persénlichen Erfahrungsschilderungen der deutschen Interviewpartner*innen
ein natio-kulturelles Bedrohungsnarrativ Anwendung, das >Muslim*innen« als Stor-
elemente einer tradierten Rechte- und Werteordnung markiert. Unter den US-ame-
rikanischen Interviewten werden personliche Alltagserfahrungen eher als Plattform
fiir die Zurschaustellung eines »positiven« — im Sinne von positivistischen — Wissens
iiber > Muslim*innen« genutzt. Sie treten hier im Rahmen eines Vereindeutigungsdis-
kurses in Erscheinung, der sie ambiguititsfreien Gruppen- und Handlungskategorien
zuordnet. Jenseits personlicher Alltagserfahrungen, etwa im Rahmen diffuser Gesell-
schaftsbeobachtungen (vgl. Kap. 4.1.2), kommen unter den US-Interviewten ebenfalls
Bedrohungsnarrative zum Einsatz. Diese werden jedoch aus sicherheitspolitischer
Warte gedeutet, womit sich letztlich die 6ffentliche Prisenz der »War on Terror«-
Losung alltagskommunikativ niederschligt.

Was nun die anderen Aneignungsmuster anbelangt, lassen sich zwischen US-ame-
rikanischen und deutschen Interviewten keine systematischen Unterschiede erkennen.
Drastische Formulierungen finden sich ebenso auf beiden Seiten wie ideologische Di-
lemmata und argumentative Glittungen. Auch widerstindige Positionierungen lassen
sich innerhalb beider Teilsamples ausmachen. Wir kénnen dies als Hinweis auf den
transnationalen Charakter sowohl antimuslimischer Veranderungen als auch der le-
bensweltlich-kommunikativen Umgangsweisen mit diesen verstehen. Inwiefern dies
auch auf andere Gesellschaften des Globalen Nordens zutrifft, muss als Bestandteil zu-
kiinftiger Forschungen auf diesem Gebiet betrachtet werden.

Drei abschlieBende Erkenntnisse

Sollten wir von einem Neo-Neo-Rassismus sprechen?

In der theoretischen Hinfiithrung dieser Arbeit haben wir uns einer ausfiihrlichen Dis-
kussion des Rassismusbegriffs gewidmet. Im Zentrum stand die Offnung des klas-
sischen Konzeptes von Miles (1991) fiir neue Formen der Veranderung, die weniger
mit biologistischen und offen-herabsetzenden als mit kulturalistischen Unvereinbar-
keitsbehauptungen operieren. Im Zeitalter postkolonialer Migrationsbewegungen — so
Hall (1989a) und Balibar (1992) — sei eine Betrachtung des Phinomens notwendig, die
auf kulturessentialistische Argumentationsweisen und Othering-Prozesse aufmerksam
macht. »Rasse« als biologisch-genetisch Gruppenkategorie sei zudem 6ffentlich verpént,
>Kultur< ihr landlaufig verwendetes Substitut (vgl. Guillaumin 1992).

In der Analyse der vorliegenden Interviewtexte fiel nun allerdings auf, dass unter
den gut-gebildeten Interviewpartner*innen offen-generalisierende, explizite Kultur-
rassismen, wie sie im Satz »Muslim“innen haben eben andere Wertvorstellungen als
wirl« zum Ausdruck kimen, eher selten in Erscheinung traten. Vielmehr konnten
sprachliche und argumentative Umgangsweisen identifiziert werden, die sich durch
eine gewisse Indexikalitit (Andeutungshaftigkeit) auszeichneten. Generalisierungen
blieben dabei oft implizit, negative Bewertungen operierten als Implikationen, Res-
sentiments zeigten sich als Nahelegungen. Forschungsarbeiten, die Rassifizierungen

https://dol.org/10.14361/9783839460535-013 - am 14.02.2026, 14:27:3!

363


https://doi.org/10.14361/9783839460535-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

364

Grauzonen des Alltagsrassismus

so operationalisieren, dass ihre Teilelemente (Gruppenkonstruktion, Generalisierung,
Essenzialisierung) stets im analysierten Text gefunden werden miissen, hitten bei
dieser empirischen Datenlage einen erheblichen heuristischen Nachteil — implizite,
geglittete und briichige Bedeutungsproduktionen blieben unerkannt.

Aus diesem Grund soll mit Abschluss der vorliegenden Arbeit die Frage gestellt
werden, ob es an der Zeit ist, von einer — wiederum — neuen Qualitit derzeitiger ras-
sistischer Ausdrucksformen zu sprechen. Einem Neo-Neo-Rassismus, gewissermaflen,
dem es gelingt, sich auf konkret textlicher Ebene nahezu unsichtbar zu machen, dessen
epistemologischer Charakter jedoch von globaler Durchschlagskraft ist: weil er ganze
Erfahrungskomplexe sinntechnisch aufschliisselt und so soziale Erkenntnis nur als ras-
sistische Erkenntnis moglich ist.

Mediendiskurs und Alltagsdiskurs - Dominanz und potentieller Widerstreit

Hinsichtlich der gesellschaftlichen Wirkmichtigkeit massenmedialer Bilder und medial
vermittelter Wirklichkeitsvorstellungen besteht im Forscher*innenrund weitestgehend
Einigkeit. Medien, das haben die einleitenden Ausfithrungen zum »Medienbild Islam«
gezeigt, nehmen orientalistische und antimuslimische Ideologeme auf, wiederholen
sie regelmifiig und tragen damit zu ihrer gesellschaftlichen Verfestigung bei. Dabei
wird davon ausgegangen, dass konfliktorientierte Mediendiskurse v.a. dann nachhaltig
wirken, wenn die Rezipierenden kaum iiber eigene Kontakterfahrungen verfiigen, um
auf deren Basis eine kritisch-korrigierende Lesart zu entwickeln (vgl. Hafez & Schmidt
2015).

Betrachten wir nun den Umgang der Interviewpartner*innen mit den referenzier-
ten und reproduzierten Medienberichten tiber sMuslim*innen< und >den Islams, so zei-
gen sich bei einigen durchaus Ansitze zu einem reflektierten Umgang mit dem »Medi-
enbild Islam«. Medien werden mit ihren kapitalistischen Interessen gesehen und medi-
ensystemische Logiken wie Sensationalismus und Negativismus kritisch angesprochen.
Dabei erfolgt jedoch kein generalisierendes »Medien-Bashing«, mehrere Interviewper-
sonen weisen auf notwendige Differenzierungen und vorhandene Positivbeispiele hin.
Interessant ist hier: Dafiir scheinen keine personlichen Kontakterfahrungen erforder-
lich zu sein, denn medienkritische Reflexionen erfolgen auch bei Leuten ohne Kontakt-
biografie. So lasst sich zunichst bestitigend konstatieren — ganz im Sinne der theore-
tischen Anlage dieser Arbeit —, dass zwischen Mediendiskursen und Alltagsdiskursen
ein individueller Gestaltungsspielraum existiert, in dem die Interviewten eigene, auch
kritische Lesarten und Deutungsweisen entwickeln. Halls Encoding-Decoding-Modell
(2001) lasst sich hiermit nur ein weiteres Mal empirisch untermauern.

Gleichzeitig muss iiber die Beziehung zwischen Mediendiskursen und Alltags-
diskursen als ein Dominanzverhiltnis gesprochen werden. Hierfir lohnt es sich, auf
Schiitz’ Einteilung der Sozialwelt in Mit- und Umwelt bzw. in Mitmenschen und Zeit-
genoss*innen (2017), wie sie in den theoretischen Grundlegungen bereits eingefiihrt
wurde, zuriickzukommen. Mitmenschen sind Personen, die wir im Rahmen sozialer
Begegnungen in ihrer »leibhaftigen Gegenwart« erfahren, wobei unser Bewusstseins-
erleben voll und ganz auf sie abgestimmt ist (vgl. ebd.: 105f.). Diese Begegnungen
sind keinesfalls voraussetzungslos, vielmehr sind sie gleich in mehrfacher Hinsicht

https://dol.org/10.14361/9783839460535-013 - am 14.02.2026, 14:27:3!


https://doi.org/10.14361/9783839460535-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Fazit

eingebunden: zum einen in die Reihe direkter Erfahrungen, die mit diesem und ihn-
lichen Mitmenschen bereits gesammelt wurden. Zum anderen in ein kollektives Wissen
iiber Zeitgenoss*innen, das spezifische Typisierungen liefert, die im direkten Kontakt
auf dann auf Mitmenschen iibertragen werden. In modernen Gesellschaften sind es
nun v.a. Mediendiskurse, in denen jenes typisierte Gesellschaftswissen zirkuliert. Aus
Perspektive der Lebenswelttheorie bildet es die Hintergrundfolie fiir alle unmittelba-
ren Kontakterfahrungen. Welche Rolle spielt dieses Wissen nun in den Erzihlungen
der Interviewpersonen? Inwiefern werden >Muslim*innen« statt in ihrer komplexen
Gegenwirtigkeit als (medial) typisierte Zeitgenoss*innen gelesen?

Schauen wir auf alle vier Aneignungsmuster, lsst sich eine Persistenz und diffu-
se Allgegenwirtigkeit antimuslimischer Ideologeme feststellen. Diese werden selbst im
Rahmen wiederstindiger Positionierungen aufgerufen, wenn auch nur als Objekt kriti-
scher Dekonstruktionen. Unter dem hegemonialen Aneignungsmuster zeigte sich hin-
gegen deutlich, wie antimuslimische Ideologeme im Rahmen unterschiedlicher Kom-
munikationsmodi reproduziert werden: In der Rekonstruktion personlicher Kontakte
dienen sie als sinnstiftender Deutungshorizont, im Verweis auf die Erlebnisse Drit-
ter als authentifiziertes Erfahrungswissen und im direkten Bezug auf Mediendiskur-
se als fragloses Gesellschaftswissen. Antimuslimische Typisierungen wurden v.a. dann
lebensweltlich iibernommen, wenn sie sich mit persénlichen oder beobachteten Erfah-
rungen Dritter in Einklang bringen liefRen. Anders als es die Kontakthypothese vermu-
ten lisst, werden lebensweltliche Interaktionen hier nicht zum Impuls fir nachhaltige
Transformationen rassistischer Denkmuster. Im Gegenteil, sobald sich Kongruenzen
zwischen Selbsterlebtem (bzw. den Erlebnissen Dritter) und Medienwissen herstellen
lassen, wirken diese verstirkend und stabilisierend. Auch beim polarisierten und dilem-
matischen Aneignungsmuster zeigte sich die Hartnickigkeit antimuslimischer Ideolo-
geme: Zwar bemiihten sich die Interviewpersonen um sprachliche bzw. argumentative
Umgestaltungen, artikulierten Irritationen und versuchten sich in punktueller Selbst-
reflexion. Am Ende liefRen sich antimuslimische Deutungsrahmen jedoch auch hier auf
impliziter wie expliziter Aussageebene nachweisen. Das durch die Medien vermittelte
Fernbild >vom Islam« und >Muslim*innen< scheint mithin die individuellen Nahbilder
der Interviewpartner*innen, die jene durch unmittelbare Kontakterfahrungen erwor-
ben haben, zu tiberlagern.

Letztlich bleibt damit auch der oben angedeutete Widerstreit zwischen Mediendis-
kursen und alltiglich-lebensweltlicher Erfahrung in zaghaften Ansitzen stecken. So ist
die Kritik der Interviewpersonen an den Medien — eben — nur eine Kritik an den Medien.
Was den Interviewten fiir eine nachhaltige und durchschlagende Kritik an medienver-
mittelten rassistischen Bildern fehlt, ist eine Auseinandersetzung mit sich selbst als
aktiv rezipierendem und mithin bedeutungsstiftendem Part. Wir finden hierin eine
strukturelle Ahnlichkeit mit einer oben bereits formulierten Erkenntnis wieder: dass
die Fihigkeit zu rassismuskritischer Widerstindigkeit eine Bereitschaft zu konstruk-
tiver — und mutiger — Selbstkritik erfordert. Wenn also islambezogene Medienberichte
kritisch reflektiert werden, braucht es auch die Frage, inwiefern rassismusaffine oder
rassistische Mediendiskurse nicht auch funktional fiir unser kollektives Selbstbild, un-
sere Privilegien und Uberordnungen sind (Stichwort: Dominanzerhalt).

https://dol.org/10.14361/9783839460535-013 - am 14.02.2026, 14:27:3!

365


https://doi.org/10.14361/9783839460535-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

366

Grauzonen des Alltagsrassismus

Bleiben diese Selbstreflexionen (an sich als Rezipierender*m/als Gesellschaftsmit-
glied) aus, lisst sich vermuten, dass jene Diskurse trotz Medienkritik in die »domi-
nanzkulturellen Hintergrundannahmen« (Mecheril 2018: 20) der Leute eingehen und
dort wiederum in das lebensweltlich selbstverstindliche Deutungsrepertoire.

Die Symbiose - Liberalismus und Rassismus in der postmigrantischen Gesellschaft

In postkolonialer Theoriearbeit und rassismuskritischen Untersuchungen wird immer
wieder betont, dass >der Westen« seine aufwertende Selbstnarration im Wesentlichen
aus der Unterdriickung, Verunglimpfung und Veranderung von Personen, Personen-
gruppen und Weltregionen bezieht, die als >nicht-westlich« markiert sind. Fir Said
(1994) etwa war es mafdgeblich >der Orients, die verheifBungsvolle und bedrohliche Ima-
gination >westlicher< Wissensproduktion, der die Selbstglorifizierung »des Westens« als
fortschrittlich, freiheitlich, aufgeklirt — und heute auch: liberal, offen und gleichbe-
rechtigt - moglich machte. Die These impliziert, dass Liberalismus und Rassismus,
zwei scheinbar einander ausschlieffende Ideologien, eine iiberaus funktionale Symbio-
se pflegen. Schauen wir auf die Ergebnisse dieser Arbeit, lisst sich Saids These besti-
tigen.

So finden sich insbesondere im polarisierten und dilemmatischen Aneignungs-
muster diverse ideologische Inkonsistenzen. Die gleichzeitige Referenzierung liberaler
Wertvorstellungen und rassistischer Veranderungslogiken ist also durchaus auch im
kommunikativen Alltagsrassismus anzutreffen. Etwa dann, wenn zwischen Religion
und Anhinger*innen eine klare Separierung vorgenommen wird (siehe Kontrastie-
rungspraxis in Kap. 4.2.3). Indem »>der Islam« als illiberale, geschlossene Ideologie
(wahlweise als Krankheit, oder als politische Agenda) gelabelt wird, lisst sich dessen
generelle Ablehnung als ethisch vertretbar rechtfertigen. Am liberalen Selbstbildnis
wird dabei nicht gekratzt, da >der Islam« als etwas ausgewiesen wird, das liberalen
Werten nicht nur grundlegend widerspricht, sondern diese auch im Kern bedroht.

Auch in der Transformationserzihlung (vgl. Kap. 4.3.1) ist eine Parallelitit von libe-
ralen Wertorientierungen — hier in Form eines Interesses an kultureller bzw. religidser
Diversitit — und essenzialisierenden bzw. exotisierenden Konzepten erkennbar. Deut-
lich wird an ihr zudem, dass die Reproduktion rassistischer Ideologeme oftmals unbe-
wusst erfolgt. Die betreffenden Interviewpartner®innen sehen sich selbst als tolerant,
offen und wissbegierig an. An diversen Stellen im Interview betonen sie, wie wichtig
ihnen die Uberwindung antimuslimischer Ressentiments in der US-amerikanischen
Gesellschaft ist. Thre eigenen Vorbehalte thematisieren sie offen, rahmen sie jedoch in
eine Transformations- und Uberwindungsgeschichte ein. Hierin lassen sich Hinweise
darauf erkennen, dass die Interviewten sich der impliziten rassistischen Kontinuiti-
ten in ihren Auferungen nicht bewusst sind. Sie proklamieren ein liberales Selbstbild,
in dem antimuslimische Deutungsressourcen nahezu unsichtbar — und von den Inter-
viewten selbst unerkannt — aktualisiert werden. Fehlendes Bewusstsein und ein Man-
gel an einer alternativen, nicht-vorbelasteten, solidarischen Sprache kénnten hierfir
Griinde sein.

Ein hingegen scharnierartiges Ineinandergreifen von liberalen Werteorientierun-
gen und rassistischen Machtdemonstrationen zeigt sich dann, wenn die Interviewten

https://dol.org/10.14361/9783839460535-013 - am 14.02.2026, 14:27:3!


https://doi.org/10.14361/9783839460535-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Fazit

in expliziten oder latenten Konditionalgefiigen sprechen: wenn sie Toleranzgrenzen
aufzeigen oder mittels Polarisierungen hegemoniale rassistische Deutungsressourcen
lediglich oberflichlich bearbeiten, dabei faktisch erhalten. Damit einher geht ganz we-
sentlich ein Ausblenden — auch hier wiederholen wir uns - der eigenen gesellschaftli-
chen Position, indem das Privileg, den >muslimischen Anderenc«als potentiell bedrohlich
zu markieren, ihn zu klassifizieren, seine religiose Identitit zu veruneigentlichen oder
sie als inhumane Last zu verunglimpfen, weder angesprochen, noch problematisiert
wird. Diskriminierende gesellschaftliche Strukturen, von denen man selbst profitiert
(oft nicht bewusst, denn es fingt schon beim Nicht-gefragt-werden, beim Nicht-klas-
sifiziert-werden und beim Nicht-verdichtigt-werden an) bleiben so jenseits des kriti-
schen Sichtfelds. Genau hier liegt jedoch der Kern einer rassistischen Gesellschaft, in
der antimuslimische Ideologien als hegemoniales Wissen weithin normal sind.

https://dol.org/10.14361/9783839460535-013 - am 14.02.2026, 14:27:3!

367


https://doi.org/10.14361/9783839460535-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839460535-013 - am 14.02.2026, 14:27:3!


https://doi.org/10.14361/9783839460535-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

